El miedo a las torturas y las torturas del miedo

en la Castilla medieval
The fear of torture and the torture of fear in medieval Castilla

Charles Garcia
Universidad de Poitiers

Centre détudes supérieures de civilisation médiévale
CNRS

RESUMEN

El miedo, como motor de las relaciones humanas, es un factor constante de la literatura
medieval. Aunque el miedo escatoldgico de indole espiritual domina con creces en la
documentacién, no menos significativo es el miedo al dolor fisico, y singularmente al de las
torturas que se practicaron en torno al monasterio de Sahagun. El martirio de los santos
locales en un primer tiempo, y los suplicios a los vasallos del abad, en una segunda fase, son
los episodios que nos serviran de apoyo para entender cdmo las torturas también participaron
en la articulacion de la sociedad castellana medieval en torno a la emocién del miedo.

PALABRAS cLAVE: Edad Media. Castilla. Miedo. Torturas. Hagiografia. Crénicas.

ABSTRACT

Fear, as the driving force of human relationships, is a constant factor in medieval literature.
Although eschatological fear of a spiritual nature far dominates the documentation, no less
significant is the fear of physical pain, and particularly that of the torture that was practiced
around the Sahagun monastery. The martyrdom of local saints in the first phase, and the
torture of the abbot’s vassals in a second phase, are the episodes that will serve us as support
to understand how torture also participated in the articulation of medieval Castilian society
around the emotion of fear.

Key worps: Middle Ages. Castile. Fear. Torture. Hagiography. Chronicles.

0. INTRODUCCION

El miedo, ademas de ser una emocién individual o colectiva que surge por el temor a una
amenaza real o imaginada, es también un hecho social y, como tal, es objeto de estudio histérico.
Con independencia de las épocas, el miedo siempre ha estado presente en el ambito personal
o social, pero, eso si, con las caracteristicas propias de una cultura determinada que, en el caso
presente serd la del Occidente medieval, y mas particularmente la de la Castilla del Medievo.
La piedra angular de la estructura social medieval era la caritas, en concreto la comprension o
la indulgencia para con el préjimo. De ser estas las relaciones humanas en clave tedrica, ;cémo
explicar la presencia de torturas espantosas en algunos ambientes?



60

CHARLES GARCIA:

Si pudieran hablar, los medievales explicarian semejantes agravios por la inclinacién
natural del ser humano a pecar, puesto que las pulsiones satanicas le acompafniaban en su
trayectoria vital. Sin embargo, y por mucho miedo que infundiera el dolor fisico padecido por
el cuerpo, mas pavor transmitia el dolor espiritual respecto del incierto destino del alma en el
mas alld, porque morir repentinamente en estado de pecado mortal era el més temido de los
castigos.

Pese al interés que despierta esta tematica, abundantemente tratada por lo demas por
la historiografia, el enfoque que queremos presentar en este trabajo estara orientado hacia el
miedo fisico, el del panico carnal engendrado por la tortura del cuerpo.

La literatura medieval que mas desarrolla el miedo a las torturas es, a ciencia cierta, la
hagiografia. Los textos hagiograficos son, en efecto, muy prolijos sobre las torturas sufridas por los
santos martires, si bien es cierto que los métodos de mutilacion suelen repetirse topicamente de
un documento a otro, porque las narraciones eran elaboradas a partir de una serie de cuadernillos
modélicos, muy difundidos en el Occidente latino, a los que los hagiografos recurrian una y otra
vez.' Dichos textos tenian por supuesto una finalidad didéctica y doctrinaria como se puede
observar en los sermonarios, en los relatos de edificacion ejemplarizante como las “pasiones™
e, incluso, en algunas crénicas. Lo cierto es que, en todos ellos, los detalles espeluznantes de las
torturas eran idoneas herramientas del terror destinado a encauzar el comportamiento religioso
de los fieles para mantener el control social sobre la poblacion, puesto que, como ya se sabe,
el miedo ha sido, y sigue siendo, el instrumento predilecto en manos de quienes gobiernan.:
Para facilitar la lectura del tema y mantener una mayor eficacia argumentativa, emplearemos
preferentemente la documentacion medieval relacionada con el monasterio de Sahagun.:

1. LA PASSIO DE FACUNDO Y PRIMITIVO

El primer texto que relata las torturas y el martirio de los santos patronos de la abadia,
Facundo y Primitivo, supuestamente acaecido a orillas del rio Cea en el siglo 111, es una passio
del segundo cuarto del siglo x* procedente del monasterio de Cardefia. Sigue los esquemas
predeterminados del género literarioc y, en la tercera secuencia, se narran los tormentos que
acaban con la muerte propiciatoria de los hermanos martires. Los protagonistas, unos antiguos
legionarios romanos segun leyendas posteriores, moriran como héroes cristianos in finibus

' VAN UYTFANGHE, Marc. (1999) “Le remploi dans I'’hagiographie: une «loi du genre» qui étouffe loriginalité?” En
Ideologie e pratiche del reimpiego nellalto medioevo. Settimane di studio del centro italiano di studi su’ll alto medioevo, XLV,
Spoleto, pp. 359-411, p. 378.

2 VORAGINE, Santiago de la. (1996) La leyenda dorada, MACIAS, José Manuel (ed.), 2 t., Madrid: Alianza Editorial, 1996, t.
1, citando a San Agustin, p.120: “Los martirios de los santos han sido y siguen siendo libros abiertos que nos ensefian a triunfar
sobre los errores, los amores y los temores de este mundo”,

> DELUMEAU, Jean. (1978) La peur en Occident (x1v:-xvir siécles). Une cité assiégée. Paris: Fayard, 1978;y Le péché et Ia
peur. La culpabilisation en Occident, x11I* — xvIII siécles, Paris: Fayard, 1983.

* Sobre el tema del miedo en el entorno del monasterio de Sahaguin, cf. GARCIA, Charles. (2023) El reino de Leén en la Edad
Media: territorios, poderes y discursos. Ensayos de antropologia medieval, Madrid: La Ergastula, pp. 217-234.

*YARZA URQUIOLA, Valeriano (2020) Passionarium Hispanicum. Saecvli X, CCSL, CLXXI, (ed.), Turnhout: Brepols, pp.
410-420; GARCIA RODRIGUEZ, Carmen. (1966) El culto de los santos en Ia Espana romana y visigoda, Madrid: CSIC, p. 245;
RIESCO CHUECA, Pilar. (1995) Pasionario hispdnico, Sevilla: Universidad de Sevilla, pp. 20-39. También existe una copia del
texto anterior procedente del monasterio de Silos fechada de finales del siglo x.

¢ RUIZ, Elisa. “Arqueologia del libro impreso. La Passio sanctorum martyrum Facundi et Primitivi En Lécrit dans ’Espagne
du Siécle dor. Pratiques et représentations. CATEDRA, Pedro; LOPEZ-VIDRIERO, Maria Luisa y REDONDO, Augustin (1998)
(dir.) Paris: Publications de la Sorbonne y Universidad de Salamanca, pp. 253-287.



ISSN 0214-736X

El miedo a las torturas y las torturas del miedo en la Castilla medieval

Galleciae en medio de una serie de hechos prodigiosos. El mensaje de la passio se manifiesta
con evidencia.

Setrata de un texto de propaganda en el que se exponen unos modelos de comportamiento
para los fieles, a la vez que consolida los fundamentos de la doctrina cristiana. En el documento,
los tormentos que mand¢é aplicar el cénsul llamado Atico siguen unas pautas terrorificas de
menor a mayor grado de refinamiento y crueldad, con el fin de que los reos abjurasen de su
fe, algo que el juez-prefecto no consiguio, puesto que, a pesar de unos dolores insoportables,
Facundo y Primitivo supieron resistir una prueba tras otra hasta la muerte y lograr, nada mas
finar, las coronas del martirio portadas por dos angeles.

Cuenta el relato de marras que los perversos sayones quebraron y torcieron los dedos
y las piernas de los hermanos. Arrojaron sus cuerpos dentro de un horno ardiente, del que
salieron ilesos; les obligaron a comer alimentos envenenados; les arrancaron los nervios
con unos garfios; derramaron sobre ellos aceite hirviendo; les aplicaron teas ardientes en los
costados; los suspendieron encima de una hoguera; les forzaron a apurar una pécima mortal de
cal viva, hiel y vinagre; los enuclearon y los dejaron colgados tres dias en un hastial boca abajo
del que se les bajo cuando pensaron que habian muerto, para acabar desollandoles. Una vez
fenecidos, se les corto la cabeza saliendo al punto de los cuellos de ambos leche y sangre’. Cuanto
mas crecia la furia del juez y de los verdugos, tanto mds aumentaba la constancia, la fortaleza
y la alegria de los santos, cuyas bocas exhalaban alabanzas y acciones de gracias al Sefior.’ La
sucesion de los tormentos aplicados y las intervenciones sobrenaturales revelan hasta qué punto
nos encontramos ante una narracion topica.

La muerte terrorifica de Facundo y Primitivo imitaba la muerte de Cristo como se
desprende de los abundantes ejemplos presentes en el Pasionario hispdnico, los cuales encierran
una gran cantidad de sufrimientos y torturas y conforman como una suerte de extenso catdlogo
de posibilidades sadicas’. La predileccién morbosa por describir las torturas a las que se ven
sometidas los martires facundinos tenia la funcién de exaltar la “victoria de lo incorruptible”
de la que habla Peter Brown®. Se escenificaba el triunfo del alma sobre la muerte porque esta
se manifestaba como un nuevo bautismo por la sangre derramada. En el relato, los torturados
aparecen descritos como figuras sacrificiales porque su expiacion aseguraba la salvacion de la
colectividad y abria la puerta a la verdadera religion.

La emocién de miedo en el lector o en el oyente de la narracidon nace de los excesos del
ensainamiento de los verdugos sobre unos cuerpos inocentes, y persiste por la exposicion de los
cuerpos mutilados de los hermanos cuando fueron arrojados al rio Cea, lo cual era como un

7 En los fueros y en el Liber iudicum, el descuartizamiento subrayaba la gravedad del delito maximo.

8 YARZA URQUIOLA, Valeriano (2020) X, op. cit.,, pp. 414-418: “Tunc iratus iudex iussit eos cruciari et digitos eorum
confringi et crura eorum ad plectoriam contorqueri [...] iussit eos in camino ignis ardere. Cum uero missi fuissent,
permanserunt, angelo seruante, inlaesi, ita ut post triduum intactos eos et integros inuenirent [...] Tunc iudex, uesano furore
arreptus iussit uncinis trahi neruos e corporibus eorum, ut celerius consumerentur [...] Tunc iudex iussit eos oleo candente
perfundere [...] lussitque iterum impius iudex lampades ardentes subponi sanctorum lateribus. Quod dum fieret, beatissimi Dei
martyres ardentes in poenis atque suspensi nec incendio cremabantur nec suspensi lassabantur [... | Iratusque acrius iudex iussit
calcem uiuam permixtam cum aceto et fel uiolenter mitti in guttur eorum |[...] iussit oculos eorum effodiri [...] Tunc praeses
Jussit eos capite deorsum suspendr”.

9 FABREGA GRAU, Angel. (1955) Pasionario hispdnico, 2 vols., Madrid-Barcelona: CSIC, 1955, vol. 1, pp. 64-67; p. 272.
Segtin este autor, el relato sahagunino seria deudor de otras pasiones anteriores, caso de las de Félix de Gerona, Justo y Pastor o
Vicente didcono.

1" BROWN, Peter. (1984) Le culte des saints, son essor et sa fonction dans la Chrétienté latine, Paris: Le Cerf, 1984, p. 110.

61

Studia Zamorensia, Vol. XXI, 2024



62

CHARLES GARCIA:

recuerdo del Gdlgota porque la ausencia de una sepultura cristiana acentuaba la ignominia de
aquellos paganos. En esta passio, como en la mayoria de ellas, las horribles torturas estimularon
la imaginacién muy fecunda de los suplicios y del dolor porque, muy naturalmente, el hombre
se siente mas espoleado por el miedo que por los deseos. Y, como ya dijera el emperador-filésofo
Marco Aurelio, el miedo al dolor es siempre mas fuerte que el propio dolor.

El texto de la passio de Cardefa sigui6 su propia trayectoria en la Edad Media, siendo
retomado, amafiado y completado una y otra vez por diferentes autores. Con independencia del
interesante e ilustrado leccionario del siglo x11", la innovacién mas importante fue la que surgioé
a principios del siglo x111, una centuria caracterizada por la proclividad hacia todo género de
fabulaciones. Asi, un primer diploma facundino con fecha de 1213, pero presuntamente basado en
otro anterior, nos dice que los santos fueron martirizados en tiempos de los emperadores Marco
y Antonino”. En torno al decenio de 1210, un autor anénimo apunté que ambos hermanos eran
hijos de un tal Marcelo, centurién que asimismo fue martirizado como toda su extensa prole.
Poco después, hacia 1236, Lucas de Tuy proporciona, en el prefacio del Chronicon mundi, una
genealogia completa de los miembros de la familia de Marcelo, la cual no haria sino acrecentar
las fabulaciones y las interpolaciones posteriores, caso de los legendarios de Rodrigo de Cerrato
en sus Vitae sanctorum de 1276, o las de Juan Gil de Zamora de finales del siglo x1re. En
su obra Legende sanctorum’, el franciscano zamorano recoge y aumenta brevemente la vieja
gesta de los martires Facundo y Primitivo sin proceder a cambios mayores. La aportaciéon del
fraile menor a la obra primitiva, que se cifie a copiar, es pues reducida, si bien este aspecto
es secundario respecto de la permanencia de las remotas leyendas de santos en la sociedad
castellana de la baja Edad Media.

El caso es que el martirio, y el miedo que entrafiaban los suplicios, fascinaba a los
medievales. La exaltacion del martirio por los hagidgrafos tiene, por supuesto, mucho que ver
con el “cristianismo del miedo” del que nos habla Delumeau para la baja Edad Media, cuando no
con los sufrimientos, puesto que todos nos sentimos fascinados por lo tenebroso y la grandeza
del sacrificio de los ejecutados. El horror de los suplicios provoca, sin lugar a duda, como un
aturdimiento que pone en movimiento la imaginacién, aunque bien es verdad que la amenaza
de dichos suplicios debia orientar menos hacia un determinado sentimiento, por muy intenso
que fuera, que hacia el acto de la salvacion cristiana.

" SILVA VERASTEGUI, Soledad de. (1992) “Un ciclo inédito del martirio de los santos Facundo y Primitivo, patronos del
monasterio de Sahagun, en un leccionario del siglo x11.” Archivos Leoneses, 91-92, pp. 391-398. Las miniaturas del documento
ilustran con abundantes detalles las torturas que padecieron los santos hermanos durante el martirio.

12 FERNANDEZ CATON, José Marfa. (1983) “Datos para la historia del martirio y del culto de las reliquias de los martires
leoneses Facundo y Primitivo.” En Bivivm. Homenaje a Manuel Cecilio Diaz y Diaz, Madrid: Gredos, pp. 67-79. El autor piensa
que se trata de la copia de un texto primitivo escrito entre 1065-1109, lo cual no deja de ser una mera hipdtesis; pp. 68-69:
“Passi sunt Isti martires Facundus et Primitiuus sub Marcho et Antonino Imperatoribus et sub Atito preside die quinto kalendas
decembris in era CC*LX” . Conviene recordar que la pasion primitiva no precisa el nombre de ningtin emperador.

B RUIZ, Elisa. “Arqueologia del Iibro”, op. cit., p. 264.

"' TUY, Lucas de. (2003) Chronicon mundi, CCCM, LXXIV, FALQUE REY, Emma (ed.), Turnhout: Brepols, p. 6: “Que
Christi martirem Marcellum centurionem cum beatissima uxore Nona et duodecim filiis centurionibus et Christi martiribus
edidit, quorum sanguine et fide plebs catholica roboratur? Nomina eorum hec sunt: Claudius, Lupercus, Victoricus, Facundus,
Primitiuus...".

> DONDAINE, Antoine. (1971) “Les éditions du Vitas sanctorum de Rodéric de Cerrato” Studia Anselmiana, 63, pp. 225-
253. El legendario escenifica de entrada la figura del verdugo Daciano: “In Hispania preses Datianus secum ripam fluvii quidam
Ceyam secus stratam...”.

16 PEREZ-EMBID WAMBA, Javier. (2002) Hagiologia y sociedad en la Espaiia medieval. Castilla y Ledn (siglos x1-x111),
Huelva: Universidad de Huelva, pp. 303-364.

7 ZAMORA, Juan Gil de. (2014) Legende sanctorum et festivitatum aliarum de quibus Ecclesia sollempnizat, IGLESIAS,
José Carlos y OTERO PEREIRA, Eduardo (eds.) Zamora: Instituto de estudios zamoranos “Floridan de Ocampo’, pp. 387-390.



ISSN 0214-736X

El miedo a las torturas y las torturas del miedo en la Castilla medieval

En el género hagiografico, los autores se detienen con frecuencia en los aspectos
morbosos*, y a ello se debe que los suplicios se estructuren en tres tiempos: las torturas
psicologicas; los castigos que no alcanzan a matar; por fin los tormentos mortales. En cada una
de estas secuencias destinadas a incrementar el miedo en el receptor del mensaje, existen a su
vez tres fases que siguen una progresion en la gravedad de las penas como se ha observado.
Se comienza narrando el arresto, el encarcelamiento o el desnudamiento del reo; se prosigue
con los principales tormentos como los golpes, las mutilaciones o el fuego; se acaba por fin
con los padecimientos mortales como el horno, la suspensién o el degiiello. Pese a ello, la
narratividad de las torturas suele ser bastante pobre. Se trata de episodios sumarios, repetitivos,
poco diferenciados y con protagonistas escasamente individualizados. En cualquier caso, el
principal objetivo de las torturas, como ya se ha dicho no era atemorizar sino mover a actuar
cristianamente.

2. LAS TORTURAS EN LA CRONICA SAHAGUNINA

De las “pasiones” y los “legendarios” a las crénicas no hay mas que un paso y este es
el salto que da para el caso que nos interesa la controvertida Primera crénica anénima de
Sahagun®, considerada todavia por algunos como un texto de principios del siglo x11, a pesar de
las innumerables contradicciones y anacronismos que encierra”. Entre las abundantes y curiosas
exclusividades que presenta el texto, una de ellas tiene que ver con el martirio de los leoneses
Facundo y Primitivo. Se trata de una cita lapidaria que aparece en el segundo parrafo de la obra.
En ella se comenta que el martirio de los santos se habia producido bajo el imperio de Marcho
Antonio’, lo cual seria la primera referencia documentada al respecto, en realidad una de las
muchas exclusivas que ofrece la narracion, pese a lo cual no ha sido desestimada del todo por la
critica.

Asi, y en contra de lo que narran los documentos posteriores a 1213, aunque con
cronologias diferentes e inseguras, la cronica afirma que el martirio se produjo siendo emperador
Marco Antonio [Gordiano 238-244], unificando de este modo en una sola persona a los dos
emperadores que aparecen en otros textos>. Resulta curioso por lo demas que, tratandose de un
relato que pretende narrar la historia de la abadia, el autor evoque muy de pasada la vida de los
santos sobre los que se fundamentaba la institucion religiosa, y no diga nada del martirio y de los
sufrimientos de ambos, un comportamiento un tanto extraio a principios del siglo x11, como si
reservaran los horribles tormentos para otra causa. Por lo demas, no deja de ser llamativo que el
monje-cronista ponga en duda la existencia del martirio de los santos patronos de la abadia, por
mucho que quiera convencer al lector de lo contrario.”

18 BOUREAU, Alain. (1984) La légende dorée. Le systéme narratif de Jacques de Voragine, Paris: Editions du Cerf, p. 117.

Y UBIETO ARTETA, Antonio (ed.) (1987) Cronicas anonimas de Sahagiin, Zaragoza: Antubar (=PCA).

% GARCIA, Charles. (2014) “El narrador, los juglares y los santos en la Primera crénica anénima de Sahagun’, e-Spania, 19,
octubre de 2014. DOI: https://doi.org/10.4000/e-spania.23860.

2L PCA, pp. 9-10: “en el tienpo que el noble e poderoso bar6n Marcho Antonio regia e governava el estado de la republica del
ynperio romano, los nobles cavalleros e bienabenturados martires de Jesuchristo, Facundo conviene a saber e Primitivo, nas¢idos
e criados en Espana [...] ellos fenescieron su postrimera e mui religiosa e acavada vida con mui glorioso e mucho agepto e
agradable al Sefior, pues que, finalmente, derramada la su pregiosa sangre de sus sagrados cuerpos, sus dnimas meresgieron,
mediante la gragia divinal, subir al muy alto trono de la gloria celestial”.

2 FERNANDEZ CATON, José Maria. (1983) “Datos para la historia”. op. cit, p. 66.

2 PCA, pp. 52-53: “Pero yo agora, tornandome e volviendo el mi estilo a vos, santos martires de Jesuchristo Facundo e
Primitivo, si berdarderamente por el nombre de Jesuchristo sofristes pasion, lo qual yo non dudando, mas, doliéndome mucho,
lo digo; e si verdaderamente por él derramando vuestra sangre, en el palagio de su reino, ansi como creemos, bestidos con la
estola de la ynmortalidad, e con gran gogo bos alegrades...”

63

Studia Zamorensia, Vol. XXI, 2024



64

CHARLES GARCIA:

En efecto, pasados algunos capitulos, el cronista se torna muy prolijo y puntillista con
las torturas que los “burgueses” de la villa, los enemigos acérrimos de los monjes benedictinos
locales aplicaron a los “mezquinos’, o sea a los fieles e inocentes vasallos del abad. El tema ocupa
no menos de seis extensisimos parrafos de la obra. En ellos se repasan, a modo de inventario,
el conjunto de las técnicas que tendrian una perfecta cabida en los actuales, y muy concurridos
museos de horrores medievales*. Como en otras partes de la obra, dichos parrafos suponen una
clara ruptura con el desarrollo normal de la historia”. Se encuentran insertos de modo artificial,
como un paréntesis que bien pudiera explicar su afiadido en una época posterior a la de la
escritura de los parrafos que los enmarcan.

La demonizacion manifiesta de los burgueses en los episodios de las torturas remite al
miedo que los monjes sentian hacia los vecinos sahaguneses desde que unos y otros compartian
la misma promiscuidad dentro de las murallas de la villa». Se podria, por lo tanto, afirmar que
el miedo del lector-oyente a las torturas es, en cierto modo, un miedo por procuracion de aquel,
mas real, que acongojaba a los clérigos temerosos de perder la vida y el dominio sefiorial sobre
Sahagun. Las torturas, y el miedo que infunden, pueden ser por lo tanto vistos como el reflejo
de un texto narrativizado, con intencion edificante para que el receptor se adhiera al punto de
vista del cronista; por ello se puede pensar que el punto clave de la obra es el intento por parte del
autor de imponer dicho punto de vista a los vasallos para que estos se alejaran de los malvados
“burgueses” y no pusieran en tela de juicio la relacion social de dominacién que les imponian
los monjes. Veamos, a modo de ejemplo, la primera tortura, al parecer inspirada del mitolégico
lecho de Procusto:

“Algunos en berdad fagian arcas brebes en longura e cortas en altura, e dentro dellas
metian e ponian pedagos de tejas muy menudas e mucho agudas, en tal manera, que la parte
dellas que estava aguda ponian de cara arriva. E ansi alli ponian engima los desaventurados
mienbros desnudos de los mezquinos captivos. Después ¢erravan las dichas arcas. E engima
dellas ponian grandes piedras de muy gran peso. E ansi los mezquinos yagian sin se poder
mober, nin asi se poder encoger los pies, nin atn se poder bolver a una parte nin a otra, por
quanto sus pechos mucho eran apremiados de tablas y de piedras mui pesadas. E ansi yacian
de noche y de dia, negandoles el ayuda del pan e del agua.”™ (PCA: p. 78)

;Cémo reaccionar ante semejantes y terrorificos horrores? De manera natural el ser
humano busca la seguridad, y mas que nada la seguridad ante la muerte y el dolor, lo cual
no es dbice para que se pase la vida preocupado por la ultima instancia terrenal, de donde
brota su angustia existencial. Y, puesto que la muerte dolorosa esta supeditada a la imaginacién
desbordante de todo hijo de vecino, el cronista sahagunino juega con ella en los episodios de las
torturas para fomentar una “comunidad de emociones™ con el lector ante un enemigo comun.
Veamos en este sentido un segundo caso del sadismo sin limites de los burgueses facundinos:

“Otros aun, en el tiempo del ynbierno, quando por las noches esta el ¢ielo mucho
sereno e las eladas son mui fuertes, apretando mucho las tierras, entonges los mezquinos,
las manos atadas tras las espaldas e con fierros a los pies, eran puestos desnudos sobre la
tierra desnuda e sin cobertura. E echavanles sobre la cabeca del agua poco a poco, asi como

** Buen ejemplo de ello ha sido la exposicion Dominus belli que se presento en la ciudad de Sahaguin de enero a marzo de
2023. Diario de Ledn, 26 de enero de 2023.

» GARCIA, Charles. (2014) El reino de Leon en la Edad Media, op. cit., pp. 295-312.

2 PCA, p. 73: “dentro del claustro nos engerravamos, [los monjes] ansi como los ratones en sus cavernas”.

7 Ibid, p. 78.

2 ROSENWEIN, Barbara H. (2006) Emotional Communities in the Early Middle Ages, Ithaca: Cornell University Press,



ISSN 0214-736X

El miedo a las torturas y las torturas del miedo en la Castilla medieval

suele caer de las texas quando mucho llueve; e sobrebeniente el yelo, los mienbros de los
mezquinos con el gran frio se enrregecian, e a manera de madero mui seco se enduresgian. E
como lalengua dellos se enduresciege, e ya perdido el bigor e esfuer¢o natural non podiesen
fablar, entonges llevavan a los mezquinos agerca del fuego. E, frotdndolos entre las manos,
e regalandose la elada como se escallentasen, ya comencavan a fablar. E luego otra bez con
decavo los tornavan a las quemacones del yelo en quanto durava la noche”” (PCA: p. 78)

En lo que tiene visos de ser un muy imaginativo suplicio chino, el autor anénimo juega
una vez mas con la imaginacion del receptor del mensaje, puesto que sabe que esta desempena
un papel mucho mas importante en la multiplicacién del miedo que las propias fechorias, porque
la angustia es, al mismo tiempo, temor y deseo. Temor culpable ante lo que pueda suceder” y
anhelo a no poder detenerlo. En este parrafo sacado de alguna obra hagiografica, cuando no
directamente inspirado por la Leyenda dorada, el cronista escenifica a los “mezquinos” como
victimas de los verdugos “burgueses’, con objeto de impedir una conjura de ambos grupos contra
los benedictinos, puesto que los monjes siempre temieron un levantamiento comun contra
ellos y sus privilegios sefioriales. La escritura del fragmento era pues un método y una forma
indirecta de imposibilitar una posible revuelta popular contra el abad. Con todo, no hay que
perder de vista que las torturas que los “burgueses” aplicaron a los vecinos no eran tinicamente
un fendmeno punitivo, sino que también eran, y mas que nada, una forma de comunicacién
entre el redactor de la crénica y los lectores.

Pocas son las emociones que causan semejante pavor al de las torturas, el acto barbaro
por antonomasia del ser humano, y la PCA encierra buen nimero de ellas, como se ha podido
ver. Los mas conspicuos simbolos del miedo sahagunino parecen estar sacados del almacén
maléfico mejor abastecido: refinamiento de los instrumentos de los suplicios, perfidia de los
verdugos y estramboticas exhibiciones macabras dignas de los empalamientos llevados a cabo
por el principe Vlad Dracula en la baja Edad Media:

“Eran atn otros que usavan nuebo modo de tormento, ca adolaban [dolaban] un madero
e de la una parte fagian mucho agudo como navaja; e porque se enduresciese tostavanlo
al fuego. E a los mezquinos cautivos, las palmas atadas atras e las piernas encrugixadas,
fagian asentar desnudos sobre el dicho madero agudo; e de los pies dellos colgaban lorigas
e piedras molares. E con tanto peso el honbre mal aventurado, apremiado e apretado en el
madero agudo por meitad de las nalgas e secreta parte del cuerpo, dava grandes boges que
se fendia e dividia, el qual beyéndose asi atormentado, daba por ser libre quanto tenia, e aun
prometia lo que non tenia nin esperaba aver.

Avia otros que mesclavan cuerdas mui sotiles de canamo e de lino, e a los mezquinos
captivos colgavan, atandolos fuertemente por los dedos polgares de las manos; e a otros por
los miembros biriles e genitales; e a otros por alguno de los pies, sometiéndoles fumo por las
nariges. E ansi los aquexavan los carnigeros, feriéndoles fuertemente e agotando con agotes
de toro e clamando: «do, da»”*' (PCA: p. 79)

Los detalles morbosos de las torturas de la PCA apuntan a que estamos probablemente
en presencia de un documento de la baja Edad Media mas que ante uno de principios del siglo

¥ PCA, p. 78.

% MARTIN, José Luis y LINAGE CONDE, Antonio. (1987) Religion y sociedad medieval. El catecismo de Pedro de Cuéllar
(1325), Salamanca: Junta de Castilla y Ledn, p. 246: “El temor es talante o amor frente aquello quel es contrario; e commo quier
que muchos sean los temores, aquel temor es bueno, e es del Spiritu Santo, que ordena la vida en bien de gragcia, e que trae servir
a Dios e a guardar castidat e todo bien”.

S'PCA, p. 79.

65

Studia Zamorensia, Vol. XXI, 2024



66

CHARLES GARCIA:

xII. La aficion por la sangre y la muerte en las representaciones artisticas y literarias del otofio
medieval son de sobra conocidas. Se trata de la época en la que la espiritualidad y el misticismo
franciscanos dominaban sobre la razon. Parece como si los parrafos arriba citados fuesen el fiel
retrato de muchos de los capitulos de la Leyenda dorada, escrita en la segunda mitad del siglo
X111 y copiada con abundancia en los siglos posteriores. Como lo hiciera la Iglesia a finales de la
Edad Media, el cronista an6nimo organiza su relato en torno a una pastoral del miedo destinada
a denunciar la culpabilidad de aquellos que estuviesen dispuestos a justificar las maldades de los
“burgueses”.

En una sociedad como la medieval caracterizada por una cultura libresca (literacy)
sumamente reducida, los ritos desempefniaban un papel importante como medio de transmisién
de un mensaje. En el tema que nos interesa el mensaje no es otro que el de la demonizacién de
los enemigos de la abadia, descalificados definitivamente por su comportamiento despiadado
hacia los inocentes mezquinos.

“Otros avia que, tomando algunos llagados, fagian astillas dsperas e mal cortadas de
madera e metianlas dentro de las llagas, fregando espesamente, digiendo: «da» . Acatarias de
las llagas regientes salir abundangia de sangre con el podre e ensugiar las astillas e las manos
de los que tormentavan. A todas estas maneras de tormentos afiadian cruel fanbre e sed, caa
los que sometian a las penas siempre era negado el pan e el agua. Muchos, en verdad, de los
que ansf atormentavan fueran nobles e cavalleros, algunos atn de los atormentados davan
arrehenes, para ¢ierto tienpo dar la redengidn, e asi se yban. E como obiesen pagado lo qua
avian prometido, tomaban a los fiadores e penavanlos con decavo e atormentaban. [...]
Quantas angustias, quantas penas, quan grandes tormentos a los onbres dieron e fegieron,
que nin por la lengua yo puedo manifestar, nin por voca fablar, nin por escriptura asenalar,
ca a muchos mezquinos captivos, con tenagas de fierro arrancavan los dientes por fuera de
la quixada, non todos en una bez; mas oi, uno; cras, otro; e otro dia, el tergero, porque la
pena prolongada fuese mas alargada”> (PCA: p. 79)

Con excepcion de la literatura hagiografica, los textos medievales que mas se detienen
en las torturas en el mundo terrenal —o sea exteriores a las descripciones del infierno— son los
tratados juridico-legales”. En tajante oposicién al comportamiento satdnico de los “burgueses’,
la justicia, tal y como aparece definida en las compilaciones alfonsies, se basaba en la virtud. En
este sentido, la practica judicial de la tortura era una manera “civilizada” de poner término a la
légica de las pasiones humanas, caso de la despiadada venganza sahagunina tan opuesta al amor
(caritas) en el que se fundamentan los c6digos de Alfonso X.»

Los “burgueses’, en el papel estructural de enemigos de los monjes que desempenan,
aparecen como un resorte indispensable de la accién dramatica de la narracion, y por ello se
manifiestan en los episodios de las torturas elaborando su peculiar estrategia. Los tormentos
que aplican a los vasallos, similares en todo punto a los de los sayones contra los santos, son

* Ibid, p. 80.

3 GONZALO MARTINEZ DIEZ, S. J. (1962) “La tortura judicial en la legislacién histérica espafiola”. Anuario de historia
del derecho espaiiol, XXXII, pp. 223-300; Partida VII, 30: “Cometen los omes a fazer grandes yerros, e malos encubiertamente,
de manera que non pueden ser sabidos, nin prouados. E pordende touieron por bien los sabios antiguos que fiziessen tormentar
a os omes porque pudiessen saber la verdad ende ellos”.

3 Partida VII, 30, 1. De Las siete partidas del rey don Alfonso el Sabio: cotejadas con varios cédices antiguos por la Real
Academia de la Historia. (1807). Madrid: La Imprenta Real: “Tormento es una manera de prueua que fallaron los que fueron
amadores de la justicia para escodrinnar y saber la verdad, de los fechos que se fazen encubiertamente, e non pueden ser sabidos,
nin prouados por otra manera. E tienen muy gran pro para cumplir la justicia. Ca por los tormentos los judgadores saben
muchas vezes la verdad”



ISSN 0214-736X

El miedo a las torturas y las torturas del miedo en la Castilla medieval

el simbolo de su derrota e impotencia. El resentimiento es lo que parece mover a aquellos
hombres malvados a trasladar hacia los mezquinos los castigos que no podian dirigir contra los
benedictinos, los vicarios de Dios en la villa. En este sentido, las bodegas soterradas de sus casas
remiten a la cueva final, auténtica imagen del infierno:

“iO[h], como es espanto lo que se sigue! Ca como las casas dellos [burgueses] se
alinpiasen de aquellos que avian de morir en ellas, dentro de la casa de un burg[u]és e
eunuco, devajo de un pesebre, fueron falladas siete cabecas de honbres enterradas; de las
quales una fue vista regiente e atin no pelada, mas quasi medio corrupta. Era por cierto,
aquel eunuco del cuento e numero de aquellos que acostunbraban conprar los captivos: e
dandoles grandes tormentos de diversas maneras, demandavanles siete tanto de aquello que
avian dado”* (PCA: p. 121)

3. CONCLUSIONES

Llegados a estas alturas, parece dificil estudiar los hechos sociales facundinos de las
torturas por la insistente estilizacion artificiosa del discurso narrativo*. Basado este en los textos
hagiograficos destinados a celebrar la gloria de un santo, resulta manifiesto que el cronista repite
los topicos de los documentos que copia, una actuacion que invalida de por si la veracidad de las
escenas que cuenta”; o sea que el investigador se arriesga a comentar un acontecimiento que cree
auténtico del reinado de Urraca cuando, en realidad, se halla ante un discurso posterior sobre
los hechos*, cuando no de la copia de una escena sacada de un texto anterior, tanto mas cuanto
que las narraciones hagiograficas al respecto son muy sugerentes, un aliciente que las vuelve
muy atractivas. De modo que la manera de obrar del anénimo a través del empotramiento de las
torturas en el relato delata el didactismo y la moralizacion de la crénica: su caracter artero.

En la PCA, la vision escatologica y pesimista de los tormentos se nutre de las angustias
de un tiempo remoto, la época de la reina Urraca, en el que los desastres no cejaron y en el que
el poder temporal fue tiranico, ilustrado con los malos ejemplos de Alfonso I Batallador.

Pese a ello, nunca desaparecen atisbos de esperanza con la restauracion del abad en su
silla, y la condena que pronuncio el sinodo de Burgos contra los malvados torturadores. Por si
fuera poco, se nota en la narraciéon un claro ejemplo de la alianza entre la mente conservadora del
monje escritor y la pasion escatologica que subraya el cristianismo del miedo tan caracteristico
de la baja Edad Media, como lo definiera Jean Delumeau. A modo de conclusidn, se puede decir
que los relatos inocentes no existen para el historiador y la estructura de la PCA nos conduce
muy probablemente al entramado de una historia que tiene pocos visos de ser del siglo x11.

3 PCA, p. 121.

3¢ FONTAINE, Jacques. (1967) Sulpice Sévére. Vie de saint Martin, Paris: Le Cerf, pp. 97-210.

” DOLBEAU, Francois. (2005) “Les hagiographes au travail: collecte et traitement des documents écrits (IX® - XII* siécles)”,
Sanctorum societas: récits latins de sainteté (IIF - XIF siécles), 2 vol., Bruselas: Société des Bollandistes, pp. 33-62; pp. 55-56.

3 TORBADO, Jestis. Tierra mal bautizada. Un viaje por Tierra de Campos, Valladolid: Ambito, 1990, p. 259: “En casa tengo
un viejo librote del padre Escalona donde se cuentan las grandes maravillas y algunos de los grandes horrores del monasterio
de Sahagun”.

67

Studia Zamorensia, Vol. XXI, 2024



