
SIGNA

Si

REVISTA DE LA ASOCIACION

ESPAÑOLA DE SEMIÓTICA

1992

1

INSTITUTO DE SEMIOTICA LITERARIA Y TEATRAL

DEPARTAMENTOS DE LITERATURA ESPAÑOLA

Y TEORÍA DE LA LITERATURA Y FILOLOGÍA FRANCESA

UNED



SIGNA

REVISTA DE LA ASOCIACION

ESPAÑOLA DE SEMIÓTICA

1992

Instituto de Semiótica Literaria y Teatral
Departamentos de Literatura Española y Teoría de la Literatura y

Filología Francesa

UNIVERSIDAD NACIONAL DE EDUCACIÓN A DISTANCIA
FACULTAD DE FILOLOGÍA



DIRECTORA

ALICIA YLLERA

SECRETARIO

Mario García-Page Sánchez

COMITÉ DE REDACCIÓN

José Romera Castillo (Presidente de AES), Antonio Sánchez
Trigueros, Jorge Urrutia Gómez, Alberto Álvarez Sanagustín, Helena
Usandizaga, Alfredo Martínez-Expósito, Jesús Corriente, Javier
Rubiera (Vocales de AES).

Redacción:

Suscripción

y

Distribución:

Signa. Revista de la Asociación Española
de Semiótica.

Secretario: Mario García-Page Sánchez
Facultad de Filología
Despacho 714
UNED

c/ Senda del Rey, s/n
28040 MADRID

VISOR

Isaac Peral, 18

28015 MADRID

Fax: 544 86 95

UNIVERSIDAD NACIONAL

DE EDUCACION A DISTANCIA - Madrid

Reservados todos los derechos

y prohibida su reproducción total o parcial

Depósito legal: M. 34032-1992

Imprime: LERKO PRINT, SA.
Paseo de la Castellana, 121.28046 Madrid

Ilustración de ERTÉ



CH. S. PEIRCE Y LA LITERATURA

(Número monográfico coordinado por José Romera Castillo, Alicia Yllera
y Rosa Calvet)



PRESENTACION

En este primer número de Signa se recogen las ponencias y comunicaciones
presentadas al I Seminario Internacional de Literatura y Semiótica, Ch. S.
Peirce y la literatura, celebrado en el Centro Asociado de la UNED de
Segovia, los días 3, 4 y 5 de julio de 1991, organizado por el Instituto de
Semiótica Literaria y Teatral de la Facultad de Filología de la UNED, fun
dado y dirigido por José Romera Castillo.

Queremos dar las gracias a cuantos participaron en él, como ponentes, co
municantes o asistentes, así como a cuantos, con su colaboración y ayuda,
hicieron posible su celebración y de modo muy especial al director del
Centro Asociado de Segovia, D. Miguel Padilla.

José Romera Castillo

Alicia Yllera

Rosa Calvet Lora



INDICE

Página

Ponencias

Dinda L. Gorlée: La semiótica triádica de Peirce y su aplicación
a los géneros literarios 13

Lucia Santaella Braga: Estrategias para la aplicación de Peirce
a la literatura 53

Royd Merrell: La semiosis: cascada de significación 81
Robert Marty: Semiótica del texto: niveles y pasarelas 107

Comunicaciones

135
Wenceslao Castañares: Algunas consecuencias de dos principios

peirceanos
Francisco Abad: Peirce, Jakobson y la esencia de la literatura y

del lenguaje 143
Vicente Vicente Gómez: La relevancia de la semiótica de Ch. S.

Peirce en la constitución de una pragmática de la literatura 153
Miguel Ángel Garrido Gallardo: A propósito de Peirce:

semiótica, literatura, verdad 163
José Domínguez Caparrós: Ch. S. Peirce y la teoría literaria 169
Antonio Domínguez Rey: Lenguaje como figura (Análisis

semiótica de un poema) 179



Estados de la cuestión

Reseñas

Página

Joaquina Canoa Galiana: Lectura de signos en Tres Sombreros de
Copa de M. Mihura (Aplicación del concepto de interpretante).. 189

Lucia Santaella Braga: Peirce y la literatura: el estado de la
cuestión 203

Wenceslao Castañares: Peirce en España: panorama bibliográfico. 215
Jaime Nubiola: Peirce en España y España en Peirce 225

Romera, J. e Yllera, A. (eds.), Investigaciones semióticas III.
Retórica y Lenguajes, UNED, 2 vols. 1990 (Maestro, Jesús G.). 235

10



PONENCIAS



LA SEMIÓTICA TRIÁDICA DE PEIRCE Y SU
APLICACIÓN A LOS GÉNEROS LITERARIOS

Dínda L. Gorlée

(Research Center for Language and Semiotic Studies
Indiana University-Bloomington)

CHARLES SANDERS PEIRCE: SU VIDA Y OBRA

El filósofo y matemático Charles S. Peirce (1839-1914), cuyo pensa
miento semiótico se discutirá en el presente ensayo, fue hijo de Benjamin
Peirce, profesor de matemáticas y astronomía en la Universidad de
Harvard, Cambridge (Massachusetts, EE UU), el único matemático esta
dounidense de su tiempo que gozaba de una reputación internacional.
Esto hizo que su hijo Charles creciera y se formara en un ambiente inte
lectual muy estimulante. Pronto, las inquietudes del joven Charles reve
laron un gran talento tanto en matemáticas como en lógica y en ciencias
naturales. Más tarde, sus conocimientos enciclopédicos abarcarían la ló
gica, la filosofía, la química, la astronomía, la biología, así como las
ciencias sociales —particularmente sicología y sociología—, entonces en
fase embrionaria. Sin ser lingüista. Charles Peirce tenía una gran facili
dad para el domino de las lenguas, y en sus escritos discutía frecuente-

SIGNA 1 (1992): págs. 13-51 13



Dinda L. Gorlée

mente temas lingüísticos y relacionados con la lingüística K Por otra par
te, no parece que se interesara particularmente por el arte. Aunque el
mismo Peirce no desarrollara pensamientos específicos sobre la comuni
cación artística, el aparato conceptual de su teoría de los signos es per
fectamente aplicable al análisis de signos artísticos o estéticos.

En términos generales, Peirce puede caracterizarse como un pensa
dor evolucionista profundamente influido por el darwinismo de su
tiempo. Sin embargo, por más que le atrajeran las ideas filosóficas de
Darwin acerca de la evolución y el progreso, Peirce nunca llegaba a
identificarse con ellas (Pencak, 1991). Para Peirce, la evolución y el
progreso no son el producto de un desarrollo continuo que liga, de mo
do fluido, el pasado con el presente y éste con el futuro —como era
predicado por el darwinismo en su variedad más conservadora—.
Peirce estaba profundamente convencido de que las ideas nuevas sólo
pueden ser producto de la ruptura violenta de hábitos previamente de
sarrollados, que irrumpen en un mundo ordenado a saltos audaces. Sus
conjeturas inteligentes son aparentemente caóticas y no se apoyan en
nada; sin embargo, ellas solas sientan las bases de todos los descubri
mientos científicos, es decir, de todo progreso. Pese a la extraordinaria
amplitud de sus conocimientos, Peirce nunca tuvo una carrera universi
taria y ni siquiera una posición académica que le hubiera proporciona
do el apoyo institucional necesario para que su trabajo tuviera probabi
lidades de éxito. Durante algunos años impartió cursos de lógica en la
Universidad de Harvard y en la Universidad John Hopkins, pero no se
le ofreció un puesto fijo e incluso fue despedido. Por este motivo se vio
obligado a ganarse la vida trabajando durante casi 30 años en el United
States Coast and Geodetic Service. En 1887 cobró una herencia y se reti
ró a Milford, Pennsylvania. En la relativa soledad de este lugar continua
ba escribiendo su obra filosófica.

Para remediar sus estrecheces tuvo que escribir reseñas de libros, parti
cularmente para The Nation, y artículos de diccionario para The Centuty
Dictionary. Se puede quizás decir que en aquel momento Peirce era el ma
yor filósofo del mundo; pero como vivía y trabajaba en un estado de aisla
miento casi total, sin posibilidad de discutir sus ideas con colegas o estu
diantes, su obra fue haciéndose más y más especulativa, impenetrable y os
cura. Peirce murió a los 74 años, pobre, incomprendido y desconocido.

Si bien las obras publicadas de Peirce consisten hoy en más de 10.000
páginas y varias colecciones de sus escritos han sido publicadas póstu-
mamente, la mayor parte de su obra sigue inédita y, por este motivo, casi
desconocida. Los ocho volúmenes de los llamados (mal llamados)

' El prologuista de Obra lógico-semiótica, el lingüista y sicoanalista canadiense Peraldi, co
mete un lamentable error al afirmar que «Peirce no era un lingüista, la lengua no le interesaba y
no constituye ninguno de sus conceptos» (Peirce 1987:31).

14



La semiótica triádica de Peirce y su aplicación a los géneros literarios

Collected Papers of Charles Sanders Peirce (CP), que fueron publicados
a partir de los años 30, son incapaces de reflejar la extraordin^a profun
didad y extensión del pensamiento peirceano. Es una selección limitada,
aunque justa y representativa, de textos clave, inéditos hasta esa fecha,
organizados según criterios más o menos temáticos. Sin embargo, lo que
ofrecen los Collected Papers no es ni más ni menos que una especie de
«collage» donde los editores han reunido textos temática y cronológicamen
te heterogéneos, recortándolos y colocándolos en combinaciones y contex
tos nuevos. El resultado es, en la terminología de Lévi-Strauss, un trabajo
de «bricolage», sin por eso dejar de ser de gran utilidad para todo estudioso
serio del pensamiento, tanto semiótico como no-semiótico, de Peirce 2.

Está en marcha, desde 1982, el ambicioso proyecto de la publicación de
finitiva de The Writings of Charles S. Peirce; A Chronological Edition
(W), donde aparecerá una parte considerable de la obra monumental de
Peirce. Hasta la fecha los investigadores han sabido rastrear y reunir más
de 90.000 páginas manuscritas inéditas y previamente dispersas —un ma
terial que bastaría para llenar unos 65 (!) volúmenes impresos 3—. Por ra
zones prácticas, tal tarea sería quimérica, por lo cual se prevé la edición de
unos 30 volúmenes. El volumen 4 (que cubre hasta 1884, cuando Peirce
tenía 45 años) apareció en el otoño de 1989. Como no se acelere el ritmo
de publicación de los tomos, esto significaría que gran parte de los escritos
semióticos más importantes, escritos por Peirce en su período de madurez
(a partir de 1902), habrá de permanecer inaccesible para el público hasta
bien entrado el siglo xxi. Huelga decir que para los estudios peirceanos,
tanto exegéticos como críticos, este retraso sería una verdadera pena.

EL PENSAMIENTO DE PEIRCE

Tomadas en conjunto, las inquietudes filosóficas de Peirce tenían por
objetivo primordial desarrollar el pensamiento de Immanuel Kant (1724-

2 Otras importantes colecciones de la obra de Peirce son Semiotic and Significs: The
Correspondence between Charles S. Peirce and Victoria Lady Welby, libro editado por Hardwick
(PW en el texto) y The New Elements of Mathematics, a cargo de Eysele {NEM en el texto).
Véanse también las antologías de Buchler (Peirce 1955), Wiener ([1958] 1966) {SW en el texto) y,
en lengua española, las de Sercovich (Peirce 1986,1987) y Castrillo Criado (Peirce 1988). En la
medida de lo posible he consultado y aprovechado, para mi ensayo, las traducciones anteriores de
citas de Peirce (y otros autores citados en el presente ensayo); pero aun cuando existía una versión
traducida, casi siempre he tenido que modificar el texto para hacer justicia al original. Entre los
estudios escritos en lengua española sobre el pensamiento de Peirce hay que mencionar el de
Tordera (1978). Véase la bibliografía al final del presente ensayo, donde no figura el desgraciado
libro La Semiótica: Guía Alfabética (Barcelona: Anagrama, 1975), especie de versión garabatea
da, en castellano, del Wórterbuch der Semiotik de Max Bense y Elisabeth Walther.

3 Se espera que con estos datos quede desvirtuada la observación de Sercovich que después
de la publicación de los Collected Papers «quedan aún escritos suficientes como para llenar va
rios volúmenes más» (Peirce 1986:115).

15



Dinda L. Gorlée

1804), a quien llamó «el Rey del pensamiento moderno» (CR: 1.369, ha
cia 1885), y quien ejerció una poderosa influencia sobre Peirce, sugirién
dole su teoría filosófica «arquitectónica». El gran tema de la filosofía de
Kant fue cómo la síntesis de las apariencias procede según unas leyes nece
sarias. Para Kant, los juicios sintéticos operan no sólo a base de datos empí
ricos sino también a base de reglas, que son las que aseguran la objetividad
del conocimiento. Peirce escribió a principios de su carrera intelectual:

... Immanuel Kant se preguntó «¿Cómo son posibles los juicios sintéticos a prioril»
Con juicios sintéticos quería decir los que aseveran un hecho positivo y no son una
mera ordenación; en breves palabras, juicios tales como los producidos por el razona
miento sintético y los que el razonamiento anaKtico es incapaz de producir. Con jui
cios a priori se refería, por ejemplo, a que todos los objetos del mundo extemo exis
ten en el espacio, que todo suceso tiene una causa, etc., proposiciones que según él no
pueden ser inferidas de la experiencia... Pero antes de hacerse esa pregunta debería
haber formulado la siguiente, más general, «¿Cómo es que existe la posibilidad de los
juicios sintéticos?» ¿Cómo es posible que el hombre observe un hecho y, acto segui
do, emita un juicio sobre otro hecho diferente, no implicado en el primero? Tal pensa
miento ... carece de ... probabilidad determinada (CP:2.690; W3:303-304, 1878).

La pregunta fundamental que se planteó Peirce fue parafraseada por
Savan de la manera siguiente:

¿Cómo se desarrolla la matemática, de tal manera que el matemático pase de princi
pios aceptados a descubrimientos nuevos, sorprendentes? ¿Cómo se desarrollan las
ciencias naturales, de tal manera que a partir de observaciones y teorías pasadas, el
científico pueda aventurar pronósticos más o menos certeros de sucesos aún no obser
vados? ¿Cómo se desarrolla el pensamiento racional de cualquier tipo que sea
—religioso, científico, tecnológico, artístico, filosófico—, incrementando y profundi
zando su poder sobre la acción, imaginación y vida humanas? (Savan, 1987-1988:1).

Tales fueron las preguntas fundamentales que Peirce, lo mismo que
otros muchos filósofos antes y después que él, procuró contestar. Peirce
trasladó el problema kantiano al proceso de la inferencia sintética y la in
vestigación [inquiry] científica. Él creía que la respuesta se encontraba
en la teoría de las «categorías» tal como era desarrollada en su doctrina
«semeiótica», la teoría de los signos. Consideraba Peirce que su contri
bución más notable a la filosofía era precisamente su teoría de las tres
categorías universales o modos fundamentales de la realidad.

El 23 de diciembre de 1908, Peirce escribió a su corresponsal inglesa,
Victoria Lady Welby 4, la que fue dama de honor de la Reina Victoria y
la primera mujer que se dedicaba a la ciencia semiótica:

Desafortunadamente, no he podido averiguar por qué en la literatura peirceana en lengua
española, Lady Welby es sistemáticamente llamada Viola en vez de por su legítimo nombre de
Victoria.

16



La semiótica triádica de Peirce y su aplicación a los géneros literarios

... nunca pude estudiar nada —fuera matemáticas, ética, metafísica, gravitación,
termodinámica, óptica, química, anatomía comparada, astronomía, sicología, foné
tica, economía, historia de la ciencia, juegos de naipes, hombres y mujeres, vino,
metrología—, salvo como un estudio de semiótica.(PW:85-86)

Quizás hubiera escrito estas palabras en son de medio burla; pero tie
nen un fondo de verdad. Las publicaciones más tempranas de Peirce, que
se remontan a 1867-1868, ya proponen una teoría semiótica extensa y
general; y gran parte de lo que más tarde escribió sobre la teoría de los
signos es un desarrollo —radical, innovador, al igual que el espíritu de
toda la doctrina peirceana— de su semiótica anticipada. La base de su
semiótica la constituyen las categorías universales, «primeridad», «se-
gundidad» y «terceridad», correspondientes aproximadamente a los mo
dos de ser —posibilidad, hecho actual y ley (CP: 1.23, 1903)—. Esta teo
ría, que más tarde llamaba «fenomenología» o «faneroscopía», está fun
dada en los estudios que Peirce hizo de Kant y de la lógica. Peirce
argumentó convincentemente que todo pensamiento consiste en signos.
Pero mientras al principio consideró la lógica como una rama de la se
miótica, más tarde llegó a ensanchar su concepto de la lógica y a identifi
carla con la semiótica. Antes de dar una exposición de su pensamiento
semiótico, esbozaré primero su temprana teoría de las categorías, subya
cente a su lógica (y por lo tanto a su semiótica).

LAS CATEGORIAS

En fecha temprana 5, Peirce identificó el pensamiento y el razonamien
to con las tres maneras de experimentar el mundo y la realidad, es decir
con los signos. Las categorías —primeridad, segundidad, terceridad—
constituyen la clave, base y núcleo de la obra y el pensamiento de Peirce,
y serán, por lo tanto, enfocadas aquí desde los diversos puntos de vista
que requiere la discusión de los diferentes aspectos de la obra peirceana.
Me permito repetir a continuación el texto —algo retocado— de unos
párrafos que escribí hace algunos años a propósito de la primeridad, se
gundidad y terceridad:

De las tres maneras de percibir hechos, la primeridad es quizás la más difícil de
entender, a pesar de representar lo que Peirce llama la «prístina simplicidad»
(CP:8.329). La primeridad significa las ideas de sentimiento espontáneo, no anali-

5 Véase su «Sobre una nueva lista de categorías» [On a new list of categories] (CP: 1.545-
1.549; 1V2:49, 1867).

17



Dinda L. Gorlée

zado, instantáneo e inmediato; es como es, de manera directa, sin preocuparse por
continuidad ni lógica ni depender, para su comprensión, de nada que no sea de lo
que presenta ella misma. Por ejemplo, se experimenta la primeridad al sentir un

dolor agudo, un choque eléctrico, el estremecimiento de un placer físico, la sensa
ción total de lo rojo o de lo negro, el sonido estridente del silbido de un tren, un
olor penetrante » o cualquier otra impresión fuerte y llamativa que se impone a la
mente, forzándola a reconcentrarse en el fenómeno —pero reconcentrarse instinti
vamente, sin reflexionar. El mismo Peirce incluía también en su enumeración de

Primeros a «la cualidad de la emoción de quien contempla una hermosa demostra
ción matemática, la cualidad del enamoramiento» {CP: 1.304). En síntesis, la pri
meridad es la idea del momento presente y atemporal, y es experimentada como
«pura emoción del tout ensemble» (CP: 1.311). Un Primero no se puede «pensar»,
pues entonces perdería irremediablemente su carácter de Primero. (Gorlée

1987:46).

Mientras la primeridad significa unidad indivisible, la segundidad implica la idea
dinámica de alteridad, de conciencia bi-polar, la experiencia de acción-estímulo y
reacción, de causa y efecto, de cambio y resistencia al cambio. La doble idea de

pegar y ser pegado encama perfectamente la segundidad, pues encierra los ele

mentos de comparación, contraste, interacción y lucha. Un primero es inaprensi
ble, «sólo algo que pudiera realizarse», una potencialidad o posibilidad; en cam
bio, un segundo es un hecho concreto, «un suceso... algo que ocurre realmente»
(CP:7.538). En palabras de Peirce, «lo real es lo que exige insistentemente que se
lo reconozca como algo distinto de una creación de la fantasía» (CP: 1.325). Por
este motivo, hacemos frente a la realidad, valiéndonos de la segundidad, y en este
proceso hacemos experiencia de la vida. Todo conocimiento del mundo de los he

chos y de los aspectos más bien prácticos de la vida humana —como son abrir una

puerta, hacer una llamada telefónica y lanzar un balón— implica forzosamente se

gundos. La segundidad entra en juego cada vez que hacemos un esfuerzo, toma

mos una decisión, descubrimos algo, nos orientamos en el espacio o en el tiempo,
o cuando algo nos coge de sorpresa (CP:5.52-5.58). La segundidad difiere de la

primeridad en que ocurre aquí y ahora, pero al mismo tiempo está basada en lo

que se ha aprendido a través de experiencias pasadas. Peirce decía que «podemos
decir que la mayor parte de lo que se hace en la realidad consiste en segundos —o
mejor dicho, la segundidad es el carácter predominante de lo que ha sido hecho»
(CP:L343) (Gorlée 1987:46).

Más allá de la vaguedad y generalidad inherentes en la primeridad, «una mera idea
sin realizar», y la forma concreta e individualizada de la segundidad, «los casos a

los que es aplicada [la primeridad]» (CP: 1.342), la terceridad viene a representar
la ley general que rige el sentimiento (primeridad) y la acción (segundidad), otor
gándoles continuidad. Como esta ley general establece explicaciones racionales,

toda actividad intelectual es un Tercero. El pensamiento lógico, la terceridad, crea
orden y regularidad a partir de caos y azar. «El hilo de la vida es un tercero»

(CP: 1.377), pues la terceridad inherente le presta una continuidad que nos permite
efectuar una predicción y adoptar la actitud conveniente con respecto a hechos fu
turos.

Según Peirce, se trata de una clase de conciencia que no puede ser inmediata, por
que abarca un cierto tiempo, no sólo porque continúa a través de cada instante de

ese tiempo, sino porque no puede ser contraída en un único instante. Difiere de la

conciencia inmediata del mismo modo que una melodía difiere de una nota pro
longada. Tampoco puede la conciencia de los dos aspectos de un instante, de un

suceso súbito, en su realidad individual, abarcar la conciencia de un proceso. Ésta

es la conciencia que liga nuestra vida. Es la conciencia de la síntesis (CP: 1.381).

6 Estos ejemplos están tomados de Peirce.

18



La semiótica triádica de Peirce y su aplicación a los géneros literarios

Todos los sentimientos «elevados» y emociones «hondas», como son el amor, la
esperanza y la devoción religiosa, y que son comúnmente considerados sofistica
dos y, por eso, exclusivos para la especie humana, son terceros. Lo mismo reza, a
priori, para la cognición, la inteligencia y el desarrollo mental. (Gorlée 1987:47).

Peirce enseñaba que si bien nuestro conocimiento cognitivo no se li
mita a los signos y tenemos conocimiento de objetos no significados, sin
embargo todo conocimiento es necesariamente en signos. Pensamos en
signos. «No tenemos ninguna facultad de pensar sin signos», ya observó
el joven Peirce al respecto (CP:5.265; W^:213, 1868); y «la vida no es
sino una secuencia de inferencias, una serie de pensamientos»
(CF:7.583; Wl:494, 1868). Los pensamientos-signos reflejan los diferen
tes modos en que hacemos significar los fenómenos de la realidad. Según
esto, los tres argumentos —llamados «abducción», «inducción», «deduc
ción»— son terceros complejos, signos triádicos que, a su vez, implican
y están compuestos de segundos y primeros.

RAZONAMIENTO Y LÓGICA

La investigación [«inquiry»] científica está siempre inspirada por el
afán de saber, la curiosidad intelectual. Aguijoneado algún observador
por la apariencia sorprendente, problemática o misteriosa de algún fenó
meno, suceso u objeto «cuya extrañeza le impresiona» (MS 634:5, 1909),
se siente estimulado a investigarlo. A fin de conocer, explicar e interpre
tar tal fenómeno, suceso u objeto, y de formar una predicción con respec
to a su naturaleza o conducta en el futuro, lo estudia minuciosamente. A
continuación, el investigador se pone a hacer las reflexiones propias del
caso, tomando como punto de partida los datos obtenidos en su observa
ción. La investigación y su(s) conclusión(es) tendrán más validez cientí
fica si el ejercicio mental es sistematizado de suerte que el riesgo de sub
jetividad quede minimizado a la objetividad maximizada.

Para realizar tal propósito final —la objetividad— los datos obtenidos
en la percepción sensorial y mental del fenómeno —su observación—
son filtrados y mediatizados por algún tipo de razonamiento inferencial,
que consiste en un procedimiento triple cuyas conclusiones, según
Peirce, han de considerarse como verdaderas, por lo menos a largo plazo.

Tradicionalmente, el razonamiento válido podía ser o deductivo o in
ductivo. Peirce revolucionó esta dicotomía al añadirle un tercer tipo de
argumento y así redefinir la dicotomía como una tricotomía. La nueva
clasificación era, en palabras del propio Peirce, nada menos que «la cla-

19



Dinda L. Gorlée

ve de la lógica» {NEMA\22, 1904). La clasificación peirceana distingue
entre razonamiento explicativo (o razonamiento analítico) por un lado y
razonamiento ampliativo (o razonamiento sintético) por otro —éste otra
vez subdividido en dos—.

El razonamiento explicativo o analítico corresponde a lo que habitual-
mente se llama razonamiento deductivo. En él, los hechos afirmados en
las premisas son sencillamente sustituidos por lo que está implícito en
ellas. Como inferencia que es desde el todo hacia las partes, no se apoya
en lo desconocido ni lo parcialmente (des)conocido. Esto hace que la de
ducción sea la única forma de razonamiento necesario. Por otra parte, el
razonamiento ampliativo o sintético no lleva a conclusiones necesarias,
sino a conclusiones probables, verosímiles o sólo plausibles. El razona
miento ampliativo fue subdividido por Peirce (en 1866) en dos tipos: in
ducción —el tipo tradicional de razonamiento probable— y abducción
—también llamada hipótesis o retroducción por su «inventor», Peirce.
Tanto inducción como abducción son formas inferenciales desde las par
tes hacia el todo; por consiguiente, las dos están lejos de alcanzar certeza
o producir verdad. «La deducción prueba que algo tiene que ser» y «La
inducción indica que algo realmente es operativo»; en cambio, «La ab
ducción sólo propone que algo puede ser» (CPiS.lTl, 1903).

Fuera de las diferencias mencionadas arriba, los tres tipos de argumen
to lógico coinciden en que implican la formación y el uso de hipótesis.
No hay investigación, sea científica o práctica, que no use el razona
miento instintivo en el que se basa la abducción: todo investigador tiene
que formular y adoptar ciertas hipótesis para fundamentar su argumenta
ción. Citando el famoso ejemplo peirceano del saco de judías, la abduc
ción se define como sigue:

Regla Todas las judías de este saco son blancas.
Resultado Estas judías son blancas.
Caso Estas judías son de este saco.
(C/':2.623; W3:325, 1878).

Entre los tres argumentos, la abducción es la única que «abre nuevos
horizontes» (NEM3:206, 1911) y da comienzo a nuevas ideas en la in
vestigación científica (CP:6.53l, 1901; CP:1.220, 1901). Por más débil
que sea la seguridad absoluta de que la abducción produzca conclusio
nes verdaderas —comparado con la fuerza probatoria de sus contraparti
das inductivas y deductivas—, es sin embargo en la abducción donde re
side la fuerza creativa de cualquier argumentación, la que inspira origi
nalidad en lo que, sin ella, sería un procedimiento «razonable»
(CP:5.174, 1903) pero un procedimiento racionalista y, por eso, carente
de vitalidad, muerto.

20



La semiótica triádica de Peirce y su aplicación a los géneros literarios

En su embrionario «Espécimen de un diccionario de los términos de la
lógica y ciencias afines: De A a ABS» [«Specimen of a dictionary of the
terms of logic and allied sciences: A to ABS»] (Vl^:108, 1867), Peirce
inventó e introdujo el término técnico de «abducción» como complemen
to y, en cierto sentido, como fundamento de la pareja tradicional formada
por deducción e inducción. Así Peirce bautizó una modalidad de pensar
«lógicamente» que, a pesar de su carácter provisional, resulta muchas ve
ces más plausible de lo que su denominación anterior, hipótesis, parecía
indicar. En efecto, la abducción tal como la caracterizó Peirce, desborda
con creces los límites de las meras conjeturas e incluso es la responsable
del desarrollo intelectual y del progreso científico. Desprovisto de las
ideas generadas abductivamente por una mente educada, guiada por, en
palabras de Peirce, «il lume naturale, el que alumbraba los pasos de
Galileo» (CP: 1.630, 1898), el sistema de la lógica carecería de toda in
ventiva e iniciativa. Sin heurística abductiva, pecaría, además, de autosu-
ficiente y se convertiría en mecanismo puramente automático; le faltaría
inspiración para descubrir algo nuevo. La abducción corresponde, en el
paradigma triádico de Peirce, a la primeridad, la primera de sus catego
rías universales. El típico signo de primeridad es el «icono», que repre
senta su objeto gracias a su similitud o analogía con él; comparte con su
objeto una o más cualidades. La abducción es argumento icónico, pues la
conclusión de un silogismo abductivo —es decir, la explicación provisio
nal del fenómeno problemático— está prefigurada icónicamente en las
premisas. La primera premisa describe la cualidad de las judías de este
saco (CP:2.96, 1902), estableciendo el criterio de comparación que se re
pite en la conclusión o interpretante. La cualidad icónica es, en el ejem
plo del saco de judías, la blancura.

Tras la abducción, a la cual Peirce calificó de «ancla de la esperanza
de la ciencia» (M5691:118, 1901), examinemos ahora cómo funciona el
segundo tipo de argumento lógico, la inducción:

Caso Estas judías son de este saco.
Resultado Estas judías son blancas.
Regla Todas las judías de este saco son blancas.
(CE:2.623, VV3;325, 1878).

Peirce entendió por silogismo inductivo «un método de investigación
experimental» (CP:5.168, 1903). Esto presupone que «lo que es verdad
en el caso de un número de pruebas hechas al azar es también verdad pa
ra toda la colección de la cual las pruebas están tomadas», y por este mo
tivo «podría llamarse argumento estadístico» (CP:5.275; Wl'.2\l, 1868).
Como la parte indica directamente el todo (ya que comparten una misma
cualidad), la primera premisa de la inferencia inductiva constituye un

21



Dinda L. Gorlée

«índice» de la conclusión. En la semiótica de Peirce, el índice es un sig
no de segundidad, que se encuentra en una relación de contigüidad o pro
ximidad directa con su objeto. Señala fuera de sí mismo, hacia su objeto.
De esta manera, la presencia de humo significa fuego —un fuego invisi
ble o ausente, tal vez, pero que constituye el complemento natural del
humo, y es una consecuencia directa de él. Para describir el índice,
Peirce utilizó la imagen del «fragmento arrancado del objeto, siendo am
bos en su existencia un todo o parte de ese todo» (CP:2.230, 1910). Por
esta razón, la inducción es argumento indicativo, indicial: pues establece
entre premisa y conclusión una relación de causa y consecuencia tan cla
ra y directa que apenas requiere, para su interpretante, a un intérprete
pensante, inteligente.

Sin embargo, la inducción no proporciona seguridad absoluta, pues el
investigador ha de basarse en una hipótesis (débil o fuerte, pero una hi
pótesis) para formular su conclusión, que tiene carácter predictivo por
que juzga lo desconocido por lo conocido. La inducción es una generali
zación justa o injusta, que se permite extrapolar conocimiento nuevo a
pEutir de hechos observados y reales.

Tal procedimiento es perfectamente aceptable, mientras se tiene en
cuenta que los hechos afirmados en las premisas pueden ser incompletos
o incluso falsos, lo cual desvirtuaría todo el argumento. Pero esto no im
pide que «el razonamiento proceda como si todos los objetos que posean
ciertos caracteres fueran conocidos» (CP:5.272; W2:216, 1868).

Este optimismo por parte del investigador está también dramatizado
en la llamada «máxima pragmática» [«pragmatic maxim»] que formuló
Peirce en su famoso ensayo, de 1878, titulado «Cómo clarificar nuestras
ideas» [«How to make our ideas clear»], que junto con la teoría de las
tres categorías universales constituye la base de la carpintería de todo el
edificio lógico-semiótico de Peirce De acuerdo con este principio fun
damental del pragmatismo, Peirce estaba convencido de que «cualquier
investigación, si es llevada hasta el final, tiene el poder vital de la auto-
corrección y del crecimiento» (CP:5.582, 1898). Según Peirce, la induc
ción conducirá al investigador honesto y serio a medio camino entre la
duda, la interrogación inicial y la meta final, la certeza de la verdad. En
esta trayectoria, la inducción constituye la etapa intermedia, en la que
«sólo sabemos que, en aceptando las conclusiones inductivas, nuestros
errores se contrapesarán, a largo plazo» (CP:5.350, 1868). Véase la si
guiente definición;

Llamo inducción a la operación que consiste en experimentar una hipótesis; si es
válida, las observaciones hechas en ciertas circunstancias deberán dar ciertos re-

La máxima pragmática de Peirce será citada y discutida más adelante en este artículo.

22



La semiótica triádica de Peirce y su aplicación a los géneros literarios

sultados; y tras cumplir aquellas circunstancias y observar los resultados, si son fa
vorables, dar una cierta confianza a la hipótesis. (CP:6.526, hacia 1901).

La inducción tal como la definió Peirce en este período crucial de su
pensamiento, produce una «verdad práctica» (CP:6.527, hacia 1901),
«proporcionándonos una seguridad razonable de ampliar nuestro conoci
miento positivo» (CP:2.96, 1902). La conclusión de una inducción, sin
embargo, siempre «queda sujeta a una probable modificación para ade
cuarse a futuros experimentos» (CP:2.96, 1902).

Una típica inferencia deductiva sería la siguiente:

Regla Todas las judías de este saco son blancas.
Caso Estas judías son de este saco.
Resultado Estas judías son blancas.
(CP:2.623; W3:325, 1878).

Mientras, en la inducción, «generalizamos desde un niímero de casos
en los que se representan hechos verdaderos, e inferimos que los mismos
hechos son verdaderos en la totalidad de casos de esta clase» (CP;2.624,
1878), en la deducción —argumento del que el razonamiento matemático
es el ejemplo modelo— «se aplican reglas generales a casos particula
res» (CP:6.620, 1878). Aquí, la inferencia de una conclusión a partir de
las premisas es una operación puramente metódica, casi mecánica
(CP:5.579, 1898), pues la premisa de un silogismo deductivo proporcio
na la regla general, o verdad, que incluye la conclusión, referida ésta a un
caso particular. Siendo la premisa, con respecto a la conclusión, un signo
de terceridad, la deducción puede caracterizarse como argumento simbó
lico —en el sentido específico del concepto de «símbolo» en la doctrina
peirceana.

Para Peirce, un signo es simbólico cuando su relación con el objeto es
tá abstraída de la realidad y no es natural. Por consiguiente el símbolo
sólo puede significar si es interpretado de acuerdo con una regla conven
cional y arbitraria. Entre productor e intérprete del signo simbólico debe
haber, pues, concordancia de opiniones al respecto; si no, no hay comu
nicación posible. El hecho de que, en ciertas circunstancias, una paloma
pueda significar paz (y, otro ejemplo, una bandera, la patria), presupone
conocimientos comunes, culturalmente determinados. Por consiguiente,
el símbolo sólo puede funcionar si los miembros de la comunidad cultu
ral han aprendido a usarlo como tal. Esto hace también que los símbolos,
a diferencia de los signos «naturales», signifiquen la pertenencia (o no
pertenencia) a un determinado grupo social. Sirva de ejemplo típico la
lengua. Los signos lingüísticos, tanto escritos como hablados, son en pri-

23



Dinda L. Gorlée

mer lugar signos simbólicos, arbitrarios, adoptados por convenio social;
sólo tienen significado para el lector, oyente, etc. que domine el comple
jo sistema de reglas que rige una lengua particular.

La deducción es «el único tipo de argumento compulsivo» (CP:2.96,
1902); en vivo contraste con la abducción y la inducción, la deducción
casi «puede ser practicada por una máquina» (CP:5.579, 1898). Esto im
plicaría que, según Peirce,

Teóricamente,..., no existe la posibilidad del error en el razonamiento necesario...
En la práctica, y de hecho, las matemáticas no están exentas de aquella propensión
al error que afecta todo quehacer humano. Estrictamente hablando, no es seguro
que dos por dos sea cuatro {CP:5.511, 1898).

Esto quiere decir que ni siquiera la inferencia deductiva proporciona
siempre la verdad absoluta. Su validez «depende incondicionalmente de
la relación entre el hecho inferido y los hechos afirmados en las premi
sas» (CP:5.270; W2:215, 1868), de suerte que, a partir de premisas ver
daderas, la deducción debe producir necesariamente conclusiones verda
deras (CP:5.271; W2:215, 1868). Pero hay que añadir aquí que la deduc
ción misma no se dedica a examinar la vdidez de las hipótesis afirmadas
en sus propias premisas; se supone sencillamente que son correctas pues
«representan la totalidad de nuestro conocimiento del caso» (CP:5.271;
1^2:216, 1868). Al excluirse la posibilidad de evaluar críticamente las
premisas, no es posible introducir nuevas ideas, ni rechazar una hipótesis
una vez que ha sido admitida. Esto señala claramente los límites y las
virtudes del pensamiento deductivo: explicativo por excelencia, es inca
paz, de por sí, de ampliar nuestro conocimiento.

Basten por el momento estas observaciones sobre la tricotomía peir-
ceana de los argumentos. Evidentemente, el objetivo de cualquier tipo de
razonamiento será sencillamente el de «averiguar, a partir del estudio de
lo conocido, otra cosa aún desconocida» (CP:5.3; W3:244, 1877). Es éste
el proceso denominado por Peirce «la fijación de la creencia» [«The fi-
xation of belief»] (CP:5.358-5.387; W3:242-257, 1877), proceso que va
desde la duda hasta la creencia y desde lo individual hasta lo colectivo,
con el objeto de llegar a un acuerdo de las opiniones. Tal proceso corres
ponde también a la «búsqueda cognitiva» de la verdad, de Ransdell, el
gran crítico de Peirce; y Ransdell describe esta «búsqueda cognitiva»
también con otro término, una metáfora con sabor antropológico, a saber
una

...caza colectiva: «¡Venga, todo el mundo! ¡Creo que se fue por allí! Mirad; aquí
están los signos. Pues para mí significan que...» Pero en realidad esto no es una

24



La semiótica triádica de Peirce y su aplicación a los géneros literarios

metáfora. Los humanos éramos cazadores antes de ser guerreros o incluso cultiva
dores; siempre estaremos a la caza de algo. La objetividad toma la forma de una
caza colectiva de la verdad, y me parece que esto es exactamente lo que debería
significar la palabra científico. (Ransdell I986a:238).

En efecto, en el pensamiento maduro de Peirce —los últimos 15 a 20
años de su vida— los grados de verdad que pueden ser vehiculados por
los diferentes tipos de argumento, ocupan un puesto central. En este em
peño, la idea absoluta de la verdad objetiva, tal como es generada por el
razonamiento necesario, es abandonada y sustituida por los varios mati
ces de «probabilidades subjetivas, o verosimilitudes, que tan sólo expre
san la conformidad de una nueva sugerencia a nuestras disposiciones»
(CP:2.777, 1901).

EL PRAGMATICISMO DE PEIRCE

En 1878, Peirce formuló la «máxima pragmática» [«pragmatic ma-
xim»] que, en su versión más conocida, reza como sigue:

Considérese qué efectos, que pudieran tener concebiblemente repercusiones prác
ticas, concebimos que tiene el objeto de nuestra concepción. Entonces, nuestra
concepción de esos efectos es la totalidad de nuestra concepción del objeto.
(CP:5.402; VV3:266, 1878;cf. versiones posteriores: CP:5.9, 1902;CP:5.412, 1905;
M5318:256-257,1907).

Decía Peirce que el pensamiento tiene por objetivo «dilucidar el senti
do de las palabras concretas y conceptos abstractos» (CP:5.464, 1907); el
significado establecido es su contenido intelectual general. Efec
tivamente, la máxima pragmática constituye un elemento básico de la te
oría general del significado. El pensamiento es para él una acción mental
que elimina la duda, estableciendo una creencia que lleva a un hábito o
norma de pensar. Para Peirce, establecer el significado es un proceso pro
gresivo, en el que los conceptos producen tres efectos lógicos. Es decir,
son interpretados en tres fases sucesivas en las que son «clasificados»
hasta alcanzar la verdad objetiva.

Durante los 25 años que siguieron a la formulación de su máxima
pragmática, Peirce no se ocupó mucho del pragmatismo, sino que se de
dicó principalmente al estudio de las categorías, la clasificación de las
ciencias y la teoría general de los signos. Sin embargo, el ideario y el

25



Dinda L. Gorlée

aparato conceptual que desarrolló en este largo «intervalo», fueron ple
namente integrados en la versión peirceana del pragmatismo —al cual
rebautizó con el nombre de «pragmaticismo» para distinguirlo del prag
matismo más general de su amigo y colega de toda la vida, el filósofo
William James.

En 1905, Peirce describió el pragmaticismo como «un método de de
terminar el significado de cualquier concepto, doctrina, afirmación, pala
bra u otro signo» {CP.5.6, 1905); y dos años más tarde escribió:

A mi modo de ver el pragmatismo es un método de determinar los sentidos no de
todas las ideas sino sólo de lo que yo llamo «conceptos intelectuales», es decir de
aquellos conceptos sobre cuya estructura reposan argumentos relacionados con el
hecho objetivo (M5318; 134, 1907).

Así, a partir de la serie de conferencias que impartió en la Universidad
de Harvard en 1903, Peirce asociaba el pragmaticismo con la terceridad,
la categoría de los símbolos. El pragmaticismo peirceano explica y se
ocupa del significado de los «conceptos intelectuales», mencionados
arriba, que una mente va produciendo; un significado que es constituido
por una serie infinita de «interpretantes», es decir signos que interpretan
signos anteriores. Peirce nunca dejará de ser un típico hombre de labora
torio; su «procedimiento científico» ya no está guiado por creencias per
sonales y prácticas —como fue el caso en el pensamiento temprano de
Peirce— sino por creencias teóricas y científicas, es decir, por juicios ve-
rificables experimentalmente, que son a su vez el resultado de una hipó
tesis abductiva. En la doctrina pragmática peirceana, el razonamiento ló
gico, para ser válido, ha de ser acción sígnica (auto)controlada; en otras
palabras, es diseñada como «semiosis», el proceso cognitivo que nos per
mite acercamos cada vez más a lo que constituye el propósito final de to
do pensamiento racional. Según esto, pensar es interpretar semiósica-
mente en la medida en que consiste en acción consciente, orientada hacia
el futuro y cuya naturaleza evolutiva hace que en algún momento hipoté
tico del futuro pensamiento llegue a unificarse, a habitualizarse; y según
la doctrina peirceana, esta progresiva «fijación de la creencia» y «clarifi
cación de conceptos» dará como resultado final el llamado «summum
bonum» 8.

En 1905, Peirce reformuló la máxima pragmática en términos más se-
mióticos, así;

8 Para una discusión detallada del pragmatismo de Peirce, véase Fitzgerald 1966:9 Iss. y
Kent 1987:192ss.

26



La semiótica triádica de Peirce y su aplicación a los géneros literarios

La totalidad del significado intelectual de un símbolo consiste en el total de todos
los modos generales de conducta que, condicionales a todas las diferentes circuns
tancias y deseos posibles, resultarían en la aceptación del símbolo (C/':5.438,
1905).

En su época madura Peirce casó, por decirlo así, las tres categorías
—y por ende su lógica más temprana, de los tres argumentos— con su
pragmaticismo. En su nueva formulación, el pragmaticismo tendría parti
cular importancia para su semiótica; pues partiendo de un universo
«blando», hecho de pura irregularidad y azar, el hombre pragmático se
embarca en un proceso en el que el universo se va poco a poco «fortale
ciendo». Tal génesis evolutiva no es sino el camino de la ciencia, que,
para Peirce, requiere continua experimentación para autocontrolarse y
autocorregirse. La ciencia nunca puede ser doctrinal y estática sino que
posee carácter dinámico y experimental.

Aunque Peirce afirmara que el pragmaticista se dedica a la «lógica ra
cional experimental» (CP:5.430, 1905), esta afirmación no implicaba pa
ra él que los hábitos y la generalidad fuesen producto exclusivo de algu
na actividad humana. El antropomorfismo es sin duda rasgo característi
co de muchos fenómenos, pero es perfectamente posible analizar
mecanismos autocontroladores naturales pero no humanos. Para Peirce,
el proceso cognitivo humano puede «naturalizarse» y aplicarse a fenó
menos naturales. Durante medio siglo, la trayectoria intelectual de Peirce
como pensador evolucionista iba precisamente dirigida a demostrar que
el pensamiento, espíritu o «mente» [«mind»], no se opone a la naturale
za, o «materia» [«matter»], sino que existe entre ambos una relación de
continuidad. Esto quiere decir que la actividad cognitiva y todos los fe
nómenos naturales son isomorfos, y que la interacción experimental en
tre los humanos y la naturaleza no emana exclusivamente del punto de
vista de un yo subjetivo, sino que toda acción humana se sitúa dentro de
la procesualidad «arquitectónica» de la semiosis. Así, empieza como una
hipótesis que, a fuerza de experimentación, queda progresivamente «cla
rificada», haciéndose cada vez más «fuerte». Tal procedimiento jerárqui
co tiene un origen abductivo que, confirmado inductivamente, resulta en
una forma deductiva — el summun bonum, la verdad tal como es.

La procesualidad trifásica es, según el paradigma peirceano, universal
y puede aplicarse a todos los procesos lógicos (es decir, para Peirce, to
dos los procesos semióticos). Esto puede ilustrarse aquí con algunos
ejemplos tomados de diferentes campos de investigación científica, don
de se dramatiza, de diferente modo, la tricotomía peirceana, así:

Lógica Hipótesis, Inducción, Deducción (CP: 1.354, 1890-1891; CP: 1.369,
hacia 1885); Nombres (Términos), Proposiciones, Inferencias
(CP:I.369, hacia 1885;CP:1.354, 1890-1891);CP:L369-1.372, ba-

27



Dinda L. Gorlée

da 1885); Signo, Cosa significada, Cognición (Cf: 1.372, hacia
1885); Término, Conexión, Ramificación (C/';1.371, hacia 1885);
Icono, índice. Símbolo (CP; 1.369, hacia 1885); Término Absoluto,
Término Relativo, Término Conjugativo (CP; 1.354, 1890-1891).

Metafísica Yo, Ello, Tú (CP;1.551, 1867); Espíritu, Materia, Evolución
(CP;6.32, 1891); Origen, Fin, Mediación (Medio. Enlace) (CP:6.32,
1891); Pluralismo, Dualismo, Monismo (CP;6.32, 1891); Mente,
Materia, Dios (VT1:83, 1861).

Física Indeterminación, Hecceidad, Proceso (CP: 1.405, 1890-1891); Azar,
Ley, Hábito (CP; 1.409, 1890-1891; CP;6.32, 1891); Posición,
Velocidad, Aceleración (CP; 1.337, hacia 1875; CP; 1.359, 1890-
1891); Inercia, Fuerza, Causalidad (CP; 1.66-1.69, 1903).

Biología Sensibilidad, Movimiento, Crecimiento (CP; 1.393, 1890-1891);
Variación arbitraria. Herencia, Selección (Fijación) (CP; 1.398,
1890-1891); CP:6.32, 1891); Instinto, Experiencia, Hábito
(CP;8.374, 1908).

Fisiología Excitación celular. Transferencia de la Excitación, Excitación
Habitual (CP; 1.393, 1890-1891); Irritación, Reflejo, Repetición
(CP;5.373, 1877; CP;3.156-3.157, 1880).

Psicología Sentimiento, Voluntad, Conocimiento (CP;1.375, 1890-1891);
CP;1.382, 1890-1891); Sentimiento, Reacción, Concepto General
(CP;6.32, 1891); Sentimiento, Acción (Resistencia), Aprendizaje
(CP:1.377, 1890-1891); Instinto, Deseo, Propósito (CP;7.369, 1902)'.

SIGNO

Para definir y describir el concepto peirceano del signo, es necesario
contestar a dos preguntas: (1) ¿Qué tipo de «cosas» pueden ser signos? y
(2) ¿Cuáles son las características de un signo?

En respuesta a la primera pregunta, Peirce explicó que él incluía

...en el término de «signo» a cualquier imagen, diagrama, grito espontáneo, señal
con el dedo índice, guiño, nudo en el pañuelo, recuerdo, sueño, fantasía, concepto,
indicio, seña, síntoma, letra, numeral, palabra, frase, capítulo, libro, biblioteca.
(M574;3, s.a.)

y en otro escrito insistió en que

9 Para esta sección me he inspirado en el texto de Esposito (1980:174-175). La mayoría de
las tríadas mencionadas están tomadas del ensayo «A guess at the riddle» (1890-1891) u otros
escritos de fin de siglo, antes de que la teoría de la relatividad y la teoría cuántica revolucionaran
las ciencias. La mayoría de las tricotomías están explícitamente mencionadas por Peirce; algunas
son extrapolaciones del texto peirceano.

28



La semiótica triádica de Peirce y su aplicación a los géneros literarios

Los signos en general [formíin] una clase que incluye imágenes, síntomas, pala
bras, frases, libros, bibliotecas, señales, órdenes y mandatos, microscopios, apode
rados legales, conciertos musicales y sus interpretaciones,... (M5634:18-19, 1909)

Para Peirce no había ninguna duda de que cualquier objeto, fenómeno
o suceso «conocible» (CP:8.177, s.a.) —es decir, perceptible o imagina
ble— puede ser un signo. Así, pueden ser signos tanto cualidades (signos
de primeridad), cosas que existen u ocurren realmente (signos de segun-
didad), como pensamientos, leyes y hábitos (signos de terceridad). Sin
embargo, un signo no ha de considerarse como una especie de cosa: el
mundo no puede dividirse en dos tipos de cosas por separado —los sig
nos y los no-signos—, cada cual con sus subdivisiones excluyéndose
mutuamente. No hay nada que no pueda ser un signo. Desde una pers
pectiva realmente amplia se podría decir que todo es un signo: «todo este
Universo está bañado de signos e incluso está compuesto única y exclu
sivamente de signos», decía Peirce (CP:5.448, nota 1, 1905). Toda cog
nición humana —incluyendo la percepción sensorial, sentimientos y
emociones, así como el razonamiento inferencial— implica signos. Pero
el signo no existe si no actúa como tal: es decir, si no entra en una rela
ción con su «objeto», es interpretado y produce un nuevo signo, su «in
terpretante». Este proceso de representación e interpretación se llama
acción sígnica, actividad triádica o, en la terminología semiótica, semio-
sis. Así, para determinar lo que es un signo, lo fundamental no es la dife
rencia entre signos y no-signos, debido al hecho de que cualquier cosa
puede ser un signo. La distinción fundamental es entre signos «genui-
nos», las relaciones triádicas, por un lado, y por otro, lo que Peirce llamó
signos «degenerados», los múltiples tipos de relaciones diádicas y moná-
dicas, donde el componente racional, de terceridad, está subdesarrolla-
do 10. En resumen, no cahe duda de que en la semiótica, tal como fue
concebida por Peirce, el principio básico no es el concepto del signo, si
no el de la acción del signo, o semiosis.

La segunda pregunta es en realidad la más interesante de las dos:
¿Cuáles son las características fundamentales de un signo, como acción
triádica que es? Sintetizando el problema se puede decir que lo que lo ca
racteriza es su capacidad de, primero, representar otra cosa y, luego, de
ser descodificado, comprendido e interpretado como tal.

10 Para una discusión de los signos degenerados tal como fueron concebidos por Peirce, véa

se Gorlée 1990 (y las referencias dadas en la bibliografía de este artículo). Añadiré aquí, que des
de el punto de vista de la semiótica de Peirce, la semiología, de inspiración saussureana, con su
marcado dicotomismo, está regida por signos y argumentos degenerados. Véase, para esto.
Gorlée (en prensa).

29



Dinda L. Gorlée

Si bien en el curso de su vida intelectual Peirce refortnuló con frecuen

cia su definición del signo, la siguiente, de 1897, es quizás la más gene
ralmente conocida:

Un signo, o representamen, es algo que, para alguien, representa o se refiere a al
go en algún respecto o carácter. Se dirige a alguien, esto es, crea en la mente de
esa persona un signo equivalente, o, tal vez, un signo más desarrollado. El signo
creado es lo que yo llamo el interpretante del primer signo. El signo viene en lu
gar de algo, su objeto. Viene en lugar de ese objeto, no en todos los aspectos, sino
sólo con referencia a una especie de idea, que a veces he llamado el fundamento
del representamen. (CP:2.228, 1897)

Esta definición implica ya que el fundamento, además de ser un pri
mero, es también el primer elemento de la relación del signo. Implica
además que el objeto, que es un segundo, es el segundo elemento de la
relación del signo; y el interpretante, un tercero, el tercer elemento de
la relación del signo. Cinco años más tarde, Peirce llegaría a asociar de
modo explícito los elementos de su definición del signo con los tres
modos ontológicos, así:

Un Signo, o representamen, es un primero que está en una relación genuina, triádi-

ca con un segundo, llamado su Objeto, de tal modo que es capaz de determinar
que un tercero, llamado su Interpretante, asuma la misma relación triádica con su
objeto que tiene el signo con el mismo objeto. (CP:2.274, 1902)

Un signo consiste en la interacción significativa entre un primero, un
segundo y un tercer elemento, en la que el tercero es el elemento media
dor entre el primero y el segundo, creando la relación sígnica, que es una
tríada indisoluble. El primero consiste en la naturaleza del signo mismo:
sus propias cualidades inherentes, su estructura física y/o composición
material. Sin embargo, se llama también primero al signo como tricoto
mía, como relación triádica: «Un signo es una suerte de primero [que]
pone un segundo, su objeto, en relación cognitiva con un tercero...»
(CP:8.332, 1904). Efectivamente, para Peirce, tal «cognición», pensa
miento o actividad mental, no está

... necesariamente conectada con un cerebro. Aparece en la labor de las abejas,

en la cristalización y por todas partes en el mundo puramente físico; y no se puede
negar su existencia real, como tampoco puede negarse que los colores, las formas,

etcétera, de los objetos existan realmente. (CP:4.551, 1906)

30



La semiótica triádica de Peirce y su aplicación a los géneros literarios

Como quedó demostrado arriba, el signo (en sentido estricto) aparece
como el primer elemento en la tríada semiótica; pero su carácter de pri-
meridad no impide que se presente otra vez en tres modos de ser diferen
tes —como «cualisigno», «sinsigno» o «legisigno». Ésta es la primera
tricotomía de signos de Peirce. Según Peirce,

... en primer lugar, un signo puede, dentro de su propia primeridad, ser una mera
idea o cualidad del sentimiento [un cualisigno], o puede ser un «sinsigno», eso es,
una entidad individual, o puede ser (como una palabra) un tipo general («legisig
no») que rija a las entidades. (M5914:3, hacia 1904)

En la interpretación de Savan, un cualisigno es

... un signo que significa mediante una cualidad abstraiTile que posee en sí, me
diante la primeridad de esa cualidad, separada de toda relación empírica o espacio-
temporal que esa cualidad pueda tener con cualquier otra cosa. Por ejemplo, em
pleo una muestra de color para identificar el color de una pintura que quiero com
prar. La muestra estará, quizás, hecha de cartón, será rectangular, estará sobre una
mesa de madera, etc., etc. Pero sólo el color es, en la muestra, lo esencial como

signo del color de la pintura. O supongamos que soy profesor de natación y ense
ño alguna brazada particular a un alumno para que él la imite. Aquí hay también
muchos aspectos de mi acción que no son oportunos para el caso. Lo esencial en
ella como signo es la particular anchura del movimiento de mi brazo. Siempre que
una cualidad funciona como un signo que ha de ser copiado, imitado, remendado o
reflejado, funciona como cualisigno. (Savan 1987-1988:20)

«Cuando hablamos de cualidad», continúa Savan, «pensamos primero
en las cualidades sensoriales simples: color, olor, sonido, etc.» (Savan
1978-1988:29), eso es, en lo que se refiere al signo, como primero que
es, en su primeridad:

La percepción de cualquier cosa individual o colectiva nos ofrecerá alguna cuali
dad abstraíble. Podemos hablar, y efectivamente hablamos de cualidades comple
jas del paisaje («alpino», «tropical») o de cualidades de personas humanas («napo
leónico», «charlotesco») 12. (Savan 1987-1988:20).

Al cualisigno sigue el sinsigno que, en palabras de Peirce, es la
«cosa o suceso realmente existente, que funciona como signo» (Peirce

'' Nótese el curioso paralelismo entre este ejemplo, del profesor de natación, y sus homólogos
gimnásticos que sirvieron de ejemplo a Wittgenstein ([1953]1968:I:630) y Goodman ([1968]1985:63),
que discutí en mi artículo «Wittgenstein and Peirce: Le jeu de langage» (CÍorlée 1989).

12 En un contexto español sería expresiva la cualidad de «quijotesco».
'3 Peirce explicó en varias ocasiones que el prefijo sin- significa aquí «que sólo existe una

vez», como en ingl. «single, simple», y latín «semel [y simul]» (Peirce 1955:101, hacia 1903;cf.
CP:S3M, 1904).

31



Dinda L. Gorlée

1955:101, hacia 1903). Para ser sinsigno, eso es, para encamar un prime
ro bajo su aspecto de segundidad, la «cosa o suceso» debe ser un signo
precisamente porque existe como una cosa o suceso individual. Un sin
signo depende tanto de un lugar como de un tiempo, siempre ocurre en
un cierto contexto, en el cual ocasiona una acción:

Son sinsignos las muestras de roca lunar analizadas por los científicos espaciales.
Cada detalle, cada rasgo peculiar de la roca lunar queda registrado, analizado y
utilizado como indicio de la estructura y la historia de la luna, la Tierra y el siste
ma solar... [Otro ejemplo de un sinsigno es] la luz roja como señal de tráfico...,
[que] no indica stop si se trata de una lámpara de decoración de color rojo, ni si es
tuviera instalada en un prado de vacas u observada por el guardia de tráfico desde
un helicóptero sobrevolando el lugar a escasos metros del suelo. (Savan 1987-
1988:21-22).

«[E]n tercer lugar, es de la naturaleza de un tipo general cuando yo lo
llamo legisigno» (CP:8.334, 1904); entonces, su carácter general, regu
lar, de ley hace que sea un signo. Todos los signos lingüísticos pertene
cen básicamente a esta tercera categoría, pues representan el signo, que
en sí es un primero, en su terceridad. Peirce no deja en este asunto lugar
a dudas, y es importante subrayar este rasgo fundamental de los signos
lingüísticos 14. Para comprobar si algo es general o no, mírese si es repe-
tible y conserva su identidad en las reproduccciones, o si es una cosa, fe
nómeno o suceso único e individual. Está claro que los signos lingüísti
cos que los humanos utilizamos pueden reproducirse y que la misma pa
labra, puede pronunciarse o escribirse muchas veces, apareciendo en
cada realización como la misma palabra. Peirce llamó «réplicas» a estas
reproducciones.

OBJETO

Después de discutir el signo en la sección anterior, examinaremos aho
ra brevemente su correlato, el «objeto». El objeto o referente del signo
está representado y significado por el signo. Un objeto puede ser real o
ficticio, eso es, creado específicamente como elemento en una relación
sígnica: «La palabra signo será utilizada para denotar un objeto percepti-

Conforme a la doctrina peirceana, Pharies afirma que «Todos los signos lingüísticos, ten
gan la forma o el significado que tengan, se refieren a sus objetos principal y necesariamente en
virtud de una convención» (Pharies 1985:44). A pesar de la amplitud del título de su libro.
Charles S. Peirce y el signo lingüístico [Charles S. Peirce and the Linguistic Sign], Pharies se li
mita aquí a los signos lingüísticos léxicos, o palabras.

32



La semiótica triádica de Peirce y su aplicación a los géneros literarios

ble o sólo imaginable...» (CP:2.230, hacia 1897). El signo es creado por
que se establece una relación de representación; así que algo que no re
presenta a otra cosa, su objeto, no es signo. Así, para ser un signo, un re
trato tiene que representar a alguien —la persona retratada, real o imagi
naria, y cuya existencia es anterior a la del signo. Y para que sea un
signo, un mapa tiene que representar a algún territorio, real o imaginario.
Primero existe o se imagina un objeto, luego se crea el signo que lo re
presente. Esto implica que el signo nunca coincide ni concuerda con el
objeto, sino que el signo se halla influido e inspirado por (Peirce solía
decir: «determinado por») el objeto. El signo es el elemento pasivo,
el objeto es el elemento activo, el que determina al signo. Sin embargo, el
objeto está ausente y sólo se puede conocer al objeto a través del signo,
estudiando el signo y su contexto. Peirce escribía en el famoso MS31S:

...cuando hay tanto un emisor como un intérprete, [el objeto] es lo que aquél trae
en la mente, pero que no se le ocurre expresar, pues bien sabe que el intérprete
comprenderá a qué se está refiriendo, sin necesidad de mencionarlo. Me refiero
aquí a casos en los que el signo se presenta aislado, sin contexto. Así, cuando el
emisor dice «¡Qué día más espléndido!», no está imaginando la remota posibilidad
de que el intérprete piense que se trata de un mero deseo de un día espléndido que
hubiera sentido un finlandés en el Cabo Norte el día 19 de abril de 1776.
Naturalmente, la observación se refiere al tiempo atmosférico que está haciendo
aquí y ahora, el tiempo espléndido que es el ambiente que está influyendo tanto en
él com.o en el intérprete, la sensación inmediata del tiempo que ambos interlocuto
res están experimentando en común. Los fósiles marinos hallados en una roca,
considerados como un signo de que el nivel del mar fue en algún momento más al
to que los niveles donde los fósiles se depositaron, se refieren a una fecha lejana
pero indefinida. Aquí no hay emisor; pero por más esencial que fuera para la sig
nificación del signo, esta información podría ser la que se callaría un emisor que
hubiera producido y construido tal signo para dar a la raza humana una primera
lección de geología. Siempre que un signo forma parte de otro signo mayor, existe
un contexto; y es en aquel contexto donde probablemente habrá que buscar el [ob
jeto], o al menos una parte de él... (M5318:69-70, 1907).

Cada nueva semiosis añadirá nuevos elementos de información sobre
el objeto, que así va revelando poco a poco su auténtica naturaleza al ob-
servadorÁntérprete. Pero si signo y objeto fueran una misma cosa, el sig
no no aludiría ni señalaría a ningún objeto, y así perdería su capacidad de
significar, de transmitir un mensaje: pues «un Objeto que sólo se muestra
a sí mismo no representa nada» (M5634:21, 1909). Al producirse tal au-
torreferencialidad entre signo y objeto, el proceso semiósico se quedaría
inevitablemente paralizado.

Peirce distinguía dos objetos en la semiosis: por una parte, el objeto tal
como está representado directamente en un determinado signo, el «objeto
inmediato», y, por otra, el objeto que no está inmediatamente presente y
perceptible, el denominado «objeto dinámico». Ambos objetos pueden
ser, y efectivamente son muchas veces, muy distintos uno de otro.

33



Dinda L. Gorlée

Para conocer el objeto inmediato, el signo es reconocido en su apa
riencia directa, inmediata. Representa el objeto, que es un segundo (el se
gundo correlato de una relación triádica), en su aspecto de primeridad;
puede, en principio, ser una cualidad, un existente individual o una ley
{PW:3i3, 1904). Mientras el objeto inmediato es el objeto que el signo,
por decirlo así, lleva dentro, «la idea en la cual el signo está fundamenta
do» (M5318:70, 1907), el objeto dinámico es «aquella cosa o circunstan
cia real en la cual aquella idea está fundamentada o bien cimentada»
(M5318:70, 1907). El objeto dinámico no está inmediatamente presente,
pues representa el objeto, cual segundo, en su aspecto de segundidad. Es
«el objeto fuera del signo» (M5'318:70, 1907), la fuente de información e
inspiración que está detrás del signo. Decía Peirce: «El signo lo indicará
[al objeto dinámico] por algún indicio; y este primer indicio, o mejor su
substancia, es el objeto inmediato» (PW:S3, 1908). Si bien el objeto di
námico está expresado por el signo sólo de forma indirecta, la observa
ción minuciosa del signo en su contexto, junto con lo que puede llamarse
«experiencia» y, en palabras de Peirce, «observación colateral, ayudada
por imaginación y pensamiento, normalmente resultarán en alguna idea
[del objeto dinámico]» (M5318:11, 1907).

Como nota final podría añadir que el objeto dinámico —el objeto tal
como es en sí, abstraído de su materialización y función en un determi
nado signo— corresponderá a la suma total de las ocurrencias, en cada
signo, del objeto inmediato. Y se llega al conocimiento del objeto diná
mico, el sentido auténtico del signo, mediante un proceso de semiosis, el
«estudio ilimitado y definitivo» (CP:8.183, s.a.) del objeto inmediato tal
como se lo reconoce en su contexto espacio-temporal. Esto implica que
cuanto más conocimiento general se tiene de un cierto fenómeno, suce
so, etc., tanto más coincidirán los objetos inmediato y dinámico.

Referido a su objeto dinámico, un signo puede ser un «icono», «índi
ce» o «símbolo». Esta es la tricotomía peirceana más generalmente cono
cida, y asimismo la que, según el mismo Peirce, «parece fuera de toda
crítica» (M5339C:449, 1905).

Un signo puede referirse a un objeto en virtud de una similitud («semejanza») en
tre uno y otro (icono), en virtud de una conexión contextúa] existencia] o contigüi
dad espacio-temporal (física) entre signo y objeto (índice) o por virtud de una ley
general o convención cultural que hace que el signo sea interpretado como referi
do a ese objeto (símbolo). (CP:2.247-2.249, hacia 1903).

No cabe duda que para Peirce un icono equivale a un primero, un índi
ce, a un segundo, y un símbolo, a un tercero:

34



La semiótica triádica de Peirce y su aplicación a los géneros literarios

En los tres órdenes de signos —Iconos, índices. Símbolos— puede observarse una
progresión regular de uno, dos, tres. El Icono no tiene una conexión dinámica con
el objeto que representa; sucede simplemente que sus cualidades se asemejaii a las
del objeto y excitan sensaciones análogas en la mente para la cual es una semejan
za. Pero en realidad no está conectado con aquél. El índice está conectado física
mente con su objeto; forman una pareja orgánica, pero la mente que lo interpreta
no tiene nada que ver con esa conexión, salvo advertirla una vez establecida. El
símbolo está conectado con su objeto en virtud de la idea de la mente utilizadora
de símbolos, sin la cual no existiría tal conexión. (CP:2.299, hacia 1895).

Según el texto de mi artículo de 1987,

...un signo icónico, como son un retrato o un mapa, representa su objeto en virtud
de su similitud con él. Fuera de eso —eso es, en sí y por sí— un icono, como pri
mero que es, no asevera nada; «Pues un icono puro no hace ninguna distinción en
tre sí mismo y su objeto. Representa todo lo que pueda representar, todo lo que
tenga parecido con él, sin mirar más allá» (CP:5.74). Es la imagen reflejada del
objeto significado. Decía Peirce que «La única manera de comunicar directamente
una idea es por medio de un icono» (CP:2.278), pues un icono ya exhibe su propio
significado sin que sea necesario interpretarlo expresamente.

Mientras los iconos destacan la semejanza, a partir de los índices va destacándose
la diferencia. El índice guarda con su objeto una relación causal y real; por consi
guiente, sólo puede aseverar algo en la medida en que lo señala directamente. El
segundo significado está material o virtualmente presente. El índice favorito de
Peirce es la veleta, que denota su objeto, la dirección del viento. Otros ejemplos de
índices son, por ejemplo, el humo significando fuego, la fiebre significando enfer
medad, los nombres propios y los pronombres demostrativos. Suele ser relativa
mente sencillo interpretar un mensaje indicial; su interpretación es «natural».

Signos genuinos son símbolos. Son los únicos signos triádicos, pues para actuar
como signos —es decir, para representar a otra cosa y ser interpretados como tal—
necesitan ser interpretados según alguna regla previamente acordada. La regla,
aquí, no es de origen natural (como en el caso de los índices) sino cultural. El ob
jeto mismo está ausente, lo que permite a los símbolos engañar y mentir. El signi
ficado de un símbolo es una mera conjetura, a menos que haya un significado que
sea el producto de mutuo consenso, mientras dure. La naturaleza arbitraria de la
conexión entre símbolo y su objeto hace que la regla consensual de interpretación
sea susceptible de cambiar y reemplazar por otra, por voluntad de las partes intere
sadas y al menor descuido de las personas ajenas al poder. Según este mecanismo
puede una paloma significar paz, y un trozo de tela atada a un palo puede simboli
zar la patria y conmovemos. Así, también, significan los signos lingüísticos; pues
como cualquier signo lingüístico puede, en principio, representar cualquier objeto,
la lengua es un sistema de signos simbólicos. (Gorlée 1987:48)

Hay que añadir aquí que los tres tipos de signos comentados con ante
rioridad no son mutuamente exclusivos y que un mismo signo puede fun
cionar (y a menudo funciona) al mismo tiempo como icono, índice y/o
símbolo. En palabras de Peirce:

La huella que Robinson Crusoe encontró en la arena,..., era para él un índice de
que en su isla había alguna criatura, y al mismo tiempo evocaba, en calidad de
símbolo, la idea de un hombre. (CP:4.531, 1906)

35



Dinda L. Gorlée

Peirce hubiera podido completar esto añadiendo que, en cuanto a la
forrna, la huella era naturalmente un icono de algún pie humano.

INTERPRETANTE

Peirce insistía en que «nada es un signo a menos que sea interpretado
como un signo» (CP:2.308, 1902). No basta con que el signo «represen
te» un objeto; también necesita ser interpretado como tal. Por este moti
vo, la interpretación es tan esencial para la relación triádica del signo co
mo lo es la representación:

Una inscripción nunca interpretada por nadie y que nadie interpretaría nunca, no
pasaría de ser unos garabatos fantasiosos, un índice de que alguna criatura había
estado allí, pero sin comunicar su significado, ni ser apto para comunicarlo.
(^£■^4:256)

En efecto, el «interpretante» —el signo interpretativo o, en otras pala
bras, el signo que interpreta un signo anterior— ocupa un lugar destaca
do en la teoría semiótica de Peirce. En la relación signo-interpretante, el
interpretante sigue lógicamente al signo; Peirce decía, otra vez, que es
«determinado por» él. El signo actúa sobre el interpretante, transacción
en la que el interpretante es el que recibe. Pero una vez producido, el in
terpretante —tercero en la relación triádica del signo— se convierte otra
vez en signo —es decir, primero— de la próxima relación triádica, y así
sucesivamente.

Como Peirce escribió a Lady Victoria Welby el día 12 de octubre de
1904, «Un signo media entre el signo-interpretante y su objeto, [siendo
aquél] el pensamiento interpretador, también un signo» (P1T:31, 1904).
Todos los interpretantes son en principio verificables, pues remontándose
a sus formas anteriores, ha de encontrarse algún rasgo de la realidad o de
la cultura, para el que la serie de interpretantes sirve de continuo comen
tario interpretativo. Citando a Peirce:

Me parece que la función esencial de un signo es hacer eficaces las relaciones que
no son eficaces... El conocimiento es lo que las vuelve eficaces; y conocer un sig
no equivale a ampliar nuestro conocimiento. (CP:&.332,1904)

36



La semiótica triádica de Peirce y su aplicación a los géneros literarios

Cada nuevo interpretante provee información más completa sobre el
objeto subyacente, así que la cadena infinita de signos interpretadores se
ñalará su punto final, la verdad. Por lo tanto, el proceso semiósico opera
tanto para atrás, hacia el objeto, como para adelante, hacia el interpretan
te. Peirce explicó el funcionamiento del proceso interpretativo así;

El significado de un [signo] puede ser tan sólo un [signo]. De hecho, no es más
que el primer [signo], pensado como si estuviera despojado de su ropaje superfluo.
Pero este ropaje nunca puede eliminarse por completo; sólo se lo cambia por algo
más diáfano. Así que hay aquí regresión infinita. Al final, el interpretante es tan
sólo otro [signo] al cual se entrega la antorcha de la verdad; y en calidad de [sig
no] tiene a su vez su interpretante. He aquí otra serie infinita. (CP: 1.339, s.a.)

Peirce distinguía tres interpretantes sucesivos en la semiosis: de un
mismo signo puede partir un interpretante «inmediato», un interpretante
«dinámico» y un interpretante «final» El interpretante inmediato de un
signo es, según Peirce,

...un sentimiento producido por él ...un sentimiento que llegamos a interpretar co
mo indicio de que hemos comprendido el efecto del signo, aunque su base de ver
dad sea con frecuencia muy débil. (CP:5.475, 1907)

Parafraseando a Ransdell (1986b:681-682) se puede decir que el pri
mer interpretante es un mero indicio de la interpretabilidad del signo.
Demuestra el interpretante inmediato el poder generativo del signo, reve
lando —de manera atín bastante vaga e indefinida— el rosario de los po
sibles interpretantes que el mencionado signo, en determinadas condicio
nes, pudiera dar de sí; es el interpretante, o signo de terceridad, tal como
representa al signo en su primeridad.

El interpretante dinámico va más allá de la posibilidad y es un suceso
interpretativo real, que implica algún esfuerzo de tipo mental y/o muscu
lar. Como Peirce explicó a Lady Welby, el interpretante dinámico consis
te en

...el efecto directo realmente producido por un signo en un intérprete de este signo

...aquello que es experimentado en cada acto de interpretación y es diferente en ca
da uno de ellos. (PW: 111, 1909)

15 Cómo se relaciona ésta con la segunda tríada de interpretantes propuesta por Peirce —los
interpretantes «emocional», «energético» y «lógico»— , es todavía tema de debate. Véase, porejemplo. Eco 1976 y, más recientemente, Ransdell 1986b y Short 1986.

37



Dinda L. Gorlée

Mientras el interpretante dinámico puede caracterizarse así por una di
versificación de puntos de vista, requiriendo continuo reenfoque, deci
sión y elección, tales cambios de perspectiva quedan superados al llegar
la tercera fase interpretativa, el interpretante final, cuya esencia es la uni
vocidad, regla y hábito. Debido a la naturaleza teleológica y normativa
del concepto peirceano de la interpretación, el tercer interpretante señala
«el efecto significativo que el signo produciría en alguna mente, en la
cual las circunstancias permitirían surtir su efecto completo» (PM^rílO,
1909); y este interpretante es «el único resultado interpretativo a que to
do intérprete inevitablemente llegará si el signo es suficientemente consi
derado» {PW-AW, 1909). Desde luego, un signo puede ser estudiado y
reestudiado muchas veces y desde múltiples perspectivas, produciendo
cada vez nuevas interpretaciones. Esto hace que el significado del signo
sólo pueda ser conocido por completo en algún futuro hipotético.

El significado de un signo viene así dado por, respectivamente, la in
tuición, la creencia y/o el hábito que, cada cual a su manera, definen el
signo como entidad significativa. Por ejemplo, si alguien sostiene que
considera la religión como un asunto que sólo atañe a las personas igno
rantes 16, el significado de esta afirmación (el signo) no es idéntico al re
ferente (su objeto doble, la religión y las personas ignorantes) sino a la
regla o el hábito (su interpretante) con la cual, bajo ciertas circunstan
cias, el objeto sería reconocido, identificado y manipulado como tal. El
significado de un signo no está, pues, dado por su(s) objeto(s) sino por
su(s) interpretación(es). En esto consiste, en (demasiado) breves y (de
masiado) concisas palabras la enseñanza de Peirce, quien, en una carta
de sil amigo, el filósofo William James, presentó la siguiente escena do
méstica a modo de ejemplo para ilustrar esta parte crucial de su doctrina
semiótica:

Supongamos, por ejemplo, que yo me despierte por la mañana antes que mi espo
sa, y que ella se despierte luego y pregunte: «¿Cómo está el día?» Esto es un sig
no, cuyo objeto expresado [inmediato] es el tiempo que está haciendo, pero cuyo
objeto dinámico es la impresión que se imagina que yo haya recibido por haber
echado una ojeada fugaz entre las cortinas. Cuyo interpretante expresado [inme
diato] es la cualidad del tiempo, pero cuyo interpretante dinámico es el hecho de
que yo conteste a su pregunta. Pero, más allá, hay un tercer interpretante. El inter

pretante inmediato es lo que expresa la pregunta, todo lo que expresa inmediata
mente, según tengo formulado arriba, aunque de modo imperfecto. El interpretan
te dinámico es el efecto real que tiene en mí, su intérprete. Pero su significación, el
interpretante último o final es el propósito que ella tiene con su pregunta, el efecto
que la respuesta tendrá sobre sus planes para el día inminente. Supongamos que yo
conteste: «El día está tormentoso». He aquí otro signo. Su objeto inmediato es la
noción del tiempo que está haciendo, en la medida en que es común a su mente y
la mía —no como es, su carácter, sino como está, su identidad. El objeto dinámi-

16 Este ejemplo está tomado del titular de un anuncio en The New York Review ofBooks del
31 de enero de 1991, página 5.

38



La semiótica triádica de Peirce y su aplicación a los géneros literarios

co es la identidad de las circunstancias meteorológicas reales de aquel momento.
El interpretante inmediato es el esquema que ella tiene en su imaginación, o sea laimagen vaga de lo que tienen en común las diferentes imágenes de un día tormen
toso. El interpretante dinámico es la decepción o cualquier otro efecto directo y
real que tiene en ella. El interpretante final es la suma de todas las enseñanzas,
moral, científica, etc., que contiene la respuesta. (CP:8.314, 1909)

La tercera tricotomía de Peirce —«rema», «proposición», «argumento»— se aplica a la relación entre el signo y el tercer interpretante, el in
terpretante final. Esta tricotomía tiene un especial interés para los lógi
cos, pues se ocupa precisamente del tipo de signos de los que se sirve el
razonamiento lógico, es decir de terceros. Un signo puede estar represen
tado por su interpretante como un signo de posibilidad (rema), signo de
realidad (proposición) o signo de verdad (argumento). Un rema, en cali
dad de signo-interpretante que no puede ser verdadero ni falso, es inca
paz de transmitir información acerca del objeto, «permite que su objeto y
afortiori su interpretante sea cualquier cosa» (CP;2.95, 1902). Usado en
el razonamiento, el signo remático es un signo de «posibilidad cualitati
va» (CP:2.251, hacia 1903), una sugerencia abierta que evoca sensacio
nes y emociones, es decir atribuye al objeto cualidades generales, flotan
tes, con una base de verdad muy débil. Esto puede ser ejemplificado me
diante el famoso eslogan publicitario «Coke is It» donde el «It» está
sin especificar permitiendo, por lo tanto, a cualquier persona que lo inter
prete como un signo de cualquier cosa.

En contraste con el rema, que es un tercero bajo su aspecto de primeri-
dad, una proposición (también llamada por Peirce «dicisigno») pone én
fasis en la segundidad de su carácter fundamental de terceridad. Una pro
posición es, como decía Peirce, «un signo que indica, por separado, su
objeto. Así, un retrato que lleva abajo el nombre del original, es una pro
posición» (CP:5.569, 1901). Una proposición da informacmn sobre su
objeto, pero no es, en palabras de Peirce, «una aserción, sino un signo
capaz de ser aseverado... Uno recibirá los castigos sufridos por un menti
roso si la proposición aseverada resulta falsa» (CP:8.337, 1904). Como
signo-interpretante de existencia real que es, una proposición ofrece, en
la doctrina de Peirce, un juicio lógicamente controvertible y rectificable;
puede ser afirmada pero también negada.

Por último en la tríada, un argumento es «un signo que representa de
forma nítida el interpretante, llamado su conclusión, que pretende deter
minar» (CP:2.95, 1902). En el pensamiento lógico, un argumento equi
vale para Peirce a «una argumentación o afirmación proyectada expresa-

i'' Debo este sugestivo ejemplo a mi amigo danés, el eminente estudioso de Peirce, Jórgen
Diñes Johansen.

39



Dinda L. Gorlée

mente para conducir a una creencia dada» {MS599:A3, hacia 1902). Un
argumento ofrece una conclusión cierta destinada a dar la verdad objeti
va y final: «para su interpretante, es un signo de ley» (CP:2.252, hacia
1903). Peirce decía que

...en un sinnúmero de asuntos ya hemos alcanzado la opinión final. ¿Cómo sabe
mos eso? ¿Es que nos creemos infalibles? En absoluto; pero aun desechando por
probablemente errónea una milésima o incluso una centésima parte de las creen
cias hoy consideradas indudables, permanecerá una gran multitud de ellas, donde
la opinión final está alcanzada. Cada directorio, guía, diccionario, historia y obra
científica está repleto de tales hechos. (M51369:24-25, 1885)

Mientras una proposición refleja una verdad más fuerte que un rema,
un argumento es el hábito infalible, inquebrantable, el que hace redun
dante cualquier intento de superarlo. De los tres ofrece el argumento el
coeficiente más alto de verdad objetiva. Como «[L]as premisas de un ar
gumento son un signo de la verdad de la conclusión» (M5283:107, 1905-
1906), no hay en el sistema nada que lo contradiga y puede desarrollar
todas sus consecuencias a todos los niveles.

En la lógica, un argumento es ejemplificado por los tres modos de ar
gumentación —abducción, inducción, deducción—. Como un signo in
terpretante puede ser inferido del signo primario abductiva, inductiva o

deductivamente, las conclusiones inferenciales son intepretantes espe
cialmente singularizados entre otros interpretantes posibles. Si borramos
el propósito peculiar de un argumento, se convierte en proposición, y si
borramos la(s) entidad(es) deíctica(s) de una proposición, se convierte en
rema. Una proposición es, en térrmnos lógicos, un argumento truncado; y
un rema es tanto un argumento truncado como una proposición truncada.

Según Peirce,

Lo que queda de una proposición después de cancelar su sujeto es... un rema 11a-
rnado su predicado. Lo que queda de un argumento cuando se cancela su conclu
sión es una proposición llamada su premisa o (dado que comúnmente es copulati
va) más corrientemente sus premisas.. (CP:2.95, 1902).

Los remas pueden ser no-relativos, monádicos (con un solo espacio en
blanco) o pueden ser relativos: diádicos (con dos espacios en blanco) o
triádicos (con tres espacios en blanco): « es negro» muestra sólo la
cualidad de negrura, « es un perro», sólo la idea de lo canino, « es
o blanco o negro», « pega a », « da a ». A fin de crear una

frase o aserción completa, los espacios en blanco se han de rellenar con

alguna entidad indicial (también llamada por Peirce hecceidad) tal como

40



La semiótica triádica de Peirce y su aplicación a los géneros literarios

uno o más nombres propios o sustantivos: Esto añade un sujeto a la
enunciación, la trama narrativa que falta precisamente en un signo remá-
tico:

Una proposición consiste en dos partes, el predicado que suscita algo a modo de
imagen o sueño en la mente del intérprete, y el sujeto o sujetos, cada uno de los
que sirve para identificar algo que es representado por el predicado. (M5280:34,
hacia 1905)

Un argumento es, aquí, el elemento final, el que representa el punto
de vista pragmático significado por el emisor en el mensaje. Esto se lo
gra añadiendo al universo de cosas concretas y sus cualidades «un sím
bolo que indica por separado según qué signo la proposición tiene que
interpretarse» (M5'399b:299, 1898). En un mensaje lingüístico, el argu
mento puede ser un mandato, una pregunta, una afirmación u otro acto
lingüístico 19.

SEMIOSIS

La semiosis consiste en interpretación de signos. Como he señalado
arriba, ha de considerarse como un proceso triádico, una interacción sig
nificativa entre tres elementos: el signo —«algo que representa algo para
alguien en algún aspecto o carácter», su fundamento {CP:2.22?>, 1897), el
objeto —lo que es representado por el signo— y el interpretante —otro
signo, que es causado por el primer signo en la mente del que lo interpre
ta—. La semiosis es la mediación significativa de éste (el signo interpre
tante) entre aquellos (el signo y el objeto). Citando palabras de Peirce, la
semiosis es

... una acción, o influencia, que es, o implica, una cooperación de tres sujetos, co
mo son un signo, su objeto y su interpretante; y esta influencia tri-relativa no pue
de de ningún modo resolverse en una acción entre pares. (CP:5.484, 1907)

18 «Los sujetos son las indicaciones de las cosas de las que se habla, los predicados, las pala
bras que afirman, cuestionan u ordenan lo que se pretende» (CP:3.419, 1892). El sujeto peircea-
no es un concepto lógico que incluye y reúne las funciones gramaticales de sujeto y objeto (di
recto e indirecto). Véase, por ejemplo, M5280:34-35, hacia 1905, donde Peirce se apoyaba en es
to para su sistema de los grafos existenciales.

19 Acerca de los tempranos avances de Peirce en el ámbito de lo que más tarde sería la teoría
de los actos de lenguaje [«speech act theory»], véanse Brock 1981 y Hilpinen 1982.

41



Dinda L. Gorlée

La semiosis se produce según tres grados interpretativos en que las
creencias van sucesivamente «fortaleciéndose». Estos grados correspon
den a la primeridad, segundidad y terceridad. Primero viene la hipótesis,
lo que «puede ser» (o «puede no ser»); segundo, el experimento, lo que
«realmente es»; y tercero, el hábito, lo que «ha de ser».

El denominado interpretante final es la regla que rige y fija el signifi
cado presente y futuro de un signo; le sirve de ley interpretativa.
Transformar la semiosis en una operación destinada a dar respuestas de
finitivas y finales sería, sin embargo, contraproducente y hasta paradóji
co. Pues negando a la semiosis su naturaleza ilimitada e infinita, se le
quita un rasgo distintivo: la posibilidad de que cualquier receptor/intér
prete presente o futuro ponga nuevamente en movimiento el proceso in
terpretativo, convirtiendo un interpretante dado en un nuevo signo y pro
duciendo otro interpretante, el resultado de una nueva semiosis. Este
nuevo interpretante puede a su vez convertirse en signo para así producir
otro interpretante, y así seguido: «Hay una serie infinita de signos» decía
Peirce «en el mismo sentido en que Aquiles recorre una serie infinita de
distancias alcanzando la tortuga» (M5599:31, hacia 1902).

Por eso, Short (1986:119ss.) introduce la noción de interpretante lógi
co «no último», que corresponde a la peirceana «opinión final» pero sin
por eso dejar de estar en una relación triádica viva. Tal interpretante sería
entonces anterior al interpretante lógico último, entidad esencialmente
hipotética en la cual el proceso semiósico se quedará paralizado, porque
el signo se ha hecho transparente, coincidiendo con el objeto. Tal con
cepto evolutivo de la semiosis coloca, en potencia, si no de hecho, al sig
no en el marco de una secuela infinita de signos, cada uno de los que in
terpreta al signo anterior. Para revitalizar e insuflar nueva vida en el sig
no hace falta que la semiosis no cese, que sea procesualidad teleológica y
continua.

Peirce no incluía al consumidor del signo —su lector, oyente u otro in
térprete— como cuarto elemento de la semiosis, además del signo-inter
pretante. Tal «omisión» no quiere decir que Peirce no reconociera la
existencia de tal intérprete, pues en algunas ocasiones hizo referencia en
sus escritos a un intérprete humano. Según parece, Peirce no pensaba
aquí en una persona particular ni en una mente específica, sino en un or
ganismo pensante del tipo que fuera —también denominado por Peirce
«cuasi-mente» o «cuasi-intérprete»—. Dado que la mente humana no es,
en la doctrina semiótica de Peirce, requisito indispensable para la semio
sis, son los metafóricamente llamados «teatros de la mente» (MS3ÍS:55,
1907) y las «candilejas de la conciencia» (M5339c:505, 1905) los que
hacen posible que el signo se desarrolle a sí mismo y que realice en este
empeño evolutivo su potencial de significar revelando el objeto. Esto no
impide que algún mecanismo interpretador tenga que estar implícito, de
algún modo, en la estructura triádica (y no tetrádica) del signo. Pues no

42



La semiótica triádica de Peirce y su aplicación a los géneros literarios

mediando e interviniendo alguna conciencia interpretadora —sea real o
potencial, humana o no humana— no puede haber acción sígnica, ni in
terpretación, ni, por ende, semiosis.

EL SIGNO LITERARIO

Hemos visto hasta ahora cómo la doctrina semiótica de Peirce —para
dójicamente no-doctrinal, triádicamente evolutiva y radicalmente empíri
ca— permite relacionar la fenomenología y la ontología, modos de con
ciencia y modos de ser. Los fenómenos de la realidad —de los cuales los
fenómenos literarios pueden servir de ejemplo— cobran sentido al ser
procesados por alguna mente interpretadora. Ésta, que en el caso de los
signos literarios es humana (o, tal vez, una máquina programada por una
mente humana), será naturalmente susceptible de aciertos y equivocacio
nes: pero, según la semiótica peirceana, la obra literaria tiene por único
deseo encontrar una y otra vez a una mente que tenga voluntad y prepa
ración para producir un interpretante de ella. Pues la obra literaria es un
signo: si no es interpretada, se muere. La vida de la literatura depende de
su interpretación.

De entrada, espero que se me permita una simplificación facilona, pe
ro necesaria para no embarcarme en una discusión que desbordaría los lí
mites del presente ensayo. Definiré el arte literario, o «lo literario», como
artificio o «ficción» verbal induciéndonos a suspender y abandonar la
preocupación, constante y natural en el hombre pensante, por la función
social y de veridicción del lenguaje, y a considerar este instrumento pri
mordial de la comunicación interbumana desde una perspectiva pura
mente estética.

Como se ha indicado al principio de este ensayo, Peirce había, en sus
propias palabras —medio sinceras, medio irónicas— «terriblemente des
cuidado» (CP:2.199, hacia 1902) el estudio de la estética. En el sistema
peirceano de las ciencias normativas, la estética representaba la primeri-
dad y, como tal, constituía el fundamento de las demás ciencias normati
vas: la ética —segundidad— y la lógica —terceridad— 20, ej relativo
descuido, por parte de Peirce, de los signos estéticos no quita para que su
filosofía semiótica ofrezca un método universal que es perfectamente
aplicable al estudio de los fenómenos —sumamente específicos, en el
panorama de los signos posibles— del arte verbal. Efectivamente, el sig-

20 Para una discusión más detallada de las ciencias normativas en su relación con las catego
rías, véase Potter 1967:28-51.

43



Dinda L. Gorlée

no literario ocupa, aunque implícitamente, un lugar destacado en la doc
trina peirceana de los signos: en su sentido más general tiene que ser cla
sificado en ella como legisigno simbólico remático (o símbolo remático)
(Sheriff 1989:75). Tal calificación es, desde luego, susceptible de matiza-
ciones según los usos más específicos que se bagan del signo literario.

El signo literario —el texto, supertexto, o subtexto literario— es legi
signo pues es lingüístico y, por ende, general y reproducible. Mediante
sus signos de terceridad cada réplica —cada soneto individual y sus par
tes, cada comedia, etc.— transmite el mismo (o «mismo») mensaje que
el «modelo» u «original». El signo literario es simbólico porque es un
signo de ficción y sólo puede simbolizar su objeto dinámico (o contexto
situativo) ausente, de forma abstracta y convencionalizada. Para introdu
cir el mundo real y referirse a objetos determinados, el signo literario tie
ne que hacer uso de índices. Los índices crean para tales objetos un refe
rente concreto: en ellos radica la diferencia entre el discurso fáctico y el
ficticio. Como signo remático, el signo literario es un tercero bajo su as
pecto de primeridad. El signo literario transmite —es decir, «traduce» en
signos verbales— impresiones sensoriales. El que sea un signo estético
quiere decir que evoca en el receptor sentimientos y cualidades, pero sin
describir ni prescribir. Como rema que es, el signo (-interpretante) litera
rio propone un significado posible e hipotético, pero nunca puede dar un
significado final. Tal ambigüedad interpretativa —el carácter radical
mente abierto de su interpretación— es, sin embargo, una característica
esencial del arte verbal (y del arte no-verbal) que, gracias a ella, ofrece
un reto perpetuo a la ingeniosidad de su público —presente, pasado y fu
turo— de intérpretes.

Como la libertad referencial del rema es, por lo menos en principio,
ilimitada y no le preocupa la verdad, el rema es un signo introductor, la
primera fase de una semiosis genuina. Es justo recordar, por este motivo,
que el discurso ficticio de los signos literarios tiene por objetivo final
construir una estructura argumentística que ofrezca argumentos referidos
a la experiencia y conducta humanas. Éstas serán siempre variopintas e
inaprensibles, pero en el marco de la semiótica peirceana son, por lo me
nos en principio, racionalizables, aunque en su doble vertiente real e
imaginada siempre desbordarán los límites que puedan imponerles los
signos lingüísticos. Bien es verdad que la terceridad —la lengua— cons
tituye el ingrediente esencial del discurso literario; pero la peculiaridad
de la terceridad consiste precisamente en que puede representar simbóli
camente a la primeridad. El arte literario usa signos lingüísticos particu
larmente para «mostrar, reflejar y simbolizar, de manera inmediata, la
cualidad de la conciencia» (Sberiff 1989:89).

44



La semiótica triádica de Peirce y su aplicación a los géneros literarios

GÉNEROS LITERARIOS

En las humanidades suele usarse el concepto de género en un sentido
estricto, referido a la clásica tripartición, en la literatura, entre épica, dra
mática y lírica. Sin embargo, en las discusiones al respecto no siempre se
tiene debida cuenta de que hablar sobre «lo épico» o sobre «lo dramáti
co» es algo distinto de hablar sobre «la novela» o sobre «la comedia»
(Hempfer 1986:282): en el primer caso se trata de

... un número más o menos restringido de «formas naturales» o «arquetipos» defi
nidos como ideas platónicas, constantes antropológicas, tipos de visión del mundo
[«Weltanschauungstypen»] etc., que hacen que la teoría de los géneros trascienda
a una ontología fundamental. (Hempfer 1986:282)

En el segundo caso se trata a los géneros como

... grupos de textos históricamente limitados ...[,] sistemas evolutivos interrrelacio-
nados, «familias» históricas, tradiciones, convenciones e/o instituciones. (Hempfer
1986:282-283)

Esta distinción se centra en la diferencia entre la «esencia» de los gé
neros literarios por un lado, y su «función» por otro; distinción que en
contramos también, bajo diversas denominaciones en los trabajos de los
semiólogos de la tradición saussureana que se han ocupado de este te
ma21

Lo que interesa aquí es, sobre todo, poner de relieve los géneros litera
rios según la primera caracterización, como invariantes ontológicas abs-

21 Ducrot y Todorov (1972) hablan de «tipo» y «género». El primer término queda reservado
para la poética general, es decir, para la literatura como «lengua», o sistema, donde se refiere in
ductivamente a la existencia de los géneros como «entidades estructurables»; «género» se refiere
al género como fenómeno histórico en la literatura como «habla» literaria, donde postula la exis
tencia de los géneros deductivamente, a partir del corpus textual existente. (Sobre el papel de de
ducción, inducción y abducción en el pensamiento estructuralista, véase Gorlée [en prensa]).
Greimas y Courtés (1979:164) no se limitan a lo literario al proponer criterios para una tipología
del discurso. Éstos, basados en «postulados ideológicos implícitos», están culturalmente condi
cionados, según estos autores, quienes proponen, para la literatura europea moderna, una dicoto
mía genérica que distingue entre una teoría «clásica» —fundamentada en «forma» vs. «conteni
do»— y una teoría «posclásica» que, fundada en «cierta concepción de la 'realidad' del referen
te, posibilita distinguir ... sea diferentes 'mundos posibles', sea encadenamientos narrativos más
o menos conformes a una norma subyacente (cf. los géneros fantástico, maravilloso, realista, su
rrealista)» (Greimas y Courtés 1979:164). Nótese que, a diferencia de la perspectiva peirceana,
los criterios manejados aquí son primordialmente temáticos.

45



Dinda L. Gorlée

tractas y transhistóricas 22. Constituyen el marco «universal» en el que se
inscriben los géneros concretos, que son colecciones coherentes de textos
o supertextos. Número, índole y composición de éstos son naturalmente
variables y sujetos a continuas modificaciones y redefiniciones, por lo
cual resulta contraproducente e incluso imposible todo intento de fijarlos
una vez por todas.

Los modos genéricos no están determinados y definidos por los com
ponentes de una o más obras literarias, sino que son ellos los que deter
minan y definen la forma, estructura y lógica de la obra literaria, así co
mo su contenido temático. No sólo cada género reúne ciertas característi
cas formales que proveen información acerca del status de la obra
literaria como vehículo de comunicación interhumana (relación entre
emisor y receptor, particularidades del código, función socio-situacional
del mensaje); cada género tiene también su particular capacidad —y sus
límites— de tratar —es decir, de semiotizar— la realidad. Frente a la in
finita variedad de los fenómenos de la realidad, el signo literario hace
una selección reflejando una versión filtrada y focalizada de la realidad.
Estos dos principios, interactivos, dan una orientación dinámica y gene
rativa al signo literario, cuya composición nunca puede ser mecánica y
cuya interpretación es siempre un acto creativo. La ohra literaria es pues,
en una palabra, semiosis —con todas las implicaciones que el concepto
de semiosis pueda tener para el signo artístico-verbal.

Si seguimos a Santaella Braga, la lengua ha de considerarse como «un
proceso de codificación de segundo nivel», lo que hace que sea «repre
sentación de una representación» o «signo de un signo» (Santaella Braga
1980a: 145-146). Este enfoque jerárquico-semiótico implica, entre otras
cosas, que podemos aplicar el aparato conceptual de la semiótica al arte
verhal, y considerar las categorías universales como modos ontológicos
que subyacen a la tricotomía de los modos genéricos —condicionándo
los, haciéndolos partícipes de su fuerza significativa e imprimiendo en
ellos su sello particular—. Así, los géneros lírico, dramático y épico pue
den considerarse como transcodificaciones, dentro del contexto literario
verhal, de la primeridad y la segundidad en sus diversos matices. Dado el
carácter remático de la relación signo-interpretante final, no es extrañar
que el signo literario no llegue a participar plenamente de la terceridad
de la semiosis genuina: ésta exige que todos los elementos de la tríada
sígnica sean terceros. Si hien el signo literario aspira (como quedó indi
cado arriba) a crear argumentos (en el sentido peirceano de este término),
se caracteriza, significativamente, por su incapacidad de ocupar tal cate-

22 Queda fuera de la presente discusión el estudio, mucho más amplio e intrincado, de las
formas concretas en las que tales esencias pueden funcionar, en la literatura, como estructuras
sígnicas verbales comunicativas entre un emisor y un receptor. Véase Johansen 1985, 1986, 1988
y 1989. Otro estudio anterior, con interesantes implicaciones para la semiótica literaria, es
Stankiewicz 1977.

46



La semiótica triádica de Peirce y su aplicación a los géneros literarios

goría. Alcanzar la transparencia total, la verdad objetiva, es para el signo
literario la meta —pero es una meta ilusoria—.

LIRICIDAD

Si retomamos la clásica tripartición entre los modos lírico, dramático y
épico, podemos ver lo lírico como exponente de la primeridad 23. Como
tal, el modo lírico acompaña y entra en todos los géneros y subgéneros
literarios concretos, donde muestra la(s) cualidad(es).fundamental(es) del
sentimiento expresado. Sin embargo, es en la poesía lírica donde la liriei-
dad tiene su encamación más pura y típica; allí la univocidad del monó
logo ejemplifica las inquietudes subjetivas, emotivas, que están refleja
das, en forma condensada, en este modo literario. Lo lírico es desahogo
personal y experiencia privada, que no puede ser razonado sin que pierda
su carácter —intuitivo y precognitivo— de signo de primeridad.
Lo lírico crea en la mente del receptor imágenes icónicas que, en el ca

so de la poesía lírica, son viñetas compuestas. Despliega todos sus efec
tos sensoriales —sonido, ritmo, forma— simultáneamente, superpuestos,
interpenetrándose, iluminándose y modificándose. La multiplicidad «sal
vaje» del modo lírico es producto de combinaciones formales nuevas que
a su vez producen significados nuevos. (En la poesía las principales no
vedades son de tipo léxico y en el orden de las palabras.) Los significa
dos del signo (subsigno, supersigno) de liricidad son conjeturas de escasa
substancia, propuestas personalizadas y siempre sustituibles por otras.

Posiblemente pueden distinguirse tres tipos de liricidad. Si la poesía lí
rica representa el primer grado de la primeridad —la primeridad más pu
ra o, desde la perspectiva inversa, la terceridad más degenerada—, lo líri
co puede también poseer un (rudimentario) hilo argumental que le presta
carácter de segundo grado de primeridad. En la poesía, pero también en
los textos publicitarios y en los de las canciones infantiles, pueden en
contrarse ejemplos de ambos tipos de liricidad. Existe además una pri
meridad más genuina y menos degenerada, la del signo verbal lírico que
contiene un elemento de terceridad —es decir, de reflexión, crítica e/o
ideología— , sin por eso dejar de apelar al puro sentimiento. Esto ocurre
en la poesía didáctica y, en general, en el arte verbal que enseña, pero de
manera no-racional y no-conflictiva —según es practicado, por ejemplo,
en cierta retórica religiosa y política.

23 De ahí el neologismo, a lo Peirce, de «liricidad» (y sus contrapartidas, «dramaticidad» y
«epicidad»).

47



Dinda L. Gorlée

DRAMATICIDAD

Lo dramático está condicionado por la segundidad, el modo de ser que
incluye y presupone a la primeridad —la cualidad del sentimiento—, pe
ro pone especial énfasis en el aspecto praxiológico, de acción y reac
ción 24, que sustituye y complementa al estatismo icónico característico
de la primeridad. La dramaticidad es acontecer en el espacio y el tiempo.
Allí, en forma de diálogo (triálogo, etc.) «real» —o mejor dicho, con vi
sos de verosimilitud—, se dramatizan, de manera ecléctica, las diversas
dimensiones sociales del comportamiento humano en su entorno social.
Tal interacción —colisión, roce, acuerdo, etc.— entre una experiencia
personal y otra distinta se hasa directamente en lo que la experiencia tie
ne de oposición entre los aspectos fácticos del mundo; representa, por lo
tanto, la segundidad de la segundidad.

En el modo dramático hay acción. Ésta sigue una línea narrativa avan
zando desde un punto inicial —el planteamiento de una situación proble
mática— hasta un punto final —el desenlace—. La dramaticidad va cris
talizándose en cada una de las luchas y los esfuerzos tanto mentales co
mo físicos sufridos por los «actores» implicados, y que éstos intentan
superar. Este modo indicial, deíctico constituye el paradigma del género
literario teatral 25 (y sus subgéneros) como representación audiovisual de
la vida humana considerada como lugar y tiempo de encuentro —o de
conflicto— entre pasiones, acciones y opiniones heterogéneas.

EPICIDAD

A la luz de la doctrina de las categorías, lo épico representa la terceri-
dad de la segundidad, que establece relaciones significativas entre suce
sos espacio-temporales e impresiones sensoriales. La epicidad ofrece un
razonamiento más o menos lógico sobre la realidad fenomenológica y
sus cualidades. Su forma literaria más típica sería la novela —ese gran
invento literario español—. Efectivamente, el mundo literario del Quijote
sería un ejemplo típico de lo que aquí se entiende por epicidad. El propó
sito de lo épico es primordialmente narrativo —es decir, dramático— ;
pero más allá de la nota predominante de la dramaticidad descriptiva, lo

24 Etimológicamente, el vocablo griego «drama» significa «acción».
25 Etimológicamente, «teatro» —del latín «theatrum», griego «theatron»— significa «espec

táculo», refiriéndose sólo a lo visual.

48



La semiótica triádica de Peirce y su aplicación a los géneros literarios

épico demuestra también una postura claramente crítica. El autor —om
nisciente o no— deja de vivir directamente la vida de «sus» «actores» y
toma cierta distancia que le permite reflexionar, interpretar y comentar.
Las opiniones expresadas, explícita o implícitamente, en el signo épi
co-literario serán racionales y razonadas, por lo menos hasta cierto
punto; pero la (relativa) libertad y arbitrariedad del punto de vista —el
aspecto de simbolicidad peirceana— puede también convertirse en ins
trumento de manipulación. Siempre que, en el arte verbal, la epicidad
pretende dar la verdad, frisa en la tereeridad del discurso «objetivo», co
to vedado para el arte. El discurso que deja de ser ficción también deja
de ser literario.

Tomando como punto de partida a la tríada de modos literarios y a las
categorías ontológicas en las que están inscritos, pueden distinguirse,
dentro de cada modo literario, otra vez tres modalidades 26. Así como el
modo lírico puede ser ejemplificado por la poesía lírica —correspondien
do a la primeridad de la primeridad— , la segundidad de la primeridad
sería, en literatura, la poesía narrativa; y la tereeridad de la primeridad, la
poesía de tipo didáctico. Y dentro de lo épico se podría decir que en la
novela rosa predomina el aspecto de primeridad; en la novela policiaca,
el aspecto de segundidad; y en la novela de ciencia-ficción, el aspecto de
tereeridad.

No sería justo terminar sin apuntar a la posibilidad de que, además de
los subtipos dentro de un modo ontológico-genérico, existen también mu
chas combinaciones transmodales. En ellas se establece un paralelismo
con los tipos de signos —genuinos, degenerados, y las múltiples formas
sígnicas intermedias—. Así, pueden imaginarse modos literarios en los
cuales predomina, por ejemplo, la dramaticidad, con una incidencia adi
cional e incrustada de la liricidad y/o la epicidad. Sin embargo, adentrar
nos en esta compleja problemática nos llevaría demasiado lejos de aquí.

Referencias bibliográficas

Brock, J. E. (1981); «An introduction to Peirce's theory of speech acts». Transactions of
the Charles S. Peirce Society 18-4, 319-326.

Deely, J., B. Williams y F. Kruse (eds.) (1986): Frontiers in Semiotics (Advances in
Semiotics). Bloomington, IN: Indiana University Press.

Ducrot, o. y T. Todorov (1972): Dictíonnaire encyciopédique des sciences du langage.
París: Senil.

26 Esto ha sido argumentado y elaborado convincentemente en Santaella Braga 1980a.

49



Dinda L. Gorlée

Eco, U. (1976): «Peirce's notion of interpretant» Modem Laneuaee Notes 91-6 1457-

1472.

Esposito, J. L. (1980); Evolutionary Metaphysics: The Development of Peirce's Theory
of Categories. Athens, OH: Ohio University Press.

Evans, J. D. y a. Helbo (eds.) (1986): Semiotics and International Scholarship:
Towards a Language of Theory. Dordrecht, Boston y Lancaster: Nijhoff.

Fitzgerald, J. J. (1966): Peirce's Theory of Signs as Foundation for Pragmatism
(Studies in Philosophy 1). La Haya/Pans: Mouton.

Goodman, N. ([1968]-1985): Languages ofArt: An Approach to a Theory of Symbols.
Indianapolis: Hackett.

Gorlée, D. L. (1987): «Firstness, Secondness, Thirdness, and Cha(u)nciness». Semiótica

65-1/2, 45-55.

— (1989): «Wittgenstein et Peirce: Le jeu de langage» Semiótica 73-3/4, 219-231.

— (1990): «Degeneracy: A reading of Peirce's writing». Semiótica 81-1/2, 71-92.

— (en prensa): «Symbolic argument and beyond: A Peircean view on structuralist reaso-

ning». Poetics Today.

Greimas, a. J. y J. Courtés (1979): Dictionnaire raisonné de la théorie du langage.
París: Hachette.

Hempfer, K. W. (1986): «Genre» En Sebeok (ed. gen.) 1986, 282-284.

Hilpinen, R. (1982). «On C. S. Peirce s theory of the proposition: Peirce as a precursor of
game-theoretical semantics». The Monist 65-2, 182-188.

JOHANSEN, J. D. (1985): «Prolegomena to a semiotic theory of text interpretation».
Semiótica 57-3/4, 225-288.

— (1986): «The place of semiotics in the study of literature». En Evans y Helbo (eds )

1986, 101-126.

— (1988): «What is a text? Semiosis and textuality, a Peircian perspective» Livstesn

5/1, 7-32.

— (1989): «Hypothesis, reconstruction, analogy: hermeneutics and the interpretation of
literature». Semiótica 74-3/4, 235-252.

Kent, B. (1987): Charles S. Peirce: Logic and the Classification of the Sciences.

Kingston/Montreal: McGill-Queen's University Press.
Peirce, Ch. S. (1931-1966): Collected Papers of Charles Sanders Peirce, Ch.

Hartshorne, P. Weiss y A. W. Burks (eds.). 8 vols. Cambridge, MA: Harvard

University Press {CP).

— (1955): Philosophical Writings of Peirce, J. Buchler (ed.). Nueva York: Dover.

— ([1958]-1966): Charles S. Peirce: Selected Writings (Valúes in a Universe of
Chance), Ph. P. Wiener (ed.), Nueva York: Dover (5W0.

(1977): Semiotic and Significs: The Correspondence between Charles S. Peirce and

Victoria Lady Welby, Ch. S. Hardwick (ed.). Bloomington y Londres: Indiana

University Press (PW).

— (1979): The New Elements of Mathematics by Charles S. Peirce, C. Eisele (ed.). 4
vols. La Haya, París: Mouton y Atlantic Highlands, NJ: Humanities Press (NEM).

— (1982-1989): Writings of Charles S. Peirce: A Chronological Edition, M. H. Fisch, E.

C. Moore, Chr. J. W. Kloesel et alii (eds.). 4 vols. Bloomington, IN: Indiana

University Press (W).

— (1986): La ciencia de la semiótica, A. Sercovich (ed.). Buenos Aires: Nueva Visión.

— (1987): Obra lógico-semiótica, A. Sercovich (ed.). Madrid: Taurus.

— (1988): Escritos lógicos, P. Castrillo Criado (ed.). Madrid: Alianza.

— Manuscritos inéditos, Peirce Edition Project, Indianapolis, IN (MS).

50



La semiótica triádica de Peirce y su aplicación a los géneros literarios

Pencar, W. (1991): «Charles Sanders Peirce, historian and semiotician». Semiótica 83-
3/4,'311-332.

Pharies, D. a. (1985): Charles S. Peirce and the Linguistic Sign (Foundations of
Semiotics 9). Amsterdam/Filadelfia: John Benjamins.

POTTER, V. V. (1967): Charles S. Peirce on Norms & Ideáis. Worchester, MA: University
of Massachusetts Press.

Ransdell, J. (1986a): «Semiotic ohjectivity». En Deely, Williams y Kruse (eds.). 1986,
236-254.

— (1986b) «Charles Sanders Peirce». En Sebeok (ed. gen.). 1986, 673-695.
Santaella Braga, M. L. (1980a): «Por una classificagao da linguagem escrita». En

Santaella Braga 1980b, p.. 145-160.
— (1980b): Producao de linguagem e ideologia. Sao Paulo: Cortez Editora.
Savan, D. (1977): «Questions concerning certain classifications claimed for signs»

Semiótica 19-3/4, 179-195.
— (1987-1988): An Introduction to C. S. Peirce's Full System ofSemeiotic (Monograph

Series of the Toronto Semiotic Circle 1): Toronto: Victoria College of the University
ofToronto.

Sebeok, Th. A. (ed.) (1977): A Perfusión of Signs (Advances in Semiotics). Bloomington
y Londres: Indiana University Press.

— (ed. gen.) (1986): Encyclopedic Dictionary of Semiotics (Approaches to Semiotics
73). 3 vols. Berlín: Mouton de Gruyter.

Sheriff, J. K. (1989): The Fate of Meaning: Charles Peirce, Structuralism, and
Literature. Princeton, NJ: Princeton University Press.

Short, Th. L. (1986): «What they said in Amsterdam: Peirce's semiotic today».
Semiótica 103-128.

Stankiewicz, E. (1977): «Poetics and verbal art». En Sebeok (ed.). 1977, 54-76.
Torcera, A. (1978): Hacia una Semiótica Pragmática. El signo en Ch. S. Peirce.

Valencia: Eemando Torres.
WITTGENSTEIN, L. ([1953]-1968). Philosophische Untersuchungen - Philosophical

Investigations, G. E. M. Anscombe y R. Rhees (eds.). Traducción G. E. M.
Anscombe. Reimpresión. Oxford: Basil Blackwell.

51



ESTRATEGIAS PARA LA APLICACIÓN DE PEIRCE
A LA LITERATURA

Lucia Santaella Braga

(Universidad Católica de Sao Paolo)

SEÑALES DE ALERTA

El objetivo de la primera parte de mi exposición consiste en aclarar algunos puntos que juzgo fundamentales en la teoría peirceana, alertando
contra vicios y confusiones que, por lo regular, surgen cuando se intentaponer en práctica esta teoría con objeto de iluminar específicos procesos
sígnicos, en nuestro caso, los procesos sígnicos literarios.
Es conocido el hecho de la gran complejidad de la obra de Peirce, dis

tribuida por los terrenos más variados del conocimiento científico, lo que
incluye entre otras áreas a la matemática, la historia, la filosofía, la quí
mica, la literatura, la astronomía, etc. Sin embargo, subyace a esta apa
rente heterogeneidad una especie de columna vertebral a partir de la cual
las investigaciones de Peirce confluyeron; la teoría general de los signosconcebida como lógica, en un sentido mucho más amplio y generalizado

SIGNA I (1992): págs. 53-80 ^3



Lucia Santaella Braga

del que poseía el término lógica cuando fue concebida por Peirce y del
que sigue teniendo hasta hoy.

En primer lugar, debemos destacar que la lógica o semiótica de Peirce
es, ante todo, una filosofía, es decir, una teoría que dispone del nivel de

generalidad necesario a una teoría filosófica cuyas concepciones, en este
caso, fueron trabajadas con el cuidado de la exactitud matemática y cu
yas implicaciones fueron desarrolladas tan extensamente como las de

cualquier otro pensador monumental de nuestra tradición filosófica occi

dental. No tenemos ahora espacio para demostrar las afirmaciones arriba

expuestas, pues esto nos llevaría a objetivos diferentes de aquellos que,
de manera central, nos interesan en esta ocasión. No obstante, a nuestro
entender, estas aclaraciones constituyen un punto de partida necesario
con relación a cualquier planteamiento respecto a Peirce, habida cuenta

de que, el ignorar o comprender indebidamente la base fenomenológica y
epistemológica sobre la cual se apoya todo su pensamiento, nos puede
llevar a una distorsión que consistiría en asumir la semiótica como sim
ple pirotecnia terminológica, como mera construcción imaginada para
dar cuenta de actuaciones instrumentalistas del conocimiento destinadas
a un aprovechamiento utilitario e inmediato.

Por el contrario, la semiótica peirceana como filosofía tiene, en su ba
se, la fundamentacion necesaria para trabajar los complejos problemas
propuestos por la ontología, la epistemología, la filosofía de las mentes,
la filosofía de la ciencia y, en fin, por todos los posible despliegues del
pensamiento filosófico para los cuales Peirce intentó dar una base co

mún, expuesta en la idea de aquello que concebía como semiosis y que
para él podía abordarse como sinónimo de inteligencia, crecimiento y
continuidad de la vida. Esta fundamentación se apoya en un método que
tiene por intención desarrollar un concepto altamente abstracto de la

mente, derivado de un análisis de aquello implícito en la tendencia hacia

la verdad que reside en los arcanos de la vida humana.

Este sería, brevemente, el espectro mas amplio de la teoría filosófica

peirceana. En esta medida, con relación al conjunto de su obra, el punto
de partida de nuestras indagaciones no debería situarse en la descripción
de su sistema de clasificación de signos que resultaría inocuo si fuese

abordado con una mirada apresurada. Por otro lado, las definiciones y di
visiones del signo propuestas por Peirce, al ser abordadas a la luz de su

debida fundamentación filosófica, no aparecen como simples clasifica
ciones stríctu sensu, sino como formulas para un análisis comprensivo de
la acción del signo, patrones que incluyen, como diría Hanna Buczynska
(1983:27) «todos los aspectos ontológicos y epistemológicos del univer
so sígnico, el problema de la referencia, de la realidad y ficción, de la
cuestión de la objetividad, el análisis lógico del significado y el problema
de la verdad».

54



Estrategias para la aplicación de Peirce a la literatura

Aunque esta alerta que esbozamos pueda en algunos casos actuar ahuyentando a posibles interesados en la aplicación de los conceptos peirce-anos debemos decir que no hay cómo escapar de la exigencia de explicar la fundamentación filosófica que sostiene estos conceptos, so pena deincurrir en una especie de anemia conceptual que redundaría en la esterilización y vacuidad de tales aplicaciones.
Comprometido con las más diversas prácticas científicas y vanadoscampos de conocimiento, Peirce imaginaba que su vocación más autentica se desarrollaba en la dirección de concebir un modelo que hiciese posible asumir a la filosofía como ciencia, al mismo tiempo que tal modelosería capaz de proveer ideas generales, orientadoras del desarrollo de unacomprensión genuinamente científica de terrenos extra-filosóficos. Enesta medida, la teoría peirceana a pesar de su intrincada complejidad, senos muestra asentada sobre unos pocos conceptos altamente refinados,elementales, abstractos, generales y dotados de enorme exactitud y siste-maticidad. La obsesión peirceana por el refinamiento de cada conceptoes indicadora de la consciencia de que cualquier arbitrariedad o ligereza,en la formación del trabajo teórico al nivel fundamental de los conceptosbásicos, redunda en incoherencias de la estructura semiótica cuando éstaalcanza el punto de tomarse útil para la aplicación concreta.
Aquello que, a primera vista, parece crear enormes dificultades para lalectura de Peirce, es decir, la extrema generalización y abstracción de susconceptos fundamentales, es justamente aquello que, una vez asimiladopor el lector, pasa a servir de esquema analítico que, debido precisamente a su extrema abstracción, posibilita un espectro extraordinario de aplicaciones posibles. En otras palabras, se trata de un esquema analíticodesarrollado sistemáticamente e incorporable por cualquier disciplinaparticular, especialmente por aquellas que tienen por objeto de estudiofenómenos de naturaleza interpretativa, comunicativa, o semiótica, o sea,aquello que hoy llamamos de ciencias humanas y que Peirce prefiere llamar de ciencias de la vida, incluida la biología.
Así, la semiótica peirceana, lejos de competir con las otras teorías, como algunos imaginan, se propone actuar como una teoría general, interesada prioritariamente en las bases que fundamentan la posibilidad de lainteligencia, así como preocupada en elucidar los métodos que harían alpensamiento más económico (en el sentido de economía de energía) ymás inteligible. Es ésta, entonces, una teoría abstracta que, lejos de excluir los métodos de investigación desarrollados por las ciencias más particulares, necesita de ellos, pues son éstos el material capaz de dar concreción a la abstracción y generalidad de los conceptos semióticos. Asísería la relación del sistema peirceano como sistema abstracto con la teo

ría literaria, por ejemplo.

55



Lucia Santaella Braga

LA SEMIÓTICA COMO UN MAPA ORIENTADOR

En esta medida, sin comprender el carácter sistemático y abstracto de
la semiótica peirceana, poco o ningún uso podrá hacer de sus conceptos
el investigador interesado en la aplicación práctica. No es casualidad si, a
este respecto, J.Ransdell (1983: 12-13) ha afirmado lo siguiente:

Quiero enfatizar en particular la importancia de entender a Peirce sistemáticamen
te: es casi imposible entender cualquiera de sus concepciones teóricas, al punto
necesano, para hacer de ella un uso auténtico, a no ser que también se comprendan
las demás concepciones teóricas que están conectadas de manera próxima y siste-
mática (lecturas y críticas de las concepciones peirceanas que nos demuestran no
ser conscientes de sus relaciones sistémicas son la peor cosa que existe, a pesar de
que seguramente no sea tarea fácil para aquellos que no están familiarizados e

n al

guna profundidad con el trabajo de Peirce reconocer cuándo un comentarista habla

a partir de una comprensión fundamental de esas relaciones). Entender a Peirce

sistemáticamente, no significa tampoco memorizar una porción de fórmulas abs
tractas en un orden determinado. Significa, por el contrario, que una persona sea
capaz de aprehender un específico patrón sencillo de relaciones formales que in-
forma a la semiótica peirceana por entero, de tal modo que seamos así siempre ca-
paces de reconocer la presencia de esta postura en todos los modos de hablar y de
pensar sobre las cosas que esta persona expresa.

Como se podrá ver, aplicar la semiótica peirceana no significa copiar
fragmentos de sus escritos, justificándolos por el simple motivo de que
determinado fenómeno está siendo objeto de análisis semiótieo. Es más,
todo fragmento de la teoría peirceana es de un tal nivel de generalidad
(sus definiciones de signo, por ejemplo) que resulta posible aplicarlo a
cualquier fenómeno sígnico que tengamos en mente. Por lo tanto, citar
un fragmeiito sólo por citarlo, no conduce a nada. Es, además snob, inge
nuo e inútil. Aplicar la semiótica de Peirce, por otro lado, no equivale
tampoco a rotular los fenómenos sígnicos como procesos definitivamente

icónicos, indiciales o simbólicos, como ocurre en los reduccionismos

producidos por la mercantilización pedagógica. Estos tres tipos abstrac
tos de signos están presentes en casi todos los fenómenos de lenguaje de
manera simultánea.

Contrariamente a estos vicios, que nacen de la opción por lo más fácil
y de la ausencia de responsabilidad ética para con una teoría, aplicar los
conceptos peirceanos, como en el caso de cualquier teoría muy compleja,
exige, ante todo, familiaridad con sus fundamentos, intimidad que nace
de la convivencia paciente que permite transformar en extensiones casi

naturales de nuestra capacidad indagadora. En la teoría peirceana según
nos informa J. Ransdell (1983:5):

56



Estrategias para la aplicación de Peirce a la literatura

Lo que ayudará al lector antes de cualquier cosa, es un estado de alerta y receptivi
dad a un cierto patrón y estructura repetitiva y recurrente que se irá haciendo ca
da vez más perceptible como informadora de sus concepciones teóricas en sus in-
terrelaciones mutuas y comenzará, en el momento debido, a actuar para el lector
como una especie de estructura orientadora básica (es decir, una especie de icono)
que será mucho más eficaz para la comprensión de la semiótica peirceana que
cualquier formulación verbal abstracta.

Cuando el lector esté equipado por esta estructura básica orientadora
habrá captado seguramente el esquema analítico que da forma a la teoría
de Peirce. Los conceptos peirceanos son, ante todo, una forma o más
bien, un mapa que actúa como medio de orientación para la descripción
y análisis de cualquier fenómeno de naturaleza comunicativa e interpre
tativa. Aplicar la semiótica peirceana significa un estado de familiaridad
con este mapa orientador.

Observemos, no obstante, que ese esquema peirceano, asociado a la
imagen de un mapa orientador, no ha de ser confundido con un modelo
fijo y unitario, aplicable estereotipadamente a la diversidad de los fenó
menos. Al contrario, se trata de un conjunto de distinciones analíticas tí
picas y recurrentes, altamente dependientes de procedimientos heurísti
cos capaces de permitir la intelección siempre «in fieri» de los fenóme
nos analizados. Es entonces una teoría desprovista de criterios
definitivos y estáticos, que nos provee de instrumentos de estudio sutiles
que nos obligan a descubrir y enfrentar las ambigüedades en lugar de
ocultarlas.

Sin embargo, si, por un lado, la extrema generalidad de este mapa
orientador da espacio para un espectro potencialmente infinito de aplica
ciones concretas, por otro, exige, para el análisis, preocupación con es
trategias situacionales que sólo pueden ser determinadas por los propósi
tos que orientan una investigación dada. Para ilustrar esa idea basta citar,
por ejemplo, la noción de semiosis, vista como cadena infinita de signos,
en la cual la relación entre signo y objeto dinámico se produce como una
regresión infinita de signos y la relación del signo con el interpretante
entra en una progresión infinita de signos. El objeto original y el inter
pretante final son así siempre inalcanzables. Ahora, dada una situación
concreta de análisis, esto equivale a afirmar que, en cualquier acto de
lectura semiótica, estamos siempre comenzando en el medio del camino
de la cadena sígnica, que sólo podemos dibujar los lazos de esa cadena
(tanto en la dirección del objeto como en la dirección del interpretante)
en la medida en que nos interese satisfacer los propósitos con los cuales
estamos comprometidos en una situación de búsqueda particular. En tér
minos semióticos, por lo tanto, eso significa que no existen lecturas fina
les y definitivas de ningún fenómeno.

57



Lucia Santaella Braga

Si en la cadena semiótica todo es signo, cabe como estrategia primera,
en una situación de análisis dada, determinar aquello que se asume se-
mióticamente como signo, así como sus objetos e interpretantes corres
pondientes. Esta consideración podría parecer absurda a primera vista.
No es el caso. Sorprende porque estamos acostumbrados a considerar co
mo signos los textos (literarios o no), pinturas, películas, obras de teatro,
«comics», etc., en definitiva, campos delimitados y recortados. Este vicio
que nos condiciona a leer semióticamente tan sólo aquello que se eviden
cia como signo, nos impide, al mismo tiempo, reconocer las semiosis que
pulsan en la «floresta de signos» que llamamos la realidad. En resumen,
alertamos aquí sobre el hecho de que el mundo está poblado de signos
que actúan en redes intrincadas y complejas. Ante estos tejidos, las rela
ciones existentes entre signos y realidad que el sentido común nos hace
tomar como tácitas e incuestionables aparecen ahora fluidas e interpene
tradas, lo que, una vez más, viene a indicar que la actividad de análisis
semiótica tiene que ser, ante todo, una actividad heurística.

Colocadas estas señales de alerta, antes de entrar en las cuestiones más
ligadas a la literatura, dedicaré una buena parte de mi exposición a la
presentación y discusión del contexto más global de la obra de Peirce.
Este contexto incluirá un panorama de su biografía, ya que la compren
sión de la teorías peirceanas requiere el conocimiento de su vida.
Además, algunos esclarecimientos serán ofrecidos con respecto a la bi
bliografía disponible, hasta hoy bastante parcial, de la vastísima obra de
Peirce. Esas informaciones nos parecen indispensables para evitar inge
nuidades en el tratamiento de sus teorías. La obra peirceana es inmensa,
compleja, intrincada, presentando interdependencia indisoluble entre sus
partes. Intentar aplicar Peirce a cualquier área específica, y, en nuestro
caso, a la literatura, ignorando el contexto general y los fundamentos fi
losóficos de su pensamiento, trae resultados que son, por lo menos ino
cuos.

VIDA-OBRA

Ch. S. Peirce nació en Cambridge (Massachusetts), el 10 de septiem
bre de 1839. Su abuelo paterno (Benjamín Peirce) fue bibliotecario en la
Universidad de Harvard y escribió una historia de esta institución. Su
abuelo materno (Elijah H. Milis) era abogado, fundador de una escuela
de derecho y senador de los Estados Unidos por Massachusetts. Su tío
paterno (Charles H. Peirce) era físico y químico y su tía paterna
(Charlotte E. Peirce) mantuvo una escuela al tiempo que enseñaba litera
tura francesa y alemana en clases particulares. Su tía materna se casó con

58



Estrategias para la aplicación de Peirce a la literatura

Ch. H. Davis, quien trabajaba para el gobierno federal al servicio de la
Inspección Geodésica y de la Costa. El padre (Benjamín) fue profesor de
astronomía y matemática en Harvard, considerado en su época como el
más sobresaliente matemático norteamericano de entonces. De los tres

hermanos de Charles, uno fue profesor de matemáticas en Harvard, otro
ingeniero de minas y el tercero, diplomático.

La constelación familiar, que rodea desde pequeño a Charles, nos
muestra la variedad de conocimientos, profesiones y experiencias que
van desde las ciencias exactas y experimentales a la ingeniería y la políti
ca, la diplomacia y la educación. Las relaciones de la familia Peirce no
se restringían a su propio ámbito. El padre de Charles, además de respe
tado científico, era hombre de mente abierta y diversificada. En un am
biente de variados estímulos intelectuales, miembro de una casa visitada
siempre por las más importantes figuras del mundo entero, tanto del área
de la literatura como de la filosofía y las ciencias, en una atmósfera revo
lucionaria de conocimientos, Ch. S. Peirce construyó su inteligencia.
Desde temprano, entre los hijos, Benjamín reconoció en Charles mues
tras de genialidad y le dedicó especiales atenciones.

Desde los 6 años. Charles ya poseía, en su casa, un pequeño laborato
rio de química y era asesorado en esta actividad, por su tío paterno. A los
11, escribió una Historia de la Química, y a los 16, con la muerte d su
tío, heredó de este último una extensa biblioteca de química y medicina.
Todo mostraba que Ch. S. Peirce sería en la química una figura tan emi
nente como su padre en las matemáticas.

En realidad, cuando recibió su diploma en química, Peirce fue el pri
mer estudiante en Harvard en recibir un grado summa cum laude. Su pri
mera publicación profesional, a los 23 años, fue sobre la Teoría Química
de la Interpenetración. Pocos años después, antes de completar los 30
años, en junio de 1869, publicó una tabla de los elementos químicos que
alcanzaba de cerca la tabla de Mendeleev, antes de que ésta hubiera sido
conocida en Europa Occidental y América.

Entre tanto, el recorrido intelectual de Peirce no conocería el destino
de la línea recta.

Preocupado con sobrevivir con sus propios recursos, Peirce se empleó
como científico al servicio de la Inspección Geodésica de las Costas.
Durante este tiempo, esta actividad lo llevaría de la química a la astrono
mía, metrología, espectroscopia, geodesia y otras ciencias. Este primer
empleo, en sus comienzos provisional, le duraría treinta años. Por algún
tiempo, llegó a ocuparse en otro trabajo durante el día en la costa y, por
la noche, en el observatorio del Harvard College. Sin embargo, al jubilar
se en 1891, Peirce se dedicó inmediatamente a la ingeniería química,
volviendo a la profesión que abandonara treinta años antes. Vinculado a
esta práctica realizó en esta época una serie de inventos.

59



Lucia Santaella Braga

Respecto a su profesión, es decir, con relación a aquello que Peirce
realizaría para garantizar su sustento, su biografía se agotaría ahí. No
obstante, durante toda su existencia mantuvo intereses de diversidad ini
maginable.

Sus investigaciones en la Inspección Geodésica, siempre fueron mu
cho más allá de lo previsible, hasta el punto de desarrollar importantes
trabajos en el área de la óptica, teoría de los colores, proyecciones de
mapas, historia de la astronomía y la ciencia en general.

En el campo de la geodesia, metrología y gravedad, Peirce fue, en su
época, una figura de renombre internacional, conocido en Londres,
Berlín y París. Junto a todo esto, y como herencia inevitable del padre,
Peirce fue también un gran matemático, reconocido por su originalidad
en este área.

Además de matemático, Peirce fue también físico de importancia.
Publicó una serie enorme de investigaciones sobre asuntos relacionados
con la física de la gravedad y llegó incluso a ser nominado para ocupar la
cátedra de física en la Universidad John Hopkins. Fue también un inves
tigador serio en biología, estimado por sus estudios intensos en taxono
mía, bajo la dirección de Agassiz. Estudioso profundo de geología, fue
escogido como relator de una disputa entre los dos mayores geólogos de
su época. Pero su inquietud intelectual lo llevó igualmente al estudio de
las ciencias culturales, conforme se verá más adelante.

Peirce fue, ante todo, un hombre de increíble producción caleidoscópi-
ca. ¿Cómo explicar esta miríada ilimitada de inclinaciones e intereses?
¿Sería tal vez por dispersión o por ambición de aparecer un poco en cada
espacio y esquina de la ciencia? Ambas alternativas son falsas. La verdad
es otra. No obstante, el campo que definitivamente escogiera le fue ad
verso.

Según Peirce, su más fuerte y profunda tendencia intelectual se incli
naba irresistiblemente para la lógica. Al ser invitado para hacer cursos
temporales en la Universidad de Harvard y en el Instituto Lowell de
Boston, entre 1865-70, todas sus conferencias versaban sobre lógica, his
toria de la lógica o historia de la ciencia. En estas conferencias, se espe
raba que el ponente invitado expusiese aquellos asuntos con relación a
los cuales pudiese ofrecer una contribución realmente nueva.

Al ser elegido miembro de la Academia Americana de Artes y
Ciencias en 1867, Peirce había presentado tan sólo cinco trabajos, todos
ellos de lógica. Antes de su elección para la Academia Nacional en 1867,
le fue pedido el envío de todos sus trabajos científicos publicados. Peirce
se negó a enviar cualquier trabajo, con excepción de cuatro escritos sobre
lógica. Por ellos, pretendía ser considerado un hombre de ciencia.

60



Estrategias para la aplicación de Peirce a la literatura

Como puede verse, esta obstinación no era de cuño personal o indivi
dual. Su interés consistía en el reconocimiento de la lógica como una
ciencia. Aquí su grandeza y aquí también su irremediable adversidad; no
era todavía el momento de la lógica, y mucho menos de la lógica tal co
mo la imaginaba Peirce. No es coincidencia que cuando tuvo un empleo
temporal como conferenciante en la pionera Universidad John Hopkins,
en Baltimore (1879 a 1884), Peirce se dedicase casi exclusivamente a la
lógica.

En 1884, la Universidad John Hopkins clausuró su curso de lógica.
Fue aquí cuando Peirce perdió el único y precario encargo que consiguió
ocupar en cualquier Universidad del continente americano. No perdió,
sin embargo, su determinación en adoptar la lógica como proyecto irre
vocable.

En 1892, durante una conferencia en el Instituto Lowell, en Boston,
Peirce se expresaba de la siguiente manera: «Soy, ante todo, un estudioso
de la lógica y mi devoción la he dirigido especialmente al estudio de la
lógica de la ciencia». Esta concepción de lógica como lógica de la cien
cia, como arte que iluminaría los métodos de investigación y como cam
po de investigación en sí mismo, es precisamente la concepción que nos
provee la llave para la comprensión de la necesidad peirceana de aden
trarse en las diferentes ciencias.

Para Peirce, investigar las diferentes modalidades científicas era una
manera de dedicarse a la lógica, es decir, la lógica de la ciencia. Entender
esa lógica equivalía a entender los métodos a través de los cuales los re
sultados son obtenidos en cada disciplina, como contribución sectorial al
desarrollo de un todo, inclusive si esos resultados fuesen posteriormente
superados. Condición necesaria aunque no suficiente para comprender
estos métodos, era practicarlos. Los métodos difieren mucho de una cien
cia a otra y, de tiempo en tiempo, dentro de una misma ciencia. Lo que es
común a todas las ciencias sólo puede ser divisado por alguien que co
nozca las diferencias y que comprenda, desde la práctica, los varios mé
todos utilizados ahora y en el pasado.

El campo peirceano muestra dos facetas por un lado, la práctica de las
diversas ciencias y, por otro, la historia de la ciencia. Su carrera científi
ca multiforme, no fue fruto de triviales y fortuitas circunstancias, sino un
camino planificado.

La dedicación deliberada a variados terrenos lo apartó de la gloria más
fácil, de esto Peirce era consciente. No obstante, desistir de la lógica se
ría para él una lucha insensata. No desistió. Pagó, en consecuencia, el
precio de la soledad (vivió recluido voluntariamente, junto a su segunda
mujer, durante los últimos veinte años de su vida), realizando trabajos
que, cuando eran publicados, producían incomprensión o, a veces, parcos
comentarios irónicos. Ni la humillación de la miseria, ni la fragilidad de

61



Lucia Santaella Braga

un cuerpo enfermo y vulnerable, al final de su vida, consiguieron deter-
nerlo. Sólo paró con la muerte.

Fue apenas en 1911, tres años antes de morir, cuando Peirce consi
guió el reconocimiento público como lógico; no obstante, no fue sino
después de muerto cuando Charles Sanders Peirce comenzó a ser llama
do filósofo.

OBRA-VIDA

Sólo recientemente, como fruto de décadas de incansables investiga
ciones hechas por grupos de estudiosos norteamericanos, se pudo cono
cer, que, al morir, Ch. Peirce dejó escrito y publicado durante su vida, re
partidos en las más diversas revistas científicas y filosóficas de su época,
lo que sumaría algo así como unos 800 artículos y ensayos, lo que repre
senta aproximadamente unas 12.000 páginas impresas. A 500 páginas
por volumen, una edición completa de sus escritos publicados alcanzaría
un total de 24 volúmenes.

No obstante, nunca podremos saber con exactitud el número de ma
nuscritos que Peirce dejó de publicar y que, poco después de su muerte,
Juliette, su segunda mujer, entregó a la biblioteca de Harvard. Aquello
que fue preservado y que ya se encuentra hoy enteramente catalogado,
llega a un total de 80.000 páginas. A razón de una página impresa por
dos manuscritas, tendríamos entonces 80 volúmenes adicionales de tra
bajos no publicados que, sumados a los otros 24, llegarían a un total de
104 volúmenes.

Esto nos da una idea de la gigantesca producción de este pensador. La
magnitud de su obra está emergiendo recientemente con el concurso de
muchos estudiosos; este trabajo disipará los malentendidos, incompren
siones, lecturas fragmentarias e incluso inmaduras que, desde hace un si
glo, oscurecen, si no totalmente, por lo menos en parte, la nitidez del ho
rizonte de la obra peirceana.

El primer intento con objeto de proporcionar una idea bibliográfica ge
neral de los textos que Peirce publicara en vida fue realizado por Morris
Cohén, en un artículo escrito en 1916. Pertenece también a este autor una
primera pequeña antología {Azar, Amor y Lógica, por Ch. S. Peirce), pu
blicada en 1923 (Nueva York). Durante algún tiempo, iniciativas de or
ganizar y publicar fragmentos de los escritos de Peirce fueron frustradas,
hasta que, al final de los años 20, Hartshome y Weiss, dos jóvenes filóso
fos de Harvard, editaron los Collected Papers, 6 volúmenes que aparece-

62



Estrategias para la aplicación de Peirce a la literatura

rían entre 1931 y 1935. Los volúmenes 7 y 8 fueron editados en 1958 por
A. Burks. Desde entonces, otras antologías aparecieron, usando siempre
como referencia los Collected Papers.

Hasta poco tiempo atrás éstas fueron las únicas selecciones de escritos
peirceanos que circularon y trajeron a la luz una pequeña parcela de la
inmensa obra de este pensador (nótese que los Collected Papers repre
sentan apenas unas 4.000 páginas de las 92.000 escritas por Peirce).

Si bien los Collected Papers recogen los trabajos más importantes que
Peirce publicara en vida, constituyen tan sólo una pequeña selección de
los escritos no publicados. Por otro lado, la selección fue realizada to
mando en cuenta bloques temáticos integrados con criterios más o menos
arbitrarios.

El trabajo de los Collected Papers, tuvo merecido valor 50 años atrás,
pero ahora se sabe que hay rupturas de continuidad y elipsis brutales, lo
que puede acarrear equívocos y malentendidos, que ya llevaron a algu
nos a pensar que la obra de Peirce es fragmentaria, incompleta y oscura.

Debemos alertar sobre el hecho de que a pesar del valor evidente del
trabajo de compilación realizado en los Collected Papers, éstos no ofre
cen ni siquiera una pálida idea de la coherencia y del crecimiento conti
nuo y autocorrectivo de la obra de Peirce.

Infelizmente, la publicación impresa del conjunto íntegro de sus escri
tos, presenta todavía enormes obstáculos. Sin embargo, existen otros fac
tores que deben ser considerados, para entender la demora de la divulga
ción honesta de esta producción.

En primer lugar, tenemos que considerar la fuerza de un prejuicio, que
casi siempre actúa por vías subliminales y que se traduce en la creencia
de que un país como los Estados Unidos, sin tradición filosófica secular,
no puede generar un gran pensador. A esto se suma el hecho de que una
formidable popularidad acogió, de inmediato, la obra del pragmaticista
William James, considerado por muchos como un seguidor de Peirce.
Pero, en verdad William James produjo una filosofía psicologizante, en
antagonismo evidente con el pensamiento peirceano. Además, la primera
divulgación interpretativa de la obra de Peirce que gozó de popularidad,
fue la de Ch. Morris, que redujo el pensamiento peirceano a una especie
de mezcla de positivismo y behaviorismo.

Por otra parte, la lectura de los textos de Peirce, sin duda, es ardua e
intrincada. Trataremos de dar aquí una explicación aproximada de las ra
zones de estas dificultades: toda teoría revolucionaria es, por naturaleza,
oscura y perturbadora. Si no fuese así, nada traería de nuevo y no sería,
por lo tanto, revolucionaria. En esta medida, toda nueva teoría exige de-
eifración. Surge, de hecho, como una especie de criptograma. Por otro la-

63



Lucia Santaella Braga

do, un pensamiento verdaderamente original nunca es esperado. Si lo
fuese no sería original.

Entre tanto, la fuerza histórica de un pensamiento auténtico —aunque
nacido a deshora— termina por encontrar su lugar en el reloj del mundo.

De hecho, hace cerca de quince años, se inició un proceso para el re
descubrimiento de la obra peirceana el cual crece gradualmente. Al prin
cipio, los primeros trabajos de exégesis de su pensamiento surgieron en
el campo de la filosofía. Esto es curioso, ya que, mientras estaba vivo, en
ningún momento llegó a ser reconocido como filósofo. Es suficiente un
breve contacto con algunos de entre sus miles de escritos para que el lec
tor inmediatamente se dé cuenta de que está frente al diálogo de un solo
hombre con 25 siglos de tradición filosófica occidental.

Por tal razón, Peirce fue objeto, como filósofo de las rotulaciones más
discrepantes: desde idealista absoluto hasta empirista radical, desde neo-
platónico hasta una suerte de nuevo-Hume, desde neohegeliano hasta
neo-positivista... Sólo actualmente la originalidad de la tarea, que él se
propuso en términos filosóficos, está siendo evaluada, es decir, el acerca
miento a la filosofía a partir de las ciencias, a través de las ciencias y co
mo una ciencia. Es cierto que esto Peirce, más que nadie, podría reivindi
carlo y, de hecho, realizarlo, por la radical singularidad de sus prácticas
científicas y filosóficas. Además de haber sido un hombre de laboratorio,
familiarizado con las experimentaciones y los raciocinios prácticos, que
le hicieron desarrollar con rapidez la capacidad de liberarse del lastre de
creencias, en el momento en que la experiencia las comprobase endebles,
era también matemático, acostumbrado a articular su raciocinio dentro de
los patrones de investigación capaces de sorprender improcedencias en la
construcción de cualquier pensamiento, fuese o no matemático.

Peirce también llevó ese tipo de espíritu de investigación al campo de
la filosofía. «Estudié filosofía en la medida en que ella es también una
ciencia exacta; no de acuerdo con las nociones de prueba infantiles de los
metafísicos, sino de acuerdo con la lógica de la ciencia».

Desde los tiempos de Peirce, la expresión «lógica de la ciencia» entró
en desuso, y el término «lógica» vino a significar «lógica deductiva» o
«lógica matemática en forma algebraica». Aunque él mismo hubiera con
tribuido en el desarrollo de la lógica algebraica y, dentro de la lógica de
ductiva, hubiese creado un «sistema de grafos existenciales», sistema, se
gún él, superior a la lógica algebraica como instrumento para el análisis
conceptual, todas estas incursiones fueron la vía para subsidiar su pro
yecto central: producir una metodología lógica tan vasta, profunda y eco
nómica que pudiese servir de fundamento para cualquier investigación
científica, inclusive filosófica y también las literarias.

64



Estrategias para la aplicación de Peirce a la literatura

Hasta poco tiempo atrás, la recepción de la obra de Peirce era asumida
de dos maneras. Dado el hecho de que Peirce trabajó en tan variadas áre
as, un cierto número de investigadores, especialmente dentro de los
Estados Unidos, dio a conocer aspectos de esta obra (principalmente las
consideraciones de orden filosófico) de manera inorgánica y sin mención
a la teoría general de los signos y al papel que la semiótica ocupa en la
arquitectura global de la teoría peirceana. Por otro lado, fuera de los
Estados Unidos, se divulgaba estrictamente su semiótica (a partir, en el
mejor de los casos, de los C. Papers), desconociendo las bases filosófi
cas y su importancia para la comprensión de la propia formulación se
miótica.

Hoy, ese cuadro dividido y desviante ya muestra cambios alentadores,
en la medida en que las fuentes para el estudio de Peirce resultan cada
vez más accesibles, lo que debería modificar el carácter de las investiga
ciones sobre su semiótica y su obra en general (cf. sobre esto The New
Tools of Peirce Scholarship, Eisch et al. 1979).

LO QUE HAY DE LITERATURA EN PEIRCE

Después de un viaje de tren, viniendo de Viena, durante el cual se casaron;
Roshana y Karolo Kalerger llegaron a la casa en Praga al atardecer, y ella quedó
encantada con la casa y mobiliario. Mal probaron la comida que les estaba espe
rando, cuando ella se levantó para retirarse diciendo:

«¿Debo vestir la ropa persa que usé en casa del ladrón?»

«Sí, claro; es lo correcto.»

«Entonces, usted puede venir dentro de media hora.»

Él pasó ese tiempo como mejor pudo. Removió las zapatillas. Se aseó. Pero diez
minutos antes del tiempo convenido, entró en el «boudoir». Ella lo esperaba de
pie. Él se aproximó y la atrajo hacia él en un abrazo apretado. La acostó en el di
ván, pronunciando palabras que le venían de lo hondo de su corazón. En un gesto
desastrado por la pasión, la linda ropa de seda se rompió de arriba abajo. Ella
sonrió.

«¡Por Dios!», murmuró él, «¡pensé que sólo en el Olimpo se supiese lo que es la
fiesta del vivir!».

Y así permanecieron en las delicias del placer, hasta el apaciguamiento del deleite
y hasta que el compañerismo viniese a amenizar los decretos del poder más alto
del deseo.

Con el fragmento anterior, uno entre los dos finales posibles, de una
novela escrita por Peirce, Christian J. W. Kloesel, director del Peirce

65



Lucia Santaella Braga

Edition Project •, dio inicio a un artículo sobre los manuscritos peirceanos.
Con el título de Ideas, Stray or Stolen, about Peirce's Writings: n."2 (Ideas,
Extraviadas y Robadas, sobre los Manuscritos de Peirce: n° 2), tal artículo
fue presentado en el I Seminario Intemacional de Estudios Avanzados de
Semiótica, realizado en Aguas de Sao Pedro, en la Pontificia Universidad
Católica de Sao Paulo y en la Universidad de Sao Paulo, de 15 a 22 de
agosto de 1990, bajo la organización del programa de estudios de postgrado
en Comunicación y Semiótica de la PUCSP. El número 2, en el título del ar
tículo, indica la existencia de un artículo anterior sobre el mismo asunto,
que fue presentado por el autor durante el IV Congreso Internacional de
Semiótica, realizado en Barcelona-Perpignan, en marzo de 1989.

En la continuidad de su artículo de número 2, Kloesel nos informa sobre
el número del manuscrito, 1.561, donde aparece la novela escrita por Peirce,
y sobre el contexto que lo llevó a escribirla. Aunque sea ampliamente cono
cida la espantosa superabundancia y versatilidad de la producción peirceana,
no deja de ser sorprendente que, al morir, entre las 90.000 páginas de manus
critos no publicados, también haya dejado una novela. Al final, ¿qué podría
llevar a un matemático, químico, físico, astrónomo, lógico, filósofo e histo
riador a meterse en la escritura de ficción a los 50.años de edad?

El título de la novela es Thessalian Topography: A traveller's Tale
(Topografía tesalonicense: El cuento de un viajero), tiene 80 páginas y
fue escrita en un único día. Kloesel nos dice que:

Peirce quedó tan impresionado con Tesalónica, sus alrededores y con la ciudad de
Larisa, los cuales, en septiembre de 1870, exploró como una posible estación de
observación para un eclipse total de sol, visto por él tres meses y medio más tarde,
el 22 de septiembre, en Sicilia...; tan fuertemente impresionaron su imaginación
que, veinte años más tarde, un «Día del Trabajo», en 1890, escribió su novela,
«con bordados ficcionales», como dijo, «para dar una idea (del espíritu) del lugar
y de las personas... y para expresar el sentimiento que suscitaron fuertemente (en
mí)... el sentimiento que naturalmente se conecta con... este país poético en el es
cenario, en su historia, y en la singular mezcla de audacia y gentileza de carácter
de su población actual».

Para aquellos que tienen mayor familiaridad con la vida y obra de
Peirce 2, el hecho de que él haya sido llevado a escribir una ficción no

1 El Peirce Edition Project es un proyecto editorial en funcionamiento desde 1976, en
Indianápolis, Universidad de Indiana, USA. Ese proyecto prevé publicar, en 30 volúmenes, la
edición cronológica de los textos más importantes dejados por Ch. S. Peirce. Son 4 los volúme
nes publicados hasta ahora. El quinto volumen está siendo impreso, y se espera que la colección
completa sólo esté finalizada alrededor de la segunda década del próximo siglo.

2 No podría dejar de anotar que las fuentes, que he utilizado para tener acceso a los datos
biográficos de Peirce, son todas ellas procedentes de los escritos de Max H. Fisch (1977, 1978,
1982, 1983 y 1986), sin ninguna duda el más profundo y sensible conocedor de la vida y obra de
Ch. S. Peirce.

66



Estrategias para la aplicación de Peirce a la literatura

llega a ser tan sorprendente como puede parecer a primera vista. Aunque
Peirce haya sido, antes que nada, un científico, habiendo llevado su espí
ritu de científico tanto hacia la lógica como a la filosofía, en ningún mo
mento de su vida, fue excluido de sus preocupaciones e intereses aquello
que hoy llamamos las humanidades o ciencias humanas. Sus pesquisas
cuidadosas y originales en el área de la psicología lo hicieron el primer
psicólogo experimental de los Estados Unidos. El valor de sus investiga
ciones como historiador y, más especialmente, como historiador de las
ciencias fue recientemente puesto de relieve en el admirable trabajo de
Carolyn Eisele (1985). No pueden tampoco ser ignoradas sus exploracio
nes en el campo de la filología y lingüística. Peirce conocía más de una
decena de idiomas, entre los cuales, evidentemente, el latín y el griego
eran dominados con desenvoltura. Llegó a desarrollar parte de una gra
mática del árabe y, entre sus millares de escritos, hay un ensayo sobre la
pronunciación del griego antiguo. Para tener una idea de lo temprano que
su pasión por las estructuras, inclusive lingüísticas, despertó, baste decir
que, a los 18 años de edad, Peirce ya se dedicaba a la invención de un
lenguaje artificial.

En medio de todo eso, sin embargo, no son en modo alguno desprecia
bles las incursiones de Peirce por la literatura. Su padre, Benjamín
Peirce, era también un amante de la literatura, teatro y otras artes, tanto
así que fue miembro de una asociación literaria en Harvard junto a las
más reconocidas figuras del mundo literario americano de la época. No
causa extrañeza, sin embargo, que la primera publicación profesional de
un Peirce todavía muy joven haya sido en química, y la segunda sobre La
Pronunciación Shakesperiana. Además, sus pesquisas sobre dicción poé
tica, con sus estudios sobre el tiempo, ritmo y frecuencia de sonidos,
siempre fueron muy elaboradas. No raras veces también, acompañó a su
segunda mujer, Juliette, a Nueva York, donde ella tuvo, durante algún
tiempo, clases de representación dramática con Steele Mackaye. En esas
ocasiones, Peirce llegó a hacer lecturas públicas de la tragedia Rey Lear,
precedidas de charlas sobre la dicción poética y acción dramática de la
obra. Pero su interés por el universo del drama no paró ahí. A los 65
años, comenzó a escribir una obra de teatro. Además de eso, practicaba
el arte quirográfico y, lector asiduo de E. A. Poe, tradujo quirográfica-
mente algunos de sus cuentos.

Por fin, no se puede dejar de señalar que la literatura interesaba a Peirce
más de lo que acostumbraba generalmente a interesar a los hombres
de ciencia. Aunque su escritura no raras veces llega a alcanzar niveles de
poeticidad, sobre todo cuando busca ejemplos para ilustrar y dar forma
sensible a la aridez conceptual de sus definiciones generalizadoras,
Peirce estaba lejos de ser un literato, tanto en términos teóricos como
prácticos. No hay duda de que no era en dirección de la literatura en la
que corría la vertiente de su deseo. Siendo así, ¿qué puede justificar el tí-

67



Lucia Santaella Braga

tulo y tema de este seminario «Peirce y la Literatura»? Eso es lo que tra
taré de discutir en seguida.

LA LITERATURA EN EL ESCENARIO DE LAS CIENCIAS

Durante toda su vida, Peirce luchó en pro del reconocimiento de la ló
gica como ciencia. Sin embargo, muy temprano en su vida intelectual,
Peirce se dio cuenta de la parcialidad de las lógicas que solamente consi
deran los signos simbólicos. Para él, no hay ningún método, ningún ra
ciocinio, ningún pensamiento, ningún lenguaje que se pueda procesar
apenas en signos simbólicos, o sea, que no haga uso de otros tipos de sig
nos además de los símbolos. Esa lógica de sentido lato, que tiene como
tarea, antes que nada, abarcar las leyes generales de todas las especies
posibles de signos, Peirce la bautizó de semiótica, siguiendo el rastro de
jado por Locke.

Infelizmente, sin embargo, por más que Peirce haya luchado, durante
su existencia entera, para abrir camino a la aceptación de la lógica en el
sentido vasto en que la concibió, él no llegó a lograr para esa lógica ni si
quiera la más elemental comprensión. El testimonio que, casi al final de
su vida, Peirce da sobre eso a Lady Welby 3 es triste e irónicamente ilus
trativo:

Mi querida Lady Welby, tú mereces esta provocación, por haber dicho que «yo

siempre estuve bondadosamente (!!!) interesado por el trabajo al que mi (de Lady

Welby) vida se consagró», cuando yo mismo estuve absorbido por ese mismo y

exacto asunto desde 1863, sin que hubiese encontrado, antes de nuestro contacto,

una única mente a la cual mis ideas no hubiesen sonado como la más pura tontería.
(Hardwick 1977: XXVI)

3 En 1906, Peirce reseñó el libro What is meaning, de la autora inglesa Victoria Lady Welby.
Desde entonces, se inició, entre ambos, un intercambio de correspondencia que duró hasta 1911,
cerca de la muerte de Lady Welby, ocurrida en 1912, dos años antes, por lo tanto, de la muerte
del propio Peirce. El contenido de la correspondencia comprueba que una gran amistad intelec
tual y personal fue naciendo y sedimentándose entre ambos. Buena parte de la doctrina general
de los signos fue escrita en las extensas cartas de Peirce para Lady Welby. La correspondencia
muestra también que el sello de esa amistad funcionó como un bálsamo que trajo mucho calor
humano a Peirce en los miserablemente difíciles últimos años de su vida. Nunca llegaron a cono
cerse personalmente, aunque hubiesen planeado un encuentro, durante un viaje que Peirce y
Juliette debían hacer a Europa, pero que nunca se efectuó, dado el estado de casi indigencia al
que Peirce quedó reducido. Hay que observar que Lady Welby y Josiah Royce fueron los únicos
interlocutores que Peirce encontró para sus formulaciones semióticas.

68



Estrategias para la aplicación de Peirce a la literatura

Si Peirce no mereció reconocimiento en vida, ni como lógico, ni como
filósofo, eso ahora solamente puede servimos como indicio del poder an-
ticipador de su pensamiento. De hecho, hasta dos o tres décadas atrás, la
empresa de traer a la luz y descifrar las ideas de Peirce, en cierta forma,
quedó bajo el monopolio de los filósofos. No fue, sin embargo, a través
de la filosofía como Peirce llegó a ser conocido en todo el mundo, sino
justa e imponderablemente por el nombre que escogió para bautizar a su
lógica en sentido lato, la semiótica. Cabe recordar que el término semió
tica no había aparecido una única vez en las 12.000 páginas de textos que
Peirce publicó en vida. Sus estudios sobre semiótica se concentraron en
los manuscritos no publicados. ¿Cómo podrían Peirce y sus contemporá
neos imaginar que sería exactamente la semiótica, la más incomprendida
e ignorada de sus invenciones, la responsable del gran impulso de reco
nocimiento, por el cual su obra iría a pasar, muchos años después de su
muerte?

Cuando la explosión de estudios semióticos tanto de raigambre centro-
europea, cuanto de raigambre soviética comenzó a cobrar importancia en
el escenario intelectual de las humanidades, a fines de los años 60 e ini
cio de los 70, el nombre de Peirce y su boy famosa clasificación de sig
nos en iconos, índices y símbolos fue apareciendo cada vez con más fre
cuencia. El carácter pionero de su esfuerzo por la creación de una doctri
na general de los signos fue siendo reconocido y su papel de fundador de
la semiótica celebrado.

Todas las corrientes y vertientes de las teorías semióticas no peircea-
nas, aunque ellas se definan dentro de una base lingüística, o narratoló-
gica, o culturalista, o psicológica, comparadas al nivel de generalidad de
la doctrina peirceana de los signos, se caracterizan más exactamente co
mo ciencias especiales o semióticas especiales, dado el becbo de que
son teorías que trabajan con campos y procesos específicos de signos.
La considerable diferencia de niveles de abstracción teórica entre la
doctrina peirceana y de las demás corrientes semióticas (diferencia que,
a mi modo de ver, es enorme), infelizmente pasó desapercibida de los
semioticistas.

Durante muchos años, su semiótica fue tomada como comparable
—en términos de finalidades a las que se destina— a las otras teorías se
mióticas. Una vez que a la doctrina de Peirce le falta especificidad y
consecuentemente poder descriptivo, querer forzarla para entrar en un
molde que no es el suyo, se asemeja a la vana tentación de coger peras
del olmo. Por esa razón la mayor parte de las aplicaciones de sus clasifi
caciones de signos, llega, en la mayoría de los casos, a resultados decep
cionantes basta el punto de que su clasificación se parece mucho más a
una especie de repetición estéril, que a herramientas analíticas ilumina
doras.

69



Lucia Santaella Braga

Aunque no se pueda negar la existencia de muchos estudios que hacen
uso heurístico y creativo de las categorías clasificatorias de Peirce, hay
que apuntar a una tendencia disfuncional y equivocada de las finalidades
que su sistema se propone íilcanzar. La razón principal de esas distorsio
nes radica, tanto cuanto puedo ver, en la ignorancia involuntaria, aunque
sistemática, por parte de los semióticos, del lugar ocupado y papel de
sempeñado por las clasificaciones de signos, en el contexto más amplio
de la propia semiótica peirceana, y de ésta, en el contexto de su arquitec
tura filosófica, así como del lugar y papel de esa arquitectura en el con
texto de la clasificación de las ciencias. Lo que ha contribuido a la no su
peración de ese estado de cosas es el divorcio que se instauró entre la na
turaleza de la investigación, dentro de la obra de Peirce, que los filósofos
han llevado a efecto, y las preocupaciones, en general más prácticas, que
llevan a los semióticos a utilizar los conceptos peirceanos.

En vista de eso, el objetivo prioritario de esta parte de mi exposición
es el de contextualizar la semiótica peirceana, dentro del cuerpo más am
plio de su arquitectura filosófica, insertando esa arquitectura en el dia
grama más vasto de la clasificación de las ciencias que fue elaborado por
Peirce a lo largo de 47 años. En ese diagrama, que él pretendió que fuese
lo más amplio, flexible y dinámico posible encontraremos las varias y
diferentes posiciones que deben ser ocupadas por la teona, la crítica y el
hacer literarios, así como las modalidades heuréticas, de divulgación y
las aplicadas de la teoría literaria, incluyendo los niveles nomológico (te
orético), clasificatorio y descriptivo o explicatorio de esa misma teoría.

La máxima pragmática a que llegó Peirce, después de 50 años de tra
bajo intelectual, lo llevó a creer que cualquier creencia dada puede ser
entendida en términos de la red de relaciones que ella mantiene con
otras ciencias. Una vez que las ciencias son interdependientes, una cla
sificación diagramática de ellas, tendría por función exhibir los princi
pios de esa interdependencia, y apuntar los efectos concebibles de cada
ciencia.

Tengo fuertes sospechas de que Peirce estaba en lo cierto al apostar
por las ventajas que el diagrama clasificatorio de las ciencias puede traer
tanto para la comprensión de la ciencia con la cual cada investigador tra
baja y de las relaciones que cada ciencia mantiene con las demás, cuanto
puede contribuir al conocimiento de cuáles ciencias proporcionan princi
pios a otras, y cuáles proporcionan datos y sugestiones a otras, según ve
remos con más detalles más adelante.

Es innegable que, de un lado, las falacias del positivismo y, de otro, la
división del trabajo intelectual, en el siglo xx, que departamentalizó el
conocimiento y las ciencias en compartimentos estancos e incomunica
bles, están tan arraigados en nuestro espíritu que nos llevan a no creer en
cualquier posibilidad de interdependencia de las ciencias. Reina, entre

70



Estrategias para la aplicación de Peirce a la literatura

nosotros, además de eso, en el ambiente intelectual contemporáneo, un
acuerdo consensual en cuanto a las separaciones rígidas entre las llama
das ciencias «hard» y las llamadas ciencias «soft», con cierto desprecio
mal oculto por el lado «soft», que llega al punto del rechazo total a la
aceptación de que éstas tengan derecho al mero nombre de «ciencia».
Como si esto no bastase, no podemos dejar de convenir que las llamadas
ciencias humanas están, de hecho, sumergidas y tienden a sumergirse ca
da vez más en una generalizada confusión en cuanto a la demarcación de
sus fronteras, aliada a una tendencia a la divergencia entre ellas, paradó
jicamente en el momento mismo en que las ciencias «hard» tienden a una
creciente convergencia.

Ahora bien, el espíritu que preside la clasificación de las ciencias ela
borada por Peirce funciona como un verdadero antídoto contra esos pro
blemas. Su clasificación de las ciencias explicita las relaciones de inter
dependencia de una ciencia para con las otras, indicando los escalona-
mientos en niveles de abstracción a través de los cuales las ciencias más

abstractas funcionan como fundación para las menos abstractas, en la
medida en que es de las más abstractas que las más concretas toman sus
principios, al mismo tiempo que es con los datos proporcionados por las
ciencias menos abstractas que las más generales se abastecen. Dentro de
ese cuadro, no hay ninguna razón para que la literatura deje de compare
cer en la clasificación peirceana de las ciencias. Pero para mejor com
prender por qué tal ausencia no se justifica, es necesario abrir aquí un
breve paréntesis.

No hay nada más deliberada y naturalmente liberal que la concepción
peirceana de las ciencias. Ninguna camisa-de-fuerza, a no ser las inevi
tables restricciones de la realidad, les es impuesta de fuera para inhibir
la maravillosa libertad, vigilada por el rigor, que es la única y gran fuer
za de aquellos que son devorados por el deseo de la verdad. «Distender
el arco de la verdad con atención en la mirada y energía en el brazo» es
todo lo que basta para hacer de alguien un científico, no importa cuán
precarios y limitados sean sus conocimientos, cuando da inicio a su jor
nada. La sed de aprender, la curiosidad del conocer orientan sus pasos.
Es por eso por lo que, para Peirce, nadie además del propio científieo,
con la ayuda de la crítica honesta de sus pares, puede dictar reglas para
el hacer de la ciencia. Ciencia no se confunde con conocimiento acumu

lado (esto es apenas el residuo o excremento de la ciencia), pero es
aquello que los científicos vivos hacen. Es, por consiguiente, un modo
peculiar de acción y de conducta. La ética de la ciencia brota, así, de
dentro del hacer científico. Actividad cuya honra mayor reside en el
ideal siempre in futuro de la verdad y en la rara capacidad de despeña
miento de las creencias más queridas, en el momento en que los hechos
las prueben inoperantes.

71



Lucia Santaella Braga

Si la ciencia es aquello que los científicos vivos hacen, y científico es
aquel que se mueve por la sed de la verdad, a los oídos de Peirce la divi
sión actual entre ciencias «hard» y «soft» sonaría ridicula. Además de
eso, está lejos de su concepción la sobrevalorización instrumentalista de
la ciencia, que también reina entre nosotros. Siendo así, carecería de sen
tido excluir la literatura del cuadro general, dinámico y evolutivo de las
ciencias tal como fue diseñado por Peirce.

En razón de lo que aquí quedó expuesto, se ve claramente por qué mi
exposición no podría llamarse «Semiótica y Literatura», o «Semiótica de
la Literatura», o «Semiótica Literaria». Mi pretensión o ambición aquí es
un poco más vasta y menos específica. Por un lado, se trata de alertar so
bre la necesidad de rescatar la inserción de la semiótica peirceana en el
cuadro más completo de su sistema filosófico. Por otro, se trata de exhi
bir el diagrama de las ciencias, buscando evidenciar las contribuciones
que el sistema filosófico de Peirce, con su nacimiento en la fenomenolo
gía, su espina dorsal en la estética, ética y lógica o semiótica, con su co
razón en la semiótica y su expansión en la metafísica, pueden prestar a
las ciencias especiales, entre ellas la ciencia de la literatura. Esto es lo
que trataremos de hacer en lo que sigue.

UN SISTEMA PARA EL PENSAMIENTO CIENTIFICO

Hablar de Peirce, por lo menos para aquellos que tuvieron algún con
tacto con su obra, significa hacer una alusión automática a su conocido
sistema de clasificación de signos (icono, índice y símbolo). Sin negar la
importancia de ésta y otras clasificaciones por él establecidas, debemos
decir que no es siempre éste el mejor camino para iniciarse en el pensa
miento peirceano. Más importante para comenzar, nos alerta J.
Weinsbeimer (1983:228), es prestar atención al «contexto de su pensa
miento» que da fundamento y sentido a toda su teoría y por supuesto, a
la semiótica.

Peirce comenzó a estudiar lógica hacia los 12 años de edad. Pocos
años después, los estudios intensos de las cartas de Scbiller lo llevaron
basta Kant, cuya Crítica de la Razón Pura ya sabía de memoria con ape
nas 18 años. Su primera publicación profesional, en el campo de la lógi
ca, se produjo en 1866, a los 27 años, con el título de Memoranda sobre
el Silogismo Aristotélico. Ese mismo año escribiría otro ensayo. Un
Método para la Búsqueda de las Categorías. Este texto puede abordarse
como una especie de tubo de ensayo para la elaboración de su trabajo
fundamental. Sobre una Nueva Lista de Categorías, que aparecería un

72



Estrategias para la aplicación de Peirce a la literatura

año después, y que debemos considerar como un verdadero sistema ner
vioso central de todo el conjunto de su obra. Este ensayo, aseguraba
Peirce, era producto de la más intensa diligencia intelectual que jamás
hubiera realizado. Él pretendía aquí iluminar las categorías más universa
les, capaces de abarcar todas las experiencias posibles. Utilizando la mis
ma terminología aristotélica {hai Kategoriai) y Kantiana (Die
Kategorien), por comparar sus propios propósitos a los de estos pensado
res, Peirce, no obstante, imaginaba su empresa como un proyecto mucho
más ambicioso y radical que aquellos soñados por Aristóteles y Kant o
inclusive Hegel.

Como punto de partida, Peirce se dedicó a interpretar la propia expe
riencia despojado de presupuestos de cualquier especie. Consideró como
entidad experimentable al fenómeno. Sin condiciones preestablecidas
imaginó que su noción de fenómeno constituía un concepto tan amplio
que en ningún momento podríamos limitarlo a sensaciones, percepciones
o inferencias cuales fueren, localizables espacial y temporalmente. La
idea de fenómeno trasciende las constataciones de lo que el sentido co
mún acostumbra a llamar «mundo real». Para Peirce el fenómeno es toda

y cualquier cosa que aparece ante nuestra mente, bien se trate de un sue
ño, una alucinación, una imagen, un olor o una idea general y abstracta.

Como procedimiento Peirce realizó el más atento y microscópico exa
men de la manera en que los fenómenos pueden ser experimentados. Este
examen tenía como objeto revelar los diferentes tipos de elementos de-
tectables en los fenómenos para, posteriormente, agrupar esas caracterís
ticas en clases más amplias y universales (categorías) presentes en todos
los fenómenos y así establecer sus modalidades de combinación.

Para Peirce, «este análisis radical de todas las experiencias es la pri
mera tarea a la cual la filosofía debe someterse. Es una tarea difícil, tal
vez la más difícil de las tareas, exigiendo poderes de pensamiento pecu
liares, la habilidad de atrapar nubes vastas e intangibles, organizarías a
través de sus ejercicios» (CP; 1.280). El producto de este desafío llevó a
Peirce a asegurar que sólo existen tres únicos elementos formales o cate
gorías universales (omnipresentes) de modo gradual en todos los fenó
menos. Debe quedar claro que estas categorías no son formalizaciones rí
gidas y puras. Existen infinitas modalidades de categorías particulares
que habitan en todos los fenómenos. Se trata de categorías «tan elemen
tales y generales, que pueden ser vistas más como tonos, humores o finos
esqueletos del pensamiento que como nociones definitivas» (CP: 1.355).
Las categorías serían algo así como especies de puntos en dirección a los
cuales los fenómenos tienden a converger, ofreciéndonos focos para lo
calizar los nervios del mundo.

Terminado el estudio, a pesar del rigor incorruptible que en él empeña
ra, Peirce juzgó haber sido víctima de una ilusión. Reducir la variedad de

73



Lucia Santaella Braga

los fenómenos a tres únicos elementos le parecía una fantasía absurda.
Dieciocho años más tarde, en 1885, Peirce produjo otro ensayo: 1, 2, 3:
Categorías fundamentales del Pensamiento y de la Naturaleza (M5:901).
Las categorías, descubiertas en 1867 a través del análisis lógico del fenó
meno mental, volvían ahora con más rigor, extendidas a toda la naturale
za. Su precaución natural, reforzada por su temperamento científico, lo
condujeron, a lo largo de treinta años, a buscar la verificación empírica
de las categorías en los campos más variados. Su conjunto de categorías,
extraídas del análisis lógico, no deberían, según Peirce, ser aplicadas a
todos los seres, sin una verificación empírica previa.

La lógica, la fisiología, el protoplasma, la física, la psicología, la meta
física, etc., áreas que Peirce conocía en profundidad, iban confirmando
la universalidad de sus categorías. Éstas eran las vías empíricas de con
formación, ya que las denominaciones analítico-deductivas Peirce las de
sarrolló en su «teoría de los grafos». Las denominaciones, que las cate
gorías recibieron a lo largo de su obra, varían en la medida en que asu
men matices diferenciados, dependiendo del campo o fenómeno que les
da cuerpo. A pesar de esa variabilidad material el substrato lógico-formal
siempre permanece, de ahí que Peirce hubiera escogido la denominación
lógica de primeridad, segundidad y terceridad de acuerdo con la noción
más abstracta de valencia. La valencia de primero está aliada a la noción
de azar, potencialidad, indeterminación, espontaneidad, cualidad, presen
cia, mónada... La valencia de segundo se vincula a las ideas de fuerza
bruta, esfuerzo y resistencia, acción y reacción, aquí y ahora, diada... La
valencia de tercero se corresponde con las nociones de generalidad, cre
cimiento, continuidad, representación, mediación, tríada...

SEMIOTICA: ETICA DEL INTELECTO

Cabe esclarecer que fue justo en esa tercera categoría lógica (creci
miento continuo) en la que Peirce encontró su definición de signo genui
no como proceso relacional de tres términos o mediación que lo condujo
a la noción de semiosis infinita o acción dialéctica del signo. Hacia 1900,
Peirce ya discriminaba, con mucha claridad, dos especies de acción inte
ractivas en el universo: acción bruta o diádica (causación eficiente) y ac
ción dialéctica, triádica o inteligente (causación final). A partir de ahí,
estableció la más minuciosa arquitectura clasificatoria de las ciencias.
Para él, las ciencias se dividen en tres grandes troncos: ciencias del des
cubrimiento, de la divulgación (o digestión) y ciencias aplicadas.
Detengámonos, como él hizo, en las del descubrimiento que son: mate
máticas, filosofía y ciencias especiales e idioscópicas. Estas últimas las

74



Estrategias para la aplicación de Peirce a la literatura

dividió en físicas y naturales en todas sus modalidades (predominio de la
causación eficiente) y «psíquicas», del griego psiqué, esto es, principio
de vida, en todas las modalidades (predominio de la causación final).

1. Ciencias del descubrimiento.

1.1. Matemáticas.

1.2. Filosofía.

1.3. Idioscopia o ciencias especiales.
1.3.1. Ciencias físicas.

1.3.2. Ciencias de la vida o psíquicas.

Para su filosofía científica, Peirce configuró una estructura que tiene,
en la doctrina de las categorías (por él denominada, en 1904, de «phane-
roscopia») su base de sustentación. Sobre ese principio, asentó, entonces,
los tres grandes troncos de las ciencias filosóficas, de la siguiente mane
ra: la estética como base de la ética y ésta como base de la semiótica. En
esa medida, la estética (ciencia de lo admirable) domina la primera cate
goría, así como la ética (ciencia de acción y conducta) domina la segun
da categoría y la semiótica domina la tercera categoría. No en vano
Peirce llegó a declarar que la semiótica no era otra cosa sino una ética
del intelecto.

1.2. Filosofía.

1.2.1. Fenomenología.
1.2.2. Ciencias Normativas.

1.2.2.1. Estética.

1.2.2.2. Ética.
1.2.2.3. Lógica o Semiótica.

Fue sólo después de esas minuciosas clasificaciones cuando Peirce, él
mismo, consiguió vislumbrar y estar alerta a la coherencia del crecimien
to continuo con que sus ideas habían brotado en el correr de su vida.
Tiempo de inflexión y reflexión, que él vino a denominar «tiempo de co
secha». Sólo entonces, Peirce vio claro el lugar y el papel de la semiótica
en el conjunto de su obra, como el lugar de ésta en el diagrama más glo
bal de las otras ciencias. En estado de indescriptible fertilidad, de 1903 a
1909, se dedicó a la teoría general de los signos con una persistencia ob
sesiva que apenas los héroes, santos y locos deben, de cerca, conocer.

Consciente de que su vocación más auténtica era la de un lógico, la
ambición de Peirce, al principio, era la de fundar, sobre nuevas y más

75



Lucia Santaella Braga

vastas bases, la lógica deductiva, inductiva y abductiva (o lógica de las
hipótesis) dentro del marco de una teoría general de los signos y de las
representaciones. Hacia 1900, con todo, pasó a discriminar los sentidos
para la lógica: un sentido amplio en que la lógica es sinónimo de semió
tica y un sentido restringido, dentro del cual la teoría unificada de la de
ducción, inducción e hipótesis, entonces denominada lógica crítica, pasa
ría a ser la segunda de las tres ramas de la semiótica. En la primera rama
estaría la gramática especulativa, en el sentido teorético (del griego theo-
retikos), o sea, la teoría de la naturaleza de las relaciones de representa
ción y de los varios tipos de signos o procesos de semiosis (éste es el
lugar, por lo tanto, de sus clásificaciones de signos). La tercera rama
correspondería a la retórica especulativa o metodéutica que investiga la efi
cacia de la semiosis. La lógica del descubrimiento, la teoría de la investi
gación y el arte de la comunicación entrarían dentro de la metodéutica.

1.2.2.3. Lógica o Semiótica.
1.2.2.3.1. Gramática Especulativa.
1.2.2.3.2. Lógica Crítica.
1.2.2.3.3. Metodéutica.

Todo ese campo vasto cubre lo que Peirce llamó «Semiótica General».
Distinguía esa teoría formal y filosófica, de las ciencias psíquicas o vita
les que cubrirían todas las ciencias sociales y psicológicas en sus varias
especies. Por ser esas ciencias especiales diferenciadas y particulares
modalidades de semiosis. Peirce juzgaba que la Semiótica General, con
relación a ellas, podría ser utilizada como un subsidio analítico para la
descripción y revelación de sus objetos particulares. La concepción peir-
ceana de una Semiótica General era, por lo tanto, configurar una funda
ción básica y conceptos sistemáticos capaces de hacer la filosofía cientí
fica, al mismo tiempo que creadora de ideas-maestras que pudiesen esti
mular el desarrollo de una comprensión genuinamente científica en los
campos extra-filosóficos, particularmente de aquellos cuyos objetos de
estudio son primeramente de naturaleza representativa, interpretativa o
comunicativa.

El deseo de Peirce (pues él también tenía deseos) era el de que su sis
tema filosófico-científico, con la semiótica en el corazón de este sistema,
pudiera funcionar como fundación ontológica y epistemológica (una
epistemología sígnica, por demás), para todas las ciencias especiales, en
tre ellas, la literatura (en todos sus niveles, es lo que se puede añadir a su
proyecto ahora, conforme veremos).

Tendríamos entonces algo que se puede ver en el cuadro completo de
su sistema:

76



Estrategias para la aplicación de Peirce a la literatura

1. Ciencias del descubrimiento

1.1. Matemáticas

1.2. Filosofía

1.2.1. Fenomenología
1.2.2. Ciencias Normativas

1.2.2.1. Estética

1.2.2.2. Ética
1.2.2.3. Lógica o Semiótica

1.2.2.3.1. Gramática Especulativa
1.2.2.3.2. Lógica Crítica
1.2.2.3.3. Metodéutica

1.2.3. Metafísica

1.3. Idioscopia o ciencias especiales
1.3.1. Ciencias Físicas con sus clases
1.3.2. Ciencias Psíquicas

1.3.2.1. Teorética

1.3.2.2. Clasificatoria

1.3.2.3. Descriptiva
2. Ciencias de divulgación
3. Ciencias Aplicadas

El cuadro anterior es sólo una representación esquemática. No cabe
aquí profundizar sobre los ensayos y variaciones a que Peirce fue so
metiendo sus esquemas a través de los años, como fue competentemen
te explorado por Beverly Kent, en su importante libro Charles S.
Peirce. Logia and the Classification of the Sciences (1987). Cabe aquí
tan sólo poner el énfasis en el hecho de que Peirce, evidentemente, in
cluyó la literatura en esas clasificaciones. Una vez que la clasificación
es natural, esto es, relativa a las actividades a las que los científicos vi
vos de su tiempo se dedicaban, la literatura aparecía en el elenco de las
ciencias especiales, del ramo de las ciencias psíquicas, en el siguiente
punto de la clasificación:

1.3. Ciencias especiales
1.3.1. Ciencias Físicas

1.3.2. Ciencias Psíquicas
1.3.2.1. Teoréticas

Psicología General
Sociología General
Economía General

etc.

77



Lucia Santaella Braga

1.3.2.2. Clasificatorias

Psicología Especial
Lingüística
Etnología
etc.

1.3.2.3. Descriptivas o Explanatorias
Historia

Biografismo
Crítica de la Literatura

etc.

De acuerdo con Peirce, cuanto más las ciencias se loealizan en lo alto
de las jerarquías, más abstractas son, y más capaces también de propor-
eionar los principios generales sobre los cuales se fundan las ciencias
más concretas en un escalonamiento gradual. Así, la matemática y filoso
fía, con todas sus subdivisiones, incluyendo la semiótica y sus tres ra
mas, proporcionan subsidios para las ciencias especiales, del mismo mo
do que, dentro de las ciencias especiales, las teoréticas f^undamentan los
niveles clasificatorios y éstos los descriptivos o explicativos. Así, por
ejemplo, la psieología general, la sociología general y la economía gene
ral proporcionan principios y leyes generales a las ciencias de los tipos o
ciencias clasificatorias, tales como la psicología especial, la lingüística,
la etnología. Estas, a su vez, fundamentan las ciencias descriptivas, entre
las cuales se destacan: la historia (inclusive la historia de la literatura,
ciertamente), la biografía y la crítica literaria y de las artes.

Conviene observar, sin embargo, que según Peiree, cuando llegamos al
nivel de las ciencias especiales, el papel de la filosofía científiea eomo
fundamento, ahí comienza y ahí se acaba. Ella suministra principios, pe
ro no interfiere en la vida de las ciencias, ya que éstas quedan bajo la res
ponsabilidad exclusiva de aquellos que las practican. Siendo así, la rela-
eión entre la filosofía semiótica y las ciencias especiales es una relación
dialógica. Por un lado, las ciencias filosóficas proporcionan principios,
por otro, reciben información de las ciencias especiales para completar
los detalles de sus conceptos generales.

Hay todavía otro aspecto que merece ser mencionado. Si mantenemos
la idea peireeana de clasificación natural de las ciencias, observando
ahora lo que los hombres produjeron dentro de lo que podría ser llamado
«ciencias literarias», en el transcurso del último siglo, o sea, la prolifera
ción y multiplicación diferenciada de manifestaciones teóricas de la lite
ratura, puede llevamos a postular la hipótesis de que la literatura, hoy, es,
por sí sola —en las diferentes formas actuales de desdoblamiento de sus
producciones a nivel de teoría, crítica, análisis de textos, divulgación pe
riodística, etc.— capaz de rellenar todos los niveles de cieneias psíquicas

78



Estrategias para la aplicación de Peirce a la literatura

propuestos por Peirce, en igualdad de condiciones y posibilidades de re
laciones dialógicas con las otras ciencias psíquicas. Así tendremos:
1.3.2.1. el nivel teorético, recubriendo todo el campo de las diferentes te
orías literarias; 1.3.2.2. el clasificatorio, recubriendo los estudios de los
géneros, de las formas literarias, por ejemplo; 1.3.2.3. el nivel descripti
vo, englobando la crítica literaria, el análisis de textos, el comentario,
etc., en fin, el examen de textos singulares existentes, manifestaciones
individuales, tales como una novela, un poema, etc.

Además de eso, tendríamos la posibilidad de pensar las diferentes ma
nifestaciones de la literatura en el nivel 2, también como ciencia de di
vulgación, donde estarían situados los trabajos de divulgación de descu
brimientos en el ámbito de las teorías literarias, y la difusión, a partir de
ellas, de nuevas filosofías literarias, nuevas mentalidades, nuevas formas
de sensibilidad. En el nivel 3, ciencias aplicadas, en el caso de la literatu
ra, tendríamos sus aplicaciones, por ejemplo, a la pedagogía, o los usos
posibles de la literatura como terapéutica, etc.

Evidentemente, los niveles más abstractos de la jerarquía, esto es, los
niveles teóricos y clasificatorios, así como los descriptivos, son, cuando
se trata de la literatura, retroalimentados, ante todo, por las producciones
del arte literario en sí, aquello que los escritores y poetas crean. Son tam
bién las obras literarias — el arte del hacer literario — las que ofrecen
indicios, materiales y detalles sígnicos concretos para el estudio de los
conceptos generales del vasto sistema filosófíco-semiótico propuesto por
Peirce. En la relación entre las ciencias, el mismo movimiento dialógico
se repite; al mismo tiempo que extraen sus fundamentos de los conceptos
generales proporcionados por las ciencias filosóficas, las ciencias espe
ciales regresan a ellas con aportaciones de detalles y ejemplificación de
los conceptos.

Para finalizar, por lo tanto, se puede afirmar que la relación entre
Peirce y la Literatura se revela como un inmenso campo de investigacio
nes posibles, que van más allá de un mero análisis de texto, sin anularlo,
evidentemente, una vez que éste se incluye entre las ciencias descriptivas
literarias. Un amplio campo de investigación se puede abrir, por ejemplo,
para estudiar las relaciones de la fenomenología peirceana con la literatu
ra, en sus niveles (teorético, clasificatorio y descriptivo). Otro campo
también amplio y complejo, y que presupone el anterior, es el de las con
tribuciones de la estética peirceana a los estudios de la literatura, también
es sus varios niveles. Otro vastísimo campo, que presupone los dos ante
riores, conforme manda la lógica fenomenológica, es el de los estudios
de la semiótica peirceana aplicada a los tres niveles de la literatura. Este
campo se desdobla todavía en las tres ramas de las semiótica: 1. en la
gramática especulativa, donde se tiene la contribución de las clasificacio
nes de los signos para los estudios literarios; 2. en la lógica crítica, el es
tudio de los tipos de raciocinio o métodos (abductivo, inductivo y deduc-

79



Lucia Santaella Braga

tivo), tal como se manifiestan en el universo literario (tanto en la crea
ción literaria cuanto en su teoría). Entonces, en la metodéutica, tendría
mos los estudios de los efectos significados de las producciones litera
rias, esto es, su eficacia comunicativa, sus formas de recepción. Por fin,
en la metafísica peirceana, encontramos fuentes conceptuales seguras pa
ra pensar las grandes cuestiones, los grandes temas de la literatura: el
mortal y el perenne, el trinomio verdad-ficción-realidad, azar vs. elec
ción, etc.

En fin, las sugerencias anteriores, presentan una primera cartografía
del territorio, sin detallar sus minucias e implicaciones. Lo que se puede
afirmar, en conclusión, es que el horizonte que se presenta en las relacio
nes posibles entre Peirce y la Literatura es amplísimo. Para divisarlo, no
obstante, no es aconsejable que el investigador, principiante en la cues
tión, vaya con mucha sed al pozo. Es necesario conceder, antes, a la obra
de Peirce el tiempo de estudio y paciencia para el aprendizaje que ella
exige y merece.

Referencias bibliográfícas

Buczynska-Garewiwcz, H. (1983): «Sing and dialogue». American Journal of
Semiotics, vol. 2, n.'s 1-2, 27-43.

Bisele, C. (1985): Historical Perspectives on Peirce's Logic of Science. A History of
Science, 2 vols. Berlín: Mouton.

Fisch, M. H. (1977): «Peirce's Place in American Thought». Ars Semiótica 1/2, 21-37.
— (1978): «Peirce's General Theory of Signs». En Sigfit, Sound, and Sense, Thomas A.

Sebeok (ed.). Bloomington: Indiana Press, 31-70.
— (1982): «Peirce's Place in American Bife». Historia Mathematica 9, 265-287.
— (1983): «Just How General is Peirce's General Theory of Signs». American Joumal

of Semiotics, vol. 2, n.°® 1-2, 55-60.
— (1986): Peirce, Semeiotic, and Pragmatism. Essays by Max H. Fisch, Kenneth L.

Ketner and Christian J. W. Kloesel (eds.). Bloomington: Indiana Press.
Fisch, M. H. et al. (1979): «The New Tools of Peirce's Scholarship». En Peirce Studies

1, 1-17.

Hardwick, Ch. S. (ed.) (1977): Semiotic and Significs. The Correspondence between
Charles S. Peirce and Victoria Lady Welby. Bloomington: Indiana Press.

Kent, B. (1987): Charles S. Peirce. Logic and the Classification of the Sciences.
Kingston and Montreal: MacGill-Queen's University Press.

Peirce, Ch. S. (1931-1958): Collected Papers. vols. 1-8, C. Hartshome, P. Weiss, and A.
W. Burks (eds.). Cambridge, MA: Harvard University Press. La sigla CP refiérese los
Collected Papers, MS a los manuscritos inéditos.

Ransdell, J. (1983): Peircean Semiotics. Copia en xerox de un trabajo no ultimado.
Weinsheimer, J. (1983): «The Realism of Ch. S. Peirce, or how Homer and Nature can

be the s&mc». En American Joumal of Semiotics, 2, 1-2, 225-264.

80



LA SEMIOSIS: CASCADA DE SIGNIFICACION

Floyd Merrell

(Purdue University)

Me centraré en la transformación de los signos en signos: el proceso semiósico
según el cual la producción de significación es continua, sin comienzo, fin, ni
centro alcanzable para el agente semiótica finito y falible. Somos, afín de
cuentas, signos, nosotros mismos, suspendidos dentro de la compleja red de
significación.

EL SIGNO TRIADICO

La entidad semiótica fundamental del signo peirceano consiste en un
representamen (signo), un objeto (no «real» sino de lo «real semiótico»),
y un interpretante (comparable, más o menos, con el significado saussu-
reano). En concierto con estas entidades, hay un conjunto elaborado de
tríadas, que incluye, entre otras, cualisignos, sinsignos y legisignos, ico
nos, índices y símbolos, y términos, proposiciones y argumentos. Todas
estas categorías corresponden a las de primeridad («Firstness»), segundi-
dad («Secondness») y terceridad («Thirdness») respectivamente (véase
las tres tríadas en la tabla 1).

SIGNA 1 (1992): págs. 81-105 81



Floyd Merrell

Tabla I

-

«Ground»

Representamen (R)
Primera

Objeto (O)
Segunda

Interpretante (I)
Tercera

Cualidad

(«Eirstness») Cualisigno

1

Icono

^  1
Rema (término)
X

1

Actualidad

(«Secondness») Sinsigno

1

i
.  índice
X

1

i
Dicente

^^(proposición)

Generalidad,
ley, hábito

(«Thirdness»)

i
Legisigno —

i
-► Símbolo —

w

Argumento

El prefijo cuale es tono, sentimiento, vaguedad, lo que aún no goza de
especificación. Sin se deriva de alguna singularidad, unicidad; es un ras
go nominal («token») que ocurre una vez y sólo una vez. Legi, en con
traste, implica repetición, uso, replicación, lo que llega a ser, por el hábi
to, un tipo («type») general. Un icono es cualquier signo que significa al
go por una asociación de similitud (CP:3.362). Es un signo «que se
refiere al objeto que denota solamente por la virtud de sus propias carac
terísticas, las que poseería también este signo, exista o no el objeto...
Cualquier cosa, sea cualidad [primeridad], individuo existente [segundi-
dad], o ley [terceridad], es un icono de cualquier cosa en tanto que se pa
rezcan y es usado como un signo del objeto» (CP;2.247). Ejemplos típi
cos de iconos son imágenes, cuadros de pintura, metáforas, diagramas,
caricaturas, en fin todos los signos que tienen algo parecido a algo más
(CP:2.92, 4.418).

Un índice «es un representamen que cumple la función de un repre-
sentamen por virtud de la característica que no tendría si su respectivo
objeto no existiera, pero que continuaría teniendo, sea o no sea interpre
tado como un representamen» (CP:537). El índice dirige la atención de
su intérprete al objeto por causa de alguna conexión (sea de lo «real se-
miótico» o no) con su «objeto semiótico». Por ejemplo, una veleta es un
índice de la dirección del aire de la misma manera en que un barómetro

82



La SEMIOSIS; cascada de signihcacion

es un índice de la lluvia. Ya que hay una relación entre el índice y su ob
jeto (de lo «real semiótico», no lo «real» verídico), lo que no tiene un
icono, el índice debe transmitir información respecto a su objeto, aunque
no sea necesario que lo describa.

El símbolo «es el nombre general de una descripción que significa su
objeto por medio de una asociación de ideas o una conexión habitual en
tre el nombre y el elemento significado» (CP: 1.369). Una distinción en
tre un símbolo, de un lado, y un icono o índice, del otro, es que para
aquél no es necesaria una conexión natural con su cualidad material para
funcionar como signo significando el objeto que representa. La conexión
puede ser puramente mental, y en el comienzo puede ser en parte arbitra
ria, aunque luego se vuelva necesaria por medio de convenciones socia
les. El lenguaje natural, como es obvio, es el ejemplo por excelencia de
los símbolos. Por ejemplo, la enunciación, «El universo está formado por
átomos», es, como entidad propia, un símbolo compuesto de símbolos
más sencillos de varios tipos representando su objeto. El significado de
esta composición de símbolos estriba en la propensión de la mente a aso
ciar «universo» y «átomos» con lo que construye como el objeto —un
objeto imaginado o «semióticamente real»— en vez de «real» de la
enunciación. Así que la función de cada símbolo es la de representar su
objeto como resultado de alguna asociación convencional.

De los signos icono-índice-símbolo, ligados con cualisigno-sinsigno-
legisigno y rema (término)-dicisigno (proposición)-argumento, según es
tá ilustrado en la tabla I, Peirce desarrolló su decálogo fundamental de
signos (véase las tablas II y III). Nótese que la tabla II demuestra, por las
líneas de eslabón, cómo las nueve categorías de la tabla I combinan para
generar las diez clases básicas de signos de la tabla III. La columna cen
tral de esta tabla provee la nomenclatura para los diez signos, la columna
a la derecha da un ejemplo de cada uno, y la columna a la izquierda de
muestra la composición de los signos, desde las tres categorías de
Primera a las de Tercera.

Se puede ilustrar los diez signos básicos de Peirce de manera más abs
tracta, según la figura 1, representada en forma más geométrica —si
guiendo el ejemplo de Robert Marty (1982)— en la figura 2. Las nota
ciones, R, O e I, y sus subscritos —que coinciden con la columna a la iz
quierda de la tabla III— corresponden a los representámenes (signos),
objetos (referentes) e interpretantes (significados), y a las categorías de
primeridad, segundidad y terceridad, respectivamente i. Estos tres com
ponentes de los signos, designados por los subscritos, se generan, al pro
gresar desde la parte «inferior» del esquema de la figura 1 hacia la parte

1 En realidad, no fue la intención de Peirce el que el signo fuera considerado sinónimo del
representamen (véase Savan 1987-88:15). Un "objeto semiótico" puede ser el signo de otro "ob
jeto semiótico", y éste aún de otro, y así sucesivamente; y un interpretante es el signo de su pre
cursor, que a su vez se convierte en otro signo, ad infinitum.

83



Floyd Merrell

Tabla 11

1-1-1 (1) Cualisigno Una sensación de «azul»

2-1-1 (2) Sinsigno Icónico Un diagrama autosuficiente

2-2-1 (3) Sinsigno Remático Indicial Un grito espontáneo

2-2-2 (4) Sinsigno dicente Una veleta

3-1-1 (5) Legisigno Icónico Un diagrama, aparte de su
autosuficiencia

3-2-1 (6) Legisigno Remático Indicial Un pronombre demostrativo

3-2-2 (7) Legisigno Dicente Indicial Una expresión común

3-3-1 (8) Símbolo remático Un término

3-3-2 (9) Símbolo Dicente Una proposición

3-3-3 (10) Argumento Un silogismo

Tabla III

Cualisigno „  Icono ^ Rhema
(término)

(¿r

Sinsigno —(4^
Dicente

y (proposición)

Q)
Legisigno (¿O

@ ®r/

/
Argumento

@

84



La SEMIOSIS: cascada de SIGNinCACION

ICONICIDAD

(PREDICADO)

INFERENCIA QUE ES EN
PARTE NO CONSCIENTE

INDEXICALIDAD

(SUJETO)
SIMBOLICIDAD

(PROPOSICIÓN)

INFERENCIA EN SU

MAYOR PARTE
CONSCIENTE

DISTINCION

(SPENCER-BROWN)
INDICACION

(SPENCER-BROWN)
VALOR

10 - ARGUMENTO

R,0,L

1

y

/

1

i--A

y
/  '
/  I

'  \
\

9- SIMBOLO DICENTE
(PROPOSICIÓN)

RjOjL

- SÍMBOLO REMATICO
(TÉRMINO)

Jíh—
7- LEGISIGNO DICENTE

INDICIAL

RjOT,

6- LEGISIGNO REMATICO
INDICIAL

^
5 - LEGISIGNO ICONICO

R,0,I,

 R3OT,
tr—íT
AS

' \

4- SINSIGNO DICENTE

R2O2I2

3- SINSIGNO REMATICO
INDICIAL

R2O2I,

2- SINSIGNO ICONICO
R20,I,

1 - CUALISIGNO

R,0,I,

•i

Figura 1

85



Floyd Merrell

10

A

A

l£

© ©
—  /

4

— y

"s

0

Figura 2

86



La semiosis: cascada de significación

«superior», o pueden de-generarse, de «arriba» hacia «abajo»^. Los
subscritos indican los respectivos «modos de significación» de los sig
nos, de primeridad (la posibilidad, un puede ser), a segundidad (la actua
lidad, lo que es), y a terceridad (la necesidad, lo que sería, de acuerdo
con condiciones especificadas, por regla general, según los hábitos o cos
tumbres idiosincráticos y las convenciones sociales)3. La primeridad es
el modo de significación «de lo que es tal como es, positivamente y sin
referencia a otra cosa» —un signo de sí mismo—. La segundidad es «lo
que es tal como es, con respecto a alguna otredad y sin terceridad». Y la
terceridad es «lo que es tal como es, en el acto de mediar entre la segun
didad y la primeridad» (CP:8.328).

Los tres modos de significación, R, O e I (representamen, objeto e in
terpretante) son las ejemplificaciones significantes fundamentales.
Respecto a la figura 1, la función mediaría del I se lleva a cabo a través
de alguna similitud (subscrito 1, primeridad), una conexión semiótica
(subscrito 2, segundidad), y/o un eslabón habitual, convencional o esen
cial (subscrito 3, terceridad). La conciencia de esta mediación depende
de la esfera de lo «real semiótico», que a la vez depende de las conven
ciones de una comunidad humana particular. Lo «real semiótico», aun
que nunca absolutamente coextenso con lo «real verídico» según Peirce
—por la finitud y fiabilidad del agente semiótico— de todos modos pue
de aproximarlo de manera asintótica, si es que el agente semiótico goza
de tal suerte.

Las letras en minúscula conectando los diversos signos en la figura 1
son operadores que transforman los signos de un tipo a otro^. Las flechas
sólidas o continuas representan las rutas «normales» de la transmutación
de los signos dentro de la matriz semiótica; las flechas discontinuas re
presentan rutas «anormales». Una transmutación «anormal» abarca, o un

2 Para evitar confusión acerca de los llamados signos "degenerados", debo mencionar que de
ninguna manera quiso Peirce denigrar a los iconos e índices y privilegiar los símbolos. Su uso
del término "de-generado" es el de la matemática, distinto de su uso peyorativo en el habla popu
lar. En realidad, los signos "de-generados" son más fundamentales, más esenciales para la comunicación, que los signos más "desarrollados", y sirven para modos de comunicación, sobre todo
no-verbal, que quedan fuera del alcance de la semiosis propiamente simbólica.

En breves palabras los signos "de-generados" son inauténticos. Los símbolos completamente
consumados -un sueño ideal, ya que tal perfección no existe en el reino de este mundo- son los
únicos signos auténticos. Sin embargo, los iconos e índices no son sencillamente una dilución de
símbolos; contienen la potencialidad para llegar a ser signos empapados de significación y capa
ces de poner a sus intérpretes en el camino hacia la plenitud semiótica (para estudios más deteni
dos sobre los signos "de-generados", véase Buczunska-Oarewicz [1979a, 1979b]; Gorlée [1990];
Tursman [1987].

3 Limitaciones de tiempo y espacio no permiten una exposición detallada de las clases de
signos de Peirce, aunque brevemente los elaboraré en las secciones que siguen. Véase David
Savan (1987-88) para una de las mejores introducciones al sistema de signos del semiótico norte
americano.

4 Marty (1982) usa el término/¡mctor en su exposición matemática más rigurosamente for
mal.

87



Floyd Merrell

«brinco» por dos pasos en la evolución del R, O o I, o un solo paso to
mado por dos de los tres elementos del signo (denotados por los subscri
tos). En estos casos —para los cuales daré ejemplos abajo— una parte de
la evolución general de los signos queda implícita. Es decir, la inferen
cia, que es un sine qua non para toda transformación semiótica según
Peirce, está destinada a quedar cuando menos en parte fuera de la con
ciencia activa.

Las flechas hacia amba, sean continuas o discontinuas, significan la
generación, o evolución (semiosis), de signos relativamente «subdesarro-

llados» a los «desarrollados», y de signos relativamente simples a com
plejos. Además de la evolución hacia «arriba», incluyen la de-genera
ción hacia «abajo»; es decir, lo que cualificaré como la automatización o

arraigo (el carácter profundamente habitualizado) del uso de los signos.
El arraigo de un signo significa su sumersión en la conciencia del agente
semiótico de modo que su interpretación llega a ser tácita, implícita, y
por lo tanto influye su acción respecto al signo como resultado de la na
turaleza del interpretante. Como consecuencia, los signos relativamente
complejos y «desarrollados» tienden a ser percibidos y concebidos como
si fueran de un tipo más sencillo y menos «desarrollado», como, por
ejemplo, el término «universo» concebido como si no fuera más que una
«máquina» o el «cerebro» como si fuera una «computadora» (en los dos
casos algo sumamente complejo es reducido a algo relativamente simple
y comprehensible). Y por fin, las flechas que giran alrededor de cada uno

de los diez signos indican instancias reiterativas del mismo signo, cada
recursión de lo cual sirve como una alteración (—^diferenciación), por in
significante que sea, del signo (y por lo tanto la naturaleza del signo de la
categoría segunda como una haecceidad, una singularidad, se destaca).

EN BUSCA DE LA CORRIENTE PRINCIPAL DE SIGNIFICACIÓN

Ahora fijémonos detenidamente en los diversos tipos de signos en las
figuras 1 y 2. En el nivel básico, el signo 1 es el cualisigno, una mera po
sibilidad o sensación, como, por ejemplo, la percepción inicial de «azul»,
sin que haya (todavía) alguna forma de conciencia de esta sensación de

«azul» como tal. Este icono, por la operación a —la inclusión de la cate

goría segunda al representamen— se convierte en un sinsigno icónico, el
signo 2, que consiste en un objeto de la experiencia cuya cualidad es de
terminada por la idea que motiva. Éste es un «signo de esencia», un ico
no también, sin conexión alguna con el objeto al cual puede en un mo
mento en el futuro referir.

88



La SEMIOSIS: cascada de SIGNinCación

En este nivel básico, no hay (todavía) nada como un «objeto semióti-
co», ni hay ningún interpretante especificando el lugar del «objeto se-
miótico» en el mundo de lo «real semiótico» (según el esquema concep
tual de una comunidad dada), ni hay la sensación de algo (el signo 2) in
corporando la mera posibilidad de esta sensación (el signo 1). Hay
solamente el equivalente semiótico de una marca de distinción, siguien
do el cálculo sumamente elegante de G. Spencer-Brown (1979) que reve
la la división primordial del universo en dos entidades, algo que «ve» y
algo que «es visto» —una separación de esto de aquello, «yo» del
mundo—. Esta marca es semejante a lo que Peirce (CP:6.189-204) llama
un corte («cut») en la «nada» de la posibilidad pura, el espacio puro, que
es, por decirlo así, una categoría pre-primera (Baer 1988). El espacio, en
el sentido ideal de Peirce, es continuo. La base del primer signo indivi
dual, comparable a la marca de distinción, se separa de esta «nada» co
mo un fragmento aislado, sin sentido. Entonces, a medida que se hace
signo y se transforma en signos cada vez más complejos, el conjunto de
todos los signos comienza a converger y fusionarse, tomando poco a po
co una semblanza continua y así tomándose una vez más como el espa
cio. A fin de cuentas, entonces, el universo de signos y el espacio se
unen; los signos se crean y procrean, y a la vez crean el tiempo, en su
vaivén por todos los rincones del espacio.

Sin embargo, hay una diferencia notable entre la marca de distinción
de Spencer-Brown y el signo más básico de Peirce. Como operador del
tipo más primitivo, la marca trae una potencia para indicar (como índi
ce), en el espacio, el cmce de un límite en parte o en su totalidad arbi
trario, para apartar lo que se puede denominar este, de su otro. Las letras
en minúscula de la figura 1, en contraste, son una forma semiótica más
avanzada que la marca en términos de su papel como operadores en
transportar los signos de una categoría a otra en el proceso de que éstos
llegan a ser algo más que, o menos que, pero siempre distinto de, lo que
eran —lo que los coloca en un espacio significante nuevo—. Por ende la
diferencia principal entre el operador primitivo de Spencer-Brown y los
de la figura 1 descansa en la potencialidad de éstos como motivadores
de significación, mientras que aquél es solamente un mecanismo de dis
tinción, o cuando más de indicación, en el nivel más rudimentario, sin
función sustancial o significadora alguna^. La marca, no obstante, po
see, al establecer una distinción y una indicación, el papel esencial de

5 No puedo hacer demasiado hincapié en la importancia del concepto de Spencer-Brown de
que en el nivel más profundo, los actos de distinción, indicación y nominación, exigen que un lí
mite o margen deba ser "cruzado" para que haya la ejemplificación de un signo, y si se "cruza"
de nuevo, queda la "nada". En contraste, en la esfera de lo "real semiótico", un nuevo "cruce" no
deja al signo en su estado anterior. Siempre e invariablemente hay una diferencia, el reconoci
miento de la cual, en el sentido más primitivo, quizás dé origen a lo que concebimos como la
memoria (Spencer-Brown 1979; 62-68).

89



Floyd Merrell

los iconos y los índices ya que es lo que su otredad —que virtualmente
indica— no es.

El operador b presenta el objeto de la experiencia del signo en su for
ma más básica, como la evocación «¡Mira!», un rayo del cielo, o un esta
llido repentino, que llaman la atención a su causa. Este sinsigno remático
indicial incorpora un sinsigno icónico de una índole particular para atraer
la atención del destinatario del signo sin que exista (todavía) algo que
pueda significar algo para él. Así es que el producto de b, que genera el
primer rema, o sema, es la contraparte de la indicación de Spencer-
Brown (el «índice» que sigue la marca originaria). En este nivel el signo
todavía no es más que una cualidad posible con la virtualidad de que
puede ser incorporado en un objeto futuro. El rema también se aproxima
a lo que Bertrand Russell denomina como una función proposicional
(véase Savan 1987-88:41). Por ejemplo, la proposición incompleta
«  es azul», deja en blanco al sujeto, quedando tal blanco como una
posibilidad vaguísima que puede llenarse en el futuro con un número in
definido de signos-objetos. Esta proposición, aunque esquelética, sin em
bargo ofrece una vista anticipatoria del signo 9, una proposición en su
sentido cabal, el símbolo dicente.

La forma más básica de una proposición, según Peirce, consiste en un
índice (sujeto) y un icono (predicado) (CP:2.438). En el caso de «
es azul», el predicado se especifica, aunque queda indefinidamente vago,
mientras el sujeto no es más que un conjunto vacío («empty set»), y por
lo tanto un signo general en el sentido más amplio. Como ejemplo de la
categoría primera pura, el signo, « », es en cierto sentido completo,
ya que indica la posibilidad de todos los signos que pueden llenar el va
cío. Pero como signo auténtico queda indefinidamente incompleto, por
que aún no especifica nada. Es una indicación sumamente simple, sin su
vestidura de significación. O sea, los iconos y los índices de por sí no son
capaces de afirmar nada en la forma de una proposición, porque una pro
posición exige una combinación de los dos eomponentes sígnicos
(CP:2.291).

Tal como la distinción spencer-browniana queda incompleta sin su in
dicación correspondiente, así el operador c, que rinde la categoría tercera
al representamen para llenar el «vacío» que dejó el operador b, genera el
signo 4, el sinsigno dicente. Un ejemplo de este signo es una veleta que
señala la dirección del viento al destinatario. Éste es el signo inicial que
abre la puerta a la experiencia directa respecto al «objeto semiótico». El
representamen es ahora virtualmente un signo cabal. Aquí encontramos
igualmente el primer paso auténtico de la dualidad semiótica: la veleta
es un signo del viento y a la vez un signo señalando la dirección del
viento; significa el objeto y el efecto de una de sus propiedades. De esta
manera incorpora los elementos primitivos de una enunciación: un sujeto
(índice) y un predicado (icono). En un sentido diádico y comparable, una

90



La SEMIOSIS: cascada de SIGNinCACIÓN

pintura (icono) con la firma del artista (índice), informa al destinatario
respecto del sujeto tanto como del autor (Savan 1987-88:52). Por lo tanto
contiene también los rudimentos de una proposición, como todos los sig
nos 4 (CP:2.320).

La operación d engendra el signo 5, un legisigno icónico (es decir, un
sinsigno icónico aparte de su individualidad particular como rasgo sin
gular [«token»], que es el primer signo de la naturaleza de una generali
dad, o tipo («type»). Cada ejemplificación de este signo envuelve una
cualidad específica, o icónica, que sirve para evocar en la mente una idea
general —aunque a este nivel quede algo vago— del «objeto semiótico».
Es de todos modos un icono, pero de una clase especial. Su modus ope-
randi es el de gobernar una serie de ejemplificaciones singulares del
«objeto», cada una de las cuales es un sinsigno icónico, en el camino ha
cia algún concepto general.

Esta operación es pertinente a las operaciones de re-iteración y con
densación de Spencer-Brown formuladas en su axioma 1 (TI =1), que, en
términos de la semiótica peirceana, dentro del contexto presente, sería:
«Una distinción (icono-signo) repetida es igual que la primera distinción
y el valor (símbolo-interpretante) indicado (como índice) dos veces es
igual como si hubiera sido indicado sólo una vez» (Spencer-Brown
1979:1). Es decir, un signo, como una réplica o rasgo nominal («token»)
que se diferencia de cada una de las otras ejemplificaciones de este sig
no, se encamina hacia su culminación como tipo («type») en el sentido
cabal. Para bien o para mal, así se forman las generalidades, como si la
mera acumulación de instancias particulares pudiera terminar en una re
presentación de naturaleza eterna, como si por la aceleración del stacatto
se pudiera generar el legato. En este acto las diferencias se ignoran mien
tras las semejanzas a la fuerza se hacen identidades: a la larga un sueño
platónico, utópico.

Sin embargo, nunca hay identidad absoluta después de cada re-itera
ción en el mundo de lo «real semiótico» (véase también Merrell 1985,
1991). Por ejemplo, Brian Rotman (1987) demuestra cómo la re-itera
ción de una marca genera la enumeración, I, II, III ... n, igual que palitos
usados para la enumeración en las culturas «pre-matemáticas». Mientras
en la esfera de la matemática esta regla general tiene vigor, con respecto
al uso relativamente flojo de los signos en la vida cotidiana, el signo re
iterativo y reflexivo termina inexorablemente en una recursión manchada
de diferencias, por mínimas que sean: la re-ejemplificación del signo
nunca es en cada uno de sus detalles lo que era; siempre es otro, algo di
ferenciado. No quiero decir que el cálculo de Spencer-Brown de distin
ciones e indicaciones primitivas no tenga que ver con el proceso semiósi-
co, sino que se basa en un acto más básico de distinguir, indicar, y atri
buir un valor («valué», nombre) a lo que fue distinguido. En este nivel
spencer-browniano más primordial, todos los actos de distinción e indi-

91



Floyd Merrell

cación de hecho son idénticos: consisten sencillamente en la creación de
límites separando esto de aquello. Entonces todas las distinciones e indi
caciones tienen la misma validez, al contrario de las sucesivas diferen
ciaciones respecto a las re-iteraciones semiósicas peirceanas.

Ahora bien, para que una distinción e indicación se destaquen como
tal, se les debe atribuir un nombre, y subsecuentemente un valor particu
lar. De hecho, una distinción no puede existir como tal sin su valor con
comitante. Si a una distinción se le atribuye con el nombre, X, y si A ad
quiere algún sentido para alguien, «Yo», entonces este «Yo» se ha apar
tado de X («Yo» X) para que X pueda ser un signo representando algo
para alguien («Yo») en algún respecto u otro —y he aquí, la definición
peirceana del signo en su forma más básica—. Así, X contiene dentro de
sí la potencialidad para llegar a ser un signo triádico auténtico como to
dos los signos^.

El equivalente del valor semiótico con respecto a la generación de los
signos entra con los operadores e y f, que unen los signos 3 y 5 en 6.
El signo 6, un legisigno remático indicial, «es cualquier tipo o ley gene
ral ... que requiere que cada una de sus ejemplificaciones estén afectadas
por su objeto de manera que dirija la atención a ese objeto» (CP:-2.259).
Cada réplica de este signo es a la vez un sinsigno remático indicial (sir
viendo sólo para llamar la atención), un sinsigno dicente (ofreciendo el
objeto de la experiencia directa del destinatario), y un legisigno icónico
(contribuyendo al elemento de generalidad). Un pronombre relativo o de
mostrativo es el ejemplo prototípico de un sinsigno remático indicial.
Pero queda radicalmente incompleto, ya que sufre una pérdida, por la
operación ̂  de 4 a 6, del estado segundo del interpretante —caso que
discutiré más adelante.

La generación del signo 6 por el operador e adjunta la categoría terce
ra al representamen, mientras la indicación de esto en oposición a aque
llo no es todavía el objeto definitivo de una especificación explícita. En
contraste, / transforma a 5 —que requiere la colaboración de un rema y
un legisigno (CP:2.258)— en 6 por la integración de la categoría segun
da al objeto (por ejemplo, una veleta), para especificar lo que esto, ya
que fue distinguido, es. El signo 6, distintivo tanto como indicacional, y
ya cargado con los rudimentos de un valor, contrasta algo de algo más
—la prioridad de esto en vez de aquello— un acto que envuelve la ex
presión primitiva de una relación binaria en el nivel segundo del «objeto
semiótico». Además, el signo 6 forma lo que llama Peirce una cuasi-pro-
posición. Es decir, otro paso en el desarrollo de la indexicalidad del sig-

® Hay que tener en cuenta que Spencer-Brown habla de! acto de nombrar, y no de la función
de los nombres o los nombres de por sí. El mero acto de nombrar, por decirlo así, es en cierta
manera una pre-sintaxis, y no tiene nada que ver con la posición del nombre dentro de la estruc
tura de una secuencia de signos en una enunciación.

92



La SEMIOSIS: cascada de SIGNinCACION

no lo lleva cada vez más cerca de su papel como sujeto auténtico en una
proposición, lo que, se supone, es la meta última del desarrollo del signo.
Como resultado, 6 incorpora su información en la forma de una afirma
ción sobre algo existente. Este algo, como un objeto que ya tiene cierto
valor —aunque todavía vago— va encaminándose hacia un sujeto (índi
ce) cabal que, combinado con un predicado (icono), formará una propo
sición que compone parte de un argumento —la culminación del decálo
go peirceano de los signos.

Los operadores n, q y s marcan una reducción o cancelación: (1) o del
«objeto semiótico» (0 por la operación n), (2) o del interpretante (/ por las
operaciones q y s). Esta reducción es aproximadamente la contraparte peir-
ceana del axioma 2 de Spencer-Brown, la «ley de los límites» (TI =^),
que, en términos semióticos, sería: «Si el margen que separa lo que el sig
no es de lo que no es se establece, y luego se vuelve a establecer, el valor
indicado por los dos actos es igual que si no hubiera habido ningún acto»
(Spencer-Brown 1979:2). Ha habido una cancelación —absoluta en el
sentido spencer-browniano, y parcial en el sentido semiótico— o del «ob
jeto semiótico», o del interpretante, dejando otra vez la «nada» original,
es decir: í~

La operación n, de 3 a 5, agrega una tercera al representamen a expen
sas del «objeto semiótico». « es azul», por ejemplo, como la estruc
tura rudimentaria de una proposición, reduce el estado del objeto del sig
no a nada más que la categoría vacía, 0. Es entonces una entidad suma
mente vaga, porque «es azul» cuanto menos dota al objeto no
especificado con una cualidad potencial. Por otro lado, ̂  y s, de 4 a 6 y
de 7 a 8 respectivamente, crean una pérdida de capacidad interpretativa
(lo que será el enfoque más adelante). Y p, de 3 a 7, requiere una trans
formación tanto del representamen como del interpretante. Por ejemplo,
la evocación espontánea «¡Váyase!», un signo 7 (legisigno dicente indi-
cial), se refiere al contexto de su emisión y se dirige a alguien con algún
propósito, aunque la carga de su interpretación se deje al destinatario del
signo, ya que muy poca información ha sido especificada por el emisa
rio. Sin embargo, esta evocación, dentro de algún contexto apropiado, se
entiende, según las normas de comunicación, como si fuera una enuncia
ción completa.

La operación q, que lleva 4 a 7 — o viceversa — abarca la transición
de un tipo («type») que queda aún ambigua e indefinida a la esencia de la
comunicación verbal a través de signos generales. El signo 7 «es cual
quier tipo o ley general ... que requiere que cada una de sus ejemplifica-
ciones estén afectadas por su objeto de tal manera que provea informa
ción acerca de este objeto» (CP:2.260). Este acto incluye el signo 4, para
significar cierta información, y 6, por el operador h, para denotar el suje
to de esta información. Ejemplificaciones del signo 7 son típicas de las
formas automatizadas y arraigadas (de-generadas) de significación. Tal

93



Floyd Merrell

es el caso cuando, como se mencionó arriba, los signos desaparecen del
uso consciente, voluntario e intelectual, y entran en el uso inconsciente,
involuntario y tácito. Ésta es la transición de lo que llama Peirce la gene
ralidad a la vaguedad, o de lo que denomina Michael Polanyi (1958) la
gravitación de la conciencia enfocada en algo hacia una conciencia sub
sidiaria —o, por decirlo así, de la simbolicidad a la iconicidad.

Estos signos pueden presentarse en una forma de-generada del signo 9
(una proposición), como, por ejemplo, oraciones «holofrásticas»
(«¡Hola!», «¡Por Dios!», «¡Ay!»), o ciertos signos indiciales mas no lin
güísticos que exigen una respuesta dentro de un contexto particular sin
que haya un objeto específico de la proposición implícita (por ejemplo,
un toque en la puerta, el sonido del teléfono). Tal uso arraigado y auto
matizado, y su respectiva interpretación —el resultado de un grado rela
tivamente avanzado de lo que Peirce denomina hábito— se nota también
en las evocaciones dentro de los «juegos de lenguaje» («lenguage ga-
mes») de Wittgenstein (1953, 1958), el caso prototípico de los cuales es
«¡Tabla!» («Slab!»). En la forma completamente vestida como el signo
9, esta expresión sería el equivalente de «Tráigame una tabla», «Ponga la
tabla aquí», o algo por el estilo. Para que sean bien captadas, estas for
mas condensadas del uso de signos simbólicos deben ser acompañadas,
dentro de contextos propiamente comunicativos (pragmáticos), por seña
les convencionales y no lingüísticas (gestos, ademanes, y otras expresio
nes no verbales).

Mientras el signo 7 implica cuanto menos lo esencial del predicado
(icono) de una proposición, queda, sin embargo, como una forma medio
vacía en vista de que no se la ha dotado del quién, del qué, del dónde y
del cuándo del sujeto. L.S. Vygotsky (1962) cita ejemplos de esta clase
de signo de textos literarios, sobre todo de la obra de Tolstoy. Describe
cómo dos interlocutores, después de haberse conocido a fondo a través
de los años, reducen algunas de sus expresiones a una forma muy reduci
da («holofrástica»), el significado de la enunciación quedando como re
conocimiento tácito en la conciencia de los dialogantes. De esta manera
al signo 7 se le llena, por una vía implícita y por un proceso inferencial
mas no consciente, de sustancia significadora a través de los operadores /
(7 a 9), o 5 (7 a 8).

La operación i transforma el signo 6 {esto y no aquello) en un símbolo
remático, 8, que sirve de manera explícita para especificar el sujeto o tér
mino de una proposición. Este signo se liga «con su objeto por una aso
ciación de ideas generales de tal modo que su réplica evoca una imagen
en la mente que, debido a ciertos hábitos o disposiciones de esta mente,
tiende a producir un concepto general, y la réplica es interpretada como
un signo de un objeto, el referente del concepto» (CP:2.261). Este signo
es un símbolo de un tipo general, y por ende, un legisigno legítimo más
bien que un sinsigno (índice) o cualisigno (icono). Su ejemplificación

94



La SEMIOSIS; cascada de significación

particular como réplica lo califica como un sinsigno remático indicial
tanto como un legisigno remático indicial, ya que la imagen (icono) que
sugiere puede aparecer (indicialmente) en la mente, dando luz a un con
cepto general (símbolo).

Además del hecho de que el símbolo remático es un mero este-aquí-
ahora con respecto a la ejemplificación de un signo particular que se re
fiere a, por ejemplo, un camello (como un sinsigno remático indicial),
puede ser una idea general, «camello», que, en términos semiológicos
(saussureanos) relativamente limitados, es el significado («signifié»). Por
lo tanto, «camello», como la mayoría de los símbolos, puede ser en un
principio arbitrario, aunque a través del uso, y cargándose de hábito, lle
ga a ser convencional y necesario. Y este símbolo, con su lejanía abstrac
ta como generalidad de todos los camellos de carne y hueso del mundo
«real» habiendo sido establecida, ahora puede, con la habituación sucesi
va, alejarse cada vez más de las experiencias cotidianas. De la misma
manera, todos los vocablos de las lenguas naturales son legisignos, y se
relacionan directa o indirectamente con sus «objetos semióticos» respec
tivos. Además, entre las entidades léxicas de un lenguaje, cabe decir que
la indexicalidad se destaca más en palabras (los «sbifters» jakobsonia-
nos) como «este», «aquí», y «yo» y la iconicidad es hipertrofiada por el
uso de adjetivos como «radiante», «corto», «rápido» y «triste». El sim
bolismo, en cambio, se incorpora más adecuadamente en palabras-con
cepto y abstracciones que generalmente componen proposiciones y argu
mentos.

Para seguir adelante, la operación j lleva el legisigno dicente indicial a
un símbolo dicente, dicisigno, o proposición, que contiene un término o
un compuesto de términos generados por i, s, u o\ j, igual que k, liga un
nombre a su sustantivo o un sujeto a su predicado. LFn sencillo «¡Hola!»,
un toque en la puerta, o el sonido del teléfono (signos 7), igualmente
ofrecen una visión, aunque vaga, de sus respectivos objetos de la tercera
categoría, y así señalan el camino bacia su plenitud como signos auténti
cos —proposiciones. Una proposición entera es un signo compuesto que
consiste en un sujeto conectado a su «objeto semiótico» por su predicado
a través de una asociación de ideas generales. Funciona como si fuera un
término sencillo, salvo que su interpretante la significa según esté afecta
da por su «objeto semiótico». Esta significación requiere que una «cone
xión semiótica» exista entre la proposición y un suceso en lo «real se
miótico». Por lo tanto el interpretante tiende desde el principio a interac-
tuar con un término como si fuera un legisigno dicente indicial a través
del operador j, ya que la ejemplificación particular del signo más bien
que su uso general como término queda como enfoque inmediato del in
terpretante.

Pero el cuento aún no se ha acabado. Por su mera naturaleza, una pro
posición, funcionando como un término, es también un legisigno. Como

95



Floyd Merrell

el sinsigno dicente (que incluye un sinsigno remático indicial y el sinsig-
no icónico), es un signo compuesto a medida que envuelve un símbolo
remático. Por eso es para su interpretante en cierto sentido también un le-
gisigno icónico —la forma rudimentaria de un predicado— que transmi
te la información esencial, y un legisigno remático indicial —la base de
un sujeto— que indica el sujeto de la información.

Una proposición aislada, sin embargo, no puede gozar de un interpretan
te en el sentido auténtico. Un interpretante cabal en todo sentido es poten-
cialmente —una potencialidad que no puede actualizarse en su totalidad—
disponible por la generación de un argumento de un conjunto de proposi
ciones. Un argumento es el signo de ley. Lo que quiere decir Peirce por ley
es «el pasaje de todas las ... premisas a ... conclusiones [que] tienden hacia
la verdad. Su objeto, por lo tanto, debe manifestarse como generalidad; eso
es, el argumento debe ser un símbolo. Como símbolo debe, además, ser un
legisigno. Su réplica es un sinsigno dicente» (CP:2.263).

Por consiguiente el legisigno icónico, se carga de importancia axiomá
tica, debido a su plenitud inicial como la incorporación del tercer nivel
del representamen, mientras el objeto y el interpretante quedan en su ni
vel inicial, para tomar más vigor con la generación del argumento. Por
esta razón o, transformando el signo 5 en el signo 8, es el primer opera
dor capaz de transmutar un signo directamente a la columna simbólica en
la figura 1. Por eso una veleta como signo llega a ser el «objeto semióti-
co» de un término general, «veleta», potencialmente capaz de referirse a
toda clase de «veletas».

Es notorio que c, h, k, ly r magnifican el interpretante. Estos operado
res representan los pasos preliminares hacia el desarrollo de hábitos, y el
cambio —o la rotura de hábitos. El cambio de un hábito indica la «mo
dificación de la tendencia que tiene una persona hacia la acción, lo que
resulta de unas experiencias previas del empeño de su voluntad, o de sus
actos, o de un conjunto de los dos tipos de causa» (CP:5.476). Por ende,
tal como lo valorizado puede ser desvalorizado, tal como lo arraigado en
la mente puede ser desarraigado, así el hábito incesantemente sufre gra
dos sucesivos de modificación, sean voluntarios o no, y conscientemente
ejercitados o no, de parte del agente semiótico.

LA SIMBOLICIDAD; ¿EL ÁPICE DE LA SEMIOSIS? ... ¿O SU
TIRANO?

Surge la pregunta, entonces: ¿Cómo es que el I sea capaz de unir (me
diar entre) el /? y el 01 Peirce se apropió del término «interpretante» en

96



La semiosis: cascada de significación

1867 en su ensayo, «Sobre una nueva lista de categorías», y nunca
abandonó el concepto, aunque después amplió su significado sustancial-
mente. Según la definición de Peirce, el I es de por sí un «transforma
dor». Es como un intérprete dentro de un dominio vasto de signos, es
cribe Peirce, porque su función es análoga al acto de decir algo en una
lengua que es semejante, si no igual, a lo que se ha dicho en otra lengua.
Esta «inmanencia» del I es fundamental. La noción de un «intérprete»
generalmente ha implicado en la tradición occidental un sujeto «trascen
dente» dentro del dominio de los signos. En cambio, el «interpretante»
de Peirce pone énfasis en el hecho de que el «intérprete» es inseparable
de los signos que interpreta: es un signo más entre los signos —la enig
mática y notoria ecuación, «hombre ~ signo», de Peirce, que sólo hasta
nuestros días se empieza a captar (Burks 1980; Fairbanks 1976; también
Merrell 1991).

Dentro de un contexto propiamente lingüístico, David Savan (1987-
88:41) observa que «traductor» («translatant») quizá fuera más adecuado
que «interpretante», aunque éste sea más aplicable en general al universo
entero de signos. El interpretante «traduce» signos en otros signos a la
vez que traduce los signos en sus «objetos semióticos». Por ejemplo, si
Ud. desconoce la palabra inglesa «city» y la busca en un diccionario es-
pañol-inglés, encontrará «ciudad», una réplica del término general ciu
dad, a la derecha de «city». Ahora sabe que: (1) cualquier «objeto semió-
tico» denominado «ciudad» puede atribuirse de la misma forma a «city»,
(2) un conjunto de homo sapiens más un gran surtido de otros organis
mos domésticos y no domésticos, estructuras de diversos tipos, maquina
ria burocrática, coches, camiones, autobuses, etc., es una city, y (3) ciu
dad es un signo de mediación entre city y la clase de «objetos semióti
cos» que caben dentro del término general «ciudad».

Savan (1987-88:41-44) afirma que estos tres pasos son los de un silo
gismo en el sentido de «Barbara» que producen un argumento, el signo
10, lo que es de importancia axial. Aunque Peirce en las últimas etapas
de su pensamiento generalizó su definición del interpretante, en el fondo
el término en su sentido más básico siguió como la fuerza motivadora
que conduce a los signos hacia la plenitud de su significación. Es, por
eso, apropiado que los operadores c, h, k, l y r sean pasos claves en el
desarrollo del signo en el sentido de que abarcan «brincos», de niveles
«inferiores» del interpretante a niveles «superiores». Por ejemplo, la
imagen general (signo 2), que corresponde al término ciudad, se con
vierte en una idea general (signo 5) —aunque todavía vaga— que es la
base de un predicado. Luego, la especificación de esto más bien que
aquello (el signo 6), llega a ser un indicador (índice) más evolucionado
del «objeto semiótico» que corresponde a aquello, o city (signo 7). City,
a su vez, conduce al uso del término ciudad (signo 8), que, al unirse con
el predicado « es city» para componer una proposición (signo 9), rela-

97



Floyd Merrell

ciona virtualmente al conjunto ciudad-city con una clase general de
«objetos semióticos». Y subsecuentemente, un argumento (signo 10)
puede generarse.

Los signos 8, 9, y 10 dentro de la columna del simbolismo en la figura
1, revelan, en esta margen etérea de la semiosis, la centralidad del emi
sor/destinatario en diálogo tanto como del individuo en diálogo con su
otro yo, su otro. El simbolismo, cuando menos en parte arbitrario, permi
te una autonomía parcial del signo con respecto a su «objeto semiótico»
de modo que puede virar en direcciones tangenciales de los caminos con
vencionales y entrar en la comunicación autorreflexiva —la comunica
ción sobre el acto mismo de la comunicación. Entonces conduce al intér

prete hacia una conciencia y un conocimiento: (1) del porqué de los sig
nos, (2) de los procedimientos inferenciales y lógicos, y (3) de los
mismos procesos de comunicación. Además, presenta un red de posibili
dades de significación que es relativamente vasta, y hasta sin límites.
Esta característica del símbolo revela, en los puntos extremos de la se
miosis, un curso hacia las abstracciones sucesivas. Pero las abstracciones
no tienen necesariamente que volverse fetiches, como en general ha sido
el caso en el pensamiento moderno. Alfred North Whitehead (1925) nos
advierte, en armonía con la «razonabilidad concreta» («concrete reasona-
bleness») de Peirce, que el científico —y de hecho, todos nosotros— tie
ne forzosamente que entrar en el juego de abstracciones, pero siempre
debe mantener un ojo sospechoso hacia el producto de sus esfuerzos
mentales y experimentales.

La verdad persiste, sin embargo, de que las abstracciones sucesi
vas, para bien o para mal, marcan la historia de las sociedades occi
dentales en general. El dinero en billetes es más abstracto que el oro
y el oro más abstracto que el trueque de materias en un mercado libre.
Las computadoras son más abstractas que las máquinas de sumar, y
éstas más abstractas que el ábaco. Desde los pictogramas, a los jero
glíficos, a los criptogramas y a la escritura fonocéntrica, o desde los
palitos usados para computar, a la aritmética, al álgebra y a la teoría
de los conjuntos, la abstracción sigue en aumento. A medida que los
signos evolucionan, se les desprovee de su ropaje representativo. Se
tornan signos desnudos que, aunque válidos en cuanto a su generali
dad y su contenido cognoscitivo, quedan como signos de ausencia
más bien que de presencia, sin eslabón a nada (el estándar del oro, los
protocolos burocráticos, la manipulación formal de signos en la teoría
de los conjuntos, el fonema arbitrario, la lógica booleana usada en las
computadoras, los cuadros de Rothko, la narrativa autorreferencial de
Beckett, la prosa autónoma respecto al mundo sentimental de Robbe-
Grillet, el silencio de John Cage, la página en blanco de Mallarmé).
En otras palabras, un signo emerge con la capacidad de engendrar
otros signos, que a la vez engendran otros, y en su totalidad se en-

98



La semiosis: cascada de significación

cierran dentro del palacio semiósico construido por su propia esencia, es
decir, su ausencia, su nada. Se vuelven recursivamente autorreferen-
ciales, generando interpretantes de una naturaleza implícita. Pero es
la misma naturaleza la que les otorgó vida en su momento de nacer en
el mundo semiótico.

Por lo tanto, la conexión entre «objetos reales» anteriores y los sig
nos posteriores es ilusoria: el sueño antiguo —que sigue con vida en la
actualidad— del poder del signo para representar el «objeto real» tal
como es. Pero en realidad, los «objetos» conjurados para un destinata
rio no pueden ser más que partidarios de lo «real semiótico», porque
los signos del discurso simbólico no se refieren directamente ni a «co
sas» ni a su ausencia en el presente, sino a la ausencia de sus antepasa
dos, que en un pasado remoto se convirtieron en meros «rastros» («tra
ces»): retratos infieles, imágenes vagas, espejismos de ilusiones nostál
gicas. Sin embargo, los símbolos prometen una posibilidad
virtualmente sin límites de saber, de conocer —y, desafortunadamente,
de poder y control, las obsesiones de la modernidad. Y, por otro lado,
son capaces de mentir, de engañar y de traicionar, una vez que los hábi
tos (a través del arraigo, la automatización) muestran su otra cara, su
fuerza maligna.

El signo 7 representa la rotura principal abriendo la puerta a la susodi
cha semiosis autorreferencial, la comunicación sobre el acto comunicati
vo, y por lo tanto a un poder desaforado de la abstracción. Del otro lado
de la moneda, 6 y 7 pueden ser el producto de la de-generación de 8 y 9
respectivamente, en una transmutación de la simbolicidad a la indexicali-
dad. El arraigo que inevitablemente resulta-es comparable al concepto
de Spencer-Brown (1979:7) de diversos niveles sucesivos de espacios
después de haber sido marcados y distinguidos. Como las sucesivas ca
pas de una cebolla, pueden ser cruzados y re-cruzados para llegar, por
fin, a los niveles más profundos, que, por el hecho de haberse sumergido
cada vez más en la conciencia, se han integrado en la esfera del conoci
miento y las actividades tácitas {automatizados, habitualizados) del indi
viduo y de su comunidad.

Referente a la figura 1, si un signo tiene como destino el de quedar
en el mismo nivel, traza sucesivas re-iteraciones en lazos cerrados, autorre-
ferenciales y recursivos representados por las flechas circulares que se
re-entran en sí mismas. Exclusivamente dentro de una de estas esferas

cerradas, un signo, como si fuera un icono de sí mismo, indica no un
«objeto semiótico» sino su propio contenido. Es, por decirlo así, tanto su
propio interpretante como su propio interpretador. Pero, como ya se men
cionó, nunca hay identidad absoluta después de cada re-iteración. Los la
zos no pueden re-entrar en un estado igual al anterior. Al contrario, siem
pre hay una diferencia desde una re-entrada a otra, como un cristal ape-

99



Floyd Merrell

riódico, una molécula de DNA, o como la vida misma Sin embargo,
por hábito, el agente semiótico, el intérprete de los signos a su alrededor,
se empeña en imponer identidades a las diferencias. La identidad no que
da simplemente allá, abierta a la vista de uno. Existe solamente en el ojo
de su observador, como prisionero de/en sus caminos habituales.

Reaparece la pregunta, entonces: A pesar de mis advertencias con res
pecto al exceso de las formulaciones abstractas, ¿no es cierto que con los
esquemas en las figuras 1 y 2 cometo yo mismo el pecado de la abstrac
ción desaforada? A primera vista se puede suponer que así es. Demuestra
Peirce que, por virtud de su ars cominatoria, el decálogo de signos —cada
uno con su propia tricotomía— es capaz de engendrar una totalidad de 3'°
o 59.049 signos, que luego redujo a 66 tipos fundamentales (CP:8.343-47).

¡Eso sí parece una hazaña olímpica de la abstracción! Pero hay que te
ner en cuenta que para Peirce existe una continuidad entre azar o contin
gencia y ley, sentimiento y forma, cualidad y categoría, particularidades
y generalidades, «objetos semióticos» y lo «real semiótico», signos men
tales y signos del mundo material. Peirce nunca quiso divorciar la exis
tencia concreta de las abstracciones puras.

Hay que recordar también que, respecto a sus 59.049 signos, Peirce es
cribía sobre un proyecto para el futuro lejano titulado «La lógica, consi
derada como semiótica», que incluiría una inquisición sobre las tres
«modalidades de ser» (es decir, sobre la significación) 8. La primera mo
dalidad era la de lo posible, que es en todos sus puntos «incapaz de una
actualización perfecta por el hecho de que es esencialmente vaga, si no
por otra razón. Porque lo que no está sujeto al principio lógico de la con
tradicción es esencialmente vago» (Hardwick, 1977:81). La segunda es
la de los existentes, los «objetos» como producto de «acontecimientos»
en el mundo exterior. Y la tercera consiste de lo necesario, a través de

hábito, o algo expresable en una proposición general. Incluye «lo que po
damos saber por razones lógicamente válidas» (Hardwick, 1977:82). En
seguida Peirce denota estas modalidades tono, rasgo nominal («token»),
y tipo («type»), que corresponden a los cualisignos, sinsignos y legisig-
nos. La clave, con respecto a la primera modalidad, es la vaguedad, que
en conjunto con la generalidad, es responsable por la actualización
—aunque siempre imperfecta (incompleta)— de la red de signos para
una comunidad de agentes semióticos 9. Esta vaguedad, por vía de la su-

7 Véase a Schródinger (1967) quien postuló, varios años antes del descubrimiento de DNA,
que la vida comienza con el equivalente de un cristal aperiódico (también Hoffmeyer and
Emeche [1991], Lofgren [1978, 1981a, 1981b, 1984], y Pattee [1969, 1972, 1977, 1986]).

8 Peirce usaba las palabras "modos de ser" ("modes of being"), que reemplazaré por "modos
de significación" para evitar términos de la filosofía "esencialista" contemporánea.

9 Cabe decir que Rescher and Brandom (1979) demuestran cómo la generalidad y la vague
dad son equivalentes a los principios de lo incompleto ("incompleteness") y la inconsistencia
("inconsistency"), en la prueba de Kurt Godel de la limitación de todos los sistemas formales.

100



La semiosis: cascada de significación

cesiva diferenciación que se manifiesta con cada actualización de un sig
no, y por próxima que sea a la perfección o la idealización, revela la na
turaleza concreta de los signos dentro de sus contextos respectivos. Y,
por eso, la tarea de la interpretación de estos signos contextualizados
descansa en el intérprete, suspendido dentro de su propio contexto.

Una breve divagación, creo, es ahora necesaria para especificar el con
cepto de Peirce acerca de la interacción dialógica entre los emisores y
destinatarios de signos. Peirce escribe que un signo que queda indetermi
nado en algún sentido es vago a medida que «reserva la determinación
futura de su significación para algún otro signo concebible» (CP:5.447).
Por ejemplo, la enunciación coquetona, «Yo podría echarte unos piropos
bien simpáticos esta noche», sugiere, mas no especifica ni autoriza, una
interpretación particular. Alguna determinación futura de la frase como
signo compuesto depende de otros signos potencialmente generados en
otro momento, y en general según la discreción del emisor de la enuncia
ción inicial. En este sentido, cada enunciación, en grado menor o mayor,
«deja el derecho de su exposición sucesiva al enunciador; y por eso, a
medida que un signo es indeterminado, es vago, a menos que se carge
expresamente o por una convención social abiertamente reconocida de
una interpretación general» (CP;5.447).

Parece que el principio de la vaguedad de Peirce sigue una «lógica»
poco ortodoxa, por no decir completamente extraña. El significado de la
enunciación, tal como se presenta en el momento o según se interpreta
en algún momento en el porvenir por otros signos o por el emisor, puede
estar sujeto a cambios, casi sin límite, de puntos espacio-temporales a
otros —así como el mundo forzosamente gira, también sufren transmu
taciones todos los signos tanto como sus significados. De esta manera,
no se puede decir que la ley aristotélica de la no-contradicción tiene for
zosamente que estar en vigor. Sin embargo, es obvio que el principio de
la vaguedad marcha al compás del concepto general del signo según
Peirce. Cuando consideramos que un signo incluye «cada tipo de pensa
miento y no solamente los signos exteriores», tenemos que damos cuen
ta de que un signo no solamente debe ser indeterminado (vago) en el
sentido subjetivo, sino también indeterminado en el sentido objetivo (el
«objeto semiótico» no es directamente determinado por el signo mismo)
y por lo tanto es «objetivamente general» en tanto que «extiende al des
tinatario el privilegio de llevar a cabo su determinación futura»
(CP:5.447).

Entonces hay un principio de generalidad que complementa el prin
cipio de vaguedad. Por ejemplo, la proposición general, «El hombre
es mortal», un dicisigno, es del orden de una categoría tercera genui-
na, en contraste con la posibilidad presentada por la enunciación co
quetona mencionada arriba, que pertenece a la categoría primera. En
contraste con el signo vago, una respuesta al signo general, «El hom-

101



Floyd Merrell

bre es mortal», que evoca la pregunta «¿Cuál hombre?», depende so
bre todo del destinatario o intérprete. El puede decidir por sí mismo
cuál hombre, cuántos hombres, o si se trata de hombres y mujeres o de
toda la humanidad, tal como quiera. Pero, si desea verificar la proposi
ción en sentido absoluto, no puede hacerlo hasta que haya sido testigo
efectivo de la vida y muerte de cada ser humano, pasado, presente y
futuro. Entonces el principio del medio excluido de la lógica clásica
no se aplica necesariamente al principio peirceano de la generalidad.
Con razón Peirce define el «interpretante final» o «último» como el
efecto pleno de un signo sólo si su propósito o intención ha sido logra
do totalmente. Este «ha sido» quedará en el futuro indefinido, al final
alcanzable, en un sentido teórico-abstracto, pero no en el sentido prác
tico y concreto. En este espíritu, Peirce escribe más adelante que «qui
zás un par de definiciones más científicas serían las siguientes: cual
quier signo es general en tanto que el principio del medio excluido no
se aplica, y es vago en tanto que el principio de contradicción no se
aplica» (CP:5.448).

En la medida en que una declaración quede indeterminada, que es el
caso de todas las declaraciones generadas en una comunidad de parlan
tes, no hay ninguna garantía absoluta que sea idéntica a sí misma.
Entonces no es necesariamente el caso que sea en un momento dado ni
verdadera ni falsa, y existe la posibilidad que pueda ser verdadera y fal
sa. En un extremo tenemos la vaguedad y la indeterminación de la cate
goría primera y en el otro extremo la generalidad y la indeterminación
de la tercera. Entre las dos está el mundo de los acontecimientos semióti-

co» actualizados (la categoría segunda de los signos), y cualquiera de
ellos puede, en un momento dado, estar sometido a una interpretación
por algún sujeto semiótico. Se le puede atribuir, de esta manera, una in
terpretación relativamente definida, pero en el próximo momento puede
ser arrebatado por el diluvio semiósico para cargarse de otros significa
dos completamente distintos (CF:5.449).

De esta manera, en cada momento de nuestra vida como agentes se-
mióticos existe, para nosotros, una serie virtual —y sin fin— de posibili
dades (de categoría primera), una porción infinitesimal de las cuales pue
de actualizarse (según la categoría segunda), sean signo-acontecimientos
en el mundo exterior, o signo-ideas en la mente. De otro lado, lo ideal o
general (de la categoría tercera) es de tal naturaleza que, con suficiente
tiempo, y dada una comunidad humana sin límites, cada una de las posi
bilidades puede ser actualizada y juzgada como verdadera o falsa. Pero
este signo cabal (general) está destinado a quedar incompleto en nuestro
mundo de individuos y de comunidades finitos y falibles; por ende la
verdad o la falsedad en sentido absoluto no se alcanzará. Y el signo posi
ble (vago) es tal como si no existiera la certidumbre absoluta de que sí es
verdadero o falso, porque «dos proposiciones contradictorias pueden ser

102



La SEMIOSIS: cascada de SIGNinCACIÓN

igualmente verdaderas, aunque su combinación en un conjunto no sea
posible» (CP:3.527). Es decir, cada una de las posibilidades de por sí es
vaga, no distinta.

Este concepto peirceano, en su forma esquemática, constituye la esen
cia de lo que el lógico-semiótico norteamericano previo para su «lógica
en el sentido más amplio posible». Según las premisas de la lógica clási
ca, cada propiedad, una vez que su identidad está discernida, es o verda
dera o falsa. Pero para la lógica más general de Peirce, mientras esta pro
piedad permanezca indeterminada —lo que será inevitablemente el caso,
organismos limitados que somos— no es necesariamente la verdad que
es o verdadera o falsa, y no es necesariamente falso que no sea verdadera
y falsa.

Dada esta incertidumbre en el corazón de la semiótica, la modalidad
de significación depende del ángulo desde el cual nosotros percibimos el
signo y el «objeto semiótico». Y como intérpretes, la responsabilidad de
completar la determinación del significado del signo hasta donde sea po
sible nos cae a nosotros. De modo que la semiótica no puede ser una pa
nacea técnica, metodológica, o teórica capaz de convertir fenómenos en
formas y acontecimientos en fórmulas. En vez de las dicotomías tradicio
nales de instinto/razón, sentimiento/lógica, pasión/objetividad e imagina
ción/percepción empírica, Peirce concibió al mundo como una fusión
de naturaleza y cultura, y de lo que es propiamente mental y lo que es
«real». Todo consiste en signos. Y la esfera de la semiosis es de fluidez
en vez de una serie de instantes sincrónicos en el sentido de Saussure. Es

como un video en perpetuo movimiento en vez de una serie de retratos
estáticos.

Referencias bibliográficas

Baer, E. (1988): Medical Semiotics. Lanham: University Press of América.
Buczunska-Garewicz, H. (1979): «The Degenerate Sign.» Semiosis 13, 4-16.
— (1983): «The Degenerate Sign». En Semiotic Unfolding (Proceedings of the Second

Congress of the Intemational Association for Semiotic Studies, Vienna, July 1979),
Tasso Borbé (ed.) (= Approaches to Semiotic 68), vol., 43-50. Berlín : Mouton de
Gruyter.

Burks, a. W. (1980): «Man: Sign or Algorithm? A Rhetorical Analysis of Peirce's
Semiotics.» Transactions ofthe Charles S. Peirce Society 16 (4), 279-92.

Fairbanks, M. J. (1976): «Peirce on Man as a Language: A Textual Interpretation».
Transactions ofthe Charles S. Peirce Society 32, 75-104.

103



Floyd Merrell

Gorlée, D. (1980); «Degeneracy: A Reading of Peirce's Writíng». Semiótica 81 (1/2),
71-92.

Hardwick, Ch. S. (ed* (1977): Semiotics and Significs: The Correspondence between
Charles S. Peirce and Victoria Lady Welby. Bloomington: Indiana University
Press.

Hoffmeyer J., and Emmeche, C. (1991): «Code Duality and the Semiotics of Nature»,
117-65. En On Semiotic Modeling, M. Anderson and F. Merrel (eds.). Berlin: Mouton
de Gruyter.

Lofgren, L. (1978). «Some Foundational Views on General Systems and the Hempel
Paradox». Intemational Joumal of General Systems 4, 243-53.

— (1981a): «Knowledge of Evolution and Evolution of Knowledge». En The
Evolutionary Visión, E. Jantsch (ed.), 129-51. Boulder, Co: Westview.

— (1981b): «Life as Autolinguistic Phenomenon». En Autopoiesis: A Theory of Living
Organization, M. Zeleny (ed.), 236-49. New York: North-Holland.

— (1984): «Autology of Time». Intemational Joumal of General Systems n.° 10, 5-14.
Marty, R. (1982): «C.S. Peirce's Phaneroscopy and Semiotics». Semiótica 41 (1/4),

169-81.

Merrell, F. (1985): Deconstruction Reframed. West Lafayette, IN: Purdue University
Press.

— (1991): Signs Becoming Signs: Our Perfusive, Pervasive Universe. Bloomington:
Indiana University Press.

Pattee, H. H. (1969): «How Does a Molecule Become a Message?». Developmental
Biology, Supplement 3, 227-33.

— (1972): «Laws and Constraints, Symbols and Languages». En Towards a Theoretical
Biology, 4, C. H. Waddington (ed.), 248-58. Edinburgh: University of Edinburgh
Press.

— (1977): «Dynamic and Linguistic Modes of Complex systems». Intemational Joumal
of General Systems 3, 259-66.

— (1986): «Universal Principies of Measurement and Language Functions in Evolving
Systems». En Complexity, Language and Life: Mathematical Approaches, J. L. Casti
and A. Karlqvist (eds). 268-81. New York: Springer-Verlag.

Peirce, Ch. S. (1931-35): Collected Papers of Charles Sanders Peirce, vols. 1-6, C.
Hartshome and P. Weiss (eds.). Cambridge: Harvard University Press (referencias a
Peirce serán designadas CP)

— (1958): Collected Papers of Charles Sanders Peirce, A. W. Burks (ed.), vols. 7-8.
Cambridge: Harvard University Press (referencias a Peirce serán designadas CP).

POLANYi, M. (1958): Personal Knowledge. Chicago: The University of Chicago
Press.

Rescher, N. and Brandom, R. (1979): The Logic of Inconsistency: A Study of Non-
Standard Possible World Semantics and Ontology. Oxford: Blackwell.

Rotman, B. (1987): Signifying Nothing: The Semiotics of Zero. New York: St.
Martin's.

Savan, D. (1987-88): An Introduction to C. S. Peirce's Full Systems of Semeiotic.
Toronto: Monograph Series of the Toronto Semiotic Circle, 1.

ScHRóDiNGER, I. (1967): What is Life? and Matter and Mind. Cambridge: Cambridge
University Press.

Spencer-Brown, G. (1979): Laws ofform. New York: E. P. Dutton.
Tursman, R. (1987): Peirce's Theory of Scientific Discovery: A System of Logic

Conceived as Semiotic. Bloomington: Indiana University Press.

104



La SEMIOSIS: cascada de SIGNinCACIÓN

Vygotsky, L. S. (1962): Thought and Language, trans. E. Hanfmann and G. Vakar.
Cambridge: MIT Press.

Whitehead, a. N. (1925): Science and the Modem World. New York: MacMillan.
WiTTGENSTEiN, L. (1953): Philosophical Investigations, trans. G. E. M. Anscombe. New

York: MacMillan.

— (1958): The Blue and the Brown Books. New York: Harper and Row.

105



SEMIÓTICA DEL TEXTO: NIVELES Y PASARELAS

Robert Marty

(Universidad de Perpignan)

INTRODUCCIÓN

La semiótica de Peirce de la cual se tratará aquí no se elaboró con el
fin específico de analizar los textos bajo los aspectos de la llamada lin
güística textual, al contrario de la narratología de A. J. Greimas y de la
Escuela de París. Se encuentran en Peirce muchos ejemplos tomados de
las lenguas, pero la mayor parte, por no decir todos, son relativos al fun
cionamiento de las palabras en cuanto a los objetos que representan o de
signan, o al papel lógico que desempeñan las proposiciones y los argu
mentos fuera de cualquier contexto. Pero eso no significa que una teoría
de la narración o más generalmente del texto basada en la semiótica de
Peirce no sea posible. Simplemente hay que constatar que, utilizando es
ta semiótica en el estado de desarrollo en el cual se encuentra en los ma
nuscritos de Peirce, no se puede aún elaborar algo que merezca el título
de «análisis textual». Sin embargo, en los mismos manuscritos, encontra
mos algunas indicaciones y una lógica interna de desarrollo, que mues
tran cuál es el buen camino. Cuando Peirce escribe por un lado que «to-

SIGNA 1 (1992): págs. 107-131 107



Robert Marty

das las palabras, frases, libros y otros signos convencionales son símbo
los» (2-292) y por otro lado que, considerando que la frase «Caín mató a
Abel» tiene tres objetos (Abel, Caín y el asesinato), escribe «Pero el con
junto de los objetos puede ser considerado como formando un objeto
complejo. En lo que sigue y a menudo en otras partes, haremos como si
los signos tuvieran cada uno un objeto único a fin de ordenar por series
las dificultades» (Peirce 2-230), vemos que contamos con toda la combi
natoria que con signos sencillos, elementales produce signos tan comple
jos como un libro entero. Es el clásico y actual problema de la compleji
dad. Para resolverlo tendremos que traspasar las tradicionales taxinomías
de los signos para introducir en la teoría de un sistema de relaciones de
acuerdo con los principios fundadores y que permiten la descripción de
esta complejidad. Esto no será difícil dado el carácter ante todo relacio-
nal de la fenomenología y finalmente de la filosofía entera de Peirce,
quien escribe en el manuscrito 908 que «en toda clase de investigaciones,
las divisiones más importantes son divisiones según la forma y no según
las cualidades de la materia». Hablar de forma —y solamente de for
ma— es hablar de relaciones, exclusivamente. Por eso la teona semiótica
de Peirce no puede desarrollarse y profundizarse sin hundirla aún más en
el álgebra de las relaciones. Por estos motivos haremos una breve presen
tación, adecuada a este propósito, de la semiótica de Peirce y de los pro
longamientos que autoriza su formalización algebraica antes de aplicarla
al análisis textual. Somos conscientes de que, en este estado primitivo de
desarrollo, los resultados no pueden ser sumamente convincentes. Sin
embargo, el éxito de la división de los signos en icono, índice y símbolo
en los estudios literarios permite confiar en la capacidad de esta semióti
ca para incrementar el saber de estos estudios.

MAS ALLA DE LAS TAXINOMÍAS

1. La semiótica de Peirce es una semiótica general

Para algunos, entre los cuales encontramos a Umberto Eco, una semió
tica general puede ser solamente comparativa en su enfoque, es decir que
tiene que contestar a la pregunta siguiente: ¿Revela la comparación de
los sistemas diferentes de signos leyes comunes y sistemáticas permitien
do explicar de manera unificada su modo de funcionamiento? Para
Peirce, «la semiótica es una ciencia de observación como cualquier cien
cia positiva» y, por consiguiente, no se puede coneebir que una semiótica
sea otra cosa que una semiótica general porque será la ciencia de todos
estos observables que son los fenómenos semióticos.

108



Semiótica del texto; niveles y pasarelas

Recordemos que el propio F. de Saussure decía en su Curso que la lin
güística sólo es parte de esta ciencia general (la semiología) y que las le
yes que averiguará serán aplicables a la lingüística. Así vemos que, se
gún los primeros son las semióticas específicas las que deben constituir
una semiótica general, mientras que los peirceanos piensan rigurosamen
te lo contrario. Otro enfoque epistemológico es el de la Escuela de París
para la cual el signo es un objeto construido; pero como el modelo de
esta construcción se toma en el lenguaje considerado como un universo
cerrado, eso es equivalente a instituir una semiótica específica —por
cierto muy importante— en semiótica general, matriz «a priori» de todos
los fenómenos de significación.

2. La semiótica de Peirce es una semiótica triádica

2.1. Recordemos que una tríada es la unión de tres cosas en una, no en
una cuarta, sino que es la unión de dos cosas en una tercera distinta de
cada una de ellas. En una tríada hay tres elementos distintos pero cada
uno de ellos actúa como elemento y también como relación entre los dos
otros. En tomo a esta concepción se anudan todas las dificultades y todo
el interés de esta semiótica.

2.2. Peirce dio numerosas definiciones del signo; hemos recogido
(Marty 1990: 367-384) 76 textos definiendo más o menos el signo.
Todas son triádicas. Se pueden distinguir las definiciones «triádicas glo
bales» (antes de 1905) en las cuales se trata de una relación triádica es
tablecida globalmente entre signo, objeto e interpretante y las definicio
nes «triádicas analíticas» (después de 1905) en las cuales el estableci
miento de la relación triádica se analiza en términos de determinaciones
internas, a saber determinación del signo por el objeto seguida de la de
terminación del interpretante por el signo. Un ejemplo típico de la pri
mera clase de definiciones es la siguiente de 1903: «Un representamen
(o signo) es el sujeto de una relación triádica con un segundo llamado su
objeto, para un tercero, llamado su interpretante» (Peirce 1-541). Un
ejemplo típico de la segunda clase de definiciones es la siguiente de
1908: «Un signo es, por un lado, en cierto modo determinado por un ob
jeto, y, por otro lado, determina cierto estado de conciencia (awareness),
y eso de tal manera que este estado de conciencia es así determinado por
este objeto» (Peirce MS 612).

2.3. Hay que señalar aquí un error desgraciadamente a menudo come
tido en la representación de la tríada por un diagrama. En efecto muchos
autores representan la tríada por un triángulo; nunca Peirce lo hizo por
que esta representación corresponde a una tríada degenerada en una

109



Robert Marty

agrapación de diadas, lo que no puede de ningún modo dar cuenta del
funcionamiento auténticamente triádico de un fenómeno semiótico que
sólo puede representarse con una «Y» (ver figura 1).

Tríada auténtica Tríada diádicamente Tríada monádicamente
degenerada degenerada

Figura 1

Como, siguiendo a Peirce, una idea no puede comunicarse sin un ico
no, es preciso utilizar un diagrama correcto para comunicar la tríada que
está en el centro de su pensamiento.

3.. La semiótica de Peirce es una semiótica pragmática

La definición del signo incorporando el interpretante garantiza que la
teoría toma a su cargo el efecto del signo sobre una persona, pero no el
efecto psicológico sino el efecto sobre esta persona considerada como un
ser social, es decir un ser determinado por sus experiencias en un mundo
históricamente fechado. Todos los elementos destacados en la definición
están «en contexto»:

Un signo funciona como signo en determinadas circunstancias (co
mo decía S. Freud, presentándose a sus oyentes con un cigarro en
la boca: «¡hay circunstancias en las cuales un cigarro es solamente
un cigarro!»).

Su objeto puede analizarse de tal manera que dé cuenta de su exis
tencia anterior que determinó la institución de su relación aquí y
ahora con el signo: se distingue el objeto inmediato, que es el obje
to tal como el signo lo representa, y el objeto dinámico, que es la
realidad que, de una manera u otra, determinó el signo a su repre
sentación.

110



Semiótica del texto: niveles y pasarelas

— El interpretante que puede analizarse desde tres puntos de vista en
interpretante inmediato, que es el sentimiento que el signo produ
ce, interpretante dinámico, que son los actos, en el mundo exterior
o en el mundo interior del sujeto, producidos en reacción a la per
cepción del signo, y el interpretante final, que es el «habitus» al
cual estos actos pueden referirse de manera que son considerados
como instancias de dichos «habitus» (o leyes).

Así se puede definir un signo con seis elementos formales y deterrm-
naciones internas según las cuales el objeto dinámico determina el objeto
inmediato, el cual determina el signo, el cual determina el interpretante
inmediato, el cual determina el interpretante dinámico, el cual determina
el interpretante final. Llamamos «hexádico» este signo considerando
que, «olvidando» a los intermediarios encontramos de nuevo el signo
triádico, tal como lo hemos definido, tomando como objeto el dinámico
y como interpretante el final. Los esquemas de las determinaciones inter
nas en estos casos dos niveles de análisis del fenómeno semiótico son los
de la figura 2.

Od--»- Oi--*^S—-»-Ii --•►Id---»-If

Od S

Figura 2

4. La semíosis

Ahora podemos incluir en el conjunto de las características esenciales
de un signo, de una manera que se puede calificar de «natural», esta observación según la cual el interpretante del signo triádico, determinado
por dos relaciones orientadas sucesivas (primeramente la relación del ob
jeto hacia el signo, segundo la relación del signo con el interpretante)puede, a su vez, ser considerado como otro signo del mismo objeto sien
do inmediatamente determinado por él. Entonces este signo puede deter
minar en la misma mente un nuevo interpretante que, a su vez, se con
vierte en signo y así sucesivamente, «ad infinitum». Vemos entonces que
las características ya seleccionadas conducen a tomar en cuenta un pro
ceso formal necesariamente vinculado al fenómeno de interpretación de
un signo. Este proceso lo llamamos «semiosis»; aunque sea formalmente
infinito, es un proceso que es pragmáticamente interrumpido.

111



Robert Marty

El esquema del signo triádico de la figura 3 da cuenta de todas las ca-
ractensticas y consideraciones subsecuentes que hemos hecho hasta aquí.

Figura 3

5. El viaje de la forma

Sin embargo nos quedamos con una pregunta a la cual tenemos que
dar respuesta: ¿en qué consisten estas determinaciones internas? Un tex

to de Peirce de 1906 nos ayudará y nos permitirá establecer una defini
ción sintética que nos parece la más adecuada que se puede elaborar.
Este texto, sacado de una carta de Lady Welby del 9 de marzo de 1906 es
el siguiente:

Utilizo la palabra «signo» en el más amplio sentido de medio para la comunica
ción de una forma (o figura); siendo medio, es determinado por alguna cosa, lla
mada su objeto, y determina alguna cosa, llamada su interpretante.

Ya vemos que podremos describir dichas determinaciones y relaciones
en términos de cierta forma que se encontrará al principio en el objeto y
al final en la mente que interpreta el signo. El proceso de la semiosis po
dremos entonces describirlo como el «viaje» o los «avatares» de una for
ma depositada en el objeto por la cultura, que sería transferida a la mente
por medio del signo. Está claro que no hay transferencia física, lo que
significa que la forma de la cual se trata se encuentra potencialmente tan
to en el objeto como en el signo y en la mente del intérprete.

6. ¿Cuál es esta forma?

Es una pura forma de relaciones, de la cual la fenomenología peir-
ceana nos permite dar una descripción suficientemente precisa por

112



Semiótica del texto: niveles y pasarelas

las necesidades del análisis: la conciencia de cualquier objeto es un
«montón» de «cualidades del sentimiento» {qualities offeeling) or
ganizadas en configuraciones específicas por una familia de rela
ciones n-ádicas (cada una de estas relaciones une exactamente n de
esas cualidades). Se puede identificar una relación n-ádica con un
predicado formal, es decir un n-tuple de n sitios que pue
den ser ocupados por n cualidades que son fundidas en una nueva
cualidad. Estos predicados son combinados por medio de las cuali
dades comunes, cuando el caso ocurre (Marty 1990).

— Admitiendo este carácter exclusivamente relacional de la concien
cia de los objetos del mundo, es evidente que el modo de ser de un
objeto consiste en su capacidad de relacionar en la consciencia de
cualquier sujeto su propia forma con las formas de los demás obje
tos.

Entonces, representar un objeto es utilizar otro objeto cuya forma es
conveniente (es decir que su propia forma puede relacionarse con la for
ma de dicho objeto) y que está conectado con él de tal manera que la per
cepción del segundo produce la presencia en la mente del primero. Esta
conexión tiene que ser válida para todos los miembros de una comuni
dad, porque dentro de una comunidad es patente que comunican los indi
viduos usando signos. Entonces será un «habitus» colectivo, que resulta
de un aprendizaje social (en el más amplio sentido de este concepto), es
decir una institución social como se concibe en la teoría sociológica del
análisis institucional.

7. El fundamento del signo triádico

Recapitulando las características seleccionadas junto a la noción de
forma transmitida, llegamos a la modelización siguiente en cuanto a los
fenómenos semióticos:

— Cada objeto del mundo tiene su propia forma de relaciones que ad
quiere mediante percepción y «habitus» colectivo por los miem
bros de una comunidad.

— Representar un objeto es relacionar las formas de cada uno; enton
ces el representante (el signo) tiene que tener capacidad formal pa
ra representar al representado y la relación tiene que ser «ya aquí»
para los protagonistas de la comunicación.

113



Robert Marty

En consecuencia, hay en la forma del signo una sub-forma F que
también está en el objeto y que también está en la mente interpre
tante por medio de la percepción del signo.

En la mente esta forma es extendida por medio de inferencias su
cesivas hechas en el contexto hasta una forma final (cuando esta
forma final es precisamente la forma del objeto, se dice que ha sa
lido bien la comunicación). Esta fase dinámica es la llamada se-
miosis.

De esta manera se establece entre objeto, signo e interpretante
una relación triádica cuyo fundamento (que identificamos al
ground de Peirce) es la dicha forma F. Esto está representado en
la figura 4.

Figura 4

8. Fenomenología

Hemos implícitamente admitido hasta aquí que la presencia de un ob
jeto en la mente es correlativa a la formación en esta mente de cierta for
ma de relaciones específicas de este objeto (ya sea porque el objeto es
percibido en el acto o porque ha sido llamado en la mente por haber sido
memorizado después de experiencias anteriores).

Entonces, sabiendo que el fanerón (o fenómeno) peirceano es «la tota
lidad colectiva de todo lo que está presente en la mente» podemos identi
ficarlo con una configuración de formas de relaciones de objetos relacio
nadas de tal modo que forman una estructura conexa (una totalidad co
lectiva formal).

En su estado actual, las neurociencias permiten pensar que las formas
de las cuales se trata serían realizadas en el cerebro por medio de la acti
vación de ciertas «asambleas de neuronas» (Changeux) caractensticas de
cada objeto y formadas en el transcurso de la experiencia de estos obje
tos.

114



Semiótica del texto: niveles y pasarelas

En consecuencia, describir la fenomenología de los objetos, y más allá
de totalidades colectivas de objetos, es describir todas las formas posi
bles de relaciones entre las configuraciones de las cualidades básicas del
sentimiento.

Ahora bien, para afrontar esta extraordinaria complejidad tenemos
afortunadamente un teorema (dicho de «reducción triádica») según el
cual cada relación n-ádica puede construirse combinando de un modo es
pecial, semejante a las combinaciones químicas (productos relativos), re
laciones monádicas, diádicas y triádicas, exclusiveunente.

Concluimos sobre la fenomenología diciendo que estos tres tipos de
formas de relaciones (llamados elementales) constituyen el fundamento
formal de las categorías de los elementos de los fenómenos.

9. Las categorías cenopitagoreanas o faneroscópicas de Peirce

Recordemos las definiciones que da Peirce de sus categorías (CP, 8-
328):

— la primeridad es el modo de ser de lo que es tal como es, positiva
mente y sin referencia a cualquier otra cosa.

— la segundidad es el modo de ser de lo que es tal como es, relativa
mente a un segundo, pero sin consideración de un tercero, cual
quiera que sea.

— la terceridad es el modo de ser de lo que es tal como es, poniendo
en relación recíproca un segundo y un tercero.

Entonces consideramos en nuestro modelo formalizado que:

— La primeridad es la parte monádica de la forma de los objetos pre
sentes en la mente, es decir la forma de las cualidades del senti
miento.

— La segundidad es la parte diádica de la forma de los objetos pre
sentes en la mente en forma de parejas de cualidades del senti
miento, es decir la forma de los hechos y de los existentes (un
existente puede ser considerado como un hecho definiendo la exis
tencia como oposición de un objeto a todos los demás).

115



Robert Marty

La terceridad es la parte triádica de la forma de los objetos presen
tes en la mente en forma de triples de cualidades del sentimiento,
es decir la forma de los conceptos, de las leyes y de los hábitos.

10. Taxinomías de la representación de un objeto por otro objeto

La figura 5 muestra todas las posibilidades formales de representar un
objeto elemental (es decir para nosotros una forma de relaciones elemen
tal) por un otro objeto. El modo de ser correspondiente, que es el modo
de ser del objeto del signo relativamente al dicho signo es indicado en la
tercera columna y sirve de definición por las formas degeneradas de las
categorías, lo que corresponde rigurosamente a las concepciones de
Peirce.

Forma del objeto
(representado)

Forma del signo
(representante) Modo de ser

Terceridad

Auténtica

Terceridad

degenerada
al 1 .er grado

Terceridad

degenerada
al 2° grado

Segundidad
Auténtica

Segundidad
degenerada

Primeridad

Figura 5

116



Semiótica del texto: niveles y pasarelas

11, Estructura de orden sobre las categorías faneroscópicas

La definición de las categorías faneroscópicas en los términos del ál
gebra relacional tiene consecuencias formales que interpretamos en el
marco de la fenomenología. En efecto una tríada presupone tres diadas y
tres mónadas porque lo que une a tres cosas une «a fortiori» dos y lo que
une a dos une a una.

Entonces, mirando las líneas del cuadro de la figura 5 podemos ver
que se puede pasar de ciertas líneas a otras mediante correspondencias
adecuadas del mismo tipo que la que está diagramatizada en la figura
6 entre la terceridad degenerada al primer grado y la segundidad au
téntica.

Terceridad

degenerada
al l.er grado

Segundidad
auténtica

Figura 6

Este formalismo es una manera de hacerse cargo de que, por ejemplo,
un concepto es una clase de existentes o una clase de hechos y que una
relación del concepto con cualquier otra cosa (otros conceptos, otros
existentes o hechos, otras cualidades) se repercute en relaciones entre los
existentes o los hechos que están «bajo el concepto», según la expresión
de Frege, y esta cosa. Al fin y al cabo de esta investigación obtenemos
una estructura algebraica de reticulado (lattice en inglés, treillis en fran
cés) representada en la figura 7.

12. Las clases de signos

La figura 5 nos presenta cómo dos elementos primitivos de los fanero-
nes pueden conectarse. Ahora podemos conectar a continuación el signo

117



Robert Marty

Terceridad

auténtica

I
Terceridad

degenerada
al 1 gr grado

Segundidad
auténtica

Segundidad
degenerada

I
Primeridad

Terceridad

degenerada
al 2.° grado

Figura 7

con la mente interpretante con la cual está relacionado de modo que de
pende de su propia forma. En otras palabras, tenemos que ver las posibi
lidades de poner una detrás de otra las líneas de la figura 5, manera de
describir todos los «viajes» posibles de las formas elementales desde el
objeto hasta la mente. Constatamos exactamente diez posibilidades que
corresponden cada una a las diez clases de signos anunciadas y descritas
por Peirce y formalizan sus definiciones de estas clases (ver 2-254 hasta
2-263). En la figura 8 hemos indicado en cada línea las transformaciones
sucesivas de las formas elementales y en la última columna el nombre
atribuido por Peirce a cada una de estas clases.

13. El reticulado de las clases de signos

El mismo trabajo que hemos hecho sobre las líneas del cuadro de la fi
gura 5 puede hacerse sobre las líneas del cuadro de la figura 8.
Obtenemos entonces un nuevo reticulado, llamado reticulado de las cla
ses que muestra las relaciones necesarias de presuposición que existen
entre las diez clases de signos. Por ejemplo, entre el símbolo dicente y el
legisigno indicial dicente tenemos la relación compleja representada por
las líneas punteadas verticales de la figura 9.

118



Semiótica del texto: niveles y pasarelas

Objeto Signo Interpretante Nombre

Argumento

Símbolo

dicente

Símbolo

remático

Legisigno
indicial

dicente

Legisigno
indicial

remático

Legisigno
icónico

Sinsigno
dicente

Sinsigno
indicial

remático

Sinsigno
icónico

Cualisigno

Figura i

119



Robert Marty

Símbolo

dicente

Legisigno
indicia!

dicente

Figura 9

En el reticulado de la figura 10 obtenido al final hemos representado
este complejo de relaciones mediante una flecha única.

Legisigno
indicia!

dicente

Sinsigno
indicia!

dicente

Argumento

Símbolo

dicente

Símbolo

remático

Sinsigno
indicia!

remático

Legisigno
indicia!

remático

Legisigno
icónico

Sinsigno
iconico

Cuahsigno

Figura 10

120



Semiótica del texto: niveles y pasarelas

Este resultado es absolutamente conforme a la intuición de Peirce ex
presada en 2-264 en términos de afinidades de clases de signos. Sus des
cripciones de estas clases de 2-254 hasta 2-263 y su dibujo reproducido
en la figura 11 ilustran perfectamente las presuposiciones representadas
por las flechas del reticulado.

ELEMENTS OF LOGIC

264. The affmities of the ten classes are exhibited by arranging their desig-
nations in the triangular table here shown, which has heavy boundaries bet-
ween adjacent squares that are appropriated to classes alike in only one res-
pect. All other adjacent squares pertain to classes alike in two respects.Squares not adjacent pertain to classes alike in one respect only, except that
each of the three squares of the vértices of the triangle pertains to a class dif-fering in all three respects from the classes to which the squares along the op-posite side of the triangle are appropriated. The lightly printed designations
are superfluous.

(D* (V) (VIII) (X)

Rhematic Rhematic Rhematic Argument
Iconic Iconic Symbol Symbolic

Qualisign Legisign Legisign Legisign

(VI) (IX)(11)

Rhematic

Iconic

Sinsign

Rhematic

Indexical

Legisign

Dicent

Symbol
Legisign

(III) (VII)

Rhematic Dicent

Indexical Indexical

Sinsign Legisign

(IV)

Dicent

Indexical

Sinsign

Figura 11

121



Robert Marty

El mismo tratamiento formal puede ser aplicado a los signos hexádi-
cos; en este caso obtenemos un reticulado de 28 clases de signos (Marty

1990:224).

Ya vemos que estas estructuras inmanentes a las clases de signos nos
permitirán salir de las taxinomías tradicionales de los elementos separa
dos de los textos sin posibilidad de alcanzar el nivel propiamente textual.
En verdad podemos ahora pensar en la edificación de una verdadera me

todología del análisis de los textos.

LA SEMIÓTICA DEL TEXTO

Avanzaremos en este dominio con dos preocupaciones esenciales:

— En primer lugar, sacar provecho de los resultados muy generales
expuestos arriba, considerando un texto como un conjunto organi
zado de signos como cualquier otro. En otras palabras, empezare
mos a elaborar una semiótica específica, sin preocupamos de las
teorías existentes del texto, aplicando la semiótica general peircea-
na al campo limitado de lo textual. Esto es, evidentemente, un en
sayo.

— En segundo lugar, trataremos de ver cómo las nociones clásicas de

la lingüística (palabras en general, categorías gramaticales, etc.) y
las nociones indiscutibles de la semiótica textual (narrador, actan-
te, personaje, etc.) aparecen cuando las miramos desde nuestro

punto de vista fenomenológico y semiótico.

1. Texto y significación

Una primera consecuencia de la conceptualización triádica de los fe
nómenos de significación, dado que incorpora al interpretante, es que el
sentido no puede ser inmanente al texto. Sólo puede ser elaborado duran
te el proceso de la lectura mediante los interpretantes del lector. Para la

semiótica peirceana un texto es un eonjunto de signos de varias clases se
gún sus estatutos semióticos y cada lector puede constmir «a priori» su
objeto (el objeto del texto considerado como un signo). Dado que hay, en
un primer análisis, tres clases principales de modo de ser de los elemen-

122



Semiótica del texto: niveles y pasarelas

tos de un texto, tendremos tres niveles «a priori» que serán seis si añadi
mos las categorías degeneradas. Estos niveles son relacionados por me
dio de signos lingüísticos especializados en esta función (por ejemplo los
deícticos); estos signos constituyen verdaderas pasarelas entre los nive
les. En cuanto a la realidad que determinó el texto y al efecto que hace
sobre una mente interpretante por medio de los signos lingüísticos podre
mos distinguir:

— el nivel de las cualidades del sentimiento relacionado con las im
presiones producidas por la lectura, nivel esencialmente icónico,

— el nivel de los existentes y de los hechos (la factualidad) relaciona
do con el mundo real y sus relaciones reales,

— el nivel de los conceptos, de las leyes, de los hábitos que agrupa a
los demás.

2. El sentido consensual y las coacciones interpretantes

El consenso constatado la mayoría de las veces relativamente a la sig
nificación de un texto puede explicarse mediante las coacciones interpre
tantes que son signos o configuraciones de signos que, en el texto, diri
gen la atención sobre objetos determinados entre todos los objetos posi
bles; así puede converger la semiosis del texto hacia un objeto final que
es casi el mismo para todos los intérpretes miembros de una misma co
munidad.

Estos signos son legisignos indiciales, es decir signos que, en virtud de
una ley o de un hábito interiorizado por un intérprete, dirigen la atención
sobre un objeto (existente, hecho o concepto) con el cual tienen una rela
ción real, es decir independiente de todo intérprete. Los legisignos indi
ciales remálleos (como los adjetivos y pronombres demostrativos, «es
te», «éste», «ese», «ése», «aquel», «aquél»..., que están en conexión es
pacial con otras partes del texto) sólo dirigen la atención sobre el objeto;
los legisignos indiciales dicentes traen además una información objetiva
sobre él. Por ejemplo, nombres como «simón», «mechero», «sereno», di
rigen la atención sobre una época determinada y dicen algo sobre sus
modos de locomoción, su modo de alumbrado, la organización de su se
guridad. El título de una novela, un prefacio, la especialización de una
colección o de un editor son guías que apremian la construcción del sen
tido hacia el objeto compuesto más o menos deseado por el autor (inten
cionalidad). Se puede observeir que, por el contrario, ciertos autores no

123



Robert Marty

ponen apremios o los reducen al mínimo para dejar más libertad interpre
tativa al lector (noción de «obra abierta»).

3. El texto hojaldrado

Podemos distinguir ahora, refiriéndose a un interpretante consensual,
las palabras del texto según sus funciones semióticas reducidas a sus mo
dos de relación con sus objetos, puesto que las diferencias posibles de in
terpretación según los intérpretes son así igualadas. Entonces, colocando
encima del texto los diferentes objetos en unos planos que representan
las categorías faneroscópicas, obtendremos un hojaldrado que es el resul
tado del encuentro de la expresión escrita o verbal con la semiótica peir-
ceana. Un ejemplo sencillo, construido, por razones didácticas, a partir
de una red semántica proveniente de estudios en inteligencia artificial,
dará una idea de lo que puede ser el hojaldrado de un texto. El texto es el
siguiente:

Clyde es un elefante real. Como todos los elefantes prefiere más los coches que las
motocicletas. Pero los elefantes no prefieren más los coches compactos que la
Harley de Fred.

Obtenemos el hojaldrado de la figura 12.

prefiere a no prefiere a

/  elefante

/  elefant

\

\

coche

; real coche cc

.'"'""ínetociclÉ
'''

)mpacto

ta

Harley

\

1

Clyde el coche de Fred La Harley de Fred

Figura 12

124



Semiótica del texto: niveles y pasarelas

En los tres planos encontramos de abajo a arriba:

— los seres o las cosas singulares,

— los conceptos entre los cuales unos son relacionados por la rela
ción concepto-subconcepto,

— los predicados (en este ejemplo trivalentes) que combinan los con
ceptos y/o los seres y las cosas de los planos inferiores.

Las líneas punteadas indican los puestos en los cuales hay que poner
los.

Cambiando el modo de representación podemos introducir elementos
implícitos (pero nos parece que intervienen en el proceso de la significa
ción) como ciertas cualidades («blancura», «riqueza», «brillante») y cier
tos predicados «-es inherente a-», «-es un-», «-posee-», «-ama a-»,...).
Obtenemos así un hojaldrado de cinco hojas correspondiente a las cinco
columnas de la figura 13 que son de la izquierda a la derecha: cualidades,
seres o cosas, conceptos, predicados bivalentes, predicados trivalentes.

Cuali

dades

blancura

riqueza-
brillant6-

exis-

tentes

Clyde -
Fred --

coche*

moto* -

conceptos

Elef. real

Elefante

Coche comp^
Coche

Harley
Moto

predicados
bivalentes

B

i;
2£
..l5

D

1  1

predicados
trivalentes

.1 2

NB: —el asterisco indica el coche y la moto de Fred.
—A=1 es inherente a 2; B=1 es un (a) 2; C=1 posee 2; D=1 ama a 2; E=1 es

preferido por los elefantes a 2; F=1 prefiere 2 a 3; G=1 no prefiere 2 a 3.

Figura 13

125



Robert Marty

Las líneas horizontales combinadas con las cifras indican en qué pues
to de los predicados hay que poner los elementos de la primera columna.
Se ve también que algunos predicados bivalentes son incorporados (por
degeneración categorial) en predicados trivalentes.

4. Metodología

No es necesario recurrir en todas las circunstancias al sentido consen-
sual. En efecto se puede «bojear» un texto analizando los signos produci
dos por un intérprete durante su lectura y después relacionar las clases de
signos obtenidas con las flechas del reticulado de las clases de signos (fi
gura 10). Obtenemos entonces hojaldrados de diez hojas máximo cuando
tomamos en cuenta elementos implícitos, cada hoja correspondiente a
una clase de signos; en el caso contrario obtenemos solamente un máxi
mo de seis hojas, cada una correspondiente a un legisigno. La metodolo
gía utilizada puede describirse en tres fases:

4.1. Análisis semiótica del texto

Inventario de las partes del texto que participan como unidades en
el fenómeno semiótico.

Clasificación de cada una según su clase de signo (el interpretante
puede ser particular o consensual, la metodología es la misma).

4.2. Construcción de las «hojas» encima del texto

Las clases de signos encontradas en 4.1, una vez colocadas en el reti
culado y relacionadas por las flechas del mismo, constituyen el hojaldra
do asociado al texto.

4.3. Determinación de la significación global del texto

Las propiedades algebraicas del reticulado permiten definir una clase
de signos única que es la «suma» (en un sentido generalizado) del con
junto de los signos seleccionados y relacionado por las flechas (un dia
grama algebraico). A esta clase-suma damos el papel de «clase de la sig-

126



Semiótica del texto: niveles y pasarelas

nificación global del texto» porque es la única clase que incorpora for
malmente todos los signos que contribuyen a la significación. Es enton
ces suficiente determinar un signo de esta clase que posea esta propie
dad.

De modo simétrico podemos definir un signo que corresponde a la
cualidad «sui-generis» del texto («talidad», suchness) es decir la cualidad
del sentimiento producida por su lectura.

5. Aplicación

Aplicamos esta metodología a un poema titulado «Matemáticas» de
Jules Supervielle sacado de Gravitations (traducción libre del autor). El
recorte de la primera fase es indicado con las mismas cifras entre parén
tesis al principio y al final de cada parte.

(1) Cuarenta niños en una sala
Una pizarra negra y su triángulo (1)

(2) Un gran círculo vacilante y sordo
Su centro toca como un tambor (2)

(3) Letras sin palabras ni patria
En una espera lastimada (3)

(4) El parapeto duro de un trapecio (4)

(5) Una voz se levanta y se calma (5)

(6) Y el problema furioso
Se retoma y se muerde la cola (6)

(7) La mandíbula de un ángulo se abre
¿Es una perra, es una loba? (7)

(8) Y todas las cifras de la tierra
Todos estos insectos que deshacen
Y que rehacen su hormiguera(8)

(9) Bajo los ojos fijos de los chicos.(9)

Atribuimos a cada parte los objetos siguientes; (1) aula «arquetípica»;
(2) círculo vivo; (3) letras humanizadas; (4) parapeto trapezoidal; (5) voz
indeterminada; (6) concepto de problema «animalizado»; (7) ángulo

127



Robert Marty

«animalizado»; (8) cifras «hormigazadas»; (9) niños petrificados. Es cla
ro que estas atribuciones son muy personales y en conseeuencia muy dis
cutibles y polémicas. Pero eso importa poco porque no concierne a la
metodología.

Construimos ahora el hojaldrado de la figura 14 después de haber de
terminado las clases de cada signo según su relación con su objeto y con
su interpretante.

Símbolo

dicente

Legisigno indicial
dicente

(2), (4), (5), (6), (9)

Símbolo remático

(1)

Legisigno indicial
remático

(3), (7)

T
Legisigno icónico

(8)

Figura 14

Obtenemos cuatro hojas y vemos que la clase-suma es la clase del
símbolo dicente que no figura en la fase anterior. Proponemos la proposi
ción (símbolo dicente) siguiente para globalizar el sentido: «La matemá
tica es un monstruo animal». Simétricamente, la «talidad» de este texto
sería «la animalidad matemática». El hojaldrado del poema muestra
(es un icono) la estructura fenomenológica del hundimiento de las mate
máticas en el reino animal realizada por Supervielle; un modo poético de
crear una teratología.

128



Semiótica del texto: niveles y pasarelas

6. Los estatutos semióticos de las palabras

Todas las palabras son réplicas de legisignos, es decir instancias o ca
sos de convenciones sociales «establecidas por los hombres». Como hay
seis tipos de legisignos (es decir seis modos para un interpretante de co
nectar una palabra con su objeto) cada palabra encontrará, como ya lo
hemos visto, su objeto en una de las seis «hojas» encima del texto. Las
correspondientes categorías gramaticales, identificadas en su mayor parte
por Peirce, son las siguientes:

— los legisignos icónicos: adjetivos cualificativos, adverbios de ma
nera;

— los legisignos indiciales (remáticos o dicentes): nombres propios;
pronombres personales, pronombres demostrativos, pronombres
relativos, determinantes definidos, adverbios de lugar, adverbios
de tiempo (en general todos los morfemas de conexión);

— los símbolos (legisignos simbólicos remáticos, dicentes o argu
méntales) que representan clases de seres o de cosas (nombres co
munes) y relaciónales entre estas clases (verbos monovalentes, bi
valentes o trivalentes).

7. Un ejemplo: el nombre propio

Hemos clasificado anteriormente el nombre propio como legisigno in-
dicial; eso significa que es conectado con un individuo singular (que
puede ser un conjunto, pero totalizado, como un país, una familia, etc.)
mediante el conocimiento de este individuo que posee el intérprete. Pero
el reticulado de las clases de signos nos muestra que cada legisigno indi-
cial contiene necesariamente (porque los presupone lógicamente) legisig
nos icónicos. Por eso puede producir en la mente interpretante sensacio
nes y pensamientos que el individuo designado produce y que produce
también una clase particular de individuos (es lo que Barthes llama «hi-
persemanticidad» del nombre propio). Así «Guermantes» (Proust) evoca
inmediatamente la aristocracia, «Monsieur de Sotenville» (Moliere) la
burguesía presumida, «Sancho Panza» la clase popular, etc. El legisigno
indicial contiene también cualisignos; algunos de ellos (por ejemplo, fo
néticos) pueden ser seleccionados como símbolos, como en «Rastignac»
(Balzac).

129



Robert Marty

8. El estatuto semiótico del narrador

En la narratoria de A. J. Greimas el narrador y el enunciador son no
tantes de la comunicación, pero mientras que el enunciador es el produc
tor implícito y presupuesto de la comunicación o de la enunciación, el
narrador es explícitamente instalado en el discurso-enunciado en forma
de pronombre «yo». Este narrador es un simulacro del enunciador y no
puede ser confundido con él. Su instalación en el discurso-enunciado
presupone un proceso de desembrague seguido de un embrague a fines
de producir la enunciación-enunciada (un simulacro de la enunciación
que produce la ilusión enunciativa).

Nos parece que se puede incorporar la noción de narrador a la semióti
ca peirceana del texto apoyándose en esta característica de «simulacro
del enunciador» que podemos traducir en términos de iconismo. El na
rrador sería, representado en el texto, un interpretante de los existentes y
de los hechos de un mundo real (existente o ficticio) del cual se trata en
el texto. El narrador considerado así soportaría entonces la ideología y la
intencionalidad del autor que por medio de la noción de interpretante úl
timo, que según Peirce consiste en un cambio de hábito, permite tomar
en cuenta este efecto sobre la mente del lector más o menos deseado por
el autor en la comunicación literaria. El papel de narrador pueden desem
peñarlo en el texto varias configuraciones de personajes que serían las
réplicas del narrador (es decir sinsignos icónicos réplicas de legisignos
icónicos). Puede ser completamente ficticio en relatos en «él», un per
sonaje testimonio en relatos en «yo», un personaje actante-sujeto o un
narrador «estallado» en varios personajes, siendo cada uno de ellos por
tador de una parte de los interpretantes (lo que Greimas llama «focaliza-
ción»).

Estas consideraciones deben considerarse como «pistas» para la inves
tigación que podrían revelarse bastante heurísticas en el porvenir.

CONCLUSION

Ya vemos que en cuanto a la semiótica peirceana del texto, si la com
paramos con las teorías desarrolladas desde hace mucho más tiempo, to
do o casi todo queda por hacer. Sin embargo, la tríada lleva una riqueza
formal expresada en posibilidades combinatorias que nos parecen «a
priori» más adecuadas para soportar la complejidad de los fenómenos ca
lificados de literarios. Es en este campo, entonces, donde se puede inten-

130



Semiótica del texto; niveles y pasarelas

tar una apuesta intelectual bastante estimulante; como lo escribía Peirce:
«en la investigación científica, como en otras empresas, es válido el di
cho: «donde no hay riesgo, no hay provecho».

Referencias bibliográfícas

Marty, C., Marty, R. (en prensa): 99 réponses sur la sémiotique. Montpellier: Centre
Regional de Documentation Pédagogique.

Marty, R. (1990): L'Algebre des signes, Essai de Sémiotique scientifique d'aprés Ch. S.
Peirce. Amsterdam-Philadelphie: John Benjamins.

Peirce, Ch. S. Manuscritos microfilmados. Harvard Library (1931-1958). Collected
Papers. Cambridge MA: Harvard University Press.

— (1976): The News Elements of Mathematics. Bisele, C. (ed.). The Hague: Mouton.

131



COMUNICACIONES



ALGUNAS CONSECUENCIAS DE DOS PRINCIPIOS

PEIRCEANOS

Wenceslao Castañares

(Universidad Complutense. Madrid)

En la época en que Peirce trataba de afirmar sus ideas sobre el prag
matismo publicó un artículo con el título de «Some Consecuences of
Four Incapacities» i. Lo que entonces pretendía Peirce era negar cuatro
principios básicos de la filosofía de Descartes y extraer de esta negación
algunas consecuencias importantes para la filosofía pragmatista. De la
importancia de este artículo para conocer las ideas fundamentales de esta
primera época del pensamiento de su autor es muestra la reiteración con
que han sido citados algunos de sus párrafos. Sin embargo de lo que aho
ra se trata no es tanto recordar o comentar las ideas que allí expone
Peirce, sino recoger su espíritu. Lo que aquí se persigue es afirmar dos
principios básicos de la teoría semiótica de Peirce con la intención de sa
car algunas consecuencias de carácter general que pueden afectar tam
bién a la teoría literaria. He de advertir, sin embargo, que se trata más de

1 Este artículo apareció en el Joumal of Speculative Philosophy, 1968, 2. Posteriormente ha
sido recogido en los Collected Papers, vol. 5, párr. 264-317. En castellano poseemos una versión
en la antología publicada por J. Vericat (E. Crítica, 1988, pp. 82-122).

SIGNA 1 (1992): págs. 135-142 135



Wenceslao Castañares

un programa a desarrollar que de una propuesta que pueda ser considera
da suficientemente articulada en todos sus detalles.

PRIMER PRINCIPIO

Cuando, hace ya algunos años, la crítica postestructuralista llegó al
convencimiento de que el signo (su noción de signo, habría que precisar)
debía ser sustituido por el texto, se acuñó una especie de consigna que
proclamaba con cierto aire provocativo que la semiótica ya no era «la
ciencia de signos». Tal consigna, más allá de la provocación, alude a al
go bastante obvio desde mi punto de vista: la semiótica no puede ser me
ramente la ciencia de los signos si éstos son entendidos de la forma en
que se hace generalmente si se siguen los principios estructuralistas.

Una lectura superficial —quizá por demasiado literal— de la obra de
Peirce podía llegar a concluir que su semiótica sí es una ciencia de los
signos. Sin embargo eso no es más que una forma de hablar que, si bien
en cierto modo es también la del mismo Peirce —hay que reconocerlo—,
encubre una verdad no tan profunda: su semiótica es la ciencia de la se-
miosis. Cualquier definición de signo (o representamen, según los casos)
no puede sustraerlo a su condición de relato de una relación irreductible
mente triádica en la que intervienen, además del signo, el objeto y el in
terpretante. Fuera de ella el signo es absolutamente inconcebible. Esa re
lación triádica es, simplificando, la semiosis.

El desconocimiento de este hecho (que es una obviedad para cualquier
mediano conocedor de Peirce), ha sustentado no pocas críticas que erra
ban el blanco porque no apuntaban más que a fantasmas. Tales críticas
no merecen, pues, más que la indiferencia.

Ahora bien, si va reconociéndose a la semiótica como ciencia de la
«naturaleza esencial y variedades fundamentales de la semiosis posible»
(5.488) 2, no se han sacado —o todavía no se han desarrollado lo sufi
ciente— algunas consecuencias que de este principio se derivan.

1.1. Una de ellas puede ser la superación de dos concepciones de la se
miótica no muy alejadas entre sí, a pesar de las apariencias. La primera
considera que no es posible una teoría general y única que sea capaz de

2 En adelante, siempre que aludamos a textos de Peirce recogidos en los Collected Papers,
citaremos sus párrafos como suele hacerse habitualmente: la primera cifra se refiere al volumen
y las que la siguen, separadas por un punto, al párrafo correspondiente.

136



Algunas consecuencias de dos principios peirceanos

dar cuenta de cualquier clase de semiosis (y por tanto de cualquier tipo
concebible de signo). La segunda mantiene que el auténtico objeto de la
semiótica es el texto lingüístico y, consecuentemente, que la teoría lin
güística elaborada desde este supuesto —y los análisis que inspirados en
ella pudieran realizarse—, resulta sin más aplicable a cualquier otro fe
nómeno significativo.

Ambas sufren de lo que podríamos llamar «prejuicio lingüístico». La
primera considera que las lenguas naturales constituyen un medio comu
nicativo tan específico y diferenciado que los signos «no lingüísticos»
apenas tienen algo que ver con él: se trata de fenómenos tan dispares que
resulta muy difícil —si no imposible— elaborar una teoría que abarque a
todos ellos. Consecuentemente, resultaría más efectivo separarlos con-
ceptualmente y distinguirlos terminológicamente.

La segunda no sólo mantiene que el lenguaje constituye el medio de
comunicación más elaborado y complejo que el hombre posee, sino que
no hay sistema de comunicación o significación que no sea traducible o
reducible a las lenguas naturales. Cualquier otra manifestación sígnica,
carece de interés por sí misma, ya que el estudio del lenguaje satisface
todo tipo de necesidades. Como decía R. Barthes, desde este punto de
vista la semiótica no puede ser más que una «translingüística».

Otra manifestación de este mismo prejuicio —desde luego más inge
nua que las anteriores, aunque a veces va unida a ellas— es la identifica
ción que con frecuencia se hace de palabra con signo. Se trata de algo
que puede parecer excesivamente grosero desde el punto de vista intelec
tual como para aparecer, tal cual, en una teoría semiótica mínimamente
seria. Sin embargo no resulta tan difícil encontrar en algunos autores una
inclinación —^puede ser que un tanto inconsciente— a realizar esta iden
tificación. Al fin y al cabo, los ejemplos que se suelen poner cuando se
habla de la cuestión resultan ser nombres, pocas veces una oración y,
desde luego, difícilmente un texto. Se trata, por lo demás, de una práctica
que tiene una larga tradición histórica.

La superación que la semiótica de Peirce lleva a cabo de este «prejui
cio lingüístico» no supone la negación de lo que constituye un acuerdo
bastante general: el lenguaje es el medio privilegiado por el que el hom
bre no sólo se comunica con otros hombres, sino por el que se constituye
a sí mismo y al mundo que lo rodea. Pero ello no puede hacemos olvidar
que, si bien el hombre no puede pensar sino por medio de signos, éstos
no son únicamente lingüísticos. Consecuentemente, una teoría semiótica
debe dar cuenta de cualquier tipo concebible de signo, incluidos aquellos
que no son específicamente humanos.

Por lo que se refiere al signo lingüístico no puede caber duda alguna:
signo puede ser tanto una palabra o una frase como un texto o una obra
completa. La complejidad sintáctica es, a estos efectos, irrelevante.

137



Wenceslao Castañares

Por lo demás, la eliminación de este prejuicio quizá pudiera conseguir
algunos efectos semejantes a los que Kant esperaba con su «giro copemi-
cano»: planteémonos a título de hipótesis si no explicaremos mejor cier
tos fenómenos lingüísticos desde una teona que considere como objeto
inmediato cualquier tipo de signo —o texto—. Tampoco debería olvidar
se la advertencia que Peirce hacía a una famosa amiga al final de una
carta fechada el 14 de marzo de 1909: «Pienso, querida Lady Welby, que
tal vez esté usted en peligro de caer en algún error como consecuencia de
limitar tanto sus estudios a los lenguajes y entre éstos a algunos tan pecu
liares como lo son todos los arios y, en ese marco, dedicarse tanto a las
palabras».

1.2. Otra consecuencia sería la revisión —si no el rechazo en algunas
de sus formulaciones— del principio de inmanencia del texto lingüísti
co. Transportado a la semiótica desde la lingüística (una lingüística que
nos remite a aquellos tiempos en que trata de constituirse como ciencia
«estricta» y «autónoma»), podría ser considerado como un efecto más
de lo que antes hemos llamado «prejuicio lingüístico». Históricamente
considerado, puede concebirse como un mecanismo de defensa que se
pone en marcha para evitar cualquier contagio «filosófico»: había que
evitar entrar en discusiones de orden ontológico que podrían colarse por
el portillo de las realidades objetuales que, según dice, son extralingüís-
ticas.

Esta actitud defensiva es producto tanto de los excesos de filósofos
que se ocupan de algunos problemas semióticos, como del temor de
lingüistas y semiólogos demasiado aprensivos. La elección del térmi
no «objeto» para referirse a «lo significado por el signo» o «aquello a
lo que el signo representa» ha facilitado, por el uso que de él se ha
hecho muy frecuentemente en la tradición filosófica, su interpreta
ción como algo «real» o «verdaderamente existente». Las extensas y,
en ocasiones, complejas discusiones originadas por ello, son conoci
das.

Pero desde la teoría de Peirce, el objeto es un relato necesario de toda
semiosis y en cuanto tal no puede ser expulsado de la problemática se
miótica. Dado que el «objeto de un signo» puede se real o ficticio, las
discusiones ontológicas, gnoseológicas o espistemológicas pueden ser
perfectamente obviadas por la semiótica. No era esto, sin embargo, algo
que pudiera preocupar a Peirce, al que hay que considerar necesariamen
te filósofo. Para él, el objeto de la semiótica es el objeto inmediato que es
también una representación (y desde ese punto de vista un signo). Pero
hay otra consideración del objeto: el que llama objeto dinámico (que
puede ser real) y que es, en sentido más amplio, lo que el signo represen
ta o aquello a lo que sustituye. El objeto dinámico queda fuera de un acto

138



Algunas consecuencias de dos principios peirceanos

concreto de semiosis: se trata de una realidad que no sólo desborda sino
que determina al signo.

Precisando un poco más, aunque con la brevedad que el caso exige: la
constitución del objeto se realiza por dos caminos: desde la realidad mis
ma, a la que accedemos por la percepción, y por medio de procesos se-
miósicos. Como queda perfectamente claro ya desde sus primeras
obras 3, Peirce mantiene que nuestras creencias verdaderas están determi
nadas por la existencia de un mundo real, y es esto lo que nos permite di
ferenciarlas de aquellas otras que son ficticias. Pero la realidad de los ob
jetos es inconcebible al margen de sus representaciones y por tanto al
margen de los procesos semiósicos.

Si esto es así, el análisis semiótico puede encontrarse con la necesidad
no sólo de recurrir a otros textos sino incluso a los objetos, que aunque
tengcm ya el carácter de representados, tienen su origen en una experien
cia que no es necesariamente concebible como lingüística. Quiérase o no,
la semiótica da por supuestos principios que pueden considerarse filosó
ficos y por su parte, la epistemología —al memos la peirceana— no pue
de concebirse sin la semiótica.

1.3. La tercera consecuencia afecta al tipo de análisis que es posible
hacer desde una teoría semiótica de inspiración peirceana. La tendencia a
considerar la semiótica de Peirce como mera ciencia de los signos, puede
conducimos a la convicción de que lo que puede hacerse al aplicarla es
simplemente una descripción del tipo de signos que un texto determinado
pone en uso. Desde mi punto de vista, esta actitud concibe a Peirce de
forma restrictiva, y encierra el peligro de que, a medio plazo, esta vía
quede agotada.

Una de las partes de la semiótica de Peirce que ha sido considerada
como más original y, desde el punto de vista práctico, la que ha reclama
do mayor atención, ha sido la dedicada a la clasificación de los signos.
Pero al margen de cualquier valoración, no es menos cierto que se presta
a utilizaciones parciales. No debería olvidarse que, al ser una clasifica
ción formal y, por tanto, a priori, no resulta nada fácil, como el mismo
Peirce reconoce, asignar un contenido a cada una de las sesenta y seis
clases válidas de signos. Tampoco debe perderse de vista que la clasifica
ción se realiza tomando como criterio las relaciones que un signo man
tiene dentro de la semiosis. Al ser tres estas relaciones, las clasificacio
nes han de contener, al menos, tres categorías definitorias. Decir de un
signo, por ejemplo, que es un icono, es una descripción que se limita a

3 Puede verse especialmente uno de los artículos más conocidos de Peirce: «How to Make
Our Ideas Clear». Publicado en 1878, ha sido recogido en los Collected Papers, 5.248-271. En
castellano existen dos versiones publicadas por las editoriales Aguilar (1971) y Crítica (1988).
(Véase bibliografía).

139



Wenceslao Castañares

ver un aspecto: sólo contempla el tipo de relación que mantiene con su
objeto. Un análisis que contemple todas las relaciones posibles, ha de ser
necesariamente prolijo y complejo.

Algunas de sus aplicaciones (las que se realizan a mensajes publicita
rios pueden ser uno de esos casos), aunque todavía están en fase bastante
embrionaria, apuntan hacia cuestiones interesantes. Pero no ocurre esto
con la mayor parte de los análisis que he podido llegar a conocer. Por re
ferirme a algunos de ellos: no acabo de estar convencido de que su apli
cación a los textos literarios resulte lo suficientemente relevante.

Pero aparte de esto, ese tipo de análisis suelen caer en la tentación de
considerar signos sólo a las palabras o como mucho a expresiones que ni
siquiera llegan a la complejidad de una oración. Este reduccionismo es
rechazable no porque traicione la teoría de Peirce (no hay por qué consi
derar negativamente la «traición» a una teoría si los resultados a los que
conduce son fructíferos) sino porque pretende recorrer un camino ya re
chazado por intransitable desde concepciones no peirceanas. Este hecho
debería hacemos reflexionar.

Desde mi punto de vista, existen en la teoría de Peirce otras nociones
que pueden resultar más esclarecedoras para el análisis semiótico que la
comentada. Tales son la consideración de la semiosis como proceso limi
tado y el papel que en este proceso juega el interpretante. Esto es, preci
samente, lo que me ha llevado a proponer un segundo principio como
motivo de reflexión.

SEGUNDO PRINCIPIO

Son varios los aspectos del interpretante que podrían ser considerados
relevantes, pero quizás ningún otro como el de «signo equivalente o tal
vez más desarrollado» al que alude Peirce en una de las definiciones más
conocidas (2.228). Podría añadirse «efecto creado o producido en la
mente de una persona» si no fuera por lo poco satisfecho que le dejaba la
expresión. Pero, por mucho que le pesara, no cabe duda de que ayuda
bastante a entender su concepción de la semiosis como un proceso en
que un signo produce un interpretante y éste, convertido ya en signo, otro
interpretante, y así en una serie de duración indefinida.

Las consecuencias que pueden derivarse de este principio no se redu
cen a las que aquí aludiremos, pero al menos queremos destacar las tres
siguientes:

140



Algunas consecuencias de dos principios peirceanos

2.1. Durante mucho tiempo y desde posiciones de orígenes diferentes
(estructuralismo, teorías de la información, teoría de los actos de ha
bla...), a la hora de describir los procesos comunicativos, se ha coincidi
do en un esquema que, reducido, contemplaba tres elementos básicos;
emisor, receptor y mensaje. Este esquema privilegiaba, además de una
concepción del significado como algo dado, la producción (actividad) so
bre la recepción (pasividad).

Frente a estas concepciones, la semiótica de Peirce permite contemplar
los procesos de comunicación desde el punto de vista de la recepción sin
que por ello baya que olvidarse del acto de creación. El interpretante de
un signo se encuentra siempre en esa situación de intermediación que,
hacia atrás, nos remite a un signo, pero hacia adelante, él mismo es un
signo que produce un interpretante nuevo. El hecho de que desde la teo
ría pueda explicarse convincentemente que sin interpretante no hay sig
no, sin duda puede ir más allá que la repetida constatación de que no hay
obra sin lectores. La importancia de este principio no sólo afecta a la
pragmática. Unido a la explicación de los procesos semióticos como pro
cesos inferenciales (y más concretamente a la teoría de la abducción)
puede facilitamos la comprensión y explicación tanto del acto de crea
ción como del de recepción.

2.2. Las conclusiones a las que se ha llegado desde la teoría de la re
cepción han llevado a revisar la concepción de los sistemas comunicati
vos como códigos. Sus insuficiencias han sido reconocidas incluso por
semiólogos (el caso de U. Eco resulta paradigmático) que en otros tiem
pos fueron sus defensores.

La concepción peirceana del interpretante como efecto producido por
un signo y al mismo tiempo como regla de interpretación 4, permite ex
plicar cómo es posible conciliar lo general (regla) con lo particular (uso).
Aplicada esta teoría a problemas como el del estilo, no nos sería necesa
rio recurrir a nociones como la del «grado cero» a partir del cual el estilo
literario es un «abuso», «desviación», «infracción», «subversión» o cual
quier otra sugerencia que suponga normas de interpretación más o menos
estrictamente codificadas.

2.3. Pero si la semiótica peirceana es un freno para teorías de la inter
pretación que adolecen de rigidez como la citada, puede serlo también
para aquellas que se sitúan en el extremo opuesto, como es el caso de la

4 Habría que precisar que Peirce distingue tres tipos de interpretantes: inmediato, dinámico y
final. Los tres son efectos producidos por un signo, pero sólo el final puede ser entendido propia
mente como regla. Para mayores precisiones pueden verse: C.P. 4.536, 4.572, 5.475-476 y la car
ta a Lady de Welby de 14 de marzo de 1909.

141



Wenceslao Castañares

deconstrucción derridiana. Un lector puede abusar del texto justamente
porque las normas que lo rigen permiten (en unas ocasiones más que en
otras, claro está) una aplicación flexible. El abuso del texto significa el
rech^o del interpretante como regla que, como tal, está basada en lo que
podríaos llamar «el acuerdo de una comunidad de lectores». Sin este
principio social (que sustenta, como subraya Peirce, la lógica y la semió
tica) la lectura se convierte en privada y, llevado hasta el último extremo,
el texto puede, paradójicamente, convertirse en algo de lo que ya no se
puede hablar porque él mismo ya no habla. Llegaríamos así a la interrup
ción del proceso de semiosis ilimitada o, si se prefiere, de la conversa
ción entablada entre el autor y el intérprete que toda lectura supone.
Entre el significado como algo dado de antemano y la deriva incontrola
da, existen muchas situaciones intermedias. El interpretante puede ser un
signo equivalente o, en la mayor parte de las ocasiones, un signo más de
sarrollado, pero eso no justifica la interpretación arbitraria que elude la
coerción que el carácter social de la norma impone.

Referencias bibliográficas

Hardwick, Ch. S. (ed.) (1977): Semiotics and Significs: The Correspondence between
Charles S. Peirce and Victoria Lady Welby. Bloomington: Indiana University Press.

Peirce, Ch. S. (1931-1958): Collected Papers, vols. 1-8, Ch. Hartshome, P. Weiss and A.
W. Burks, (eds.), Cambridge MA: Harvard University Press.

— (1970): Deducción, inducción e hipótesis, Juan Martín Ruiz-Wemer (ed.). Buenos
Aires: Aguilar.

— (1971): Mi alegato en favor del pragmatismo, Juan Martín Ruiz-Wemer (ed.). Buenos
Aires: Aguilar.

— (1978a): Lecciones sobre el pragmatismo, Dalmacio Negro Pavón (ed.). Buenos
Aires: Aguilar.

— (1978b): La ciencia de la semiótica, Armando Sercovich y B. Bugni (eds.). Buenos
Aires: Aguilar.

— (1982-1989): vols. 1-4, The Writing of Charles S. Peirce A Chronological Edition, M.
H. Fisch, E. C. Moore and C. J. W. Kloesel (eds.). Bloomington: Indiana University
Press.

— (1987): Obra lógico-semiótica, Armando Sercovich (ed.). Madrid: Tauros.
— (1988): Escritos lógicos, Pilar Castrillo (ed.). Madrid: Alianza.
— (1988): El hombre, un signo, José Vericat (ed.). Barcelona: Cri'tica.

142



PEIRCE, JAKOBSON Y LA ESENCIA DE LA
LITERATURA Y DEL LENGUAJE

Francisco Abad

(UNED, Madrid)

CHARLES SANDERS PEIRCE

La historia de la estética entra en un momento nuevo en una fecha que
podemos situar hacia 1740, año en que escribe David Hume y en tomo al
cual ha empezado a escribir ya nuestro Feijoo y lo van a hacer Diderot,
Lessing, etc.; contamos pues con una larga duración de unos dos siglos y
medio que el estudioso ha de atender cuando se haga cargo de la historia
de las ideas estéticas y de la teoría de la literatura, y en esa duración apa
rece como nombre señero el de Charles Sanders Peirce. Vamos a atender

nosotros a algunos de sus textos, y a la vez a la presencia de Peirce en las
teorizaciones de Román Jakobson en cuanto un catalizador fecundante

de ellas; Peirce según decimos es nombre señero, y a pesar de la dificul
tad de sus textos debe quedar reseñado en esa historia literalmente fasci
nadora de la estética y la teoría literaria desde hacia 1740 hasta —por po
ner una fecha— 1990, año en el que desaparece Dámaso Alonso.

SIGNA 1 (1992): págs. 143-151 143



Francisco Abad

De 1952 es un texto jakobsoniano que pocas veces hemos visto desta
cado, pero que tenemos por fundamental en su trayectoria y revelador en
la trayectoria toda del estructuralismo: nos referimos a los «Resultados
de una conferencia conjunta de antropólogos y lingüistas» (Jakobson
1988: 231-242; comp. Aranguren 1986: 37-43). Tal informe a esa
Conferencia contiene por lo menos:

a) Una formulación ya explícita de qué es la «función poética» del
lenguaje.

b) La idea de la variabilidad del idioma en la propia sincronía, y por
tanto la de que el cambio es en sus inicios un hecho sincrónico.

c) La necesidad de abordar el análisis de las formas semánticas de
contenido, o sea, el análisis de las «invariantes semánticas».

Ya hemos advertido que esta proclama nos parece relevante, y está
pensada en términos que resultan anteriores a lo que suele creerse; sin
embargo ahora nos importa por su referencia a Peirce. Charles S. Peirce
había dicho en efecto: «Un signo o representamen es algo que representa
algo para alguien... Se dirige a alguien, es decir, crea en la mente de esa
persona un signo equivalente o quizás aún más desarrollado. A este signo
creado yo lo llamo el Interpretante del primer signo» (1987: 144-245); lo
que nos permite interpretar los signos lingüísticos es por tanto la tensión
estructural interna que existe entre los mismos, las diferenciaciones entre
ellos logradas merced a los rasgos pertinentes del contenido, y esto es lo
que atrae a Jakobson. Jakobson se encuentra postulando un análisis es
tructural del vocabulario y ve en Peirce a «un precursor genuino y genial
de la lingüística estructural», ya que Peirce al hablar de los signos «inter
pretantes» está operando con la idea de la invariación semántica y de los
rasgos pertinentes de contenido que hacen que se configure el léxico y
que el vocabulario posea rendimiento funcional.

Un signo de una semiótica puede ser traducido a otro signo de otra se
miótica diferente: esta tarea interpretante se hace posible por la existen
cia de los rasgos de contenido, de los caracteres significtivos invariantes,
según establece Peirce.

EL CARÁCTER ¡CÓNICO DE LOS SÍMBOLOS

Un escrito más centralmente dedicado al autor norteamericano es el

que Jakobson elabora en 1965: «Charles Sanders Peirce y la búsqueda de

144



Peirce, Jakobson y la esencia de la literatura y del lenguaje

la esencia de la lengua» (1988; 113 ss.), en el que recoge esta afirmación
suya: «Soy... un pionero o mejor dicho un explorador, en la labor de des
brozar y abrir... la doctrina de la naturaleza esencial y las variedades fun
damentales de la semiosis posible»; estamos en verdad ante un análisis
de la semiosis, esto es, de la 'operación productora de signos' o 'función
semiótica' según definen Greimas y Courtés (1982: 364b), del proceso
por el que un significante y un significado entran en relación «necesaria»
entre sí y a la vez con otros significantes y otros significados.
En cuanto explorador de la semiosis Peirce ha establecido por ejemplo

la mencionada noción de «interpretante», de un signo que creamos para
interpretar otro en la misma semiótica o en una semiótica distinta; este
proceso resulta posible porque la semiosis se establece a partir de unas
formas de la expresión vinculadas con formas del contenido no menos
estructuralmente establecidas —desde luego bien establecidas en la se
miótica del lenguaje— (cfr. por ej. Pottier 1977: 61 ss.; Katz y Fodor
1976).

Se ha recordado que Charles S. Peirce propuso en una ocasión que hay
59.049 tipos de signos; desde luego resulta fundamental la tricotomía
que distingue los «iconos», los «índices» y los «símbolos», clases que
nuestro autor delimitaba de esta manera:

Un icono es un signo que remite al objeto que él denota, meramente por virtud de
caracteres propios y que posee por igual tanto si tal objeto existe o no... Cualquier
cosa... es un icono de algo en la medida en que es como esa cosa y es empleado
como un signo de ella...

Un índice es un signo que se refiere al objeto que denota en virtud de que es real
mente afectado por ese objeto... En la medida en que el índice es afectado por el
objeto tiene necesariamente alguna cualidad en común con el objeto y es por res
pecto a ella como se refiere al objeto...

Un símbolo es un signo que se refiere al objeto que él denota por medio de una
ley... Por consiguiente él mismo es un tipo general o ley, vale decir, es un legisig-
no (1987: 250; comp. Hierro 1980: 25-49).

Un plano de una casa es un icono en cuanto posee analogía con ella, y
es icono aunque la tal casa aún no haya sido construida; el humo —ejem
plo clásico— es índice del fuego que se está produciendo, y no hace falta
que alguien vea ese humo para que sea índice; los símbolos obedecen al
acuerdo o convención, y existen como tales en el seno de comunidades
culturales que los tienen instituidos. Los símbolos (por ejemplo los lla
mados signos lingüísticos, las voces o palabras) han sido establecidos y
consisten por tanto en «legisignos»; «un Legisigno —define Peirce— es
una ley que es un signo. Esta ley es generalmente instituida por los hom
bres. Todo signo convencional es un legisigno» (1987: 249).

145



Francisco Abad

Jakobson reproduce como es natural en su escrito de 1965 esta delimi

tación de clases de signos (1988: 114-115), y la reformula por su cuenta
diciendo que el icono presenta semejanza de hecho entre el signans y el
signatum, el índice una contigüidad existencial entre tales signans y sig-
natum y el símbolo una contigüidad atribuida entre ellos y que ha habido
que aprender; además Jakobson viene a decir que esta cuestión de la se
mejanza auténtica o de la arbitrariedad que se da respectivamente en los
iconos y los símbolos quedó planteada y discutida ya en el Crátilo plató
nico.

Ciertamente Platón aborda el asunto en su Diálogo, y así hace decir
primero a Hermógenes: «-Sócrates, aquí Cráfilo afirma que cada uno de
los seres tiene el nombre exacto por naturaleza» (Platón 1983: 364); lue
go el mismo Hermógenes postula: «Pues bien Sócrates, yo... no soy ca
paz de creerme que la exactitud de un hombre sea otra cosa que pacto y
consenso... Y es que no tiene cada uno su nombre por naturaleza alguna,
sino por convención» (Platón 1983: 365-366). Los nombres significan
pues o por naturaleza o por convención, y Sócrates mantendrá en este

texto platónico que efectivamente lo hacen por lo segundo, que «resulta
sin duda inevitable que tanto convención como costumbre colaboren a

manifestar lo que pensamos cuando hablamos» (Platón 1983: 452),

El asunto de la motivación o la arbitrariedad en la constitución de los

signos se encuentra en la historia del pensamiento lingüístico en el
Crátilo platónico; el mismo problema es el que se le plantea a Peirce a la
hora de establecer una de sus tricotomías de signos, y él atendiendo a lo
que es natural y a lo que es por convención delimita iconos e índices por
una parte, y símbolos por la otra.

Además Charles S. Peirce establece que los diagramas «representan
las relaciones... de las partes de una cosa mediante relaciones análogas
en sus propias partes» (1987: 263); los diagramas poseen por tanto natu
raleza icónica, y así «de hecho cualquier ecuación algebraica es un ico
no, en la medida en que exhibe por medio de signos algebraicos... las re
laciones de las cantidades en cuestión» (1987: 265). Jakobson ahonda en
estos pensamientos de Peirce, y enuncia y ejemplifica:

Tanto en sintaxis como en morfología cualquier relación de las partes y los todos
concuerda con la definición de Peirce de los diagramas y su naturaleza icónica...
En las distintas lenguas indoeuropeas los grados positivo, comparativo y superlati
vo del adjetivo muestran un aumento gradual en el número de los fonemas... El

singnans del plural tiende a reflejar con una dimensión acrecentada de la forma el

significado de un incremento numérico (1988: 119).

Además de su carácter arbitrario, las lenguas humanas están penetra
das de un carácter icónico que es el que ha subrayado Jakobson siguien-

146



Peirce, Jakobson y la esencia de la literatura y del lenguaje

do la traza de Peirce; asimismo ocurre que «un símbolo puede poseer un
icono y/o un índice incorporado en sí mismo», y a esto hay que atender
(Jakobson 1988: 123).

En efecto Román Jakobson estima que «los constituyentes icónicos y
de índice de los símbolos verbales» han quedado preteridos en muchas
ocasiones, pero que sin embargo suponen «perspectivas de gran alcance»
para la ciencia filológica (1988: 123); él no lo dice, pero es evidente que
el ámbito en el que el lenguaje tiende a hacerse icónico es el de la litera
tura.

Las bellas letras consisten en discursos que muchas veces poseen un
cierto carácter icónico o contienen elementos de iconicidad; la obra en
cuanto signo global o signo literario puede tener una cierta forma icóni-
ca, o poseer significantes icónicos (lo que se ha llamado «fonología ex
presiva»), etc. Por ejemplo los sonetos manieristas en los que se ha visto
una disposición en la que el tema principal está preterido como señal de
sabiduría técnica en la composición, efectivamente significan con su dis
posición el contenido 'maestría técnica', y ello les da un carácter icónico.

El significante ya hemos dicho que se hace icónico en lo que se cono
ce como fonología expresiva: algunos fonemas sugieren un determinado
contenido si aparecen acumulados en un decurso que asimismo por sus
significados sugiere el mismo contenido. Un ejemplo bien conocido es el
que analizó Dámaso Alonso: en los versos de Garcilaso

En el silencio sólo se escuchaba

un susurro de abejas que sonaba.

«el elemento de silencio está expresado por medio de fricativas, ante to
do de las eses (silencio, íólo, sq escucbaba, jusurro, abejar, sonaba), y el
punto de vahariento zumbido dentro del paisaje silencioso, por la única
erre cuyo efecto ya se propaga a toda la voz susurro» (Alonso 1989: 64).

Por nuestra peute también creemos que se da un caso de fonología ex
presiva en el «Solo del Pastor Bobo» de El público de Lorca: la sustancia
significada de 'lo podrido', 'lo muerto', la sugiere la propia descomposi
ción de un lenguaje repetitivo, cacofónico y ripioso:

El pastor bobo guarda las caretas,
las caretas

de los pordioseros y de los poetas,
que matan a las gipaetas
cuando vuelan por las aguas quietas.

147



Francisco Abad

Careta,
de los niños que usan la puñeta
y se pudren debajo de una seta.
Caretas,
de las águilas con muletas (García Lorca 1987: 179).

Según decimos nos parece que existe una correspondencia icónica en
tre el contenido connotado de 'lo quieto', lo 'muerto', y el cierto sinsen-
tido en que precipita el discurso por sus repeticiones de fonemas y su ca
rácter ripioso.

La literatura y también la lengua ordinaria pueden poseer algo de ico-
nicidad, y esto es lo que Jakobson argumenta o simplemente insinúa en
la traza de Peirce: se trata de una perspectiva que según hemos visto le
parece «de gran alcance» y por tanto inauguradora de «tareas nuevas y
urgentes» (1988: 123).

LA TAREA DEL HEROE

En fin Peirce es tenido en cuenta en las páginas que en 1974 dedica
Jakobson a una «Ojeada sobre el desarrollo de la semiótica» (1988: 350-
353), y en otras posteriores (del año 1977) en que vuelve a «Algunas pre
cisiones en tomo a Peirce, pionero de la lingüística» (1988: 125-130). En
este momento advierte nuestro autor cómo la vida de Peirce resultó desa

fortunada y cómo «la falta de un entomo agradable» frenó el desarrollo
de sus actividades científicas; por lo demás Jakobson vuelve a insistir en
la fértil diferenciación entre iconos, índices y símbolos, y en que —en
palabras literales de Peirce— «los signos más perfectos son aquellos en
que los caracteres icónicos, indicadores y simbólicos se funden» (1988:
130). La literatura puede encontrarse penetrada —en una u otra medi
da— de carácter icónico, y aparece así como un signo «más perfecto».

Por supuesto en otras ocasiones el nombre y las ideas de Charles
Sanders Peirce aparecen en los escritos jakobsonianos; nosotros nos he
mos referido a algunas de esas ideas, y a su huella en Román Jakobson.
En particular Peirce ha constituido un estímulo para que Jakobson perci
biese la necesidad de encarar el análisis componencial del contenido, la
configuración pertinente que poseen las piezas léxicas del idioma y en
general sus formas de contenido; por otra parte a Jakobson no se le ha
escapado lo que de icónico posee el idioma y también —aunque no lo
diga en los textos ahora considerados de manera explícita— la literatu-

148



Peirce, Jakobson y la esencia de la literatura y del lenguaje

ra: las formas lingüísticas y asimismo las obras poéticas pueden estar
constituidas por un componente de iconicidad que el estudioso debe co
nocer.

CONCLUSIONES

Los párrafos presentes han expuesto algunas ideas que ahora recoge
mos en abreviatura:

1. La Estética moderna se constituye hacia mitad del Setecientos,
cuando Hume, Feijoo, Diderot, etc., escriben de ella; en esta historia de
las ideas estéticas y de la teoría de la literatura que se extiende desde
hace unos dos siglos y medio hasta nuestros días, y además en la histo
ria de las ideas lingüísticas, cabe un lugar que no puede quedar desa
tendido a Charles Sanders Peirce. Peirce fue un adelantado o «pionero»
—como dice Jakobson— de la ciencia del lenguaje (cf. Plazaola 1991:
85-278).

2. Peirce introduce el concepto de «interpretante» para designar con él
a un signo que equivale a otro signo en la misma o en distinta semiótica;
tales signos que «parafrasean» a otros signos se fundamentan —podemos
decir— en los rasgos pertinentes del contenido que dan lugar a unos y a
otros.

3. Peirce distinguió según bien se sabe «iconos» de «índices» y de
«símbolos». Los «iconos» poseen alguna(s) analogía(s) con el objeto al
que se refieren, y no necesitan que ese objeto exista realmente o no.

4. Los «índices» suponen una contigüidad existencial entre su signans
y su signatum: la mancha de humedad en la pared es índice de una fuga
de agua.

5. Los símbolos suponen una convención establecida entre signans y
signatum: los llamados «signos» lingüísticos son símbolos en este senti
do, y se dan como tales en una comunidad hablante que los sanciona con
su uso.

6. Peirce discurre en esta tripartición de los signos de acuerdo con el
problema que ya quedó planteado en el Crátilo platónico: ¿los nombres
significan «por naturaleza» o «por convención»? En el Crátilo tanto

149



Francisco Abad

Hermógenes como Sócrates se pronuncian por la segunda de las dos op
ciones.

7. Peirce llama «diagrama» a una 'representación de las relaciones de
las partes de una cosa mediante relaciones análogas en sus propias par
tes'; los diagramas son pues icónicos.

8. Cualquier enunciado algebraico es un icono, y lo mismo el lenguaje
posee rasgos icónicos, hecho particularmente subrayado por Jakobson.

9. Las obras literarias pueden dar lugar cada una a un signo icónico;
el discurso literario puede estar construido en efecto de tal manera que
posea cierta iconicidad respecto de lo que se quiere decir.

10. Un caso de iconicidad en el discurso poético es el de la fonología
expresiva. En definitiva ocurre que la (buena) literatura constituye un ca
so de signo más perfecto, ya que al «símbolo» del lenguaje en que está
escrita se suma lo que de icónica pueda tener.

Charles Sanders Peirce es un autor complejo cuyo estudio no com
pete sólo a los filólogos sino a los lógicos, filósofos, etc.; desde una
sensibilidad filológica suelen destacarse algunas de sus afirmaciones,
y a ellas nos hemos referido nosotros aquí. Su intuición de lo arbitra
rio del lenguaje, de la posible iconicidad que no obstante puede pose
er, de la red de tensiones sistemáticas que individualizan y a la vez or
ganizan a las palabras entre sí, constituye un hallazgo seguro de pione
ro que se adelantó y que —por ello y en justicia— reclama nuestro
cálido recuerdo.*

Referencias bibliográficas

Alonso, D. (1989): Obras Completas, IX. Madrid: Gredos.
Aranguren, J. L. (1986): La comunicación humana. Madrid: Tecnos.
García Lorca, F. (1987): El público. Mana dementa Millán (ed.). Madrid: Cátedra.
Greimas, a. J.-Courtes, J. (1982): Semiótica. Diccionario razonado de la teoría del len

guaje. Madrid: Gredos.
Hierro, J. (1980): Principios de Filosofía del lenguaje. 1. Madrid: Alianza.

* Agradecemos a nuestros compañeros Alicia Yllera y José Romera su amable acogida de
nuestro trabajo en el Seminario, y a ellos dos y a M. A. Garrido la participación que tuvieron en
el coloquio que siguió a la abreviatura oral de estas páginas.

150



Peirce, Jakobson y la esencia de la literatura y del lenguaje

Jakobson, R. (1988): Obras Selectas. I. Madrid: Credos.
Katz, J. J.-Fodor, J. a. (1976): La estructura de una teoría semántica. México: Siglo

XXI.

Peirce, Ch. S. (1987): Obra lógico-semiótica. Armando Sercovich (ed.). Madrid: Taurus.
Platón (1983): Diálogos, n, Julio Calonge y otros autores (eds.). Madrid: Credos.
Plazaola, J. (1991): Introducción a la Estética. Bilbao: Universidad de Deusto.
POTTiER, B. (1977): Lingüística general. Madrid: Credos.
En sentido amplio léase Trías, E. (1970): Metodología del pensamiento mágico,

Barcelona: Edhasa, 49-86.

151



LA RELEVANCIA DE LA SEMIÓTICA DE CH. S. PEIRCE
EN LA CONSTITUCIÓN DE UNA PRAGMÁTICA DE LA

LITERATURA

Francisco Vicente Gómez

(Universidad de Murcia)

Referirse hoy a las relaciones entre semiótica y literatura, y más en
concreto a la aportación de Ch. S. Peirce al tema en cuestión requiere al
menos algunas precisiones iniciales, pues la presencia y aun la pujanza
de la semiótica en los estudios literarios no es reciente, ni tampoco la de
Ch. S. Peirce, si bien en este último caso es necesario anotar ya que la
versión castellana más amplia de sus escritos lógico-semióticos data sólo
de 1987.

En primer lugar, la inclusión de los textos literarios bajo el dominio de
la semiótica ha permitido observar y caracterizar la literatura como he
cho comunicativo. Así lo ponía de manifiesto F. Lázaro Carreter en un
trabajo de 1976:

SIGNA 1 (1992): págs. 153-161 153



Francisco Vicente Gómez

Una caracterización general y moderadamente aceptable del hecho literario sólo
ha sido posible desde el momento en que se ha reconocido en las obras artísticas el
carácter de signos, y se han inscrito por tanto en el campo de acción de la semióti
ca. Ello implica que se consideren actos de comunicación ... (Lázaro Carreter
1976: 176).

En segundo lugar, la presencia de la figura de Ch. S. Peirce debe ser
considerada no 'ex novo' sino desde la óptica de la relectura de sus
principales escritos semióticos; relectura que puede enriquecer conside
rablemente cuanto la semiótica había ya desarrollado incorporando
perspectivas diversas y abriendo caminos nuevos. Se trata, pues, de una
'relectura' que acompaña el 'redescubrimiento' que de su figura y su
obra —con nuevas traducciones y recopilaciones de sus trabajos— ha
tenido lugar en la década de los años 80, al amparo de una generalizada
necesidad científica de hallar el fundamento epistemológico de las cien
cias humanas en general, y de los estudios literarios en particular
(Bonfantini 1982: 45).

El encuentro entre los principales retos que tienen hoy planteados los
estudios literarios y los caminos que la aportación de Ch. S. Peirce abre a
la misma perspectiva semiótica, nos puede proporcionar el adecuado
punto de partida al tema que nos ocupa: la relevancia de la semiótica de
Ch. S. Peirce en la constitución de una pragmática de la literatura.

II

El primer reto que a la semiótica plantearon los textos literarios fue
pronto afrontado con resultados bastante satisfactorios. Libros como los
de María Corti (1976) y María del Carmen Bobes Naves (1975) en
España son suficiente testimonio. Los textos literarios propician una si
tuación comunicativa ciertamente particular; ésta se caracteriza por no
existir una co-presencia física de autor y lector, dando lugar ello a un ti
po de comunicación diferida que va del autor al texto y del texto al lec
tor. En esta comunicación autor y lector además de no poseer el mismo
sistema y código culturales, están con toda probabilidad muy alejados
tanto en el tiempo como en el espacio (Segre 1985: 42-43).

La peculiar situación comunicativa de los textos literarios origina una
definición de los textos literarios como textos menos dependientes de
aquellos factores que apuntan todos a la inmediatez de la situación (la
deixis espacio-temporal, la personal, la modalidad, etc.), y mucho más
dependientes de aquellos otros elementos que hacen posible tanto la es-

154



La relevancia de la semiótica de Ch. S. Peirce en la constitución...

entura como la lectura de un texto a pesar de la no co-presencia de autor
y lector (los saberes culturales disponibles en forma de códigos que en
mayor o menor medida comparten).

Los signos literarios, pues, están más necesitados de una codificación
múltiple (Corti 1976: 121-148), la cual mediante la dinamización textual
de todos sus componentes (García Berrio 1978: 148), o lo que es lo mis
mo la polifuncionalidad de todos tematiza la intersubjetividad de estos
signos hasta el punto de hacerlos garantes de sí mismos (Pozuelo
Yvancos 1988: 76-83).

III

Descrita y caracterizada en estos términos la comunicación literaria,
así como cada uno de sus componentes (Pagnini 1980), quedaban sin
embargo sin resolver la delimitación de la situación verbal en la que tie
ne lugar y la concreción de la dinámica interactiva en la que entran todos
sus elementos, a saber, autor, lector, texto y contexto.

La semiótica de Ch. S. Peirce, frente a la semiótica de corte descripti
vo auspiciada por F. de Saussure, definida como una 'semiótica de los
códigos' y frente a la semiótica de tinte psicoanalítico elaborada por J.
Kristeva, calificada como una 'semiótica de significación', es esencial
mente cognoscitiva e interpretativa, y posibilita un tratamiento adecuado
de los dos aspectos que quedaban pendientes de concreción en la caracte
rización comunicativa de la literatura (Bonfantini 1982: 28-45).

La semiótica de Ch. S. Peirce es esencialmente cognoscitiva porque a
la «concezione della conoscenza come perfetta specularitá Peirce oppone
la concezione della conoscenza quale sempre, necessariamente, intrínse
camente, interpretativa e ipotetica» (Bonfantini 1980: XXII). Y es tam
bién esencialmente interpretativa porque en Peirce «la generazione del
senso non viene piú intesa propriamente come produzione di senso,...,
bensi costituzione e inferenza di senso, interpretazione» (Bonfantini
1982: 45).

La definición comunicativa de los signos viene indicada por su situa
ción de 'mso'; «el significado de una palabra es su uso en el lenguaje»,
dice Ludwig Wittgenstein (1953: #43), este uso tiene lugar en el trans
curso de una actividad verbal concreta y única, que tiene sus propias re
glas (Wittgenstein 1953: #23). La especificación del significado verbal
en el 'uso' la explicaba Ch. S. Peirce como una relación de 'intersubjeti
vidad' a partir de la noción de 'interpretante' -.

155



Francisco Vicente Gómez

Un signo o representamen es algo que representa algo para alguien en algún as
pecto o carácter. Se dirige a alguien, es decir, crea en la mente de esa persona un
signo equivalente o quizás aún, más desarrollado. A este signo creado, yo lo llamo
el Interpretante del primer signo. El signo está en lugar de algo, su objeto.
Representa este objeto no en todos sus aspectos, sino con referencia a una idea que
he llamado a veces el fundamento del representamen. (Peirce 2.228).

La intersubjetividad verbal de la que surge el significado de los textos
—literarios también— es en la semiótica peirceana un rasgo inherente a
la propia definición de 'semiosis\ objeto de la Semiótica en tanto que
«doctrina cuasi-necesaria, o formal, de los signos» (Peirce 2.227). En los
siguientes términos define Ch. S. Peirce la 'semiosis':

Con 'semiosi', invece, intendo un'azione o influenza che é, o implica, una coope-
razione di tre soggetti, il segno, il suo oggetto e il suo interpretante, tale che questa
influenza trirelativa non si possa in nessun modo risolvere in azioni fra coppie.
(Peirce, 5.484).

Es preciso advertir que «this extensión of the conception of Semiosis
[cognitivo-interpretativa] —como explica Dan Nesher— comes... as a
natural conclusión of the reconstruction of Peirce's pragmaticist philo-
sophy» (Nesher 1990: 1). A su vez, como señalase Antonio Tordera, la
conexión «entre el pragmatismo y la semiótica, que se realiza a través de
la teoría de los interpretantes y del hábito, conlleva varias consecuencias.
La principal es la posibilidad de elaborar una semiótica pragmática, no
como una mera sistematización de todos los signos posibles, sino como
algo que aporta elementos de solución al problema de la producción de
significados» (Tordera 1978: 44).

La explicación del significado a través de la noción de 'interpretante'
(Eco 1979: 48;57), noción hipotética que implica procesos de inferencia
(Peirce 5.274), supone afirmar que nuestro conocimiento posee un carác
ter aproximado (Herrero 1987: 15). De este modo lo argumenta el propio
Ch. S. Peirce:

... toda proposición que estemos en condiciones de hacer acerca del mundo real
debe ser de carácter aproximado: no podemos tener nunca el derecho de afirmar
que cualquier verdad es exacta. La aproximación debe ser la estructura con la cual
corresponde construir nuestra filosofía (Pqirce 1.404).

El carácter aproximado que posee el 'interpretante' descansa en una
adecuación parcial, abductiva del signo respecto del objeto, y es fruto de

156



La relevancia de la semiótica de Ch. S. Peirce en la constitución...

la mediación creadora del hombre (Th. A. Sebeok y J. U. Sebeok 1989;
37-40). Ch. S. Peirce es categórico al respecto en sus afirmaciones:

Non esiste [la cosa-in-sé]. Cioé non vi é cosa che sia in se stessa nel senso di non
essere relativa alia mente, sebbene le cose che sono relative alia mente senza dub-
bio esistono anche al di lá di questa relazione. Le cognizione che cosí arrivano a
noi attraverso questa serie infinita di induzioni e ipotesi. (Peirce 5.311).

Además, dado que «tuttavia no abbiamo esperienza di semiosi in cui
no si abbia modificazione della coscienza,... 1'interpretante sia por lo me-
no un análogo piuttosto stretto di una modificazione di coscienza»
(Peirce, 5.485). Es por ello que toda ocurrencia comunicativa es constitu
tiva de significado y que la semiosis se resuelve en un proceso que no
tiene fin, y en la que la condición de Tercero del interpretante hace que
ésta se resuelva en una 'semiosis ilimitada':

El significado de una representación puede ser tan sólo una representación. De
hecho, no es más que la propia representación, pensada como si estuviera despo
jada de un ropaje sin importancia. Pero no se puede eliminar nunca por completo
este ropaje; sólo se lo cambia por algo más diáfano. Por último, el interpretante
es tan sólo otra representación a la cual se entrega la antorcha de la verdad, y en
calidad de representación tiene a su vez su interpretante. He aquí otra serie infini
ta (Peirce 1.339).

Para Ch. S. Peirce todo signo es 'interpretante' de otro signo. Pero la
comunicación es socialmente intersubjetiva, y la 'semiosis' un 'interpre
tante final': aquel que posibilita que un hablante y un oyente, desde la
especificidad histórica de sus respectivos roles socio-culturales, se en
tiendan:

... un comportamiento del medesimo genere, piú volte reiterato nel quadro di com-
binazioni simili di preceti e di fantasie, produce l'abito, cioé la tendenza a com-
portarsi effetivamente in un modo simile in circostanze simili nel futuro... le reite-
razioni nel mondo interno —reiterazioni fantasticate—, se ben intensifícate da uno
sforzo diretto producono abiti, ...; e questi abiti avranno il potere di infiuenzare el
comportamento effettivo nel mondo estemo... (Peirce 5.487).

El límite que impone el 'interpretante final' como regularidad, como
hábito de comportamiento verbal y que posibilita la intersubjetividad
verbal, permite referir usos verbales a situaciones comunicativas típicas,
es decir, permite correlatar regularmente las variedades de textos lingüís
ticos a categorías específicas y recurrentes de rasgos sociosituacionales.

157



Francisco Vicente Gómez

La recurrencia histórica de estas clases textuales las convierte en inter
pretantes finales o entornos interpretativos del texto que se inscribe en
una de ellas, pues éstas insertan y ordenan el texto individual dentro del
devenir histórico del saber textual de una cultura con el fin de hacerlo
comprensible.

IV

La pragmática, como disciplina semiótica que básicamente indaga las
relaciones entre los signos y los hablantes (Monis 1971: 67), entre los
textos y los contextos (van Dijk 1977: 272; cf. Levinson 1983: 18-23),
encuentra en el estudio de la interacción texto-entorno textual una de las

vías de especificación de la intersubjetividad útil para la interpretación
de los textos literarios.

La pragmática literaria, sin menoscabo de ulteriores especificaciones,
centra su atención en las relaciones implícitas que autor y lector mantie
nen, relaciones implícitas que son el imprescindible apoyo de aquellas
otras relaciones —^las inmediatas— que sí explícita el texto. Sobre estas
relaciones implícitas tiene gran capacidad de decisión el entorno inter
pretativo constituido por el saber textual que envuelve al autor y al lec
tor; constituyen su auténtica realidad.

La intersubjetividad que especifica el texto, su coherencia (Conté
1988: 29) —incluidos el autor y el lector modelo (Eco 1979: 87-90)—,
es una proyección histórica, inferencial, nunca directa, del entendimiento
cultural que pueden llegar a tener autor y lector. Ese entendimiento cultu
ral es el que configura el contexto.

La cooperación textual (texto-contexto) que investiga una pragmática
así concebida encuentra en la perspectiva semiótica peirceana el soporte
adecuado para su definición, pues Ch. S. Peirce privilegia la 'semiosis',
entendida como constitución de sentido, en lugar de la semiótica siste
mática y descriptiva, la 'diacronía' en lugar de la 'sincronía', al 'inter
pretante' en lugar del 'código' fijo e idéntico a sí mismo, la 'interpreta
ción' en lugar de la 'representación' (Bonfantini 1982: 41).

Desde una perspectiva pragmática operativa y no ontológica, nociones
como las de 'código', en el sentido de 'código institucional' o 'hipercó-
digo' (Eco 1979: 316), 'frame testual' o 'text type' (Schlothaus 1988:
76), pueden ser de una gran utilidad para explicar el funcionamiento in
terpretativo (Eco 1979: 109-122) de los entornos enciclopédicos o con
textos constituidos por clases de textos precedentes de costumbres o há-

158



La relevancia de la semiótica de Ch. S. Peirce en la constitución...

bitos textuales, considerados como interpretantes finales.

El camino semiótico elegido permite recuperar la historicidad y el
contexto socio-cultural que son connaturales a todo proceso semiósico.
Este proceso semiósico, concebido como cualquier actividad humana
que crea sentido, esto es, como toda actividad dinámica realizada por
un sujeto que pone en relación una forma y un sentido, sólo puede te
ner lugar dentro de una situación pragmática de uso (Bohes Naves
1989: 118-121).

Sin necesidad de desembocar en el extremo deconstruccionista de al

gunas explicaciones de la 'semiosis ilimitada' de Ch. S. Peirce (Ponzio
1984: 18-22), la recuperación que ésta hace del significado contextual y
la importancia que concede a éste en la constitución del significado a tra
vés de la noción de 'interpretante final', posibilita hacer un uso teórico y
analítico muy razonable de la noción de 'contexto' en la consideración
de la semiosis literaria (Eco 1990: 267), pues éste no es considerado co
mo un elemento exterior sino como un factor constitutivo del propio sig
no.

La semiótica de Ch. S. Peirce precisamente por su acentuado carácter
cognitivo e interpretativo aporta una concepción radicalmente nueva res
pecto de cómo entendían la relación entre signo y objeto tanto la tradi
ción racionalista como empirista: la perspectiva semiótica de Ch. S.
Peirce es intrínsecamente interpretativa e hipotética (Pérez Carreño
1988: 30-32); el camino de establecimiento de las relaciones entre signo
y objeto es antes inferencial —contextual— que intuitivo, y se resuelve
en un flujo de aproximaciones en las que «ogni pensiero precedente sug-
gerisce qualcosa al pensiero seguente» (Peirce 5.284).

Explicando a Ch. S. Peirce, dice U. Eco que «interpretare un segno
significa prevedere —idealmente— tutti i contesti possibili in cui puó es-
sere inserito» (Eco 1990: 267). A esta conclusión ha llegado U. Eco tras
describir la actuación del 'interpretante' del modo que sigue:

Ogni espressione deve venire interprétala da un'altra espressione, e cosi via,
all'infinito;

(...)

nel corso di questo processo semiosico, il significato socialmente riconosciuto de-
lle espressioni cresce attraverso le interpretazioni a cui esse vengono sottoposte in
diversi contesti e in diverse circostanze storiche; il significato completo di un seg
no no puó che essere la registrazione storica del lavoro pragmático che ha accom-
pagnato ogni apparizione contestuale. (Eco 1990: 267).

La noción de 'interpretante' de Ch. S. Peirce no proporciona una defi
nición precisa de interpretación, pero sí elabora una perspectiva capaz de

159



Francisco Vicente Gómez

dar un fundamento general a otras definiciones más elaboradas como,
por ejemplo, la que da S. Schmidt. Para este autor la interpretación cons
truye relaciones «between the conceptual structures called forth by the
text and the conceptual network that constitutes one's own experiental
world... or relating conceptual structures called forth by the next and
'frames of reference'» (Schmidt 1982: 256). La cooperación texto-con
texto, constructora de la coherencia global de un texto, no es determinista
ni está unívocamente señalada, antes bien es interpretativa.

La lógica interpretativa que ayuda a comprender el funcionamiento de
los distintos contextos que contribuyen a elaborar el entorno textual so
bre el que se apoyan los textos (el socio-histórico, el cultural y el litera
rio, principalmente) hace posible que éstos reformulen de una manera to
talmente nueva los llamados 'accesos extrínsecos' del estudio de la lite

ratura (biografismo, historias de la literatura, sociologías de la literatura,
pragmáticas, etc.), quedando articulados dentro de un modelo —el se-
miótico-textual—, de una perspectiva —la interpretativa—, así como
clarificando el camino hacia su relevancia textual: ser soportes de cohe
rencia.

Muy particularmente la 'lógica interpretativa' definida por la semióti
ca peirceana abre un camino esperanzador en la constitución de una
pragmática literaria a partir de elementos culturales tales como las con
venciones estilísticas y genéricas, pues la noción de interpretante, como
dice U. Eco, «muestra de qué manera los procesos semióticos... circuns
criben asintóticamente los significados, sin llegar nunca a 'tocarlos' di
rectamente, pero volviéndolos de hecho accesibles mediante otras unida
des culturales» (Eco 1984: 131), por medio de procesos como las hiper-
codificaciones.

Desde la óptica semiótica peirceana se vislumbra mejor la fecundidad
que el modelo tipológico de descripción de la cultura instaurado por la
semiótica soviética puede ofrecer para la delimitación del contexto litera
rio y la definición de la pragmática literaria a partir de las unidades cul
turales mencionadas. Su amplia capacidad conceptualizadora absorbe de
un modo típico, relevante la diversa realidad sociosituacional dispersa en
los diferentes contextos. Así lo pone de manifiesto C. Segre en el texto
siguiente:

la influencia, y a menudo incluso el impacto, de las fuerzas históricas (principal
mente económicas) actúa mucho más determinantemente sobre el conjunto del sis

tema cultural que sobre cada uno de los textos en particular. Por tanto, el estudio
de la cultura es el que puede mediar entre el estudio histórico y el de los textos
(Segre 1985: 145).

160



La relevancia de la semiótica de Ch. S. Peirce en la constitución...

Referencias bibliográficas

Bobes Naves, M. C. (1975): Gramática de «Cántico». Madrid: Cupsa.
— (1989): La semiología. Madrid: Síntesis.
Bonfantini, M. a. (1980): «Introduzione: la semiótica cognitiva di Peirce». En

Semiótica, Ch. S. Peirce, XXI-LII. Testi scelti e introdotti da M. A. Bonfantini, L.
Grassi e R. Grazia. Torino: Einaudi, 1980.

— (1982): «Le tre tendenze semiotiche del novecento». En Semiótica ai media, 27-57.
Bari: Adriatica Editrice, 1984.

CORTI, M. (1976): Principi delta comunicazione letteraria. Introduzione alia semiótica
delta letteratura. Milano, Bompiani.

Dijk, T. a. van (1977): Texto y contexto. Semántica y pragmática del discurso. Madrid:
Cátedra, 1984.

Eco, U. (1979): Lector in fabula. La cooperación interpretativa en el texto narrativo.
Barcelona: Lumen, 1981.

— (1984): Semiótica y filosofía del lenguaje. Barcelona: Lumen, 1990.
— (1990): I limiti dell'interpretazione. Milano: Bompiani.
García Berrio, A. (1979): «Lingüística, literaridad/poeticidad (Gramática, Pragmática,

Texto)». 1616. Anuario de la Sociedad Española de Literatura General y
Comparada, II, 125-170.

Herrero, A. (1988): Semiótica y creatividad. La lógica abductiva. Madrid: Palas Atenea.
Lázaro Carreter, F. (1976): «La literatura como fenómeno comunicativo». En Estudios

de lingüística, 173-192. Barcelona: Crítica, 1981.
Levinson, S. (1983): Pragmática. Barcelona: Teide, 1989.
Morris, ch. S. (1971): Fundamentos de la teoría de los signos. Barcelona: Paidós, 1985.
Nesher, D. (1990): «Understanding sign semiosis as cognition and as self-conscious pro-

cess: A reconstruction of some basic conceptions in Peirce's semiotics». Semiótica,
79-1/2, 1-49.

Pagnini, M. (1980): Pragmática delta letteratura. Palermo: Selleiro Editore, 1988.
Peirce, Ch. S. (1868-1935): Semiótica. Testi scelti e introdotti da M. A. Bonfantini, L.

Grassi e R. Grazia. Torino: Einaudi, 1980.

— (1868-1935): Obra lógico-semiótica. Edición de Armando Sercovich. Madrid:
Taurus, 1987.

PÉREZ Carreño, F. (1988). Los placeres del parecido. Icono y representación. Madrid: Visor.
PONZIO, A. (1984): «La semiótica tra Peirce e Bachtin». En Interpretazione e scrittura.

Scienza dei segni ed eccedenza letteraria, 15-52. Verona: Bertani, 1986.
Pozuelo Yvancos, J. M. (1988): Teoría del lenguaje literario. Madrid: Cátedra.
ScHLOTHAUS, W. (1989): «Conditioning Factors of Textual Understanding». En

Comprehension of Literary Discourse, D. Meutsch and R.
Sebeok, Th. A. y Umiker-Sebeok, J. (1983): « 'Ya conoce usted mi método': una con

frontación entre Charles S. Peirce y Sherlock Holmes». En El signo de los tres.
Dupin, Holmes, Peirce, U. Eco y Th. A. Sebeok (eds.), 31-81. Barcelona: Lumen,
1989. Viehoft (eds.), 74-88. Berlin: Walter de Gruyter.

Segre, C. (1985): Principios de análisis del texto literario. Barcelona: Crítica.
Tordera, a. (1978): Hacia una semiótica pragmática. El signo en Ch. S. Peirce.

Valencia: Femando Torres Editor.

Wittgenstein, L. (1953): Investigaciones filosóficas. México/Barcelona: UNAM/Crítica,
1988.

161



A PROPOSITO DE PEIRCE: SEMIOTICA. LITERATURA.
VERDAD

Miguel Ángel Garrido Gallardo

(CSIC Madrid)

¿Cuál es la relación entre el semiólogo y la verdad? Umberto Eco, tra
vestido de Guillermo de Baskerville en El Nombre de la rosa «nunca ha

dudado de la verdad de los signos» (la cursiva es nuestra), ya que como
buen nominalista tiene la convicción de que la abstracción no es desma
terialización y universalización, sino un prescindir de la existencia de las
cosas. El término mental es un signo con su «suppositio», o sea, propie
dad de significar (exclusivamente) dentro de una proposición:
«Suppositio est signum quasi pro aliquo posito. (Cfr. Flasch 1989).

El proceso de simbolización, tal como lo concibe Guillermo, tiene po
co que ver con la metafísica, con el filósofo que razona partiendo de los
primeros principios. Así lo ve Adso de Melk:

— Pero entonces —me atreví a comentar—, aún estáis lejos de la solución...
— Estoy muy cerca, pero no sé de cuál.
— ¿O sea que no tenéis una única respuesta para nuestras preguntas?
— Si la tuviera, Adso, enseñaría Teología en París.
— ¿En París siempre tienen la respuesta verdadera?
— Nunca, pero están muy seguros de sus errores.

SIGNA 1 (1992): págs. 163-167 163



Miguel Ángel Garrido Gallardo

— ¿Y vos? —dije con infantil impertinencia—. ¿Nunca cometéis errores?
— A menudo —respondió—. Pero en lugar de concebir uno solo, imagino mu
chos, para no convertirme en esclavo de ninguno.

Me pareció que Guillermo no tenía el menor interés en la verdad, que no es otra cosa
que la adecuación entre la cosa y el intelecto. Él, en cambio, se divertía imaginando
la mayor cantidad posible de posibles, (pag. 374) (la cursiva es nuestra).

Pero la concepción «ingenua» de la literatura descubre un imprescin
dible nexo entre «literatura» y «verdad», literatura («poesía»), en la de
terminación terminológica espontánea que se ha venido configurando a
partir del siglo xviii, presupone comunicación mediante la que se com
parte un «descubrimiento», una parcela de la realidad. El lenguaje que se
caracteriza precisamente por estar ahí en lugar de otra cosa y, más aún,
por ponemos la cosa delante.

Frente a esta concepción, la semiótica de base greimasiana, o sea no
minalista, estmcturalista al fin y al cabo, ve la diferencia como lo consti
tutivo, lo irreductible y originario y, por consiguiente, para los greimasia-
nos sólo puede suscitar aprensiones la afirmación de que la literatura
—o, simplemente, el lenguaje— tenga por función estar ahí en lugar de
otra realidad.

Así, parece existir un asentimiento bastante generalizado entre ellos
sobre que los «juegos» discursivos que puede estudiar la semiótica son
juegos que se dan en la literatura, pero que no dicen nada de lo literario
porque a) nada se puede decir, o b) aunque se pueda decir algo, la semió
tica no puede decir nada de eso (Cfr. Bettetini 1987).

Se trata de una evidente consecuencia del llamado pensamiento mo
derno, ese pensamiento nominalista cuyas secuelas postmodernas y
«pospostmodemas» constituyen un debate cultural central en nuestros
días. La semiótica a la que nos estamos refiriendo está en la tradición de
Occam, Hobbes, Locke, Berkeley, Hume, Benthan, Stuart Mili y hasta
del mismísimo Kant, afirmando que toda generalización es pura «con
vención». Está claro.

En cambio, Peirce cae del lado del franciscano Duns Scoto: las leyes
obran naturalmente en la naturaleza y la clasificación (tan difícil de ha
llar) responde a hechos reales. O sea, se trata de un cierto optimismo
gnoseológico, frente a un radical pesimismo epistemológico. Así, un es-
cotista podría hasta tener la ilusión de creer que un análisis semiótico da
ría cuenta de lo literario de la literatura. El escotismo de Peirce no llega a
tanto. Su semiótica es sólo un punto de vista aplicable a diferentes disci
plinas como dice en carta a Lady Welby: «no he podido estudiar lo que
sea (matemáticas, moral, metafísica, gravitación, termodinámica...) si no
es como estudio de semiótica». (Cfr. Peirce. Apud, Deledalle 1980).

164



A PROPÓSITO DE PEIRCE: SEMIÓTICA. LITERATURA. VERDAD

Sin embargo, es pragmatista y su pragmatismo es un supuesto «fuer
te»: «la significación de cada palabra reside en el uso que se hace de
ella». (Ibid.)

Un resquicio abre también el que Peirce se confiese «anti-idealista»,
pero también tendremos que matizar qué quiere decir con esta afirma
ción.

Con «anti-idealismo» es claro que no está situándose enfrente de la lí
nea kantiana, antes bien, sin duda está criticando, con razón en determi
nados contextos, lo que la línea aristotélica llamaría con el nombre de
«realismo». Dice: «El principio de tolerancia está íntimamente ligado al
principio fundamental de la ciencia, pues no puede haber base racional si
no se reconoce que nada (el subrayado es nuestro) es absolutamente cier
to. En las ramas de la ciencia donde el conocimiento es más perfecto, en
metrología, geodesia y astronomía, nadie que se respete consentirá en ha
cer una aserción sin acompañarla de la estimación de error probable. Lo
que el «hombre de ciencia» entiende por ciencia no es el conocimiento,
sino la investigación». (Ibid.)

Hasta aquí Peirce y la clara exposición de que su semiótica no tiene
nada que ver con adecuación alguna entre cosa e intelecto. Difícilmente
se encontrará una cita donde más nítidamente se proclame que el pesi
mismo gnoseológico es consustancial a toda espistemología semiótica.
Cuando se hace investigación semiótica sobre la literatura, se está ha
blando de investigación, pero no —en absoluto— de literatura.

Resulta, pues, que el anti-idealismo pragmatista es una abierta antime
tafísica. Si Peirce reprocha a Descartes algo, no es el giro que pone el
centro de la indagación en la duda en vez de en la pregunta por el ser, si
no su falta de «positivismo», la reliquia metafísica de la búsqueda de la
certidumbre, aunque sea por el lado de la duda metódica.

Su oposición a la metafísica resulta ser aún mayor que su denuncia del
idealismo. Los «signos» —recordemos— «son hechos sintomáticos de
otros hechos» y sus designaciones son, en realidad, sus «valores inferen-
ciales». La lógica y las matemáticas se ven bajo un prisma constructivis-
ta y experimental y la metafísica queda aniquilada. La filosofía debe re
posar en la lógica y no a la inversa.

El amplio asentimiento que suscitan en la comunidad profesional las
aseveraciones que hemos transcrito (Cfr. Bonfantini y Kloesel, eds.,
1988-1990) plantea la aporía de que, en rigor, o renunciamos a hablar de
«verdad», de «descubrimiento», de «estética», en definitiva, de «literatu
ra», o renunciamos a hacer semiótica literaria.

No es extraño que el Diccionario de Greimas (1982) que pretende ir
más allá de los estrictos límites de su propia escuela para ofrecer la doc
trina semiótica en general, vincule la mención de lo literario {literatura.

165



Miguel Angel Garrido Gallardo

s.v.) con el «metalenguaje no científico» (cualquier cosa) o con el debati
do problema de la oposición entre ficción/verdad sobre lo que hay una
ingente bibliografía. Yo no sé si en alguna selva africana contar que ayer
se tomó uno un plátano para merendar resulta divertido, mientras que
narrar una historia se acoge como algo «serio». Lo que me resisto a acep
tar es la interpretación que, desde nuestra cultura, damos a la suya y la
conclusión que obtenemos de que para ellos es literatura lo que para no
sotros no lo es y viceversa.

Yo soy optimista. Creo que la literatura es y, por eso, el artista quiere
otorgar un sentido y, en consecuencia, implicar el código en el mensaje,
de tal manera que cuando cualquier lector de cualquier época encuentre
el objeto literatura pueda compartir el «descubrimiento» que el artista
pretende haber realizado.

Sé, con Granger (1988: 200-209) que eso es, en rigor, imposible, que
el cambio lingüístico pertenece a lo constitutivo de las lenguas naturales,
que si el código es el de uso, jamás es usado idénticamente por dos usua
rios y si el código es original, entonces no puede ser compartido, no da
lugar a comunicación, es ininteligible, no es código.

Todo esto es cierto, pero deberíamos estudiar si este deseo (no doy a
«deseo» un contenido psicologista) no está en la misma entraña del fenó
meno literario (digamos poético, en su sentido etimológico).

Si esto fuera así, insisto, ¿qué papel podría desempeñar la indagación
semiótica, también y sobre todo la de filiación peirceana en la investiga
ción de textos literarios? Creo que muy importante: poner de relieve la
profusa red que constituye la máquina fabricadora de la semiosis de los
textos literarios, aunque más allá esté la metafísica.

Y junto a esta semiótica de la literatura, disciplina de vocación cientí
fica, no deberíamos condenar en nombre de Peirce una semiótica «litera
ria» que, al tratar de interpretar los textos, reprodujera sus movimientos
de dividir, componer e imaginar en pos de la permanente utopía del acce
so a la verdad.

Referencias bibliográficas

Bettetini, G. (1987): «El Giro pragmático en las semióticas de la representación». En La
Crisis de la literariedad. M. A. Garrido Gallardo (ed.), 155-170. Madrid: Taurus.

Bonfantini, M. a. y Kloesel, C. J. W. (1988-1990) (eds.); Peirceana y Peirceana Two,
Versas. Quademi di studi semiotici, 49 y 55/56.

166



A PROPÓSITO DE PeIRCE: SEMIÓTICA. LITERATURA. VERDAD

Deledalle, G. (1980): «Les grandes thémes de la philosophie de Charles S. Peirce».
Semiótica, 32, 3/4, 329-337.

Flasch, K. (1989): Einfiihrung in die Philosophie des Buchgesellschaft. Darmstadt:
Wissenschaftlich Buchgesellschaft.

Granger, G. G. (1988): Essais d'une philosophie du style. París: Armand Colín.
Greimas, a. J. y Courtes, J. (1982): Semiótica. Diccionario razonado de la Teoría del

lenguaje. Madrid: Credos.

167



CH. S. PEIRCE Y LA TEORÍA LITERARIA

José Domínguez Caparros

(UNED, Madrid)

La reunión de estos días en Segovia, centrada en el pensamiento de
Charles S. Peirce, no es más que un dato más que demuestta el hecho
evidente de que la obra del filósofo norteamericano ha adquirido la pro
piedad de clásica. Por esto, sus escritos se estudiarán y comentarán cons
tantemente en el ámbito de la ciencia o disciplina semiótica; y en cuanto
clásicas, sus ideas adquieren un carácter general, intemporal, que las ha
ce interesantes, hasta el punto de dotarlas de un sentido profético, que se
cumple en cuanto que sirven para garantizar algunas soluciones a cues
tiones que hoy nos preocupan.

Está claro, pues, que lo que yo voy a hacer es manipular algunas ideas
de Peirce para comentar algo de lo que pasa en la teoría literaria actual.
Cuando pienso en una manipulación para lo que yo voy a hacer es por
que quiero vacunarme contra la más seria objeción que puede hacerme
todo entendido en semiótica peirceana; pues está claro que yo no tengo
que aportar gran cosa al descubrimiento del sentido dé la filosofía del

SIGNA 1 (1992): págs. 169-178 169



José Domínguez Caparros

americano —me está vedado el placer de ir siguiendo el riquísimo encaje
de las piezas de su razonamiento—. Pero, como profesional de la teoría
literaria, pertenezco a esa especie de estudioso de la literatura que acude
a la filosofía, y a tantos otros sitios, en busca de una mejor comprensión
del fenómeno de la palabra artística. Es inevitable, pues, un contacto con
el pensamiento de Peirce.Yo lo tuve de forma más directa cuando me vi

obligado a tratar de caracterizar la poesía desde la semiótica; sobre esto
volveré.

Una dificultad que se añade a las que encuentra el teórico de la litera
tura que quiere acercarse a Peirce es que éste es más un filósofo interesa

do en la lógica que en la estética; por esto, frecuentemente hay que hacer
una transposición de lo que dice al campo de la estética, y de esta forma
empezamos ya a producir nosotros mismos metáforas, sentidos.

II

Voy a recordar algunas cosas bien conocidas de todos, pero es que
son necesarias en mi discurrir. El objeto de la semiótica es el proceso de
creación de sentido en el texto, que se manifiesta como signo (Bobes
Naves 1989: 101). Pero este signo es analizado de manera bien distinta
en las dos tradiciones mayores de la semiótica a que solemos referimos:

la saussureana y europea, en general, por un lado; y la que arranca de
Peirce y crece en suelo americano, por otro; la primera, de vocación lin
güística, se ve abocada a ser una teoría del texto; la segunda, de raíz ló
gica, es una filosofía abierta a consideraciones pragmáticas. Por lo que
se refiere a la poesía, por ejemplo, a partir de la semiología el estudio de
la misma queda caracterizado por unas constantes, que podemos enume
ra de la siguiente forma: 1.- La lingüística dirige el estudio de la poe
sía, y la semiótica poética utiliza como conceptos básicos los de signo
(y los con él relacionados de forma, sustancia, expresión y contenido),
paradigma y sintagma, denotación y connotación, por citar los más lla
mativos. 2.- El modelo del signo lingüístico sirve casi siempre de marco
de organización de los estudios de la poesía, en los que se suele distin
guir un plano de la expresión y un plano del contenido, o un significante
y un significado como ejes organizadores de todo el análisis. 3.- Como

lenguaje especial, es decir, como semiótica o sistema semiótico peculiar,
la poesía se caracteriza por ser el poema un signo complejo en el que se
da una estrecha dependencia, un isomorfismo, entre significante y signi
ficado, o expresión y contenido; el signo poético, se dice, está motivado,
es decir, establece una relación de semejanza entre el signo y la cosa de-

170



Ch. S. Peirce y la teoría literaria

signada, lo que significa; y por eso, a todo, en poesía, se le busca un sig
nificado.

Éstas son características de la poesía como lenguaje que se desprenden
de la forma en que la estudian los modelos semiológicos que dependen
estrechamente de la lingüística europea formulada por Saussure y
Hjelmslev.

Si hoy la semiótica que arranca de Peirce es hegemónica, me parece
que es porque integra en su concepción de la semiosis elementos de ma
yor alcance que los simplemente textuales o lingüísticos a que frecuente
mente queda reducida la semiología saussureana. Hoy, en efecto, se nos
presenta mucho más próxima a las cuestiones que nos preocupan una de
finición como la que da Peirce de semiótica o de semiosis. La primera
consiste en

la doctrine de la nature essentielle et des variétes fondamentales de semiosis possi-
bles. (5.488) i

¿Y qué es la semiosis?

Mais par "semiosis", j'entends, au contraire, une action ou influence qui est ou im
plique la coopération de trois sujets, tels qu'un signe, son objet et son interprétant,
cette influence tri-relative n'étant en aucune fa^on reductible á des actions entre
paires. (5.484)

III

Puesto que me está vedado el placer del conocimiento detallado del
pensamiento de Ch. S. Peirce, me siento igualmente relevado de la res
ponsabilidad de ser un fiel intérprete del mismo. Tampoco es este mi
propósito, sino que lo que yo pretendo es ofrecer a los especialistas en la
seimótica peirceana las muestras de ciertos ecos de tal pensamiento en
algunos de los postulados de la teoría literaria que parece haber detenta
do la hegemonía en la historia reciente de esta disciplina en algunas par
tes del mundo, al menos. Ahí van las muestras.

Primera: En su magnífico panorama de la crítica norteamericana des
pués de la «nueva crítica», Frank Lentricchia comenta el trabajo de

Cito por Charles S. Peirce (1978).

171



José Domínguez Caparrós

Eugenio Donato presentado en la famosa reunión de 1966 en la Johns
Hopkins University que marca la entrada de Jacques Derrida en EE UU. El
trabajo de Donato, en la traducción castellana —traducción sorprendente
mente temprana, en 1972, cuando la edición inglesa es de 1970, y por eso
abocada a pasar inadvertida prácticamente—, se titula «Las dos formas de
expresión de la crítica». Lentricchia dice del mismo que allí se plantean las
dos cuestiones esenciales que durante los años setenta van a obsesionar
tanto a los derridianos como a los antiderridianos de Norteamérica: la pri
mera es la cuestión del descentramiento o «estructuralidad de la estructu
ra», es decir, la desaparición de un origen, de un punto exterior al texto que
le sirviera de frontera al juego del significante lingüístico. Leo el extenso
pasaje en que Lentricchia resume la segunda cuestión:

En segundo lugar, está la afirmación (implícita en algún pasaje de la obra estructu-
ralista de Barthes, pero llevada a su punto crítico por Derrida) de que toda inter
pretación de una cadena de significantes resulta ser otra cadena de significantes, y
nada más. A la luz de estos planteamientos es imposible otorgar al discurso crítico
la consideración de «transparente» (ni siquiera la mera consideración de represen
tación mimética); y, por consiguiente —escribe Donato—, tampoco se puede tra
zar una línea de «separación esencial entre literatura y crítica»; «cada signo es, en
sí mismo, no cosa que se ofrece a la interpretación, sino interpretación de otros
signos. Nunca se da un interpretandum que no sea ya interpretans, de modo que la
interpretación queda necesariamente vinculada al ejercicio de la violencia y a la
explicación». Donato añade a continuación algo que pronto sería recogido en los
debates postestructuralistas: «sin duda alguna», esta idea «tendríamos que haberla
captado ya en Nietzsche y Freud». A lo cual cabría añadir que en los Estados
Unidos habríamos podido extraerla de la semiótica de Charles S. Peirce. (F.
Lentricchia 1980: 158).

La última frase de la larga cita de F. Lentricchia es la que me interesa
especialmente, por cuanto que ahí se encuentra expresado un intento de
involucrar el pensamiento de Peirce en una cuestión tan importante como
la forma de concebir la interpretación en buena parte de la crítica literaria
más innovadora: serie infinita de signos. Véase Roland Barthes y su idea
de la crítica como interpretación, no de un sentido verdadero, sino de ca
denas de símbolos producidos por la obra; el crítico no hace más que
continuar las metáforas de la obra, y, desde este momento, su quehacer
es tan creador como el del escritor (R. Barthes 1966: 67-74) 2. Peirce, por
lo demás, se ve llevado a la compañía de los dos máximos representantes
de la hermenéutica de la desconfianza, según P. Ricoeur.

2 La crítica a que Dan Sperber somete las prácticas interpretativas del mito —las que buscan
un sentido oculto, como las psicoanalíticas- recuerda el funcionamiento del interpretante en el
modelo peirceano. En efecto, según Sperber, estas explicaciones del símbolo no hacen una susti
tución del segundo término al primero, sino que llevan a cabo una extensión, un desarrollo del
símbolo (1978: 73 y ss). Para Dan Sperber, las interpretaciones semiológicas de los mitos no son
tales, sino simples extensiones. Las palabras con que termina su crítica a la exégesis y al psicoa
nálisis son claras: «Aquí reside precisamente su capacidad simbólica: el inevitable fracaso de to
das las tentativas les asegura al mismo tiempo la multiplicación. Así, las tentativas exegéticas y

172



Ch. S. Peirce y la teoría literaria

Paúl de Man —y ésta es la segunda de las muestras prometidas— se
ve atraído por la concepción de una retórica pura que, como es sabido,
está relacionada con el interpretante del modelo de signo peirceano, y
que al crítico americímo lo reafirma en su idea de la retórica como figura
o tropo intralingüístico. Dice Paúl de Man:

Para Peirce, la interpretación de un signo no es un significado, sino otro signo; es
una lectura, no una descodificación, y esta lectura, a su vez, há de ser interpretada
por otro signo, y así ad infinitum (1979: 22).

Parece que hay materia para un trabajo, si es que no está ya hecho,
acerca de la presencia de Peirce en la moderna teoría literaria norteame
ricana. Esta presencia no excluye la posibilidad de una mala interpreta
ción. Pues una mala lectura, conscientemente metafórica, del pensamien
to de Peirce por parte de Harold Bloom es la aplicación que éste hace de
la idea de triplicidad del signo semiótico al modelo del poema:

Aplicando el principio de la mala captación {misprision), traslademos a Peirce al
lenguaje de la poesía. El poema es una idea de Triplicidad, una relación tíádica,
porque el signo es el nuevo poema, su objeto es el texto precursor (por múltiple o
imaginario que sea) y el pensamiento que interpreta es la lectura del poema, aun
que esta lectura sea ya por sí misma un signo. (Apud F. Lentricchia 1980: 312)

Sea ésta una tercera muestra.

IV

Yo ahora pongo sobre la mesa algunos fragmentos del pensamiento de
Peirce sobre el signo —y especialmente sobre el interpretante— por si
los especialistas en semiótica creen justificado el establecimiento de un

psicoanalíticas parecen responder a un proyecto cultural: en apariencia, interpretar el simbolis
mo; de hecho, renovarlo, porque toda clase de símbolos forma parte del simbolismo mismo»
(1978: 76).

Umberto Eco, que vincula el trabajo desarrollado en alguna de sus obras (Tratado de semióti
ca general, Lector ínfabula, Semiótica y filosofía del lenguaje) con la idea peirceana de semiosis
ilimitada, se desmarca explícitamente de las repercusiones que tal idea haya podido tener en la
deconstrucción. El enunciado de su postura más reciente no ofrece dudas: «La teoría peirceana
de la semiosis ilimitada no puede llevar a sostener, como ha hecho Derrida, una teoría de la in
terpretación como deriva y deconstrucción. Los textos tienen un sentido, incluso cuando los sen
tidos son muchos; lo que no puede decirse es que no existe ninguno, o que todos sean igualmente
buenos. El texto interpretado impone unas restricciones a sus intérpretes. Los líinites de la interpretación coinciden con los derechos del texto (lo que no quiere decir que coincidan con los de
rechos de su autor)» (1991: 9).

173



José Domínguez Caparros

parentesco o un aval para la moderna concepción de la cntica como pro
ducción ilimitada de signos.

La muy conocida definición del signo (2.228) y la clasificación de las
ramas de la semiótica según se refieran a cada uno de los componentes
del mismo signo (2.229), ofrecen elementos para una comparación, como
son: el que el interpretante es un signo que está en la mente de aquel a
quien se dirige el representamen; o que la rama de la semiótica relaciona
da con el interpretante es la retórica pura, cuyo

trabajo es averiguar las leyes de cada inteligencia científica: un signo da nacimien
to a otro y, especialmente, un pensamiento produce otro pensamiento 3.

Si el interpretante es un signo, lógicamente tiene que tener, a su vez,
un interpretante que será otro signo. Esto queda claro en la forma en que
Peirce caracteriza al signo en el párrafo 2.303:

Cualquier cosa que determina alguna otra (su interpretante) para que se refiera a
un objeto al cual él mismo se refiere (su objeto)-, de la misma manera el interpre
tante se convierte a su vez en un signo, y así ad infinitum.

El interpretante, por lo que sigue en este mismo párrafo, debe ser for
mulado en una interpretación, en algún signo extemo, porque, si no, «re
sulta imposible descubrir que alguna vez existió tal idea en esta concien
cia».

3 Cito por Charles S. Peirce, 1987. Recordemos la definición exacta de signo:

Un signo o representamen es algo que representa algo para alguien en algún as
pecto o carácter. Se dirige a alguien, es decir, crea en la mente de esa persona un
signo equivalente o, quizás aún, más desarrollado. A ese signo creado, yo lo llamo
el Interpretante del primer signo. (2.228)

Las otras dos ramas de la semiótica, junto a la retórica pura, son la gramática especulativa y
la lógica -que trata del objeto-. Véase el comentario que hace Gérard Deledalle a la definición de
signo, y el lugar del interpretante:

Le signe inteiprétant renvoie lui-méme syntactiquement á un signe interprétant en
une série infinie d'interprétants qu'interrompt pragmatiquement et provisoire-
ment, selon les situations existentielles, 1'interprétant logique ultime: l'habitude.
(1978: 229)

174



Ch. S. Peirce y la teoría literaria

La pregunta siguiente es: ¿pero cuándo terminamos de interpretar, de
producir signos? Cuando pragmáticamente la costumbre establece el sig
nificado lógico definitivo. La costumbre —desechados los conceptos, los
deseos y las expectativas como las otras clases de categorías de los he
chos mentales que tienen una referencia general— se convierte en la
esencia del interpretante lógico {Écrits 5.486). Bien claro lo dice en el
párrafo 5.491:

L'habitude formée délibérément par analyse d'elle-méme —^parce que formée á
I'aide des exercices qui la nourrissent— est la définition vivante, l'interprétant lo-
gique véritable et final. Par suite, pour exprimer le plus parfaitement possible un
concept que les mots peuvent communiquer, il suffira de décrire l'habitude que ce
concept est calculé á produire».

¿Idea de la interpretación como práctica perlocutiva —cálculo de pro
ducción de una costumbre—; o es la interpretación un efecto de la cos
tumbre, y podría, entonces, relacionarse la costumbre con las constriccio
nes de una comunidad interpretativa al estilo de Stanley Fish? Son éstas
preguntas que hay que plantear más bien para una discusión entre espe
cialistas en la semiótica de Peirce. Sí puedo adelantar que en ninguno de
los dos libros en que se recogen la mayoría de los trabajos de S. Fish
(1980, 1989) aparece, en los índices, el nombre de Peirce.

La discusión podría prolongarse en la redefinición que hace Ch.
Morris del signo. Sabido es que añade un cuarto factor, el intérprete
—ya diferenciado del interpretante de Peirce—. Señala Morris (1938:
27-28) en el proceso semiótico la implicación de los siguientes compo
nentes: el vehículo sígnico, el designatum, el interpretante y el
intérprete. Por ejemplo: en el caso del perro que al oír un sonido deter
minado caza ardillas tenemos el sonido como vehículo sígnico (S), el
significado de cazar ardillas es el designatum (D), y la conducta que res
ponde a esa acción es el interpretante (I); los intérpretes son los agentes
del proceso, los usuarios de los signos. Ahora bien, en el epígrafe si
guiente, cuando se trata de los niveles de semiosis, fundados en la rela
ción diádica de cada uno de los tres correlatos (vehículo, designatum e
intérprete) de la semiosis con el signo, sorprendentemente ha desapareci
do el interpretante, ha desaparecido, pues, la posibilidad de interpreta
ción interna al signo:

175



José Domínguez Caparros

En términos de los tres correlatos (vehículo sígnico, designatum, intérprete) de la
relación triádica de semiosis, pueden abstraerse —para convertirse en objeto de
estudio— una serie de relaciones diádicas. (1938: 31)

Como es bien sabido, estas relaciones son las que constituyen las tres
ramas de la semiótica: sintaxis, semántica y pragmática 4. Lo que me pa
rece apreciar en el modelo de Ch. Monis es una simplificación que va
acompañada de una normalización que trata de objetivar todo el proceso
en una exterioridad. En este sentido, si bien la propuesta de Monis es la
que ha tenido más fortuna en la división de tareas semióticas de los estu
dios literarios, me parece que la de Peirce sigue siendo más sugerente,
menos tranquilizadora. Pero yo no quiero ir más allá en la interpretación
del pensamiento semiótico.

VI

Como se trata de proponer ideas para una discusión, no quiero ocultar
que hay también algún estudio sobre el concepto de la interpretación en
Ch. Sanders Peirce que descalificaría cualquier propuesta como la que
subyace en todo lo dicho hasta ahora. Imagino que se puede ilustrar con
comentarios de la teoría peirceana que en absoluto apoyarán la supuesta
relación establecida por Lentricchia o por Paúl de Man. Yo conozco uno
de estos comentarios y lo voy a exponer. Se trata del artículo publicado
por Hanna Buczynska-Garewicz en la revista Versus (n.° 49, 1988) sobre
la semiótica y el arte de comprender. En realidad se trata de una glosa y
comentario a la teoría de Peirce sobre el signo, cuya semiótica concibe la
autora como un teoría de la interpretación 5. Un resumen que quisiera dar
cuenta de este trabajo recogería ideas bien conocidas y ya comentadas,
como: que el signo es un pensamiento y apela a otro pensamiento para
interpretarlo; que el signo está inextricablemente unido a la interpreta
ción; que la interpretación semiótica es un proceso sin fin de producción
de signos; que este proceso se para cuando se establece la relación con el
mundo objetivo; lo que le da un carácter no subjetivo, según la autora,
quien resalta la importancia de la costumbre como máxima pragmática;

4 Parece que en el pensamiento de Morris puede apreciarse algún cambio en su concepción
de la pragmática, como observa Carmen Bobes (1989: 99): primero se define como la relación
con sus intérpretes, «y más tarde añadirá a esa relación con los usuarios, las de los signos con la
situación de uso a través de todas las circunstancias que participan en él». Pienso que la ambi
güedad en la caracterización del signo, por parte de Morris, no es ajena a tal duplicidad.

5 Se basa fundamentalmente en Peirce también Alberto Álvarez Sanagustín en su trabajo so
bre la interpretación creativa (1990).

176



Ch. S. Peirce y la teoría literaria

por último, que la interpretación semiótica de Peirce no tiene en cuenta
el sentido histórico. Pues bien, después de la breve síntesis, llega a la
conclusión de que

semiotics stays in a crucial opposition to many of the present tendencies in the
theory of interpretation. (1988: 63)

Y cita la autora, entre las que tiene en su mente, las siguientes: el his-
toricismo, el irracionalismo y voluntarismo o el antilogocentrismo (es
decir, la deconstrucción), el relativismo cultural y emocional de la se
miótica étnica, y, finalmente, el psicologismo y behaviorismo. En final
epigramático, dice Hanna Buczynska-Garewicz:

Apparently, Peirce's notion of interpretation does not belong to the late 20th cen-
tury -which does not, however, imply that Peirce was wrong. (1988: 63)

Estas palabras dan una de las respuestas posibles a la pregunta con que
estuve tentado de empezar mis palabras: ¿es Peirce uno de los responsa
ble de la deconstrucción? Otra respuesta sería decir que efectivamente es
uno de los responsables, como podría serlo todo estructuralista coherente
con su pensamiento, empezando por Saussure, pues no olvidemos que lo
más descentrado es la estructura.

Referencias bibliográficas

Álvarez Sanagustín, a. (1990): «La interpretación creativa". En Investigaciones
Semióticas. III. Retórica y lenguajes, 145-154. Madrid: UNED.

Barthes, R. (1966): Critique et Verité. Paris: Seuil.
Robes Naves, M. C. (1989): La semiología. Madrid: Síntesis.
Buczynska-Garewicz, H. (1988): «Semiotics and art of understanding". Versus 49,59-63.
De Man, P. (1979): Alegorías de la lectura. Traducción de Enrique Lynch. Barcelona:

Lumen, 1990.
Eco, U. (1991); «Los límites de la interpretación". Revista de Occidente 118, 5-24.
Fish, S. (1980): Is there a text in this class? Cambridge, Mass.: Harvard U. P.
— (1989): Doing what comes naturally. Oxford: Clarendon Press.
Lentricchia, F. (1980): Después de la 'nueva crítica'. Traducción de Ramón

Buenaventura. Madrid: Visor, 1990.

177



José Domínguez Caparros

Macksey, R., Donato, E. (eds.) (1970): Los lenguajes críticos y las ciencias del hombre.
Traducción de José Manuel Llorca. Barcelona: Barral, 1972.

Morris, Ch. (1938): Fundamentos de la teoría de los signos. Traducción de Rafael
Grasa. Barcelona: Paidós, 1985.

Peirce, Ch. S. (1978): Écrits sur le signe. Rassemblés, traduits et commentés par Gérard
Deledalle. Paris: Senil.

— (1987): Obra lógico-semiótica. Armando Sercovich (ed.). Madrid: Taurus.
Sperber, D. (1978): El simbolismo en general. Traducción de J. M. García de la Mora.

Barcelona: Anthropos, 1988.

178



LENGUAJE COMO FIGURA. ANALISIS SEMIOTICO
DE UN POEMA*

Antonio Domínguez Rey

(UNED, Madrid)

El autor es el primer interpretante de su obra. La interpreta a medida
que la crea y, al mismo tiempo, es interpretado por ella. Esto no presupo
ne que coincidan en el orden de lectura la interpretación del autor y de
los posibles lectores, ni el comentario de aquél con su primera interpreta
ción. La obra contiene un proceso dinámico y genera otro interpretante.
Es semiosis recurrente.

Hemos tomado como objeto de análisis un texto propio para educir en
él, siguiendo el método analítico de G. Deledalle (1979), ciertas observa
ciones como la implicación semántico-pragmática de los niveles semióti-
cos, la determinación procesual del objeto dinámico (Od) y el carácter
autointerpretativo, por lo menos virtual, de la obra.

Nos situamos, entonces, en una actitud de interpretante dinámico (Id),
sin que esto implique prejuzgar de ninguna manera el valor lírico del tex
to. En cuanto objeto inmediato (Oi), dista ya del autor, pero en cuanto

* Se incluye aquí sólo la primera parte del estudio presentado con el mismo título al
Seminario Internacional de Literatura y Semiótica Ch. S. Peirce, Segovia, julio 1991.

SIGNA I (1992): págs. 179-187 179



Antonio Domínguez Rey

(Od), al producir un efecto real en él, suscita, como recurrencia, el ins
tante creativo —ya pasado— y dispone un interpretante final (If) que no
coincide necesariamente —¿podría?— con el que le haya asistido en el
momento de la escritura. La recurrencia sugiere y favorece una lectura
que tal vez encuentre recelos en otros lectores. Cualquiera que sea la pro
ducida, el texto será su prueba de verificación. Del contraste surgirá otro
comentario y así en la sucesiva dinámica semiótica hasta la «autointer-
pretación» final del texto

Soga, Amor, Soga

E

1

a

h

o

r

c

a

d

o

los pies
como el amado

(A. Domínguez Rey 1987: 46)

Lo dividimos en dos partes: el título y su desarrollo, que aparentemen
te consta de tres versos, el primero en disposición vertical y los otros dos
horizontales, según hábito común de escritura. El texto recurre a una vi-
sualización espacial, icónica. Lengua y escritura se confunden.

El título consta de tres monemas en el orden representacional (R). Son
tres legisignos (1.3). En la dimensión existencial tienen rasgo simbólico
(2.3) y en la pragmática corresponden, aislados, a remas (3.1). Se trata de
un signo complejo: S, (1.3, 2.3, 3.1). Existen, sin embargo, marcas inter
medias, las comas, que le otorgan carácter indiciario (2.2) no formaliza
do en su estructura superficial. Lín signo remite a otro en función enun
ciativa. Cada uno de ellos es, por otra parte, categorema no autónomo.
La dirección sintagmática los agrupa en orden a un sentido.

Como índices funcionales sintagmáticos, las comas amalgaman varias
funciones. Son cualisignos (1.1) indiciarios (2.2) y disponen a los demás

180



Lenguaje como hgura. Análisis semiótico de un poema

para una posible conexión aún no señalada. Les asiste un halo remático
(3.1). Funcionan como elipsis de algún funtor, con lo cual nos situamos
ante una metataxis del orden representacional: Sj (1.1, 2.2, 3.1).

La repetición del categorema soga (2.3) amplía el efecto estilístico
del conjunto. Señala una insistencia. LFn signo recurre sobre otro ya
enunciado. Los dos categoremas se reparten además en los márgenes de
un vocativo, señalado a su vez por los índices (2.2) de las comas, de
donde inferimos, siguiendo a F. Recanati (1979), que el hecho de la
enunciación amplía en este caso el sentido del enunciado. Así pues, el
representante semiótico gramatical se dispone en función indiciaría y
simbólica: S3 [2.3, (2.2), 2.3, (2.2), 2.3]. Pero la asociación de índices y
símbolos constituye un icono (2.1) y entonces el título entero adquiere
rango icónico.

En el orden de los objetos e interpretantes inmediatos (li), la relación
(Oi <-> li) nos sitúa ante los conceptos (Peirce 1953: 23) de «soga» y
«amor». La percepción correspondiente a (li) anota sin embargo un ex
trañamiento que, unido a la insistencia aníifóríca del símbolo (2.3) gra
matical «soga», da entrada al interpretante dinámico (Id). Esto supone, a
su vez, que los símbolos remáticos se han actualizado de modo implícito.
Algún rasgo dicente (3.2) asiste, por tanto, a la formulación también in
diciaría del título: S4 (2.2, 3.1, 3.2). La proposición implícita (3.2) ya fi
gura en el orden gramatical al unir índices —las comas— con símbolos
—los categoremas—, o remas con índices, que en este caso es lo mismo
(S3 + S4). El título del poema conjunta los tres modos objetuales, el sim
bólico, metonímico y representativo.

En el nivel fonético, las vocales se relacionan también anafóricamente:
o-a, a-o, o-a, con inversión justo en el medio de la serie, los fonemas co
rrespondientes al símbolo «amor». El refuerzo fónico más el lexicose-
mántico del otro símbolo, «soga», generan una serie fonoicónica.
Podemos aventurar entonces una hipótesis abductiva de imprecación in
sistente con matiz metapragmático de paradoja (3.2): «soga» y «amor»
se contradicen inicialmente o sugieren una relación muy íntima. El hábi
to social evoca el interpretante (Ifj) «lazos de amor».

Peirce nos dice, y esto ya funciona en el contexto presente del saber
del intérprete (G. Deledalle 1979: 120) —es, por tanto, (Idl)—, que ín
dices e iconos no afirman nada. Son variantes del modo declarativo o
simbólico. El icono equivale al subjuntivo y el índice al imperativo
(Peirce 1965: 2.291; 1978: 161). Así pues, las comas del título, que eran
índices remáticos respecto de los símbolos, pueden ser interpretadas co
mo índices exhortativos, dicentes (3.2): alguien pide o suplica «soga» al
«amor». La elipsis articulatoria suple a un decisigno, rema más índice o
índice más símbolo (G. Deledalle: 1979: 141). Por experiencia propia
(Idj) y colateral (Idj), sabemos que la exhortación produce estructuras

181



Antonio Domínguez Rey

redundantes o que el deseo impreca. La situación invocativa del catego-
rema «amor» refuerza esta hipótesis, que es ya inductiva, pues la psico
logía y la gramática ayudan como componentes de la experiencia colate
ral (Idj).

De ser cierta esta hipótesis abductivo-inductiva, el (Idj) daría paso a
otra, deducida de la anterior, pero aún dentro del modo experiencial ab-
ductivo que remite al (Ifj), cuya área de actuación es el grupo según há
bitos más bien colectivos que individuales (G. Deledalle 1979: 120-121).
El grupo es aquí el área de análisis semiótico-poético con apoyo en el
psicoanálisis y en la psicolingüística. La repetición anafórica con instan
cia vocativa se inscribe en el deseo. La doble presencia del categorema
simbólico (2.3) «soga» proyecta sobre él, desde el plano estilístico, una
«fuerza» semiótica, primero remática, como una posibilidad de signo, y
luego indiciaría, como si dijera: «suelta, ata(me), da(me)... soga, amor,
soga», con evidente efecto icónico de tipo sexual.

El ritmo del representante acude también en refuerzo de la hipótesis,
con lo que retornamos al (Id,). Antes no nos detuvimos en el efecto de
la sinalefa entre «soga» y «amor». La estructura rítmica vocálica es si
métrica: ó-aa-ó-ó-a. El «encabalgamiento» fónico insiste sobre el valor
semanticomorfológico añadido al signo. Hay una continuidad estructu
rada entre los dos sustantivos, el segundo con raíz dinámica, verbal.
Por otra parte, el ritmo establece en la sílaba «ór» una tensión que sirve
de eje o fiel respecto de los dos troqueos. Enfrenta además dos cúspi
des tonales adosadas, con posible» cesura interpuesta, con lo cual el ter
cer acento adquiere relieve imprecativo y dinámico, como un verbo o
dos índices morfemáticos de la base «amor(amar)»:
Entonces, la combinación Idj-Id2 nos descubre, remitiendo a (If,), un
asomo del (Od) del poema, que en realidad ya viene insinuado desde el
(Oi), como una sugestión fonética, rítmica y fonosemántica al leer todo
el conjunto. La lectura funciona como sugestión (Oi) y retroactúa los
signos anteriores (C. Bousoño 1979: 85, 130). El (Od), además de ser
una sugestión del (Oi) —«must indicate it by a hint», dice Peirce—,
aparece gradualmente en el poema, a medida que lo leemos. G.
Deledalle (1979: 124) señala que el (Oi) es focalización del objeto en
un contexto más vasto (Od), sin el cual no existiría. El (Oi) actúa su
brepticiamente generando una imagen del (Od), que nunca se agota. Es
su campo de posibilidad y transmite al objeto su condición perceptiva y
hasta un reflejo de la materia. La materia está dotada en él de brillo
propio, bien porque semeja o se reflecta a sí misma, bien porque señala
deícticamente. El cualisigno (1.1) se convierte en icono (2.1) o índice
(2.2) generando un intérprete inmediato (li) o dinámico (Id), metoními-
co, de carácter remático (3.1) y dicente (3.2): (1.1, 2.1, 3.1). No está
tan claro entonces que pragmática y semiótica sean campos diferentes
(G. Deledalle 1979: 71).

182



Lenguaje como houra. Análisis semiótico de un poema

(Oí) (2.1) {11(1.2, 2.1,3.1)}

R(l.l)^

(Od) (2.2) Id (1.2, 2.2, 3.1), (If) (2.2, 3.1, 3.2)

Aquí apreciamos la programación cualitativa, en cuanto «orience»,
hasta la mediación remática pasando por la «obsistence». La primera es
pre-sentimiento; la segunda, vivencia; la tercera, conciencia refleja o
«ser creando la obsistencia» (Peirce 1965: 2.89; G. Deledalle 1979: 55).
Por tanto, una simple cualidad material, el sonido, se iconiza por repeti
ción intratextual —fonemas, ritmo, ortogénesis morfosemántica—, en
gendra una experiencia —puede suceder también al revés— y crea un
signo remático, una cualidad de pensamiento. El signo, objetivado, se na
turaliza en pensamiento (Peirce 1965: 1.538; G. Deledalle 1979: 61,62).

El rango dicente del título (S^) nos descubre otro significante. No sólo
encabeza el poema, sino que es su primer verso. Algún engarce le corres
ponde entonces con los otros, a los que remite como índice, icono y sím
bolo. Probablemente es ya un argumento (3.3) o déloma, en cuanto
representa el objeto del texto —un amor paradójico o muy íntimo— y
permite tanto el conocimiento de sí como de las demás unidades textua
les (Peirce 1965: 2.552; G. Deledalle 1979: 79). El déloma, resume A.
Herrero (1988: 84) es «un signo con un interpretante controlado, orienta
do en el sentido semiótico que el signo impone». Tenemos, pues: Sg (2.3,
3.2, 3.3).

El título avanza una paradoja o una fusión muy íntima. Sus términos
se oponen o fusionan. El (If) contiene la idea de «atar, sujetar, ama
rrar,...» con indicios de «movimiento convulso», anhelante, pues todo su
cede dentro de una estructura gramatical exhortativa, recurrente.

El espacio del texto resalta también los valores representativos e icóni-
cos. Hay un orden procesual. El índice implica, según Peirce (1978:
158), conexión dinámica con el objeto y el sentido o memoria de la per
sona que lo interpreta. El icono, en cambio, no posee esta conexión
(Ibid.: 165), pero la cualidad simple de los signos aquí presentes (1.1) se
organiza, en la dimensión secundaria, como imagen. El representante re
fiere una imagen de sí mismo, un icono configurado en el texto por el
contexto que éste engendra mediante un interpretante final (If).

La verticalidad y horizontalidad del texto pertenecen a este carácter
icónico. Los grafemas de «El ahorcado» son versos. Diez versos visuales
corresponden a cuatro sílabas fónicas. La lectura icónica espacializa las
sflabas y marca un hiato visual, «a-b-o-r», donde la lectura fónica inter
preta sinalefa: «aor». Cinco sílabas visuales frente a cuatro fónicas. El
grafema «b» tiene asimismo relevancia funcional, cuando es signo cero

183



Antonio Domínguez Rey

en el tiempo del habla, que no se aclimata al del ojo. Son cualisignos,
sinsignos e iconos: (1.1, 1.2, 2.1).

A su vez, en el sintagma «los pies» hay un espacio intermedio o cuali-
signo indiciado al que ha de corresponderle, a través de alguna materiali
zación propia, un significado: Sg (1.1, 1.2, 2.2). Es índice sólo en rela
ción con los otros espacios blancos de carácter discreto. Después se con
vierte en icono.

El último sintagma, aunque hábito normal de escritura, recibe también,
en virtud del contexto generado, una proyección icónica. Su índice, «el»
(2.2), figura en línea con el sintagma vertical (S^) y se correlaciona ade
más con el índice de éste, «El». Cabe suponer asimismo que este último
sintagma recibe también otra proyección icónica respecto del conjunto.

La estructura semiótica de los signos refuerza su valor icónico.
Constan todos de índice (2.2) y símbolo (2.3), por lo que equivalen a ico
nos: Sg (2.2, 2.3) (2.1).

Al interpretar el déloma (Sg), adelantamos una hipótesis abductivo-in-
ductiva sobre el «amor» asociado a «convulsión». Partíamos de una ima
gen virtual, implícita en «soga»: la horca, que incluso contiene el grafe-
ma «h». Los dos símbolos del título remiten a sus homólogos textuales
«íihorcado» y «amado». Entre ellos figura el sintagma «los pies» con
doble espacio en blanco y el índice modalcomparativo «como» (2.2). El
«ahorcado» y «los pies» forman una unidad secundaria separada de «el
amado» por dicho índice. El doble espacio blanco intermedio es al mis
mo tiempo icónico en virtud del (Idj) y del (Idj). Son «los pies» del
«ahorcado», separados. Los dos sintagmas representan el perfil de un
«ahorcado» en la horca, objeto dinámico obtenido en virtud del (Idj) al
proyectar el representante título con sus objetos inmediatos sobre el con
junto icónico del texto con su disposición gráfica:

Horca
(O)

Título (R) ^ (I) «El ahorcado...»

El título se muestra ahora como el soporte del cual cuelga el ahorcado
con los pies separados. Percibimos entonces la correspondencia entre
«soga»: «ahorcado» y «amor»: «amado», así como la correlación «so-
ga»/«amor»::«ahorcado»/«amado». Al (If) del título, un amor convulso
no obstante deseado, se une ahora, en retrospectiva o eje X de lectura (C.

184



Lenguaje como figura. Análisis semiótico de un poema

Bousoño 1979; 130), la imagen de la horca, virtualmente presente, como
un cualisigno semántico, en el término «soga». Los sintagmas «El ahor
cado» y «los pies» han interpretado una opción virtual del título en
cuanto «convulso e íntimo amor deseado capaz de matar como en la hor
ca». La integración semanticopragmática (F. Latraverse 1987; 51) de los
niveles considerados es evidente.

Resumimos el proceso semiótico hasta aquí educido con el esquema;

(Oi) (a) (2.3) {Ii(1.3, 2.3,3.1)}

R(1.3) => =>(Od)(2.1)
(Oi) (b) (2.2) {li-Fldj (1.1, 2.2, 3.1))

{Idj^2 (2.2, 2.3, 3.1)} => (Od) (2.1) {Idi^2 + 1^1+2 (2-2, 3.1, 3.2)} =>
(Od) (2.3) {Ifi^2(2-3,3.2,3.3)}.

La interpretación lógico-gramatical de estos sintagmas resulta compli
cada. Podemos imaginar varias soluciones; bien hay una pausa después
de «ahorcado», bien después de «ahorcado» y de «pies». La primera hi
pótesis supone verbo elíptico antes de «los pies». Resulta imposible
aventurar un verbo fijo, aunque los semas de los signos actuantes confi
guren un campo semántico posible; «El ahorcado tiene, mueve, sacude,
cuelga,...», etc.

El segundo caso invierte una estructura profunda determinativa«Los pies del ahorcado...»— o refleja una transformación elíptica in
termedia; «El ahorcado, en cuanto, por lo que atañe a los (sus) pies ...».
Esto origina una cadena de posibles transformaciones; suponer el sintag
ma «los pies» reduplicado en el segundo término comparativo; presupo
ner cláusula integrada para el índice «como» y verbo precedente, tam
bién indeterminado, etc. En tal hipótesis, el sintagma «los pies» queda
realzado. Visualmente funciona como un primer plano después de otro
general presentativo. La parte representa al todo. Hay sinécdoque (1.3).
Sin embargo, gramaticalmente, el artículo «los» equivale al posesivo
«sus», con lo que el tema sigue siendo «El ahorcado».
Parece que se contraponen otra vez gramática visual y lingüística.

Ahora bien, el fonema ñJ de «los» forma paradigma con el correspon
diente del índice de los otros dos sintagmas; el, los, el. Esta sucesión, 1-1-
1, dinamiza el engarce sintagmático y el icono general que es el poema en
estos momentos de la lectura. Al fonema Í\J de «los» corresponde tam
bién una posición intermedia, equidistante entre la rima interna que une a
los otros dos sintagmas; -ado/ -ado.

185



Antonio Domínguez Rey

La presencia del índice inicial (2.2), su identidad morfemática —de

terminados—, la conexión icónica del fonema 71/ en los tres, más la rima
interna flanqueándolo, hacen del sintagma «los pies» un foco preferente
o punto de simetría icónica.

El otro índice intermedio, «como», desplaza la simetría icónica en fa
vor de otra gramatical, donde opera como articulador modal comparati
vo. Lo que precede es como lo que sigue; A como B. En consideración

semiótica también resulta así: (2.2, 2.3), (2.2, 2.3) como o igual a (2.2,
2.3). Esto nos inclina a suponer que hay elipsis de «los pies» en el últi
mo sintagma, con estructura icónica paralela: «El ahorcado / los pies/
como el amado (los pies)». El sintagma intermedio recobraría otra vez

realce icónico. Sena el fundamento racional de la ecuación «ahorcado»

= «amado» en virtud de un índice común implícito en ellos. A como B
en razón de C. Pero cabe también suponer un verbo copulativo prece
diendo a como —«es» o «son»— según consideremos núcleo del sujeto
gramatical a «El ahorcado» o a «los pies», con sus respectivas estructu
ras profundas.

En cualquiera de las hipótesis sugeridas, no podemos determinar si ge
néticamente se trata de cópula o de verbo predicativo.

Todas ellas recurren a la diegesis descriptiva (P. Robert 1989: 454),
que admite uno u otro esquema profundo según el interpretante final elija
entre las hipótesis abductivas. Sin este intérprete, la gramática dejaría ba
lanceando el significado último del poema. ¿Debe inclinar el intérprete la
balanza a favor de una u otra respuesta gramatical o la gramática le incli
na a él en un sentido mejor que otro? ¿Continúa el efecto significante en
el intérprete o la interpretación es un significado acrecido por el hecho de
que exista un intérprete? El interpretante es también procesual y genera
hipótesis de continuo, según oscilen las relaciones entre el representamen
(R), sus objetos (Oi, Od) y las condiciones de presentación, situaciona-
les, del texto. La semiótica favorece una crítica significante incluso en la
última determinación de un significado, pues suscita, por serlo, un nuevo
intérprete y, a su vez, otra razón objetiva en relación con el soporte. El
mismo acto de análisis es condición inédita, lo está siendo, del texto aquí
presentado.

Referencias bibliográficas

BousoÑo, C. (1979): Superrealismo Poético y Simbolización. Madrid: Credos.

Deledalle, G. (1979): Théorie et Fratique du Signe. Introduction á la Sémiotique de
Charles S. Peirce. París: Payot.

186



Lenguaje como houra. Análisis semiótico de un poema

Domínguez Rey, A. (1987): G/uma. Madrid: Playor.
Herrero, A. (1988): Semiótica y Creatividad. La lógica Abductiva. Madrid: Palas

Atenea.

Latraverse, F. (1987): La Pragmatique, Historie et Critique. Bruselas: P. Mardaga.
Peirce, Ch. S. (1978): Écrits sur le Signe, rassemblés, traduits et commentés par G.

Deledalle. París: Seuil. Las citas correspondientes al texto inglés de Peirce van referi
das con la numeración habitual en Peirce (1965): Collected Papers. Cambridge.Harvard University Press, y con el número de página en Letters ta Lady Welby,
Whitlock's, Inc., New Haven, Connecticut, 1953, edic. de Irwin C. Lieb.

Recanati, F. (1979): La Transparence et l'Énontiation. Pans: Seuil.
Robert, P. (1989): «Pragmatique et analyse littéraire: vers la defmition d'un modele sé-miotique», en Semiotics and Pragmatics. Proceedings of the Perpignan Symposium,

G. Deledalle, (ed.), 451-456. Amsterdam/Philadelphia: J. Benjamins.

187



LECTURA DE SIGNOS EN TRES SOMBREROS DE COPA
DE M. MIHURA (APLICACIÓN DEL CONCEPTO DE

INTERPRETANTE)

Joaquina Canoa Galiana

(Universidad Autónoma de Barcelona)

INTRODUCCION

Según la teoría de Peirce, la definición de signo supone un proceso de
semiosis ilimitada: «Un signo representa algo para la idea que produce o
modifica (...)• Aquello que representa se llama su objeto; aquello que
transmite, su significado; y la idea a que da origen es su interpretante»
(Peirce CP: 1.339). Como explica Eco, «suponiendo que el interpretante
sea el conjunto de las denotaciones de un signo, que las connotaciones
sean el interpretante de las denotaciones subyacentes, y que una nueva
connotación sea -el interpretante de la primera, el concepto de Peirce no
queda todavía agotado» (Eco 1977: 136). Puesto que el interpretante es
cualquier signo que traduce un primer signo en circunstancias adecuadas,
implica «un desarrollo del signo, un incremento cognoscitivo estimulado
por el signo inicial(...). La teoría de los interpretantes, por consiguiente,
cumple la función que le asignaba Peirce, de hacer de la vida de los sig-

SIGNA 1 (1992): págs. 189-200 189



Joaquina Canoa Galiana

nos el tejido del conocimiento como progreso infinito» (Eco 1976: 173). Y
la progresión infinita de interpretaciones muestra que toda interpretación es
parcial e incompleta, por lo que necesita desarrollarse en otro signo.

Para Peirce, «Un signo tiene su objeto y su interpretante, siendo este
último lo que el signo produce en esa cuasimente que es el intérprete, de
terminando en él un sentimiento, un acto o un signo, determinación que
constituye el interpretante». Peirce distingue tres tipos de interpretante:
«el interpretante inmediato, que es el interpretante tal como está revelado
en la comprensión correcta del signo mismo, y es ordinariamente llama
do la significación del signo; en segundo lugar hemos de señalar el inter
pretante dinámico, que es el efecto real que el signo, en tanto que signo,
determina realmente. Hay, por último, lo que llamo provisionalmente el
interpretante final, que remite a la manera en la que el signo tiende a re
presentarse él mismo como estando en relación con su objeto. Yo confie
so que mi propia concepción de este tercer interpretante es todavía un
poco nebulosa.» (Peirce CP: 4.536).

En un trabajo posterior, Peirce insiste en nuevas precisiones:
Interpretante inmediato es «el efecto que el signo produce, en primera
instancia, o puede producir en una mente»; interpretante dinámico es «el
efecto directo realmente producido por un signo en su intérprete»; inter
pretante final es «el efecto que el signo produciría en una mente cual
quiera, si las circunstancias le permitieran realizar completamente su
efecto». Y añade estas aclaraciones: «Mi interpretante inmediato está im
plícito en el hecho de que cada signo debe tener su interpretabilidad pe
culiar antes de obtener un intérprete. Mi interpretante dinámico es aquel
que es experimentado en cada acto de interpretación, y en cada uno de
éstos es diferente de cualquier otro; y el interpretante final es el único re
sultado interpretativo al que cada intérprete está destinado a llegar si el
signo es suficientemente considerado. El interpretante inmediato es una
abstracción y consiste en una posibilidad. El interpretante dinámico es un
evento singular y real. El interpretante final es aquel hacia el cual tiende
lo real» (Peirce CP: 5.491).

La importancia de la teoría de Peirce sobre los interpretantes es desta
cada por Eco: «La idea de interpretante convierte una teoría de la signifi
cación en una ciencia rigurosa de los fenómenos culturales(...). La cate
goría de interpretante podría parecer demasiado amplia, apropiada para
cualquier uso (...); su imprecisión es al mismo tiempo su fuerza y la con
dición para su pureza teórica. La fertilidad de esta categoría viene dada
por el hecho de que nos muestra que la significación (y la comunica
ción), mediante desplazamientos continuos, que refieren un signo a otros
signos o a otras cadenas de signos, circunscriben las unidades culturales
de modo asintótico, sin llegar a tocarlas directamente, pero volviéndolas
de hecho accesibles a través de otras unidades culturales. (Eco 1977:
135-137).

190



Lectura de signos en tres sombreros de copa de M. Mihura

Concretamente, en el teatro semiótico, al buscar las significaciones de
los signos, es muy importante la aportación de Peirce, porque completa
el signo de Saussure con el interpretante como tercer elemento, necesario
en la interpretación. Y cada texto dramático contiene como un argumento
implícito, que ha de desarrollarse a través de las sucesivas interpretacio
nes, incrementando su significado socialmente reconocido. Al añadir la
dinámica sociohistórica, abre el teatro a una significación infinita, para
lelamente a la infinita semiosis, ya que «la realización de los actos signi
ficantes, verbales y no verbales, siempre hace referencia a un universo de
significación cambiante, en el que autor, actores y espectadores están im
plicados». (Eschbach 1979: 146).

Por la variabilidad y complejidad del signo teatral, el texto del teatro
posee en potencia múltiples connotaciones, que se harán interpretantes
según las distintas estrategias utilizadas por el receptor al descodificarlo.
Por ello, me voy a permitir aplicar, en sentido amplio, el concepto de in
terpretante al estudio de algunos signos de la comedia Tres Sombreros de
Copa, teniendo presentes los tres tipos de interpretante establecidos por
Peirce, para buscar denotaciones y connotaciones a través de una triple
lectura: la primera tendrá en cuenta el interpretante inmediato, es decir,
el signifieado de la obra, como se muestra en una percepción espontánea
de los hechos. La segunda lectura intentará acercarse al interpretante di
námico mediante el establecimiento de relaciones que se concreten en un
acto de interpretación real y, por tanto, diferente en cada caso. La tercera
lectura pretenderá una aproximación al interpretante final, buscando ras
gos característicos de la obra que la vinculen a las corrientes teatrales de
vanguardia del siglo xx europeo.

PRIMERA LECTURA

Muestra la denotación del signo. La obra va a presentar la realización
de un matrimonio desigual: un empleado pobre aspira a situarse econó
mica y socialmente por su boda con una joven burguesa rica, después de
siete años de noviazgo, aunque tenga que someterse a las exigencias del
código burgués.

En el primer acto, Dionisio llega ilusionado al hotel de una capital de
provincia, para pasar la noche, previa a su boda con Margarita, hija de D.
Sacramento. Lo recibe afectuosamente el hotelero D. Rosario, que lo
acompaña a la habitación, y pondera sus comodidades burguesas.
Dionisio escucha sumiso y condescendiente y, cuando el hotelero se reti
ra, se acerca al espejo a probar los tres sombreros de copa, que trae para la

191



Joaquina Canoa Galiana

boda, a fin de escoger el que más le favorezca. En esta situación, irrumpe,
por la puerta interior, la vecina de habitación, Paula, bailarina del ballet de
Buby, del que parecía huir riñendo. Ante la visita inesperada, Dionisio
justifica su actitud haciéndose pasar por malabarista. La compañía de ba
llet organiza a continuación una juerga noctuma en la habitación vecina, a
la que Dionisio se siente obligado a asistir por la insistencia de Paula.

El segundo acto, dedicado a la fiesta, presenta todo tipo de personajes:
genéricos, sombras, etc., además de los integrantes del ballet, y se descu
bre que todo estaba preparado para obtener dinero de Dionisio. Pero los
dos jóvenes se han enamorado y Paula enseña a Dionisio una nueva vida
de libertad y aventura desconocida para él. Terminada la fiesta, todos de
ciden bajar al puerto a ver amanecer y quedan solos Paula y Dionisio, ha
ciendo planes futuros.

En el acto tercero aparece en la habitación el padre de la novia, para
reprender a Dionisio por no haber contestado al teléfono, durante la no
che, a pesar de las insistentes llamadas de Margarita, y le explica todo lo
que debe hacer o no hacer una «persona respetable». Paula, que ha oído
la conversación, se entera de la verdadera situación de Dionisio y no
acepta los planes de fuga que éste le propone. Llegada la hora de dispo
nerse para la boda, Dionisio, sumiso, se arregla, ayudado por Paula, y és
ta le proporciona, como mejor, un cuarto sombrero, que usaba para bailar
el charlestón. Y guiado por D. Rosario, el hotelero que lo había recibido,
sale Dionisio saludando a la bailarina, que queda pensativa ante los otros
tres sombreros de copa, hasta que los lanza al aire con grito de pista.

Puesto que el título de la obra ya actúa como programa de lectura, a tra
vés de este primer significado se puede descubrir la función de los tres
sombreros de copa. En efecto, la obra presenta el conflicto humano del
protagonista Dionisio, ante su boda con Margarita, porque, después de ha
ber recibido una doble iluminación o anagnórisis (sobre la vida burguesa,
presentada por D. Sacramento, y sobre la vida en libertad, ofrecida por
Paula), no es capaz de cambiar de conducta, dominado por la presión so
cial. La anagnórisis no provoca peripecia. Los sombreros de copa materia
lizan el problema: tanto se utilizan en ceremonias burguesas como en es
pectáculos circenses, y su valor es relativo, como el de las convenciones
que representan.

SEGUNDA LECTURA

Si el interpretante dinámico es el efecto real que el signo, en cuanto
signo, determina realmente, una lectura más profunda de la comedia pue-

192



Lectura de signos en tres sombreros de copa de M. Mihura

de descubrir, tras el significado denotativo, un conjunto de connotaciones
que constituyan un significado más real.

La obra muestra la alternativa entre dos vidas: la burguesa, respetable
y responsable, llena de tópicos y tabúes; la bohemia, despreocupada y li
bre, apasionada y aventurera. Todos los personajes se sitúan en esta alter
nativa: en la burguesa, D. Rosario y D. Sacramento; en la bohemia, las
bailarinas del ballet. El protagonista mantiene una actitud ambigua, entre
una y otra, hasta el desenlace final. Todos los signos de la comedia, ver
bales y no verbales (diálogos y acotaciones) contribuyen a este significa
do, porque presentan un personaje bivalente, que oscila entre el mundo
exterior y la realidad mágica.

La primera acotación sitúa la acción «en Europa, en una capital de
provincia de segundo orden» (Mihura 1989: 62). Es el primer indicio
orientador sobre el carácter dominante de la sociedad que va a represen
tar, porque habita tanto en la pequeña ciudad de provincias como en
cualquier lugar de Europa, sociedad basada en prejuicios y apariencias,
que absorbe la libertad del individuo y lo incapacita para pensar y decidir
por su cuenta.

La detallada acotación que encabeza el acto primero (Mihura 1989:
64) va a restringir más el estrecho ámbito de libertad en que se mueve el
personaje, al describir la habitación del hotel donde se desarrollará toda
la obra. Dionisio está tan encerrado como su habitación, que sólo tiene
dos puertas interiores: una pequeña a la izquierda, para acceder a otra ha
bitación; otra al foro, que da al pasillo. No le falta nada de lo necesario
(cama, armario, lavabo, biombo, sofá y hasta teléfono), pero Dionisio se
encuentra en un ambiente muy reducido, porque, si quiere ver el mundo
real, ha de hacerlo desde lejos, asomándose al balcón. Por la puerta de la
izquierda van a entrar los «sueños» de Paula; por la del pasillo, la «reali
dad» burguesa de D. Rosario y D. Sacramento. Y Dionisio va a oscilar,
en toda la comedia, entre una y otra, ganado por la magia, pero vencido
por la cordura respetable. En este vaivén situacional se balancea el diálo
go y la acción, que mostrará al protagonista atenazado desde la puerta
respetable por dos fuertes brazos, y aunque intente respirar, asomándose
a la otra puerta, será incapaz de salir de la tenaza, porque D. Rosario lo
trae y lo lleva, y D. Sacramento lo vigila.

Esta primera acotación puede considerarse traslación física de la pro
blemática de la obra: todo está colocado en su sitio de forma convencio
nal, es decir, según una disposición prefijada. Existe todo lo indispensa
ble para el huésped, que va a pasar sólo una noche vacía. Y no sólo una
noche, sino toda su vida, porque Dionisio es prisionero del estatuto bur
gués, que le ha dado todo pensado, sin libertad para estrenar su reflexión.
Tiene una puerta lateral para la huida, pero no le será fácil porque la so
ciedad vigía no permite respirar libremente.

193



Joaquina Canoa Galiana

El primer diálogo (Mihura 1989: 63-72) entre D. Rosario y Dionisio,
es un conjunto de tópicos y frases vacías, que reflejan el ambiente super
ficial de la educación burguesa. D. Rosario repite rutinariamente el mis
mo discurso: las lucecitas de las farolas del puerto, la buena madera del
piso del dormitorio, la bota debajo de la cama, el afecto que prodiga a los
huéspedes, por el recuerdo de su hijo muerto, etc. Las comodidades de la
habitación se completan con el teléfono, que Dionisio comprueba con la
llamada a su novia, para decirle las consabidas fórmulas fijas, mientras le
acompaña la habitual picadura de la pulga y el rascado consiguiente. Al
final de la conversación, es inevitable la alusión a la boda y al dinero de
la novia, y Dionisio, siempre tímido, ruega a D. Rosario que no comente
que se va a casar, porque le da vergüenza (Mihura 1989: 71).

Cuando Dionisio se queda sólo en la habitación, e ilusionado ante la
próxima boda, siente el vacío y la soledad, entra Paula y sus compañeros
de ballet, que van a provocar un «lleno» en los sentimientos del protago
nista. El diálogo que mantiene con ellos (Mihura 1989: 72-87) es falso,
dentro de la alucinación, porque cada uno desconoce la personalidad e
intenciones del otro: Dionisio no es Antonini ni malabarista, sino que
viene a casarse con Margarita. Y Paula no huye de una riña, sino que en
tra para cumplir la misión encomendada por Buby, explotar a los huéspe
des del hotel. Pero Dionisio se ha visto obligado a crearse una segunda
personalidad, adaptada a las circunstancias, y a los gustos de Paula, lo
que explica que se sienta arrastrado a la fiesta nocturna por la insistencia
de la bailarina, porque, como añade la última acotación del primer acto,
Dionisio «siempre es el mismo muchacho sin voluntad» (Mihura 1989:
87). Educado en una sociedad que programa al individuo desde que nace
hasta que muere, no tuvo necesidad de imponerla.

El acto segundo, separado dos horas del primero, para delimitar la rea
lidad frente a la ficción, va a presentar un teatro en el teatro. La acota
ción inicial, que introduce la fiesta, indica la caracterización de los nue
vos personajes. Un conjunto de sombras y seis tipos genéricos, que com
plementan las seis mujeres del ballet. Las sombras forman el fondo del
ambiente. «La mayoría son viejos extraños que no hablan. Bailan sola
mente» (Un viejo lobo de mar, un indio con turbante, un árabe, un coro
absurdo y extraordinario) (Mihura 1989: 88). Los personajes genéricos
son abstractos, deshumanizados, sin nombre propio, porque concentran
los traumas de toda su clase. Como en el expresionismo, sus rasgos están
agrandados y deformados, por ser traslación física de un interior degra
dado. Todos participan de una doble vida y, bajo su máscara de ficción,
ocultan la identidad verdadera. Lo mismo ocurre a las seis mujeres del
ballet, incluida Paula, que viven del engaño y, bajo las amenazas de
Buby, tienen que conquistar por dinero a los poderosos caballeros.

Los signos no verbales aumentan la caracterización mediante recursos
absurdos y hasta mágicos: El Cazador Astuto lleva cuatro conejos pen-

194



Lectura de signos en tres sombreros de copa de M. Mihura

dientes del cinto; el Anciano Militar va cargado de condecoraciones de
oro y de brillantes; el Odioso Señor muestra su riqueza sacando del bol
sillo ligas, medias, flores, dulces y hasta una carraca, para obsequiar a
Paula. Precisamente, la carraca, de mano en mano, será un nuevo signo
de la vida burguesa: Dionisio se entretiene con ella mientras habla con
Paula. Y al final se la regala a D. Sacramento. La carraca puede también
considerarse como traslación física de aquella vida superficial que repre
sentan, entretenida, pero seca y desapacible, como el ruido que produce.

El significado de este segundo acto es fundamental, porque quiere pre-
senltu" una visión degradada del mundo, lleno de hipocresía y buen pare
cer, que encubre una fuerte crítica a la sociedad que lo sustenta. Sólo
Dionisio se transforma, a través de la fiesta. En un primer momento,
atraído por el ambiente festivo de música y alcohol, deja su moderación
y bebe más de la cuenta. Y en este estado de semiembriaguez, duda si es
un sueño o una realidad, como la que le espera a la mañana siguiente,
que revive de forma jocosa: «¡ Yo voy a una fiesta ! ¡ A una gran fiesta
con flores, con música, con niñas vestidas de blanco..., con viejas vesti
das de negro...!» (Mihura 1989: 92). Pero poco a poco se va descubrien
do a sí mismo, con sus impulsos y pasiones, con su libertad, y se va ha
ciendo más hombre.

Cuando termina la fiesta, todos bajan a la playa a ver amanecer. Y
quedan solos los dos enamorados, hasta que el vengativo Buby golpea a
Paula en la nuca y cae desmayada. Entonces sobreviene un hecho impre
visto que anuncia la vuelta a la realidad del desenlace: la llegada de
D. Sacramento. Dionisio oculta a Paula inconsciente, contesta la llamada
telefónica de su novia y abre la puerta a su futuro suegro.

Comienza el acto tercero con la reprimenda de D. Sacramento y la lis
ta de obligaciones de las personas honorables. Este discurso será el ace
lerador que provoque la reacción de los protagonistas: Paula, ya cons
ciente, asombrada ante las dos revelaciones, la estrechez y bajeza del có
digo burgués, y la verdadera situación de Dionisio, decidida a liberarse
de una vida triste y mezquina, rechaza sus propuestas de futuro para vol
ver a la pista a recobrar su libertad. La anagnórisis le ha provocado peri
pecia, lo que no sucede al joven que, habiendo recibido de Paula la ilu
minación de una nueva vida, los discursos del suegro, los silencios de la
bailarina y las imposiciones de D. Rosario le hacen recapacitar y aceptar
sumiso su destino.

Por fin, cuando el hotelero avisa inexorable la hora de la boda,
Dionisio se arregla ayudado por Paula. Y nuevamente los sombreros ac
túan de traslación física del conflicto dramático. Había comprado dos,
para escoger el que le estuviese mejor. El suegro le había regalado un ter
cero, que usaba en su anterior cargo de alcalde. Precisamente, cuando
ocurre la primera entrada de Paula, Dionisio estaba probándolos: el pri-

195



Joaquina Canoa Galiana

mero le hacía la cabeza muy grande, el segundo le ponía cara de sala
mandra y con el tercero parecía una apisonadora. Este último ha de ser
clave en la decisión. Es el de su suegro, que actúa, con su discurso final,
como apisonadora que aprieta la tierra blanda y movible del novio, incul
cándole temor y respetabilidad.

Los tres sombreros recuerdan las tres lucecitas que aparecen al princi
pio de la acción, y que D. Rosario siempre enseña a sus huéspedes como
tres luces blcmcas. Pero Dionisio advierte entonces que una es roja, y ésta
actuará, a través de toda la obra, como señal luminosa de prohibición, y
será indicio del desenlace: ha de vencer el tercer sombrero, el del presti
gio burgués, que representa D. Sacramento.

Pero en el momento de escoger el sombrero, los tres aparecen estro
peados. Y Paula tiene que ponerle el suyo, el sombrero de baile, el que
peor le sienta, aunque le diga lo contrario. El título de la comedia ya anti
cipaba que los tres sombreros simbolizarían el problema, porque no tie
nen valor sustantivo, sino de disfraz (tanto se usan en una ceremonia co
mo en un número de baile o de circo). Por eso Dionisio sale para la boda
disfrazado de burgués, de chaquet, pero lleva puesto el cuarto sombrero,
el del cbarlestón. Desde el principio de la actuación ba estado indeciso
para elegir. Y al final Paula, con la fuerza y energía que él no tiene, re
suelve su indecisión. Dionisio lleva dentro del cuarto sombrero todo lo

que ba aprendido en una noche decisiva para su maduración personal.

En resumen, al avanzar en este proceso de interpretación de los signos,
se ba comprobado que las relaciones «reales» entre los personajes están
presididas por el engaño y la hipocresía, que descubren una sociedad ba
sada en prejuicios, con una moral de apariencias. Paula engaña a
Dionisio y al Odioso Señor, para obtener dinero. Buby se presenta, me
diante un engaño, como bailarín negro. Dionisio engaña a Paula, hacién
dose pasar por malabarista. Y al ser engañado por ella, tiene que engañar
a D. Rosario y a D. Sacramento.

Los protagonistas son dos personajes paralelos, con la misma proble
mática. No tienen familia, ni casa, y están sometidos a la regularidad de
una vida siempre igual. Pero un día les sucede algo insólito que los ilu
mina, y no tienen fuerza para reaccionar por temor. Paula teme la ven-
ganza de Buby por un lado, y las estrecheces de la sociedad convencio
nal por otro. Dionisio teme la aventura bohemia, y cree más seguro su
futuro burgués, aunque sea impositivo. Dionisio es contradictorio, como
lo muestra la inconsistencia de las razones que da para casarse (cuando
habla con D. Rosario) y para no casarse (cuando habla con Paula). Paula
tiene la fuerza de carácter de que él carece, es muy joven, enérgica y
atractiva, y provoca un giro en la vida de Dionisio, al hacerle cambiar de
personalidad, de empleado a artista de juegos malabares, y al enseñarle
un nuevo mundo, desconocido para él. Pero Dionisio lo rechaza, porque

196



Lectura de signos en tres sombreros de copa de M. Mihura

es débil y cobarde, y no puede romper las normas que lo oprimen e impi
den su desarrollo psicológico.

El interpretante dinámico muestra, a través de una historia amorosa, la
incapacidad de los protagonistas para romper una situación individual in-
satisfactoria y realizarse en el amor en libertad, pero ninguno se atreve
porque ambas sociedades los oprimen, la burguesía (a Dionisio) y la bo
hemia (a Paula).

A través de esta segunda lectura se ha podido comprobar que los sig
nos no verbales confluyen con los verbales en la interpretación y dupli
can o completan su significado. La sátira contra el comportamiento de
una sociedad que deforma al individuo, se manifiesta en esta interpreta
ción. Aunque M. Mihura intentara liberarse de implicaciones ideológi
cas, al defender en su teatro la libertad individual, queda patente la críti
ca contra toda sociedad convencional, que deshumaniza y convierte al
hombre en una pieza del engranaje social.

Si la interpretación espontánea muestra el conflicto amoroso del prota
gonista, que es incapaz de superar, dominado por la presión social, el in
terpretante dinámico presenta una sociedad fundamentada en la aparien
cia y el engaño, del que todos participan ansiosos de mejorar su situa
ción, pero no lo consiguen, por su inmadurez y carencia de plena
libertad.

TERCERA LECTURA

El interpretante final, entendido como «el único resultado interpretati
vo al que cada intérprete está destinado a llegar, si el signo es suficiente
mente considerado» (Peirce CP; 5491), lleva a situar esta comedia y a su
autor en un contexto de cambio, entre las dos guerras europeas del siglo
XX. M. Mihura, cuando publica esta obra, en 1932, tenía veintisiete años,
y seguramente ya conocía las tendencias vanguardistas renovadoras, y
también había vivido intensamente el teatro por dentro, como hijo y nieto
de actores.

En cuanto al teatro de vanguardia, ya el expresionismo había intentado
recuperar, en reacción al naturalismo, la problemática interior del hom
bre, especialmente en lo que tiene de abstracto y genérico, y, por ello, ha
bía utilizado la imagen sensible (o «traslación física»), para representar
en el ámbito externo la realidad interior, irrepresentable. También
Mihura utiliza la traslación física a lo largo de la obra, desde la colocada
habitación inicial, donde se va a desarrollar toda la acción, hasta los som-

197



Joaquina Canoa Galiana

breros y todos los componentes de la fiesta nocturna, incluida la carraca,
que quieren ser imágenes sensibles de la problemática interior del indivi
duo en una determinada sociedad.

La dramática vanguardista del siglo xx, en su intento de suplantar la
infraestructura tradicional por una nueva fórmula dramática, aprovecha
categorías de otros contextos, especialmente de los géneros secundarios
heredados del teatro griego y del latino, para integrarlos en una configu
ración distinta. Entre estas categorías privilegiadas están:

1. Las formas no verbales del teatro (efectos escénicos puros, como
números de circo, acrobacias y todo género de mimo, propio del teatro
popular).

2. El tratamiento risible y burlesco de los problemas de la vida coti
diana, mediante el humor y la degradación del lenguaje, a veces de
forma irracional e incongruente, como aparece en Aristófanes y
Apuleyo.

3. La incorporación de lo onírico y subconsciente, para ampliar el
mundo material hacia un mundo libre de las resistencias de la lógica, y
privilegiando lo mágico, lo fantástico y lo superreal. (Estas proyecciones
ya aparecen en la Divina Comedia de Dante y en el teatro alegórico de
Calderón).

A este nuevo teatro, que además rechaza todas las convenciones del
teatro tradicional, se le llamará, a mediados de siglo, teatro del
absurdo. Y Tres Sombreros de Copa, de Mihura, reúne todas sus carac
terísticas:

a) Rechazo de las convenciones del teatro burgués

Aunque, en apariencia, conserve la estructura tradicional de la come
dia, en planteamiento, nudo y desenlace, con las unidades de acción, lu
gar y tiempo, contiene una crítica despiadada a las convenciones de una
sociedad llena de tópicos y clichés. (Tópicos sentimentales y cursis; con
venciones de moral puritana; ceremonias y normas fijadas de la vida bur
guesa, etc.). Mihura no se refiere expresamente al teatro burgués, pero
entiende con el término «burgués» lo mismo que posteriormente enten
derá lonesco: «el pequeño burgués es para mí el hombre de los slogans,
que no piensa por sí mismo sino que repite verdades dadas, y por eso
muertas, que otros le han impuesto. En suma, el pequeño burgués es el
hombre dirigido» (lonesco 1965: 54).

198



Lectura de signos en tres sombreros de copa de M. Mihura

b) Incorporación de las tres líneas integradoras del teatro del
absurdo

1. Utilización de lo no verbal con efectos escénicos puros propios
de circo o de revista: los sombreros de copa, que dan título a la come
dia, simbolizan el encuentro de dos mundos, el respetable y el del cir
co. La fiesta nocturna se exterioriza en numerosos signos (botellas, la
tas vacías, sombras, seres extraños, etc.). Otros objetos tienen un trata
miento irónico (la pulga que pica a Dionisio, la bota bajo la cama, los
regalos que saca del bolsillo el Odioso Señor, los instrumentos con
que atiende D. Rosario a sus huéspedes, como el cornetín, la botella
de agua caliente, etc.). Todo remite a una sociedad convencional que
no puede pervivir.

2. El humor en la degradación del lenguaje: los nombres de los perso
najes respetables, D. Rosario y D. Sacramento, tienen connotaciones fe
meninas y religiosas, que llevan a una sociedad dominada por el hombre
y por la convención religioso-social. Existen varios personajes que no
tienen nombre propio, como ocurre en el expresionismo, porque repre
sentan no al individuo sino al tipo o clase, por ejemplo, el Odioso Señor,
que es el más rico de la provincia.

El humor es el recurso utilizado para oponer la vida tradicional pro
vinciana, llena de convencionalismos sociales, con la vida libre, en un
enfrentamiento revulsivo, que explica el que la obra fuese malentendida
por espectadores burgueses de mentalidad lógica. Este enfrentamiento de
dos visiones del mundo afecta también a los personajes, porque resultan
infantiles, inmaduros, desconocedores de la vida, como el protagonista,
que se ha ido haciendo más adulto pero no ha sabido sobreponerse a la
fuerza del sistema tradicional, y esto se refleja en el lenguaje, respetuoso,
aunque incongruente, al principio, y espontáneo, libre y sencillo al final,
como le había enseñado Paula.

3. Por último, el tratamiento onírico, propio del teatro del absurdo,
ocupa todo el centro de la obra. Cuando Dionisio se ha quedado dormido
por el cornetín airullador de D. Rosario, mientras piensa en Margarita,
irrumpe Paula, la otra imagen de mujer más joven, más alegre y más li
bre, y vive con ella el sueño nocturno de la libertad, convertido en artista
de malabares. Porque todo el acto segundo, en que Dionisio olvida sus
represiones, se enamora de Paula y vive la vida de la juerga, es sueño,
como lo prueban sus planes de ir a la playa al día siguiente, a bañarse y
tostarse al sol, cuando está lloviendo y poco antes había entrado en el ho
tel con abrigo y bufanda. Pero pronto llega el despertar, y debe arreglarse
para ir a la boda, con el recuerdo de la experiencia vivida y soñada.

199



Joaquina Canoa Galiana

CONCLUSION

Con este conjunto de rasgos configuradores de la comedia, y paralela
mente, del teatro del absurdo, he querido poner un límite al interpretante
final, entendido como resultado interpretativo, al integrar esta obra en un
conjunto de textos dramáticos con características comunes, y demostrar
que M. Mihura fue el precursor (si no el fundador) del teatro del absurdo,
porque en ella están incluidos todos sus rasgos caracterizadores.

La triple lectura de algunos signos de Tres Sombreros de Copa, me
diante la aplicación, en sentido amplio, del concepto de interpretante, ha
querido mostrar la utilidad de las teorías de Peirce en la investigación se
miótica del género dramático.

Referencias bibliográficas

Amorós, a. et al. (1977): Análisis de cinco comedias. Madrid: Castalia.

Eco, U. (1976): Signo. Barcelona: Labor.
— (1977): Tratado de Semiótica General. Barcelona: Lumen.

Eschbach, a. (1979): Pragmasemiotik und Theater. Tubingen.
Esslin, M. (1966): Teatro del absurdo. Barcelona; Seix Barral.
lONESCO, E. (1965): Notas y contranotas. Buenos Aires: Losada.
Mihura, M. (1978): Tres Sombreros de Copa. Edición de E. de Miguel Martínez.

Madrid: Narcea.

— (1979): Tres Sombreros de Copa. Edición de J. Rodríguez Padrón. Madrid: Cátedra.
— (1989): Tres Sombreros de Copa. Maribel y la extraña familia. Edición de M.

Mihura. Madrid: Castalia.

Peirce, Ch. S. (1931-58): Collected Papers, vol. 8. Cambridge: Harvard. University
Press.

— (1974): La ciencia de la Semiótica. Buenos Aires: Nueva Visión.
— (1978): Ecrits sur le signe. Edición de G. Deledalle. París: Senil.
— (1987): Obra lógica semiótica. Madrid: Taurus.

200



ESTADOS DE LA CUESTION



PEIRCE Y LA LITERATURA: EL ESTADO
DE LA CUESTIÓN

Lucia Santaelia Braga

(Universidad Católica de Sao Paolo)

Aunque no esté explícitamente ligado a la cuestión de la literatura,
«En Busca de la Esencia del Lenguaje» (Jakobson 1970) se constituye en
ensayo seminal, verdadera puerta de entrada para aquellos que se intere
san por el tema «Peirce y la Literatura». Lingüista dotado de sutilísima
sensibilidad para los fenómenos de poeticidad de la lengua, Jakobson fue
el primero, de que tengo noticia, en percibir la importancia de los tres ti
pos de signos Oconos, índices, símbolos), elaborados por Peirce, para
cuestionar la tesis de la arbitrariedad de los signos lingüísticos. Con ele
gante argumentación y abundancia de ejemplos, «En Busca de la Esencia
del Lenguaje» comprueba la presencia de los aspectos icónicos e indicía
les en el seno del lenguaje verbal, presumidamente simbólico, así como
discute el papel fundamental y motivador desempeñado por los iconos e
índices en la construcción del sentido. No es necesario insistir en la im
portancia de esos factores para la comprensión del lenguaje literario, más
específicamente de la poesía.

Obra pionera, al enfocar directamente algunas de las relaciones posi
bles entre Peirce y la Literatura, es Semiótica y Literatura, de Décio
Pignatari (1974). Ese trabajo, defendido originalmente como tesis de

SIGNA 1 (1992): págs. 203-214 203



Lucia Santaella Braga

doctorado, en 1973, es fruto, sobre todo, de una lectura inspirada en
Peirce. Desde la propuesta de un cuasimétodo, metamétodo heunstico-

semiótico (Valéry-Peirce), pasando por la concepción de una proto-esté-
tica extraída de la fenomenología y de las clasificaciones de signos peir-
ceanos, hasta las «descifraciones semióticas» de algunos textos literarios

seleccionados, se trata de una obra que revela una opción por la interpre
tación creativa de algunos de los textos de Peirce, en detrimento de la

mera exégesis textual.

Digno de destacar, por la belleza y poeticidad teórica, es su tratamien
to de la «cuestión del icono», que se extiende del «breve gesto a una teo
ría del casi-signo», tan breve como admirablemente sensible y exacto.

En el contexto de los Estados Unidos, John K. Sheriff es el autor que
más se ha dedicado a la relación entre Peirce y la Literatura. En 1981,
publicó un artículo titulado «Charles S. Peirce and the Semiotics

of Literature», que tenía por objetivo «revelar que la teoría de los signos
desarrollada por el contemporáneo americano de Saussure, Charles S.

Peirce, proporciona un marco de referencias que permitiría a los semióti-
cos ver más allá de las limitaciones del análisis saussureano del signo,
esclareciendo muchas cuestiones que han sido problemáticas en la se
miótica de la literatura» (: 51). En 1989, Sheriff amplió las ideas expues
tas en ese artículo, publicando el libro The Fate of Meaning, con el si
guiente subtítulo Charles Peirce, Structuralism and Literature. En pala
bras del autor, las tesis desarrolladas en el libro son las siguientes:

... las cuestiones que preocuparon a teóricos de la literatura —cuestiones de la in

tención del autor, la autonomía del texto, el papel del lector, la naturaleza del len

guaje, la fuente y la naturaleza del significado— tienen respuestas bien diferentes,

dependiendo de la definición de signo de la que partimos. Mi primera tesis es que,
si usted va en busca del sentido y parte de una definición diádica, saussureana, del
signo, «usted no podrá llegar allá, desde aquí» (...) Mi segunda tesis es que, si us
ted comienza su búsqueda del sentido con una definición peirceana del signo, «us
ted no se perderá en la búsqueda con tal de que prosiga en ella» (: XVIII)

Los principales argumentos en los que las tesis del autor se desarrollan

están en los siguientes capítulos: «Arte: el sentido como un signo de po
sibilidad», «Crítica: el sentido como un signo de hecho» y «Teoría: el
sentido como un signo de razón».

Los títulos de los capítulos, como se puede ver, son sugestivos.
Desgraciadamente, sin embargo, prometen más de lo que cumplen, ya
que, en ellos, el autor gasta mucho más tiempo y palabras en comparar
algunas de las ideas de Peirce con las de otros autores, principalmente
de Derrida y de Wittgenstein, por ejemplo, que en explorar adecuada-

204



PeIRCE y la LITERATURA: EL ESTADO DE LA CUESTIÓN

mente las nociones peirceanas, con toda la profundidad que el lector de
bía esperar.

Es, no obstante, en los textos de otro autor, el dinamarqués Jorge
Diñes Johansen, donde vamos a encontrar esa esperada profundidad y
minucia en el trabajo sobre los escritos de Peirce aplicados al campo de
la literatura. Johansen es uno de los más conocidos y respetados especia
listas en Peirce, en el contexto internacional. A partir de un conocimiento
seguro, afianzado por las consultas cuidadosas incluso de los manuscri
tos no publicados de Peirce, Johansen ha ido creando a lo largo de los
años una teoría de la literatura basada en las doctrinas peirceanas. Para
ello, el autor realiza aquello que, a mi juicio, constituye el procedimiento
estratégicamente más eficaz, cuando se trata de aplicar Peirce a algún
campo de semiosis específica. Se hacen las conexiones y mediaciones
explicatorias necesarias a la vinculación entre los fundamentos peircea-
nos generales y abstractos y las restricciones particulares impuestas por
un tipo peculiar de funcionamiento de los signos, en este caso, el de la li
teratura.

Dentro del área de la interpretación de los textos en general, y del tex
to literario en particular, el extenso artículo de Johansen, «Prolegomena
to a semiotic theory of text interpretation» (1985) se configura como uno
de los ejemplos más perfectos, por un lado, por la paciente dedicación a
la tarea interpretativa en tomo a Peirce; por otro lado, por la creación de
las transiciones intermedias, necesarias para el paso de la generalidad de
los conceptos hasta el nivel de mayor concreción de una teoría más espe
cífica, relativa a la semiosis literaria en particular.

También de Johansen, otros trabajos dignos de mención, igualmente
relativos al tema «Peirce y la Literatura», son: «The Place of Semiotics
in the Study of Literature» (1986), «What is a Text? Semiosis and
Textuality, a Peircean Perspective» (1988) y «Hypothesis,
Reconstruction, Analogy: On Hermeneutics and the Interpretation of
Literature» (1989).

«The Realism of C. S. Peirce, or how Homer and Nature can be the sa
me», de Joel Weinsheimer (1983), es otro estudio igualmente capaz de
enraizar las implicaciones de una posible teoría de la literatura peirceana
en el contexto filosófico-conceptual que da significado a las clasificacio
nes de signos. Discutiendo la semiótica como sólo uno de los aspectos de
la filosofía realista de Peirce, Weinsheimer presenta el modo por el cual
«los críticos pueden establecer la función referencial de la literatura, sin
minimizar las relaciones intertextuales que aparentemente sugieren la ne
gación de la referencia» (: 225). El texto hace, en síntesis, una brillante
defensa del realismo, como una de las consecuencias más cmciales de la
teoría peirceana de los signos para nuestro entendimiento de la literatura
y del arte. Según nos indica V. Colapietro (1989: 12), Weinsheimer expo-

205



Lucia Santaella Braga

ne con claridad ejemplar que «el reconocimiento del carácter esencial
mente icónico de una obra de arte no necesita pagar el precio de la negli
gencia de su aspecto indicial o simbólico».

TEORIA Y PRACTICA

Buscando un equilibrio entre la discusión teórica y la aplicación prác
tica de los conceptos de Peirce, se encuentra el libro The Reading of
Time. A Semantico-Semiotic Approach, de Julio Pinto (1989). Aunque el
título del libro sugiere amplitud, su intención es más bien limitada: en el
contexto de análisis de la narrativa literaria, el autor enfoca las estrate
gias interpretativas del lector relativas a las relaciones temporales. Si no
se puede negar que el libro gana en términos de pretendido equilibrio en
tre teona y práctica analítica, se debe observar, a pesar de ello, que esto
se realiza a costa de una innegable fragmentación y cierto esquematismo
a que es sometida la teoría peirceana. La lectura de los textos literarios,
al final del libro, no obstante, presenta análisis bastante instructivos.

Una aplicación de las categorías fenomenológicas a la interpretación
de un personaje literario es lo que Dinda L. Gorlée (1987) presenta en su
artículo «Firstness, Secondness, Thirdness and Cha(u)nciness». En pala
bras de la autora, los objetivos de esta aplicación serían: «La primeridad
icónica, la segundidad indexical y la terceridad simbólica, como estadios
de los procesos de aprendizaje humano, nos servirán como punto de par
tida teórico para la evaluación del modo en el que el protagonista de la
novela Being There, de Jerzy Kosinski, experimenta el mundo». El análi
sis efectuado por Gorlée es perspicaz y lleno de humor inteligente.

Además de su tesis de doctorado inédita, «Manoel Bandeira e a
Poética do Elemento Lexical» (1973), Lucia Santaella Braga contribuyó
al tema de Peirce y la Literatura con dos artículos. El primero de ellos,
«Entre-ver la literatura. Inter-leyendo un poema» (1981), confronta, de
modo brevísimo, la semiótica peirceana y la semiología europea, para
terminar proponiendo la lectura semiótica de un poema. El segundo ar
tículo (1980, con traducción al inglés en 1990), más ambicioso en sus
objetivos y más complejo en sus implicaciones, crea una clasificación de
nueve tipos de textos verbales-escritos, con base en las categorías feno
menológicas y en las tríadas peirceanas. Algunos de estos tipos de textos
son específicamente literarios, otros son extensivos a la literatura.

También dirigido hacia una tipología, pero ésta relativa a los interpre
tantes, se encuentra el artículo de Mariana Net, «Types d'interpretants
du texte artistique —reférent, symbole, topos, motif» (1991). Aplicando

206



PEIRCE y la LITERATURA: EL ESTADO DE LA CUESTIÓN

el proceso de semiosis a la recepción de textos artísticos, la autora traba
ja con varios modelos de interpretación de textos que terminan en el aná
lisis de funciones de los emblemas, tanto en el texto artístico cuanto en el
interior de un espacio cultural más vasto.

Contribución bastante importante para la construcción de una estética
informacional, con fuerte inspiración peirceana, es la obra Pequeña
Estética, de Max Bense (1971). Estando sus cuestiones más directamente
ligadas a la estética, la mención de este libro no debería, en rigor, apare
cer en este punto, y sí en la presentación que reservé, al final, para todo
un grupo de textos que se refieren específicamente a la estética peircea
na. Entretanto, por lo menos en la edición brasileña del libro a la que me
estoy refiriendo, hay una segunda parte dedicada específicamente a la
poesía, artes visuales, etc., lo que justifica la inserción de Bense en este
lugar dedicado a la presentación de los textos, secuencia cuya lógica pro
bablemente quedará clara al lector, al final de estos comentarios.

LA POÉTICA DE LA TRADUCCION

Todavía con inspiración peirceana, pero dedicados a los problemas de
la traducción creativa, encontramos los artículos de Haroldo de Carnpos.
Desde 1967, con su ensayo «Da tradu§áo como criafáo e como critica»,
este poeta, traductor, crítico y teórico de la literatura viene desarrollando,
en Brasil, a partir de su prolífera y admirable práctica de poeta-traductor,
una teoría de la traducción concebida como re-creación, esto es, traduc
ción como signo de invención, o «transcreación», tal como Haroldo de
Campos la bautizó. Son innumerables los artículos que el autor publicó
sobre ese asunto, a lo largo de más de veinte años. A partir de finales de
los años 70, e inicios de los 80, sin embargo, el trinomio Benjamin-
Valéry-Peirce se convirtió en el campo de referencia más nítido de su te
oría. Destacan a este respecto los siguientes artículos; «Tradu§áo,
Fantasía, Fingimento» (1983) y «Para além do principio da saudade»
(1984).

También en el ámbito de la teoría y práctica de la traducción creativa,
extendida ahora al terreno de las artes, medias y literatura en general, e in
tensamente fundamentada en la semiótica peirceana, se encuentra el libro
Tradugdo Intersemiótíca, de Julio Plaza (1987). El rasgo más original de
ese trabajo está en la apropiación peculiar que el autor hace de la teoría de
los signos, esto es, una apropiación diagramática. Lejos de funcionar co
mo camisa de fuerza reductora de la ambigüedad de los fenómenos exa
minados, la teoría es, al contrario, utilizada como base que va orientando

207



Lucia Santaella Braga

la visión de la traducción desde su nivel macro («traducción como pensa
miento en signos, como intercurso de los sentidos, como transcreación de
las formas»), hasta los niveles microscópicos de los tránsitos y operacio
nes sígnicas que se procesan en el interior de un acto traductor.

EL TEMA DE LA METÁFORA

Presentado esto, podemos, pasar ahora a la discusión de todo un grupo
de obras dedicadas al tema de la metáfora basadas en las teorías de

Peirce. El libro más antiguo, que inicia el tratamiento de este tema, debe
ser Lenguage, Thought, and Culture, de Paúl Henle (1958). Sobre el tipo
de enfoque que Henle dio a la metáfora, transcribo aquí los comentarios
de Cari R. Hausman, en la actualidad uno de los más autorizados espe
cialistas en el asunto. Mencionando los intentos, realizados por Henle, de
desarrollar una visión de la metáfora influenciado por la distinción peir-
ceana entre símbolo e icono, Hausman (1989: 218-19), dice:

Henle propone la idea de que las metáforas contienen elementos icónicos. No obs-

tante, prescinde de la distinción peirceana entre la segunda y tercera especies de
iconos, esto es, entre los iconos analógicos y los iconos metafóricos.
Consecuentemente, Henle trata la visión de Peirce como si éste concibiese las me
táforas como analogías. Aparentemente, la concepción del propio Henle, sobre có

mo las metáforas pueden revelarse inteligibles, ya estaba tan fuertemente fijada
que él no consiguió captar las sutilezas de la visión peirceana. Más grave que esto
es el hecho de que Henle no se haya interesado por el modo cómo los iconos se re

fieren a los objetos (...)

Famosos, evidentemente, son los trabajos de Umberto Eco sobre la
metáfora, que aparecen en The Role ofthe Reader (1979) y, más específi
camente, en Semiotics and the Philosophy of Language (1984). No obs
tante, los estudios de Eco están más dirigidos hacia una semántica de la

metáfora que basados en la semiótica de Peirce. De éste, sólo son percep
tibles algunas resonancias esporádicas de los conceptos (incuestionable
mente peirceanos) de abducción e interpretante.

Pero determinantemente basados en Peirce están los libros Metaphor
Reexamined, de Lisolette Gumpel (1984), y el de Micbael y Marianne
Sbapiro (1988) Figuration in Verbal Art. Para el reexamen y propuesta
de una concepción no-aristotélica de la metáfora, L. Gumpel utiliza las
tricotomías peirceanas (1. cualisigno, icono, y rema; 2. sinsigno, índice y
dicente; 3. legisigno, símbolo y argumento), y con énfasis en el polo del
interpretante: rema, dicente o proposición y argumento. El libro de los

208



PEIRCE y la LITERATURA: EL ESTADO DE LA CUESTION

Shapiro, a su vez, es parte de un proyecto de mayor envergadura que vie
ne siendo realizado por Michael, desde hace algunos años, y que apunta
al desarrollo de una lingüística peirceana. Ex-discípulo de Jakobson,
Michael Shapiro está llevando adelante la sugerencia del maestro de que
una transformación puede suceder en el momento en que la lingüística
descubra y adopte las consecuencias de la semiótica de Peirce para el es
tudio del lenguaje verbal. De hecho, el proyecto de Shapiro ha influido
en algunos lingüistas norteamericanos que, con entusiasmo, están alián
dose a la tarea.

El libro de Michael Cabot Haley (1988), The Semiosis of Poetic
Metaphor, por ejemplo, nació directamente bajo el impacto de los efec
tos que el contacto con Shapiro produjo en Haley. Por tratar específica
mente de la metáfora poética, su libro es de sustancial importancia dentro
del tema Peirce y la Literatura. Así se expresa el autor con relación a sus
objetivos:

Con la pretensión de funcionar como un paso preliminar al desarrollo de una teo
ría (orgánicamente holística y rigurosamente analítica) de la metáfora poética, este
estudio sólo aplica la más famosa tricotomía peirceana de tipos de signos (el sím
bolo, el índice, el icono), así como su, rara vez, recordada, tricotomía de hipoico-
nos, a algunos rasgos estéticos y semánticos de la metáfora poética que son fre
cuentemente ignorados (: 6)

Ampliando el área a una teoría de la metáfora en general, el más ambi
cioso y respetable estudio perceptiblemente basado en Peirce, en especial
en su epistemología sígnica, es el libro Metaphor and Art. Interactionism
and Reference in the Verbal and Nonverbal Arts, de Cari R. Hausman
(1989).

Una de las principales preocupaciones del libro nació de la convicción
del autor de que «el modo cómo las palabras u otras unidades lingüísticas
mayores funcionan dentro de las metáforas y, consecuentemente, dentro
del contexto de las metáforas, es comparable a las funciones de los com
ponentes de las artes visuales y de la música» (: IX). Con esa convicción
en mente, el libro desarrolla «una serie de especulaciones sistemáticas y
críticas sobre las funciones del lenguaje metafórico, las artes y la reali
dad». Para eso, el autor ofrece «un retrato de cómo las expresiones meta
fóricas funcionan con relación al mundo» (: 10). El aspecto más relevan
te del libro e indiscutiblemente más en deuda con Peirce, está, sin duda,
en aquello que Hausman denomina «ontología de la metáfora», que así
se expresa:

Además de examinar la estructura de la metáfora, también analizaré cómo las me
táforas se relacionan con la realidad. Al considerar esta cuestión, me concentraré
más en la referencia que en el sentido o significado connotativo de la metáfora. La

209



Lucia Santaella Braga

referencia, así como el sentido y el contenido, además de la forma, son necesarios
para dar a las metáforas su significancia y valor. Esta parte de la discusión necesa

riamente se vuelve hacia la ontología. Mi propósito principal será el de esquemati
zar aquello que una ontología necesita ser, y sugerir cómo afecta al modo en que
las metáforas y las obras de arte, a su vez, pueden ser entendidas (: 11)

De gran importancia, para aquellos que se interesan por los funda
mentos peirceanos de la obra de Hausman, es el apéndice «Metaphorical
Reference and Peirce's Dynamical Object», cuyo título es, por sí
mismo, capaz de poner en evidencia que las fuentes de la ontología, de
sarrollada por el autor, fueron buscadas en la teoría peirceana del objeto
del signo.

ABDUCCION Y CREATIVIDAD

Otro grupo de obras de extrema relevancia para la investigación litera
ria son los estudios sobre creatividad. Por ahora, hablar de creatividad

bajo una óptica peirceana es hablar de la forma de cuasi-raciocinio, lla
mada abducción, el más notable y notorio entre los innumerables descu

brimientos teóricos de Peirce.

La lógica abductiva como medio para la comprensión de los procesos
de creación en la literatura, especialmente en el texto poético, se configu
ra como la espina dorsal del libro de Ángel Herrero (1988), Semiótica y
Creatividad — La Lógica Abductiva. Además de la abducción, el autor

trabaja con varios conceptos que están implicados en los procesos abduc-
tivos: las categorías fenomenológicas (primeridad, segundidad, terceri-
dad), semiosis, icono. De esos conceptos extrae consecuencias originales
sobre «el carácter semiótieo del reconocimiento icónico», «la iconicidad

abductora de la metáfora», etc., que se amplían hasta las consideraciones

acerca de una estética peirceana. El libro es muy denso y complejo, no
sólo en los tópicos que aborda, sino también en el número de autores y
respectivas teorías que maneja para la elaboración de sus ideas. Como ya
mencioné en un artículo en el que reseñé el libro de Herrero (Santaella
Braga 1991), el autor parece tropezar un poco en los conceptos peircea
nos. No por eso deja de extraer de la abducción las consecuencias posi

bles.

También relativo a la creatividad y, para ello, haciendo uso igualmen
te del concepto de abducción, encontramos el artículo de F. Scott

(1983), «Process from the Peircean point of view: some aplications to
art». Como el título sugiere, el eje central del artículo se desarrolla en

tomo al concepto de proceso. Éste, no obstante, es aclarado en conjun-

210



PEIRCE y la LITERATURA: EL ESTADO DE LA CUESTIÓN

ción con la abducción como factor sobresaliente en la interpretación de
las obras de arte.

El libro de Douglas R. Anderson (1987), Creativity and the Philosophy
of C. S. Peirce, también comienza con la abducción para explicar la crea
tividad en la ciencia y, posteriormente en el arte, pero amplía el tema a la
evolución creativa en el ámbito de la metafísica peirceana. El libro es co
herente y bien estructurado, pero peca por la excesiva carga valorativa
que coloca sobre el agapismo (evolución por amor creativo) que, de
acuerdo con Peirce, apenas representa uno de los tipos posibles de evolu
ción. Para aquellos que estén interesados por una fundamentación filosó
fica más equilibrada del concepto de crecimiento creativo, cumple indicar
el artículo de Sandra B. Rosenthal (1989), «Processive Emergence and
the Peircean Categories».

Las obras aquí mencionadas, relativas a la cuestión de la abducción y
creatividad, ciertamente no agotan, con mucho, la bibliografía existente
sobre la abducción peirceana. La literatura relativa a esto es hoy volu
minosa, especialmente porque el concepto de abducción está volvién
dose moneda corriente entre los especialistas en inteligencias artificia
les y los cognitivistas en general. La tendencia es la de que la circula
ción intelectual del término supere, si es que ya no se ha superado, la
famosa tríada de icono, índice, símbolo. Para recoger una parcela re
presentativa de la bibliografía sobre abducción, sería necesario un esta
do de la cuestión mucho más extenso que el presente. Con todo, como
no trato aquí de la abducción en general, me he limitado a citar los tra
bajos que directa o indirectamente relacionan la abducción con la lite
ratura y el arte.

LA ESTÉTICA PEIRCEANA

Con eso, pienso que podemos pasar ahora al último grupo de obras
que fueron seleccionadas para figurar en la reseña bibliográfica relativa a
Peirce y la Literatura. Aunque no esté directamente ligada a este tema, la
estética peirceana constituye, a mi modo de ver, un fundamento que no
puede ser ignorado por las investigaciones literarias de base peirceana.
Justifico, así, una breve mención de los textos que han sido más citados.
Son los siguientes; Max O. Hocutt (1962), C. M. Smith (1972), B. Kent
(1976), J. Jay Zeman (1977), E. F. Kaelin (1980), Kim Smith (1983), B.
Kent (1987) y Hermán Parret (1990).

Todos los textos son unánimes en la constatación de la extrema origi
nalidad y alto contenido sugestivo de las concepciones, algo dispersas.

211



Lucia Santaella Braga

pero no por eso asistemáticas, que Peirce desarrolló sobre estética.
Siendo ésta la primera entre las ciencias normativas (seguida por la ética
y, subsecuentemente, por la lógica o semiótica), su clave de descifra
miento se encuentra en la primera categoría fenomenológica (primeri-
dad o posibilidad, presentidad, frescor, originalidad, espontaneidad, fra
gilidad, calidad, sentimiento, etc.), así como en los signos correspon
dientes a esa categoría (cualisigno, icono, rema). Todos los textos
trabajan, cada uno a su modo, con esos conceptos en un intento de com
prender la «calidad de sentimiento» propia del efecto estético. El texto
más completo y más diferenciado con relación a los demás es el de B.
Kent (1987), una vez que la autora incluye la estética en el vasto diagra
ma peirceano de las ciencias, proporcionando datos inéditos para su en
tendimiento.

No me parece necesario decir que la lista de los textos, que fueron ci
tados en este estado de la cuestión, no tiene la pretensión de ser exhausti
va. Hay un elevado número de revistas de semiótica, publicadas en las
más diversas lenguas, en un gran número de países del mundo. Conocer
el contenido de cada una de esas revistas, para verificar si hay artículos
de semiótica literaria basados en Peirce, no es tarea para un solo investi
gador. Las obras aquí citadas son aquellas que más han circulado y que,
por eso mismo, se han hecho más conocidas. Si no son suficientes, son
por lo menos representativas para quien pretenda entrar en el elenco de
aquellos que se han consagrado a los estudios de Peirce y la Literatura. A
ésos, que sean bienvenidos. A los que ya están incluidos en este elenco,
pero aquí involuntariamente olvidados, dentro de la lógica de la certeza
anticipada, presento, de antemano, mis disculpas.

Referencias bibliográfícas

Anderson D. R. (1987): Creativity and the Philosophy of C. S. Peirce. Dordrecht:
Martinas Nijhoff Publishers.

Bense, M (1971): Pequeña Estética. Sao Paulo: Perspectiva.
Campos, H. de (1967). «Da tradugao como criagao e como critica». En Metalinguagem,

Petrópolis: Vozes, 21-28.
— (1983): «Tradugao, Fantasía e Fingimento». Folhetim 348, Folha de Sao Paulo.
— (1985): «Para além do principio da saudade». Folhetim 412, Folha de Sao Paulo.
COLAPIETRO, V. (1989): «Book Review». Society for the Advancement of American

Philosophy. Newsletter 54, 10-12.
Feo, U. (1979): The Role ofthe Reader. Bloomington: Indiana University Press.
— (1984): Semiotics and the Philosophy of Language. Bloomington: Indiana University

Press.

212



PEIRCE y la LITERATURA: EL ESTADO DE LA CUESTIÓN

Gorlée, D. L. (1987): «Firstness, Secondness, Thirdness and Cha(u)nciness». Semiótica
65-1/2,45-55.

Gumpel, L. (1984): Metaphor Reexamined. A Non-Aristotelian Perspective,
Bloomington: Indiana University Press.

Haley, M. C. (1989): The Semiosis of Foetic Metaphor. Bloomington: Indiana
University Press.

Hausman, C. R. (1989): Metaphor and Art. Interactionism and Reference in Verbal and
Nonverbal Arts. Cambridge Univsersity Press.

Henle, P. (1958): Language, Thought, and Culture. Ann Arbor: University of Michigan
Press.

Herrero, A. (1988): Semiótica y Creatividad. La Lógica Abductiva, Madrid: Palas
Atenea.

Hocutt, M. o. (1962): «The Logical Foundations of Peirce's Aesthetics». Journal of
Aesthetics and Art Criticism 21, 157-166.

Jakobson, R. (1970): «A procura da essencia da linguagem». En Lingüística e
Comunicagao. Sao Paulo: Cultrix, 98-117.

JoHANSEN, J. D. (1985): «Prolegomena to a Semiotic Theory of Text Interpretation».
Semiótica 57-314, 225-288.

— (1986): «The Place of Semiotics in the Study of Literature». En Semiótica and
International Scholarship: Towards a Language or Theory, Jonathan D. Evans y
André Helbo (eds.). Dordrecht: Martinus Nijhoff, 101-126.

— (1988) «What is a Text? Semiosis and Textuality, A Peircean Perspective» Livstegn
5/1,7-32.

— (1989): «Hypothesis, Reconstruction, Analogy: On Hermeneutics and the
Interpretation of Literature». Semiótica 74-3/4, 235-252.

Kaelin, E. F. (1980): «Reflections on Peirce's Aesthetics». The Monist vol. 63, n.° 3,
142-155.

Kent, B. (1976): «Peirce's Esthetics: A New Look». Transactions of the Charles S.
Peirce Society 12, 263-283.

— (1987): Charles S. Peirce. Logic and the Classification of the Sciences. Kingston and
Montreal: McGill-Queen's University Press.

Net, M. (1991): «Types d'interpretants du text artistique reférent, simbole, topos, motif».
En Semiotik InterdiszipUnar II, Jeff Bemard (Hg.), Wien: OGS, 35-46.

Parret, H. (1990): «Fragmentos Peirceanos sobre a Experiencia Estética». FACE 3, 2,
217-228.

PiGNATARi, D. (1974): Semiótica e Literatura. Sao Paulo: Perspectiva.
Pinto, J. (1989): The Reading ofTime. A Semantico-Semiotic Approach. Berlín: Mouton

de Gruyter.
Plaza, J. (1987): Tradugáo Intersemiótica. Sao Paulo: Perspectiva.
Rosenthal, S. (1989): «Processive Emergence and the Peircean Categories». VS 49, 121-

128.

Santaella Braga, L. (1973): «Manuel Bandeira e a Poética do Elemento Lexical», tesis
doctoral, PUCSP.

— (1980): «Para uma classificafao da linguagem escrita». En Produgao e Liguagem e
Ideologia. Sao Paulo: Cortez, 143-160.

— (1981): «Entrevendo a Literatura, Meriendo um poema». DeSignos 6, 52-61.
— (1990): «For a classification of written language». Acciones Textuales 1, 55-74.
— (1991): «Instinct, Logic or the Logic of Instinct? Semiótica 83-1/2, 123-141.
Shapiro, M. y Shapiro, M. (1988): Figuration in Verbal Art. Princeton: Princeton

University Press.

213



Lucia Santaella Braga

Sheriff, J. K. (1981): «Charles S. Pairee and the Semiotics of Literatura». En Semiotic
Themes, R. T. DeGeorge (ed.). Lawrence: University of Kansas Publication.

— (1989): The Fate of Meaning. Charles Peirce, Structuralism and Literature.
Princeton: Princeton University Press.

Smith, C. M: (1972): «The Aesthetics of Charles S. Peirce». Joumal of Aesthetics and
Art Criticism 31,21 -29.

Smith, K. (1983): «Peirce and the Prague School on the Foundational Role of the
'Aesthetic' Sign». American Joumal of Semiotics, 2, 1-2, 175-194.

Weinsheimer, J. (1983): «The Realism of Charles S. Peirce or How Homar and Natura
can be the same». American Joumal of Semiotics, 2, 1-2, 225-264.

Zeman, J. J. (1977): «The Esthetic Sign in Peirce's Semiotic». Semiótica 19-3/4, 241-
258.

214



PEIRCE EN ESPAÑA: PANORAMA BIBLIOGRAFICO

Wenceslao Castañares

(Universidad Complutense. Madrid)

LA OBRA DE PEIRCE

La obra de Ch. S. Peirce no es de fácil acceso ni siquiera en su lengua
original. Peirce publicó poco durante su vida, aunque escribió mucho.
Una parte importante de esos escritos fueron reunidos en los Collected
Papers (CP), publicados por la Universidad de Harvard. Los primeros
seis volúmenes fueron preparados por Ch. Hartshome y P. Weiss y apare
cieron entre 1931 y 1933. Posteriormente A. W. Burks publicó otros dos
en 1958. Quedan sin embargo miles de páginas que no han visto la luz.
Tanto este hecho, como los discutidos criterios de selección y edición
elegidos por los recopiladores, han llevado a que actualmente se realice
una edición cronológica con el título de Writings of Charles S. Peirce: A
Chronological Edition preparada por Max H. Eisch, Edward C. Moore,
Christian J. W. Kloesel et allí. Bloomington: Indiana University Press.
Comenzó a editarse en 1982 y en 1989 se llevaban publicados cuatro vo
lúmenes de los más de treinta programados.

SIGNA 1 (1992): págs. 215-224 215



Wenceslao Castañares

Hay que citar también la publicación de la correspondencia entre
Peirce y Lady Welby llevada a cabo por Charles S. Hardwick, aparecida
con el título de Semiotic and Significs: The Correspondence between
Charles S. Peirce and Victoria Lady Welby. Bloomington-Londres:
Indiana University Press, 1977. Aparte de todo esto se han publicado en
inglés diversas recopilaciones antológicas utilizando diversos criterios.

La dificultad de acceder directamente a su obra ha podido ser una de
las causas del tardío conocimiento de Peirce. Esta dificultad ha sido ma
yor aún en Europa: sólo desde hace un cuarto de siglo se ha podido dis
poner de antologías más o menos extensas en italiano, francés o alemán.

En España la situación ha sido aún peor. Las primeras traducciones en
castellano se publicaron en Argentina gracias a la iniciativa de la
Editorial Aguilar (Buenos Aires), lo que facilitó sin duda su llegada a
España. Así aparecieron en primer lugar dos libritos: Deducción, induc
ción e hipótesis, en 1970, y Mi alegato en favor del pragmatismo, en
1971. En cada uno de ellos se recogen dos artículos publicados por
Peirce en la Popular Science Monthly entre 1877 y 1878 (vol. XTT-XTTT).
Son especialmente importantes para conocer al Peirce de la primera épo
ca el segundo artículo de la obra citada en primer lugar, que da título al
volumen, y los dos de la segunda, «La fijación de la creencia» y «Cómo
hacer claras nuestras ideas». En ellos podemos ver cómo va elaborando
su teoría de la inferencia abductiva —a la que aún llama 'hipótesis'— así
como otras ideas básicas de lo que él entendía que debía ser el pragma
tismo. Ambas obras van precedidas de sendas introducciones de Juan
Martín Ruiz-Wemer a las que, si bien pueden ponerse algunos reparos,
tienen el mérito de hacer posible un primer conocimiento de un autor ab
solutamente desconocido para los hispanohablantes.

Posteriormente, ya en 1978, la misma editorial haría posible la apari
ción de las Lecciones sobre el pragmatismo. Se trata de una obra más ex
tensa en la que se recogen las importantes conferencias dictadas por
Peirce entre marzo y mayo de 1903 encargadas, al parecer, por el Lowell
Institute. Van precedidas, como los Collected Papers, por un artículo pu
blicado en el Dictionary of Philosophy and Psychology editado por J. M.
Baldwin en 1902, que hace las veces de prefacio. En estas conferencias
Peirce, en aquel momento un hombre muy maduro tanto desde el punto
de vista biológico (iba a cumplir sesenta y cuatro años) como intelectual,
expone las ideas básicas que debían perfilar un pragmatismo ya bastante
diferenciado del de W. James y del resto de sus amigos de antaño. La
preparación de esta edición estuvo a cargo de Dalmacio Negro Pavón, a
quien se debe también una introducción que insiste en las conexiones
con la filosofía de Peirce con la de otros autores. Miradas en su conjunto,
las obras publicadas por Aguilar en Argentina van dirigidas a dar a cono
cer con cierto rigor el pragmatismo de Peirce, eligiendo para ello obras
unitarias.

216



Peirce en España; panorama bibliográfico

El resto de las publicaciones realizadas hasta el momento adquieren
otro perfil; se trata de antologías que suelen tener objetivos más amplios
y en las que empiezan a destacar los contenidos semióticos. Este último
aspecto es el que define la editada —también en Argentina por
Armando Sercovich y traducida por Beatriz Bugni. El título. La ciencia
de la semiótica (Buenos Aires: Nueva Visión, 1974) es pues inequívoco.
Contiene algunos de los párrafos más conocidos y reiteradamente citados
de los CP referentes a la definición y división de los signos. Se añaden
también algunos fragmentos, sin duda muy importantes, de las cartas a
Lady Welby. Aunque es una selección no muy extensa, su planteamiento
es riguroso y la traducción bastante aceptable. Por el contrario, la identi
ficación de los párrafos es algo deficiente y podría haberse mejorado sin
dificultad.

Posteriormente se han publicado otras tres. La primera fue titulada
Obra lógico-semiótica (Madrid: Taurus, 1987). Esta edición corrió a car
go también de A. Sercovich y la traducción la realizaron Ramón Alcalde
y Mauricio Prelooker. Va precedida de una introducción del editor y un
prólogo de Fran^ois Peraldi. Se trata de un proyecto mucho más ambi
cioso que el anterior, pero que ha resultado a la postre bastante decepcio
nante, tanto más cuanto que era la primera vez que se abordaba en
España alguno de sus características y existía la necesidad de contar con
una antología lo suficientemente amplia. Se trata de una obra poco acon
sejable: las deficiencias de selección, traducción y edición obligan a ma
nejarla con precaución h

La segunda por orden de aparición. Escritos lógicos (Madrid, Alianza
Editorial, 1988), lleva un título que si bien hace referencia al contenido,
resulta ambiguo en tanto en cuanto pudiera ser entendido como una reco
pilación completa de ellos. No obstante, su identificación no presenta
problemas en cuanto a la procedencia de las obras recogidas, aunque no
se indica la numeración de los párrafos correspondientes a los CP, lo que
dificulta las citas. La edición estuvo a cargo de Pilar Castrillo que es
también la autora de una introducción en la que se valoran las aportacio
nes de nuestro autor en el campo de la lógica.

Por último tenemos la titulada El hombre, un signo, publicada por la
Editorial Crítica (Barcelona, 1988) y preparada por José Vericat, que es
también el autor de la introducción. Se trata de una obra que presenta ca
racterísticas comunes a las dos citadas en último lugar. Tan amplia como

1 Para una crítica más extensa y detallada puede verse mi artículo «Filosofía pragmática y lógica de la representación-mediación». Revista de Occidente 79 (1987), 138-149, y también el deFrancisca Pérez Carreño; «Una ocasión perdida». La balsa de la Medusa 5-6 (1988), 155-161.En este mismo número puede verse mi artículo «De la lógica-semiótica y el arte simulatoria»,
150-155. Sobre todo en los dos primeros citados se insiste en algunas de las frecuentes y gravesdeficiencias de una edición que está muy lejos de poder ser considerada modélica.

217



Wenceslao Castañares

la primera presenta también una selección de temas variados; en cambio
sigue el criterio de la segunda en la selección de artículos completos.
Adoptando el punto de vista temático, el conjunto ha sido dividido en
tres partes. Sus títulos son bastante indicativos de lo que pretende mos
trar la antología: «Para una crítica de la razón sintética», «El pragmatis
mo como sentido común crítico» y «Las ciencias normativas». El resul

tado es suficientemente aceptable a pesar de la numeración que se ha he
cho de los párrafos (identificables, aunque no sigan la de los CP) y
algunas extravagancias en la traducción 2.

MONOGRAFÍAS Y APLICACIONES TEÓRICAS

Aunque no muy numerosos, el lector español va teniendo a su disposi
ción estudios sobre la obra de Peirce, a pesar de que muchas veces los
autores no sean autóctonos. Como si tratara de desmentimos, uno de los

más conocidos es el de Antonio Tordera: Hacia una semiótica práctica.
El signo en Ch. S. Peirce, publicado en Valencia por Femando Torres
Editor en 1978. Se trata de una obra no muy extensa pero que pretende
dar una visión global de la teoría de Peirce. Puede proporcionar por ello
a los no iniciados una visión panorámica que no es fácil de conseguir tra
tándose de un autor tan complicado como es Peirce.

Si nos atenemos a las menciones que de él se hacen, no es muy cono
cido el libro de Pierre Thibaud, La lógica de Charles Sanders Peirce.

Del Algebra a los Gráficos (Madrid: Paraninfo, 1982, traducido por José
Miguel Cambra). Está sin embargo dedicado a uno de los aspectos de la
obra de Peirce del que él se sentía más orgulloso: el álgebra de grafos.
Pero de forma más precisa cabe decir que su objetivo es el estudio siste
mático de sus aportaciones en el ámbito de la lógica preposicional, de
predicados y modal.

Naturaleza absolutamente distinta por su accesibilidad y amenidad,
aunque en último término mantengan cierto parentesco lógico, tiene el li-
brito de Thomas A. Sebeok y Jean Umiker-Sebeok, Sherlock Holmes y
Charles S. Peirce. El método de la investigación (prefacio de Max F.
Fisch), Barcelona-Buenos Aires-México: Paidós, 1987. Dedicado al tema

de la abducción, relaciona la teoría peirceana con el método de investiga
ción de Sherlock Holmes, al tiempo que aprovecha algunas anécdotas de
la vida de Peirce. Posteriormente ha sido publicado también en la obra

2 Para una crítica más amplia cf. mi artículo «... Y la palabra era el hombre. Revista de

Occidente 97(1989), 173-179.

218



Peirce en España: panorama bibliográfico

colectiva que citaremos a continuación, con el título «'Ya conoce usted
mi método: una confrontación entre Charles S. Peirce y Sherlock
Holmes».

Una vez establecidas las similitudes entre la concepción de la inferen
cia abductiva y los métodos de investigación atribuidos a los más famo
sos héroes del género detectivesco, proliferaron una serie de estudios en
los que se abundaba sobre el tema.

Umberto Eco y Thomas A. Sebeok recogieron algunos de ellos en El
signo de los tres. Dupin, Holmes, Peirce (Barcelona: Lumen, 1989). En
esta obra se refieren especialmente a Peirce, además del ya citado, los si
guientes artículos:

— Thomas Sebeok: «One, two, three... Uberty (A modo de introduc
ción)».

— Marcello Truzzi: «Sherlock Holmes: Experto en psicología social
aplicada».

— Massimo A. Bonfantini y Giampolo Proni: «To Guess or not to
Guess».

— Gian Paolo Carettini: «Peirce, Holmes, Popper».

— Nancy Harrowitz: «El modelo policíaco: Charles S. Peirce y Edgar
Alian Poe».

— Umberto Eco: «Cuernos, cascos, zapatos: Algunas hipótesis sobre
tres tipos de Abducción».

Se trata de una obra de interés, al que no escapan tampoco los restan
tes artículos de Cario Ginzburg, Jaakko y Merrill B. Hintikka y Wulf
Rehder, aunque no se refieran expresamente a Peirce.

En el tema de la abducción está basada también la obra de Ángel
Herrero, Semiótica y creatividad. La lógica abductiva. Madrid: Palas
Atenea, 1988. La orientación sin embargo es bastante distinta pues apun
ta, como se indica en el título, hacia la creatividad y, en último término, a
la estética y la teoría literaria. Se trata de una obra a la que cabría califi
car de algo extraña y que ha recibido críticas por su libre, 'creativa'('ab-
ductiva', llega a decirse) interpretación de la teoría peirceana^.
También tiene un fin estético la obra de Francisca Pérez Carreño, Los

placeres del parecido. Icono y representación (Madrid: Visor, 1988) aun-

3 Cfr. Lucia Santaella Braga: «Instinct, logic, or the logic of instinct». Semiótica 83-1/2
(1991), 123-141.

219



Wenceslao Castañares

que con el objetivo más preciso de realizar un análisis interpretativo de la
imagen pictórica. Su base teórica es fundamentalmente peirceana, aun
que abierta al diálogo con autores que no siempre mantienen esta filia
ción.

Podríamos considerar también como monografía la primera parte
(«Charles Sanders Peirce: Fenomenología, pragmatismo y ciencia») del
libro de Jorge Pérez de Tudela, El pragmatismo americano. Acción ra
cional y reconstrucción del sentido (Madrid: Cincel, 1988). Se trata de
una obra en la que se expone de forma bastante asequible las ideas fun
damentales de tres autores pragmatistas: Peirce, James y Dewey. Se ofre
ce así un panorama que resulta útil para conocer el significado de la filo
sofía de Peirce en el contexto en que surgió y se desarrolló.

ARTICULOS DE REVISTAS

Si tenemos en cuenta el conjunto y sobre todo el número de revistas
que han recogido artículos sobre Peirce, no puede decirse que el panora
ma haya sido muy alentador. En realidad sólo en los últimos años y salvo
error u omisión, la Revista de Occidente, Estudios Semióticos (órgano de
la Asociación de .Estudios Semióticos de Barcelona) y, más esporádica
mente, La balsa de la Medusa han recogido artículos sobre Peirce. Es de
esperar, pues, que a partir de ahora, se hagan más frecuentes.

En 19^6, Estudios Semióticos sacó a la luz un volumen especial (co
rrespondiente a los números 6 y 7) con el título «En tomo a Peirce». En
él aparecen una serie de artículos de especialistas franceses de Perpignan
nucleados por aquel entonces alrededor de Gérard Deledalle. Resulta
desde luego bastante sintomático el que no aparezca ningún especialista
español entre los colaboradores, aunque probablemente alguno pudiera
haberse encontrado.

El sumario es el siguiente:

— Gérard Deledalle, «La semiótica de Peirce. Sub specie philosophiae».

— Robert Marty, «Saussure, Hjelmslev, Peirce: correspondencias
conceptuales».

— Joélle Réthoré, «Por una gramática faneroscópica».

— Anthony Jappy, «Iconismo lingüístico y metáfora».

220



Peirce en España: panorama bibliográfico

— Claude Bruzzy-Marty, «Para un enfoque semiótico en literatura
comparada».

— Michel Balat, «La tríada en psicoanálisis».

— Wemer Burzlaff, «Fenomenología del cuadro cinematográfico».

— Bemard Philippe, «Para una aproximación semiótica a la econo
mía».

Como puede apreciarse en los títulos, nos encontramos ante un amplio
abanico temático que va desde los estudios propiamente expositivos, a
los comparativos o de aplicación a distintos campos de las teorías peir-
ceanas. Por último contiene también una breve bibliografía confecciona
da por G. Deledalle. A pesar del título, el volumen contiene también
otros artículos no estrictamente relacionados con el tema monográfico.

No mucho después, en 1986, Estudios Semióticas dedica su número
9 a la sociosemiótica de la comunicación. En él se incluyen dos artícu
los de inspiración peirceana. El primero, de Robert Marty, se titula
«Semiótica de la etnometodología» (: 23-35). Su objetivo declarado
consiste en abrir nuevas perspectivas a la etnometodología desde el
momento en que se descubre que su objeto está constituido fundamen
talmente por una relación triádica que puede recibir un tratamiento se
miótico.

El segundo va firmado por J. P. Kaminker y tiene por título «Ver una
ausencia; reflexión sobre un caso de lectura» (: 151-164). El autor trata
de explicar, tomando como punto de partida la teoría peirceana del signo,
las conductas lingüísticas que permiten interpretar correcta o in
correctamente un texto.

Los artículos de Revista de Occidente, de los que es responsable
quien esto escribe, están dedicados a Peirce y a la edición de su obra en
España. El primero de ellos, «Ch. S. Peirce: historia de una margina-
ción», apareció en el número 71 (1987) y en él se abordan aspectos
fundamentales de su obra al tiempo que se hacen alusiones a hechos re
levantes de su biografía. El mismo año 1987, pero en el número 79
(: 138-144) apareció el ya citado «Filosofía pragmática y lógica de la
representación-mediación», en el que, al tiempo que se recuerdan as
pectos fundamentales de la teoría peirceana, se hace una crítica de la
antología preparada por A. Sercovich para Taurus. Algo semejante ocu
rre en el también citado «... Y la palabra era el hombre» (97 [1989],
173-179), a propósito de la aparición de la antología editada por la
Editorial Crítica.

Por último en La balsa de la Medusa han aparecido al menos los artí
culos de Francisca Pérez Carreño y mío ya citados (nota 1).

221



Wenceslao Castañares

ACTAS DE CONGRESOS

En los congresos celebrados en España tampoco han proliferado las
comunicaciones sobre la obra de Peirce. En las actas del I Simposio
Internacional de la Asociación Española de Semiótica (Toledo, 7 al 9 de
junio de 1984), publicadas con el título de Investigaciones semióticas /,
(Madrid: CSIC, 1986) sólo aparecen dos ponencias que tengan ese perfil.
En una de ellas, la titulada «La semiótica de Ch. S. Peirce: presentación
formalizada» (: 339-353) del reiteradamente citado Robert Marty, se de
fiende la posibilidad de representar formalmente tanto las relaciones triá-
dicas de la semiosis como la división de los signos. La otra, de la que soy
autor, fue titulada «Semiótica y filosofía: Ch. S. Peirce» (: 165-180). Su
objetivo fundamental es mostrar la base filosófica de su semiótica, con
referencias más explícitas a su concepción de la realidad y la verdad, así
como a las categorías faneroscópicas.

Las actas del II Simposio Intemacional (Oviedo, 13 al 15 de noviem
bre de 1986), Investigaciones semióticas II, Universidad de Oviedo,
1988, recogen otras dos comunicaciones que contienen importantes refe
rencias a Peirce: Dinda L. Gorlée, «La pajarera simbólica de Antonio
Gala», (11: 235-249) y Wenceslao Castañares, «Lógica, semiótica y her
menéutica: el pensamiento abductivo», (I: 131-147). La primera es un
análisis de los signos referidos a los pájaros en la obra de A. Gala El ce
menterio de los pájaros. En la segunda se trata de tender un puente entre
la semiótica peirceana y la modema hermenéutica a través de la lógica de
la abducción.

En el III Simposio Intemacional, celebrado en Madrid entre el 5 y el 7
de diciembre de 1988, las referencias son aún más escasas. En sus actas.
Investigaciones semióticas III (2 vol., Madrid: UNED, 1990) sólo apare
ce un artículo que tenga inspiración peirceana, aunque ésta no sea muy
estricta: Alberto Alvarez Sanagustín, «La interpretación creativa»
(I: 145-153). El resto, salvo error u omisión, se reduce a dos referencias
breves y no siempre de primera mano (E. Ramón Trives, II: 308 y I.
Vázquez Orta, 11: 470)

Estudios Semióticos recoge en su número especial 13/14 (1987) gran
parte de las comunicaciones realizadas en el Foram Internacional de
Semiótica que tuvo lugar en Granada, durante el mes de septiembre de
1986. En él aparece una comunicación de Robert Marty: «El álgebra de
la comunicación» (: 15-25). El objetivo es constmir una modelización
de la comunicación sobre la base de la división peirceana de los signos.

222



PeIRCE en ESPANA: PANORAMA BIBLIOGRÁFICO

OTRAS REFERENCIAS

Otra vía del conocimiento de Peirce en España ha podido ser la lectura
de autores extranjeros muy conocidos y que incluyen en sus obras refe
rencias más o menos extensas. De ahí la conveniencia de citar, al menos,
algunas de las más importantes. En la obra de C. Wright Milis,
Sociología y pragmatismo (Buenos Aires: Siglo XX, 1968) aparecen in
teresantes referencias a nuestro autor.

Para los más próximos a las cuestiones semióticas, resultan sin duda
familiares las obras de Umberto Eco; sobre todo el Tratado de semiótica
general (1977), Lector in fatula (1981) y Semiótica y filosofía del len
guaje (1990), las tres publicadas en Barcelona por Lumen. Habría que
advertir, sin embargo, que en algún caso —^podría citarse, por ejemplo la
segunda de las obras mencionadas—, la traducción de los textos de
Peirce no es muy correcta y ciertas interpretaciones, discutibles.

De Karl Otto Apel, editor y difusor de la obra de Peirce en Alemania,
hay que citar La transformación de la filosofía (2 vol., Madrid: Taurus,
1985), en la que no sólo se hacen alusiones continuas a su obra, sino que
se toma como fundamento de las propuestas más originales del autor ale
mán.

Aunque deudor de Apel en ciertos aspectos, Jürgen Habermas incluye
en Conocimiento e interés (Madrid: Taurus, 1982), un extenso apartado
en el que se examinan algunos aspectos fundamentales de la filosofía
peirceana.

Menos conocidas son las alusiones que hace Gilíes Deleuze en La
imagen-movimiento. Estudios sobre cine I (1984) y La imagen-tiempo.
Estudios sobre cine II (1987), ambos volúmenes publicados en
Barcelona-Buenos Aires-México, por la Editorial Paidós. Sin embargo el
conocimiento de Peirce del que hace gala Deleuze es más bien escaso y
sus interpretaciones bastante discutibles 4.

Sin duda alguna pueden encontrase otras referencias a Peirce en obras
escritas en España o llegadas desde Hispanoamérica. Algunas me son co
nocidas pero no he considerado oportuna su mención debido, fundamen
talmente, a la brevedad de las alusiones o a su escasa relevancia; otras no
han llegado hasta mí sino como meras sospechas no confirmadas y, des
de luego, puede haber otras que desconozca. Esta relación debiera ser,
pues, completada y mejorada.

* Para más detalles sobre estas obras puede verse mi artículo «El cine: teoría del movimiento
y el tiempo». Revista de Occidente 76 (1987), 142-148.

223



Wenceslao Castañares

Para terminar quizás convenga aludir a una cuestión que se suscita
siempre cuando salen a la palestra las cuestiones peirceanas: las disputas
entre sus comentaristas sobre la interpretación correcta que ha de darse a
sus escritos. Peirce fue durante su vida una persona polémica, nada fácil
de comprender, y su obra ha heredado esa impronta. Esto no quiere decir
que fuera deliberadamente enigmático. Pero la originalidad de su pensa
miento exigía la novedad terminológica y su extrema formalidad unos ni
veles de abstracción poco comunes. Si a eso añadimos el que Peirce su
pera casi siempre a su lector por la enorme amplitud de sus conocimien
tos y el hecho de que normalmente un pensador sufre a lo largo de su
vida una inevitable evolución en su pensamiento, resulta explicable que
surjan dificultades en su comprensión. Los escritos de Peirce constituyen
un camino lleno de trampas para los que se internan en él sin ningún tipo
de precaución. Incluso aquellos que reiteradamente se han acercado a su
obra, nunca terminan de desprenderse de una desagradable sensación: la
duda sobre si su interpretación es acertada y coherente. De ahí que resul
te tan necesaria una lectura continuada y el diálogo con otros que tam
bién la realizan para superar las continuas dificultades.

224



PEIRCE EN ESPAÑA Y ESPAÑA EN PEIRCE*

Jaime Nublóla

(Universidad de Navarra)

El objeto de estas páginas es dar noticia de la visita de Charles
Sanders Peirce a España en 1870, de su presencia en la bibliografía espa
ñola a través de traducciones y de las referencias a España que ocasional
mente aparecen en sus escritos.

1. VIAJE A ESPAÑA

La única información publicada hasta el momento del viaje de Charles
S. Peirce a España se debe a Max H. Fisch, el más profundo conocedor
de la biografía del lógico y científico norteamericano (1981: 13-14;
1982: 124; 1984: xxxiv), y a su discípulo Christian J. W. Kloesel, direc-

♦ Debo gratitud a Christian J. W. Kloesel por su orientación, a Nathan Houser por las trans
cripciones de la Max H. Fisch Library, y a Melanie Wisner por las copias de los manuscritos de
Peirce (L 254 y L 341) que cito con permiso de la Houghton Library.

SIGNA I (1992): págs. 225-231 225



Jaime Nubiola

tor del Peirce Edition Project (1990: 4-7). Las circunstancias de aquel
viaje ponen de manifiesto la multiplicidad de los intereses de Charles S.
Peirce.

En 1861 —contaba entonces Peirce con veintiún años— entró a traba
jar como ayudante de su padre Benjamin en el U. S. Coast and Geodetic
Survey, el principal organismo científico del Gobierno americano en
aquella época, mientras completaba sus estudios e iniciaba su carrera do
cente en Harvard. En 1869 formó parte de uno de los equipos que estu
diaron en Kentucky el eclipse total de sol del 7 de agosto. La observa
ción mediante el telescopio de la corona solar y sus protuberancias y la
detección de bebo con el espectroscopio llevaron a los astrónomos ame
ricanos a formular nuevas teorías sobre la composición del sol que fue
ron recibidas con cierto escepticismo entre los astrónomos europeos.

Como no iba a haber otra ocasión tan favorable en el siglo xix,
Benjamin Peirce, superintendente entonces de la Coast Survey, obtuvo
una dotación del Congreso para organizar una expedición de observación
para el siguiente eclipse que habría de tener lugar al mediodía del 22 de
diciembre de 1870 sobre el Mediterráneo. Para garantizar el éxito del pro
yecto envió a Europa a su hijo Charles con seis meses de antelación para
que organizara los preparativos. Pasó por Londres, Rotterdam, Berlín,
Praga, Viena, Pest y llegó a Constantinopla, para recorrer luego de Este a
Oeste la zona de totalidad del eclipse en busca de emplazamientos ade
cuados como observatorios. En Italia seleccionó algunos asentamientos en
Sicilia y el 28 de octubre abandonaba Florencia para iniciar la que calificó
como su correría española («Spanisb burry-skurry»).

Los datos que disponemos de la estancia de Peirce en España son esca
sos por ahora: se trata de un viaje muy rápido, pues el 15 de noviembre se
encuentra ya en Grenoble. Probablemente llega por barco al sur de
Andalucía, quizá a Gibraltar. Acude a Jerez, en donde encuentra un em
plazamiento que estima satisfactorio para la observación del eclipse. A
continuación, viaja a Granada, en donde queda impresionado por la
Albambra, que visita acompañado de un anciano guía que habla muy bien
inglés. En 1898 —casi treinta años después—, comparará las hipótesis
matemáticas con la decoración de la Albambra: son inferiores, pero se
asemejan en que son «tan hermosas como sin alma». En Granada se aloja
en el Hotel Siete Suelos, en donde es estafado, pues le pasan a sabiendas
moneda falsa. Por este motivo, cuando escribe Peirce el 29 de noviembre
al Prof. Winlock, le recomienda que se aloje en el Hotel Washington
Irving. En esta ciudad ve cómo un artista francés adquiere un manuscrito
bajomedieval de textos de la Escritura a un precio irrisorio (125 $), mien
tras que estima podría venderse en Londres por 700 dólares.

El día 12 de noviembre de 1870 está en Madrid, según consta en el pa
saporte expedido a Peirce en la legación de los Estados Unidos. Muy

226



Peirce en España y España en Peirce

probablemente, hace en tren la totalidad del viaje por España, pues tan
to Jerez como Granada, Madrid e Irún están ya unidas por la red de
ferrocarriles. El paso por Irún es una conjetura muy probable, pues cuan
do enumera las dieciocho lenguas diferentes que ha oído hablar a lo largo
de su viaje —diecisiete de ellas en territorios donde eran el modo de ha
blar habitual—, es precisamente el vascuence la última que menciona.
De todas maneras, Peirce no sabía español y de poco se enteraría, pues
añade; «Los españoles hablan como si tuvieran piedras en la boca, lo que
hace muy difícil captar la distinción de sus sonidos» (L 341).
En carta de 16 de noviembre cuenta además a su madre lo mucho que

le ha gustado una estatua de un artista de la época (se trata probablemen
te de La ninfa Eurídice de Sabino Medina); describe las tres compras que
ha hecho: una manta con bordados gitanos para calentarse en los viajes,
un abanico de madreperla y una docena de fotografías de los mejores
cuadros que ha visto en Madrid; califica nuestro país como maravillosopara obtener antigüedades raras y describe ios dos hermosos manuscritos
miniados que ha visto adquirir a bajo precio.

De hecho. Charles S. Peirce se unió al grupo de científicos americanosentre los que se encontraba su esposa Zina y su padre Benjamín— que
siguieron el eclipse en las cercanías de Catania (Sicilia), aunque, sin em
bargo, su espectroscopio fue enviado por error a Jerez, donde estaba el
segundo grupo del U.S. Coast Survey. Este grupo, dirigido por el Prof.Joseph Winlock, director del Observatorio de Harvard, estaba formado
por once americanos, dos ingleses y un observador español que se les
unió. Contaron con la colaboración del capitán Pujazón, director del
Observatorio de San Femando (Cádiz). El emplazamiento principal se si
tuó en un olivar, a una milla al nordeste de Jerez. A pesar de que salió un
día nublado y con alguna lluvia, las observaciones del 22 de diciembre
de las dos expediciones tuvieron éxito y confirmaron las conclusionesobtenidas por los americanos a raíz del eclipse anterior. Después de aquel
breve viaje exploratorio, Peirce no volvió de nuevo a nuestro país.

2. TRADUCCIONES AL ESPAÑOL

La primera traducción de Peirce al castellano es muy temprana: se tra
ta de un artículo breve, «Irregularidades en las oscilaciones del péndulo»,que publica la revista Crónica Científica el 25 de octubre de 1883, tradu
ciendo las observaciones de Peirce publicadas el año precedente en The
American Journal ofScience.

227



Jaime Nubiola

La segunda referencia a Peirce en la bibliografía española es el artícu
lo de Ventura Reyes Prosper, publicado en 1892 en El Progreso matemá
tico de Zaragoza, en el que este singular matemático reseña los trabajos
lógico-matemáticos de Peirce —con quien había tenido corresponden
cia— y le ofrece, « con las excusas por los errores en que haya incurrido,
un testimonio de admiración sincera que desde el otro lado de los mares

le envía un extranjero» (1892: 173). Sin embargo, en el ámbito de la filo

sofía profesional es preciso esperar hasta 1933 para hallar la primera
mención: se trata de una breve exposición de la lógica de Peirce que
ofrece Juan David García Bacca en la entrada «Simbólica (Lógica)» del
Apéndice a la Enciclopedia Espasa, en la que resumía la información

proporcionada por el libro de C. I. Lewis A Survey ofSymbolic Logic de
1918 (Muñoz 1980: 909-911).

La primera edición castellana de Peirce ha de esperar a las dos breves

traducciones de Juan Martín Ruiz-Werner publicadas por Aguilar
Argentina en Buenos Aires: Deducción, inducción e hipótesis: 1970, 90
págs. y Mi alegato en favor del pragmatismo. 1971, 91 págs., a las que
sigue la de B. Bugni, La ciencia de la semiótica. Buenos Aires: Nueva

Visión, 1974, 116 págs.

Un alcance mayor tiene la traducción de Dalmacio Negro de Lectures
on Pi agmatism de 1903 bajo el título Lecciones sobre el pragmatismo,
Buenos Aires: Aguilar, 1978, 275 págs.—, que se encuadra dentro de un

proyecto —que no prosperó— de traducción de los ocho volúmenes de

los Collected Papers de Peirce.

En los últimos años han visto la luz tres traducciones españolas que
hacen más asequible una parte relevante de la vasta producción peircea-
na. Se trata de la edición de Armando Sercovich Obra lógico-semiótica.
Madrid: Taurus, 1987, 431 págs., que compila —traducidos por R.
Alcalde y M. Prelooker— algunos escritos de Peirce sobre semiótica,
diez cartas a Lady Welby en las que Peirce explicaba la teoría del signo,
y diez secciones de los Collected Papers sobre estas materias; la traduc
ción de Pilar Castrillo Criado bajo el título Escritos lógicos, Madrid:
Alianp, 1988, 264 págs., en la que reúne once trabajos de Peirce repre
sentativos de sus aportaciones en Lógica; y la edición de José Vericat ti

tulada El hombre, un signo (El pragmatismo de Peirce). Barcelona:
Crítica, 1988, 428 págs., que cuenta con una introducción y abundantes
notas e información bibliográfica.

Para completar esta referencia bibliográfica peirceana, cabe mencionar

la traducción de algunas páginas de «Some Amazing Games» sobre tru
cos de cartas con fundamento matemático, en Investigación y Ciencia, 24
(1978: 104-106); la traducción de José Miguel Gambra del libro de

Pierre Thibaud La logique de Charles Sanders Peirce (Madrid:
Paraninfo, 1982) y la única monografía sobre Peirce producida hasta

228



Peirce en España y España en Peirce

ahora en nuestro país: Hacia una Semiótica Pragmática. El signo en Ch.
S. Peirce, de Antonio Tordera, publicada en 1978 en Valencia, bajo el se
llo editorial, ya desaparecido. Femando Torres Editor.

El creciente interés en nuestro país por la obra peirceana (Castañares
1985, 1990; Pérez Carreño 1988; Pérez de Tudela 1988) se debe, más
que a estas traducciones, al influjo de Umberto Eco y de Karl-Otto Apel
y a la progresiva aproximación en los últimos años de la filosofía espa
ñola a la filosofía académica norteamericana. Ambos factores han sido
decisivos —en mi opinión— para advertir que Charles Sanders Peirce
era o, mejor, es importante para una cabal comprensión de la cultura con
temporánea.

3. REFERENCIAS ESPAÑOLAS

Alemania, Escocia, Inglaterra, Francia y, quizá en menor medida,
Italia son los países europeos que más frecuentemente aparecen mencio
nados en los escritos de Peb-ce. Las referencias a España —en consonan
cia con el escaso papel de nuestro país en la comunidad científica y cul
tura europea del último cuarto del siglo xix— son muy raras.

De conformidad con su condición profesional de lógico, la cita espa
ñola más frecuente —en una veintena de lugares de los Collected Papers
y de los cuatro volúmenes publicados basta el momento de la
Chronological Edition— es la de Pedro Hispano (b. 1226-1277), «la más
alta autoridad en terminología lógica» (CP, 2.323n). Para Peirce se trata
de «un noble portugués» a causa de su muy probable nacimiento en
Lisboa, y sus famosas Simmulae logicales, que quizá escribiera en
Astorga y que pervivieron como manual de Lógica basta principios del
siglo XVII, son citadas por él abundantemente: «Si [Pedro Hispano] hu
biera vivido más tiempo seguramente habría sido contado entre los más
grandes hombres del mundo» (CP, 4.26).

En un segundo lugar Peirce menciona a Raimundo Lulio (1233-1316),
«uno de los lógicos más perspicaces» (CP, 4.465), si bien descalifica co
mo «nonsensical» su Ars magna, y a Juan Luis Vives (1492-1540), a
quien reconoce como un notable precedente de los diagramas lógicos de
Euler (CP, 4.353, 2.390). Se refiere a Séneca en dos ocasiones, a la defi
nición de número abstracto de Isidoro de Sevilla (CP, 2.428) y a la posi
ción del teólogo Suárez sobre la unión de alma y cuerpo (CP, 6.362).

Quizá refleja bien esta casi total ausencia de España en el horizonte
cultural de Peirce el que la única mención directa de nuestro país que he

229



Jaime Nubiola

encontrado en sus Collected Papers sea la del galicismo «construir casti
llos en España», en un artículo de 1908, cuando explica su noción de
«Musement». Se trata de la especulación libre e irreprimida en la que la
mente se divierte sin propósito definido alguno, en puro juego con las
ideas: «esta particular ocupación —dice Peirce— puede tomar la forma
de contemplación estética, la de construir distantes castillos (sea en
España o en la ejercitación moral de uno mismo)...» (CP, 6.458).

En las colaboraciones de Peirce en The Nation hay también algunas
referencias españolas, pero de escaso interés, salvo para reflejar que
España es a ojos de Peirce un país ignorante (CTN 1: 47). Sin embargo,
España está bien presente en el horizonte político y comercial de la vida
norteamericana de la época. Por ejemplo, el propio Peirce escribe en The
Nation, en diciembre de 1884, dos cartas discutiendo el «tratado de reci

procidad» entre Estados Unidos y España de febrero de aquel año, que
regulaba las importaciones de azúcar cubano y portorriqueño (CTN 1:65-
67). Como es bien conocido, la situación acabará desembocando en la

guerra entre España y los Estados Unidos. Con esa ocasión, Peirce escri
be a Henry Cabot Lodge ofreciendo su colaboración en la guerra, me
diante una máquina por él inventada para cifrar y descifrar mensajes, y
augura en su carta que los españoles apenas ofrecerán resistencia en la

guerra: «los he estudiado en España; es un pueblo corrompido por los si
glos de crueldad, injusticia y rapiña a que se han dado, y les ha quedado
poca hombría efectiva» (L 254).

Un dato sorprendente al lector hispano es el hecho de que en los últi
mos años de su vida Peirce adoptara el nombre castellano de «Santiago»,
en lugar de «Sanders», como homenaje a su gran amigo y benefactor
William James (Weiss 1934: 400).

Seguramente se encontrarán más referencias españolas en Charles
Sanders Peirce, pero de lo expuesto se deduce con claridad que Peirce y
España corresponden a dos mundos bien diferentes que sólo desde muy
cercanas fechas empiezan a confluir, como muestran el número mono

gráfico sobre Peirce de Estudios Semióticos (6-7/1986) y en particular la
reciente celebración en julio de 1991 en Segovia de un Seminario
Internacional de Literatura y Semiótica bajo el título general «Ch. S.
Peirce y la Literatura».

Referencias bibliográficas

Castañares, W. (1985): El signo: problemas semióticos filosóficos. Madrid:
Universidad Complutense, Tesis doctoral.

230



Peirce en España y España en Peirce

(1990); «Interpretant and subject: Semiotics or hermeneutics?» Semiótica 81, 193-
202.

Fisch, M. H. (1981): «Peirce as Scientist, Mathematician, Historian, Logician and
Philosopher». En Proceedings of the C. S. Peirce Bicentennial International
Congress, K. L. Ketner et ai (eds.), 13-34. Lubbock: Texas Tech Press.

— (1982): «The range of Peirce's relevace (Part II)». The Monist 63,123-141.
— (1984): «The Decisive Year and Its Early Consequences». En Writings of Charles S.

Peirce, 2 (1867-1871), E. C. Moore et al (eds.), xxi-xxxvi.
García Bacca, J. D. (1933): «Simbólica (Lógica)». En Enciclopedia Universal Ilustrada

Europeo-Americana. Apéndice, IX, 1326-1339. Madrid: Espasa-Calpe.
Kloesel, Ch. J. W. (1990): «Scattered Remarks on Peirce an Italy». Versus 55-56, 3-12.
Lewis, C. i. (1918): A Survey of Symbolic Logic. Berkeley: University of California

Press.

Muñoz Delgado, V. (1980): «Notas para la historia de la lógica durante la Segunda
República Española (1931-1939)». Religión y Cultura 26, 893-931.

Peirce, Ch. S. (1931-1958): Collected Papers, vols. 1-8, C. Hartshome, P. Weiss y A.
W.Burks (eds.). Cambridge, Mass.: Harvard University Press [como es habitual se ci
ta como CP seguido del número de volumen y el del parágrafo].

— (1975-1979): Contributions to 'The Nation' vols. 1-3, K. L. Ketner y J. E. Cook
(eds.). Lubbock: Texas Tech Press. [CTN].

— (1982-1989): Writings of Charles S. Peirce: A Chronological Edition, vols. 1-4, M.
H. Fisch et al (eds.). Bloomington: Indiana University Press.

Pérez Carreño, F. (1988): Los placeres del parecido. Icono y representación. Madrid:
Visor.

PÉREZ DE Tudela, J. (1988): El pragmatismo americano: Acción racional y reconstruc
ción del sentido. Madrid: Cincel.

Reyes Prosper, V. (1982): «Charles Santiago Peirce y Oscar Howard Mitchell». El pro
greso matemático 2,170-173.

Weiss, P. (1934): «Charles Sanders Peirce». En Dictionary of American Biography, D.
Malone (ed.), XIII, 398-403. New York: Charles Scribner's Sons.

231



RESENAS



LA RETORICA AL DIA

Jesús G. Maestro

(Universidad de Oviedo)

J. ROMERA y A. YLLERA (eds.)

Investigaciones Semióticas III.

Retórica y Lenguajes

Actas de III Simposio Internacional de AES,

Madrid: UNED, 1990, 2 vols.

La Universidad Nacional de Educación a Distancia acaba de editar en
Madrid, en dos cuidados volúmenes, las Actas del III Simposio
Intemacional que, en esta ciudad, la Asociación Española de Semiótica
celebró durante los días 5, 6 y 7 de diciembre de 1988 sobre el tema
Retórica y Lenguajes.

La obra recoge en su conjunto tres conferencias, leídas en sesión ple-
naria por los profesores Antonio García Berrio, Miguel Ángel Gamdo

SIGNA I (1992): págs. 235-242 235



Reseñas

Gallardo y Jean-Marie Klinkenberg, las cuales abren el primer volumen.
A tales ponencias acompaña una relación de ciento diez comunicaciones
en las que, desde presupuestos metodológicos fundamentados esencial
mente en una semiología, se plantean reflexiones y análisis muy variados
desde lo que se ha tratado no sólo de enriquecer, sino también de siste
matizar y objetivar con renovada coherencia, tanto las investigaciones
(retóricas) que a lo largo de las últimas décadas se han ido constituyendo
en escuelas representativas (la de Bruselas, con Ch. Perelmani, la
Neorretórica nacida del estructuralismo crítico (1965-1975)2; y la
Retórica General TextuaP, desde 1980 a nuestros días), como la posibili
dad de interpretar semióticamente unas estructuras retóricas que, de ca
rácter tradicional, pueden permitimos la verificación de sus más estre
chas relaciones con la lingüística^ y la semiótica^, así como su más eficaz
aplicación a las investigaciones literarias, sociológicas, lingüísticas, com-
paratistas, publicitarias, epistemológicas, etc. En semiología, la plurali
dad de campos de investigación es impresionante, como se nos ha recor
dado tantas veces, puesto que todo lo que hace el homhre significa y todo
cuanto significa hahrá de ser objeto de una semiología.

Las actas se cierran, finalmente, con un muy completo y actualizado
repertorio bibliográfico (II: 537-571), que, preparado por José Romera
Castillo, se refiere a la semiótica literaria, en sus secciones de teoría,
narrativa y poesía, y a la semiótica teatral, que en eada addenda biblio
gráfica conserva un apartado propio.

Especial interés encontramos en la intervención del profesor Antonio
García Berrio, titulada «Retórica general literaria o poética general», con
la que se abre el primer volumen de actas, y en la que se plantea la am
pliación textual del entendimiento meramente clásico de la noción de ex
presividad (I: 18), principal objeto de investigación científica en una re-

1 Vid. Ch. Perelman y L. Olbrechts-Tyteca (1958), Traité de l'argumentation. París: PUF.
También vid. L. Gianformaggio (1981), «La nuova retorica di Perelman», en C. Pontecorvo
(ed.). Discorso e Retorica. Turín: Loescher, 110-180.

2 Cfr. Grupo pv (1987), Retórica General. Barcelona: Paidós.
3 Vid. A. García Berrio (1983): «II ruolo della Retorica nelTanalisi/interpretazione die tes-

ti letterari». Versas: 35-36, 99-154; y del mismo autor, en 1984: «Retórica como ciencia de la
expresividad (Presupuestos para una Retórica general)». Estudios de Lingüística 2, 7-59. F.
Chico Rico (1988): «Elocutio e componente lingüístico testuale di lessico». Studi Italiani di
Lingüistica Teórica ed Applicata 17, 1, 77-92. Cfr. además A. García Berrio y T. Albadalejo
(1988): «Compositional Structure. Macrostructures», en J.S. Petófi (ed.). Text and Discourse
Constitution Empirical Aspects, Theoretical Approaches. Berlín-Nueva York: De Gruvter
170-211.

Vid. L. Heilmann (1978): «Rhetoric, New Rhetoric and Linguistic Theory». Eolia lingüis
tica 12, 3-4, 285-300; A. García Berrio, obr. cit., 1984, 7-59; y A. López García (1985):
«Retórica y lingüística: Una fundamentación lingüística del sistema retórico tradicional», en J.
M. Diez Borque (ed.). Métodos de estudio de la obra literaria. Madrid: Taurus, 601-653.

5 Vid. S. Chatman (1979): «Rhetoric and Semiotics», en S. Chatman, U. Eco y J. M.
Klinkenberg (eds.): A Semiotic Landscape / Panorama Semiotique. La Haya: Mouton, 103-112.

236



Reseñas

tórica general literaria, como proyecto actual y posible de revitalización
crítica de la Retórica clásica.

Desde tales puntos de vista es posible concluir en la creencia —«posi
ble, necesaria y útil» (I: 20)— en la posibilidad de constituir en la actua
lidad una Poética general literaria que, como parte de una Teoría de la
Literatura 6, se enriquezca mediante la actualización —^hoy perfectamen
te hacedera— de la retórica tradicional en Retórica general literaria, y
cumpla por otra parte con las exigencias y condiciones que han sido pre
tendidas y fijadas por los análisis textuales y metodológicos a los que se
enfrentan.

Miguel Ángel Garrido Gallardo, en su trabajo titulado «Homo
Rhetoricus», comienza por ofrecer una visión de la retórica en términos
tan elementales como ilustrativos (la retórica es una estrategia escalona
da en dos partes, las cuales comprenden la captación de la atención y el
deseo de conseguir una adhesión), para revelar en los últimos párrafos
una conclusión francamente interesante: «hemos entrado en la era del ho
mo rhetoricus, un tipo humano que carece de interés por la verdad y que
se mueve tan sólo por la imagen» (I: 37). Lo que antes designábamos co
mo homo sapiens, homo oeconomicus, etc., ha experimentado una pro
funda alteración cuyas causas principales obedecen a la incidencia de las
nuevas tecnologías de la comunicación'', al hecho de que la información
poseída por el hombre de hoy no pueda ser fielmente contrastada», y a
«la difusión de un clima 'neopositivista lógico' que ha sustituido la filo
sofía tradicional por otra donde carece de sentido preguntarse por la ver
dad» (I: 37).

Hallan cabida en tales actas variados trabajos que no se ocupan exclu
sivamente de la semiótica literaria. Es el caso de los «Fundamentos de
una retórica visual» de Jean-Marie Klinkenberg, en que se plantean posi
bilidades concretas de comunicación vigual desde una perspectiva (rer,
ductora) que concibe a la retórica como la transformación reglada de los
elementos de un enunciado, la cual obliga al lector a «sobreponer dialéc
ticamente al grado percibido un grado concebido» (I: 43).
Sobre tema parejo han versado los trabajos de Antonio Ansón

Anadón, José María Fernández Cardo y Caridad Posada Alonso, cuyas
investigaciones se han referido al estudio semiótico de aquellas estructu
ras retóricas que es posible identificar y objetivar en las imágenes fílmi-
cas y literarias.

6 Vid A. García Berrio (1989): Teoría de la Literatura (La construcción del significado poé
tico). Madrid; Cátedra. . ■ • j

^ Cfr. M. Á. Garrido Gallardo (1987): Lenguaje y propaganda. Madrid: Servicio de
Publicaciones de la Armada.

8 Vid K. K. Reardon (1983): La persuasión en la comunicación. Barcelona/Buenos Aires:
Paidós Comunicación, 208-209.

237



Reseñas

La posibilidad de analizar semiológicamente discursos no literarios ha

quedado una vez más reflejada en estas actas de forma variada y comple-
ta, a través de los trabajos que sobre el uso de la elocutio en el discurso

político —en tanto que publicitario— han hecho los profesores Juan
Angel Alonso Aldana, María Ángeles García Collado, María Ledesma
Domínguez y José Ignacio Mardones Zorrilla, dirigidos por José María
Nadal y Santos Zunzunegui, de la Universidad del País Vasco.

En la misma línea temática pueden situarse los trabajos de Teresa
Espar, sobre la «Semiótica de la entrevista política» (I: 389-95), en los
que analiza sintácticamente una tipología de este tipo de situaciones co

municativas en virtud de la configuración modal de cada uno de los ac-

tantes (candidato-entrevistador-público), y de Covadonga López Alonso,
quien al estudiar «La argumentación en el discurso político» (11: 47-55)
reflexiona ampliamente sobre este concepto de argumentación 9, a partir
de las investigaciones que, sobre la retórica y la lógica, nos han propor
cionado las escuelas anglosajona (Strawson, Austin, Grice, Searle), belga
y francesa (Perelman, Apostel, Ducrot, Ascombre, Kerbrat, Meyer).

Dentro de la investigación literaria propiamente dicha, resulta frecuen
te el tratamiento de temas relacionados con el hispanismo, la intertextua-
lidad, las literaturas europeas y el análisis retórico de figuras literarias
como la metáfora y la ironía.

Tal es el caso de algunas de las comunicaciones que, dentro de la his-
panística, se ocupan de la narrativa de Juan Benet (K. Benson, I: 197-
208), y de Benito Pérez Galdós (I. Elizalde, I; 355-65), de un análisis in

tertextual en el Poema del Cid (J. L. Girón Alconchel, I: 469-76) o de un
esmdio retórico del personaje dramático en Tres sombreros de copa (F.
Gómez Redondo, I: 477-86), de la novela picaresca (F. Linares Alés, U:
47-46) o de la iconografía y el lenguaje en el teatro de Francisco Nieva

(V. A. Mortilla Mata, fl: 193-200) y Max Aub (M. Villalba Álvarez, II:
497-502), respectivamente.

Del análisis retórico de la metáfora, a la luz de la tradición y la moder
nidad, se han ocupado abundantes comunicaciones. Es el caso del trabajo
ya citado de José María Fernández Cardo; de Eduardo Peñuela Cañizal

(II: 241-46), sobre la metáfora de la imagen en algunos grabados de
Picasso en relación al tema del Minotauro y La Minotauromaquia
(1953); de Doina Popa-Lissenau (11: 267-74), quien ha estudiado desde
los tres niveles de la semiótica las consecuencias comunicativas (retóri
cas) de la inserción de palabras extranjeras en diferentes discursos de una

lengua dada; y de Begoña Vicente Cruz (11: 477-85) e Isabel Visedo (11:
503-14), quienes se ocupan respectivamente de la metáfora en su rela-

9 Vid J. Ascombre y O. Ducrot (1983): L'argumentation dans la langue. Bruselas: P
Mardaga.

238



Reseñas

ción con la producción y la conexión comunicativas, y de la inserción de
fábulas mitológicas en el poema El Adonis, de José Antonio Porcel.

El discurso publicitario es otro de los temas que con frecuencia es es
tudiado semiológicamente lo en los diferentes seminarios y reuniones
congresuales que sobre esta disciplina científica se convocan.

Es éste el caso de Tomás Camarero Arribas, cuya comunicación, sobre
la retórica publicitaria y la manipulación ideológica, se ejemplifica con el
análisis de anuncios o mensajes publicitarios sobre perfumes femeninos
(I: 233-39). En la misma línea de investigación, sobre la retórica publici
taria, cabe situar las intervenciones de Diego Carrasco Equino (I: 261-75),
Carmen Muñiz Cachón (11; 215-22) e Ignacio Vázquez Orta (II: 465-76).

De especial interés nos ha parecido el tratamiento que en este III
Simposio Internacional de la Asociación Española de Semiótica se ha
profesado a la pragmática de la literatura. Hemos preferido relegar al fi
nal nuestro comentario sobre esta problemática precisamente porque,
desde una visión de conjunto, nos ha parecido la aportación acaso más
fundamental, pues no en vano el número de publicaciones e investigacio
nes sobre pragmática literaria se ha incrementado durante estos años no
toriamente, de modo que los estudios semióticos de los últimos tiempos
—^y de ahora mismo— demuestran un interés creciente por el estudio de
la literatura desde el punto de vista de su estatuto comunicativo.

He ahí los trabajos de Francisco Abad (I: 61-69), que ofrece un dilata
do comentario a la compilación que en 1986 hizo sobre el tema José
Antonio Mayoral^; Tomás Albaladejo (I: 89-96), quien objetiva y des
cribe con precisión inmejorable las operaciones retóricas de ínventío, dis-
positío/elocutio y actio como estructuras semióticas propias de la semán
tica, la sintaxis y la pragmática respectivamente; Alberto Álvarez
Sanagustín (I: 145-53), en que se retoma la noción peirceana de interpre
tante para plantear problemas epistemológicos que tratan de resolverse
en el terreno de la investigación pragmática; y otras aportaciones que en
la misma línea retórica han sido presentadas por los profesores José
Domínguez Caparrós (I: 333-43), María Victoria Escandell Vidal (I: 367-
75), María Paz Marsá (II: 125-32) y Hernán Urrutia (11: 447-53).

Mención especial nos merece una serie de trabajos que recogen, a
nuestro juicio, las aportaciones más puntuales de lo que estimamos ha
brán de ser en un futuro inmediato las dos facetas más apetecibles y estu
diadas de la pragmática.

•o Vid J. Durand (1968: «Rhétorique et publicité». Bulletin de Recherches Publicitaires 4,
91 y ss.; y J. Bya (1973): «La publicité ou le discours detoumé de la mtu'chandise» Litterature 2,
30.

'1 Cfr. J. A. Mayoral (ed.) (1986): La Pragmática de la comunicación literaria. Madrid:
Arco-Libros.

239



Reseñas

Tales son, desde nuestro punto de vista, el estudio de la pragmática in
manente, es decir, de aquellas situaciones comunicativas textualizadas en
un discurso literario dado, sometido a su vez a la habitual relación dialó-

gica AutorILector reales, y, de otro lado, el estudio de la pragmática litera
ria, tanto inmanente como trascendente, en el discurso lírico. Creemos
que ambas vertientes de la pragmática literaria han sido abordadas en las
comunicaciones de José Antonio Pérez Bowie (11: 247-56) y Femando
Cabo Aseguinolaza (I: 215-24), así como por la profesora Alicia Yllera,
quien en su exposición teórica ha limitado sus ilustraciones a los prólogos
de algunas de las obras clásicas del Siglo de Oro español (II: 523-33).

Las poéticas textuales, en que han desembocado la teoría generativa y
buena parte de la tradición formalista eslava (especialmente la escuela de
Tartu, cuyos representantes integraron en un corpus teórico coherente las
investigaciones sociológicas sobre la ideología con las contribuciones
procedentes de la semiótica), y cuya aportación acaso más decisiva haya
sido la de competencia literaria 12 como específica capacidad que posibi
lita tanto la producción de estmcturas poéticas (expresión) como la com
prensión de sus efectos {recepción), han canalizado sus principales ideas
hacia una pragmática de la comunicación literaria cuestionando así el
estudio del lenguaje literario como una verbalidad específicamente tex
tual (estructuralismo) al margen del uso o función que puede adquirir en
una interacción social.

La pragmática de la literatura, en tanto que parte de la semiótica tex
tual literaria encargada de definir la comunicación literaria como un tipo
específico de comunicación entre un emisor y un receptor, es heredera de
la pragmática lingüística que estudia las relaciones mantenidas por el
emisor, receptor, contexto y signo en la comunicación.

Por su parte, durante los años setenta, T. A. van Dijk y su escuela in
terpretaron esta parte de la semiología como una teoría de los contextos,
a la vez que, por los mismos años, J. L. Austin, J. R. Searle y R. Ohmann
hacían lo propio tratando de dilucidar si la literatura era o no una acción
lingüística especial, poseedora de rasgos ilocutivos específicos, tenden
cia esta última muy debatida durante largo tiempo

'2 Vid. M. Bierwisch (1965): «Poetik und Linguistik». Sprache in technischen Zeitalter 15,
1256-1273; T. A. van Dijk (1972): Some Aspects ofText Grammar. La Haya: Mouton.

'3 Vid. W. Mignolo (1978): Elementos para una teoría del texto literario. Barcelona: Crítica.
Vid. Ch. Monis (1946): Signos, lenguaje y conducta. Buenos Aires: Losada, 1962; M. C.

Bobes Naves (1973), Im Semiótica como teoría lingüística, Madrid, Credos; y Ch. Peirce (1987),
Obra Lógico Semiótica, Madrid, Taurus.

15 Vid. M. L. Pratt (1977): Toward a speech act theory of Literary Discourse. Bloomington:
Indiana University Press; F. Martínez Bonati (1981), Fictive Discourse and the structures of lite-
rature. A Phenomenoiogicai Approach. London: Comell Univertity Press; y F. Lázaro Carreter
(1990): De poética y poéticas. Madrid: Cátedra.

240



Reseñas

Desde nuestro punto de vista, tal y como hemos apuntado anterior
mente, estimamos que tales corrientes metodológicas, representativas de
las ideas rectoras que han conducido las investigaciones de la pragmática
literaria durante los últimos años, no han prestado atención suficiente a
dos aspectos que presumimos cardinales en el futuro inmediato de los es
tudios literarios en relación con su estatuto comunicativo.

Tales son, de un lado, la necesidad de esclarecer los problemas que
plantea la descripción analítica de la pragmática inmanente de la comu
nicación en los textos literarios, es decir, aquella o aquellas situaciones
comunicativas textualizadas en un discurso literario dado, realizadas en
la inmanencia misma de la obra, y con un grado de amplitud y abstrac
ción que, al condicionar singularmente la posición de los interlocutores,
es necesario estudiar y objetivar bajo las exigencias particulares de cada
inmanencia discursiva.

Si desde 1961 se contaba ya con la noción de autor implícito introdu
cida por W. C. Bootb, sólo bastantes años después se ha llegado a dise
ñar, con seguridad bastante relativa —y pensados casi exclusivamente
para novela— unos esquemas referentes a la comunicación inmanente de
los textos literariosi6 que, desde congresos como éste de diciembre de
1988 y otros posteriores, han inducido a acusadas controversias, no sólo
debidas a la pluralidad y expansión de las actuales teorías literarias, sino
algo que nos parece de más accesible solución, cual es la necesidad de
replantearse, desde una perspectiva más actual y madura, los problemas
relativos a una pragmática inmanente de la comunicación literaria, y que
continúan siendo los problemas ligados a una expansión del esquema ge
neral de la comunicación autor-obra-lector.

De otro lado, nos resulta imposible prescindir del discurso lírico a la
hora de describir y explicar los rasgos característicos de la pragmática
—inmanente y trascendente— de la comunicación literaria. La configu
ración de un código específico—lenguaje del poema^'^—, y la asignación
al discurso lírico de un estatuto no menos particular, que, subyacente en
la inmanencia textual, no sólo puede instituir un enunciador de extraordi
narias capacidades locativas, sino que además prefigura las principales
reacciones de un receptor o enunciatario intradiscursivo cuyas virtualida
des no son menos sorprendentes que las de su interlocutor, nos exige la
explicación de aquellos rasgos de carácter pragmático que aislan al dis
curso lírico como modalidad específica del lenguaje.

Cfr. J. M. Pozuelo Yvancos (1978): «El pacto narrativo: semiología del receptor inmanen
te en el Coloquio de los perros». Anales Cervantinos, 17, 147-116; y de A. Díaz Arenas vid. La
instancia del Autor i Lector (1986) y Las Perspectivas Narrativas (1988), ambas en Kassel:
Reichenberger.

Cfr J. Guillén (1961): Lenguaje y poesía. Madrid: Alianza, y O. Paz (1990): La otra voz.
Poesía y fin de siglo. Barcelona: Seix-Barral.

241



Reseñas

Las contribuciones de Y. I. Levin en 1976 podrían citarse como pio
neras en este terreno, que, amén de autores como Ch. Schwarze^^ y otros
citados en la bibliografía de la comunicación de A. A. Pérez Bowie
(II: 247-56), presenta todavía escasos seguidores. Al fin y al cabo, tal co
mo dejó escrito J. Culler en 1975, «los estructuralistas han trabajado re
lativamente poco con la poesía (...), no ha habido intento alguno de pre
sentar una descripción sistemática de las operaciones de lectura ni de las
presuntas convenciones de la lírica» 20.

•8 Vid I. Y. Levin (1976): «Le statut cotnunicatif du poéme lyrique», en «Ecole de Tartu»,
Travaux sur les systémes de signes. Bruselas: Complexe.

19 Chr. Schwarze (1979): «Testi lirici como testi persusivi». En F. Albano y M. R. Pigliasco
(eds.). Retorica ed escienze del linguaggio. Roma: Bulzoni.

20 Vid. J. Culler (1975): La poética estructuralista. Barcelona: Anagrama, 1975, p. 268.

242



NORMAS PARA LA REDACCION DE LOS ARTICULOS

Los trabajos que se envíen para colaborar en Signa deberán remitirse a:

Mario García-Page Sánchez
Facultad de Filología, despacho 714.
UNED

c/ Senda del Rey, s/n 28040 MADRID

Deberán reunir los siguientes requisitos:

1. Se seguirá el sistema de citas anglosajón en el interior del trabajo:
Ej: Peirce (1987: 27)

2. En caso de aparecer alguna nota, ésta se pondrá a pie de página.

3. Al final de cada trabajo, se consignarán, por orden alfabético, las
Referencias bibliográficas siguiendo el modelo que se propone:

a) Libros:
Tordera, a. (1978): Hacia una semiótica pragmática. El signo

en Ch. S. Peirce. Valencia: Femando Torres.

b) Volúmenes colectivos:
Zeman, J. J. (1977): «Peirce's Theory of Signs». En A Perfusión

of Signs, Th. A. Sebeok (ed.), 22-39. Bloomington: Indiana
University Press.

c) Artículos:
Hermenegildo, A. (1988): «Signo grotesto y marginalidad dra

mática: el gracioso en Mañana será otro día, de Calderón de
la Barca». Cuadernos de Teatro Clásico 1, 121-142.

4. La extensión máxima para los artículos será de 25 páginas y de 12
para las notas.
Cada página constará de 28 líneas y 65 dígitos por línea.

5. Los trabajos deben enviarse en disquete de ordenador y dos copias
en soporte de papel.
En los disquetes se utilizarán los programas compatibles siguientes:
Wordperfect y Wordstar (preferentemente WP).

6. Los epígrafes irán todos a la izquierda: el principal en mayúsculas
(por ej. 1.). Si existen otros epígrafes secundarios jerarquizados, el
sistema será: el siguiente (por ej. l.I.) en negrita y minúsculas; el
siguiente (por ej.: 1.1.1.) en cursiva y minúsculas; el siguiente (por
ej.: 1.1.1.1.) en letra normal.

243



y.
O

<c o
o

Uáv
í>
-K

iís

CG

UNIVERSIDAD NACIONAL

DE EDUCACIÓN A DISTANCIA


