
 
© UNED. Revista Signa 35 (2026), pp. 603-616  
DOI: https://doi.org/10.5944/signa.vol35.2026.44192 
ISSN digital: 2254-9307. Papel: 1133-3634. CD-ROM: 2951-8687 

603 
 

 
 
 
 
 

MOVILIDAD Y GÉNERO EN EL ESPACIO DE LA CORTE MEDIEVAL. 
SEÑALES DISTINTIVAS DE LA CORTESÍA FEMENINA Y MASCULINA  

EN EL LIBRO DE APOLONIO 
 

MOBILITY AND GENDER IN THE MEDIEVAL COURT SPACE. DISTINCTIVE 
SIGNS OF FEMALE AND MALE COURTESY IN THE LIBRO DE APOLONIO 

 
Carina ZUBILLAGA 

Universidad de Buenos Aires / IIBICRIT (CONICET) 
carinazubillaga@hotmail.com 

 
 
Resumen: La corte medieval es el espacio privilegiado de prácticas culturales, sociales y 
políticas que definen singular y colectivamente a un reino y sus dinámicas internas, como 
sucede en las ciudades corte de Tiro, Antioquía y Pentápolis en el Libro de Apolonio. El 
espacio cerrado y endogámico de la corte de Antioquía, lugar del incesto entre el rey y su 
hija, expulsa a Apolonio como héroe casadero primero al espacio del saber de la corte de 
Tiro y luego a la corte de Pentápolis, en la cual las señales de la cortesía distintiva del 
héroe son valoradas más allá de las apariencias, en un contrapunto entre la pobreza 
exterior y la nobleza verdadera que terminará con el casamiento de Apolonio y la princesa 
Luciana, cuya cortesía femenina se desarrolla asimismo en esa corte a partir de sus 
propios desplazamientos y la movilidad allí presente. 
 
Palabras clave: Espacio. Corte medieval. Señales identitarias. Cortesía y género. Libro 
de Apolonio. 
 
Abstract: The medieval court is the privileged space of cultural, social and political 
practices that singularly and collectively define a kingdom and its internal dynamics, as 
happens in the court cities of Tyre, Antioch and Pentapolis in the Libro de Apolonio. The 
closed and inbred space of the court of Antioch, the site of incest between the king and 
his daughter, expels Apollonius as a marriageable hero first to the space of knowledge of 
the court of Tyre and then to the court of Pentapolis, where the signs of the hero’s 
distinctive courtesy are valued beyond appearances, in a counterpoint between external 
poverty and true nobility that will end with the marriage of Apollonius and the princess 
Luciana, whose feminine courtesy is also developed in that court from her own 
displacements and the mobility present there. 
 
Keywords: Space. Medieval court. Identity signs. Courtesy and gender. Libro de 
Apolonio. 
 
 
 

https://doi.org/10.5944/signa.vol35.2026.44192


CARINA ZUBILLAGA 

 

 

© UNED. Revista Signa 35 (2026), pp. 603-616 
DOI: https://doi.org/10.5944/signa.vol35.2026.44192 

ISSN digital: 2254-9307. Papel: 1133-3634. CD-ROM: 2951-8687 
604 

 

1. EL ESPACIO CORTESANO EN SU MOVILIDAD 
 
El conocido como giro espacial, que surgió como abordaje metodológico en el ámbito 

de la geografía, la sociología y la antropología, se extendió luego a otras disciplinas como 
la historia y la literatura (Withers, 2009). En especial en los estudios medievales, y en el 
cruce interdisciplinario del giro espacial con los estudios de género que postula el presente 
trabajo, resulta productiva la distinción entre el lugar como emplazamiento físico y el 
espacio como la práctica social de los lugares (Rodman, 1992; Gieryn, 2000; Foucault, 
2004; Boucheron, 2014; entre los principales). Las interacciones culturales, sociales y 
políticas que se desarrollan en determinado lugar son el eje de esta propuesta, que 
pretende focalizar concretamente en los desplazamientos de mujeres y hombres en la 
corte medieval, a partir del análisis de su representación literaria en el Libro de Apolonio, 
como imagen del desorden o del orden de un reino y del mal o buen comportamiento del 
soberano1. 

El Libro de Apolonio, texto perteneciente a la escuela poética del mester de clerecía 
castellano, se distancia de la hazaña épica y de la aventura caballeresca tradicional por la 
ausencia de conflictos bélicos y su ambiente cortesano predominante, lo que establece 
una heroicidad basada antes en la cortesía como virtud modélica que en el desempeño 
guerrero2. De las seis ciudades fundamentales para el desarrollo de la acción narrativa en 
el Libro de Apolonio, todas del Mediterráneo oriental, las tres de importancia y 
protagonismo inicial en la historia son ciudades corte: Tiro, Antioquía y Pentápolis3. Las 
dos cortes iniciales representadas en la historia, la de Antioquía y la de Pentápolis, además 
de la de Tiro de la que es rey Apolonio, se configuran como espacios contrapuestos en 
los cuales los desplazamientos internos femeninos y masculinos dan cuenta no solo de la 
visión de las mujeres durante el período por parte de una cultura clerical letrada, sino más 
específicamente del ideal social y político de las relaciones de género según la ética 
cristiana que guía la obra y a partir de la cual se adapta y resignifica la materia clásica 
precedente en el ámbito hispánico4. 

 
 
 

 
1 Sobre la espacialidad en la obra y su papel en el discurso poético, trata de manera más extendida 
recientemente Crocoll (2021). 
2 Acerca de la cortesía como la virtud central en la historia, definida desde el comienzo como el eje poético 
determinante de la conducta del héroe (“conponer un romançe de nueva maestría / del buen rey Apolonio 
e de su cortesía”, 1cd), Maravall (1965: 532) establece que es un modo de conducta, pero que posee una 
raíz interna, al igual que posteriormente Uría (2000: 252-254); Weiss (2006: 198), de manera semejante, la 
define como una virtud social y moral, un conjunto de valores que evolucionó a partir de la vida en la corte. 
3 Además de estas tres ciudades corte, hacia la segunda mitad del poema adquieren relevancia las otras tres 
ciudades, en este caso concejiles: Tarso, Éfeso y Mitilene. Las seis ciudades, en conjunto, son analizadas 
como espacios de desarrollo burgués y mercantil por Rodríguez Victoria (2019). 
4 El Libro de Apolonio procede de la Historia Apollonii regis Tyri, texto latino en prosa del que existirían 
dos redacciones latinas distintas, una fechable en el siglo III y otra de los siglos V o VI, que ya sería una 
adaptación cristiana de la versión previa (Ruiz-Montero, 1983-84: 292). 

https://doi.org/10.5944/signa.vol35.2026.44192


MOVILIDAD Y GÉNERO EN EL ESPACIO DE LA CORTE MEDIEVAL. SEÑALES DISTINTIVAS… 

 

 

© UNED. Revista Signa 35 (2026), pp. 603-615 
DOI: https://doi.org/10.5944/signa.vol35.2026.44192 
ISSN digital: 2254-9307. Papel: 1133-3634. CD-ROM: 2951-8687 

605 
 

2. LA CORTE DE ANTIOQUÍA Y EL MOVIMIENTO DEL PECADO 
 
El espacio de la corte de Antioquía, la primera ciudad corte referida en la historia, es 

sustancialmente masculino; constituye un lugar de hombres donde las mujeres se 
desplazan en secreto, en el secreto del incesto que la princesa padece y cuyo consuelo, en 
la voz de su criada de mayor confianza, es el silencio que a su vez preserva ese secreto. 
Las palabras del ama de la joven, que surgen en un ambiente que no se describe ni se 
detalla tampoco narrativamente, son las palabras engañosas que encarnan el poder del 
mal en la voz y, en general, en el cuerpo de las mujeres5: 

 
Fija, dixo, si vergüença o quebranto prisiestes, 
non avedes culpa, que vós más non pudiestes; 
esto que vós veyedes en ventura lo oviestes. 
Alegratvos, señora, que vós más non pudiestes. 
 
Demás yo vos consejo, e vós creyérmelo devedes, 
al rey vuestro padre vós non lo enfamedes; 
maguer grant es la pérdida, más val que lo calledes 
que al rey e a vós en mal preçio echedes (9-10)6. 

 
La princesa de Antioquía, de quien ni siquiera sabremos el nombre en la continuación 

de la historia, sigue el consejo de su también innominada criada (“prendré vuestro 
consejo, la mi nodriçia ondrada; / mas bien veo que fuy de Dios desemparada, / a derechas 
m’en tengo de vós aconsejada”, 12b-d) y acalla su propia voz, convirtiéndose con su 
consentimiento en el objeto de deseo que su padre estabiliza e inmoviliza en la adivinanza 
irresoluble que deben sortear quienes la pretenden en casamiento: 

 
Por fincar con su fija, escusar casamiento, 
que pudiesse con ella conplir su mal taliento, 
ovo a sosacar un mal sosacamiento; 
mostrógelo el diablo, un bestión mascoriento. 
 
Por fincar sin vergüença, que non fuese reptado, 
façía una demanda e un argumente çerrado: 
al que lo adevinase que gela daría de grado, 
el que no lo adevinase sería descabeçado (14-15). 

 
El único desplazamiento de la princesa en la corte de Antioquía es falso; es la 

circulación de su nombre, que el lector u oyente nunca conocerá siquiera, como promesa 

 
5 Muy diferente será, sin embargo, el papel y el consejo de la otra criada del Libro de Apolonio, quien le 
revela a la joven Tarsiana, antes de morir, la verdad acerca de su propia historia. Esa relación entre la joven 
doncella y la criada anciana se opone a esta primera, ya que simboliza la bondad y virtud femenina como 
parámetros de una heroicidad cristiana modélica (Zubillaga, 2020). 
6 Cito el texto según mi transcripción presente en la edición conjunta del Ms. Esc. K-III-4, indicando a 
continuación de cada cita el número de estrofas y/o versos correspondientes (Zubillaga, 2014). 

https://doi.org/10.5944/signa.vol35.2026.44192


CARINA ZUBILLAGA 

 

 

© UNED. Revista Signa 35 (2026), pp. 603-616 
DOI: https://doi.org/10.5944/signa.vol35.2026.44192 

ISSN digital: 2254-9307. Papel: 1133-3634. CD-ROM: 2951-8687 
606 

 

matrimonial a los jóvenes que llegan a requerirla y se someten a la adivinanza engañosa 
que la promete, pero que, en verdad, perpetúa su aislamiento como imagen de la relación 
endogámica padre-hija. El rey postula la adivinanza como un juego, un como si sin 
resolución verdadera, pues la verdad termina negándosele a quien logra descubrir el 
enigma, como efectivamente lo hace Apolonio. 

La corte de Antioquía como lugar de desplazamiento masculino, en donde el secreto 
da cuenta de la falta de movilidad femenina, tanto efectiva como simbólicamente, ya que 
el incesto reinante impide tanto el libre movimiento como el casamiento de la joven, es 
un espacio minado por el mal, que se explicita por el movimiento que rige todas las 
relaciones allí desarrolladas —tanto las del rey con su hija como las del monarca con sus 
súbditos—, el mal del pecado: “El pecado, que nunca en paz suele seyer, / tanto pudo el 
malo bolver e rebolver / que fiço a Antiocho en ella entender” (6a-c). 

Las relaciones padre-hija en estos espacios de las cortes que se presentan inicialmente 
en el Libro de Apolonio, la de Antioquía y la de Pentápolis, son una imagen de esas 
mismas cortes, de esos reinos o bien corruptos por el pecado o por el contrario asentados 
en la virtud política7. El incesto, en este sentido, condensa inicialmente en la historia la 
representación cabal de lo que es un mal soberano, el rey Antíoco, quien sojuzga a su hija 
en la endogamia y de ese modo niega la movilidad social y política medieval a partir del 
casamiento, la apertura y crecimiento del reino8. Los alcances del mal gobierno de 
Antíoco se establecen narrativamente a través del gobierno concreto del pecado, que 
personifican al rey como la encarnación del diablo (“Bien sé que tanto fue el enemigo en 
el rey encarnado / que non avía el poder de veyer el pecado”, 13ab) o lo describen 
actuando alocadamente por los efectos de ese gobierno efectivo del mal (“Metiolo en 
locura muebda del pecado, / aguisole en cabo cómo fuesse mal porfaçado”, 26cd). Ese 
pecado, además, es conocido por la corte en su conjunto y de esa forma la alcanza y la 
integra a partir del ocultamiento de aquello que, sin embargo, todos saben, como se 
explicita en la reacción de quienes presencian justamente la resolución de la adivinanza 
por parte de Apolonio: 

 
Maguer por encobrir la su iniquitat, 
díxol’ Apolonio quel’ dixera falsedat, 
que non lo querría fer por nenguna eredat; 
pero todos asmavan que dixera verdat (27). 

 
 

7 Maier (1987: 171) señala la centralidad de la familia como imagen de la estabilidad social en esta y otras 
tantas historias de aventuras medievales, a lo que Cuesta Torre puntualiza: “La actitud de los reyes hacia 
su propio reino es semejante a la que mantienen con sus hijas” (1997: 558). La familia funciona en el Libro 
de Apolonio como la unidad mínima y esencial que se espeja en todas las relaciones presentes en el poema, 
en particular las de poder, como las de los reyes sucesivos y comparables entre sí de la historia, todos ellos 
esposos y/o padres (Zubillaga, 2023). 
8 A través del análisis detallado de este enigma presente en el Libro de Apolonio, Uría concluye que “él, 
manteniendo relaciones con su hija, y evitando, así, que se case con otro, aumenta y robustece su poder, 
puesto que sigue ocupando el trono de Antioquía” (2001: 633). Al hacerlo, sin embargo, niega el 
movimiento natural de la vida que las alianzas matrimoniales ordenan, regulan y conducen. 

https://doi.org/10.5944/signa.vol35.2026.44192


MOVILIDAD Y GÉNERO EN EL ESPACIO DE LA CORTE MEDIEVAL. SEÑALES DISTINTIVAS… 

 

 

© UNED. Revista Signa 35 (2026), pp. 603-615 
DOI: https://doi.org/10.5944/signa.vol35.2026.44192 
ISSN digital: 2254-9307. Papel: 1133-3634. CD-ROM: 2951-8687 

607 
 

3. LA CORTE DE TIRO Y LA MOVILIDAD DEL SABER 
 
En Tiro, la movilidad está dada, de manera semejante, aunque bajo el signo contrario, 

por las características de Apolonio como rey. La cortesía de Apolonio, que se manifiesta 
a lo largo del poema como una virtud que engloba numerosos rasgos positivos, como su 
comportamiento apropiado en espacios y situaciones diferentes, su generosidad, su 
afabilidad, su magnanimidad, su lealtad, entre otros, se equipara inicialmente en el poema 
con su consideración de saber9. Es su erudición la que lleva a Apolonio a develar el 
enigma propuesto por Antíoco a los pretendientes de su hija (“Como era Apolonio de 
letras profundado, / por solver argumentos era bien dotrinado; / entendió la fallença e el 
suçio pecado”, 22a-c), y luego, ante el plazo concedido por el rey, que miente frente a la 
respuesta correcta a la que había arribado el héroe, la que lo lleva de nuevo a Tiro para 
profundizar en la resolución de la adivinanza. Frente a la movilidad de su pueblo, que 
recibe a Apolonio con natural alegría (“E el pueblo fue alegre quando vieron su señor, / 
todos lo querién veyer, que havién d’él sabor”, 30ab), Apolonio se encierra en sus 
habitaciones sin más compañía que sus libros: 

 
Encerrose Apolonio en sus cámaras privadas, 
do tenié sus escritos e sus estorias notadas; 
rezó sus argumentos, las fazañas passadas, 
caldeas e latines, tres o quatro vegadas. 
 
En cabo, otra cosa non pudo entender 
que al rey Antioco pudiese responder; 
cerró sus argumentos, dexose de leyer, 
en laçerio sin fruto non quiso contender (31-32). 

 
Ese encierro, que en principio parece una restricción a la movilidad, es cifra por el 

contrario del movimiento que caracteriza a la corte de Tiro: la circulación del saber, entre 
otros bienes, como eje del gobierno regio de Apolonio. Es, por lo que se describe 
inicialmente, aunque de manera breve, un espacio que no distingue el movimiento de 
hombres y mujeres, que se identifican conjuntamente como un todos inclusivo. La acción 
de buscar esposa, relacionada entonces particularmente con lo femenino, que impulsa a 
Apolonio a la aventura y lo sume tras el episodio de Antioquía en la desventura, se 
presenta en la historia conforme y de manera paralela al movimiento constante de buscar 
un saber basado en la experiencia que define al héroe como tal. Esto queda claro en la 
propia equiparación que hace el pueblo de Tiro de la partida de Apolonio y el fracaso de 
su misión casadera en Antioquía: 

 
9 Señala Alvar con respecto a Apolonio, en este sentido, que “todo el dechado de virtudes en que aparece 
convertido no es otra cosa que el retrato de un intelectual que precia en más el saber que su propia vida, 
que en el raciocinio tiene amparo, aunque le atenace la pesadumbre, y en el que la cortesía es virtud” (1986: 
51). De manera similar lo considera Uría (2000: 252): un saber, un modo de comportamiento interior y no 
solo externo. 

https://doi.org/10.5944/signa.vol35.2026.44192


CARINA ZUBILLAGA 

 

 

© UNED. Revista Signa 35 (2026), pp. 603-616 
DOI: https://doi.org/10.5944/signa.vol35.2026.44192 

ISSN digital: 2254-9307. Papel: 1133-3634. CD-ROM: 2951-8687 
608 

 

 
El rey nuestro señor, que nos solía mandar, 
Apolonio le dizen por nombre, si lo oíste contar, 
fue a Antioco su fija demandar; 
nunqua podría con ombre más honrado casar. 
 
Púsol’ achaque mala, non la pudo ganar, 
tóvoselo a onta por sin ella tornar; 
moviolo de su casa vergüença e pesar; 
a quál parte es caído non lo podemos asmar (45-46). 

 
Nuevamente al movimiento innegable del pecado se le aduce la responsabilidad final 

del infortunio, otra vez en referencia al incesto, que se asimila textualmente a vivir en 
continuo pecado y con el añadido de su carácter concurrente y sumatorio, lo que prolonga 
de alguna manera su movimiento constante al congregarlo de múltiples formas, como 
detalla la voz narrativa de forma también reiterada: 

 
Esto façié el pecado que es de tal natura, 
ca en otros muchos en que mucho atura 
a pocos días dobla, que traye gran abscura. 
Traye mucho enxemplo desto la Escriptura. 
 
Por encobrir una poca de enemiga, 
perjúrase omne, non comide qué diga. 
Del omne perjurado es la fe enemiga; 
esto que yo vos digo la ley vos lo pedrica. 
 
Esto mismo contesçe de todos los pecados, 
los unos con los otros son todos enlaçados; 
si no fueren aína los unos emendados, 
otros mucho mayores son luego ayuntados (52-54). 

 
4. LA CORTE DE PENTÁPOLIS COMO ESPACIO DE NOBLEZA 
 
La corte de Pentápolis, a la que arribará Apolonio como náufrago perseguido por 

Antíoco, parece también en principio un espacio habitado esencialmente por hombres, 
como sucedía en Antioquía. La primera imagen que tenemos del reino es la de su rey, 
Architrastres, observando algo tan masculino como un juego de pelota antes de la hora 
del almuerzo: “Aún por venir era la ora de yantar, / saliense los donzelles fuera a deportar” 
(144ab)10. Este juego es también lo primero que ve Apolonio recién arribado a la corte, 
habiendo perdido en el mar a sus hombres, sus ropas y lo que él considera las señales de 
su identidad regia; y se integra en él sin dudarlo siquiera, demostrando un desempeño 

 
10 Es este uno de los primeros antecedentes textuales castellanos del deporte de pelota, en especial teniendo 
en cuenta que es una ampliación de la fuente latina del Libro de Apolonio: “comenzaron luego la pelota 
jugar, / que solían a esse tiempo esse jugar” (144cd). 

https://doi.org/10.5944/signa.vol35.2026.44192


MOVILIDAD Y GÉNERO EN EL ESPACIO DE LA CORTE MEDIEVAL. SEÑALES DISTINTIVAS… 

 

 

© UNED. Revista Signa 35 (2026), pp. 603-615 
DOI: https://doi.org/10.5944/signa.vol35.2026.44192 
ISSN digital: 2254-9307. Papel: 1133-3634. CD-ROM: 2951-8687 

609 
 

cortesano corriente, a partir de su talento en el juego, y una cortesía perceptible más allá 
de las apariencias: 

 
Metiose Apolonio, maguer mal adobado, 
con ellos al trebejo, su manto afiblado; 
abinié en el juego, fazié tan aguisado 
como si fuesse de pequeño hí criado. 
 
Fazíala ir derecha quando le dava del palo, 
quando la reçibié nol’ salía de la mano; 
era en el depuerto sabidor e liviano. 
Entendrié quien se quiere que non era villano (145-146). 

 
Los desplazamientos masculinos en el ámbito cortesano medieval no incluyen solo 

los espacios interiores, sino el exterior de la justa caballeresca, la caza e incluso, como 
vemos aquí, el juego, como prácticas usuales aprendidas y desempeñadas desde la 
juventud11. A las mujeres, en cambio, estos espacios exteriores suelen estarles vedados, 
como demostrarán en el caso de la corte de Pentápolis los desplazamientos de la princesa 
Luciana, confinada en el interior, aunque no silenciada, como en el caso previo de la 
princesa de Antioquía. 

Observador del juego hasta ese momento, el rey Architrastres pide jugar solo con 
Apolonio, expresándose en el mismo movimiento del juego una igualdad entre ambos que 
encuentra en las imágenes de la habilidad externa un correlato de la nobleza interior del 
héroe. En la sucesión de palabras del rey, esta correspondencia resulta evidente: “Del su 
continiente ovo grant pagamiento, / porque toda su cosa levava con buen tiento; / semejól’ 
omne bueno, de buen entendimiento” (149a-c); “Ovo gran pagamiento Architrastes del 
juego; / que grant omne era entendiógelo luego” (151ab), entre otras. 

La oposición exterior-interior recorre todo el episodio de presentación y 
representación textual de la corte de Pentápolis: en principio, a través de los espacios del 
devenir diario cortesano del rey y sus caballeros, que oscilan entre lugares abiertos y 
cerrados y actividades exteriores como el juego de pelota e interiores como la 
alimentación diaria12; luego, mediante la figura de Apolonio, cuya apariencia externa no 

 
11 Este juego de pelota como primera aproximación a la corte de Pentápolis se opone a la adivinanza de la 
corte de Antíoco, en tanto formas de entretenimiento (Cuesta Torre, 1996), aunque el enigma tenga una 
naturaleza verbal que el juego deportivo no posee. Ambos, sin embargo, exceden la representación de las 
formas de diversión medieval, ejemplificando las dinámicas públicas de la oposición apariencia-realidad 
en una corte y otra.  
12 También el paseo es una actividad cortesana apreciable en Pentápolis, como sucede con el recorrido 
posterior que harán Apolonio y el rey por la ribera y lo que ven de la ciudad: un espacio pujante y en 
desarrollo creciente. Este desplazamiento, sin embargo, no muestra una integración efectiva entre el espacio 
cortesano y el burgués ciudadano, ya que ambos personajes resultan meros observadores de lo que ocurre 
fuera de la corte: 
 

Ovo sabor un día el rey de cavalgar, 
andar por el mercado, ribera de la mar; 

 

https://doi.org/10.5944/signa.vol35.2026.44192


CARINA ZUBILLAGA 

 

 

© UNED. Revista Signa 35 (2026), pp. 603-616 
DOI: https://doi.org/10.5944/signa.vol35.2026.44192 

ISSN digital: 2254-9307. Papel: 1133-3634. CD-ROM: 2951-8687 
610 

 

condice con su verdadero estado, pero que, de todos modos, no deja de revelarlo. La 
habilidad central del rey Architrastres consiste en este punto en deslindar lo veraz de lo 
aparente, por lo que invita a Apolonio a almorzar luego de proveerle una vestimenta 
adecuada: “Mandól’ el rey vestir luego de paños honrados, / los mejores que fueron en su 
casa trobados; / mandó que lo metiessen suso a los sobrados” (157a-c). Su buen 
desempeño como rey se deriva de este pequeño hecho, que parece en principio irrelevante, 
pero que da muestras de la apertura de su reino implícita en la idea de movilidad que rige 
los desplazamientos habituales en el espacio cortesano.  

La movilidad del reino de Architrastres, representada por el juego de pelota y su 
continuidad en el almuerzo cortesano, da cuenta de un orden social donde cada uno tiene 
su lugar (“Vino en este comedio la hora de yantar; / ovo en la villa el rey a entrar. / 
Derramaron todos, cada uno por su lugar”, 153a-c) y al que se invita a Apolonio a ingresar 
(“Dixo el rey: “Amigo, tú escoje tu logar, / tú sabes tu fazienda, con quién deves posar; / 
tú cata tu mesura como deves catar”, 158a-c). La dinámica de esa movilidad como garante 
del orden político-social se explicita aún más con el lugar de Luciana y sus 
desplazamientos como princesa de esa corte.  

El desplazamiento de Luciana en la corte no obedece a un movimiento libre, como en 
realidad tampoco lo son ni las reglas del juego de pelota ni las maneras de comer 
cortesanas; todo está supeditado a un orden regulado por la figura del rey, quien convoca 
a su hija a formar parte del almuerzo: 

 
El rey Architrastres, por la corte más pagar, 
a su fija Luçiana mandola hí venir; 
la dueña vino luego, non lo quiso tardar, 
ca quiso a su padre obediente estar. 
 
Entró por el palaçio la infante bien adobada, 
besó al rey manos, como bien enseñada; 
saluó a los ricos omnes e a toda su mesnada. 
Fue la corte desta cosa alegre e pagada (162-163). 

 
5. EL MOVIMIENTO REGULADO PERO SINGULAR DE LUCIANA 
 
La regulación de los movimientos femeninos en el espacio de la corte deja, sin 

embargo, un margen importante a la individualidad de Luciana, quien se interesa por el 
náufrago de un modo lindante con el atrevimiento e insiste en conocer su historia y 
remediar su evidente pesar: “Porfióle la dueña, non lo quiso dexar. / Dixo: ‘Sí Dios te 

 
fizo a Apolonio, su amigo, llamar, 
rogóle que saliese con él a deportar. 
 
Prísolo por la mano, non lo quería mal; 
vieron por la ribera mucho buen menestral, 
burzeses e burzesas, mucha buena señal. 
Salieron al mercado, fuera al reyal (201-202). 

https://doi.org/10.5944/signa.vol35.2026.44192


MOVILIDAD Y GÉNERO EN EL ESPACIO DE LA CORTE MEDIEVAL. SEÑALES DISTINTIVAS… 

 

 

© UNED. Revista Signa 35 (2026), pp. 603-615 
DOI: https://doi.org/10.5944/signa.vol35.2026.44192 
ISSN digital: 2254-9307. Papel: 1133-3634. CD-ROM: 2951-8687 

611 
 

faga a tu casa tornar, / que me digas el nombre que te suelen llamar’” (173a-c). La voz de 
Luciana resulta, en este sentido, la muestra más cabal de su desarrollo como personaje 
singular en el poema y de su individualidad, ya que la identifica frente al silencio 
esperable y deseable en general con respecto a las mujeres en el período medieval13. Su 
voz, sin embargo, no será representativa de las prácticas masculinas asociadas a ella, 
como la enseñanza o la prédica, sino que tendrá como referente esencial el consuelo como 
práctica cortés, vinculada a las artes liberales a través de la música y con tintes asimismo 
curativos que identificarán particularmente a la virtud femenina en el poema —en 
especial posteriormente a Tarsiana por su habilidad como juglaresa, pero también a 
Luciana en este episodio—. La música será el consuelo, según una tradición que le 
atribuye a este arte propiedades curativas14, y determinará el desarrollo de numerosos 
tópicos esenciales para el Medioevo que jalonarán el texto en relación con ella: el del 
amor inconfesado, el de la enseñanza como vehículo del amor, el del amor como 
enfermedad, entre otros. 

Luciana es una princesa enseñada en las artes liberales, lo que se comprueba 
justamente en su desempeño musical:  

 
Aguisosse la dueña, fiziéronle logar, 
tenpró bien la vihuela en un son natural; 
dexó cayer el manto, parose en un brial, 
començó una laude, omne non vio atal. 
 
Fazía fermosos sones e fermosos debailados, 
quedava a sabiendas la boz a las vegadas; 
fazía a la viuela dezir puntos ortados, 
semejava que eran palabras afirmadas (178-179). 

 
La música, una de las artes del quadrivium, supone los conocimientos previos del 

trivium y una experticia que conjuga aquí tanto los elementos técnicos de la maestría de 
Luciana como el efecto que provoca en la corte. Su impronta se corresponde con su lugar 
en esa corte y lo inigualable de su arte. El consuelo de Apolonio no llegará, sin embargo, 
por la escucha de la princesa, sino a través de un desafío acerca de quién de los dos es un 
mejor músico. El héroe se desempeña indudablemente mejor que Luciana, lo que se 
comprueba en la comparación conjunta de su maestría con los mayores representantes de 
la tradición clásica (“Todos por una boca dizién e afirmavan / que Apolo nin Orfeo mejor 
non violavan”, 190ab) y la reacción generalizada de la corte a su favor (“el cantar de la 
dueña que mucho alababan, / contra el de Apolonio nada non lo preciavan”, 190cd). La 
ejecución musical de Apolonio nuevamente conjuga la habilidad técnica con el poder casi 
taumatúrgico de su arte, aunque se agrega aquí el efecto más específico sobre la propia 
princesa, que dará inicio al amor: 

 
13 Para profundizar en el tema de la voz femenina en el poema, ver Zubillaga, 2019. 
14 Las características de la ejecución musical en el Libro de Apolonio han sido estudiadas en detalle por 
Devoto (1972). 

https://doi.org/10.5944/signa.vol35.2026.44192


CARINA ZUBILLAGA 

 

 

© UNED. Revista Signa 35 (2026), pp. 603-616 
DOI: https://doi.org/10.5944/signa.vol35.2026.44192 

ISSN digital: 2254-9307. Papel: 1133-3634. CD-ROM: 2951-8687 
612 

 

 
Fue levantando unos tan dulçes sones, 
doblas e debailadas, temblantes semitones; 
a todos alegrava la boz los corazones; 
fue la dueña tocada de malos aguijones (189). 

 
En un poema clerical como el Libro de Apolonio, en el cual la heroicidad está cifrada 

en los valores cortesanos antes que en los bélicos o más específicamente caballerescos, 
es comprensible que sea el desempeño musical y no el arte de la guerra el móvil del amor. 
A pesar de esto, la sucesión de tópicos y motivos asociados al amor asume luego 
características sí muy particulares, al menos en la literatura hispánica del período, por 
enfocarse en la experiencia femenina. Luciana le pide a su padre que contrate a Apolonio 
como su maestro de música y fija ella misma los términos de ese contrato: “Quiérote dar 
de buen oro dozientos quintales, / otros tantos de plata e muchos serviçiales” (195ab). El 
tópico del amor en el marco de la enseñanza maestro-discípula (“Fue en este comedio el 
estudio siguiendo, / en el rey Apolonio fue luego entendiendo”, 197ab) cede pronto paso 
al motivo del amor como enfermedad (“tanto fue en ella el amor ençendiendo / fasta que 
cayó en el lecho muy desflaquida”, 197cd), inusualmente desarrollado como tópico 
femenino15. 

La enfermedad provoca la reclusión de la princesa en su cámara privada y limita sus 
desplazamientos en el espacio siempre interior del palacio, lo que sin embargo no detiene 
la movilidad misma que el amor ha instaurado y que se visibiliza en la figura de sus 
pretendientes. Frente a la cerrazón de la corte de Antioquía a los pretendientes de la 
princesa, a quien el rey Antíoco asesina sin piedad ni razón valedera más allá del 
ocultamiento del pecado del incesto, el rey Architrastres recibe a los pretendientes de 
Luciana y propone el envío de cartas como declaración del amor, aunque dejando la 
decisión final en manos de la princesa: “Escrevit sendas cartas, ca escrevir sabedes; / 
escrevit vuestros nombres, qué arras le daredes. / Qual ella escojere, otorgado lo avredes” 
(209b-d). 

Las cartas constituyen otra forma de desplazamiento de hombres y mujeres en el 
espacio cortesano, como extensión de sí mismos; un desplazamiento específicamente 
relacionado con la temática amorosa, dando lugar a la confesión final de Luciana de su 
amor por Apolonio, a través de un nuevo tópico: el del mensajero de sus propios amores: 

 
Escrivió una carta e çerrola con çera; 
diola a Apolonio, que mensajero era, 
que la diese al rey que estava en la glera. 
Sabet que fue aína andada la carrera. 
 
Abrió el rey la carta e fízola catar. 
La carta dizía esto, sópola bien dictar: 

 
15 Lacarra puntualiza que, además de ser uno de los primeros textos de la literatura castellana donde se da 
el amor hereos, “reviste unas características singulares por afectar a una mujer” (1988: 372). 

https://doi.org/10.5944/signa.vol35.2026.44192


MOVILIDAD Y GÉNERO EN EL ESPACIO DE LA CORTE MEDIEVAL. SEÑALES DISTINTIVAS… 

 

 

© UNED. Revista Signa 35 (2026), pp. 603-615 
DOI: https://doi.org/10.5944/signa.vol35.2026.44192 
ISSN digital: 2254-9307. Papel: 1133-3634. CD-ROM: 2951-8687 

613 
 

que con el pelegrino quería ella casar, 
que con el cuerpo solo estorçió de la mar (222-223). 

 
A la adivinanza endogámica y fatal que inicia el texto y que define a la corte de 

Antioquía, se opone totalmente esta carta enigmática, que cifra el amor de Luciana y que 
caracteriza la apertura de la corte de Pentápolis; la respuesta de Architrastres al deseo de 
su hija no deja dudas al respecto, incluso frente a los temores del propio Apolonio: “Non 
te mintré, maestro, que sería traiçón; / quando ella lo quiere, plázeme de corazón. / 
Otorgada la ayas sin nula condiçión” (232b-d). 

La movilidad femenina en la corte de Pentápolis está concentrada en la figura de esta 
princesa que decide con quién casarse y que, al hacerlo, sana de su enfermedad y sale del 
encierro de su cámara. Su padre, el rey, es quien propicia esa apertura de su corte y 
establece la medida de un lugar social y un orden político que involucra a su reino como 
colectivo: 

 
Fija, dixo el rey, gran plaçer me fiçiestes, 
de Dios vos vino esto, que tan bien escogiestes; 
condonado vos seya esto que vós pidiestes, 
bien lo queremos todos quando vós lo quisiestes (238). 

 
6. EL HALLAZGO Y APRENDIZAJE CORTESANO DE APOLONIO 
 
A modo de conclusión, el espacio de la corte medieval y su dinámica y 

funcionamiento en el principio del Libro de Apolonio constituye para el héroe de la 
historia el lugar propicio para apreciar, de modo contrastivo, las interacciones y 
desplazamientos culturales, sociales y esencialmente políticos fundamentales para su 
conformación identitaria como un rey virtuoso que llegará, por ello, a ser representado 
como modélico.  

La busca de Apolonio de un casamiento apropiado que consolide su propia corte con 
el que principia el relato se concreta en su boda con Luciana y supone en este sentido, 
para el héroe, no solo el éxito de aquello que lo condujo fuera de su propio reino, sino el 
aprendizaje de cómo obran un buen o un mal rey en el espacio de la corte medieval. A 
ese aprendizaje seguirá otro, que cambiará la dinámica de la aventura y supondrá otros 
espacios, distintos del cortesano, donde poner a prueba los valores corteses aprendidos. 
Ambos, marido y mujer, partirán a esa aventura, que enfrentarán primero juntos y luego 
separados, en un desplazamiento que los llevará a reunirse de nuevo al final de la historia. 

En la continuidad del relato, la figura de Apolonio será predominantemente la del 
sujeto móvil, aunque su cortesía no concitará la atención narrativa del principio de la 
historia, ya que al dejar a su hija al cuidado de Estrángilo y Dionisa en Tarso partirá como 
romero a Egipto, sin detallarse nada acerca de ese movimiento devoto16. Algo semejante 
ocurrirá con Luciana, recluida en el espacio apartado de un monasterio en las afueras de 

 
16 Sobre la figura de Apolonio como peregrino, ver Brownlee, 1983.  

https://doi.org/10.5944/signa.vol35.2026.44192


CARINA ZUBILLAGA 

 

 

© UNED. Revista Signa 35 (2026), pp. 603-616 
DOI: https://doi.org/10.5944/signa.vol35.2026.44192 

ISSN digital: 2254-9307. Papel: 1133-3634. CD-ROM: 2951-8687 
614 

 

Éfeso, ejerciendo una virtud basada en la intensificación de los valores religiosos antes 
que en la cortesía, de manera similar al personaje de Apolonio, aunque tal vez con un 
estatismo mayor que tampoco se detalla. Por el contrario, será la hija de ambos, Tarsiana, 
la que concentrará el interés textual en la movilidad y las nuevas características y 
orientaciones que esta adquirirá en ella como personaje femenino.  

La figura de Tarsiana, nacida ya fuera de la corte medieval, supondrá en principio otro 
tipo de movilidad femenina concentrada en el espacio exterior, en el cual la defensa de la 
virtud asumirá desafíos más extremos relacionados con el peligro propio de esos espacios 
nacientes y amenazantes, como las ciudades, en tanto lugar de acción privilegiado de la 
burguesía, y sus propias dinámicas; espacios en los cuales el pecado también está 
presente, como en la corte encerrada e incestuosa de Antíoco, pero donde asimismo existe 
la posibilidad de desarrollar virtudes características de la cortesía. La amenaza a la virtud 
femenina, de todas formas, siempre estará presente, de manera real, como cuando 
Tarsiana es vendida a un prostíbulo en Mitilene, luego de ser secuestrada por unos piratas, 
y debe defenderse tanto del proxeneta como de sus deseosos clientes; y de manera 
asimismo posible, tal vez con el mejor ejemplo que provee el texto: el de la asechanza del 
incesto inicial y su temida repetición en el reencuentro de Apolonio y Tarsiana. Ambos, 
sin saber que son padre e hija, se reencuentran en Mitilene, adonde Apolonio llega como 
náufrago apesadumbrado y cansado de vivir; Tarsiana es convocada por Antinágoras 
como juglaresa para consolarlo y, allí, el siempre cortés Apolonio tiene una reacción 
inesperada —golpear a la doncella en la cara para apartarla de su lado cuando ella intenta 
acercarse para abrazarlo—, que solo puede explicarse —y así lo ha hecho la crítica 
especializada a partir de Phipps, 1984 y Deyermond, 1989— como la resonancia 
inconsciente del motivo del incesto inicial que nunca ha abandonado el desarrollo de la 
historia de las hijas y sus padres, de los reyes y la movilidad de sus reinos. 
 
 
REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 
ALVAR, M. (1986). “Apolonio, clérigo entendido”. En Symposium in honorem Prof. 

Martín de Riquer, 51-73. Barcelona: Universitat de Barcelona / Quaderns Crema. 
BOUCHERON, P. (2014). De l’Eloquence Architecturale. Milan, Mantoue, Urbino (1450-

1520). Paris: Editions B2. 
BROWNLEE, M. S. (1983). “Writing and Scripture in the Libro de Apolonio: The 

Conflation of Hagiography and Romance”. Hispanic Review 51.2, 159-174. 
CROCOLL, N. (2021). “Espacios de aventuras en el Libro de Apolonio”. Revista de 

Literatura Medieval XXXIII, 45-58. Disponible en línea: 
https://doi.org/10.37536/RLM.2021.33.0.78617 [21/01/2025].  

CUESTA TORRE, M. L. (1996). “Diversión y salud en el Libro de Apolonio”. Anuario 
Medieval 8, 61-84. 

https://doi.org/10.5944/signa.vol35.2026.44192
https://doi.org/10.37536/RLM.2021.33.0.78617


MOVILIDAD Y GÉNERO EN EL ESPACIO DE LA CORTE MEDIEVAL. SEÑALES DISTINTIVAS… 

 

 

© UNED. Revista Signa 35 (2026), pp. 603-615 
DOI: https://doi.org/10.5944/signa.vol35.2026.44192 
ISSN digital: 2254-9307. Papel: 1133-3634. CD-ROM: 2951-8687 

615 
 

____ (1997). “Uso del poder y amor paternal en el Libro de Apolonio”. En Actas del VI 
Congreso Internacional de la Asociación Hispánica de Literatura Medieval 
(Alcalá de Henares, 12-16 de septiembre de 1995), J. M. Lucía Megías (ed.), vol. 
1, 551-560. Alcalá de Henares: Universidad de Alcalá de Henares.  

DEVOTO, D. (1972). “Dos notas sobre el Libro de Apolonio”. Bulletin Hispanique LXXIV, 
291-330. Disponible en línea: https://www.persee.fr/doc/hispa_0007-
4640_1972_num_74_3_4079 [21/01/2025]. 

DEYERMOND, A. (1989). “Emoción y ética en el Libro de Apolonio”. Vox Romanica 48, 
153-164. 

FOUCAULT, M. (2004). “Des espaces autres”. Empan 54, 12-19. Disponible en línea: 
https://shs.cairn.info/revue-empan-2004-2-page-12?lang=fr [21/01/2025]. 

GIERYN, T. F. (2000). “A Space for Place in Sociology”. Annual Review of Sociology 26, 
463-496. Disponible en línea: https://www.annualreviews.org/content/journals/ 
10.1146/annurev.soc.26.1.463 [21/01/2025]. 

LACARRA, M. J. (1988). “Amor, música y melancolía en el Libro de Apolonio”. En Actas 
del Congreso de la Asociación Hispánica de Literatura Medieval, V. Beltrán 
(ed.), 369-379. Barcelona: PPU. 

MAIER, J. R. (1987). “The Libro de Apolonio and the Imposition of Culture”. En La 
Chispa ‘87: Selected Proceedings, G. Paolini (ed.), 169-176. New Orleans: 
Tulane University. 

MARAVALL, J. A. (1965). “La cortesía como saber en la Edad Media”. Cuadernos 
Hispanoamericanos 62, 528-538. 

PHIPPS, C. C. (1984). “El incesto, las adivinanzas y la música: diseños de la geminación 
en el Libro de Apolonio”. El Crotalón. Anuario de Filología Española 1, 807-818. 

RODMAN, M. C. (1992). “Empowering Place: Multilocality and Multivocality”. American 
Anthropologist 94, 640-656. Disponible en línea: 
https://anthrosource.onlinelibrary.wiley.com/doi/abs/10.1525/aa.1992.94.3.02a
00060 [21/01/2025]. 

RODRÍGUEZ VICTORIA, R. (2019). “La ciudad en el Libro de Apolonio”. Medievalia 51, 
71-84. Disponible en línea: https://revistas-filologicas.unam.mx/medievalia/ 
index.php/mv/article/view/371 [21/01/2025]. 

RUIZ-MONTERO, C. (1983-84). “La estructura de la Historia Apollonii regis Tyri”. 
Cuadernos de Filología Clásica XVIII, 291-334. 

URÍA, I. (2000). Panorama crítico del mester de clerecía. Madrid: Castalia. 
____ (2001). “El ‘argument cerrado’ del Libro de Apolonio”. En Literatura y cristiandad: 

homenaje al profesor Jesús Montoya Martínez (con motivo de su jubilación): 
(estudios sobre hagiografía, mariología, épica, y retórica), A. Rubio Flores, M. 
L. Dañobeitia Fernández y M. J. Alonso García (coords.), 627-636. Granada: 
Universidad de Granada. 

WEISS, J. (2006). The “Mester de Clerecía”: Intellectuals and Ideologies in Thirteenth-
Century Castile. Woodbridge: Tamesis. 

https://doi.org/10.5944/signa.vol35.2026.44192
https://www.persee.fr/doc/hispa_0007-4640_1972_num_74_3_4079
https://www.persee.fr/doc/hispa_0007-4640_1972_num_74_3_4079
https://shs.cairn.info/revue-empan-2004-2-page-12?lang=fr
https://www.annualreviews.org/content/journals/10.1146/annurev.soc.26.1.463
https://www.annualreviews.org/content/journals/10.1146/annurev.soc.26.1.463
https://anthrosource.onlinelibrary.wiley.com/doi/abs/10.1525/aa.1992.94.3.02a00060
https://anthrosource.onlinelibrary.wiley.com/doi/abs/10.1525/aa.1992.94.3.02a00060
https://revistas-filologicas.unam.mx/medievalia/index.php/mv/article/view/371
https://revistas-filologicas.unam.mx/medievalia/index.php/mv/article/view/371


CARINA ZUBILLAGA 

 

 

© UNED. Revista Signa 35 (2026), pp. 603-616 
DOI: https://doi.org/10.5944/signa.vol35.2026.44192 

ISSN digital: 2254-9307. Papel: 1133-3634. CD-ROM: 2951-8687 
616 

 

WITHERS, C. W. J. (2009). “Place and the Spatial Turn in Geography and in History”. 
Journal of the History of Ideas 70, 637-658. 

ZUBILLAGA, C. (2014). Poesía narrativa clerical en su contexto manuscrito. Estudio y 
edición del Ms. Esc. K-III-4 (“Libro de Apolonio”, “Vida de Santa María 
Egipciaca”, “Libro de los tres reyes de Oriente”). Buenos Aires: SECRIT. 

____ (2019). “La voz de las mujeres en el Libro de Apolonio”. Mirabilia 29.2, 13-28. 
Disponible en línea: https://www.raco.cat/index.php/Mirabilia/article/view/ 
360916 [21/01/2025]. 

____ (2020). “Las palabras femeninas del mal en el Libro de Apolonio”. Alfinge. Revista 
de Filología 32, 131-146. Disponible en línea: 
https://doi.org/10.21071/arf.v32i.12269 [21/01/2025]. 

____ (2023). “La familia en el Libro de Apolonio”. Estudios de Historia de España 25.1, 
1-12. Disponible en línea: https://doi.org/10.46553/EHE.25.1.2023.p1-12 
[21/01/2025]. 

 
 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-
NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International (CC BY-NC-ND). 

 
Fecha de recepción: 24/01/2025 
Fecha de aceptación: 17/07/2025 

https://doi.org/10.5944/signa.vol35.2026.44192
https://www.raco.cat/index.php/Mirabilia/article/view/%20360916
https://www.raco.cat/index.php/Mirabilia/article/view/%20360916
https://doi.org/10.21071/arf.v32i.12269
https://doi.org/10.46553/EHE.25.1.2023.p1-12

