
 
© UNED. Revista Signa 34 (2025), pp. 145-166  
DOI: https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431 
ISSN digital: 2254-9307. Papel: 1133-3634. CD-ROM: 2951-8687 

145 
 

 
 
 
 
 

LA LUNA SUICIDA. EL CORPUS / CUERPO ULTRAÍSTA 
EN LA POESÍA DE LUCÍA SÁNCHEZ SAORNIL1  

 
THE SUICIDE MOON. THE ULTRAIST CORPUS / BODY 

IN THE POETRY OF LUCÍA SÁNCHEZ SAORNIL 
 

Isabel NAVAS OCAÑA 
Universidad de Almería 

minavas@ual.es 
 
 
Resumen: Sánchez Saornil tenía ya, cuando se aventuró en las lides de Ultra, una amplia 
trayectoria como poeta modernista, de la que hubo de abjurar para abrazar el nuevo credo 
vanguardista. Las imágenes de destrucción, de muerte y de suicidio, que pueblan sus 
poemas en este período —la más significativa quizás sea la de la “luna suicida”—, 
evidencian que el tránsito no fue fácil, que la acucia el temor de no hallar esa nueva voz, 
y que, a pesar del sentimiento de pertenencia a la hermandad ultraísta, a pesar de su 
conexión con otros jóvenes poetas que, como ella, asumían el ingente reto de cambiarlo 
todo, quizás por su condición de mujer, no terminaba de encontrar un lugar en esta 
hermandad. Pues bien, estas circunstancias le confieren a la poesía ultraísta de Sánchez 
Saornil una singularidad excepcional dentro del movimiento Ultra. 
 
Palabras clave: Lucía Sánchez Saornil. Modernismo. Ultraísmo. Vanguardias 
Feminismo. 
 
Abstract: Sánchez Saornil already had, when she ventured into the work of Ultra, an 
extensive career as a modernist poet, which she had to renounce to embrace the new 
avant-garde creed. The images of destruction, death and suicide that populate her poems 
in this period —perhaps the most significant is that of the “suicidal moon”— show that 
the transition was not easy, that she was driven by the fear of not finding that new voice, 
and that, despite the feeling of belonging to the ultraist brotherhood, despite her 
connection with other young poets who, like her, took on the enormous challenge of 
changing everything, perhaps because of her condition as a woman, she could not find a 
place in this brotherhood. Well, these circumstances give Sánchez Saornil’s ultraist 
poetry an exceptional singularity within the Ultra movement. 
 
Keywords: Lucía Sánchez Saornil. Modernism. Ultraism. Avant-garde Movements. 
Feminism. 

 
1 Este artículo se ha realizado en el marco del Proyecto I+D+i “Género, cuerpo e identidad en las poetas 
españolas de la primera mitad del siglo XX”, financiado por el Programa Estatal de Generación de 
Conocimiento, ref. PID2020-113343GB-I00. 
 

https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431


ISABEL NAVAS OCAÑA 

 

 

© UNED. Revista Signa 34 (2025), pp. 145-166 
DOI: https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431 

ISSN digital: 2254-9307. Papel: 1133-3634. CD-ROM: 2951-8687 
146 

 

 
 
 

1. INTRODUCCIÓN 
 
En “Literatura, nada más”, artículo publicado en 1933, Lucía Sánchez Saornil vinculó 

estrechamente la experiencia vanguardista, el paso por el ultraísmo, al cataclismo que su 
generación vivió como consecuencia de la Primera Guerra Mundial y, por tanto, dicha 
experiencia venía de principio teñida de dramatismo y de muerte. El horror de la 
contienda habría provocado en la juventud de la época una virulenta reacción en contra 
de la sociedad burguesa, única responsable de un desastre de tal magnitud, y esa reacción 
alimentaría el ímpetu subversivo, transgresor, de las vanguardias: 

 
Una generación de muchachos que presenciaron, de más o menos cerca, la hecatombe 
mundial de 1914-18, tenían que reaccionar violentamente contra una civilización que 
había parido aquella monstruosidad. […] Y aquellos muchachos, al abrir los ojos sobre 
el panorama del mundo, sintieron una oleada de rubor en la frente, y una blasfemia brotó 
natural y espontánea de sus labios. Los que nos encontrábamos entre ellos sabemos de 
unas horas de nihilismo exasperado. […] Abominaron de Dios, se ciscaron en la patria y 
gozaron transgrediendo la ley. […] Roto el cordón umbilical del pasado, el porvenir 
limpio esperaba un esfuerzo creador. […] Abajo lo burgués, muera lo burgués, 
subversión, ¡subversión!: queremos volver de nuevo al bruto, quemar la historia, 
recomenzar la vida (Sánchez Saornil, 2021: 48-50). 

 
Además, Sánchez Saornil tenía ya, cuando se aventuró en las lides de Ultra, una 

amplia trayectoria como poeta modernista, de la que hubo de abjurar para abrazar el nuevo 
credo vanguardista. Las imágenes de destrucción, de muerte y de suicidio, que pueblan 
sus poemas en este período —la más significativa quizás sea la de la “luna suicida”—, 
evidencian que el tránsito no fue fácil, que la acucia el temor de no hallar esa nueva voz, 
y que, a pesar del sentimiento de pertenencia a la hermandad ultraísta, a pesar de su 
conexión con otros jóvenes poetas que, como ella, asumían el ingente reto de cambiarlo 
todo, quizás por su condición de mujer, no terminaba de encontrar un lugar en esta 
hermandad.  

Pues bien, estas circunstancias le confieren a la poesía ultraísta de Sánchez Saornil 
una singularidad excepcional dentro del movimiento Ultra. Por decirlo con otras palabras, 
si “el cuerpo que escribe” determina en gran medida el corpus literario escrito, tanto en 
lo que se refiere a la producción como a la recepción (Torras y Pérez Fontdevilla, 2019: 
9), el cuerpo llamado Lucía Sánchez Saornil va a producir un corpus ultraísta singular 
como consecuencia de sus marcas de género, de sus vivencias, de su historia. De hecho, 
como veremos, el cuerpo llamado Lucía Sánchez Saornil escribirá ahora en clave ultraísta 
un cuerpo descorporeizado, cosificado, que bien podríamos denominar no cuerpo. 

 
 
 

https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431


LA LUNA SUICIDA. EL CORPUS / CUERPO ULTRAÍSTA EN LA POESÍA… 

 

 

© UNED. Revista Signa 34 (2025), pp. 145-166 
DOI: https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431 
ISSN digital: 2254-9307. Papel: 1133-3634. CD-ROM: 2951-8687 

147 
 

2. LA HERMANDAD ULTRAÍSTA 
 
Entre 1914 y 1918 Lucía Sánchez Saornil publicó en las revistas literarias de la época 

un considerable número de poemas que se sitúan en la órbita de lo que se ha llamado 
“modernismo epigonal” (Martín Casamitjana, 1996: 9; Celma Valero, 2005: 265; Navas 
Ocaña, 2023a: 126-129). No obstante, a partir de 1919, se integrará en las filas del 
ultraísmo, convirtiéndose en la única mujer poeta que participa activamente en este 
movimiento de vanguardia.  

Su entusiasmo por las novedades de Ultra podemos rastrearlo ya en una prosa poética 
que vio la luz en el número 7 de Grecia, publicado el 15 de enero de 1919, con el título 
“Breviario lírico. Salmo de gratitud”, donde Sánchez Saornil saluda con regocijo el afán 
innovador de quien considera sus correligionarios, sus compañeros de aventura. De 
hecho, la prosa está dedicada “A mis hermanos de Grecia, todos Caballeros de la Santa 
Orden del Ensueño”. Lucía les agradece que hayan escuchado la “música humilde” de su 
voz y que hayan compartido generosamente con ella su “pan espiritual”, y los presenta 
como un grupo de jóvenes que caminan unidos, “la sangre alborotada en las venas”, 
mirando al futuro en busca de una vida nueva, sin temor a lo desconocido, y aunque las 
sombras los circundan, la luz de la aurora los envuelve: 

 
Bendición, a vosotros, mis hermanos, que habéis abierto las puertas de oro de vuestros 
corazones a la música humilde de mi voz. Bendición, a vosotros, que no desdeñáis 
compartir conmigo vuestro pan espiritual. Bendición, a vosotros, mis hermanos, que, las 
manos trenzadas en una estrecha guirnalda de juventudes, unidos y apretados como los 
fragantes racimos de Edom, como los rubíes, que sangran en las entrañas del fruto del 
granado, marcháis de cara al Futuro, anhelando rajar el vientre a lo Ignoto, porque sabéis, 
que de él, ha de salir la pauta de una vida nueva, más alta y más pura. Bendición, a 
vosotros, que sentís la sangre alborotada en las venas, ante la promesa lejana y no cerráis 
los ojos frente al presentido deslumbramiento. Bendición, a vosotros, que en medio de 
estas opacidades de crepúsculo, os bañáis en una divina luz de Aurora. Bendición, a 
vosotros, bendición (Sánchez Saornil, 2020: 130).  

 
Sin embargo, a continuación, cambiando drásticamente de asunto, habla de un 

sendero a la hora del crepúsculo por el que “hoy ya no pasará nadie”, un sendero cuyo 
último viandante fue un hombre solo, que “llevaba en los ojos un extravío singular” y al 
que “al día siguiente hallaron, mudo y rígido, en el estanque azul” (Sánchez Saornil, 2020: 
131). El sendero “se entristece ante la noche que llega, toda de un solo color como los 
vestidos de las viudas”, y Sánchez Saornil se pregunta entonces, acongojada: “¿adónde 
irá el sendero sin nadie?” (Sánchez Saornil, 2020: 131). La alegre sensación de 
hermandad de los primeros párrafos contrasta sobremanera con el tono desolador de estos 
otros, en los que reina la soledad más absoluta y la muerte. Me parece muy enigmático 
este cambio tan acusado de registro, tan abrupto, sin transición alguna. Lo único que 
enlaza la primera parte del “Salmo de gratitud”, la luminosa, la confiada en el porvenir, 
con esta otra más sombría y amarga, es la alusión negativa al crepúsculo como un reino 

https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431


ISABEL NAVAS OCAÑA 

 

 

© UNED. Revista Signa 34 (2025), pp. 145-166 
DOI: https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431 

ISSN digital: 2254-9307. Papel: 1133-3634. CD-ROM: 2951-8687 
148 

 

de sombras, de dificultades, que la hermandad, sin embargo, vence, porque la guía la 
“divina luz de la Aurora”. Quizás este “sendero sin nadie” que tanta ansiedad provoca en 
Sánchez Saornil, sea el que ha de tomar, muy a su pesar, la poeta modernista, porque 
significa para ella la muerte, el final. Quizás sea también el sendero que ahora se abre 
como un abismo frente a la escritora por ser la única mujer entre varones, el único cuerpo 
femenino. De hecho, como tal cuerpo femenino, al pretender integrarse en la hermandad 
ultraísta, y por ende en la cultura, estaría haciendo algo impropio, estaría ocupando 
indebidamente un espacio que no es suyo, que no es el que la sociedad ha destinado para 
ella2. Quizás, en suma, el verse a sí misma como una excepción, como una rareza, la 
impulsó a describir con semejante desasosiego ese “sendero sin nadie”. 

Al año siguiente, concretamente en abril de 1920, aparecerá en la revista Cervantes 
“El canto nuevo”, un poema en el que Sánchez Saornil vuelve a hablar con entusiasmo 
de sus hermanos, de esa “hermandad ultraísta” capaz de “todas las audacias”, cuya “hora”, 
asegura ella, ha llegado por fin3, y que, cual “vendaval impetuoso”, se propone acabar 
con todo lo viejo, borrando los caminos, volando los puentes, arrancando los rosales4, 
destrozando columnas y frisos a martillazos5, consumiendo las “viejas vestiduras” en la 
hoguera de un fuego purificador6. Las imágenes de violencia y destrucción que Sánchez 
Saornil emplea son muy gráficas e ilustran a la perfección los anhelos de ruptura, de 
cambio, que animan a las vanguardias.  

También utiliza imágenes similares en “La verdadera y la falsa juventud”, artículo 
publicado en El Heraldo de Madrid el 29 de enero de 1929, donde hace un balance 
positivo del ultraísmo:  

 
¿Agresivos? Bien. Agresivos, gritadores. ¿Cómo si no romper la coraza de prejuicios y 
de mal entendido respeto a las tumbas? […] Agresivos, gritadores, llenos de vitalidad y 
de inquietud, afanándose por definir su tiempo, por imprimirle su estilo, son merecedores 
de todos los respetos y todos los cariños (Sánchez Saornil, 2021: 30). 

 
Elogia además la labor de La Gaceta Literaria con una imagen que subraya el ansia 

de acabar con lo conocido: “Simpática Gaceta Literaria. ¡Magno ventilador para aventar 
el polvo de la rutina y la vulgaridad que cubre los espíritus!”. Y sale al paso de quienes 
han acusado a los impulsores de la revista de “afán de originalidad” —“Si no hay 

 
2 Los discursos misóginos abundan en estos primeros años del siglo XX entre intelectuales afamados como 
José Ortega y Gasset y sus colaboradores de la Revista de Occidente (Navas Ocaña, 2018). 
3 “¡Oh, cuánto tiempo HORA NUESTRA / te hemos esperado!, ¡cuánto! / […] Y al fin te poseemos / HORA 
NUESTRA / al fin podremos mecerte en nuestros brazos / y escribir tu claro nombre en nuestras frentes” 
(Sánchez Saornil, 2020: 172).  
4 “Tras un vendaval impetuoso / borremos todos los caminos, / arruinemos todos los puentes, / 
desarraiguemos todos los rosales; / sea todo liso como una laguna / para trazar después / la ciudad nueva” 
(Sánchez Saornil, 2020: 173). 
5 “El horizonte es la pauta, hermanos. / Nuestros martillos, pulidos y brillantes / como uña de mujer, / canten 
sobre las columnas truncas, / sobre los frisos rotos” (Sánchez Saornil, 2020: 172).  
6 “Un abanico de llamas / consumirá las viejas vestiduras / y triunfaremos, desnudos y blancos, / como las 
estrellas” (Sánchez Saornil, 2020: 173).  

https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431


LA LUNA SUICIDA. EL CORPUS / CUERPO ULTRAÍSTA EN LA POESÍA… 

 

 

© UNED. Revista Signa 34 (2025), pp. 145-166 
DOI: https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431 
ISSN digital: 2254-9307. Papel: 1133-3634. CD-ROM: 2951-8687 

149 
 

originalidad no hay artista”, proclama— y de constituir “una minoría selecta”, a lo que 
Sánchez Saornil responde que esa minoría “aspira a convertirse en mayoría fundando 
periódicos y revistas para difundir su cultura” (Sánchez Saornil, 2021: 30). 

Hay claros ecos aquí de la iconoclasia del futurismo (Martín Casamitjana, 1996: 14; 
Anderson, 2001: 198). Sánchez Saornil parece en este momento plenamente identificada 
con esos anhelos de ruptura, hasta el punto de que “El canto nuevo” lo concluye con la 
imagen de la “pirámide invertida”7, símbolo inequívoco de la revolución vanguardista, 
de su impulso transformador. No sería esta la única ocasión en que se valiera de él. Una 
de sus colaboraciones en La Gaceta Literaria se titula precisamente “Telescopio 
invertido” (Sánchez Saornil, 2021: 38-40) y es una descripción en prosa del patio interior 
de una casa de vecinos, visto desde la terraza como si fuera, efectivamente, un telescopio 
al revés. Se trata de una imagen de raigambre vanguardista, que se vale de un motivo de 
la modernidad, el telescopio, y que evidencia el interés que el ultraísmo mostró por los 
paisajes urbanos, rindiéndose así al hechizo de lo moderno.  

 
3. LA URBE MODERNA Y SUS OBJETOS 
 
3.1. La cosificación de la naturaleza 
 
El viraje de Sánchez Saornil, en lo que a esta cuestión del paisaje se refiere, será desde 

luego enorme, puesto que, durante años, desde sus inicios en el mundo de la poesía, se ha 
valido a menudo de los tópicos que al respecto ha popularizado el modernismo y, por ello, 
los jardines, los parques, las fuentes, los surtidores, las glorietas, los árboles, las flores, el 
crepúsculo, la tarde, el otoño, la luna, etc., han estado muy presentes en sus poemas 
(Navas Ocaña, 2023a).  

Ahora, sin embargo, estos motivos típicamente modernistas cederán terreno en favor 
de la atracción por la urbe moderna y sus avances tecnológicos. De ahí que describa el 
horizonte como un reflector encendido8, la mañana como un sorbete o como un “cliché 
recién revelado chorreante de hiposulfito”9, la noche como una orquesta de jazz10 y el río 
como un “film de largo metraje”11, empleando una imaginería procedente del mundo del 
cine, la fotografía y el jazz, que evidencia el culto por la modernidad, propio de las 
vanguardias, y que tiene como consecuencia la cosificación de la naturaleza. 

 
7 “Los que hemos creado esta hora / alcanzaremos todas las audacias; NOSOTROS EDIFICAREMOS / 
LAS PIRÁMIDES INVERTIDAS (Sánchez Saornil, 2020: 173). 
8 […] buscando el horizonte / enfocado de reflectores lejanos, / vago de claridades y de niebla” (“Acotación 
matinal”, Grecia, n.º 28, 30 de septiembre de 1919; Sánchez Saornil, 2020: 166). 
9 “Paladear el sorbete colmado / de la mañana. / […] Cliché recién revelado, / chorreante aún de hiposulfito, 
/ visto a contraluz” (“Avenida matinal”, Manantial, 1929; Sánchez Saornil, 2020: 200). 
10 “La noche ciudadana / orquesta su Jazz Band” (“Panoramas urbanos. Espectáculo”, Ultra, n.º 18, 10 de 
noviembre de 1921; Sánchez Saornil, 2020: 187). 
11 Así sucede en “Paisaje de primavera” (Tableros, n.º 3, 15 de enero de 1922), donde, además de la imagen 
del “film de largo metraje”, el río es descrito como una “madeja cristalina / que devanan las leguas” y como 
una “carretera ideal / que enciende por la noche / sus faroles celestes” (Sánchez Saornil, 2020: 189).  

https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431


ISABEL NAVAS OCAÑA 

 

 

© UNED. Revista Signa 34 (2025), pp. 145-166 
DOI: https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431 

ISSN digital: 2254-9307. Papel: 1133-3634. CD-ROM: 2951-8687 
150 

 

 
3.2. La naturalización de realidades ultramodernas 
 
Es la ciudad la que ahora ocupa un lugar preeminente en la poesía de Sánchez Saornil, 

sus arrabales, sus bares, sus cines, sus automóviles, sus aeródromos, sus fábricas. En 
“Panoramas urbanos. Espectáculo”, por ejemplo, hay un bar con una pista de baile y un 
“box formidable”, y las dificultades del tráfico rodado se expresan con una imagen 
singular: “los autos desenrollan / sus cintas sinfónicas por las avenidas / atándonos los 
pies” (Sánchez Saornil, 2020: 187).  

No obstante, la imaginería modernista, muy enraizada en el mundo natural, que 
Sánchez Saornil conoce bien y que ha utilizado hasta ahora con frecuencia, hace su 
aparición a veces en estos poemas de corte ultraísta. Es lo que sucede en el dedicado al 
aeródromo madrileño de “Cuatro Vientos”12, cuyos aviones son descritos como “águilas 
de acero”, como “pájaros sonoros”, como “cóndores altivos”, como “gaviotas” que vuelan 
sobre el mar, “que se elevan, se persiguen y se abaten, / sobre las lejanas olas imaginarias” 
(Sánchez Saornil, 2020: 152). Incluso “la torre radiotelegráfica” acaba convertida en el 
faro de una “costa ilusoria”. Sanchez Saornil se vale de imágenes de la naturaleza para 
poetizar, para textualizar, las nuevas realidades del mundo moderno. Da la sensación de 
que la temática es nueva, sí, y obedece al “fervor maquinista”, al “canto a la máquina”, 
que el futurismo italiano contribuyó a popularizar13, pero la imaginería no lo es del todo. 

Otro tanto podríamos decir del poema “La tormenta”14, donde el motivo principal son 
las chimeneas humeantes de las fábricas, que Sánchez Saornil compara con las estrellas. 
Mientras “las teas apagadas de las fábricas / humean / impotentes para prender los cielos”, 
las estrellas sí lo consiguen: “Pero yo he visto esta tarde / arder, entre un humo muy denso 
/ y muy alto/ las teas que encendían las estrellas / para la noche” (Sánchez Saornil, 2020: 
179). Y si las chimeneas fabriles no pueden emular, por más que quieran, las teas 
encendidas de las estrellas, tampoco los aviones del aeródromo logran levantar el vuelo 
con la presteza de los pájaros. De hecho, en las últimas estrofas de “Cuatro Vientos”, un 
avión se desploma y tiñe de sangre el horizonte15. Ni el aeródromo ni las fábricas podrán 
ganarle la partida nunca a la naturaleza, parecen querer decir estos poemas. La naturaleza 
se impone incluso cuando se trata de representar el impacto en la ciudad de un artefacto 

 
12 El poema se publicó en Cervantes, en junio de 1919, y formaba parte de la antología “Los poetas del 
Ultra”. 
13 Según Gloria Videla, “fue posiblemente del futurismo de quien el ultraísmo tomó el culto a la velocidad 
y a las máquinas” (1971: 100). Así lo indica también Juan Cano Ballesta, para quien los futuristas italianos 
son los responsables de la introducción en las letras españolas del entusiasmo por la tecnología (1999: 99-
134). 
14 Cervantes, septiembre de 1920, pp. 41-42. 
15 “Un pájaro soberbio / rasga el cristal del poniente / en un vuelo al sol. / Y de pronto / aletea… gira y cae. 
/ Temblamos, / como si la tierra se hubiera removido / en una sacudida sísmica. / Un pájaro yace inerte y 
roto: / sobre la tierra, / cara al sol, / el corazón del pájaro muerto / de una estrella caída y opaca. / El río del 
horizonte, / que se había teñido de sangre, / se desbordó por los cielos” (Sánchez Saornil, 2020: 153). Como 
indica Candelas Gala, “aunque el tema es claramente vanguardista, su tratamiento dista mucho de 
manifestar entusiasmo por los avances de la aviación” (2012: 326). 

https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431


LA LUNA SUICIDA. EL CORPUS / CUERPO ULTRAÍSTA EN LA POESÍA… 

 

 

© UNED. Revista Signa 34 (2025), pp. 145-166 
DOI: https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431 
ISSN digital: 2254-9307. Papel: 1133-3634. CD-ROM: 2951-8687 

151 
 

tan moderno como el avión. En “Paseo nocturno”16, las calles, llenas de charcos tras la 
lluvia, acaban convertidas por efecto del paso de un avión en “ríos retorcidos / donde 
cuajaron todas las estrellas” (Sánchez Saornil, 2020: 178). Pájaros, estrellas y ríos para 
hablar de aviones, de fábricas y de calles mojadas. La fascinación por la modernidad y 
sus artilugios mecánicos, que es la enseña de la vanguardia, convive pues con la 
exaltación de motivos de la naturaleza, más propia del romanticismo y del modernismo. 
Es, no obstante, una convivencia interesada, con un propósito, en mi opinión, muy claro. 
Se trata de un proceso de naturalización de los nuevos objetos que facilite su aceptación. 
Las realidades ultramodernas se asocian a elementos naturales con el fin de asimilarlas. 
Son radicalmente nuevas, sí, pero el hecho de que guarden parecido con lo natural, con 
lo conocido, las domestica, las vuelve menos inquietantes, menos amenazadoras17.  

 
3.3. La cosificación de los seres humanos 
 
El trasvase a la inversa también se produce, y no sólo en lo que a los elementos 

naturales se refiere —como hemos visto en el caso de la noche, la mañana o el río, 
trocados en orquestas, en reflectores y en films de largo metraje—, sino también en lo 
que concierne a los seres humanos. En “Me dejé un día… Poema del abandono”18, el 
sujeto hablante, al que su amada ha abandonado, se transmuta en avión para correr tras 
ella: “Hoy del estrecho hangar / el avión loco / se me marcha volando a su recuerdo” 
(Sánchez Saornil, 2020: 167). Y en “Cines”19, los amantes acabarán convertidos en 
actores. La ventana desde la que observan la calle es en realidad una “pantalla cinemática” 
y en ella ven lo que sucede como si de una película se tratara, una película cuya “cinta se 
fragmenta a cada paso / y se barajan los episodios”, incidencia muy frecuente entonces 
en las salas de proyección. Para indicar que encienden la luz del cuarto, se utiliza el 
término baterías: “encendemos las baterías”. Las palabras que pronuncian terminan 
siendo “reflectores”: “A toda luz mis palabras-reflectores / proyectan en tus ojos / un film 
sentimental”. De resultas, ellos mismos, no tardarán en estar delante de la cámara: “Tú 
yo actores anónimos / un día pasaremos ante el objetivo” (Sánchez Saornil, 2020: 183). 
Hay, por supuesto, en todo esto un eco claro de las teorías de Ortega y Gasset sobre la 
deshumanización del arte.  

La cosificación de la naturaleza y de los seres humanos corre, por tanto, pareja a la 
naturalización de los avances de la modernidad: un río transformado en un rollo de 
película, un ser humano en un avión, un avión en un pájaro. Incluso objetos tradicionales 
como los libros son ahora representados por esas nuevas realidades que ha traído consigo 

 
16 Cervantes, septiembre de 1920, pp. 40-41. 
17 Otros poetas ultraístas recurrieron también a la imagen del pájaro para expresar su fascinación por los 
aviones. Enrique Romero, autor de una “Canción del aeroplano”, lo describe como un “águila blanca”; 
Rafael Lasso de la Vega habla de sus “alas desplegadas” en el poema “Aviones”; y Eliodoro Puche, en 
“Cruza un aeroplano”, lo llama “tiburón mecánico” y “ruiseñor joven” (Cano Ballesta, 2003: 146). 
18 Grecia, n.º 31, 30 de octubre de 1919. 
19 Ultra, n.º 3, 20 de febrero de 1921. 

https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431


ISABEL NAVAS OCAÑA 

 

 

© UNED. Revista Signa 34 (2025), pp. 145-166 
DOI: https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431 

ISSN digital: 2254-9307. Papel: 1133-3634. CD-ROM: 2951-8687 
152 

 

el progreso científico y tecnológico. En abril de 1921, Sánchez Saornil incluirá un poema 
sobre este asunto en el número 7 de la revista Ultra. Allí describe el libro como un tren 
“que cruza mil paisajes”, que “perfora el tiempo”, y gracias al cual “el alma viaja” 
(Sánchez Saornil, 2020: 185)20.  

 
4. REESCRITURAS DE TÓPICOS MODERNISTAS 

 
4.1. El jardín 
 
Por otra parte, tópicos modernistas como el jardín, el estanque, la primavera, la tarde 

y la luna aparecerán también, aunque ahora Sánchez Saornil los reformulará, los 
reescribirá, para poner distancia del modernismo. Por ejemplo, en “Breviario lírico. La 
noche”, prosa poética publicada en Grecia el 20 de mayo de 1919, el sujeto hablante vaga 
de madrugada por un jardín típicamente modernista, donde hay surtidores, frondas, 
avenidas arboladas, bancos, rosas de “intensa fragancia”, etc. Su vagabundeo tiene un 
objetivo: va “tras la mariposa del ensueño”, que ha huido de su cuarto. Mientras la busca, 
se mira en los estanques que, sin embargo, no le devuelven imagen alguna de sí mismo: 
“ciegos de sombra para nuestra imagen, espejos únicamente de los luceros lejanos” 
(Sánchez Saornil, 2020: 150).  

Esa mariposa que ha huido quizás sea la musa modernista, de la que Sánchez Saornil 
ha empezado a distanciarse, y por eso el estanque no refleja ya su imagen, e incluso el 
banco en el que pretende sentarse la recibe de manera “hostil”21. Por eso además acaba 
sumiéndose en el olvido: “…Luego erraremos otra vez sonámbulos, hundiéndonos más y 
más en la noche, en una divina ignorancia de que vivimos, como en un lago de aguas 
negras abierto en la comarca fabulosa de los Olvidos” (Sánchez Saornil, 2020: 151).  

 
4.2. La luna 
 
La luna es todavía aquí la del modernismo: una “luna conmovida y piadosa” que 

“anda rezándoles sus dulces cuentos de oro” a las frondas (Sánchez Saornil, 2020: 150). 
Pero pronto dejará de serlo. Apenas un año después, en “Panoramas urbanos. 
Espectáculo”, Sánchez Saornil muestra la desorientación que la acomete tras el abandono 
de la estética modernista haciendo mención expresa de la luna: 

 
 
 

 
20Volverá sobre este asunto en “Notas de un sedentario”, artículo publicado en el número 87 de La Gaceta 
Literaria, correspondiente al 1 de agosto de 1930. La capacidad que los libros tienen de llevarte a lugares 
lejanos sin salir de casa es, según Sánchez Saornil, su principal valor (2021: 35-37).  
21 “¡Ay!, que el banco nos recibirá hostil, en su estupor, al sentirse conmovido en medio de la noche por 
nuestra presencia, cuando él solo esperaba a las anchas hojas de los plátanos, que caen como grandes 
estrellas de oro” (Sánchez Saornil, 2020: 150). 

https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431


LA LUNA SUICIDA. EL CORPUS / CUERPO ULTRAÍSTA EN LA POESÍA… 

 

 

© UNED. Revista Signa 34 (2025), pp. 145-166 
DOI: https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431 
ISSN digital: 2254-9307. Papel: 1133-3634. CD-ROM: 2951-8687 

153 
 

 Estos funámbulos 
hemos arrinconado el aro de la luna  
y el corazón del viejo piruetista 
anda desorientado (Sánchez Saornil, 2020: 187)22.  

 
De hecho, la luna, en los poemas ultraístas, ya no ilumina un jardín florecido ni un 

parque frondoso sino los arrabales de la ciudad, arrabales “negros y distantes” como los 
que aparecen en “Poema nocturno y musical”23 (Sánchez Saornil, 2020: 191), repletos de 
moles de cemento. “¿Quién aprisionó el paisaje / entre rieles de cemento?”, se pregunta, 
angustiada, en “Paisaje de arrabal. Anochecer de domingo”24 (Sánchez Saornil, 2020: 
182). No, la luna ya no ilumina las flores, los árboles, los surtidores, ni vela el coloquio 
amoroso de los amantes, ni besa a la amada, como sucedía en algunos de los poemas 
modernistas de Sánchez Saornil —recuérdese “Motivos galantes” (Navas Ocaña, 2023b: 
183-184)—, ahora es una suicida que se precipita sobre el arrabal, cayendo a los pies de 
los viandantes: “La luna, suicida emocionada, / se precipita / sobre el arrabal”, dice en 
“Poema nocturno y musical” (Sánchez Saornil, 2020: 191), mientras que “Paisaje de 
arrabal. Anochecer de domingo” concluye así: “Ahora la luna ha caído a mis pies” 
(Sánchez Saornil, 2020: 182). De nuevo una imagen de muerte, de destrucción, imagen 
que se va a repetir en aquellos poemas donde la primavera, otro motivo típicamente 
modernista, sea revisado desde los nuevos presupuestos del ultraísmo. 

 
4.3. La primavera 
 
En el río de “Paisaje de primavera”, descrito a partir de objetos modernos como el 

“film de largo metraje” y la carretera25, aparecen ahogados los sueños: 
 

Sobre el agua mis sueños 
como ahogados.  
 
—¡Ruta sinuosa de la inquietud!—  
 
¿En qué meandro plácido  
quedarán con los brazos en cruz?  
¿Qué Sauce arrodillado 
los retendrá por las cabelleras?” (Sánchez Saornil, 2020: 189).  

 

 
22 “Panoramas urbanos” concluye con tres versos en los que Sánchez Saornil viene a confirmar, a mi juicio, 
el carácter metapoético del poema, al aludir en ellos a la fama que todo artista desea: “Al final / todos 
queremos cabalgar / los caballos de bronce de las glorietas” (2020: 187). Zachary Rockwell Ludington 
subraya “the fact that a female poet claims a central space for all” y observa aquí un atisbo de lo que será 
la trayectoria posterior de Sánchez Saornil como feminista, como fundadora de Mujeres Libres (2017: 95). 
23 Vértices, n.º 2, 1 de enero de 1923. 
24 Grecia, n.º 50, 1 de enero de 1920. 
25 Ver nota número 10.  

https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431


ISABEL NAVAS OCAÑA 

 

 

© UNED. Revista Signa 34 (2025), pp. 145-166 
DOI: https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431 

ISSN digital: 2254-9307. Papel: 1133-3634. CD-ROM: 2951-8687 
154 

 

Presumo que esos sueños ahogados en el río ultraísta son los del modernismo. De 
igual forma, en “Primavera”, poema publicado en Plural en enero de 1925, el jardín 
primaveral ya no es el del modernismo, su verdor ya no es tan exuberante: “La mirada 
verde del jardín / se ha subrayado de ojeras” (Sánchez Saornil, 2020: 193). La sensualidad 
del jardín modernista, escenario del amor, desaparece y lo que antes eran “praderas 
núbiles” ahora son “sepulcros de huellas antiguas” (2020: 193)26.  

 
4.4. La tarde 
 
En cuanto al motivo modernista de la tarde, también aparecerá ligado a la muerte. 

“Con rumbo a lo definitivo”27 es un ejemplo de ello. La hoguera del crepúsculo, una 
metáfora de raigambre modernista, abrasa con sus pavesas los ojos de la poeta y el humo 
los ciega:  

 
La Gran Hoguera desatará 

sus haces de chispas por el infinito 
y mis ojos se abrasarán 
sentados en el horizonte 
HUMO  HUMO 
Cegarán mis ojos. 
El difumino de las sombras 
me BO-RRA-RÁ… 

NADA (Sánchez Saornil, 2020: 171).  
 

El final del poema es descorazonador y en él la muerte se expresa a partir de una 
metáfora pictórica: “El difumino de las sombras / me BO-RRA-RÁ… / NADA”. Los 
versos son cortos, en particular los dos últimos, pero el empleo de las mayúsculas en 
borrará y nada, enfatiza su significado, lo intensifica, acentúa el sentido de muerte, de 
desaparición, lo mismo que el hecho de partir mediante guiones las sílabas de borrará.  

Por otra parte, en “Tarde infinita”, que apareció en Manantial en 1929, Sánchez 
Saornil describe la tarde como un ser inquietante de “pupilas rojas”, que, “agazapada”, la 
mira, la acecha, “por los ojos” del puente”, lista para saltar sobre ella y atacarla, lo que 
termina haciendo, convertida en una afilada “guadaña”, el símbolo por antonomasia de la 

 
26 A diferencia de lo que aquí sucede, en “Jardín nupcial”, publicado en Grecia el 20 de septiembre de 1919, 
la luna, las estrellas y las rosas, en todo su esplendor, conforman una atmósfera idílica para el goce de los 
enamorados: “Las estrellas, como frutos, / cuelgan entre las ramas negras. / La luna camina / por todos los 
senderos / flameando sus velos blancos. / Las rosas se maceran / en el regazo de la noche. / He aquí los 
blancos tálamos / que esperan las nupcias gloriosas / de los amores nómadas / mientras en la sombra / 
flamean antorchas de cristal” (Sánchez Saornil, 2020: 165).  
27 Cervantes, abril de 1929, p. 49. Hay un guiño en el título de este poema al célebre “El viaje definitivo” 
de Juan Ramón Jiménez, poeta bajo cuya influencia se inicia Sánchez Saornil en el mundo de la poesía y 
al que incluso mencionará explícitamente en “Para dormir en sueños”, publicado en el n.º 247 de Avante, 
correspondiente al 2 de enero de 1915 (Navas Ocaña, 2023a: 127). Sin embargo, mientras que en “El viaje 
definitivo” de Juan Ramón la naturaleza es pacífica, está domesticada —“Todas las tardes, el cielo será 
azul y plácido” (Jiménez, 1982: 96)—, la de Sánchez Saornil no lo está y las llamas de su crepúsculo 
resultan mortíferas.  

https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431


LA LUNA SUICIDA. EL CORPUS / CUERPO ULTRAÍSTA EN LA POESÍA… 

 

 

© UNED. Revista Signa 34 (2025), pp. 145-166 
DOI: https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431 
ISSN digital: 2254-9307. Papel: 1133-3634. CD-ROM: 2951-8687 

155 
 

muerte. Esta tarde-guadaña emprenderá una criba inmisericorde en la memoria de la 
poeta, en sus recuerdos, dejándola desnuda, desamparada, en una terrible encrucijada: 

 
Tarde afilada 

como una guadaña 
en el campo de mi memoria. 
 

La tarde me acechaba 
por los ojos del puente 

 
Esto sí, esto no,  

me iba dejando desnuda,  
esquemática  
sola como una antena.  

 
Ruleta de imposibles  

los cuatro puntos cardinales  
girando en mi cabeza (Sánchez Saornil, 2020: 201). 
 

Nada que ver esta especie de monstruo vespertino, en el que la muerte se encarna, con 
las tardes voluptuosas, sensuales, pletóricas de vida, de poemas modernistas, como el 
titulado “Primavera en mi alma”, que vio la luz en Avante el 11 de junio de 1914. La 
“primavera del alma” la expresó aquí Sánchez Saornil, como era habitual en el 
modernismo, por medio de los elementos del paisaje, de manera que los cipreses, los 
sauces, la fuente, las frondas, los rosales en flor, los cielos, el sol, el viento, etc., 
protagonizan una auténtica explosión de vida durante una hermosa tarde de primavera:  

 
¿Por qué está todo de fiesta?;  

¿qué tiene esta tarde?  
[…]  
 
No es la tarde; soy yo misma;  

no es el día; es porque llevo  
en mi alma, la primavera 
rosa y oro de los sueños (Sánchez Saornil, 2020: 64-65).  
 

Unos sueños estos que, andando el tiempo, acabarían ahogados, como hemos visto, 
en el río. Y no sólo los sueños, sino también los recuerdos, lo que ella fue en el pasado, 
la poeta modernista que fue y no será más, y quizás también la poeta ultraísta que fue y 
no será más. La fecha de publicación de “Tarde infinita”, año 1929, nos induce a pensar 
que entre lo finiquitado, entre lo que ya es memoria, quizás esté igualmente el ultraísmo. 
No tardará, de hecho, en renegar a las claras de su etapa ultraísta en el artículo “Literatura, 
nada más” (1933), que cierra definitivamente el ciclo vanguardista y da paso a una 
literatura comprometida políticamente de la que será muestra su Romancero de Mujeres 
Libres (1938).  
 

https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431


ISABEL NAVAS OCAÑA 

 

 

© UNED. Revista Signa 34 (2025), pp. 145-166 
DOI: https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431 

ISSN digital: 2254-9307. Papel: 1133-3634. CD-ROM: 2951-8687 
156 

 

5. LA MUERTE 
 

5.1. Los pájaros y la esterilidad literaria 
 
Además, en un poema de 1925, titulado “Mar muerto”28, describe ya en pasado sus 

afanes vanguardistas. La imagen empleada aquí para hacerlo es la de un elemento natural, 
el mar, que está significativamente muerto. Se trata de un mar de hielo que la poeta se 
esforzó en penetrar en busca de su secreto:  
 

Quería romper el hielo  
Mis palabras querían  
beber de aquella agua  
 
Ingrávidos veleros  
desflorar mares vírgenes  
cosechar ecos nuevos.  
 
[…]  
 
Mis palabras querían  
despertar aquella agua.  
 

Su melodía hermética 
estaba tras el hielo (Sánchez Saornil, 2020: 194).  

 
No lo logró, sin embargo, y para expresar su frustración recurre a una imagen muy 

gráfica, la de “pájaros malheridos” que “ante lo impenetrable […] abatían el vuelo” 
(Sánchez Saornil, 2020: 194).  

Pero no es la primera vez que lo hace. Los pájaros van a aparecer en otros poemas 
ultraístas como “Hora” y “Poema en el agua. Íbamos trillando estrellas”, y también estará 
presente el motivo de la tarde. En “Hora”29, por ejemplo, la tarde “pegaba su cara a las 
vidrieras” sin conseguir entrar en el cuarto donde dos amantes se acarician y se besan:  
 

Cambiábamos las manos 
como bandejas colmadas 
de los frutos nuevos de todas las promesas  
Los labios tímidos apretaban su horca  
mientras la tarde 
nos volvía la espalda arrastrando su pena (Sánchez Saornil, 2020: 177).  

 
Escrito en primera persona, el sujeto hablante emplea el plural para incluir en el 

discurso a su amante. La tarde no está, pues, invitada a la ceremonia íntima y amorosa 
celebrada en una habitación que Sánchez Saornil describe enigmáticamente como un 

 
28 Plural, n.º 2, febrero de 1925. 
29 Grecia, n.º 46, 15 de julio de 1920, p. 4. 

https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431


LA LUNA SUICIDA. EL CORPUS / CUERPO ULTRAÍSTA EN LA POESÍA… 

 

 

© UNED. Revista Signa 34 (2025), pp. 145-166 
DOI: https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431 
ISSN digital: 2254-9307. Papel: 1133-3634. CD-ROM: 2951-8687 

157 
 

“verso antiguo”: “Vivíamos un verso antiguo” (2020: 177). Ni la tarde, con la cara pegada 
al cristal de la ventana, puede entrar, ni tampoco pueden salir a la calle las palabras de los 
amantes porque ese mismo cristal se lo impide: “Tus palabras se tronchaban las alas / 
contra los cristales” (2020: 177)30. Un espacio, por tanto, cerrado y viejo, que es —no lo 
olvidemos— un verso. Quizás Sánchez Saornil está textualizando sus dificultades para 
abandonar la antigua estética modernista, y lo hace en clave ultraísta: esa imagen de la 
tarde con la cara pegada al cristal, ese beso como una horca y, por supuesto, esas palabras 
como pájaros atrapados en un verso antiguo, rompiéndose las alas contra los cristales. En 
mi opinión, aunque la temática es amorosa, el poema se puede leer también desde un 
punto de vista metapoético como expresión de esas dificultades, de esas tensiones entre 
lo antiguo y lo nuevo, que asaltan a Sánchez Saornil entre 1919 y 1920, cuando, tras una 
larga trayectoria como poeta modernista, decide incorporarse a Ultra31. Y pienso que 
“Poema en el agua. Íbamos trillando estrellas”32, en donde las palabras también son 
pájaros, puede interpretarse igualmente de esta forma. Hay aquí algo a lo que los amantes 
aspiran que resulta un imposible. Lo expresa Sánchez Saornil mediante la metáfora de las 
estrellas que las manos no son capaces de alcanzar:  

 
Tus manos iban a una caza 

de estrellas partidas 
pero ellas te burlaban 
escurriéndose entre tus dedos (Sánchez Saornil, 2020: 157).  

 
Y a continuación, aparece la imagen de “las palabras como pájaros” que “se ahogaban 

en el agua” (Sánchez Saornil, 2020: 157).  
“Hora” y “Poema en el agua” coinciden en tratar la problemática de la esterilidad 

literaria en un momento de transición entre modernismo y ultraísmo mediante imágenes 
de pájaros que o bien se rompen las alas al chocar contra los cristales o se ahogan.  

 
5.2. El suicidio y la luna 
 
La muerte está presente en ambos poemas, en esos pájaros de alas rotas, en esos 

pájaros ahogados, e incluso en los propios amantes. “Poema en el agua” concluye con 
una interrogación retórica sobre un hipotético viaje a la aluna, un viaje que, para 
emprenderlo, sólo tendrían que dejarse caer: 
 
 
 

 
30 La imagen del pájaro que, encerrado en una habitación, choca contra el cristal de la ventana está en el 
Juan Ramón Jiménez de los Sonetos espirituales (1917) (Jiménez, 1989: 239). 
31 No obstante, las lecturas biográficas del poema abundan en la idea de la temática amorosa. Martín 
Casamitjana cree hallar aquí el reflejo del desengaño que Sánchez Saornil habría sufrido con César A. 
Comet, (1992: 56) y que fue relatado por Cansinos Asséns (1985: 260-265). 
32 Grecia, n.º 20, año II, 30 de junio de 1919, p. 8. 

https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431


ISABEL NAVAS OCAÑA 

 

 

© UNED. Revista Signa 34 (2025), pp. 145-166 
DOI: https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431 

ISSN digital: 2254-9307. Papel: 1133-3634. CD-ROM: 2951-8687 
158 

 

—¿Y por qué no había de ser 
esta noche 
nuestro viaje a la luna? 
¡Oh!, ¡no tendríamos más que dejarnos caer! (Sánchez Saornil, 2020: 157).  
 

Hay ecos en estos versos de la luna suicida, que es ahora el emblema de la etapa 
ultraísta, como lo fue de la modernista la luna enamorada (Navas Ocaña, 2023b: 202), 
una luna que Sánchez Saornil a veces quiere poner a buen recaudo, como si pretendiera 
salvarla de un peligro, y para ello la devuelve a la naturaleza, la refugia en las alas de los 
cisnes. Así acontece en “Nocturno de cristal”33, donde “los cisnes cobijan la luna bajo sus 
alas” (Sánchez Saornil, 2020: 170), y esto a pesar de que el poema es toda una declaración 
de principios sobre el suicidio. El sujeto hablante se mira en un espejo y, al contemplar 
su doble, se espanta y tiene fantasías suicidas: 
 

Me ha tentado el suicidio 
y al mirarme al espejo 
me ha espantado mi doble 
ahogándose en el fondo (Sánchez Saornil, 2020: 170).  
 

La poeta debía verse a sí misma en este momento de transición entre una y otra 
corriente como un ser dual, y esa dualidad la aterroriza, la sobrecoge, hasta el punto de 
hacerle contemplar la posibilidad del suicidio. 

 
5.3. El recuerdo de la voz antigua 
 
La muerte ocupa, en definitiva, un lugar preeminente en el corpus poético ultraísta de 

Lucía Sánchez Saornil, es una preocupación constante en estos años, quizás como 
consecuencia de la muerte y resurrección que la poeta misma protagoniza al dar por 
concluida su etapa modernista y abrazar el nuevo credo del ultraísmo. En “Plegarias de 
los veinte años”34, por ejemplo, increpa a la Parca y le suplica que espere, que se detenga, 
que es muy joven aún, que sólo tiene veinte años. La juventud de quien así implora un 
aplazamiento es representada en este poema mediante motivos modernistas: “la fuente 
cristalina / que canta loca, loca, loca, / como una risa femenina / que se desborda de la 
boca”, los “capullos entreabiertos”, la “dulce primavera”, las acacias florecidas (Sánchez 
Saornil, 2020: 138-139). El modernismo se resiste, pues, a desaparecer. Resulta bastante 
significativo que estas plegarias comiencen con un verso de Rubén Darío: “¡Vamos a 

 
33 Cervantes, n.º 39, abril de 1920, p. 48. 
34 Cervantes, n.º 26, marzo de 1919, pp. 1-7.  

https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431


LA LUNA SUICIDA. EL CORPUS / CUERPO ULTRAÍSTA EN LA POESÍA… 

 

 

© UNED. Revista Signa 34 (2025), pp. 145-166 
DOI: https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431 
ISSN digital: 2254-9307. Papel: 1133-3634. CD-ROM: 2951-8687 

159 
 

morir, Dios mío, vamos a morir!”35. En definitiva, le va a costar Dios y ayuda a Sánchez 
Saornil mudar de registro, de piel, renovar su voz36.  

De hecho, el recuerdo de su “voz antigua” la va a atormentar con frecuencia, como 
evidencian los poemas “Nostalgia”, “Ayer” y “Viaje retrospectivo”. En “Nostalgia”37, 
por el “telégrafo del recuerdo” le llega una voz “mojada, como si saliera de una piscina”, 
que es en realidad la del modernismo, aunque la imagen de la piscina es de índole 
ultraísta:  

 
Y era mi voz más antigua,  
la que lloró  
por una estrella y por un beso, 
la voz blanca,  
aún no teñida por ningún matiz: la voz aún no moldeada 
por palabras exóticas,  
mi voz más antigua! (Sánchez Saornil, 2020: 180-181).  

 
Frente a esta voz juvenil e inocente, que cantaba al amor y a las estrellas, la “de hoy” 

“se ha confundido con otras voces / y se ha torcido con palabras enrevesadas”. Por eso, 
“ya no sabe llorar por las estrellas” (2020: 181). Parece tener en mayor estima la voz del 
pasado y, según confiesa, llora incluso al recordarla, como si la echara de menos:  
 

Esta tarde  
la ternura de mi voz más antigua, 
me ha hecho llorar 
mis lágrimas más amargas” (Sánchez Saornil, 2020: 181).  

 
Volverá sobre el tema en “Ayer”38, poema de corte amoroso en el que la memoria y 

el olvido juegan un importante papel39, memoria y olvido que lo son de una historia de 
amor, sí, pero también de la militancia juvenil de Lucía Sánchez Saornil en el 
modernismo, tal como evidencia la alusión a las “canciones antiguas”, cuya letra los 
amantes han perdido:  

 
 
 
 

 
35 Una glosa en prosa de estos versos, aunque sin mencionarlos, parece también “Hora iluminada”, que 
Sánchez Saornil publicó en 1925 en el número 3 de la revista Plural (Sánchez Saornil, 2020: 196-198). 
36 A Dios precisamente acude Sánchez Saornil en la segunda parte del poema, al Jesús de Galilea que obró 
tantos milagros, y le ruega que se apiade de ella, que la mantenga con vida. Es quizás la única ocasión en 
la que aparece la temática religiosa en la poesía de Sánchez Saornil previa a la guerra civil. En los poemas 
escritos después, durante la posguerra, sí volverá los ojos a Dios, un Dios en quien quiere creer a pesar de 
todo (Martín Casamitjana, 1996: 26-27).  
37 Cervantes, n.º 44, septiembre de 1920, pp. 40-43. 
38 Ultra, n.º 21, 1 de enero de 1922. 
39 “Tu memoria de ayer / en mi garganta / dogal de seda de olvidos” (2020: 188). 

https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431


ISABEL NAVAS OCAÑA 

 

 

© UNED. Revista Signa 34 (2025), pp. 145-166 
DOI: https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431 

ISSN digital: 2254-9307. Papel: 1133-3634. CD-ROM: 2951-8687 
160 

 

Hemos perdido las letras  
de las canciones antiguas.  
 
Veamos. Do re re  
¡Bah!” (Sánchez Saornil, 2020: 188).  

 
Y algo similar podríamos decir de “Viaje retrospectivo”, publicado en el número 4 de 

la revista Tableros, correspondiente al 28 de febrero de 1922:  
 

Esta noche la rueda gira  
hacia atrás  

[…]  
Sí, yo he pasado por aquí 
Este perfume 
Así sabía 

aquel beso” (Sánchez Saornil, 2020: 190). 
 

5.4. ¿Resucitar a los muertos? 
 
Entre junio y julio de 1920 llegará incluso a publicar en la revista Grecia dos poemas 

que muestran el deseo de revivir el pasado y de resucitar a los muertos. En el primero de 
ellos, titulado significativamente “Voluntad”40, los ojos del yo poético, escrito en 
mayúsculas (YO), consiguen hacer florecer el jardín invernal, colmando los arbustos de 
flores, limpiando de líquenes las fuentes, llenando los bancos de enamorados41. Los dos 
versos finales constituyen una afirmación del poder taumatúrgico de ese yo: “Yo amo mis 
ojos taumatúrgicos / que resucitan los muertos” (2020: 175). Pues bien, lo que ha 
resucitado la poeta por obra y gracia de la voluntad es el típico jardín modernista con sus 
flores, sus fuentes y sus bancos donde los amantes se requiebran. Es la primera vez que 
hace uso de este poder taumatúrgico, que recuerda al poeta como un pequeño dios del 
creacionista Vicente Huidobro, con el que los ultraístas están tan en deuda (Videla, 1971: 
103-108; Díez de Revenga, 1995: 34-47; García, 2020: 171-209 y 227-276), aunque hay 
ecos en “Voluntad” del poema “Madre Primavera”42, donde quien se arroga dicho poder 
es la Primavera, que entra en el “jardín inculto” de la escritora, fecunda los rosales y los 
nidos, y hace brotar el agua (2020: 89), ofreciéndonos una hermosa alegoría de la creación 
literaria (Navas Ocaña, 2023a: 138-139). Ahora es el yo ultraísta quien únicamente posee 
la capacidad de resucitar el jardín modernista.  

Apenas un mes después, también en Grecia, aparecerá “Es en vano”43, que presenta 
una temática similar, sólo que, transcurrido este breve espacio de tiempo, ya no parece 

 
40 Grecia, n.º 43, 1 de junio de 1920. 
41 “La pena del invierno / agobiaba al jardín; pero YO ENTRÉ. / Mis ojos doblaron los arbustos / pesados 
de las flores, / y despojaron de líquenes las fuentes / […] Mis ojos verdecieron el parque / y le poblaron de 
amor todos los bancos” (Sánchez Saornil, 2020: 174). 
42 Cádiz-San Fernando, 30 de abril de 1917. 
43 Grecia, n.º 45, 1 de julio de 1920. 

https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431


LA LUNA SUICIDA. EL CORPUS / CUERPO ULTRAÍSTA EN LA POESÍA… 

 

 

© UNED. Revista Signa 34 (2025), pp. 145-166 
DOI: https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431 
ISSN digital: 2254-9307. Papel: 1133-3634. CD-ROM: 2951-8687 

161 
 

confiar Sánchez Saornil en la posibilidad de resucitar nada. Dedicado a Eugenio Montes, 
a quien llama “piloto ultraísta” —la dedicatoria es aquí muy significativa—, el poema 
muestra la intención de dejar finalmente atrás el pasado modernista y lo hace aludiendo a 
cadáveres y a féretros que desaparecen río abajo: 

 
Detrás de nosotros  

dejamos un rastro de cadáveres.  
A cuántos los quisiéramos resucitar  

y darles su son y su cantar y su sonrisa  
Nada hay que pueda ponerlos en pie 
De algunos nos hemos traído el perfume 

pero ellos van en sus cajas negras 
río abajo” (Sánchez Saornil, 2020: 176). 

 
6. CUERPOS FEMENINOS EN PAISAJES URBANOS 
 
Son cadáveres éstos asexuados, aunque en la primera mitad de 1919, cuando Sánchez 

Saornil, tras haber cultivado la estética modernista, se aproxima al ultraísmo, textualizará 
las indecisiones y ansiedades propias del momento a partir de toda una serie de cuerpos 
femeninos ultrajados o estériles (viudas, solteronas, mujeres violadas)44, cuerpos que 
mucho tienen que ver con estas imágenes de muerte tan frecuentes en su poesía ultraísta. 
Ahora bien, estas figuras femeninas con tan numerosa y significativa presencia en el 
período de transición entre modernismo y ultraísmo no tendrán, sin embargo, continuidad 
en la poesía ultraísta de Lucía Sánchez Saornil, donde las mujeres, cuando aparecen, que 
no lo hacen con tanta frecuencia como sucedía en los poemas modernistas, son 
simplemente figuras de los paisajes urbanos que ahora, por influencia de la nueva estética 
vanguardista, tanto le van a interesar a la poeta madrileña.  

No obstante, como habitantes de esos paisajes urbanos, las mujeres de las que habla 
en “Crepúsculo en el jardín urbano”, “Paisaje de arrabal. Anochecer de domingo”, 
“Fiesta” y “Domingo”, a pesar de su carácter estereotipado, de su simple condición de 
comparsas de ese paisaje, son figuras que entrañan una cierta carga de crítica social45, una 
crítica que, andando el tiempo, ya en la década de los treinta, se convertiría en la tónica 
general de la escritura comprometida de Lucía Sánchez Saornil. Se trata ahora de 
“mujeres marchitas” colgadas del brazo de los hombres regresando a casa en una tarde de 
domingo, como sucede en “Paisaje de arrabal. Anochecer de domingo”, donde hay un 
clima de desolación y de muerte, ya lo hemos visto. De hecho, a los hombres que llevan 
del brazo a esas mujeres marchitas les ronda por la cabeza la idea del suicidio, como 
parece desprenderse de estos versos:  

 
44 Me refiero a textos como “Farsa del ensueño” (Grecia, 1 de marzo de 1919), “Balada de las viudas” 
(Cervantes, marzo de 1919), “Poema de las vírgenes de treinta años” (Grecia, 30 de julio de 1919), que ya 
he analizado por extenso en otro lugar (Navas Ocaña, 2023b: 185- 195). 
45 Juan Manuel Bonet ya señaló las “inquietudes sociales” presentes en estas “visiones suburbiales 
madrileñas” de Lucía Sánchez Saornil (2012: 25). 

https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431


ISABEL NAVAS OCAÑA 

 

 

© UNED. Revista Signa 34 (2025), pp. 145-166 
DOI: https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431 

ISSN digital: 2254-9307. Papel: 1133-3634. CD-ROM: 2951-8687 
162 

 

 
Los hombres que tornan del domingo  
con mujeres marchitas colgadas de los brazos  
y un paisaje giróvago 
en la cabeza 
vendrán soñando en un salto prodigioso 
para que el río acune su sueño (Sánchez Saornil, 2020: 182).  
 

No se olvide además que aquí la luna cae a los pies del sujeto hablante, reforzando así 
la idea de abatimiento, una idea que persiste en otro poema posterior, titulado 
“Domingo”46, de temática similar. Los cuatro primeros versos de “Domingo” ya dan 
cuenta del tedio:  
 

La ventana bosteza 
en el fondo 
cansada de mirar 
siempre el mismo paisaje” (Sánchez Saornil, 2020: 195).  

 
La ciudad es descrita como una “cinta cinemática” que “desenrolla su metraje”, como 

un “film para los horteras / y las porteras” que el sujeto hablante rechaza con contundencia 
mediante la repetición tres veces de la frase “No quiero” (2020: 195)47. La cosificación 
de la ciudad, su conversión en objeto, corre pareja al atisbo de crítica social, apreciable 
en la alusión, cargada de connotaciones negativas, a dos estereotipos populares: los 
horteras y las porteras.  

Por lo demás, en “Fiesta”48, Sánchez Saornil retoma el motivo del baile, frecuente en 
su poesía modernista, aunque ahora tanto los recursos tipográficos (mayúsculas y 
sangrías) como algunas imágenes (“los evónimos se han recortado las barbas”, “los 
violines centauros tienden el arco”, “los surtidores alargan la mano a las estrellas”) 
(Sánchez Saornil, 2020: 186) apuntan hacia el ultraísmo. La humanización de la 
naturaleza, la personificación de fenómenos naturales, el hecho de que esos fenómenos 
realicen acciones humanas, es otra de las técnicas que emplea Sánchez Saornil en su etapa 
ultraísta. Los dos versos finales de “Paseo nocturno”49 son también prueba de ello: “El 
alba infla sus carrillos rosados / disponiéndose a apagar las estrellas” (Sánchez Saornil, 
2020: 178). Esto evidentemente no es nuevo, ya estaba en los poemas modernistas, donde 
la luna, el sol, las flores besaban con frecuencia los labios o los ojos de la amada y el agua 
suspiraba de amor (Navas Ocaña, 2023a). Pero el resultado ahora es novedoso porque 
novedoso es presentar a un arbusto recortándose la barba, a un violín como un centauro 

 
46 Plural, n.º 2, febrero de 1925. 
47 Vera Ruth Jones ha señalado diferencias notables entre “Domingo” y “Cines”, poemas en los que hay 
referencias al cinematógrafo. Mientras en “Cines” Sánchez Saornil muestra su “fascinación por la vida 
moderna” a partir de imágenes cinematográficas, en “Domingo” parece ya “desengañada y aburrida de las 
máquinas” (Jones, 2010: 15). 
48 Ultra, n.º10, 10 de mayo de 1921 y Martín Fierro, n.º 41, 28 de mayo de 1927. 
49 Cervantes, septiembre de 1920, pp. 40-41. 

https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431


LA LUNA SUICIDA. EL CORPUS / CUERPO ULTRAÍSTA EN LA POESÍA… 

 

 

© UNED. Revista Signa 34 (2025), pp. 145-166 
DOI: https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431 
ISSN digital: 2254-9307. Papel: 1133-3634. CD-ROM: 2951-8687 

163 
 

que tensara el arco, a un surtidor intentando alcanzar con la mano las estrellas, y al alba 
hinchando los mofletes. La naturaleza se humaniza pero no para expresar el amor sino 
para realizar un sinfín de actividades humanas cotidianas, sin trascendencia amorosa 
alguna: cortarse la barba, hinchar los mofletes, etc.  

Esta singular humanización de la naturaleza corre pareja con la deshumanización y 
cosificación de los seres humanos. De hecho, las “mujeres” que aparecen en “Fiesta” son 
simplemente elementos del paisaje50, figuras que ponen en él una nota de color o de 
sensualidad, y nada más. En “Fiesta”, al describir el baile, Sánchez Saornil hace una 
curiosa y humorística observación a partir de una sinécdoque: “los monóculos caen en los 
descotes de las mujeres” (2020: 186). Monóculos y descotes son partes de un todo, bien 
masculino o femenino. El hecho de representar ese todo por medio de una parte, que es 
en realidad un objeto, cosifica el todo, lo deshumaniza. Quien contempla lujuriosamente 
el escote es un monóculo, no un hombre, y lo contemplado tampoco parece una mujer, 
sólo un escote.  

La fragmentación del cuerpo femenino va a estar también muy presente en 
“Crepúsculo en el jardín urbano”, una prosa poética que publicó en Grecia, en mayo de 
1919. Son mujeres quienes habitan ese jardín urbano, mujeres de risas “encantadoramente 
frívolas”, de ojos con “enormes ojeras azulosas”, de “bocas uniformes, todas rojas, todas 
húmedas, todas como corazones”; y son sus vestidos “de colores pálidos”, “muy tenues, 
muy vaporosos”, parte fundamental del paisaje, como “airones elegantes de no sabemos 
qué delicioso torneo” (Sánchez Saornil, 2020: 119-120). Compone así, mediante las 
imágenes fragmentarias de ojos, bocas y vestidos, una estampa pictórica del jardín, una 
estampa en realidad deshumanizada de la urbe.  

 
7. A MODO DE CONCLUSIÓN: EL CORPUS / CUERPO MODERNISTA 

VS. EL CORPUS / CUERPO ULTRAÍSTA  
 
En definitiva, la cosificación de la naturaleza (el río como un film de largo metraje) y 

de los seres humanos (el amante como un avión, el hombre como un monóculo), así como 
la fragmentación del cuerpo femenino (la mujer como escote), conviven con la 
naturalización de las realidades ultramodernas (los aviones como pájaros) y con una 
novedosa personificación de la naturaleza que ya nada tiene que ver con el amor (el 
arbusto que se corta la barba).  

El cuerpo que escribe todo esto, llamado Lucía Sánchez Saornil o Luciano de San-
Saor51, responde a las incitaciones del tiempo en el que vive, se deja llevar, aunque a 
veces no con mucho entusiasmo, por el fervor maquinista de las vanguardias, y canta, en 
suma, los objetos ultramodernos. Las tesis orteguianas sobre la deshumanización del arte 
se dejan sentir también en su poesía. Como consecuencia de ello, cosifica y desnaturaliza 

 
50 También lo fueron en algunos poemas modernistas como “Elegancias” y “Gavota” (Navas Ocaña, 2023a: 
143-144).  
51 He tratado por extenso en otro lugar la cuestión del seudónimo masculino (Navas Ocaña, 2023c).  

https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431


ISABEL NAVAS OCAÑA 

 

 

© UNED. Revista Signa 34 (2025), pp. 145-166 
DOI: https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431 

ISSN digital: 2254-9307. Papel: 1133-3634. CD-ROM: 2951-8687 
164 

 

la naturaleza, cosifica y deshumaniza los cuerpos de los seres humanos, que, en lugar de 
desearse con una voluptuosa pasión carnal, como se deseaban en sus poemas modernistas, 
ahora se convierten en objetos, en simples objetos, del paisaje urbano de la ciudad 
moderna.  

Podemos concluir, por tanto, que si los tópicos del modernismo ayudaron a Sánchez 
Saornil a corporeizar los conflictos de una sexualidad no heteronormativa (Navas Ocaña, 
2023a), los del ultraísmo le valieron, en cambio, para descorporeizar esos conflictos, para 
eludirlos, para silenciarlos, para matarlos simbólicamente. La reescritura en clave 
ultraísta de los tópicos modernistas del jardín, la tarde, la luna y la primavera, con esas 
recurrentes imágenes de muerte, de destrucción y de suicidio, así lo evidencian.  

Al abrazar los códigos de Ultra, el cuerpo que escribe, llamado Lucía Sánchez Saornil 
o Luciano de San-Saor, se despoja de las vestiduras modernistas, cambia de piel, o quizás 
sería mejor decir, se descarna, se descorporeiza, se objetualiza. Conforma así un corpus / 
cuerpo ultraísta descorporeizado, cosificado, descarnado, y lo hace en franca oposición 
al que fue el sensual, el decididamente carnal corpus / cuerpo modernista.  

La asunción del seudónimo masculino también ahora, en plena efervescencia ultraísta, 
responde, como ya señalamos en otro lugar, a la lógica de las circunstancias. Para cuando 
decide incorporarse a las filas de Ultra ya tiene una trayectoria reconocida en la sociedad 
literaria de la época como Luciano de San-Saor (Navas Ocaña, 2023c). No obstante, esa 
asunción obedece también a un hecho incontestable y es que el seudónimo masculino 
refrenda, reafirma, el proceso de descarnación, de descorporeización, de suicidio, de 
muerte, que caracteriza al corpus ultraísta. La poeta modernista Lucía Sánchez Saornil se 
construye como otro, se parapeta tras un cuerpo de varón, para escribir, para textualizar 
el deseo por cuerpos femeninos como el suyo y poder hacerlo sin infringir las normas, de 
acuerdo con las convenciones morales del momento asentadas en el patrón heterosexual. 
Por eso, el sujeto hablante de muchos de sus primeros poemas es masculino, es un hombre 
expresando el deseo por una mujer (Navas Ocaña, 2023a). Pues bien, la poeta ultraísta 
Lucía Sánchez Saornil vuelve a parapetarse tras el seudónimo masculino, tras un cuerpo 
de varón, pero en su caso para textualizar la muerte de la poeta modernista, para abrazar 
la modernidad con su culto a la máquina y lo que esto significa, para superar ahora 
mediante el silencio, mediante la omisión, el conflicto de una sexualidad controvertida, 
es decir, para descarnarse y descorporeizarse también a través de la firma.  

A todo esto hay que añadir las zozobras, las ansiedades, a las que Lucía Sánchez 
Saornil dio rienda suelta en textos como “Breviario lírico. Salmo de gratitud”, en relación 
con su pertenencia a la llamada “hermandad ultraísta”, una hermandad compuesta casi en 
exclusiva por hombres, en la que Lucía se vería probablemente a sí misma como una 
excepción, como una anomalía, como un cuerpo de mujer ocupando indebidamente un 
espacio de hombres.  

Pues bien, estas ansiedades, así como la elusión del cuerpo, su silenciamiento, su 
objetualización, hacen del corpus ultraísta de Lucía Sánchez Saornil un corpus de 
excepcional singularidad dentro del movimiento Ultra.  

https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431


LA LUNA SUICIDA. EL CORPUS / CUERPO ULTRAÍSTA EN LA POESÍA… 

 

 

© UNED. Revista Signa 34 (2025), pp. 145-166 
DOI: https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431 
ISSN digital: 2254-9307. Papel: 1133-3634. CD-ROM: 2951-8687 

165 
 

 
REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 
ANDERSON, A. A. (2001). “Lucía Sánchez Saornil, poeta”. Salina 15, 195-202. 
BONET, J. M., ed. (2012). Las cosas se han roto. Antología de la poesía ultraísta. Sevilla: 

Vandalia / Fundación José Manuel Lara. 
CANO BALLESTA, J. (1999). Literatura y tecnología. Las letras españolas ante la 

revolución industrial (1890-1940). Valencia: Pre-Textos. 
____ (2003). “Canto a la máquina y utopismo antitecnológico (1916-1939)”. En Poesía 

lírica y progreso tecnológico, S. Schmitz y J. L. Bernal Salgado (coords.), 143-
162. Madrid: Iberoamericana / Vervuert.  

CANSINOS-ASSÉNS, R. (1985). La novela de un literato, vol. II. Madrid: Alianza. 
CELMA VALERO, M. del P. (2005). “Lucía Sánchez Saornil: una voz ‘Ultra’, más allá de 

su condición femenina”. En Praestans labore Víctor: homenaje al profesor Víctor 
García de La Concha, J. San José Lera (coord.), 263-278. Salamanca: 
Universidad de Salamanca. 

DÍEZ DE REVENGA, F. J., ed. (1995). Poesía española de vanguardia (1918-1936). Madrid: 
Castalia. 

GALA, C. (2012). “Desplazamientos nómadas: la poesía de Lucía S. Saornil”. Revista 
Canadiense de Estudios Hispánicos 36.2, 315-333. 

GARCÍA, C. (2020). Ultraísmos 1919-1924. Sevilla: Renacimiento. 
JIMÉNEZ, J. R. (1982). Antolojía poética, V. Gaos (ed.). Madrid: Cátedra. 
____ (1989). Antología poética, J. Blasco (ed.). Madrid: Cátedra. 
JONES, V. R. (2010). Un film sentimental para tus ojos: El cinematógrafo en la poesía 

ultraísta de Lucía Sánchez Saornil. Undergraduate Theses and Professional 
Papers: University of Montana. 

LUDINGTON, Z. R. (2017). “Where is Spain? The “Rappel à l’Ordre” and the Poetry of 
Lucía Sánchez Saornil”. Hispanófila 180, 91-107. 

MARTÍN CASAMITJANA, R. M. (1992). “Lucía Sánchez Saornil. De la vanguardia al 
olvido”. Duoda. Revista d’Estudis Feministes 3, 45-66. 

____ (1996). “Introducción”. En Poesía, L. Sánchez Saornil, 5.28. Valencia: Pre-Textos 
/ Instituto Valenciano de Arte Moderno. 

NAVAS OCAÑA, I. (2018). “Leyendo a Ortega como una mujer”. Studia Neophilologica 
90.1, 126-140.  

____ (2023a). “¿Si la luna estará enamorada? Cuerpos y máscaras en la poesía modernista 
de Lucía Sánchez Saornil”. En El corazón en llamas. Cuerpo y sensualidad en la 
poesía española escrita por las mujeres (1900-1968), H. Establier Pérez (ed.), 
123-150. Madrid: Iberoamericana / Vervuert.  

____ (2023b). “La reescritura del yo en la poesía de Lucía Sánchez Saornil: textualizar el 
cuerpo, corporeizar el texto”. Anales de Literatura Española 38 [monográfico 
sobre “Imaginarios poéticos en las escritoras españolas contemporáneas (1900-

https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431


ISABEL NAVAS OCAÑA 

 

 

© UNED. Revista Signa 34 (2025), pp. 145-166 
DOI: https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431 

ISSN digital: 2254-9307. Papel: 1133-3634. CD-ROM: 2951-8687 
166 

 

1968)”], H. Establier Pérez y L. Palomo Apeluz (eds.), 181-203. Disponible en 
línea: https://doi.org/10.14198/ALEUA.2023.38.09 [18/12/2023]. 

____ (2023c). “Construirse como otro: Lucía Sánchez Saornil vs. Luciano de San-
Saor”. Ínsula 913-914 [monográfico “Quiero hablar de mí... sola”], H. Establier 
Pérez y Á. L. Prieto de Paula (eds.), 13-16. 

SÁNCHEZ SAORNIL, L. (1996). Poesía, R. M. Martín Casamitjana (ed.). Valencia: Pre-
Textos / Instituto Valenciano de Arte Moderno. 

____ (2020). Corcel de fuego, N. Capdevila-Argüelles (ed.). Madrid: Torremozas. 
____ (2021). La exacta medida de lo humano. Prosa, 1913-1939. S. l.: Anarquismo en 

PDF. 
TORRAS FRANCÈS, M. y PÉREZ FONTDEVILA, A., eds. (2019). ¿Qué es una autora? 

Encrucijada entre género y autoría. Barcelona: Icaria. 
VIDELA, G. (1971). El ultraísmo. Estudios sobre movimientos poéticos de vanguardia en 

España. Madrid: Gredos. 
 

  

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-
NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International (CC BY-NC-ND). 

 
Fecha de recepción: 10/09/2023 
Fecha de aceptación: 08/01/2024 

https://doi.org/10.5944/signa.vol34.2025.43431
https://doi.org/10.14198/ALEUA.2023.38.09

