
CH. S. PEIRCE Y LA TEORÍA LITERARIA

José Domínguez Caparros

(UNED, Madrid)

La reunión de estos días en Segovia, centrada en el pensamiento de
Charles S. Peirce, no es más que un dato más que demuestta el hecho
evidente de que la obra del filósofo norteamericano ha adquirido la pro
piedad de clásica. Por esto, sus escritos se estudiarán y comentarán cons
tantemente en el ámbito de la ciencia o disciplina semiótica; y en cuanto
clásicas, sus ideas adquieren un carácter general, intemporal, que las ha
ce interesantes, hasta el punto de dotarlas de un sentido profético, que se
cumple en cuanto que sirven para garantizar algunas soluciones a cues
tiones que hoy nos preocupan.

Está claro, pues, que lo que yo voy a hacer es manipular algunas ideas
de Peirce para comentar algo de lo que pasa en la teoría literaria actual.
Cuando pienso en una manipulación para lo que yo voy a hacer es por
que quiero vacunarme contra la más seria objeción que puede hacerme
todo entendido en semiótica peirceana; pues está claro que yo no tengo
que aportar gran cosa al descubrimiento del sentido dé la filosofía del

SIGNA 1 (1992): págs. 169-178 169



José Domínguez Caparros

americano —me está vedado el placer de ir siguiendo el riquísimo encaje
de las piezas de su razonamiento—. Pero, como profesional de la teoría
literaria, pertenezco a esa especie de estudioso de la literatura que acude
a la filosofía, y a tantos otros sitios, en busca de una mejor comprensión
del fenómeno de la palabra artística. Es inevitable, pues, un contacto con
el pensamiento de Peirce.Yo lo tuve de forma más directa cuando me vi

obligado a tratar de caracterizar la poesía desde la semiótica; sobre esto
volveré.

Una dificultad que se añade a las que encuentra el teórico de la litera
tura que quiere acercarse a Peirce es que éste es más un filósofo interesa

do en la lógica que en la estética; por esto, frecuentemente hay que hacer
una transposición de lo que dice al campo de la estética, y de esta forma
empezamos ya a producir nosotros mismos metáforas, sentidos.

II

Voy a recordar algunas cosas bien conocidas de todos, pero es que
son necesarias en mi discurrir. El objeto de la semiótica es el proceso de
creación de sentido en el texto, que se manifiesta como signo (Bobes
Naves 1989: 101). Pero este signo es analizado de manera bien distinta
en las dos tradiciones mayores de la semiótica a que solemos referimos:

la saussureana y europea, en general, por un lado; y la que arranca de
Peirce y crece en suelo americano, por otro; la primera, de vocación lin
güística, se ve abocada a ser una teoría del texto; la segunda, de raíz ló
gica, es una filosofía abierta a consideraciones pragmáticas. Por lo que
se refiere a la poesía, por ejemplo, a partir de la semiología el estudio de
la misma queda caracterizado por unas constantes, que podemos enume
ra de la siguiente forma: 1.- La lingüística dirige el estudio de la poe
sía, y la semiótica poética utiliza como conceptos básicos los de signo
(y los con él relacionados de forma, sustancia, expresión y contenido),
paradigma y sintagma, denotación y connotación, por citar los más lla
mativos. 2.- El modelo del signo lingüístico sirve casi siempre de marco
de organización de los estudios de la poesía, en los que se suele distin
guir un plano de la expresión y un plano del contenido, o un significante
y un significado como ejes organizadores de todo el análisis. 3.- Como

lenguaje especial, es decir, como semiótica o sistema semiótico peculiar,
la poesía se caracteriza por ser el poema un signo complejo en el que se
da una estrecha dependencia, un isomorfismo, entre significante y signi
ficado, o expresión y contenido; el signo poético, se dice, está motivado,
es decir, establece una relación de semejanza entre el signo y la cosa de-

170



Ch. S. Peirce y la teoría literaria

signada, lo que significa; y por eso, a todo, en poesía, se le busca un sig
nificado.

Éstas son características de la poesía como lenguaje que se desprenden
de la forma en que la estudian los modelos semiológicos que dependen
estrechamente de la lingüística europea formulada por Saussure y
Hjelmslev.

Si hoy la semiótica que arranca de Peirce es hegemónica, me parece
que es porque integra en su concepción de la semiosis elementos de ma
yor alcance que los simplemente textuales o lingüísticos a que frecuente
mente queda reducida la semiología saussureana. Hoy, en efecto, se nos
presenta mucho más próxima a las cuestiones que nos preocupan una de
finición como la que da Peirce de semiótica o de semiosis. La primera
consiste en

la doctrine de la nature essentielle et des variétes fondamentales de semiosis possi-
bles. (5.488) i

¿Y qué es la semiosis?

Mais par "semiosis", j'entends, au contraire, une action ou influence qui est ou im
plique la coopération de trois sujets, tels qu'un signe, son objet et son interprétant,
cette influence tri-relative n'étant en aucune fa^on reductible á des actions entre
paires. (5.484)

III

Puesto que me está vedado el placer del conocimiento detallado del
pensamiento de Ch. S. Peirce, me siento igualmente relevado de la res
ponsabilidad de ser un fiel intérprete del mismo. Tampoco es este mi
propósito, sino que lo que yo pretendo es ofrecer a los especialistas en la
seimótica peirceana las muestras de ciertos ecos de tal pensamiento en
algunos de los postulados de la teoría literaria que parece haber detenta
do la hegemonía en la historia reciente de esta disciplina en algunas par
tes del mundo, al menos. Ahí van las muestras.

Primera: En su magnífico panorama de la crítica norteamericana des
pués de la «nueva crítica», Frank Lentricchia comenta el trabajo de

Cito por Charles S. Peirce (1978).

171



José Domínguez Caparrós

Eugenio Donato presentado en la famosa reunión de 1966 en la Johns
Hopkins University que marca la entrada de Jacques Derrida en EE UU. El
trabajo de Donato, en la traducción castellana —traducción sorprendente
mente temprana, en 1972, cuando la edición inglesa es de 1970, y por eso
abocada a pasar inadvertida prácticamente—, se titula «Las dos formas de
expresión de la crítica». Lentricchia dice del mismo que allí se plantean las
dos cuestiones esenciales que durante los años setenta van a obsesionar
tanto a los derridianos como a los antiderridianos de Norteamérica: la pri
mera es la cuestión del descentramiento o «estructuralidad de la estructu
ra», es decir, la desaparición de un origen, de un punto exterior al texto que
le sirviera de frontera al juego del significante lingüístico. Leo el extenso
pasaje en que Lentricchia resume la segunda cuestión:

En segundo lugar, está la afirmación (implícita en algún pasaje de la obra estructu-
ralista de Barthes, pero llevada a su punto crítico por Derrida) de que toda inter
pretación de una cadena de significantes resulta ser otra cadena de significantes, y
nada más. A la luz de estos planteamientos es imposible otorgar al discurso crítico
la consideración de «transparente» (ni siquiera la mera consideración de represen
tación mimética); y, por consiguiente —escribe Donato—, tampoco se puede tra
zar una línea de «separación esencial entre literatura y crítica»; «cada signo es, en
sí mismo, no cosa que se ofrece a la interpretación, sino interpretación de otros
signos. Nunca se da un interpretandum que no sea ya interpretans, de modo que la
interpretación queda necesariamente vinculada al ejercicio de la violencia y a la
explicación». Donato añade a continuación algo que pronto sería recogido en los
debates postestructuralistas: «sin duda alguna», esta idea «tendríamos que haberla
captado ya en Nietzsche y Freud». A lo cual cabría añadir que en los Estados
Unidos habríamos podido extraerla de la semiótica de Charles S. Peirce. (F.
Lentricchia 1980: 158).

La última frase de la larga cita de F. Lentricchia es la que me interesa
especialmente, por cuanto que ahí se encuentra expresado un intento de
involucrar el pensamiento de Peirce en una cuestión tan importante como
la forma de concebir la interpretación en buena parte de la crítica literaria
más innovadora: serie infinita de signos. Véase Roland Barthes y su idea
de la crítica como interpretación, no de un sentido verdadero, sino de ca
denas de símbolos producidos por la obra; el crítico no hace más que
continuar las metáforas de la obra, y, desde este momento, su quehacer
es tan creador como el del escritor (R. Barthes 1966: 67-74) 2. Peirce, por
lo demás, se ve llevado a la compañía de los dos máximos representantes
de la hermenéutica de la desconfianza, según P. Ricoeur.

2 La crítica a que Dan Sperber somete las prácticas interpretativas del mito —las que buscan
un sentido oculto, como las psicoanalíticas- recuerda el funcionamiento del interpretante en el
modelo peirceano. En efecto, según Sperber, estas explicaciones del símbolo no hacen una susti
tución del segundo término al primero, sino que llevan a cabo una extensión, un desarrollo del
símbolo (1978: 73 y ss). Para Dan Sperber, las interpretaciones semiológicas de los mitos no son
tales, sino simples extensiones. Las palabras con que termina su crítica a la exégesis y al psicoa
nálisis son claras: «Aquí reside precisamente su capacidad simbólica: el inevitable fracaso de to
das las tentativas les asegura al mismo tiempo la multiplicación. Así, las tentativas exegéticas y

172



Ch. S. Peirce y la teoría literaria

Paúl de Man —y ésta es la segunda de las muestras prometidas— se
ve atraído por la concepción de una retórica pura que, como es sabido,
está relacionada con el interpretante del modelo de signo peirceano, y
que al crítico americímo lo reafirma en su idea de la retórica como figura
o tropo intralingüístico. Dice Paúl de Man:

Para Peirce, la interpretación de un signo no es un significado, sino otro signo; es
una lectura, no una descodificación, y esta lectura, a su vez, há de ser interpretada
por otro signo, y así ad infinitum (1979: 22).

Parece que hay materia para un trabajo, si es que no está ya hecho,
acerca de la presencia de Peirce en la moderna teoría literaria norteame
ricana. Esta presencia no excluye la posibilidad de una mala interpreta
ción. Pues una mala lectura, conscientemente metafórica, del pensamien
to de Peirce por parte de Harold Bloom es la aplicación que éste hace de
la idea de triplicidad del signo semiótico al modelo del poema:

Aplicando el principio de la mala captación {misprision), traslademos a Peirce al
lenguaje de la poesía. El poema es una idea de Triplicidad, una relación tíádica,
porque el signo es el nuevo poema, su objeto es el texto precursor (por múltiple o
imaginario que sea) y el pensamiento que interpreta es la lectura del poema, aun
que esta lectura sea ya por sí misma un signo. (Apud F. Lentricchia 1980: 312)

Sea ésta una tercera muestra.

IV

Yo ahora pongo sobre la mesa algunos fragmentos del pensamiento de
Peirce sobre el signo —y especialmente sobre el interpretante— por si
los especialistas en semiótica creen justificado el establecimiento de un

psicoanalíticas parecen responder a un proyecto cultural: en apariencia, interpretar el simbolis
mo; de hecho, renovarlo, porque toda clase de símbolos forma parte del simbolismo mismo»
(1978: 76).

Umberto Eco, que vincula el trabajo desarrollado en alguna de sus obras (Tratado de semióti
ca general, Lector ínfabula, Semiótica y filosofía del lenguaje) con la idea peirceana de semiosis
ilimitada, se desmarca explícitamente de las repercusiones que tal idea haya podido tener en la
deconstrucción. El enunciado de su postura más reciente no ofrece dudas: «La teoría peirceana
de la semiosis ilimitada no puede llevar a sostener, como ha hecho Derrida, una teoría de la in
terpretación como deriva y deconstrucción. Los textos tienen un sentido, incluso cuando los sen
tidos son muchos; lo que no puede decirse es que no existe ninguno, o que todos sean igualmente
buenos. El texto interpretado impone unas restricciones a sus intérpretes. Los líinites de la interpretación coinciden con los derechos del texto (lo que no quiere decir que coincidan con los de
rechos de su autor)» (1991: 9).

173



José Domínguez Caparros

parentesco o un aval para la moderna concepción de la cntica como pro
ducción ilimitada de signos.

La muy conocida definición del signo (2.228) y la clasificación de las
ramas de la semiótica según se refieran a cada uno de los componentes
del mismo signo (2.229), ofrecen elementos para una comparación, como
son: el que el interpretante es un signo que está en la mente de aquel a
quien se dirige el representamen; o que la rama de la semiótica relaciona
da con el interpretante es la retórica pura, cuyo

trabajo es averiguar las leyes de cada inteligencia científica: un signo da nacimien
to a otro y, especialmente, un pensamiento produce otro pensamiento 3.

Si el interpretante es un signo, lógicamente tiene que tener, a su vez,
un interpretante que será otro signo. Esto queda claro en la forma en que
Peirce caracteriza al signo en el párrafo 2.303:

Cualquier cosa que determina alguna otra (su interpretante) para que se refiera a
un objeto al cual él mismo se refiere (su objeto)-, de la misma manera el interpre
tante se convierte a su vez en un signo, y así ad infinitum.

El interpretante, por lo que sigue en este mismo párrafo, debe ser for
mulado en una interpretación, en algún signo extemo, porque, si no, «re
sulta imposible descubrir que alguna vez existió tal idea en esta concien
cia».

3 Cito por Charles S. Peirce, 1987. Recordemos la definición exacta de signo:

Un signo o representamen es algo que representa algo para alguien en algún as
pecto o carácter. Se dirige a alguien, es decir, crea en la mente de esa persona un
signo equivalente o, quizás aún, más desarrollado. A ese signo creado, yo lo llamo
el Interpretante del primer signo. (2.228)

Las otras dos ramas de la semiótica, junto a la retórica pura, son la gramática especulativa y
la lógica -que trata del objeto-. Véase el comentario que hace Gérard Deledalle a la definición de
signo, y el lugar del interpretante:

Le signe inteiprétant renvoie lui-méme syntactiquement á un signe interprétant en
une série infinie d'interprétants qu'interrompt pragmatiquement et provisoire-
ment, selon les situations existentielles, 1'interprétant logique ultime: l'habitude.
(1978: 229)

174



Ch. S. Peirce y la teoría literaria

La pregunta siguiente es: ¿pero cuándo terminamos de interpretar, de
producir signos? Cuando pragmáticamente la costumbre establece el sig
nificado lógico definitivo. La costumbre —desechados los conceptos, los
deseos y las expectativas como las otras clases de categorías de los he
chos mentales que tienen una referencia general— se convierte en la
esencia del interpretante lógico {Écrits 5.486). Bien claro lo dice en el
párrafo 5.491:

L'habitude formée délibérément par analyse d'elle-méme —^parce que formée á
I'aide des exercices qui la nourrissent— est la définition vivante, l'interprétant lo-
gique véritable et final. Par suite, pour exprimer le plus parfaitement possible un
concept que les mots peuvent communiquer, il suffira de décrire l'habitude que ce
concept est calculé á produire».

¿Idea de la interpretación como práctica perlocutiva —cálculo de pro
ducción de una costumbre—; o es la interpretación un efecto de la cos
tumbre, y podría, entonces, relacionarse la costumbre con las constriccio
nes de una comunidad interpretativa al estilo de Stanley Fish? Son éstas
preguntas que hay que plantear más bien para una discusión entre espe
cialistas en la semiótica de Peirce. Sí puedo adelantar que en ninguno de
los dos libros en que se recogen la mayoría de los trabajos de S. Fish
(1980, 1989) aparece, en los índices, el nombre de Peirce.

La discusión podría prolongarse en la redefinición que hace Ch.
Morris del signo. Sabido es que añade un cuarto factor, el intérprete
—ya diferenciado del interpretante de Peirce—. Señala Morris (1938:
27-28) en el proceso semiótico la implicación de los siguientes compo
nentes: el vehículo sígnico, el designatum, el interpretante y el
intérprete. Por ejemplo: en el caso del perro que al oír un sonido deter
minado caza ardillas tenemos el sonido como vehículo sígnico (S), el
significado de cazar ardillas es el designatum (D), y la conducta que res
ponde a esa acción es el interpretante (I); los intérpretes son los agentes
del proceso, los usuarios de los signos. Ahora bien, en el epígrafe si
guiente, cuando se trata de los niveles de semiosis, fundados en la rela
ción diádica de cada uno de los tres correlatos (vehículo, designatum e
intérprete) de la semiosis con el signo, sorprendentemente ha desapareci
do el interpretante, ha desaparecido, pues, la posibilidad de interpreta
ción interna al signo:

175



José Domínguez Caparros

En términos de los tres correlatos (vehículo sígnico, designatum, intérprete) de la
relación triádica de semiosis, pueden abstraerse —para convertirse en objeto de
estudio— una serie de relaciones diádicas. (1938: 31)

Como es bien sabido, estas relaciones son las que constituyen las tres
ramas de la semiótica: sintaxis, semántica y pragmática 4. Lo que me pa
rece apreciar en el modelo de Ch. Monis es una simplificación que va
acompañada de una normalización que trata de objetivar todo el proceso
en una exterioridad. En este sentido, si bien la propuesta de Monis es la
que ha tenido más fortuna en la división de tareas semióticas de los estu
dios literarios, me parece que la de Peirce sigue siendo más sugerente,
menos tranquilizadora. Pero yo no quiero ir más allá en la interpretación
del pensamiento semiótico.

VI

Como se trata de proponer ideas para una discusión, no quiero ocultar
que hay también algún estudio sobre el concepto de la interpretación en
Ch. Sanders Peirce que descalificaría cualquier propuesta como la que
subyace en todo lo dicho hasta ahora. Imagino que se puede ilustrar con
comentarios de la teoría peirceana que en absoluto apoyarán la supuesta
relación establecida por Lentricchia o por Paúl de Man. Yo conozco uno
de estos comentarios y lo voy a exponer. Se trata del artículo publicado
por Hanna Buczynska-Garewicz en la revista Versus (n.° 49, 1988) sobre
la semiótica y el arte de comprender. En realidad se trata de una glosa y
comentario a la teoría de Peirce sobre el signo, cuya semiótica concibe la
autora como un teoría de la interpretación 5. Un resumen que quisiera dar
cuenta de este trabajo recogería ideas bien conocidas y ya comentadas,
como: que el signo es un pensamiento y apela a otro pensamiento para
interpretarlo; que el signo está inextricablemente unido a la interpreta
ción; que la interpretación semiótica es un proceso sin fin de producción
de signos; que este proceso se para cuando se establece la relación con el
mundo objetivo; lo que le da un carácter no subjetivo, según la autora,
quien resalta la importancia de la costumbre como máxima pragmática;

4 Parece que en el pensamiento de Morris puede apreciarse algún cambio en su concepción
de la pragmática, como observa Carmen Bobes (1989: 99): primero se define como la relación
con sus intérpretes, «y más tarde añadirá a esa relación con los usuarios, las de los signos con la
situación de uso a través de todas las circunstancias que participan en él». Pienso que la ambi
güedad en la caracterización del signo, por parte de Morris, no es ajena a tal duplicidad.

5 Se basa fundamentalmente en Peirce también Alberto Álvarez Sanagustín en su trabajo so
bre la interpretación creativa (1990).

176



Ch. S. Peirce y la teoría literaria

por último, que la interpretación semiótica de Peirce no tiene en cuenta
el sentido histórico. Pues bien, después de la breve síntesis, llega a la
conclusión de que

semiotics stays in a crucial opposition to many of the present tendencies in the
theory of interpretation. (1988: 63)

Y cita la autora, entre las que tiene en su mente, las siguientes: el his-
toricismo, el irracionalismo y voluntarismo o el antilogocentrismo (es
decir, la deconstrucción), el relativismo cultural y emocional de la se
miótica étnica, y, finalmente, el psicologismo y behaviorismo. En final
epigramático, dice Hanna Buczynska-Garewicz:

Apparently, Peirce's notion of interpretation does not belong to the late 20th cen-
tury -which does not, however, imply that Peirce was wrong. (1988: 63)

Estas palabras dan una de las respuestas posibles a la pregunta con que
estuve tentado de empezar mis palabras: ¿es Peirce uno de los responsa
ble de la deconstrucción? Otra respuesta sería decir que efectivamente es
uno de los responsables, como podría serlo todo estructuralista coherente
con su pensamiento, empezando por Saussure, pues no olvidemos que lo
más descentrado es la estructura.

Referencias bibliográficas

Álvarez Sanagustín, a. (1990): «La interpretación creativa". En Investigaciones
Semióticas. III. Retórica y lenguajes, 145-154. Madrid: UNED.

Barthes, R. (1966): Critique et Verité. Paris: Seuil.
Robes Naves, M. C. (1989): La semiología. Madrid: Síntesis.
Buczynska-Garewicz, H. (1988): «Semiotics and art of understanding". Versus 49,59-63.
De Man, P. (1979): Alegorías de la lectura. Traducción de Enrique Lynch. Barcelona:

Lumen, 1990.
Eco, U. (1991); «Los límites de la interpretación". Revista de Occidente 118, 5-24.
Fish, S. (1980): Is there a text in this class? Cambridge, Mass.: Harvard U. P.
— (1989): Doing what comes naturally. Oxford: Clarendon Press.
Lentricchia, F. (1980): Después de la 'nueva crítica'. Traducción de Ramón

Buenaventura. Madrid: Visor, 1990.

177



José Domínguez Caparros

Macksey, R., Donato, E. (eds.) (1970): Los lenguajes críticos y las ciencias del hombre.
Traducción de José Manuel Llorca. Barcelona: Barral, 1972.

Morris, Ch. (1938): Fundamentos de la teoría de los signos. Traducción de Rafael
Grasa. Barcelona: Paidós, 1985.

Peirce, Ch. S. (1978): Écrits sur le signe. Rassemblés, traduits et commentés par Gérard
Deledalle. Paris: Senil.

— (1987): Obra lógico-semiótica. Armando Sercovich (ed.). Madrid: Taurus.
Sperber, D. (1978): El simbolismo en general. Traducción de J. M. García de la Mora.

Barcelona: Anthropos, 1988.

178


