
A PROPOSITO DE PEIRCE: SEMIOTICA. LITERATURA.
VERDAD

Miguel Ángel Garrido Gallardo

(CSIC Madrid)

¿Cuál es la relación entre el semiólogo y la verdad? Umberto Eco, tra
vestido de Guillermo de Baskerville en El Nombre de la rosa «nunca ha

dudado de la verdad de los signos» (la cursiva es nuestra), ya que como
buen nominalista tiene la convicción de que la abstracción no es desma
terialización y universalización, sino un prescindir de la existencia de las
cosas. El término mental es un signo con su «suppositio», o sea, propie
dad de significar (exclusivamente) dentro de una proposición:
«Suppositio est signum quasi pro aliquo posito. (Cfr. Flasch 1989).

El proceso de simbolización, tal como lo concibe Guillermo, tiene po
co que ver con la metafísica, con el filósofo que razona partiendo de los
primeros principios. Así lo ve Adso de Melk:

— Pero entonces —me atreví a comentar—, aún estáis lejos de la solución...
— Estoy muy cerca, pero no sé de cuál.
— ¿O sea que no tenéis una única respuesta para nuestras preguntas?
— Si la tuviera, Adso, enseñaría Teología en París.
— ¿En París siempre tienen la respuesta verdadera?
— Nunca, pero están muy seguros de sus errores.

SIGNA 1 (1992): págs. 163-167 163



Miguel Ángel Garrido Gallardo

— ¿Y vos? —dije con infantil impertinencia—. ¿Nunca cometéis errores?
— A menudo —respondió—. Pero en lugar de concebir uno solo, imagino mu
chos, para no convertirme en esclavo de ninguno.

Me pareció que Guillermo no tenía el menor interés en la verdad, que no es otra cosa
que la adecuación entre la cosa y el intelecto. Él, en cambio, se divertía imaginando
la mayor cantidad posible de posibles, (pag. 374) (la cursiva es nuestra).

Pero la concepción «ingenua» de la literatura descubre un imprescin
dible nexo entre «literatura» y «verdad», literatura («poesía»), en la de
terminación terminológica espontánea que se ha venido configurando a
partir del siglo xviii, presupone comunicación mediante la que se com
parte un «descubrimiento», una parcela de la realidad. El lenguaje que se
caracteriza precisamente por estar ahí en lugar de otra cosa y, más aún,
por ponemos la cosa delante.

Frente a esta concepción, la semiótica de base greimasiana, o sea no
minalista, estmcturalista al fin y al cabo, ve la diferencia como lo consti
tutivo, lo irreductible y originario y, por consiguiente, para los greimasia-
nos sólo puede suscitar aprensiones la afirmación de que la literatura
—o, simplemente, el lenguaje— tenga por función estar ahí en lugar de
otra realidad.

Así, parece existir un asentimiento bastante generalizado entre ellos
sobre que los «juegos» discursivos que puede estudiar la semiótica son
juegos que se dan en la literatura, pero que no dicen nada de lo literario
porque a) nada se puede decir, o b) aunque se pueda decir algo, la semió
tica no puede decir nada de eso (Cfr. Bettetini 1987).

Se trata de una evidente consecuencia del llamado pensamiento mo
derno, ese pensamiento nominalista cuyas secuelas postmodernas y
«pospostmodemas» constituyen un debate cultural central en nuestros
días. La semiótica a la que nos estamos refiriendo está en la tradición de
Occam, Hobbes, Locke, Berkeley, Hume, Benthan, Stuart Mili y hasta
del mismísimo Kant, afirmando que toda generalización es pura «con
vención». Está claro.

En cambio, Peirce cae del lado del franciscano Duns Scoto: las leyes
obran naturalmente en la naturaleza y la clasificación (tan difícil de ha
llar) responde a hechos reales. O sea, se trata de un cierto optimismo
gnoseológico, frente a un radical pesimismo epistemológico. Así, un es-
cotista podría hasta tener la ilusión de creer que un análisis semiótico da
ría cuenta de lo literario de la literatura. El escotismo de Peirce no llega a
tanto. Su semiótica es sólo un punto de vista aplicable a diferentes disci
plinas como dice en carta a Lady Welby: «no he podido estudiar lo que
sea (matemáticas, moral, metafísica, gravitación, termodinámica...) si no
es como estudio de semiótica». (Cfr. Peirce. Apud, Deledalle 1980).

164



A PROPÓSITO DE PEIRCE: SEMIÓTICA. LITERATURA. VERDAD

Sin embargo, es pragmatista y su pragmatismo es un supuesto «fuer
te»: «la significación de cada palabra reside en el uso que se hace de
ella». (Ibid.)

Un resquicio abre también el que Peirce se confiese «anti-idealista»,
pero también tendremos que matizar qué quiere decir con esta afirma
ción.

Con «anti-idealismo» es claro que no está situándose enfrente de la lí
nea kantiana, antes bien, sin duda está criticando, con razón en determi
nados contextos, lo que la línea aristotélica llamaría con el nombre de
«realismo». Dice: «El principio de tolerancia está íntimamente ligado al
principio fundamental de la ciencia, pues no puede haber base racional si
no se reconoce que nada (el subrayado es nuestro) es absolutamente cier
to. En las ramas de la ciencia donde el conocimiento es más perfecto, en
metrología, geodesia y astronomía, nadie que se respete consentirá en ha
cer una aserción sin acompañarla de la estimación de error probable. Lo
que el «hombre de ciencia» entiende por ciencia no es el conocimiento,
sino la investigación». (Ibid.)

Hasta aquí Peirce y la clara exposición de que su semiótica no tiene
nada que ver con adecuación alguna entre cosa e intelecto. Difícilmente
se encontrará una cita donde más nítidamente se proclame que el pesi
mismo gnoseológico es consustancial a toda espistemología semiótica.
Cuando se hace investigación semiótica sobre la literatura, se está ha
blando de investigación, pero no —en absoluto— de literatura.

Resulta, pues, que el anti-idealismo pragmatista es una abierta antime
tafísica. Si Peirce reprocha a Descartes algo, no es el giro que pone el
centro de la indagación en la duda en vez de en la pregunta por el ser, si
no su falta de «positivismo», la reliquia metafísica de la búsqueda de la
certidumbre, aunque sea por el lado de la duda metódica.

Su oposición a la metafísica resulta ser aún mayor que su denuncia del
idealismo. Los «signos» —recordemos— «son hechos sintomáticos de
otros hechos» y sus designaciones son, en realidad, sus «valores inferen-
ciales». La lógica y las matemáticas se ven bajo un prisma constructivis-
ta y experimental y la metafísica queda aniquilada. La filosofía debe re
posar en la lógica y no a la inversa.

El amplio asentimiento que suscitan en la comunidad profesional las
aseveraciones que hemos transcrito (Cfr. Bonfantini y Kloesel, eds.,
1988-1990) plantea la aporía de que, en rigor, o renunciamos a hablar de
«verdad», de «descubrimiento», de «estética», en definitiva, de «literatu
ra», o renunciamos a hacer semiótica literaria.

No es extraño que el Diccionario de Greimas (1982) que pretende ir
más allá de los estrictos límites de su propia escuela para ofrecer la doc
trina semiótica en general, vincule la mención de lo literario {literatura.

165



Miguel Angel Garrido Gallardo

s.v.) con el «metalenguaje no científico» (cualquier cosa) o con el debati
do problema de la oposición entre ficción/verdad sobre lo que hay una
ingente bibliografía. Yo no sé si en alguna selva africana contar que ayer
se tomó uno un plátano para merendar resulta divertido, mientras que
narrar una historia se acoge como algo «serio». Lo que me resisto a acep
tar es la interpretación que, desde nuestra cultura, damos a la suya y la
conclusión que obtenemos de que para ellos es literatura lo que para no
sotros no lo es y viceversa.

Yo soy optimista. Creo que la literatura es y, por eso, el artista quiere
otorgar un sentido y, en consecuencia, implicar el código en el mensaje,
de tal manera que cuando cualquier lector de cualquier época encuentre
el objeto literatura pueda compartir el «descubrimiento» que el artista
pretende haber realizado.

Sé, con Granger (1988: 200-209) que eso es, en rigor, imposible, que
el cambio lingüístico pertenece a lo constitutivo de las lenguas naturales,
que si el código es el de uso, jamás es usado idénticamente por dos usua
rios y si el código es original, entonces no puede ser compartido, no da
lugar a comunicación, es ininteligible, no es código.

Todo esto es cierto, pero deberíamos estudiar si este deseo (no doy a
«deseo» un contenido psicologista) no está en la misma entraña del fenó
meno literario (digamos poético, en su sentido etimológico).

Si esto fuera así, insisto, ¿qué papel podría desempeñar la indagación
semiótica, también y sobre todo la de filiación peirceana en la investiga
ción de textos literarios? Creo que muy importante: poner de relieve la
profusa red que constituye la máquina fabricadora de la semiosis de los
textos literarios, aunque más allá esté la metafísica.

Y junto a esta semiótica de la literatura, disciplina de vocación cientí
fica, no deberíamos condenar en nombre de Peirce una semiótica «litera
ria» que, al tratar de interpretar los textos, reprodujera sus movimientos
de dividir, componer e imaginar en pos de la permanente utopía del acce
so a la verdad.

Referencias bibliográficas

Bettetini, G. (1987): «El Giro pragmático en las semióticas de la representación». En La
Crisis de la literariedad. M. A. Garrido Gallardo (ed.), 155-170. Madrid: Taurus.

Bonfantini, M. a. y Kloesel, C. J. W. (1988-1990) (eds.); Peirceana y Peirceana Two,
Versas. Quademi di studi semiotici, 49 y 55/56.

166



A PROPÓSITO DE PeIRCE: SEMIÓTICA. LITERATURA. VERDAD

Deledalle, G. (1980): «Les grandes thémes de la philosophie de Charles S. Peirce».
Semiótica, 32, 3/4, 329-337.

Flasch, K. (1989): Einfiihrung in die Philosophie des Buchgesellschaft. Darmstadt:
Wissenschaftlich Buchgesellschaft.

Granger, G. G. (1988): Essais d'une philosophie du style. París: Armand Colín.
Greimas, a. J. y Courtes, J. (1982): Semiótica. Diccionario razonado de la Teoría del

lenguaje. Madrid: Credos.

167


