
LA SEMIÓTICA TRIÁDICA DE PEIRCE Y SU
APLICACIÓN A LOS GÉNEROS LITERARIOS

Dínda L. Gorlée

(Research Center for Language and Semiotic Studies
Indiana University-Bloomington)

CHARLES SANDERS PEIRCE: SU VIDA Y OBRA

El filósofo y matemático Charles S. Peirce (1839-1914), cuyo pensa
miento semiótico se discutirá en el presente ensayo, fue hijo de Benjamin
Peirce, profesor de matemáticas y astronomía en la Universidad de
Harvard, Cambridge (Massachusetts, EE UU), el único matemático esta
dounidense de su tiempo que gozaba de una reputación internacional.
Esto hizo que su hijo Charles creciera y se formara en un ambiente inte
lectual muy estimulante. Pronto, las inquietudes del joven Charles reve
laron un gran talento tanto en matemáticas como en lógica y en ciencias
naturales. Más tarde, sus conocimientos enciclopédicos abarcarían la ló
gica, la filosofía, la química, la astronomía, la biología, así como las
ciencias sociales —particularmente sicología y sociología—, entonces en
fase embrionaria. Sin ser lingüista. Charles Peirce tenía una gran facili
dad para el domino de las lenguas, y en sus escritos discutía frecuente-

SIGNA 1 (1992): págs. 13-51 13



Dinda L. Gorlée

mente temas lingüísticos y relacionados con la lingüística K Por otra par
te, no parece que se interesara particularmente por el arte. Aunque el
mismo Peirce no desarrollara pensamientos específicos sobre la comuni
cación artística, el aparato conceptual de su teoría de los signos es per
fectamente aplicable al análisis de signos artísticos o estéticos.

En términos generales, Peirce puede caracterizarse como un pensa
dor evolucionista profundamente influido por el darwinismo de su
tiempo. Sin embargo, por más que le atrajeran las ideas filosóficas de
Darwin acerca de la evolución y el progreso, Peirce nunca llegaba a
identificarse con ellas (Pencak, 1991). Para Peirce, la evolución y el
progreso no son el producto de un desarrollo continuo que liga, de mo
do fluido, el pasado con el presente y éste con el futuro —como era
predicado por el darwinismo en su variedad más conservadora—.
Peirce estaba profundamente convencido de que las ideas nuevas sólo
pueden ser producto de la ruptura violenta de hábitos previamente de
sarrollados, que irrumpen en un mundo ordenado a saltos audaces. Sus
conjeturas inteligentes son aparentemente caóticas y no se apoyan en
nada; sin embargo, ellas solas sientan las bases de todos los descubri
mientos científicos, es decir, de todo progreso. Pese a la extraordinaria
amplitud de sus conocimientos, Peirce nunca tuvo una carrera universi
taria y ni siquiera una posición académica que le hubiera proporciona
do el apoyo institucional necesario para que su trabajo tuviera probabi
lidades de éxito. Durante algunos años impartió cursos de lógica en la
Universidad de Harvard y en la Universidad John Hopkins, pero no se
le ofreció un puesto fijo e incluso fue despedido. Por este motivo se vio
obligado a ganarse la vida trabajando durante casi 30 años en el United
States Coast and Geodetic Service. En 1887 cobró una herencia y se reti
ró a Milford, Pennsylvania. En la relativa soledad de este lugar continua
ba escribiendo su obra filosófica.

Para remediar sus estrecheces tuvo que escribir reseñas de libros, parti
cularmente para The Nation, y artículos de diccionario para The Centuty
Dictionary. Se puede quizás decir que en aquel momento Peirce era el ma
yor filósofo del mundo; pero como vivía y trabajaba en un estado de aisla
miento casi total, sin posibilidad de discutir sus ideas con colegas o estu
diantes, su obra fue haciéndose más y más especulativa, impenetrable y os
cura. Peirce murió a los 74 años, pobre, incomprendido y desconocido.

Si bien las obras publicadas de Peirce consisten hoy en más de 10.000
páginas y varias colecciones de sus escritos han sido publicadas póstu-
mamente, la mayor parte de su obra sigue inédita y, por este motivo, casi
desconocida. Los ocho volúmenes de los llamados (mal llamados)

' El prologuista de Obra lógico-semiótica, el lingüista y sicoanalista canadiense Peraldi, co
mete un lamentable error al afirmar que «Peirce no era un lingüista, la lengua no le interesaba y
no constituye ninguno de sus conceptos» (Peirce 1987:31).

14



La semiótica triádica de Peirce y su aplicación a los géneros literarios

Collected Papers of Charles Sanders Peirce (CP), que fueron publicados
a partir de los años 30, son incapaces de reflejar la extraordin^a profun
didad y extensión del pensamiento peirceano. Es una selección limitada,
aunque justa y representativa, de textos clave, inéditos hasta esa fecha,
organizados según criterios más o menos temáticos. Sin embargo, lo que
ofrecen los Collected Papers no es ni más ni menos que una especie de
«collage» donde los editores han reunido textos temática y cronológicamen
te heterogéneos, recortándolos y colocándolos en combinaciones y contex
tos nuevos. El resultado es, en la terminología de Lévi-Strauss, un trabajo
de «bricolage», sin por eso dejar de ser de gran utilidad para todo estudioso
serio del pensamiento, tanto semiótico como no-semiótico, de Peirce 2.

Está en marcha, desde 1982, el ambicioso proyecto de la publicación de
finitiva de The Writings of Charles S. Peirce; A Chronological Edition
(W), donde aparecerá una parte considerable de la obra monumental de
Peirce. Hasta la fecha los investigadores han sabido rastrear y reunir más
de 90.000 páginas manuscritas inéditas y previamente dispersas —un ma
terial que bastaría para llenar unos 65 (!) volúmenes impresos 3—. Por ra
zones prácticas, tal tarea sería quimérica, por lo cual se prevé la edición de
unos 30 volúmenes. El volumen 4 (que cubre hasta 1884, cuando Peirce
tenía 45 años) apareció en el otoño de 1989. Como no se acelere el ritmo
de publicación de los tomos, esto significaría que gran parte de los escritos
semióticos más importantes, escritos por Peirce en su período de madurez
(a partir de 1902), habrá de permanecer inaccesible para el público hasta
bien entrado el siglo xxi. Huelga decir que para los estudios peirceanos,
tanto exegéticos como críticos, este retraso sería una verdadera pena.

EL PENSAMIENTO DE PEIRCE

Tomadas en conjunto, las inquietudes filosóficas de Peirce tenían por
objetivo primordial desarrollar el pensamiento de Immanuel Kant (1724-

2 Otras importantes colecciones de la obra de Peirce son Semiotic and Significs: The
Correspondence between Charles S. Peirce and Victoria Lady Welby, libro editado por Hardwick
(PW en el texto) y The New Elements of Mathematics, a cargo de Eysele {NEM en el texto).
Véanse también las antologías de Buchler (Peirce 1955), Wiener ([1958] 1966) {SW en el texto) y,
en lengua española, las de Sercovich (Peirce 1986,1987) y Castrillo Criado (Peirce 1988). En la
medida de lo posible he consultado y aprovechado, para mi ensayo, las traducciones anteriores de
citas de Peirce (y otros autores citados en el presente ensayo); pero aun cuando existía una versión
traducida, casi siempre he tenido que modificar el texto para hacer justicia al original. Entre los
estudios escritos en lengua española sobre el pensamiento de Peirce hay que mencionar el de
Tordera (1978). Véase la bibliografía al final del presente ensayo, donde no figura el desgraciado
libro La Semiótica: Guía Alfabética (Barcelona: Anagrama, 1975), especie de versión garabatea
da, en castellano, del Wórterbuch der Semiotik de Max Bense y Elisabeth Walther.

3 Se espera que con estos datos quede desvirtuada la observación de Sercovich que después
de la publicación de los Collected Papers «quedan aún escritos suficientes como para llenar va
rios volúmenes más» (Peirce 1986:115).

15



Dinda L. Gorlée

1804), a quien llamó «el Rey del pensamiento moderno» (CR: 1.369, ha
cia 1885), y quien ejerció una poderosa influencia sobre Peirce, sugirién
dole su teoría filosófica «arquitectónica». El gran tema de la filosofía de
Kant fue cómo la síntesis de las apariencias procede según unas leyes nece
sarias. Para Kant, los juicios sintéticos operan no sólo a base de datos empí
ricos sino también a base de reglas, que son las que aseguran la objetividad
del conocimiento. Peirce escribió a principios de su carrera intelectual:

... Immanuel Kant se preguntó «¿Cómo son posibles los juicios sintéticos a prioril»
Con juicios sintéticos quería decir los que aseveran un hecho positivo y no son una
mera ordenación; en breves palabras, juicios tales como los producidos por el razona
miento sintético y los que el razonamiento anaKtico es incapaz de producir. Con jui
cios a priori se refería, por ejemplo, a que todos los objetos del mundo extemo exis
ten en el espacio, que todo suceso tiene una causa, etc., proposiciones que según él no
pueden ser inferidas de la experiencia... Pero antes de hacerse esa pregunta debería
haber formulado la siguiente, más general, «¿Cómo es que existe la posibilidad de los
juicios sintéticos?» ¿Cómo es posible que el hombre observe un hecho y, acto segui
do, emita un juicio sobre otro hecho diferente, no implicado en el primero? Tal pensa
miento ... carece de ... probabilidad determinada (CP:2.690; W3:303-304, 1878).

La pregunta fundamental que se planteó Peirce fue parafraseada por
Savan de la manera siguiente:

¿Cómo se desarrolla la matemática, de tal manera que el matemático pase de princi
pios aceptados a descubrimientos nuevos, sorprendentes? ¿Cómo se desarrollan las
ciencias naturales, de tal manera que a partir de observaciones y teorías pasadas, el
científico pueda aventurar pronósticos más o menos certeros de sucesos aún no obser
vados? ¿Cómo se desarrolla el pensamiento racional de cualquier tipo que sea
—religioso, científico, tecnológico, artístico, filosófico—, incrementando y profundi
zando su poder sobre la acción, imaginación y vida humanas? (Savan, 1987-1988:1).

Tales fueron las preguntas fundamentales que Peirce, lo mismo que
otros muchos filósofos antes y después que él, procuró contestar. Peirce
trasladó el problema kantiano al proceso de la inferencia sintética y la in
vestigación [inquiry] científica. Él creía que la respuesta se encontraba
en la teoría de las «categorías» tal como era desarrollada en su doctrina
«semeiótica», la teoría de los signos. Consideraba Peirce que su contri
bución más notable a la filosofía era precisamente su teoría de las tres
categorías universales o modos fundamentales de la realidad.

El 23 de diciembre de 1908, Peirce escribió a su corresponsal inglesa,
Victoria Lady Welby 4, la que fue dama de honor de la Reina Victoria y
la primera mujer que se dedicaba a la ciencia semiótica:

Desafortunadamente, no he podido averiguar por qué en la literatura peirceana en lengua
española, Lady Welby es sistemáticamente llamada Viola en vez de por su legítimo nombre de
Victoria.

16



La semiótica triádica de Peirce y su aplicación a los géneros literarios

... nunca pude estudiar nada —fuera matemáticas, ética, metafísica, gravitación,
termodinámica, óptica, química, anatomía comparada, astronomía, sicología, foné
tica, economía, historia de la ciencia, juegos de naipes, hombres y mujeres, vino,
metrología—, salvo como un estudio de semiótica.(PW:85-86)

Quizás hubiera escrito estas palabras en son de medio burla; pero tie
nen un fondo de verdad. Las publicaciones más tempranas de Peirce, que
se remontan a 1867-1868, ya proponen una teoría semiótica extensa y
general; y gran parte de lo que más tarde escribió sobre la teoría de los
signos es un desarrollo —radical, innovador, al igual que el espíritu de
toda la doctrina peirceana— de su semiótica anticipada. La base de su
semiótica la constituyen las categorías universales, «primeridad», «se-
gundidad» y «terceridad», correspondientes aproximadamente a los mo
dos de ser —posibilidad, hecho actual y ley (CP: 1.23, 1903)—. Esta teo
ría, que más tarde llamaba «fenomenología» o «faneroscopía», está fun
dada en los estudios que Peirce hizo de Kant y de la lógica. Peirce
argumentó convincentemente que todo pensamiento consiste en signos.
Pero mientras al principio consideró la lógica como una rama de la se
miótica, más tarde llegó a ensanchar su concepto de la lógica y a identifi
carla con la semiótica. Antes de dar una exposición de su pensamiento
semiótico, esbozaré primero su temprana teoría de las categorías, subya
cente a su lógica (y por lo tanto a su semiótica).

LAS CATEGORIAS

En fecha temprana 5, Peirce identificó el pensamiento y el razonamien
to con las tres maneras de experimentar el mundo y la realidad, es decir
con los signos. Las categorías —primeridad, segundidad, terceridad—
constituyen la clave, base y núcleo de la obra y el pensamiento de Peirce,
y serán, por lo tanto, enfocadas aquí desde los diversos puntos de vista
que requiere la discusión de los diferentes aspectos de la obra peirceana.
Me permito repetir a continuación el texto —algo retocado— de unos
párrafos que escribí hace algunos años a propósito de la primeridad, se
gundidad y terceridad:

De las tres maneras de percibir hechos, la primeridad es quizás la más difícil de
entender, a pesar de representar lo que Peirce llama la «prístina simplicidad»
(CP:8.329). La primeridad significa las ideas de sentimiento espontáneo, no anali-

5 Véase su «Sobre una nueva lista de categorías» [On a new list of categories] (CP: 1.545-
1.549; 1V2:49, 1867).

17



Dinda L. Gorlée

zado, instantáneo e inmediato; es como es, de manera directa, sin preocuparse por
continuidad ni lógica ni depender, para su comprensión, de nada que no sea de lo
que presenta ella misma. Por ejemplo, se experimenta la primeridad al sentir un

dolor agudo, un choque eléctrico, el estremecimiento de un placer físico, la sensa
ción total de lo rojo o de lo negro, el sonido estridente del silbido de un tren, un
olor penetrante » o cualquier otra impresión fuerte y llamativa que se impone a la
mente, forzándola a reconcentrarse en el fenómeno —pero reconcentrarse instinti
vamente, sin reflexionar. El mismo Peirce incluía también en su enumeración de

Primeros a «la cualidad de la emoción de quien contempla una hermosa demostra
ción matemática, la cualidad del enamoramiento» {CP: 1.304). En síntesis, la pri
meridad es la idea del momento presente y atemporal, y es experimentada como
«pura emoción del tout ensemble» (CP: 1.311). Un Primero no se puede «pensar»,
pues entonces perdería irremediablemente su carácter de Primero. (Gorlée

1987:46).

Mientras la primeridad significa unidad indivisible, la segundidad implica la idea
dinámica de alteridad, de conciencia bi-polar, la experiencia de acción-estímulo y
reacción, de causa y efecto, de cambio y resistencia al cambio. La doble idea de

pegar y ser pegado encama perfectamente la segundidad, pues encierra los ele

mentos de comparación, contraste, interacción y lucha. Un primero es inaprensi
ble, «sólo algo que pudiera realizarse», una potencialidad o posibilidad; en cam
bio, un segundo es un hecho concreto, «un suceso... algo que ocurre realmente»
(CP:7.538). En palabras de Peirce, «lo real es lo que exige insistentemente que se
lo reconozca como algo distinto de una creación de la fantasía» (CP: 1.325). Por
este motivo, hacemos frente a la realidad, valiéndonos de la segundidad, y en este
proceso hacemos experiencia de la vida. Todo conocimiento del mundo de los he

chos y de los aspectos más bien prácticos de la vida humana —como son abrir una

puerta, hacer una llamada telefónica y lanzar un balón— implica forzosamente se

gundos. La segundidad entra en juego cada vez que hacemos un esfuerzo, toma

mos una decisión, descubrimos algo, nos orientamos en el espacio o en el tiempo,
o cuando algo nos coge de sorpresa (CP:5.52-5.58). La segundidad difiere de la

primeridad en que ocurre aquí y ahora, pero al mismo tiempo está basada en lo

que se ha aprendido a través de experiencias pasadas. Peirce decía que «podemos
decir que la mayor parte de lo que se hace en la realidad consiste en segundos —o
mejor dicho, la segundidad es el carácter predominante de lo que ha sido hecho»
(CP:L343) (Gorlée 1987:46).

Más allá de la vaguedad y generalidad inherentes en la primeridad, «una mera idea
sin realizar», y la forma concreta e individualizada de la segundidad, «los casos a

los que es aplicada [la primeridad]» (CP: 1.342), la terceridad viene a representar
la ley general que rige el sentimiento (primeridad) y la acción (segundidad), otor
gándoles continuidad. Como esta ley general establece explicaciones racionales,

toda actividad intelectual es un Tercero. El pensamiento lógico, la terceridad, crea
orden y regularidad a partir de caos y azar. «El hilo de la vida es un tercero»

(CP: 1.377), pues la terceridad inherente le presta una continuidad que nos permite
efectuar una predicción y adoptar la actitud conveniente con respecto a hechos fu
turos.

Según Peirce, se trata de una clase de conciencia que no puede ser inmediata, por
que abarca un cierto tiempo, no sólo porque continúa a través de cada instante de

ese tiempo, sino porque no puede ser contraída en un único instante. Difiere de la

conciencia inmediata del mismo modo que una melodía difiere de una nota pro
longada. Tampoco puede la conciencia de los dos aspectos de un instante, de un

suceso súbito, en su realidad individual, abarcar la conciencia de un proceso. Ésta

es la conciencia que liga nuestra vida. Es la conciencia de la síntesis (CP: 1.381).

6 Estos ejemplos están tomados de Peirce.

18



La semiótica triádica de Peirce y su aplicación a los géneros literarios

Todos los sentimientos «elevados» y emociones «hondas», como son el amor, la
esperanza y la devoción religiosa, y que son comúnmente considerados sofistica
dos y, por eso, exclusivos para la especie humana, son terceros. Lo mismo reza, a
priori, para la cognición, la inteligencia y el desarrollo mental. (Gorlée 1987:47).

Peirce enseñaba que si bien nuestro conocimiento cognitivo no se li
mita a los signos y tenemos conocimiento de objetos no significados, sin
embargo todo conocimiento es necesariamente en signos. Pensamos en
signos. «No tenemos ninguna facultad de pensar sin signos», ya observó
el joven Peirce al respecto (CP:5.265; W^:213, 1868); y «la vida no es
sino una secuencia de inferencias, una serie de pensamientos»
(CF:7.583; Wl:494, 1868). Los pensamientos-signos reflejan los diferen
tes modos en que hacemos significar los fenómenos de la realidad. Según
esto, los tres argumentos —llamados «abducción», «inducción», «deduc
ción»— son terceros complejos, signos triádicos que, a su vez, implican
y están compuestos de segundos y primeros.

RAZONAMIENTO Y LÓGICA

La investigación [«inquiry»] científica está siempre inspirada por el
afán de saber, la curiosidad intelectual. Aguijoneado algún observador
por la apariencia sorprendente, problemática o misteriosa de algún fenó
meno, suceso u objeto «cuya extrañeza le impresiona» (MS 634:5, 1909),
se siente estimulado a investigarlo. A fin de conocer, explicar e interpre
tar tal fenómeno, suceso u objeto, y de formar una predicción con respec
to a su naturaleza o conducta en el futuro, lo estudia minuciosamente. A
continuación, el investigador se pone a hacer las reflexiones propias del
caso, tomando como punto de partida los datos obtenidos en su observa
ción. La investigación y su(s) conclusión(es) tendrán más validez cientí
fica si el ejercicio mental es sistematizado de suerte que el riesgo de sub
jetividad quede minimizado a la objetividad maximizada.

Para realizar tal propósito final —la objetividad— los datos obtenidos
en la percepción sensorial y mental del fenómeno —su observación—
son filtrados y mediatizados por algún tipo de razonamiento inferencial,
que consiste en un procedimiento triple cuyas conclusiones, según
Peirce, han de considerarse como verdaderas, por lo menos a largo plazo.

Tradicionalmente, el razonamiento válido podía ser o deductivo o in
ductivo. Peirce revolucionó esta dicotomía al añadirle un tercer tipo de
argumento y así redefinir la dicotomía como una tricotomía. La nueva
clasificación era, en palabras del propio Peirce, nada menos que «la cla-

19



Dinda L. Gorlée

ve de la lógica» {NEMA\22, 1904). La clasificación peirceana distingue
entre razonamiento explicativo (o razonamiento analítico) por un lado y
razonamiento ampliativo (o razonamiento sintético) por otro —éste otra
vez subdividido en dos—.

El razonamiento explicativo o analítico corresponde a lo que habitual-
mente se llama razonamiento deductivo. En él, los hechos afirmados en
las premisas son sencillamente sustituidos por lo que está implícito en
ellas. Como inferencia que es desde el todo hacia las partes, no se apoya
en lo desconocido ni lo parcialmente (des)conocido. Esto hace que la de
ducción sea la única forma de razonamiento necesario. Por otra parte, el
razonamiento ampliativo o sintético no lleva a conclusiones necesarias,
sino a conclusiones probables, verosímiles o sólo plausibles. El razona
miento ampliativo fue subdividido por Peirce (en 1866) en dos tipos: in
ducción —el tipo tradicional de razonamiento probable— y abducción
—también llamada hipótesis o retroducción por su «inventor», Peirce.
Tanto inducción como abducción son formas inferenciales desde las par
tes hacia el todo; por consiguiente, las dos están lejos de alcanzar certeza
o producir verdad. «La deducción prueba que algo tiene que ser» y «La
inducción indica que algo realmente es operativo»; en cambio, «La ab
ducción sólo propone que algo puede ser» (CPiS.lTl, 1903).

Fuera de las diferencias mencionadas arriba, los tres tipos de argumen
to lógico coinciden en que implican la formación y el uso de hipótesis.
No hay investigación, sea científica o práctica, que no use el razona
miento instintivo en el que se basa la abducción: todo investigador tiene
que formular y adoptar ciertas hipótesis para fundamentar su argumenta
ción. Citando el famoso ejemplo peirceano del saco de judías, la abduc
ción se define como sigue:

Regla Todas las judías de este saco son blancas.
Resultado Estas judías son blancas.
Caso Estas judías son de este saco.
(C/':2.623; W3:325, 1878).

Entre los tres argumentos, la abducción es la única que «abre nuevos
horizontes» (NEM3:206, 1911) y da comienzo a nuevas ideas en la in
vestigación científica (CP:6.53l, 1901; CP:1.220, 1901). Por más débil
que sea la seguridad absoluta de que la abducción produzca conclusio
nes verdaderas —comparado con la fuerza probatoria de sus contraparti
das inductivas y deductivas—, es sin embargo en la abducción donde re
side la fuerza creativa de cualquier argumentación, la que inspira origi
nalidad en lo que, sin ella, sería un procedimiento «razonable»
(CP:5.174, 1903) pero un procedimiento racionalista y, por eso, carente
de vitalidad, muerto.

20



La semiótica triádica de Peirce y su aplicación a los géneros literarios

En su embrionario «Espécimen de un diccionario de los términos de la
lógica y ciencias afines: De A a ABS» [«Specimen of a dictionary of the
terms of logic and allied sciences: A to ABS»] (Vl^:108, 1867), Peirce
inventó e introdujo el término técnico de «abducción» como complemen
to y, en cierto sentido, como fundamento de la pareja tradicional formada
por deducción e inducción. Así Peirce bautizó una modalidad de pensar
«lógicamente» que, a pesar de su carácter provisional, resulta muchas ve
ces más plausible de lo que su denominación anterior, hipótesis, parecía
indicar. En efecto, la abducción tal como la caracterizó Peirce, desborda
con creces los límites de las meras conjeturas e incluso es la responsable
del desarrollo intelectual y del progreso científico. Desprovisto de las
ideas generadas abductivamente por una mente educada, guiada por, en
palabras de Peirce, «il lume naturale, el que alumbraba los pasos de
Galileo» (CP: 1.630, 1898), el sistema de la lógica carecería de toda in
ventiva e iniciativa. Sin heurística abductiva, pecaría, además, de autosu-
ficiente y se convertiría en mecanismo puramente automático; le faltaría
inspiración para descubrir algo nuevo. La abducción corresponde, en el
paradigma triádico de Peirce, a la primeridad, la primera de sus catego
rías universales. El típico signo de primeridad es el «icono», que repre
senta su objeto gracias a su similitud o analogía con él; comparte con su
objeto una o más cualidades. La abducción es argumento icónico, pues la
conclusión de un silogismo abductivo —es decir, la explicación provisio
nal del fenómeno problemático— está prefigurada icónicamente en las
premisas. La primera premisa describe la cualidad de las judías de este
saco (CP:2.96, 1902), estableciendo el criterio de comparación que se re
pite en la conclusión o interpretante. La cualidad icónica es, en el ejem
plo del saco de judías, la blancura.

Tras la abducción, a la cual Peirce calificó de «ancla de la esperanza
de la ciencia» (M5691:118, 1901), examinemos ahora cómo funciona el
segundo tipo de argumento lógico, la inducción:

Caso Estas judías son de este saco.
Resultado Estas judías son blancas.
Regla Todas las judías de este saco son blancas.
(CE:2.623, VV3;325, 1878).

Peirce entendió por silogismo inductivo «un método de investigación
experimental» (CP:5.168, 1903). Esto presupone que «lo que es verdad
en el caso de un número de pruebas hechas al azar es también verdad pa
ra toda la colección de la cual las pruebas están tomadas», y por este mo
tivo «podría llamarse argumento estadístico» (CP:5.275; Wl'.2\l, 1868).
Como la parte indica directamente el todo (ya que comparten una misma
cualidad), la primera premisa de la inferencia inductiva constituye un

21



Dinda L. Gorlée

«índice» de la conclusión. En la semiótica de Peirce, el índice es un sig
no de segundidad, que se encuentra en una relación de contigüidad o pro
ximidad directa con su objeto. Señala fuera de sí mismo, hacia su objeto.
De esta manera, la presencia de humo significa fuego —un fuego invisi
ble o ausente, tal vez, pero que constituye el complemento natural del
humo, y es una consecuencia directa de él. Para describir el índice,
Peirce utilizó la imagen del «fragmento arrancado del objeto, siendo am
bos en su existencia un todo o parte de ese todo» (CP:2.230, 1910). Por
esta razón, la inducción es argumento indicativo, indicial: pues establece
entre premisa y conclusión una relación de causa y consecuencia tan cla
ra y directa que apenas requiere, para su interpretante, a un intérprete
pensante, inteligente.

Sin embargo, la inducción no proporciona seguridad absoluta, pues el
investigador ha de basarse en una hipótesis (débil o fuerte, pero una hi
pótesis) para formular su conclusión, que tiene carácter predictivo por
que juzga lo desconocido por lo conocido. La inducción es una generali
zación justa o injusta, que se permite extrapolar conocimiento nuevo a
pEutir de hechos observados y reales.

Tal procedimiento es perfectamente aceptable, mientras se tiene en
cuenta que los hechos afirmados en las premisas pueden ser incompletos
o incluso falsos, lo cual desvirtuaría todo el argumento. Pero esto no im
pide que «el razonamiento proceda como si todos los objetos que posean
ciertos caracteres fueran conocidos» (CP:5.272; W2:216, 1868).

Este optimismo por parte del investigador está también dramatizado
en la llamada «máxima pragmática» [«pragmatic maxim»] que formuló
Peirce en su famoso ensayo, de 1878, titulado «Cómo clarificar nuestras
ideas» [«How to make our ideas clear»], que junto con la teoría de las
tres categorías universales constituye la base de la carpintería de todo el
edificio lógico-semiótico de Peirce De acuerdo con este principio fun
damental del pragmatismo, Peirce estaba convencido de que «cualquier
investigación, si es llevada hasta el final, tiene el poder vital de la auto-
corrección y del crecimiento» (CP:5.582, 1898). Según Peirce, la induc
ción conducirá al investigador honesto y serio a medio camino entre la
duda, la interrogación inicial y la meta final, la certeza de la verdad. En
esta trayectoria, la inducción constituye la etapa intermedia, en la que
«sólo sabemos que, en aceptando las conclusiones inductivas, nuestros
errores se contrapesarán, a largo plazo» (CP:5.350, 1868). Véase la si
guiente definición;

Llamo inducción a la operación que consiste en experimentar una hipótesis; si es
válida, las observaciones hechas en ciertas circunstancias deberán dar ciertos re-

La máxima pragmática de Peirce será citada y discutida más adelante en este artículo.

22



La semiótica triádica de Peirce y su aplicación a los géneros literarios

sultados; y tras cumplir aquellas circunstancias y observar los resultados, si son fa
vorables, dar una cierta confianza a la hipótesis. (CP:6.526, hacia 1901).

La inducción tal como la definió Peirce en este período crucial de su
pensamiento, produce una «verdad práctica» (CP:6.527, hacia 1901),
«proporcionándonos una seguridad razonable de ampliar nuestro conoci
miento positivo» (CP:2.96, 1902). La conclusión de una inducción, sin
embargo, siempre «queda sujeta a una probable modificación para ade
cuarse a futuros experimentos» (CP:2.96, 1902).

Una típica inferencia deductiva sería la siguiente:

Regla Todas las judías de este saco son blancas.
Caso Estas judías son de este saco.
Resultado Estas judías son blancas.
(CP:2.623; W3:325, 1878).

Mientras, en la inducción, «generalizamos desde un niímero de casos
en los que se representan hechos verdaderos, e inferimos que los mismos
hechos son verdaderos en la totalidad de casos de esta clase» (CP;2.624,
1878), en la deducción —argumento del que el razonamiento matemático
es el ejemplo modelo— «se aplican reglas generales a casos particula
res» (CP:6.620, 1878). Aquí, la inferencia de una conclusión a partir de
las premisas es una operación puramente metódica, casi mecánica
(CP:5.579, 1898), pues la premisa de un silogismo deductivo proporcio
na la regla general, o verdad, que incluye la conclusión, referida ésta a un
caso particular. Siendo la premisa, con respecto a la conclusión, un signo
de terceridad, la deducción puede caracterizarse como argumento simbó
lico —en el sentido específico del concepto de «símbolo» en la doctrina
peirceana.

Para Peirce, un signo es simbólico cuando su relación con el objeto es
tá abstraída de la realidad y no es natural. Por consiguiente el símbolo
sólo puede significar si es interpretado de acuerdo con una regla conven
cional y arbitraria. Entre productor e intérprete del signo simbólico debe
haber, pues, concordancia de opiniones al respecto; si no, no hay comu
nicación posible. El hecho de que, en ciertas circunstancias, una paloma
pueda significar paz (y, otro ejemplo, una bandera, la patria), presupone
conocimientos comunes, culturalmente determinados. Por consiguiente,
el símbolo sólo puede funcionar si los miembros de la comunidad cultu
ral han aprendido a usarlo como tal. Esto hace también que los símbolos,
a diferencia de los signos «naturales», signifiquen la pertenencia (o no
pertenencia) a un determinado grupo social. Sirva de ejemplo típico la
lengua. Los signos lingüísticos, tanto escritos como hablados, son en pri-

23



Dinda L. Gorlée

mer lugar signos simbólicos, arbitrarios, adoptados por convenio social;
sólo tienen significado para el lector, oyente, etc. que domine el comple
jo sistema de reglas que rige una lengua particular.

La deducción es «el único tipo de argumento compulsivo» (CP:2.96,
1902); en vivo contraste con la abducción y la inducción, la deducción
casi «puede ser practicada por una máquina» (CP:5.579, 1898). Esto im
plicaría que, según Peirce,

Teóricamente,..., no existe la posibilidad del error en el razonamiento necesario...
En la práctica, y de hecho, las matemáticas no están exentas de aquella propensión
al error que afecta todo quehacer humano. Estrictamente hablando, no es seguro
que dos por dos sea cuatro {CP:5.511, 1898).

Esto quiere decir que ni siquiera la inferencia deductiva proporciona
siempre la verdad absoluta. Su validez «depende incondicionalmente de
la relación entre el hecho inferido y los hechos afirmados en las premi
sas» (CP:5.270; W2:215, 1868), de suerte que, a partir de premisas ver
daderas, la deducción debe producir necesariamente conclusiones verda
deras (CP:5.271; W2:215, 1868). Pero hay que añadir aquí que la deduc
ción misma no se dedica a examinar la vdidez de las hipótesis afirmadas
en sus propias premisas; se supone sencillamente que son correctas pues
«representan la totalidad de nuestro conocimiento del caso» (CP:5.271;
1^2:216, 1868). Al excluirse la posibilidad de evaluar críticamente las
premisas, no es posible introducir nuevas ideas, ni rechazar una hipótesis
una vez que ha sido admitida. Esto señala claramente los límites y las
virtudes del pensamiento deductivo: explicativo por excelencia, es inca
paz, de por sí, de ampliar nuestro conocimiento.

Basten por el momento estas observaciones sobre la tricotomía peir-
ceana de los argumentos. Evidentemente, el objetivo de cualquier tipo de
razonamiento será sencillamente el de «averiguar, a partir del estudio de
lo conocido, otra cosa aún desconocida» (CP:5.3; W3:244, 1877). Es éste
el proceso denominado por Peirce «la fijación de la creencia» [«The fi-
xation of belief»] (CP:5.358-5.387; W3:242-257, 1877), proceso que va
desde la duda hasta la creencia y desde lo individual hasta lo colectivo,
con el objeto de llegar a un acuerdo de las opiniones. Tal proceso corres
ponde también a la «búsqueda cognitiva» de la verdad, de Ransdell, el
gran crítico de Peirce; y Ransdell describe esta «búsqueda cognitiva»
también con otro término, una metáfora con sabor antropológico, a saber
una

...caza colectiva: «¡Venga, todo el mundo! ¡Creo que se fue por allí! Mirad; aquí
están los signos. Pues para mí significan que...» Pero en realidad esto no es una

24



La semiótica triádica de Peirce y su aplicación a los géneros literarios

metáfora. Los humanos éramos cazadores antes de ser guerreros o incluso cultiva
dores; siempre estaremos a la caza de algo. La objetividad toma la forma de una
caza colectiva de la verdad, y me parece que esto es exactamente lo que debería
significar la palabra científico. (Ransdell I986a:238).

En efecto, en el pensamiento maduro de Peirce —los últimos 15 a 20
años de su vida— los grados de verdad que pueden ser vehiculados por
los diferentes tipos de argumento, ocupan un puesto central. En este em
peño, la idea absoluta de la verdad objetiva, tal como es generada por el
razonamiento necesario, es abandonada y sustituida por los varios mati
ces de «probabilidades subjetivas, o verosimilitudes, que tan sólo expre
san la conformidad de una nueva sugerencia a nuestras disposiciones»
(CP:2.777, 1901).

EL PRAGMATICISMO DE PEIRCE

En 1878, Peirce formuló la «máxima pragmática» [«pragmatic ma-
xim»] que, en su versión más conocida, reza como sigue:

Considérese qué efectos, que pudieran tener concebiblemente repercusiones prác
ticas, concebimos que tiene el objeto de nuestra concepción. Entonces, nuestra
concepción de esos efectos es la totalidad de nuestra concepción del objeto.
(CP:5.402; VV3:266, 1878;cf. versiones posteriores: CP:5.9, 1902;CP:5.412, 1905;
M5318:256-257,1907).

Decía Peirce que el pensamiento tiene por objetivo «dilucidar el senti
do de las palabras concretas y conceptos abstractos» (CP:5.464, 1907); el
significado establecido es su contenido intelectual general. Efec
tivamente, la máxima pragmática constituye un elemento básico de la te
oría general del significado. El pensamiento es para él una acción mental
que elimina la duda, estableciendo una creencia que lleva a un hábito o
norma de pensar. Para Peirce, establecer el significado es un proceso pro
gresivo, en el que los conceptos producen tres efectos lógicos. Es decir,
son interpretados en tres fases sucesivas en las que son «clasificados»
hasta alcanzar la verdad objetiva.

Durante los 25 años que siguieron a la formulación de su máxima
pragmática, Peirce no se ocupó mucho del pragmatismo, sino que se de
dicó principalmente al estudio de las categorías, la clasificación de las
ciencias y la teoría general de los signos. Sin embargo, el ideario y el

25



Dinda L. Gorlée

aparato conceptual que desarrolló en este largo «intervalo», fueron ple
namente integrados en la versión peirceana del pragmatismo —al cual
rebautizó con el nombre de «pragmaticismo» para distinguirlo del prag
matismo más general de su amigo y colega de toda la vida, el filósofo
William James.

En 1905, Peirce describió el pragmaticismo como «un método de de
terminar el significado de cualquier concepto, doctrina, afirmación, pala
bra u otro signo» {CP.5.6, 1905); y dos años más tarde escribió:

A mi modo de ver el pragmatismo es un método de determinar los sentidos no de
todas las ideas sino sólo de lo que yo llamo «conceptos intelectuales», es decir de
aquellos conceptos sobre cuya estructura reposan argumentos relacionados con el
hecho objetivo (M5318; 134, 1907).

Así, a partir de la serie de conferencias que impartió en la Universidad
de Harvard en 1903, Peirce asociaba el pragmaticismo con la terceridad,
la categoría de los símbolos. El pragmaticismo peirceano explica y se
ocupa del significado de los «conceptos intelectuales», mencionados
arriba, que una mente va produciendo; un significado que es constituido
por una serie infinita de «interpretantes», es decir signos que interpretan
signos anteriores. Peirce nunca dejará de ser un típico hombre de labora
torio; su «procedimiento científico» ya no está guiado por creencias per
sonales y prácticas —como fue el caso en el pensamiento temprano de
Peirce— sino por creencias teóricas y científicas, es decir, por juicios ve-
rificables experimentalmente, que son a su vez el resultado de una hipó
tesis abductiva. En la doctrina pragmática peirceana, el razonamiento ló
gico, para ser válido, ha de ser acción sígnica (auto)controlada; en otras
palabras, es diseñada como «semiosis», el proceso cognitivo que nos per
mite acercamos cada vez más a lo que constituye el propósito final de to
do pensamiento racional. Según esto, pensar es interpretar semiósica-
mente en la medida en que consiste en acción consciente, orientada hacia
el futuro y cuya naturaleza evolutiva hace que en algún momento hipoté
tico del futuro pensamiento llegue a unificarse, a habitualizarse; y según
la doctrina peirceana, esta progresiva «fijación de la creencia» y «clarifi
cación de conceptos» dará como resultado final el llamado «summum
bonum» 8.

En 1905, Peirce reformuló la máxima pragmática en términos más se-
mióticos, así;

8 Para una discusión detallada del pragmatismo de Peirce, véase Fitzgerald 1966:9 Iss. y
Kent 1987:192ss.

26



La semiótica triádica de Peirce y su aplicación a los géneros literarios

La totalidad del significado intelectual de un símbolo consiste en el total de todos
los modos generales de conducta que, condicionales a todas las diferentes circuns
tancias y deseos posibles, resultarían en la aceptación del símbolo (C/':5.438,
1905).

En su época madura Peirce casó, por decirlo así, las tres categorías
—y por ende su lógica más temprana, de los tres argumentos— con su
pragmaticismo. En su nueva formulación, el pragmaticismo tendría parti
cular importancia para su semiótica; pues partiendo de un universo
«blando», hecho de pura irregularidad y azar, el hombre pragmático se
embarca en un proceso en el que el universo se va poco a poco «fortale
ciendo». Tal génesis evolutiva no es sino el camino de la ciencia, que,
para Peirce, requiere continua experimentación para autocontrolarse y
autocorregirse. La ciencia nunca puede ser doctrinal y estática sino que
posee carácter dinámico y experimental.

Aunque Peirce afirmara que el pragmaticista se dedica a la «lógica ra
cional experimental» (CP:5.430, 1905), esta afirmación no implicaba pa
ra él que los hábitos y la generalidad fuesen producto exclusivo de algu
na actividad humana. El antropomorfismo es sin duda rasgo característi
co de muchos fenómenos, pero es perfectamente posible analizar
mecanismos autocontroladores naturales pero no humanos. Para Peirce,
el proceso cognitivo humano puede «naturalizarse» y aplicarse a fenó
menos naturales. Durante medio siglo, la trayectoria intelectual de Peirce
como pensador evolucionista iba precisamente dirigida a demostrar que
el pensamiento, espíritu o «mente» [«mind»], no se opone a la naturale
za, o «materia» [«matter»], sino que existe entre ambos una relación de
continuidad. Esto quiere decir que la actividad cognitiva y todos los fe
nómenos naturales son isomorfos, y que la interacción experimental en
tre los humanos y la naturaleza no emana exclusivamente del punto de
vista de un yo subjetivo, sino que toda acción humana se sitúa dentro de
la procesualidad «arquitectónica» de la semiosis. Así, empieza como una
hipótesis que, a fuerza de experimentación, queda progresivamente «cla
rificada», haciéndose cada vez más «fuerte». Tal procedimiento jerárqui
co tiene un origen abductivo que, confirmado inductivamente, resulta en
una forma deductiva — el summun bonum, la verdad tal como es.

La procesualidad trifásica es, según el paradigma peirceano, universal
y puede aplicarse a todos los procesos lógicos (es decir, para Peirce, to
dos los procesos semióticos). Esto puede ilustrarse aquí con algunos
ejemplos tomados de diferentes campos de investigación científica, don
de se dramatiza, de diferente modo, la tricotomía peirceana, así:

Lógica Hipótesis, Inducción, Deducción (CP: 1.354, 1890-1891; CP: 1.369,
hacia 1885); Nombres (Términos), Proposiciones, Inferencias
(CP:I.369, hacia 1885;CP:1.354, 1890-1891);CP:L369-1.372, ba-

27



Dinda L. Gorlée

da 1885); Signo, Cosa significada, Cognición (Cf: 1.372, hacia
1885); Término, Conexión, Ramificación (C/';1.371, hacia 1885);
Icono, índice. Símbolo (CP; 1.369, hacia 1885); Término Absoluto,
Término Relativo, Término Conjugativo (CP; 1.354, 1890-1891).

Metafísica Yo, Ello, Tú (CP;1.551, 1867); Espíritu, Materia, Evolución
(CP;6.32, 1891); Origen, Fin, Mediación (Medio. Enlace) (CP:6.32,
1891); Pluralismo, Dualismo, Monismo (CP;6.32, 1891); Mente,
Materia, Dios (VT1:83, 1861).

Física Indeterminación, Hecceidad, Proceso (CP: 1.405, 1890-1891); Azar,
Ley, Hábito (CP; 1.409, 1890-1891; CP;6.32, 1891); Posición,
Velocidad, Aceleración (CP; 1.337, hacia 1875; CP; 1.359, 1890-
1891); Inercia, Fuerza, Causalidad (CP; 1.66-1.69, 1903).

Biología Sensibilidad, Movimiento, Crecimiento (CP; 1.393, 1890-1891);
Variación arbitraria. Herencia, Selección (Fijación) (CP; 1.398,
1890-1891); CP:6.32, 1891); Instinto, Experiencia, Hábito
(CP;8.374, 1908).

Fisiología Excitación celular. Transferencia de la Excitación, Excitación
Habitual (CP; 1.393, 1890-1891); Irritación, Reflejo, Repetición
(CP;5.373, 1877; CP;3.156-3.157, 1880).

Psicología Sentimiento, Voluntad, Conocimiento (CP;1.375, 1890-1891);
CP;1.382, 1890-1891); Sentimiento, Reacción, Concepto General
(CP;6.32, 1891); Sentimiento, Acción (Resistencia), Aprendizaje
(CP:1.377, 1890-1891); Instinto, Deseo, Propósito (CP;7.369, 1902)'.

SIGNO

Para definir y describir el concepto peirceano del signo, es necesario
contestar a dos preguntas: (1) ¿Qué tipo de «cosas» pueden ser signos? y
(2) ¿Cuáles son las características de un signo?

En respuesta a la primera pregunta, Peirce explicó que él incluía

...en el término de «signo» a cualquier imagen, diagrama, grito espontáneo, señal
con el dedo índice, guiño, nudo en el pañuelo, recuerdo, sueño, fantasía, concepto,
indicio, seña, síntoma, letra, numeral, palabra, frase, capítulo, libro, biblioteca.
(M574;3, s.a.)

y en otro escrito insistió en que

9 Para esta sección me he inspirado en el texto de Esposito (1980:174-175). La mayoría de
las tríadas mencionadas están tomadas del ensayo «A guess at the riddle» (1890-1891) u otros
escritos de fin de siglo, antes de que la teoría de la relatividad y la teoría cuántica revolucionaran
las ciencias. La mayoría de las tricotomías están explícitamente mencionadas por Peirce; algunas
son extrapolaciones del texto peirceano.

28



La semiótica triádica de Peirce y su aplicación a los géneros literarios

Los signos en general [formíin] una clase que incluye imágenes, síntomas, pala
bras, frases, libros, bibliotecas, señales, órdenes y mandatos, microscopios, apode
rados legales, conciertos musicales y sus interpretaciones,... (M5634:18-19, 1909)

Para Peirce no había ninguna duda de que cualquier objeto, fenómeno
o suceso «conocible» (CP:8.177, s.a.) —es decir, perceptible o imagina
ble— puede ser un signo. Así, pueden ser signos tanto cualidades (signos
de primeridad), cosas que existen u ocurren realmente (signos de segun-
didad), como pensamientos, leyes y hábitos (signos de terceridad). Sin
embargo, un signo no ha de considerarse como una especie de cosa: el
mundo no puede dividirse en dos tipos de cosas por separado —los sig
nos y los no-signos—, cada cual con sus subdivisiones excluyéndose
mutuamente. No hay nada que no pueda ser un signo. Desde una pers
pectiva realmente amplia se podría decir que todo es un signo: «todo este
Universo está bañado de signos e incluso está compuesto única y exclu
sivamente de signos», decía Peirce (CP:5.448, nota 1, 1905). Toda cog
nición humana —incluyendo la percepción sensorial, sentimientos y
emociones, así como el razonamiento inferencial— implica signos. Pero
el signo no existe si no actúa como tal: es decir, si no entra en una rela
ción con su «objeto», es interpretado y produce un nuevo signo, su «in
terpretante». Este proceso de representación e interpretación se llama
acción sígnica, actividad triádica o, en la terminología semiótica, semio-
sis. Así, para determinar lo que es un signo, lo fundamental no es la dife
rencia entre signos y no-signos, debido al hecho de que cualquier cosa
puede ser un signo. La distinción fundamental es entre signos «genui-
nos», las relaciones triádicas, por un lado, y por otro, lo que Peirce llamó
signos «degenerados», los múltiples tipos de relaciones diádicas y moná-
dicas, donde el componente racional, de terceridad, está subdesarrolla-
do 10. En resumen, no cahe duda de que en la semiótica, tal como fue
concebida por Peirce, el principio básico no es el concepto del signo, si
no el de la acción del signo, o semiosis.

La segunda pregunta es en realidad la más interesante de las dos:
¿Cuáles son las características fundamentales de un signo, como acción
triádica que es? Sintetizando el problema se puede decir que lo que lo ca
racteriza es su capacidad de, primero, representar otra cosa y, luego, de
ser descodificado, comprendido e interpretado como tal.

10 Para una discusión de los signos degenerados tal como fueron concebidos por Peirce, véa

se Gorlée 1990 (y las referencias dadas en la bibliografía de este artículo). Añadiré aquí, que des
de el punto de vista de la semiótica de Peirce, la semiología, de inspiración saussureana, con su
marcado dicotomismo, está regida por signos y argumentos degenerados. Véase, para esto.
Gorlée (en prensa).

29



Dinda L. Gorlée

Si bien en el curso de su vida intelectual Peirce refortnuló con frecuen

cia su definición del signo, la siguiente, de 1897, es quizás la más gene
ralmente conocida:

Un signo, o representamen, es algo que, para alguien, representa o se refiere a al
go en algún respecto o carácter. Se dirige a alguien, esto es, crea en la mente de
esa persona un signo equivalente, o, tal vez, un signo más desarrollado. El signo
creado es lo que yo llamo el interpretante del primer signo. El signo viene en lu
gar de algo, su objeto. Viene en lugar de ese objeto, no en todos los aspectos, sino
sólo con referencia a una especie de idea, que a veces he llamado el fundamento
del representamen. (CP:2.228, 1897)

Esta definición implica ya que el fundamento, además de ser un pri
mero, es también el primer elemento de la relación del signo. Implica
además que el objeto, que es un segundo, es el segundo elemento de la
relación del signo; y el interpretante, un tercero, el tercer elemento de
la relación del signo. Cinco años más tarde, Peirce llegaría a asociar de
modo explícito los elementos de su definición del signo con los tres
modos ontológicos, así:

Un Signo, o representamen, es un primero que está en una relación genuina, triádi-

ca con un segundo, llamado su Objeto, de tal modo que es capaz de determinar
que un tercero, llamado su Interpretante, asuma la misma relación triádica con su
objeto que tiene el signo con el mismo objeto. (CP:2.274, 1902)

Un signo consiste en la interacción significativa entre un primero, un
segundo y un tercer elemento, en la que el tercero es el elemento media
dor entre el primero y el segundo, creando la relación sígnica, que es una
tríada indisoluble. El primero consiste en la naturaleza del signo mismo:
sus propias cualidades inherentes, su estructura física y/o composición
material. Sin embargo, se llama también primero al signo como tricoto
mía, como relación triádica: «Un signo es una suerte de primero [que]
pone un segundo, su objeto, en relación cognitiva con un tercero...»
(CP:8.332, 1904). Efectivamente, para Peirce, tal «cognición», pensa
miento o actividad mental, no está

... necesariamente conectada con un cerebro. Aparece en la labor de las abejas,

en la cristalización y por todas partes en el mundo puramente físico; y no se puede
negar su existencia real, como tampoco puede negarse que los colores, las formas,

etcétera, de los objetos existan realmente. (CP:4.551, 1906)

30



La semiótica triádica de Peirce y su aplicación a los géneros literarios

Como quedó demostrado arriba, el signo (en sentido estricto) aparece
como el primer elemento en la tríada semiótica; pero su carácter de pri-
meridad no impide que se presente otra vez en tres modos de ser diferen
tes —como «cualisigno», «sinsigno» o «legisigno». Ésta es la primera
tricotomía de signos de Peirce. Según Peirce,

... en primer lugar, un signo puede, dentro de su propia primeridad, ser una mera
idea o cualidad del sentimiento [un cualisigno], o puede ser un «sinsigno», eso es,
una entidad individual, o puede ser (como una palabra) un tipo general («legisig
no») que rija a las entidades. (M5914:3, hacia 1904)

En la interpretación de Savan, un cualisigno es

... un signo que significa mediante una cualidad abstraiTile que posee en sí, me
diante la primeridad de esa cualidad, separada de toda relación empírica o espacio-
temporal que esa cualidad pueda tener con cualquier otra cosa. Por ejemplo, em
pleo una muestra de color para identificar el color de una pintura que quiero com
prar. La muestra estará, quizás, hecha de cartón, será rectangular, estará sobre una
mesa de madera, etc., etc. Pero sólo el color es, en la muestra, lo esencial como

signo del color de la pintura. O supongamos que soy profesor de natación y ense
ño alguna brazada particular a un alumno para que él la imite. Aquí hay también
muchos aspectos de mi acción que no son oportunos para el caso. Lo esencial en
ella como signo es la particular anchura del movimiento de mi brazo. Siempre que
una cualidad funciona como un signo que ha de ser copiado, imitado, remendado o
reflejado, funciona como cualisigno. (Savan 1987-1988:20)

«Cuando hablamos de cualidad», continúa Savan, «pensamos primero
en las cualidades sensoriales simples: color, olor, sonido, etc.» (Savan
1978-1988:29), eso es, en lo que se refiere al signo, como primero que
es, en su primeridad:

La percepción de cualquier cosa individual o colectiva nos ofrecerá alguna cuali
dad abstraíble. Podemos hablar, y efectivamente hablamos de cualidades comple
jas del paisaje («alpino», «tropical») o de cualidades de personas humanas («napo
leónico», «charlotesco») 12. (Savan 1987-1988:20).

Al cualisigno sigue el sinsigno que, en palabras de Peirce, es la
«cosa o suceso realmente existente, que funciona como signo» (Peirce

'' Nótese el curioso paralelismo entre este ejemplo, del profesor de natación, y sus homólogos
gimnásticos que sirvieron de ejemplo a Wittgenstein ([1953]1968:I:630) y Goodman ([1968]1985:63),
que discutí en mi artículo «Wittgenstein and Peirce: Le jeu de langage» (CÍorlée 1989).

12 En un contexto español sería expresiva la cualidad de «quijotesco».
'3 Peirce explicó en varias ocasiones que el prefijo sin- significa aquí «que sólo existe una

vez», como en ingl. «single, simple», y latín «semel [y simul]» (Peirce 1955:101, hacia 1903;cf.
CP:S3M, 1904).

31



Dinda L. Gorlée

1955:101, hacia 1903). Para ser sinsigno, eso es, para encamar un prime
ro bajo su aspecto de segundidad, la «cosa o suceso» debe ser un signo
precisamente porque existe como una cosa o suceso individual. Un sin
signo depende tanto de un lugar como de un tiempo, siempre ocurre en
un cierto contexto, en el cual ocasiona una acción:

Son sinsignos las muestras de roca lunar analizadas por los científicos espaciales.
Cada detalle, cada rasgo peculiar de la roca lunar queda registrado, analizado y
utilizado como indicio de la estructura y la historia de la luna, la Tierra y el siste
ma solar... [Otro ejemplo de un sinsigno es] la luz roja como señal de tráfico...,
[que] no indica stop si se trata de una lámpara de decoración de color rojo, ni si es
tuviera instalada en un prado de vacas u observada por el guardia de tráfico desde
un helicóptero sobrevolando el lugar a escasos metros del suelo. (Savan 1987-
1988:21-22).

«[E]n tercer lugar, es de la naturaleza de un tipo general cuando yo lo
llamo legisigno» (CP:8.334, 1904); entonces, su carácter general, regu
lar, de ley hace que sea un signo. Todos los signos lingüísticos pertene
cen básicamente a esta tercera categoría, pues representan el signo, que
en sí es un primero, en su terceridad. Peirce no deja en este asunto lugar
a dudas, y es importante subrayar este rasgo fundamental de los signos
lingüísticos 14. Para comprobar si algo es general o no, mírese si es repe-
tible y conserva su identidad en las reproduccciones, o si es una cosa, fe
nómeno o suceso único e individual. Está claro que los signos lingüísti
cos que los humanos utilizamos pueden reproducirse y que la misma pa
labra, puede pronunciarse o escribirse muchas veces, apareciendo en
cada realización como la misma palabra. Peirce llamó «réplicas» a estas
reproducciones.

OBJETO

Después de discutir el signo en la sección anterior, examinaremos aho
ra brevemente su correlato, el «objeto». El objeto o referente del signo
está representado y significado por el signo. Un objeto puede ser real o
ficticio, eso es, creado específicamente como elemento en una relación
sígnica: «La palabra signo será utilizada para denotar un objeto percepti-

Conforme a la doctrina peirceana, Pharies afirma que «Todos los signos lingüísticos, ten
gan la forma o el significado que tengan, se refieren a sus objetos principal y necesariamente en
virtud de una convención» (Pharies 1985:44). A pesar de la amplitud del título de su libro.
Charles S. Peirce y el signo lingüístico [Charles S. Peirce and the Linguistic Sign], Pharies se li
mita aquí a los signos lingüísticos léxicos, o palabras.

32



La semiótica triádica de Peirce y su aplicación a los géneros literarios

ble o sólo imaginable...» (CP:2.230, hacia 1897). El signo es creado por
que se establece una relación de representación; así que algo que no re
presenta a otra cosa, su objeto, no es signo. Así, para ser un signo, un re
trato tiene que representar a alguien —la persona retratada, real o imagi
naria, y cuya existencia es anterior a la del signo. Y para que sea un
signo, un mapa tiene que representar a algún territorio, real o imaginario.
Primero existe o se imagina un objeto, luego se crea el signo que lo re
presente. Esto implica que el signo nunca coincide ni concuerda con el
objeto, sino que el signo se halla influido e inspirado por (Peirce solía
decir: «determinado por») el objeto. El signo es el elemento pasivo,
el objeto es el elemento activo, el que determina al signo. Sin embargo, el
objeto está ausente y sólo se puede conocer al objeto a través del signo,
estudiando el signo y su contexto. Peirce escribía en el famoso MS31S:

...cuando hay tanto un emisor como un intérprete, [el objeto] es lo que aquél trae
en la mente, pero que no se le ocurre expresar, pues bien sabe que el intérprete
comprenderá a qué se está refiriendo, sin necesidad de mencionarlo. Me refiero
aquí a casos en los que el signo se presenta aislado, sin contexto. Así, cuando el
emisor dice «¡Qué día más espléndido!», no está imaginando la remota posibilidad
de que el intérprete piense que se trata de un mero deseo de un día espléndido que
hubiera sentido un finlandés en el Cabo Norte el día 19 de abril de 1776.
Naturalmente, la observación se refiere al tiempo atmosférico que está haciendo
aquí y ahora, el tiempo espléndido que es el ambiente que está influyendo tanto en
él com.o en el intérprete, la sensación inmediata del tiempo que ambos interlocuto
res están experimentando en común. Los fósiles marinos hallados en una roca,
considerados como un signo de que el nivel del mar fue en algún momento más al
to que los niveles donde los fósiles se depositaron, se refieren a una fecha lejana
pero indefinida. Aquí no hay emisor; pero por más esencial que fuera para la sig
nificación del signo, esta información podría ser la que se callaría un emisor que
hubiera producido y construido tal signo para dar a la raza humana una primera
lección de geología. Siempre que un signo forma parte de otro signo mayor, existe
un contexto; y es en aquel contexto donde probablemente habrá que buscar el [ob
jeto], o al menos una parte de él... (M5318:69-70, 1907).

Cada nueva semiosis añadirá nuevos elementos de información sobre
el objeto, que así va revelando poco a poco su auténtica naturaleza al ob-
servadorÁntérprete. Pero si signo y objeto fueran una misma cosa, el sig
no no aludiría ni señalaría a ningún objeto, y así perdería su capacidad de
significar, de transmitir un mensaje: pues «un Objeto que sólo se muestra
a sí mismo no representa nada» (M5634:21, 1909). Al producirse tal au-
torreferencialidad entre signo y objeto, el proceso semiósico se quedaría
inevitablemente paralizado.

Peirce distinguía dos objetos en la semiosis: por una parte, el objeto tal
como está representado directamente en un determinado signo, el «objeto
inmediato», y, por otra, el objeto que no está inmediatamente presente y
perceptible, el denominado «objeto dinámico». Ambos objetos pueden
ser, y efectivamente son muchas veces, muy distintos uno de otro.

33



Dinda L. Gorlée

Para conocer el objeto inmediato, el signo es reconocido en su apa
riencia directa, inmediata. Representa el objeto, que es un segundo (el se
gundo correlato de una relación triádica), en su aspecto de primeridad;
puede, en principio, ser una cualidad, un existente individual o una ley
{PW:3i3, 1904). Mientras el objeto inmediato es el objeto que el signo,
por decirlo así, lleva dentro, «la idea en la cual el signo está fundamenta
do» (M5318:70, 1907), el objeto dinámico es «aquella cosa o circunstan
cia real en la cual aquella idea está fundamentada o bien cimentada»
(M5318:70, 1907). El objeto dinámico no está inmediatamente presente,
pues representa el objeto, cual segundo, en su aspecto de segundidad. Es
«el objeto fuera del signo» (M5'318:70, 1907), la fuente de información e
inspiración que está detrás del signo. Decía Peirce: «El signo lo indicará
[al objeto dinámico] por algún indicio; y este primer indicio, o mejor su
substancia, es el objeto inmediato» (PW:S3, 1908). Si bien el objeto di
námico está expresado por el signo sólo de forma indirecta, la observa
ción minuciosa del signo en su contexto, junto con lo que puede llamarse
«experiencia» y, en palabras de Peirce, «observación colateral, ayudada
por imaginación y pensamiento, normalmente resultarán en alguna idea
[del objeto dinámico]» (M5318:11, 1907).

Como nota final podría añadir que el objeto dinámico —el objeto tal
como es en sí, abstraído de su materialización y función en un determi
nado signo— corresponderá a la suma total de las ocurrencias, en cada
signo, del objeto inmediato. Y se llega al conocimiento del objeto diná
mico, el sentido auténtico del signo, mediante un proceso de semiosis, el
«estudio ilimitado y definitivo» (CP:8.183, s.a.) del objeto inmediato tal
como se lo reconoce en su contexto espacio-temporal. Esto implica que
cuanto más conocimiento general se tiene de un cierto fenómeno, suce
so, etc., tanto más coincidirán los objetos inmediato y dinámico.

Referido a su objeto dinámico, un signo puede ser un «icono», «índi
ce» o «símbolo». Esta es la tricotomía peirceana más generalmente cono
cida, y asimismo la que, según el mismo Peirce, «parece fuera de toda
crítica» (M5339C:449, 1905).

Un signo puede referirse a un objeto en virtud de una similitud («semejanza») en
tre uno y otro (icono), en virtud de una conexión contextúa] existencia] o contigüi
dad espacio-temporal (física) entre signo y objeto (índice) o por virtud de una ley
general o convención cultural que hace que el signo sea interpretado como referi
do a ese objeto (símbolo). (CP:2.247-2.249, hacia 1903).

No cabe duda que para Peirce un icono equivale a un primero, un índi
ce, a un segundo, y un símbolo, a un tercero:

34



La semiótica triádica de Peirce y su aplicación a los géneros literarios

En los tres órdenes de signos —Iconos, índices. Símbolos— puede observarse una
progresión regular de uno, dos, tres. El Icono no tiene una conexión dinámica con
el objeto que representa; sucede simplemente que sus cualidades se asemejaii a las
del objeto y excitan sensaciones análogas en la mente para la cual es una semejan
za. Pero en realidad no está conectado con aquél. El índice está conectado física
mente con su objeto; forman una pareja orgánica, pero la mente que lo interpreta
no tiene nada que ver con esa conexión, salvo advertirla una vez establecida. El
símbolo está conectado con su objeto en virtud de la idea de la mente utilizadora
de símbolos, sin la cual no existiría tal conexión. (CP:2.299, hacia 1895).

Según el texto de mi artículo de 1987,

...un signo icónico, como son un retrato o un mapa, representa su objeto en virtud
de su similitud con él. Fuera de eso —eso es, en sí y por sí— un icono, como pri
mero que es, no asevera nada; «Pues un icono puro no hace ninguna distinción en
tre sí mismo y su objeto. Representa todo lo que pueda representar, todo lo que
tenga parecido con él, sin mirar más allá» (CP:5.74). Es la imagen reflejada del
objeto significado. Decía Peirce que «La única manera de comunicar directamente
una idea es por medio de un icono» (CP:2.278), pues un icono ya exhibe su propio
significado sin que sea necesario interpretarlo expresamente.

Mientras los iconos destacan la semejanza, a partir de los índices va destacándose
la diferencia. El índice guarda con su objeto una relación causal y real; por consi
guiente, sólo puede aseverar algo en la medida en que lo señala directamente. El
segundo significado está material o virtualmente presente. El índice favorito de
Peirce es la veleta, que denota su objeto, la dirección del viento. Otros ejemplos de
índices son, por ejemplo, el humo significando fuego, la fiebre significando enfer
medad, los nombres propios y los pronombres demostrativos. Suele ser relativa
mente sencillo interpretar un mensaje indicial; su interpretación es «natural».

Signos genuinos son símbolos. Son los únicos signos triádicos, pues para actuar
como signos —es decir, para representar a otra cosa y ser interpretados como tal—
necesitan ser interpretados según alguna regla previamente acordada. La regla,
aquí, no es de origen natural (como en el caso de los índices) sino cultural. El ob
jeto mismo está ausente, lo que permite a los símbolos engañar y mentir. El signi
ficado de un símbolo es una mera conjetura, a menos que haya un significado que
sea el producto de mutuo consenso, mientras dure. La naturaleza arbitraria de la
conexión entre símbolo y su objeto hace que la regla consensual de interpretación
sea susceptible de cambiar y reemplazar por otra, por voluntad de las partes intere
sadas y al menor descuido de las personas ajenas al poder. Según este mecanismo
puede una paloma significar paz, y un trozo de tela atada a un palo puede simboli
zar la patria y conmovemos. Así, también, significan los signos lingüísticos; pues
como cualquier signo lingüístico puede, en principio, representar cualquier objeto,
la lengua es un sistema de signos simbólicos. (Gorlée 1987:48)

Hay que añadir aquí que los tres tipos de signos comentados con ante
rioridad no son mutuamente exclusivos y que un mismo signo puede fun
cionar (y a menudo funciona) al mismo tiempo como icono, índice y/o
símbolo. En palabras de Peirce:

La huella que Robinson Crusoe encontró en la arena,..., era para él un índice de
que en su isla había alguna criatura, y al mismo tiempo evocaba, en calidad de
símbolo, la idea de un hombre. (CP:4.531, 1906)

35



Dinda L. Gorlée

Peirce hubiera podido completar esto añadiendo que, en cuanto a la
forrna, la huella era naturalmente un icono de algún pie humano.

INTERPRETANTE

Peirce insistía en que «nada es un signo a menos que sea interpretado
como un signo» (CP:2.308, 1902). No basta con que el signo «represen
te» un objeto; también necesita ser interpretado como tal. Por este moti
vo, la interpretación es tan esencial para la relación triádica del signo co
mo lo es la representación:

Una inscripción nunca interpretada por nadie y que nadie interpretaría nunca, no
pasaría de ser unos garabatos fantasiosos, un índice de que alguna criatura había
estado allí, pero sin comunicar su significado, ni ser apto para comunicarlo.
(^£■^4:256)

En efecto, el «interpretante» —el signo interpretativo o, en otras pala
bras, el signo que interpreta un signo anterior— ocupa un lugar destaca
do en la teoría semiótica de Peirce. En la relación signo-interpretante, el
interpretante sigue lógicamente al signo; Peirce decía, otra vez, que es
«determinado por» él. El signo actúa sobre el interpretante, transacción
en la que el interpretante es el que recibe. Pero una vez producido, el in
terpretante —tercero en la relación triádica del signo— se convierte otra
vez en signo —es decir, primero— de la próxima relación triádica, y así
sucesivamente.

Como Peirce escribió a Lady Victoria Welby el día 12 de octubre de
1904, «Un signo media entre el signo-interpretante y su objeto, [siendo
aquél] el pensamiento interpretador, también un signo» (P1T:31, 1904).
Todos los interpretantes son en principio verificables, pues remontándose
a sus formas anteriores, ha de encontrarse algún rasgo de la realidad o de
la cultura, para el que la serie de interpretantes sirve de continuo comen
tario interpretativo. Citando a Peirce:

Me parece que la función esencial de un signo es hacer eficaces las relaciones que
no son eficaces... El conocimiento es lo que las vuelve eficaces; y conocer un sig
no equivale a ampliar nuestro conocimiento. (CP:&.332,1904)

36



La semiótica triádica de Peirce y su aplicación a los géneros literarios

Cada nuevo interpretante provee información más completa sobre el
objeto subyacente, así que la cadena infinita de signos interpretadores se
ñalará su punto final, la verdad. Por lo tanto, el proceso semiósico opera
tanto para atrás, hacia el objeto, como para adelante, hacia el interpretan
te. Peirce explicó el funcionamiento del proceso interpretativo así;

El significado de un [signo] puede ser tan sólo un [signo]. De hecho, no es más
que el primer [signo], pensado como si estuviera despojado de su ropaje superfluo.
Pero este ropaje nunca puede eliminarse por completo; sólo se lo cambia por algo
más diáfano. Así que hay aquí regresión infinita. Al final, el interpretante es tan
sólo otro [signo] al cual se entrega la antorcha de la verdad; y en calidad de [sig
no] tiene a su vez su interpretante. He aquí otra serie infinita. (CP: 1.339, s.a.)

Peirce distinguía tres interpretantes sucesivos en la semiosis: de un
mismo signo puede partir un interpretante «inmediato», un interpretante
«dinámico» y un interpretante «final» El interpretante inmediato de un
signo es, según Peirce,

...un sentimiento producido por él ...un sentimiento que llegamos a interpretar co
mo indicio de que hemos comprendido el efecto del signo, aunque su base de ver
dad sea con frecuencia muy débil. (CP:5.475, 1907)

Parafraseando a Ransdell (1986b:681-682) se puede decir que el pri
mer interpretante es un mero indicio de la interpretabilidad del signo.
Demuestra el interpretante inmediato el poder generativo del signo, reve
lando —de manera atín bastante vaga e indefinida— el rosario de los po
sibles interpretantes que el mencionado signo, en determinadas condicio
nes, pudiera dar de sí; es el interpretante, o signo de terceridad, tal como
representa al signo en su primeridad.

El interpretante dinámico va más allá de la posibilidad y es un suceso
interpretativo real, que implica algún esfuerzo de tipo mental y/o muscu
lar. Como Peirce explicó a Lady Welby, el interpretante dinámico consis
te en

...el efecto directo realmente producido por un signo en un intérprete de este signo

...aquello que es experimentado en cada acto de interpretación y es diferente en ca
da uno de ellos. (PW: 111, 1909)

15 Cómo se relaciona ésta con la segunda tríada de interpretantes propuesta por Peirce —los
interpretantes «emocional», «energético» y «lógico»— , es todavía tema de debate. Véase, porejemplo. Eco 1976 y, más recientemente, Ransdell 1986b y Short 1986.

37



Dinda L. Gorlée

Mientras el interpretante dinámico puede caracterizarse así por una di
versificación de puntos de vista, requiriendo continuo reenfoque, deci
sión y elección, tales cambios de perspectiva quedan superados al llegar
la tercera fase interpretativa, el interpretante final, cuya esencia es la uni
vocidad, regla y hábito. Debido a la naturaleza teleológica y normativa
del concepto peirceano de la interpretación, el tercer interpretante señala
«el efecto significativo que el signo produciría en alguna mente, en la
cual las circunstancias permitirían surtir su efecto completo» (PM^rílO,
1909); y este interpretante es «el único resultado interpretativo a que to
do intérprete inevitablemente llegará si el signo es suficientemente consi
derado» {PW-AW, 1909). Desde luego, un signo puede ser estudiado y
reestudiado muchas veces y desde múltiples perspectivas, produciendo
cada vez nuevas interpretaciones. Esto hace que el significado del signo
sólo pueda ser conocido por completo en algún futuro hipotético.

El significado de un signo viene así dado por, respectivamente, la in
tuición, la creencia y/o el hábito que, cada cual a su manera, definen el
signo como entidad significativa. Por ejemplo, si alguien sostiene que
considera la religión como un asunto que sólo atañe a las personas igno
rantes 16, el significado de esta afirmación (el signo) no es idéntico al re
ferente (su objeto doble, la religión y las personas ignorantes) sino a la
regla o el hábito (su interpretante) con la cual, bajo ciertas circunstan
cias, el objeto sería reconocido, identificado y manipulado como tal. El
significado de un signo no está, pues, dado por su(s) objeto(s) sino por
su(s) interpretación(es). En esto consiste, en (demasiado) breves y (de
masiado) concisas palabras la enseñanza de Peirce, quien, en una carta
de sil amigo, el filósofo William James, presentó la siguiente escena do
méstica a modo de ejemplo para ilustrar esta parte crucial de su doctrina
semiótica:

Supongamos, por ejemplo, que yo me despierte por la mañana antes que mi espo
sa, y que ella se despierte luego y pregunte: «¿Cómo está el día?» Esto es un sig
no, cuyo objeto expresado [inmediato] es el tiempo que está haciendo, pero cuyo
objeto dinámico es la impresión que se imagina que yo haya recibido por haber
echado una ojeada fugaz entre las cortinas. Cuyo interpretante expresado [inme
diato] es la cualidad del tiempo, pero cuyo interpretante dinámico es el hecho de
que yo conteste a su pregunta. Pero, más allá, hay un tercer interpretante. El inter

pretante inmediato es lo que expresa la pregunta, todo lo que expresa inmediata
mente, según tengo formulado arriba, aunque de modo imperfecto. El interpretan
te dinámico es el efecto real que tiene en mí, su intérprete. Pero su significación, el
interpretante último o final es el propósito que ella tiene con su pregunta, el efecto
que la respuesta tendrá sobre sus planes para el día inminente. Supongamos que yo
conteste: «El día está tormentoso». He aquí otro signo. Su objeto inmediato es la
noción del tiempo que está haciendo, en la medida en que es común a su mente y
la mía —no como es, su carácter, sino como está, su identidad. El objeto dinámi-

16 Este ejemplo está tomado del titular de un anuncio en The New York Review ofBooks del
31 de enero de 1991, página 5.

38



La semiótica triádica de Peirce y su aplicación a los géneros literarios

co es la identidad de las circunstancias meteorológicas reales de aquel momento.
El interpretante inmediato es el esquema que ella tiene en su imaginación, o sea laimagen vaga de lo que tienen en común las diferentes imágenes de un día tormen
toso. El interpretante dinámico es la decepción o cualquier otro efecto directo y
real que tiene en ella. El interpretante final es la suma de todas las enseñanzas,
moral, científica, etc., que contiene la respuesta. (CP:8.314, 1909)

La tercera tricotomía de Peirce —«rema», «proposición», «argumento»— se aplica a la relación entre el signo y el tercer interpretante, el in
terpretante final. Esta tricotomía tiene un especial interés para los lógi
cos, pues se ocupa precisamente del tipo de signos de los que se sirve el
razonamiento lógico, es decir de terceros. Un signo puede estar represen
tado por su interpretante como un signo de posibilidad (rema), signo de
realidad (proposición) o signo de verdad (argumento). Un rema, en cali
dad de signo-interpretante que no puede ser verdadero ni falso, es inca
paz de transmitir información acerca del objeto, «permite que su objeto y
afortiori su interpretante sea cualquier cosa» (CP;2.95, 1902). Usado en
el razonamiento, el signo remático es un signo de «posibilidad cualitati
va» (CP:2.251, hacia 1903), una sugerencia abierta que evoca sensacio
nes y emociones, es decir atribuye al objeto cualidades generales, flotan
tes, con una base de verdad muy débil. Esto puede ser ejemplificado me
diante el famoso eslogan publicitario «Coke is It» donde el «It» está
sin especificar permitiendo, por lo tanto, a cualquier persona que lo inter
prete como un signo de cualquier cosa.

En contraste con el rema, que es un tercero bajo su aspecto de primeri-
dad, una proposición (también llamada por Peirce «dicisigno») pone én
fasis en la segundidad de su carácter fundamental de terceridad. Una pro
posición es, como decía Peirce, «un signo que indica, por separado, su
objeto. Así, un retrato que lleva abajo el nombre del original, es una pro
posición» (CP:5.569, 1901). Una proposición da informacmn sobre su
objeto, pero no es, en palabras de Peirce, «una aserción, sino un signo
capaz de ser aseverado... Uno recibirá los castigos sufridos por un menti
roso si la proposición aseverada resulta falsa» (CP:8.337, 1904). Como
signo-interpretante de existencia real que es, una proposición ofrece, en
la doctrina de Peirce, un juicio lógicamente controvertible y rectificable;
puede ser afirmada pero también negada.

Por último en la tríada, un argumento es «un signo que representa de
forma nítida el interpretante, llamado su conclusión, que pretende deter
minar» (CP:2.95, 1902). En el pensamiento lógico, un argumento equi
vale para Peirce a «una argumentación o afirmación proyectada expresa-

i'' Debo este sugestivo ejemplo a mi amigo danés, el eminente estudioso de Peirce, Jórgen
Diñes Johansen.

39



Dinda L. Gorlée

mente para conducir a una creencia dada» {MS599:A3, hacia 1902). Un
argumento ofrece una conclusión cierta destinada a dar la verdad objeti
va y final: «para su interpretante, es un signo de ley» (CP:2.252, hacia
1903). Peirce decía que

...en un sinnúmero de asuntos ya hemos alcanzado la opinión final. ¿Cómo sabe
mos eso? ¿Es que nos creemos infalibles? En absoluto; pero aun desechando por
probablemente errónea una milésima o incluso una centésima parte de las creen
cias hoy consideradas indudables, permanecerá una gran multitud de ellas, donde
la opinión final está alcanzada. Cada directorio, guía, diccionario, historia y obra
científica está repleto de tales hechos. (M51369:24-25, 1885)

Mientras una proposición refleja una verdad más fuerte que un rema,
un argumento es el hábito infalible, inquebrantable, el que hace redun
dante cualquier intento de superarlo. De los tres ofrece el argumento el
coeficiente más alto de verdad objetiva. Como «[L]as premisas de un ar
gumento son un signo de la verdad de la conclusión» (M5283:107, 1905-
1906), no hay en el sistema nada que lo contradiga y puede desarrollar
todas sus consecuencias a todos los niveles.

En la lógica, un argumento es ejemplificado por los tres modos de ar
gumentación —abducción, inducción, deducción—. Como un signo in
terpretante puede ser inferido del signo primario abductiva, inductiva o

deductivamente, las conclusiones inferenciales son intepretantes espe
cialmente singularizados entre otros interpretantes posibles. Si borramos
el propósito peculiar de un argumento, se convierte en proposición, y si
borramos la(s) entidad(es) deíctica(s) de una proposición, se convierte en
rema. Una proposición es, en térrmnos lógicos, un argumento truncado; y
un rema es tanto un argumento truncado como una proposición truncada.

Según Peirce,

Lo que queda de una proposición después de cancelar su sujeto es... un rema 11a-
rnado su predicado. Lo que queda de un argumento cuando se cancela su conclu
sión es una proposición llamada su premisa o (dado que comúnmente es copulati
va) más corrientemente sus premisas.. (CP:2.95, 1902).

Los remas pueden ser no-relativos, monádicos (con un solo espacio en
blanco) o pueden ser relativos: diádicos (con dos espacios en blanco) o
triádicos (con tres espacios en blanco): « es negro» muestra sólo la
cualidad de negrura, « es un perro», sólo la idea de lo canino, « es
o blanco o negro», « pega a », « da a ». A fin de crear una

frase o aserción completa, los espacios en blanco se han de rellenar con

alguna entidad indicial (también llamada por Peirce hecceidad) tal como

40



La semiótica triádica de Peirce y su aplicación a los géneros literarios

uno o más nombres propios o sustantivos: Esto añade un sujeto a la
enunciación, la trama narrativa que falta precisamente en un signo remá-
tico:

Una proposición consiste en dos partes, el predicado que suscita algo a modo de
imagen o sueño en la mente del intérprete, y el sujeto o sujetos, cada uno de los
que sirve para identificar algo que es representado por el predicado. (M5280:34,
hacia 1905)

Un argumento es, aquí, el elemento final, el que representa el punto
de vista pragmático significado por el emisor en el mensaje. Esto se lo
gra añadiendo al universo de cosas concretas y sus cualidades «un sím
bolo que indica por separado según qué signo la proposición tiene que
interpretarse» (M5'399b:299, 1898). En un mensaje lingüístico, el argu
mento puede ser un mandato, una pregunta, una afirmación u otro acto
lingüístico 19.

SEMIOSIS

La semiosis consiste en interpretación de signos. Como he señalado
arriba, ha de considerarse como un proceso triádico, una interacción sig
nificativa entre tres elementos: el signo —«algo que representa algo para
alguien en algún aspecto o carácter», su fundamento {CP:2.22?>, 1897), el
objeto —lo que es representado por el signo— y el interpretante —otro
signo, que es causado por el primer signo en la mente del que lo interpre
ta—. La semiosis es la mediación significativa de éste (el signo interpre
tante) entre aquellos (el signo y el objeto). Citando palabras de Peirce, la
semiosis es

... una acción, o influencia, que es, o implica, una cooperación de tres sujetos, co
mo son un signo, su objeto y su interpretante; y esta influencia tri-relativa no pue
de de ningún modo resolverse en una acción entre pares. (CP:5.484, 1907)

18 «Los sujetos son las indicaciones de las cosas de las que se habla, los predicados, las pala
bras que afirman, cuestionan u ordenan lo que se pretende» (CP:3.419, 1892). El sujeto peircea-
no es un concepto lógico que incluye y reúne las funciones gramaticales de sujeto y objeto (di
recto e indirecto). Véase, por ejemplo, M5280:34-35, hacia 1905, donde Peirce se apoyaba en es
to para su sistema de los grafos existenciales.

19 Acerca de los tempranos avances de Peirce en el ámbito de lo que más tarde sería la teoría
de los actos de lenguaje [«speech act theory»], véanse Brock 1981 y Hilpinen 1982.

41



Dinda L. Gorlée

La semiosis se produce según tres grados interpretativos en que las
creencias van sucesivamente «fortaleciéndose». Estos grados correspon
den a la primeridad, segundidad y terceridad. Primero viene la hipótesis,
lo que «puede ser» (o «puede no ser»); segundo, el experimento, lo que
«realmente es»; y tercero, el hábito, lo que «ha de ser».

El denominado interpretante final es la regla que rige y fija el signifi
cado presente y futuro de un signo; le sirve de ley interpretativa.
Transformar la semiosis en una operación destinada a dar respuestas de
finitivas y finales sería, sin embargo, contraproducente y hasta paradóji
co. Pues negando a la semiosis su naturaleza ilimitada e infinita, se le
quita un rasgo distintivo: la posibilidad de que cualquier receptor/intér
prete presente o futuro ponga nuevamente en movimiento el proceso in
terpretativo, convirtiendo un interpretante dado en un nuevo signo y pro
duciendo otro interpretante, el resultado de una nueva semiosis. Este
nuevo interpretante puede a su vez convertirse en signo para así producir
otro interpretante, y así seguido: «Hay una serie infinita de signos» decía
Peirce «en el mismo sentido en que Aquiles recorre una serie infinita de
distancias alcanzando la tortuga» (M5599:31, hacia 1902).

Por eso, Short (1986:119ss.) introduce la noción de interpretante lógi
co «no último», que corresponde a la peirceana «opinión final» pero sin
por eso dejar de estar en una relación triádica viva. Tal interpretante sería
entonces anterior al interpretante lógico último, entidad esencialmente
hipotética en la cual el proceso semiósico se quedará paralizado, porque
el signo se ha hecho transparente, coincidiendo con el objeto. Tal con
cepto evolutivo de la semiosis coloca, en potencia, si no de hecho, al sig
no en el marco de una secuela infinita de signos, cada uno de los que in
terpreta al signo anterior. Para revitalizar e insuflar nueva vida en el sig
no hace falta que la semiosis no cese, que sea procesualidad teleológica y
continua.

Peirce no incluía al consumidor del signo —su lector, oyente u otro in
térprete— como cuarto elemento de la semiosis, además del signo-inter
pretante. Tal «omisión» no quiere decir que Peirce no reconociera la
existencia de tal intérprete, pues en algunas ocasiones hizo referencia en
sus escritos a un intérprete humano. Según parece, Peirce no pensaba
aquí en una persona particular ni en una mente específica, sino en un or
ganismo pensante del tipo que fuera —también denominado por Peirce
«cuasi-mente» o «cuasi-intérprete»—. Dado que la mente humana no es,
en la doctrina semiótica de Peirce, requisito indispensable para la semio
sis, son los metafóricamente llamados «teatros de la mente» (MS3ÍS:55,
1907) y las «candilejas de la conciencia» (M5339c:505, 1905) los que
hacen posible que el signo se desarrolle a sí mismo y que realice en este
empeño evolutivo su potencial de significar revelando el objeto. Esto no
impide que algún mecanismo interpretador tenga que estar implícito, de
algún modo, en la estructura triádica (y no tetrádica) del signo. Pues no

42



La semiótica triádica de Peirce y su aplicación a los géneros literarios

mediando e interviniendo alguna conciencia interpretadora —sea real o
potencial, humana o no humana— no puede haber acción sígnica, ni in
terpretación, ni, por ende, semiosis.

EL SIGNO LITERARIO

Hemos visto hasta ahora cómo la doctrina semiótica de Peirce —para
dójicamente no-doctrinal, triádicamente evolutiva y radicalmente empíri
ca— permite relacionar la fenomenología y la ontología, modos de con
ciencia y modos de ser. Los fenómenos de la realidad —de los cuales los
fenómenos literarios pueden servir de ejemplo— cobran sentido al ser
procesados por alguna mente interpretadora. Ésta, que en el caso de los
signos literarios es humana (o, tal vez, una máquina programada por una
mente humana), será naturalmente susceptible de aciertos y equivocacio
nes: pero, según la semiótica peirceana, la obra literaria tiene por único
deseo encontrar una y otra vez a una mente que tenga voluntad y prepa
ración para producir un interpretante de ella. Pues la obra literaria es un
signo: si no es interpretada, se muere. La vida de la literatura depende de
su interpretación.

De entrada, espero que se me permita una simplificación facilona, pe
ro necesaria para no embarcarme en una discusión que desbordaría los lí
mites del presente ensayo. Definiré el arte literario, o «lo literario», como
artificio o «ficción» verbal induciéndonos a suspender y abandonar la
preocupación, constante y natural en el hombre pensante, por la función
social y de veridicción del lenguaje, y a considerar este instrumento pri
mordial de la comunicación interbumana desde una perspectiva pura
mente estética.

Como se ha indicado al principio de este ensayo, Peirce había, en sus
propias palabras —medio sinceras, medio irónicas— «terriblemente des
cuidado» (CP:2.199, hacia 1902) el estudio de la estética. En el sistema
peirceano de las ciencias normativas, la estética representaba la primeri-
dad y, como tal, constituía el fundamento de las demás ciencias normati
vas: la ética —segundidad— y la lógica —terceridad— 20, ej relativo
descuido, por parte de Peirce, de los signos estéticos no quita para que su
filosofía semiótica ofrezca un método universal que es perfectamente
aplicable al estudio de los fenómenos —sumamente específicos, en el
panorama de los signos posibles— del arte verbal. Efectivamente, el sig-

20 Para una discusión más detallada de las ciencias normativas en su relación con las catego
rías, véase Potter 1967:28-51.

43



Dinda L. Gorlée

no literario ocupa, aunque implícitamente, un lugar destacado en la doc
trina peirceana de los signos: en su sentido más general tiene que ser cla
sificado en ella como legisigno simbólico remático (o símbolo remático)
(Sheriff 1989:75). Tal calificación es, desde luego, susceptible de matiza-
ciones según los usos más específicos que se bagan del signo literario.

El signo literario —el texto, supertexto, o subtexto literario— es legi
signo pues es lingüístico y, por ende, general y reproducible. Mediante
sus signos de terceridad cada réplica —cada soneto individual y sus par
tes, cada comedia, etc.— transmite el mismo (o «mismo») mensaje que
el «modelo» u «original». El signo literario es simbólico porque es un
signo de ficción y sólo puede simbolizar su objeto dinámico (o contexto
situativo) ausente, de forma abstracta y convencionalizada. Para introdu
cir el mundo real y referirse a objetos determinados, el signo literario tie
ne que hacer uso de índices. Los índices crean para tales objetos un refe
rente concreto: en ellos radica la diferencia entre el discurso fáctico y el
ficticio. Como signo remático, el signo literario es un tercero bajo su as
pecto de primeridad. El signo literario transmite —es decir, «traduce» en
signos verbales— impresiones sensoriales. El que sea un signo estético
quiere decir que evoca en el receptor sentimientos y cualidades, pero sin
describir ni prescribir. Como rema que es, el signo (-interpretante) litera
rio propone un significado posible e hipotético, pero nunca puede dar un
significado final. Tal ambigüedad interpretativa —el carácter radical
mente abierto de su interpretación— es, sin embargo, una característica
esencial del arte verbal (y del arte no-verbal) que, gracias a ella, ofrece
un reto perpetuo a la ingeniosidad de su público —presente, pasado y fu
turo— de intérpretes.

Como la libertad referencial del rema es, por lo menos en principio,
ilimitada y no le preocupa la verdad, el rema es un signo introductor, la
primera fase de una semiosis genuina. Es justo recordar, por este motivo,
que el discurso ficticio de los signos literarios tiene por objetivo final
construir una estructura argumentística que ofrezca argumentos referidos
a la experiencia y conducta humanas. Éstas serán siempre variopintas e
inaprensibles, pero en el marco de la semiótica peirceana son, por lo me
nos en principio, racionalizables, aunque en su doble vertiente real e
imaginada siempre desbordarán los límites que puedan imponerles los
signos lingüísticos. Bien es verdad que la terceridad —la lengua— cons
tituye el ingrediente esencial del discurso literario; pero la peculiaridad
de la terceridad consiste precisamente en que puede representar simbóli
camente a la primeridad. El arte literario usa signos lingüísticos particu
larmente para «mostrar, reflejar y simbolizar, de manera inmediata, la
cualidad de la conciencia» (Sberiff 1989:89).

44



La semiótica triádica de Peirce y su aplicación a los géneros literarios

GÉNEROS LITERARIOS

En las humanidades suele usarse el concepto de género en un sentido
estricto, referido a la clásica tripartición, en la literatura, entre épica, dra
mática y lírica. Sin embargo, en las discusiones al respecto no siempre se
tiene debida cuenta de que hablar sobre «lo épico» o sobre «lo dramáti
co» es algo distinto de hablar sobre «la novela» o sobre «la comedia»
(Hempfer 1986:282): en el primer caso se trata de

... un número más o menos restringido de «formas naturales» o «arquetipos» defi
nidos como ideas platónicas, constantes antropológicas, tipos de visión del mundo
[«Weltanschauungstypen»] etc., que hacen que la teoría de los géneros trascienda
a una ontología fundamental. (Hempfer 1986:282)

En el segundo caso se trata a los géneros como

... grupos de textos históricamente limitados ...[,] sistemas evolutivos interrrelacio-
nados, «familias» históricas, tradiciones, convenciones e/o instituciones. (Hempfer
1986:282-283)

Esta distinción se centra en la diferencia entre la «esencia» de los gé
neros literarios por un lado, y su «función» por otro; distinción que en
contramos también, bajo diversas denominaciones en los trabajos de los
semiólogos de la tradición saussureana que se han ocupado de este te
ma21

Lo que interesa aquí es, sobre todo, poner de relieve los géneros litera
rios según la primera caracterización, como invariantes ontológicas abs-

21 Ducrot y Todorov (1972) hablan de «tipo» y «género». El primer término queda reservado
para la poética general, es decir, para la literatura como «lengua», o sistema, donde se refiere in
ductivamente a la existencia de los géneros como «entidades estructurables»; «género» se refiere
al género como fenómeno histórico en la literatura como «habla» literaria, donde postula la exis
tencia de los géneros deductivamente, a partir del corpus textual existente. (Sobre el papel de de
ducción, inducción y abducción en el pensamiento estructuralista, véase Gorlée [en prensa]).
Greimas y Courtés (1979:164) no se limitan a lo literario al proponer criterios para una tipología
del discurso. Éstos, basados en «postulados ideológicos implícitos», están culturalmente condi
cionados, según estos autores, quienes proponen, para la literatura europea moderna, una dicoto
mía genérica que distingue entre una teoría «clásica» —fundamentada en «forma» vs. «conteni
do»— y una teoría «posclásica» que, fundada en «cierta concepción de la 'realidad' del referen
te, posibilita distinguir ... sea diferentes 'mundos posibles', sea encadenamientos narrativos más
o menos conformes a una norma subyacente (cf. los géneros fantástico, maravilloso, realista, su
rrealista)» (Greimas y Courtés 1979:164). Nótese que, a diferencia de la perspectiva peirceana,
los criterios manejados aquí son primordialmente temáticos.

45



Dinda L. Gorlée

tractas y transhistóricas 22. Constituyen el marco «universal» en el que se
inscriben los géneros concretos, que son colecciones coherentes de textos
o supertextos. Número, índole y composición de éstos son naturalmente
variables y sujetos a continuas modificaciones y redefiniciones, por lo
cual resulta contraproducente e incluso imposible todo intento de fijarlos
una vez por todas.

Los modos genéricos no están determinados y definidos por los com
ponentes de una o más obras literarias, sino que son ellos los que deter
minan y definen la forma, estructura y lógica de la obra literaria, así co
mo su contenido temático. No sólo cada género reúne ciertas característi
cas formales que proveen información acerca del status de la obra
literaria como vehículo de comunicación interhumana (relación entre
emisor y receptor, particularidades del código, función socio-situacional
del mensaje); cada género tiene también su particular capacidad —y sus
límites— de tratar —es decir, de semiotizar— la realidad. Frente a la in
finita variedad de los fenómenos de la realidad, el signo literario hace
una selección reflejando una versión filtrada y focalizada de la realidad.
Estos dos principios, interactivos, dan una orientación dinámica y gene
rativa al signo literario, cuya composición nunca puede ser mecánica y
cuya interpretación es siempre un acto creativo. La ohra literaria es pues,
en una palabra, semiosis —con todas las implicaciones que el concepto
de semiosis pueda tener para el signo artístico-verbal.

Si seguimos a Santaella Braga, la lengua ha de considerarse como «un
proceso de codificación de segundo nivel», lo que hace que sea «repre
sentación de una representación» o «signo de un signo» (Santaella Braga
1980a: 145-146). Este enfoque jerárquico-semiótico implica, entre otras
cosas, que podemos aplicar el aparato conceptual de la semiótica al arte
verhal, y considerar las categorías universales como modos ontológicos
que subyacen a la tricotomía de los modos genéricos —condicionándo
los, haciéndolos partícipes de su fuerza significativa e imprimiendo en
ellos su sello particular—. Así, los géneros lírico, dramático y épico pue
den considerarse como transcodificaciones, dentro del contexto literario
verhal, de la primeridad y la segundidad en sus diversos matices. Dado el
carácter remático de la relación signo-interpretante final, no es extrañar
que el signo literario no llegue a participar plenamente de la terceridad
de la semiosis genuina: ésta exige que todos los elementos de la tríada
sígnica sean terceros. Si hien el signo literario aspira (como quedó indi
cado arriba) a crear argumentos (en el sentido peirceano de este término),
se caracteriza, significativamente, por su incapacidad de ocupar tal cate-

22 Queda fuera de la presente discusión el estudio, mucho más amplio e intrincado, de las
formas concretas en las que tales esencias pueden funcionar, en la literatura, como estructuras
sígnicas verbales comunicativas entre un emisor y un receptor. Véase Johansen 1985, 1986, 1988
y 1989. Otro estudio anterior, con interesantes implicaciones para la semiótica literaria, es
Stankiewicz 1977.

46



La semiótica triádica de Peirce y su aplicación a los géneros literarios

goría. Alcanzar la transparencia total, la verdad objetiva, es para el signo
literario la meta —pero es una meta ilusoria—.

LIRICIDAD

Si retomamos la clásica tripartición entre los modos lírico, dramático y
épico, podemos ver lo lírico como exponente de la primeridad 23. Como
tal, el modo lírico acompaña y entra en todos los géneros y subgéneros
literarios concretos, donde muestra la(s) cualidad(es).fundamental(es) del
sentimiento expresado. Sin embargo, es en la poesía lírica donde la liriei-
dad tiene su encamación más pura y típica; allí la univocidad del monó
logo ejemplifica las inquietudes subjetivas, emotivas, que están refleja
das, en forma condensada, en este modo literario. Lo lírico es desahogo
personal y experiencia privada, que no puede ser razonado sin que pierda
su carácter —intuitivo y precognitivo— de signo de primeridad.
Lo lírico crea en la mente del receptor imágenes icónicas que, en el ca

so de la poesía lírica, son viñetas compuestas. Despliega todos sus efec
tos sensoriales —sonido, ritmo, forma— simultáneamente, superpuestos,
interpenetrándose, iluminándose y modificándose. La multiplicidad «sal
vaje» del modo lírico es producto de combinaciones formales nuevas que
a su vez producen significados nuevos. (En la poesía las principales no
vedades son de tipo léxico y en el orden de las palabras.) Los significa
dos del signo (subsigno, supersigno) de liricidad son conjeturas de escasa
substancia, propuestas personalizadas y siempre sustituibles por otras.

Posiblemente pueden distinguirse tres tipos de liricidad. Si la poesía lí
rica representa el primer grado de la primeridad —la primeridad más pu
ra o, desde la perspectiva inversa, la terceridad más degenerada—, lo líri
co puede también poseer un (rudimentario) hilo argumental que le presta
carácter de segundo grado de primeridad. En la poesía, pero también en
los textos publicitarios y en los de las canciones infantiles, pueden en
contrarse ejemplos de ambos tipos de liricidad. Existe además una pri
meridad más genuina y menos degenerada, la del signo verbal lírico que
contiene un elemento de terceridad —es decir, de reflexión, crítica e/o
ideología— , sin por eso dejar de apelar al puro sentimiento. Esto ocurre
en la poesía didáctica y, en general, en el arte verbal que enseña, pero de
manera no-racional y no-conflictiva —según es practicado, por ejemplo,
en cierta retórica religiosa y política.

23 De ahí el neologismo, a lo Peirce, de «liricidad» (y sus contrapartidas, «dramaticidad» y
«epicidad»).

47



Dinda L. Gorlée

DRAMATICIDAD

Lo dramático está condicionado por la segundidad, el modo de ser que
incluye y presupone a la primeridad —la cualidad del sentimiento—, pe
ro pone especial énfasis en el aspecto praxiológico, de acción y reac
ción 24, que sustituye y complementa al estatismo icónico característico
de la primeridad. La dramaticidad es acontecer en el espacio y el tiempo.
Allí, en forma de diálogo (triálogo, etc.) «real» —o mejor dicho, con vi
sos de verosimilitud—, se dramatizan, de manera ecléctica, las diversas
dimensiones sociales del comportamiento humano en su entorno social.
Tal interacción —colisión, roce, acuerdo, etc.— entre una experiencia
personal y otra distinta se hasa directamente en lo que la experiencia tie
ne de oposición entre los aspectos fácticos del mundo; representa, por lo
tanto, la segundidad de la segundidad.

En el modo dramático hay acción. Ésta sigue una línea narrativa avan
zando desde un punto inicial —el planteamiento de una situación proble
mática— hasta un punto final —el desenlace—. La dramaticidad va cris
talizándose en cada una de las luchas y los esfuerzos tanto mentales co
mo físicos sufridos por los «actores» implicados, y que éstos intentan
superar. Este modo indicial, deíctico constituye el paradigma del género
literario teatral 25 (y sus subgéneros) como representación audiovisual de
la vida humana considerada como lugar y tiempo de encuentro —o de
conflicto— entre pasiones, acciones y opiniones heterogéneas.

EPICIDAD

A la luz de la doctrina de las categorías, lo épico representa la terceri-
dad de la segundidad, que establece relaciones significativas entre suce
sos espacio-temporales e impresiones sensoriales. La epicidad ofrece un
razonamiento más o menos lógico sobre la realidad fenomenológica y
sus cualidades. Su forma literaria más típica sería la novela —ese gran
invento literario español—. Efectivamente, el mundo literario del Quijote
sería un ejemplo típico de lo que aquí se entiende por epicidad. El propó
sito de lo épico es primordialmente narrativo —es decir, dramático— ;
pero más allá de la nota predominante de la dramaticidad descriptiva, lo

24 Etimológicamente, el vocablo griego «drama» significa «acción».
25 Etimológicamente, «teatro» —del latín «theatrum», griego «theatron»— significa «espec

táculo», refiriéndose sólo a lo visual.

48



La semiótica triádica de Peirce y su aplicación a los géneros literarios

épico demuestra también una postura claramente crítica. El autor —om
nisciente o no— deja de vivir directamente la vida de «sus» «actores» y
toma cierta distancia que le permite reflexionar, interpretar y comentar.
Las opiniones expresadas, explícita o implícitamente, en el signo épi
co-literario serán racionales y razonadas, por lo menos hasta cierto
punto; pero la (relativa) libertad y arbitrariedad del punto de vista —el
aspecto de simbolicidad peirceana— puede también convertirse en ins
trumento de manipulación. Siempre que, en el arte verbal, la epicidad
pretende dar la verdad, frisa en la tereeridad del discurso «objetivo», co
to vedado para el arte. El discurso que deja de ser ficción también deja
de ser literario.

Tomando como punto de partida a la tríada de modos literarios y a las
categorías ontológicas en las que están inscritos, pueden distinguirse,
dentro de cada modo literario, otra vez tres modalidades 26. Así como el
modo lírico puede ser ejemplificado por la poesía lírica —correspondien
do a la primeridad de la primeridad— , la segundidad de la primeridad
sería, en literatura, la poesía narrativa; y la tereeridad de la primeridad, la
poesía de tipo didáctico. Y dentro de lo épico se podría decir que en la
novela rosa predomina el aspecto de primeridad; en la novela policiaca,
el aspecto de segundidad; y en la novela de ciencia-ficción, el aspecto de
tereeridad.

No sería justo terminar sin apuntar a la posibilidad de que, además de
los subtipos dentro de un modo ontológico-genérico, existen también mu
chas combinaciones transmodales. En ellas se establece un paralelismo
con los tipos de signos —genuinos, degenerados, y las múltiples formas
sígnicas intermedias—. Así, pueden imaginarse modos literarios en los
cuales predomina, por ejemplo, la dramaticidad, con una incidencia adi
cional e incrustada de la liricidad y/o la epicidad. Sin embargo, adentrar
nos en esta compleja problemática nos llevaría demasiado lejos de aquí.

Referencias bibliográficas

Brock, J. E. (1981); «An introduction to Peirce's theory of speech acts». Transactions of
the Charles S. Peirce Society 18-4, 319-326.

Deely, J., B. Williams y F. Kruse (eds.) (1986): Frontiers in Semiotics (Advances in
Semiotics). Bloomington, IN: Indiana University Press.

Ducrot, o. y T. Todorov (1972): Dictíonnaire encyciopédique des sciences du langage.
París: Senil.

26 Esto ha sido argumentado y elaborado convincentemente en Santaella Braga 1980a.

49



Dinda L. Gorlée

Eco, U. (1976): «Peirce's notion of interpretant» Modem Laneuaee Notes 91-6 1457-

1472.

Esposito, J. L. (1980); Evolutionary Metaphysics: The Development of Peirce's Theory
of Categories. Athens, OH: Ohio University Press.

Evans, J. D. y a. Helbo (eds.) (1986): Semiotics and International Scholarship:
Towards a Language of Theory. Dordrecht, Boston y Lancaster: Nijhoff.

Fitzgerald, J. J. (1966): Peirce's Theory of Signs as Foundation for Pragmatism
(Studies in Philosophy 1). La Haya/Pans: Mouton.

Goodman, N. ([1968]-1985): Languages ofArt: An Approach to a Theory of Symbols.
Indianapolis: Hackett.

Gorlée, D. L. (1987): «Firstness, Secondness, Thirdness, and Cha(u)nciness». Semiótica

65-1/2, 45-55.

— (1989): «Wittgenstein et Peirce: Le jeu de langage» Semiótica 73-3/4, 219-231.

— (1990): «Degeneracy: A reading of Peirce's writing». Semiótica 81-1/2, 71-92.

— (en prensa): «Symbolic argument and beyond: A Peircean view on structuralist reaso-

ning». Poetics Today.

Greimas, a. J. y J. Courtés (1979): Dictionnaire raisonné de la théorie du langage.
París: Hachette.

Hempfer, K. W. (1986): «Genre» En Sebeok (ed. gen.) 1986, 282-284.

Hilpinen, R. (1982). «On C. S. Peirce s theory of the proposition: Peirce as a precursor of
game-theoretical semantics». The Monist 65-2, 182-188.

JOHANSEN, J. D. (1985): «Prolegomena to a semiotic theory of text interpretation».
Semiótica 57-3/4, 225-288.

— (1986): «The place of semiotics in the study of literature». En Evans y Helbo (eds )

1986, 101-126.

— (1988): «What is a text? Semiosis and textuality, a Peircian perspective» Livstesn

5/1, 7-32.

— (1989): «Hypothesis, reconstruction, analogy: hermeneutics and the interpretation of
literature». Semiótica 74-3/4, 235-252.

Kent, B. (1987): Charles S. Peirce: Logic and the Classification of the Sciences.

Kingston/Montreal: McGill-Queen's University Press.
Peirce, Ch. S. (1931-1966): Collected Papers of Charles Sanders Peirce, Ch.

Hartshorne, P. Weiss y A. W. Burks (eds.). 8 vols. Cambridge, MA: Harvard

University Press {CP).

— (1955): Philosophical Writings of Peirce, J. Buchler (ed.). Nueva York: Dover.

— ([1958]-1966): Charles S. Peirce: Selected Writings (Valúes in a Universe of
Chance), Ph. P. Wiener (ed.), Nueva York: Dover (5W0.

(1977): Semiotic and Significs: The Correspondence between Charles S. Peirce and

Victoria Lady Welby, Ch. S. Hardwick (ed.). Bloomington y Londres: Indiana

University Press (PW).

— (1979): The New Elements of Mathematics by Charles S. Peirce, C. Eisele (ed.). 4
vols. La Haya, París: Mouton y Atlantic Highlands, NJ: Humanities Press (NEM).

— (1982-1989): Writings of Charles S. Peirce: A Chronological Edition, M. H. Fisch, E.

C. Moore, Chr. J. W. Kloesel et alii (eds.). 4 vols. Bloomington, IN: Indiana

University Press (W).

— (1986): La ciencia de la semiótica, A. Sercovich (ed.). Buenos Aires: Nueva Visión.

— (1987): Obra lógico-semiótica, A. Sercovich (ed.). Madrid: Taurus.

— (1988): Escritos lógicos, P. Castrillo Criado (ed.). Madrid: Alianza.

— Manuscritos inéditos, Peirce Edition Project, Indianapolis, IN (MS).

50



La semiótica triádica de Peirce y su aplicación a los géneros literarios

Pencar, W. (1991): «Charles Sanders Peirce, historian and semiotician». Semiótica 83-
3/4,'311-332.

Pharies, D. a. (1985): Charles S. Peirce and the Linguistic Sign (Foundations of
Semiotics 9). Amsterdam/Filadelfia: John Benjamins.

POTTER, V. V. (1967): Charles S. Peirce on Norms & Ideáis. Worchester, MA: University
of Massachusetts Press.

Ransdell, J. (1986a): «Semiotic ohjectivity». En Deely, Williams y Kruse (eds.). 1986,
236-254.

— (1986b) «Charles Sanders Peirce». En Sebeok (ed. gen.). 1986, 673-695.
Santaella Braga, M. L. (1980a): «Por una classificagao da linguagem escrita». En

Santaella Braga 1980b, p.. 145-160.
— (1980b): Producao de linguagem e ideologia. Sao Paulo: Cortez Editora.
Savan, D. (1977): «Questions concerning certain classifications claimed for signs»

Semiótica 19-3/4, 179-195.
— (1987-1988): An Introduction to C. S. Peirce's Full System ofSemeiotic (Monograph

Series of the Toronto Semiotic Circle 1): Toronto: Victoria College of the University
ofToronto.

Sebeok, Th. A. (ed.) (1977): A Perfusión of Signs (Advances in Semiotics). Bloomington
y Londres: Indiana University Press.

— (ed. gen.) (1986): Encyclopedic Dictionary of Semiotics (Approaches to Semiotics
73). 3 vols. Berlín: Mouton de Gruyter.

Sheriff, J. K. (1989): The Fate of Meaning: Charles Peirce, Structuralism, and
Literature. Princeton, NJ: Princeton University Press.

Short, Th. L. (1986): «What they said in Amsterdam: Peirce's semiotic today».
Semiótica 103-128.

Stankiewicz, E. (1977): «Poetics and verbal art». En Sebeok (ed.). 1977, 54-76.
Torcera, A. (1978): Hacia una Semiótica Pragmática. El signo en Ch. S. Peirce.

Valencia: Eemando Torres.
WITTGENSTEIN, L. ([1953]-1968). Philosophische Untersuchungen - Philosophical

Investigations, G. E. M. Anscombe y R. Rhees (eds.). Traducción G. E. M.
Anscombe. Reimpresión. Oxford: Basil Blackwell.

51


