TRASFONDO EROTICO Y POETICO
DEL PENSAMIENTO

(Con una selecta bibliografia de y sobre Lévinas) '

Antonio Dominguez Rey

Universidad Nacional de Educacion a Distancia

El trasfondo fecundo de las Afroditas inaugura en la pareja Diotima-
Sécrates, del Banquete, una razén textual erética. En la mitologia grie-
ga, el componente femenino parece surgir de otro masculino. Asf su-
cede también en la tradicién biblica. Esto presupone, a la par, un
fundamento erético y femenino del concepto cifrado en torno a la filia-
cién o hijos de la mente. Termina un tiempo de comprensién y nace
otro nuevo: frente al mito, la dialéctica o logos erdtico. El instinto des-
cubre el objeto subyacente a su impulso. El Bien y la Belleza sustitu-
yen a Zeus y Afrodita. Pero el Bien trasciende el orden del ser tal como
era concebido en sus manifestaciones y funda otro diferente. Toda la
filosofia de Lévinas consiste en una disertacién sobre esta tesis enfo-
cada desde la interpretacién talmidica de la Biblia.

! Este texto es parte reducida de un trabajo mucho més extenso, pendiente de
publicacién, sobre la obra de E. Lévinas.

81



ANTONIO DOMINGUEZ REY

El engarce estilistico del didlogo afecta ademds a la forma de pen-
samiento. El discurso tiene en la voz de la palabra un nuevo intérpre-
te. Lévinas, heredero en esto también de Heidegger, engrana asimismo
la escritura en el fondo de la reflexién. El lenguaje recupera asf su fun-
cién de presencia vivencial del pensamiento, quebrando el desfase ya
crénico entre el objeto y la forma del discurso.

Los métodos clasicos de inteleccion con fundamento entitativo redu-
cen la realidad desviandola de su origen. No concuerdan con el sensible
ni en el modo ni en su contenido. La copia de la representacién o la ente-
lequia reductiva desencarnan la vibracion de los sentidos. Tal proceso
origina una «barbarie» propia, segiin Lévinas, del pensamiento occiden-
tal, guiado, desde Her4clito, por una lucha incesante. Lo que queda al
margen en estos andlisis es precisamente el rostro originario del ser, visi-
ble y audible en la sensibilidad, sobre todo artistica. La irrequietud, atin
calma, que el arte muestra no halla acogida en los métodos racionales de
Occidente. Desde antiguo, y en la linea hermenéutica de Heidegger,
sobre el precedente fenomenolégico de Husserl, la Filosoffa ha malin-
terpretado el sentido original del ser. Lo reduce a interés «econémico»
de una razén orientada al uso practico y funcional de sus atributos.

En consecuencia, el ser marginado busca otras vias de asomo desde
los mismo enfoques tradicionales: finitud, temporalidad, ansia de per-
manencia, intriga del conocimiento, etc. La existencia desborda los
pardmetros existentes. Es el hecho primario, como en Heidegger. Estd
tan apegada a si, tan ahondada, que, siendo, nunca se desasiste ni falta,
pues el mismo suicido es confirmacién suya. Excede incluso cuando
es aprehendida como esencia o sustancia.

Tal excedencia descubre un ansia de «evasion» total de los moldes
que la acotan. La tdctica de huida no consiste en un salto hacia ade-
lante como el élan, por ejemplo, de Bergson o el Dasein de Heidegger.
La excedencia evasiva es excendance, abundancia de la excepcién en
los tramos inevitables y reductivos del pensamiento. Cada logro de la
epojé indica mds lo que excede en el ejido que lo conformado o suje-
to a tributo. Lévinas emprende asi una modalidad negativa de asenta-
mientos positivos. La afirmacion niega y lo negado afirma. No se trata,
sin embargo, de una dialéctica hegeliana, porque huye del ser concep-
tual como de un intruso que busca asentarse, definitivo, donde no hay
reposo. La existencia inquieta sin pausa.

Con estos juegos de estilo, apunta Lévinas a algo crucial ya explici-
tado por Heidegger: existir excentra. Somos lo que excedemos. Tal

82



TRASFONDO EROTICO Y POETICO DEL PENSAMIENTO

«evasién» estd inmersa en el centro del ente. Huyendo, nos adentra-
mos, y viceversa. Semejante paradoja es decisiva para su pensamien-
to. Formas, conceptos y descripciones expresan una equivocidad
cuyos filos se reparten entre lo que se oculta afirmando y desvela
negando. Desde tal supuesto, Lévinas disocia, como Heidegger, los
existenciales que confirman el peso de existir y el vuelo de la evasion.
Asi, por ejemplo, el malestar —malaise— y su via de escape: el pla-
cer. Uno nos incomoda y otro promete la evasién, pero ambos abren la
grieta del dinamismo intermitente de la conciencia. El instante posee
ranuras y distensiones. La promesa del placer constata fragilidad y
ansia de evasién mds acentuada. El afecto quiebra las categorfas con-
ceptuales y expone el fracaso de lo prometido. De este modo, el ente
descubre que la salida o evasién entrevista en el placer era otra que la
dada en el instante fragmentado. Surge entonces un abismo ignoto que
se transforma en aventura del conocimiento. Aparece en el horizonte
un fondo que enmarca al ente desde algo «de otro modo que ser». Un
limite que retiene y libera en el punto preciso de salida hacia otra cosa.
En lo que siente, el ente descubre algo que lo excede.

La incapacidad de sentir la existencia en todo su alcance descubre al
Infinito como contenido que desborda del continente. Lévinas reinter-
preta con este fenémeno tesis cldsicas de San Agustin, San Anselmo,
Descartes y Malebranche, interpoladas con el aporte intelectual y doc-
trinario del Talmud. Establece asi una sintesis cuyo objetivo es con-
traponer la figura de Abraham, simbolo paterno de filiacién histérica
y cultural, a la del Superhombre nietzscheano, pues la excedencia y
tension hacia el Infinito se hace visible en el rostro de figuras humil-
des como el pobre, exiliado, marginado, etc. Lévinas retoma asf la
«Geworfenheit» de Heidegger estableciendo una analitica existencia-
ria de otros modos como la fatiga, pereza, esfuerzo, gozo del alimen-
to, carga del trabajo, nausea, etc., repartidos en las primeras obras
importantes, como De [I’Evasion, De I’Existence a 1’Existant, En
Découvrant I’Existence avec Husserl et Heidegger y Totalité et Infini,
que abarcan un periodo de veintiséis afios a partir de 1935. La ndusea,
por ejemplo, se opone al cogito y su intuicién eidética, pues el objeto
esta presente en ella y se confunde —pesa— con el sujeto, incluida su
carne —Leib—. Con tales andlisis de base fenomenoldgica, éste, en
concreto, anterior al correspondiente de Sartre, educe situaciones vita-
les que contrasten con la reduccién eidética y analdgica, para, desde
alli, y ante la inadecuacidn, propiciar una via mds coherente con la rea-
lidad humana. El tirén de la existencia estd dentro, no fuera, aunque
viene de aqui como llamada exética. El argumento lo encontramos

33



ANTONIO DOMINGUEZ REY

también en Wittgenstein y remonta a Schopenhauer y Nietzsche. No
hemos escogido nuestra existencia, luego no somos responsables de
ella. Lévinas lo retoma del modo siguiente: no haberla escogido impli-
ca reconocerla como anterior a nosotros en nosotros mismos, no antes.
Imposible escapar o despejar su peso con compensaciones.

Este punto es también decisivo para su filosofia. Reconocer la no
eleccion de existencia presupone aceptarla, aunque la neguemos. Ya
quedamos comprometidos con ella y condenados a sus exigencias.
Lévinas moldea asi la condenacién inmanente de Heidegger y Sartre.
Al mismo tiempo, la implicacién de otra existencia que hubiéramos
podido elegir, anticipa una nocién que fenomenolégicamnete no se
separa del dato obtenido: la existencia. Lo contrario supondria peticién
de principio.

Las obras citadas, mas Humanisme de I’Autre Homme, que, aunque
publicada en 1972, recoge articulos fundamentales de 1964, 1968 y
1970, contienen lo basico de su filosofia, ya esbozada en un conjunto
de conferencias que se publicaron en 1948 con el titulo Le Temps et
I’Autre. La obra cumbre, con Totalité et Infini, Autrement qu *Etre ou
au-dela de I’Essence, de 1974, rehace, pule y sintetiza toda la prece-
dente de forma sistemadtica, introduciendo matices y sesgos diferen-
ciados. J. Rolland resumié la trayectoria siguiente a partir de las dos
dltimas obras citadas y De I’Existence a I’Existent. En ésta invierte
Lévinas la diferencia ontoldgica. Al ente sustantivo lo subtiende, como
hay neutro —«Il y a»—, un tercero entre ser y no-ser, de cuya dialéc-
tica se evade sin igualarlos nunca. La excedencia descubre un mds alla
del ser en la felicidad. Esto constituye el trasfondo de Totalité et Infini.
La gran evasion consiste en el encuentro cara a cara con el Otro desde
y en las ranuras subjetivas —Eros, Deseo— de lo siempre igual a sf
Mismo. Tal es el tema de Autrement qu’Etre ou au-dela de I’Essence.
El m4s all4 transforma el Deseo, ya liberado de Eros, que sélo es figu-
ra suya, pero importante, en Bien o ultimo rostro del Otro.

A partir de aqui, en las obras posteriores, que recopilan articulos
precedentes o nuevos, alterados o integros, contimia la misma tenden-
cia. Algunos de estos trabajos acentdan la presencia de la poesia, como
los de Sur Maurice Blanchot, publicado en 1975. De sus articulos, nos
interesan el primero, de 1956, donde encara el exotismo de la escritu-
ra en L’Espace Littéraire, de M. Blanchot, y «La servante et son mai-
tre», de 1966, a propdsito de L’Attente I’Oubli, también del mismo
autor. En éste insinda un componente poético subyacente al lenguaje y
a la conciencia, que la sensacién sélo recorre en ondas superficiales.

84



TRASFONDO EROTICO Y POETICO DEL PENSAMIENTO

Lévinas no lo explicitd, que sepamos. Mds bien lo deja insinuado en
consonancia con el deseo y el entusiasmo plat6nico y templa su ener-
gia a la hora de acercarse al Bien como Deseo en Autrement qu’Etre,
opuesta por el contenido al estadio ético, que no lo tiene, pero no por
la voz, que conecta con el pneuma y la inspiracién, donde da paso a la
profecia. Todo esto contrasta con la funcién de signo sin significado
que antes, en Sur Maurice Blanchot, otorgaba a la poesia concorde con
el rumor «iliativo». Identificada con el pensamiento en un articulo de
1954, «Le Moi et la Totalité» —recogido en Entre Nous, de 1991—;
con la proximidad en 1949 —En Découvrant I’Existence...—; y con la
resurreccion del «entretemps» —«Agnon / Poésie et Résurrection», en
1972, articulo reeditado en Noms Propres, de 1976, la poesia queda
acotada en 1974 como escritura sobre la escritura, errante hacia el
Infinito en tanto verbalidad del verbo o canto de la mocién alterativa,
capaz de decir el amor mismo, pero siempre en funcién demitirgica,
como Eros. Un lenguaje entre fronteras, conectado con el Decir, que
va mds alla de lo dicho, pero que regresa a él para poder decirse.
Incluso cuando roza la significacién ética como «modalidad inaudita
del autrement qu’étre», comentando, en 1972, a P. Celan, es biisqueda
del otro dedicada en poema, no la poesia misma. La relacién ética pro-
mueve con su mocién la obra, el poema, y éste la propaga en el ritmo,
a la vez consciente e inconsciente —conciencia de una inconciencia
subyacente—, y con «equivocos embriagadores» que enriquecen,
como en el encuentro mistico, la rectitud univoca y original de la
expresion, el cara a cara ético. Sin embargo, nunca es ni se funde con
la univocidad expresiva, porque entre el yo-otro y el Otro no hay
fusion turbadora ni gozo mistico, sino distancia verbal, discontinua,
segun consta ya en Totalité et Infini (p. 222). En tal componente situa-
mos nosotros el centro del presente estudio.

Lévinas acepta el método fenomenolégico, pero critica la intencio-
nalidad eidética. El rayo de la intuicién atraviesa un medio impoluto
sin dejar huella de su paso y reduce cuanto toca al molde de su limite.
Conocer resulta entonces hallar el limite del conocimiento y no, como
se pretende, percibir la verdad de cuanto existe. El binomio sujeto-
objeto parte de una trampa sutil. Es interseccién en un conjunto vacio
sin complementario. La soledad del ser aboca entonces a lo Mismo en
sucesion clénica de espejos.

La posibilidad de un tertium quid o tercero excluido entre ser y no
ser —primero «Il y a», después pneumatismo—, fundado en la frag-
mentacion continua del instante, anula el principio de contradiccién,

85



ANTONIO DOMINGUEZ REY

que, para Lévinas, es aporia derivada del coto reductivo de la con-
ciencia. Expurga con método idealista la vibracién del sensible.

La fenomenologia de Eros nos sitiia ante una dinamicidad subyacen-
te a la contradiccién ser-no-ser, ni hegeliana ni analdgica. El impulso
erdtico es asimétrico. No confunde los términos. Uno no enajena al otro,
sino que, unidos, mantienen cara a cara sus diferencias singulares e irre-
petibles. La existencia es inigualable. Lo comin de la esencia no respe-
ta la singularidad del individuo. Lévinas retoma as{ un principio bdsico
del existencialismo y lo reconduce a la tesis talmidica de la retraccion.
Hay un espacio insondable entre el deseo aflorado en la sensacién sen-
tida y sus alcances. Es el espacio de la conciencia ética, definido, frente
a la gnoseoldgica, que, no obstante, le sirve de fondo negativo, como
«rectitud absoluta» y critica orientada a la verdad, cuyo mandamiento
antecede al significado que el significante ofrece. Lévinas describe esta
rectitud de la inteligibilidad previa como movimiento hacia el otro que
no reviene al punto de origen: «Mouvement par-dela le souci et plus fort
que la mort» (Quatre lectures Talmudiques, p. 105).

El impulso erético quiebra el cerco objetivo abriéndolo a una pro-
yeccién fecunda que supera al yo y sus reflejos. Ahora bien, este pro-
yecto inmanente descubre, a su vez, que el fondo es un Otro que tira
de €l y lo define, pues toda excendance consiste en una alteracién hete-
rénima o pronominalizacion alterativa. Eros es temporalidad trascen-
dente que cifra en el instante toda su potencia. Pero el punto del ins-
tante también se desmenuza y descubre en ello aquella dimensién de
promesa nunca cumplida que tiende al infinito y no es carencia
—manque—, ni sustitucién —Ersatz—, ni reflejo eidético, sino reali-
dad extrema, ineludible, que vence incluso al instante de la muerte.

Los argumentos de Lévinas contra el idealismo trascendental se
resumen en su postura frente a Platén, cuya filosofia sigue casi en
paralelo. Platén se limita, dice, a considerar la necesidad de eros como
un «menos» de su potencia y reduce el cosmos a género. De esta suer-
te, tanto el yo como el otro, autrui, autre u Autre, quedan reducidos a
categorias y, por tanto, desviados de 1a inmediatez dada en la vibracién
sensible de la existencia. Para Lévinas, la proximidad singular de ésta
remite a la figura del hijo en la relacién paterna. El cosmos de allf es
la cohorte patriarcal y comunitaria de aqui; aquellas categorias, los
existenciales rostrativos de la filiacién hermanada o figuras del rostro:
la viuda, el herido, el débil, etc., es decir, la incompletud del otro
—autrui— al negarse el yo a reconocer la otredad —autre— que lo
constituye. El préjimo —autrui— es referente existencial del «autre»

86



TRASFONDO EROTICO Y POETICO DEL PENSAMIENTO

ontolégico, cuya relacion subsume el fondo del Autre. La otredad nos
define en la entrafia ntica de un rumor continuo, insomne, aparente-
mente neutro e impersonal, pero que desfonda sin pausa: el hay o Il y
a, trasunto del man, on, y se existenciales, al que dedicamos la segun-
da seccién del segundo capitulo, «El Peso de la Existencia» de nues-
tro futuro trabajo. Subyace como un manto vegetal y sus atributos son
negativos, como los de la materia prima escolastica.

Esta proximidad erética y fliativa encubre el tacto real de la idea
platénica en el discurso de Sdcrates por boca de la sacerdotisa. El
cuerpo queda aqui trascendido. Se toca lo real, sin embargo, con
potencia realisima: el pensamiento ahijado, cuyo fondo es erético. Si
Platon trasciende a eros en aras de un deseo de belleza orientada a la
sabidurfa, que no anula, pero reconduce su actividad, Lévinas lo res-
tringe también a figura del Deseo, cuya accién declina los casos de la
proximidad en la encarnacién —concepto dificil y paradéjico— filial
y fraterna.

J. Derrida advierte que los conceptos entitativos rechazados por
Lévinas ejercen, no obstante, una funcién inductora en su pensamien-
to. En ocasiones, corre éste paralelo a Platén y esquemas escoldsticos.
Como al final del Banguete con la intervencién de Sécrates, el objeto
del Deseo se transforma en ensefianza y recepcién de un Mandato ané-
nimo que nos implica en tanto respuestas a una llamada precedente. La
excendance de la existencia deviene magisterio de altura y declinacién
del Otro como Deseo en la proximidad erética y filiativa del préjimo,
cuya relacién es, ademds, fraterna, pero desligada ya del eros bésico. Al
reconocer en la proximidad del otro su filiacién, paso posibilitado por
la evasion erética —el otro es hijo de eros en una relacién inmediata—
, reconocemos al instante nuestra hermandad, cuya relacién es caso
declinado del Deseo de Dios. Esta declinacién, expuesta, sobre todo, en
Autrement qu’Etre, es paralela al rechazo de la analogia atributiva.
Queremos decir con ello que la base talmidica de fondo evita en todo
momento el mds minimo roce con la proporcionalidad del ser y del
ente, lo cual no impide hacer comparaciones. El otro modo que el ser
modera en esto la tesis de Totalité et Infini, donde eros «consiste 2 aller
au-dela du possible» (p. 292), aunque ya se diferencia de la significa-
cién pura y expresiva del rostro como profanacién suya. Como en Dios
no hay deseo, aunque es el Deseo —no es objeto ni término, sino Ia
relacién creadora, que no se confunde con lo creado—, tampoco le
compete un atributo erético, si bien es eros quien nos conduce a él
como metazii. Lévinas corrige finalmente esta excisién incluyendo un

87



ANTONIO DOMINGUEZ REY

«eros casto», «sin concupiscencia», que ofrece el interior del ser en
cuanto belleza. Esta proximidad nos adentra, entonces, en la «expre-
sion» del rostro —ghabria belleza sin ella?—, con lo que queda atn
mds oscura y sin justificacion la frontera erdtica del Deseo, pues ahora
resulta claro que la concupiscencia es sélo una figura suya. Por otra
parte, su exclusién nos hace pensar en el desinteresamiento desapasio-
nado del trdnsito a la Belleza y sabiduria en Platon.

La interpolacién de un eros no concupiscente confirma ain mads la
existencia de un plus transitivo en el borde del placer, cuya intriga
—mno alcanza lo que promete— es punto transicional entre la concu-
piscencia y el Deseo, pero sin salir de la estructura relacionante y reci-
proca del afecto. Y no porque un término supla o sublime al otro, sino
porque el Deseo delimita el alcance y la funcién de la concupiscencia
mostrandose como el mds de su menos, un plus que ya la constituye
onticamente. Ya no estamos dentro de la esencia. Tal plus quiebra el
pliegue erético desde eros mismo.

Lévinas sigue siendo, por una parte, discipulo de Sécrates, pero,
por otra, se separa de €l al no considerar entre el yo y el otro una rela-
cién reciproca determinada por un amor comun que iguale al amante
y al amado. El amor que atafie a los términos de Lévinas adn contie-
ne la singularidad irrenunciable de cada uno, pues, en el fondo, remi-
te al acto de creacion individualizada, personal en cada caso. Cada
término de la relacién contiene al hijo de modo univocamente equi-
voco. El padre es asi su hijo y éste, viceversa, su padre, sin que se
confundan en ninguna esencia comin. La razén diferencial dltima es,
a fin de cuentas, teoldgica, la creacion ex nihilo, opuesta al engendra-
miento genésico de Platén, aunque éste tampoco afecta, como tal, al
Bien, sino que desde €1, como alli, en la declinacion divina, viene a la
existencia lo no existente. El cémo de la epifania se bifurca segiin el
contexto cultural de cada época y tradicién, que también pertenece o
est4 integrado en la experiencia a partir de la cual se analiza. Tal es,
resumido, el trasfondo epistemoldgico de Lévinas en el prefacio a De
Dieu qui vient a I’Idée, libro del afio 1982, pero que recoge conferen-
cias y articulos anteriores, de 1972 a 1980. Autrement qu 'Etre subsu-
me, en este sentido, el esquema del engendramiento platénico en la
creacién biblica bajo interpretacién talmidica. Por eso hay que dis-
tinguir entre eros como dindmica cognoscente y desveladora, cuya
figura femenina —la feminidad— es paralelo ontolégico del desvela-
miento haideggeriano, y Deseo en cuanto presencia erética del dese-
able en el ente finito.

88



TRASFONDO EROTICO Y POETICO DEL PENSAMIENTO

OBRAS DE E. LEVINAS

En lineas generales, los libros de Lévinas son recopilaciones o
ampliaciones de articulos y conferencias precedentes. Se agrupan en
torno a un tema central de la filosofia contemporanea o a implicacio-
nes suyas de trascendencia vigente. La exposicién avanza, detallada,
con preguntas e inversiones que derivan, hacia el final, en el reverso
de lo planteado. La suspensién crea una expectativa que induce a nue-
vas lecturas e incluso a revisiones de lo leido. De este modo, se cruzan
en el lector interesado los ejes del tiempo, cuya interseccién forma el
presente de lectura adecuada. Ocupa mds espacio la exposicidn critica
que la solucién propuesta. De ahi que J. Derrida haya visto en la base
de las nuevas formulaciones una necesidad ineludible de lo criticado
—¢l concepto—. La respuesta implica la pregunta, 4mbito escritural
de resonancia mayéutica, también reconvertida en magisterio vertical
de Altura. Entonces, el lenguaje y la reflexién del nuevo discurso se
hiperbolizan, como sefiala P. Ricoeur.

Resaltamos, aislados, algunos articulos o ensayos breves, posterior-
mente intercalados en libros, que, ofrecidos antes en revistas, fueron y
son decisivos en el avance filoséfico del autor.

LEVINAS, E.(1930). TIPH. Théorie de I’Intuition dans la Phénoménolo-
gie de Husserl. Paris: Alcan; Parfs: J. Vrin, 1984. [Este libro es la tesis doc-
toral de Lévinas, introductor de la fenomenologia en Francia y uno de los
principales y mds tempranos exégetas de Husserl, cuyo pensamiento, con
el de Heidegger, estd continuamente presente en él como punto de partida
Yy, una vez expuestos sus limites, de recusacion filoséfica.]

— (1935-1936). DE. «De I'Evasion». Recherches Philosophiques V, 373-
392. [Edicion, recogida en libro con introduccién y notas de J. Rolland
(1982). De I’Evasion. Montpellier: Fata Morgana. Los andlisis existencia-
les descubren un desasosiego y malestar continuo del ente en el coto de la
existencia objetiva. Nace de ello un ansia de evasién que define a la exis-
tencia en su propio acto como compromiso irrenunciable. Desde entonces,
lo intuido ya no cabe en la intuicién y la excede.]

— (1947). DEAE. De [I’Existence a I’Existant. Paris: Ed. de la Revue
Fontaine. [Segunda edici6n, con nuevo «Préface» del propio Lévinas, en
Paris: J. Vrin, 1978. Lévinas invierte la diferencia ontolégica descubrien-
do en la existencia del ente una intriga paradéjica que Io trasciende desde
el reverso de las formas hacia un exotismo que no concuerda con las eje-
cuciones del horizonte fenomenolégico.]

— (1948). LTLA. «Le temps et I'autre». En Le Choix-Le Monde-1’Exis-
tence, J. Wahl y otros (ed.), 125-196. Grenoble-Paris: Arthaud. [Segunda
edicion, con nuevo «Préface», en (1979). Le Temps et I'Autre. Montpellier:
Fata Morgana. Trad. espaiiola (1993). E!l Tiempo y el Otro. Barcelona:
Paidés. Este ensayo comprende, resumido, casi todo el pensamiento poste-
rior de Lévinas. Por ello, sirve de gufa sistemadtica.]

— (1948). LRSO. «La Réalité et son ombre». Les Temps Modernes 38,
noviembre, 771-789. [Reimpreso en (1982). Revue des Sciences Humaines,

89



ANTONIO DOMINGUEZ REY

185, 103-117, y recogido posteriormente en /DH, 123-148. Este articulo,
poco citado, es fundamental para el desarrollo del pensamiento de Lévinas,
basado en el exotismo descubierto por el arte.]

— (1949). EDEHH. En Découvrant I'Existence avec Husserl et Heideg-
ger. Paris: J. Vrin. [Edicién aumentada en 1982, que es la cuarta. La filo-
soffa de Lévinas puede reducirse a un didlogo latente con Platén y el
Talmud desde la lectura exegética y critica del transcendental husserliano
y del concepto de existencia en Heidegger.]

— (1951). «L’ontologie est-elle fondamentale?». Revue de Métaphysique
et de Morale 1, 56, enero-marzo, 88-98. [Incluido al comienzo de EN, 13-
24. Es otro de los articulos fundamentales de Lévinas. La existencia ante-
cede al conocimiento como expresién originaria del rostro y el discurso es
oracién o relacién, ya no ontoldgica, con el otro, irreductible ademds a la
comprehension, que se fundamenta en ella.]

— (1953). «Liberté et commandement». Revue de Métaphysique et de
Morale 3, 58, julio, 264-272. [Recogido en LC, 29-48. Este articulo es
complementario de LRSO para entender la relacién originaria y transitiva
del rostro como expresién més remota que la Sinngebung, mas alld de la
obra y del amor, que aiin detendrian el mandamiento que nos reclama por
encima o en la libertad de escucharlo y responderle.)]

— (1954). «Le moi et la totalité». Revue de Métaphysique et de Morale 4,
59, octubre-diciembre, 353-373. [Reproducido en EN, 25-52. Es también
articulo basico. En él explicita de nuevo las implicaciones del exotismo de la
obra y la dificil convivencia en el ente de una totalidad que nunca absorbe su
condicién irrepetible y singular. La presencia de la obra descubre en sf una
ausencia que funciona como rastro de un tercero. Frente a la intenci6n, que
es cosa de dos, el didlogo, que se funda en un tercero y abre asf un 4mbito
de heteronimia y resonancia poética, donde el pensamiento piensa sin saber
que piensa. El «xmandamiento» del articulo anterior es reclamo de la obra que
vivimos y nos transita exilidndonos més alld de un alcance fenomenolégico.]

— (1961). TIL. Totalité et Infini. Essai sur I’Extériorité. La Haya: M. Nij-
hoff. [Trad. esp. (1977). Totalidad e Infinito. Ensayo sobre la Exterioridad.
Salamanca: Sigueme. Reeditado en 1987. Esta obra es la primera carta
magna del pensamiento de Lévinas. Eros y el lenguaje descubren una sig-
nificacién que no cabe en ninguno de los significados que tratan de expli-
carla como acotaciones 0 epojés temporales. Hay un entretiempo poblado
de huellas que desformalizan la corteza temporal de las cosas y los con-
ceptos. La obra traduce una filiacion interna y asimétrica anterior a su eje-
cucién. Obedece al Infinito.]

— (1962). «Transcendance et hauteur». Bulletin de la Société Frangaise
de Philosophie L1V, n°. 3, 89-113. [Recogido en LC, 49-76. Lo intuido
desmantela la estructura de la intuicién y desemboca en un fuera
—dehors— que invierte la transcendencia horizontal en relacién de altura,
desde la que o en la que el infinito fundamenta todo realismo. Descartes
posibilita la otredad que Hegel reduce a lo Mismo.]

— (1963). DL. Difficile Liberté. Essais sur le Judaisme. Paris: Albin
Michel. [Tercera edicién, revisada y corregida, en ibid.(1976). Comprende
articulos publicados entre 1952 y 1973, de los cuales resaltamos «Le
judaisme et le féminin», de 1960, donde opone a la virilidad del concep-
to 16gico el servicio ancilar del repliegue femenino, y «La poésie et I'im-
possible», de 1969. La visi6én poética trasciende el dinamismo politico y
posibilita el lenguaje mds alld de sus asentamientos ret6ricos.] '

— (1968). OLT. Quatre Lectures Talmudiques. Paris: Minuit. [Trad.
esp. Cuatro Lecturas Talmiidicas. Barcelona: Riopiedras; en prensa. La

90



TRASFONDO EROTICO Y POETICO DEL PENSAMIENTO

hermenéutica talmidica subtiende toda la reflexién filoséfica de
Lévinas. La cita de Maimoénides no es casual. Contribuye a la interpre-
tacién cldsica del Logos y de la Tora, entendiendo la exégesis como pra-
xis humana en la que Dios sigue reveldndose. Lévinas resalta la actitud,
es decir, los atributos de manifestacién ante el hombre —revelacién del
rostro—, por encima de la categorfa. Partiendo de los valores existen-
ciales en los que Dios se presenta, es posible establecer una lectura filo-
s6fica de los textos religiosos, porque tampoco se inaugura ningidn pen-
samiento filoséfico al margen de una actitud que lo preceda.]

— (1972). HAH. Humanisme de [’Autre Homme. Montpellier: Fata
Morgana. [Trad. esp. (1993). Humanismo del Otro Hombre. Madrid:
Caparr6s. Interesa también el apéndice incluido en la edicién alemana de
Hamburgo (Meiner, 1989), con el titulo «Intention, Ereignis und der
Andere. Gesprich zwischen Emmanuel Lévinas und Christoph von olzo-
gen am 20. Dezember 1985 in Paris». Esta obra es asimismo inevitable
para comprender el pensamiento del autor. Recoge tres articulos bdsicos:
(1964). «La signification et le sens» (RMM, 69, 125-156); (1968).
«Humanisme et an-archie» (RIPH, 85-86, 324-337); (1970). «Sans identi-
té» (L'Ephémeére, 13, 27-44), y un prélogo inédito, «Avant-propos», de
1972. Aqui incide atin mds en la estructura significativa del rostro o rela-
cién ética, intentando conciliar la altura univoca con la manifestacién equi-
voca de la libertad, quebrando la unidad del tiempo inmanente.]

— (1974). AQE. Autrement qu’E‘tre ou au-dela de I’Essence. La Haya: M.
Nijhoff. {Trad. esp. (1987). De Otro Modo que Ser o mds alld de la
Esencia. Salamanca: Sigueme. Es la otra carta magna del pensamiento
IKvinasiano. La evasién inicial desemboca en un reverso o mds all4d ajeno
a la constitucién objetiva, s6lo rastreable en el pneumatismo poético del
habla o relacién interlocutiva del Decir anterior a cualquier Dicho. Eros
nos sitda ante la relacién que lo fundamenta como figura suya  intermi-
tente: el Deseo, donde coinciden el Otro y el Infinito.]

— (1975). SMB. Sur Maurice Blanchot. Montpellier: Fata Morgana. [Re-
coge tres articulos y una entrevista con A. Dalmas: (1956). «Blanchot / le
régard du poéte» (Monde Nouveau, 96, marzo, 6-19); (1966). «La servan-
te et son maitre» (Critique, 222, junio, 514-522); (1971). «Entretien avec
André Dalmas» (La Quinzaine Littéraire,15), y (1975). «Exercices sur «La
Folie du Jour»(Chances, 22, 55-74). La obra de M. Blanchot influye nota-
blemente en el pensamiento de Lévinas. No sélo confirma sus tesis prin-
cipales, sino que incide en reflexiones decisivas sobre la funci6n del arte y
la poesia en el pensamiento. A la expresién de la metafora ética le corres-
ponde llevar el pensamiento mds alld de sus propios temas y sembrar con
sus letras en el lector las «razones seminales del Dicho», que también pro-
meten, envolviéndolo, un sentido més lejano y profundo, hacia el Libro. En
esto consiste la Inteligibilidad misma. Nace asi una hermenéutica que nos
compromete a todos, escritores y lectores, en la pdgina blanca de la vida.}

— (1976). NP. Noms Propes. Montpellier: Fata Morgana. [Otra recopila-
cién fundamental de articulos sobre escritores y fil6sofos cuya obra ejerce
especial influencia en Lévinas. Le sirve de confirmacién adecuada o moti-
va nuevas figuras de la relacién ética, como en el caso de M. Buber, P. Ce-
lan, J. Derrida, S. Kierkegaard, M. Proust y J. Wahl.}

— (1977). DSAS. Du Sacré au Saint. Cing Nouvelles Lectures Talmudi-
ques. Paris: Minuit. [Trad. esp. De lo Sagrado a lo Santo. Barcelona:
Riopiedras; en prensa. Ya hemos dicho que la reflexién talmiddica descu-
bre las connotaciones hermenéutas y religiosas del método filoséfico de
Lévinas. La praxis interpretativa es reflejo de un movimiento cuyo fin ya
estd trazado desde el comienzo y sélo faltan los hitos o frutos intermedios,
cuyas semillas nos aproximardn, renovadas, a la ya prometido. Se trata de

91



ANTONIO DOMINGUEZ REY

encontrar términos que expliquen mejor que las ideas, y mds enraizados, la
encarnacién del trdnsito. Interesa particularmente la cuarta leccién, «Et
Dieu créa la femme». La diferencia masculina sé6lo es tal por contraposi-
cién a la femenina, pues el sexo responde, como figura diferenciada, a una
relacion interhumana previa.}

— (1982). DDQVI. De Dieu qui Vient a l’Idée. Paris: J. Vrin. [Trad. esp.
(1995). De Dios que viene a la Idea. Madrid: Edit. Caparrés. Nueva reco-
pilacién de articulos —trece— publicados entre 1973 y 1980, en este caso
en torno a la idea de Dios y sus implicaciones filos6ficas. Algunos de ellos
son importantes para comprender a Lévinas, como: (1974). «De la cons-
cience 2 la veille. A partir de Husserl» (Bijdragen, 35, 235-249); (1975).
«Dieu et la philosophie» (Le Nouveau Commerce, 30-31,97-128), etc.]

— (1982). El. Ethique et Infini. Paris: Fayard. [Trad. esp. (1991). Etica e
Infinito. Madrid: Visor. Conjunto de entrevistas difundidas por France-
Culture entre febrero y marzo de 1981, concernientes a cuestiones contro-
vertidas de su pensamiento sobre el amor, la libertad, el rostro responsable
y la religién. Es lectura apropiada para introducir y divulgar sus tesis mds
llamativas.]

— (1982). ADDV. L’Au-dela du Verset. Lectures et Discours Talmudiques.
Paris: Minuit. [Recopilacién de articulos en torno a la hermenéutica tal-
mudica, cuya base actia constantemente en la filosofia de Lévinas. El titu-
lo de esta obra es relevante, pues la letra hebrea Lamed, como explica M.
A. Ouaknin, atraviesa y excede, por arriba y abajo, «au-de 1a de la ligne»,
la linea horizontal de escritura. Al mismo tiempo, refleja la interpretacion
constante de todo decir, siempre més alla del renglén y del verso, sobrepa-
sdndolos. De este modo, el texto resulta solicitacion continua, como la
existencia, de sentido. La hermenéutica se fundamenta en esta solicitud. En
tal sentido, la obra de Lévinas es lectura talmiidica del Infinito en la histo-
ria del pensamiento filoséfico.]

— (1984). TEI Transcendance et Intelligibilité. Ginebra: Labor et Fides.
[Le sigue una entrevista realizada por. J. Halpérin.}

— (1986). JATA. «Jean Atlan et la tension de ’art». Musée des Beaux-Arts
de Nantes, 19-21. [Citamos este breve escrito porque retoma la tesis basi-
ca de LRSO, el exotismo, y la encuadra por primera vez, que sepamos,
dentro de una ternura estética caracterizada por un erotismo casto suscep-
tible de ofrecernos, en el desfondamiento de la forma, el interior del ser en
cuanto Belleza.]

— (1987). HS. Hors Sujet. Montpellier: Fata Morgana. [Algunos de los
articulos aqui recopilados son también decisivos para una mejor com-
prensién de la filosoffa de Lévinas. Asi, por ejemplo, los dedicados a M.
Buber, sobre todo el segundo —«Martin Buber, Gabriel Marcel et la phi-
losophie» (RIPH, 126)—, donde recompone su postura frente a la relacién
antropoldgica del Yo-Tiu buberiano, susceptible de fundamentar en la
apertura del didlogo una transcendencia religiosa; asimismo, «De la sig-
nification du sens», publicado en (1980). Heidegger et la Question de
Dieu, R. Kearney-J. S. O’Leary (ed.), 238-247. Paris: Grasset. La pre-
gunta «;Es justo ser?» precede inmemorialmente a la que busca el senti-
do del ser. También, «De I’intersubjetivité. Notes sur Merleau-Ponty»,
143-153, en el que Lévinas antepone a la reciprocidad de las manos reco-
nociéndose en un mismo cuerpo como base analégica del alter ego una
confianza previa y anterior al gesto compensatorio del reconocimiento. A
su vez, la seccion «De la sensibilité», del articulo: (1984). «In memoriam
Alphonse de Waelhens» (Tijdschrift voor Philosofie, septiembre), que
continda con la critica de la introyeccién fenomenolégica y la prueba del
apretén de manos, como si ambas, la mia y la del otro, pertenecieran al

92



TRASFONDO EROTICO Y POETICO DEL PENSAMIENTO

mismo cuerpo, dice Lévinas. Antes que informacién, el tacto transmite
afecto, un saber que fundamenta significacién previa al significado y que
no se encuentra en ninguno ni en la suma total de ellos. Articulos impres-
cindibles sobre el lenguaje, como: (1981). «Langage quotidien et rhétori-
que sans éloquence» (Studia Philosophica, 40) y (1949). «La transcen-
dance des mots. A propos des biffures» (Temps Modernes, n°. 44,
1090-1095; (1981). L’Ire des Vents, n°. 3-4, en los que el valor del habla
se impone como expresién desde la presencia interlocutiva y el rumor del
sonido rasgando la corteza de las visiones y formas consolidadas. Todo
ello termina en «Hors sujet» con otro andlisis critico de la intencionalidad
objetiva de Husserl desde una apertura ya perfilada en la Critica de la
Razén Prdctica, de Kant, y en la transcendencia inmanente del cogito car-
tesiano. Ese movimiento no se detiene en el perfil del horizonte acotado y
continia como reclamo de una proximidad inquieta que se resiste a tema-
tizar la vida en posiciones de sujeto.

(1988). HDN. A I'Heure des Nations. Paris: Minuit. [Nuevas recopila-
ciones talmudicas y otros articulos de tema judio mas dos entrevistas, tex-
tos publicados entre 1982 y 1987. Interesa particularmente el dedicado a
«La philosophie de Franz Rosenzweig», autor de influencia decisiva en el
pensamiento de nuestro filésofo. El dia del dia-logos encierra la desfor-
malizacién que, desde el exotismo del arte a la inversién del método reduc-
tivo, atraviesa toda la reflexion filoséfica de Lévinas. Hay prelaci6n del
lenguaje sobre el pensamiento puro, porque la posibilidad de éste remonta
a la Revelacién entendida como pensamiento vivo realizado en la «sépara-
tion liante» que denominamos amor.]

— (1991). EN. Entre Nous. Essais sur le Penser-a-I’Autre. Paris: B.
Grasset. [Trad. esp. (1993). Entre nosotros. Ensayos para pensar en Otro.
Valencia: Pre-Textos. Los articulos aqui comprendidos, veintiuno con el
prélogo, abarcan mas de cuarenta afios de publicaciones, desde 1951 hasta
1990. No viene al caso resumir ahora el contenido de cada uno, pero si
comentar el titulo, porque Lévinas define el pensamiento alterativo como
espacio comiin de didlogo en el que amanece precisamente un rostro irre-
ductible al semblante o figura de cada uno de nosotros. La gran cuestién
consiste en descifrar los rasgos de la O o Cero infinito de ese Rostro invi-
sible, pero susurrante en la diacronfa del habla, en el impulso del instinto,
en el aire que respiramos. Su cara-a-cara no son los guifios de las cosas ni
las sintesis de los conceptos, sino la caricia, las ranuras del tiempo en la
intensidad no cumplida, la responsabilidad hasta la extenuacién, hasta el
punto de salvar la muerte invisible del rostro ajeno por inasistencia conti-
nua del mio o del nuestro, como es el caso en: (1985). «Diachronie et
représentation» (Revue de I'Université d’Ottawa, 4, octubre-diciembre),
donde, sobre el precedente de Bergson, Heidegger y Rosenzweig, el entre-
tiempo desformaliza la forma del «je pense» y la diluye en un pasado
inmemorial sin presente posible.]

— (1991). MT. La Mort et le Temps. Paris: L’Herne. [Este libro recoge el
curso dado por Lévinas en la universidad de la Sorbona entre noviembre
de 1975 y mayo de 1976, de 10 a 1 horas, es decir, después de la publi-
cacion de AQE. El texto lo establecié J. Rolland, a quien pertenece tam-
bién el «Postface», que sittia la trayectoria del curso en el organigrama del
pensamiento general de Lévinas.)

— (1993). DMT. Dieu, la Mort et le Temps. Paris: Grasset-Fasquelle.
(Trad. esp. (1993). Dios, la Muerte y el Tiempo. Madrid: Cétedra. Repite
el curso precedente mas otro paralelo dado en las mismas fechas y lugar
una hora después, de 12 a 13, con el titulo «Dieu et I’onto-théo-logiex.
Texto establecido también por J. Rolland y «Postface» ampliado segtin esta
circunstancia.]

93



ANTONIO DOMINGUEZ REY

— (1994). IDH Les Imprévus de l’Histoire. Montpellier: Fata Morgana.
[Recopilacién de articulos publicados entre 1929 y 1992, entre ellos el ya
citado LRSO, con prefacio explicativo de P. Hayat. Es de resaltar el primer
texto publicado por Lévinas a los 23 afios y sobre Husserl, en concreto:
(1929). «Sur les Ideen de M. E. Husserl». Revue Philosophique de la
France et de I’Etranger, 3-4, marzo-abril, 230-265). Lo fundamental de
Husserl esta para Lévinas en haber corregido la separacién representativa
de la escoldstica entre el sujeto y el objeto. La preposicién de de la intui-
cién fenomenoldgica conecta a la mente con lo real sin intermediarios. Ya
hemos dicho que Lévinas es uno de los grandes expositores de Husserl. No
le da especial relieve, en cambio, a la continuacién de las ideas en el campo
intersubjetivo con el tema transicional de la Einfithiung. Aunque reconoce
la importancia de los andlisis de Ideen II, sobre todo de los objetos inves-
tidos de espiritu —«De la sensibilité», texto recogido en HS, ya citado—,
a Lévinas le parece esta segunda fase de Husserl una explicitacién de las
ideas iniciales. El artfculo de 1931, «Fribourg, Husserl et ia phénoménolo-
gie» (Revue d’Allemagne et des Pays de Langue allemande, 43, 403- 414),
ayuda a comprender el ambiente de la capital fenomenolégica y la aproxi-
macion inicial de Lévinas a las primeras tesis de Heidegger, confirmada
asimismo en (1937). «Lettre a propos de Jean Wahl». Bulletin de la Société
Frangaise de Philosophie 37, 194-195.]

— (1994). LC. Liberté et Commandement. Montpellier: Fata Morgana.
['Ya nos hemos referido a los dos articulos que componen el grueso de esta
obra, «Liberté et commandement» y «Transcendance et Hauteur», prece-
didos por un prefacio de P. Hayat, «Une philosophie de I’individualisme
éthique», y seguidos de una discusién entre J. Wahl, Lévinas y otros inter-
locutores, mds una respuesta de éste a una carta de J. Etcheveria sobre la
reduccién del ser a lo mismo y su separacién del infinito.]

— (1996). NLT. Nouvelles Lectures Talmudiques. Paris: Minuit. {Obra
péstuma que el autor preparaba para publicar poco antes de su falleci-
miento el 25 de diciembre de 1995. Se trata de tres conferencias dadas por
Lévinas en circulos judios de Francia insistiendo en la necesidad de libe-
rar la hermenéutica talmidica del contexto juridico ortodoxo. De este
modo, la radical exigencia de la responsabilidad alterativa halla en los tex-
tos tradicionales el germen que los trasciende més alla de los asentamien-
tos politicos del Estado, cuya raiz es también feudataria, como sabemos
por otros escritos, de la sociedad o comunidad del tercero alterativo y fun-
dante: el Otro.]

Obras y articulos sobre E. Lévinas?

AGUILAR LOPEZ, J. M?. (1992). Trascendencia y Alteridad. Estudio sobre E.

Lévinas. Pamplona: EUNSA.

BAILHACHE, G. (1994). Le Sujet chez Emmanuel Lévinas. Fragilité et Subjec-

tivité. Paris: PUF.

2 Dado que la recopilacién de R. Burggraeve, aqui citada, contiene, por extenso, lo

sustancial de la bibliografia Iévinasiana hasta 1989, menos la espafiola, nos limitamos
a sefialar algunas publicaciones aparecidas desde entonces, alguna de las cuales —G.
Gonzdlez R. Arndiz— completa la de aquél.

94



TRASFONDO EROTICO Y POETICO DEL PENSAMIENTO

BURGGRAEVE, R. (1977). «<Emmanuel Lévinas. Une Bibliographie». Salesia-
num 39, 4, 633-692.

— «Emmanuel Lévinas. Une Bibliographie. Complément (1977-1981)».
Salesianum 44. 3, 459-478.

— (1986). Emmanuel Lévinas. Une Bibliographie Primaire et Secondaire
(1929-1985). Leuven: Center for Metaphysics and Philosophy of God.

— (1990). Emmanuel Lévinas. Vue bibliographie primaire et secondaire
(1929-1989). Leuven: Peeters, 2. ed., 223 pp. [En esta recopilacién
figura la mayor parte de la obra existente, hasta la fecha indicada, de
y sobre E. Lévinas, excepto la de origen espaiiol, para la que remiti-
mos a G. Gonzdlez R. Arndiz.]

CARBALLADA, R. de Luis (1994). «Ser y transcendencia en Emmanuel
Lévinas (un estudio del primer periodo de su obra)». Estudios Filosdficos
122, 7-217.

CIARAMELLL, F. (1990). Transcendance et Ethique. Essai sur Lévinas. Bruse-
las: Qusia.

CoHEN, R. A. (1994). Elevations: The Height of the Good in Rosenzweig and
Lévinas. Chicago: The University of Chicago Press.

CHALIER, C. (1993). Lévinas. L'Utopie de I’Humain. Paris: Albin Michel
(Trad. esp. de M. Garcia-Bar6 (1995). Lévinas: La Utopia de lo Humano.
Barcelona: Riopiedras).

CRITCHLEY, S. (1992). The Ethics of Deconstruction. Derrida and Lévinas.
Oxford: Blackwel Publishers.

ERDLE, B. R. (1994). Antlitz-Mord-Gesetz. Figuren des Anderen bei Gertrud
Kolmar und Emmanuel Lévinas. Viena: Passagen Verlag.

FerON, E. (1992). De ’Idée de Transcendance & la Question du Langage.
L’Itinéraire Philosophique d’Emmanuel Lévinas. Grenoble: J. Millon.

GARCia-BARO, M. (1994). «La filosofia judia de la religién en el siglo XX».
En Filosofia de la Religion, M. Fraijé (ed.), 701-729. Madrid: Trotta.

GONZzALEZ R. ARNAIZ, G. (1994). «La filosoffa de la subjetividad en E.
Lévinas». En Nuevas Antropologias del Siglo XX-11, J. de Sahagin Lucas
Herndndez (ed.), 185-221. Salamanca: Sigueme.

— (1996). «Bibliografia». Raices. Revista Judia de Cultura. Madrid:
Sefarad Editores, 50-51. [Recoge bibliograffa hispana de y sobre
Lévinas.]

HABBEL, T. (1994). Der Dritte Stort, Emmanuel Levinas. Herausforderung

fiir Politische, Theologie und Befreingstheologie. Mainz.

MARION, J. L. (1993). «El sujeto en iltima instancia». Revista de Filosofia
10, 439-458.

OUAKNIN, M.-A. (1992). Méditations Erotiques. Essai sur Emmanuel
Lévinas. Paris: Balland.

Ponzio, A. (1993). Signs, Dialogue and Ideology. Amsterdam/Philadelphia:
J. Benjamins Publishing Company.
~— (1994). Scrittura, Dialogo, Alterita. Fra Bachtin e Lévinas. Florencia:

La Nuova Italia Editrice.

- 95



ANTONIO DOMINGUEZ REY

— (1995). Responsabilita e alterita in E. Lévinas. Mildn: Jaca Book.

RICOEUR, P. (1990). Soi-Méme comme un Autre. Paris: Seuil, 221- 223; 387-
393.

RosMARIN, L. (1991). Emmanuel Lévinas, Humanisme de I’Autre Homme.
Toronto: GREF.

SANCHEZ MEcA, D. (1995). «Filosoffa y Religién en el pensamiento de
Emmanuel Lévinas». Carthaginensia XI, 355-375.

SCHREINER, Ch. (1991). «Faulkner / Lévinas: The vivacity of Disaster». En
Kronegger, M. (ed.), Phenomenology and Aesthetics. Approches to Com-
parative Literature and the Other Arts. Hommages to A.-T. Tymieniecka.
Analecta Husserliana V, XXXII. Dordrecht/Boston/London: Kluwer
Academic Publishers.

SIDEKUM, A. (1993). Ethik als Transzendenzerfahrung. Emmanuel Lévinas
und die Philosophie der Befreiung. Aacher.

Sucasas PEON, J. A. (1994). «Judaismo y filosofia en el pensamiento de E.
Lévinas. Lectura de un palimpsesto». Cuadernos Salmantinos de Filosofia
21, 71-104.

— (1995). «Redencién y sustitucién: el sustrato biblico de la subjetiva-
ci6n ética en E. Lévinas». Cuadernos Salmantinos de Filosofia 22,
221-265.

WEBER, E. (1990). Verfolgung und Thema. Zu Emmanuel Lévinas’ Autrement
qu’Etre ou au-deld de I’Essence. Viena: Pasagen Verlag.

WiLLIAMS, R. R. (1994). «Recognition and reciprocity: Fichte, Hegel and the
Buber-Lévinas exchange». Phenomenological Inquiry 18, octubre, 5-23.

Obras colectivas

AESCHLIMANN, J.-Ch. (1989). Répondre d’Autrui. Emmanuel Lévinas. Neu-
chitel: Langages, Edit. de la Baconniére. [Textos de P. Ricoeur, S. Moses,
C. Chalier, G. Petitdemange y M. Faessler en torno a una entrevista con E.
Lévinas.]

BERNASCONI, R.-WooD, D. (eds.) (1988). Provocation of Lévinas. New York:
Routledge.

BERNASCONI, R.-CRITCHLEY, S. (eds.). (1991). Re-Reading Lévinas. Bloomin-
gton/Indiandpolis. [Recoge las intervenciones del coloquio internacional
celebrado en la Universidad de Essex del 29 al 31 de mayo de 1987, mas
dos reediciones, en inglés, de sendos articulos de E. Lévinas y J. Derrida,
y otros dos textos de L. Irigaray y S. Critchley.]

CHALIER, C.-ABENSOUR, M. (eds.). (1991). Emmanuel Lévinas. Cahier de
[’Herne. Paris: L’ Herne. [Recopilacién de varios articulos de E. Lévinas, ya
publicados anteriormente, y mas de veinticinco colaboraciones. ]

96



TRASFONDO EROTICO Y POETICO DEL PENSAMIENTO

LARUELLE, J. M. (ed.). (1980). Textes pour Emmanuel Lévinas. Paris: J. M.
Place. [Colaboran M. Blanchot, J. Derrida, M.Dufrenne, E. Jabes, J.-F.
Lyotard, P. Ricoeur.]

GARCiA-BARO, M. (ed.). (1996). «In memoriam Emmanuel Lévinas». Raices.
Revista Judia de Cultura. Madrid: Sefarad Editores, 18-51. [Colaboran,
ademads del coordinador, C. Chalier, R. Fornet-Betancourt, G. Gonzilez R.
Arndiz, D. Sdnchez Meca y D. Sperling. Se incluye, ademds, un texto, tra-
ducido por M. Garcia-Bar6, del propio Levinas: «Para con el otro (Lec-
cién Talmidica). Texto del tratado Yoma, 85 A-85 B», correspondiente a
QLT.]

GONZALEZ R. ARNAIZ, G. (ed.). (1994). Etica y Subjetividad. Lecturas de
Emmanuel Lévinas. Madrid: Complutense. [Colaboran, ademés del coor-
dinador, A. Pintor Ramos, J. M*. Ayuso, J. A. Méndez, C. Moreno, G.
Bello, P. Peiialver, J. A. Sucasas y X. Antich.]

MoscaTo, A. (ed.). (1992). Lévinas. Filosofia e Trascendenza. Con Due
Saggi di Emmanuel Lévinas. Génova: Marietti. [Los otros colaboradores
son F. Camera, F. Ciaramelli, F. P. Ciglia, A. Fabris y R. Ronchi.]

PETITDEMANGE, G.-ROLLAND, J. (eds.). (1988). Autrement que Savoir. Em-
manuel Lévinas. Parfs: Osiris.

ROLLAND, J. (ed.). (1984). Les Cahiers de la Nuit Surveillée. Emmanuel
Lévinas, 3. Lagrasse: Verdier. [Quince colaboraciones.]

V.V. A A. (1984). Verantwortung fiir den Anderen an die Frage nach Gott.
Zum Werk von Emmanuel Lévinas. Aachen: Einhard-Verlay. [Colaboran
H. Henrix, B. Casper, M. M. Olivetti, A. Peperzak y S. Strasser.]

— (1985). Emmanuel Lévinas. Les Nouveaux Cahiers 21, n" 82 (Paris).

— (1986). Le Scandale du Mal. Catastrophes Naturelles et Crimes de
I’Homme. Les Nouveaux Cahiers 22, 85. [Mesa redonda sobre E.
Lévinas.]

— (1990). Emmanuel Lévinas. Etudes Phénomenologiques V1, 12.
Bruselas: Qusia. [Colaboraciones de J.-L.. Lannoy, F. Ciaramelli, E.
Feron y F. Jacques.]

— (1993). Emmanuel Lévinas. L’Ethique comme Philosophie Premiére.
Actas del Coloquio de Cerisy-la-Salle, 23 Agosto-2 Septiembre 1986.
Paris: Cerf. [Diecinueve colaboraciones.] ,

— (1996). Lévinas Philosophe et Juif. L’Arche, febrero (Paris).

WYBRANDS, F. (ed.). (1980). <Emmanuel Lévinas». Exercices de la Patience,
1. Paris: Obsidiane. [Colaboran J. Rolland, E. Féron, C. R. Vasey, A.
David, F. Wybrands, H. Valavanidis-Wybrands, M. Blanchot y M. Jacob.]

97



