DEL EGOISMO A LA HOSPITALIDAD:
LEVINAS O LA INTEMPESTIVIDAD DE UN
PENSADOR JUDIO

Diego Sanchez Meca

Universidad Nacional de Educacién a Distancia

1. NOSOTROS Y LOS OTROS

Alguien ha imaginado a Lévinas como al extranjero solitario y mis-
terioso, procedente de un pais desconocido, que, en mitad de 1a noche,
golpea la puerta de la taberna donde los vecinos de Occidente nos
divertimos ebrios de ontologia y de autoconciencia, para gritarnos con
voz destemplada que es hora de acabar la fiesta y de cerrar, o bien de
despertar de nuestro suefio autista y asumir nuestra primera y mds fun-
damental responsabilidad (cfr. Laruelle, 1980: 7). Es este un simil
apropiado para dar idea de hasta qué punto Lévinas se desvincula de
ciertas coordenadas fundamentales del pensamiento y la cultura occi-
dental, para proponer algo asi como una inversién, un desenraiza-
miento del suelo nativo en el que Occidente ha crecido y se ha desa-
rrollado, y una especie de sustitucién de esas raices, que se alargan

61



DIEGO SANCHEZ MECA

hasta la antigua Grecia, por orientaciones que han tenido su tradicion
multisecular en el dmbito del judaismo. Esta audaz propuesta hace de
Lévinas un pensador complejo, para algunos inaferrable, y tan incom-
prensible a veces, en general, que no es infrecuente tomarle por el fil6-
sofo mas intempestivo de nuestro siglo.

Pues, sobre todo, Lévinas desenmascara y denuncia los secretos de
una identidad que reduce al otro al mismo, a costa de eliminarlo o ano-
nadarlo en su diferencia. L.as expresiones extremas de esta forma de
eliminacién (los genocidios, las masacres de indios americanos, el
holocausto antisemita, etc.) son s6lo acontecimientos especiales en los
que esos secretos se revelan con una mayor espectacularidad. Pero no
por excepcionales son, en lo que suponen y representan, algo menos
cotidiano, es decir, no expresan algo cualitativamente diferente a lo
que determina una buena parte de los pensamientos y los comporta-
mientos de los individuos en su vida ordinaria de cada dia. Los geno-
cidios son sélo el altavoz de una tradicién inmemorial que determina
todo el horizonte occidental de la historia. El nicleo de la denuncia de
Lévinas lo constituye esta tendencia a reducir lo otro y al otro al
mismo, como algo connatural al modo de pensar occidental, a las cate-
gorias que lo forman y a las experiencias fundadoras en las que nues-
tra cultura se reconoce.

Como a Nietzsche, a Lévinas le interesan, ante todo, las motivacio-
nes y decisiones que subyacen al modo habitual en que el hombre, for-
mado en la tradicién de la cultura greco-romana y del cristianismo,
comprende el mundo, la sociedad y a si mismo, y actia en consonancia
con esta autocomprension. Tal comprension estd dominada por el deseo
de poder y el egoismo, y conduce a un tipo de actitudes y de compor-
tamientos de los que la filosofia no es mds que su reflejo y su contra-
partida tedrica. No obstante, no se puede afirmar, por esto, que Lévinas
sea un pensador politico. Es mds exacto decir que mantiene «una rela-
cién no politica con la politica», o sea, la relacién inconmensurable de
una tradicion ética y profética con una coyuntura politica (cfr. Laruelle,
1980: 111). Desde esa tradicién profética del judaismo, que inspira y
fundamenta su protesta, Lévinas cree poder acusar a la filosofia occi-
dental de una deuda infinita y acumulativa que no seria la deuda de una
mayor eficacia, sino la de la paz. Si el hombre natural y salvaje estd
dominado espontdneamente por el deseo de poder, el amor a la vida
centrado en el yo y el deseo de felicidad, la filosofia occidental, lejos
de haber servido al objetivo de una mejora de la naturaleza humana
como desarrollo de la tolerancia, de la convivencia comunitaria en paz,

62



DEL EGOiSMO A LA HOSPITALIDAD: LEVINAS O LA INTEMPESTIVIDAD DE UN...

de la cooperacidn y ayuda reciproca, de la solicitud, el respeto y la res-
ponsabilidad hacia el otro, se ha convertido en un expediente de sofis-
ticacién y travestimiento de la violencia, una instancia ideolégica al
servicio de la politica. Por ello, para Lévinas, liberarse de la violencia
y de la guerra no puede ser, a su vez, una tarea politica. El poder es una
estructura de dominio universal a la que no se puede hacer frente mas
que con una estrategia radicalmente no politica.

Un pasado inmemorial determina, pues, en ultima instancia
—segtin Lévinas—, la situacion del mundo actual, y no hay una sus-
tancial diferencia, en lo que se refiere a esa estructura y dindmica del
poder, entre pasado y presente. En los origenes de la civilizacién
europea, cuando se fundan los asentamientos humanos y las ciudades,
y se constituyen los clanes —y no se crea, repito, que lo que tiene
lugar en este proceso, por lejano y ancestral que pueda parecer, es
algo que ya no sucede en nuestro tiempo—, la misma nocién de ciu-
dadania, de pertenencia a una tribu y a una ciudad funda una deter-
minada oposicion entre el nosotros y los otros, o sea, entre los ciuda-
danos y los sin patria. Como ha demostrado René Girard, el asesinato
(real o simbdlico) del otro es una condicidn sacrificial indispensable
para la configuracién de la ciudad, para la constitucién del grupo en
un determinado lugar. Las victimas sacrificables no pertenecen, o per-
tenecen muy poco, a la sociedad: son prisioneros de guerra, extranje-
ros, el pharmakos griego, etc. Es decir, son quienes no pueden esta-
blecer con la comunidad vinculos andlogos a los que establecen entre
si los miembros de ésta. Por su condicién de extranjero, de enemigo,
de diferente, de otro, las futuras victimas son quienes no pueden inte-
grarse plenamente en la comunidad'(vid. Girard, 1983: 10-97 y 1982:
11-168; Serres, 1983; Schmitt, 1958).

El sacrificio, o el linchamiento asesino, tienen la funcién de apaci-
guar las violencias intestinas e impedir que estallen los conflictos entre
los miembros del grupo y que éste se desintegre. Para mantener la
cohesion interna del grupo es absolutamente esencial descubrir, reco-
nocer y destruir a un enemigo, real o imaginario. Es preciso que exis-
ta una ciudad, un clan o una secta adversas. Si no existen, hay que
inventarselas enseguida. Es mds, no basta con que exista un enemigo,
real o imaginario, reconocido y declarado como tal con el que hacer la
guerra. Para que surja, se mantenga y se refuerce una identidad politi-
ca, un nosotros, lo decisivo es la exclusién del otro genérico, es decir,
la violencia hacia el que, por ser otro, distinto y diferente, resulta oscu-
ro, confuso, ambiguo.

63



DIEGO SANCHEZ MECA

Segin Hannah Arendt, la esencia del totalitarismo no debe buscarse
tanto en la predileccién por la guerra, en el belicismo, cuanto en la
apelacién ritual a un nosotros imaginario que se encuentra siempre en
peligro por causa de amenazas imaginarias. Es decir, la esencia del
totalitarismo estd en el fetiche social levantado contra esos otros que
agresivamente son situados del lado de alld de la linea que circunscri-
be la ciudad. A esos otros, o se les fuerza a la asimilacion con el noso-
tros, o simplemente se les elimina'.

Asi que la situacién del otro, del extranjero o advenedizo, de aquél a
quien no se le conoce pertenencia alguna a una comunidad, a una tribu o
secta determinada y debidamente acreditada, es mucho peor y mas dura
que la del enemigo reconocido como tal, con el que al menos se pueden
establecer pactos y hacer treguas. El apdtrida, el que no es del lugar, el
otro, puede ser objeto de una violencia indiscriminada € impune por parte
de los ciudadanos, de los pertenecientes al lugar, de los miembros de la
secta, que pueden satisfacer sobre €l sus gregarias necesidades de autoi-
dentidad. La incierta y confusa identidad de ese otro, su condicién de
errante, su diferencia, o sea, su resistencia, en definitiva, a ser anonadado
y asimilado en el mismo, se hacen valer como justificacién del desprecio,
la suspicacia y el odio que suscita y, en consecuencia, de la eventual
accién agresiva y violenta encaminada a su eliminacion.

Conclusién: en la constitucién de la ciudad, de la comunidad, de la
secta, del grupo, del nosotros parece mostrarse inequivocamente la
imagen de una identidad excluyente y totalitaria, esa imagen del
mismo que domina, segtin Lévinas, toda la filosofia occidental.

2. LA LEY DE LA ECONOMIA

Estas tendencias profundas, inscritas en la manera de pensar, en el
comportamiento social y en la sensibilidad del hombre occidental,
delatan una obsesidn por la seguridad que se confia a la pertenencia a
una comunidad, a la vinculacién a un grupo y al asentamiento estable
en un lugar. En otras palabras, expresan el horror a una vida errante,
el rechazo y el miedo a la inseguridad que acompafiaria a un peregri-
nar solitario sin patria y sin hogar. Se estd en el extremo opuesto de

I «Lo que la sociedad alemana exigia era que el judio estuviese educado como clla
misma y que, sin comportarse como un judio ordinario, fuese y produjera algo fuera de
lo ordinario, ya que, al fin y al cabo, era un judfo» (Arendt, 1974: 107).

64



DEL EGOISMO A LA HOSPITALIDAD: LEVINAS O LA INTEMPESTIVIDAD DE UN...

la preferencia de la posible libertad e independencia del vagabundo o
del némada. Lo que se desea es echar raices en un lugar, asentarse y
habitar en él, morar. Lévinas lo dice con diversas expresiones: la exis-
tencia del hombre occidental se caracteriza, antes que por ninguna
otra cosa, por el morar y la morada, base vital de una determinada
escala de valores y de un modo caracteristico de satisfacer nuestras
necesidades materiales (vid. Lévinas, 1977a: 169-191). Como el lugar
o el grupo al que pertenezco, la casa en la que habito no tiene, en este
contexto, el significado para mi de un utensilio, un instrumento del
que dispongo, sino que es el espacio de mi vida individual, salva-
guarda de mi intimidad, y, por tanto, refugio donde me siento seguro,
protegido y a salvo, plataforma desde la que desarrollo mi vida y, con
ella, las diversas formas de relacionarme con los otros y de utilizar,
manejar y dominar el mundo: «La morada no se sitia en el mundo
objetivo, sino que el mundo objetivo se sitda con relacién a mi mora-
da» (Lévinas, 1977a: 170). La experiencia del morar, del poseer una
casa, precede y es condicién del usar y utilizar.

Segtin Lévinas, es esta experiencia la que se convierte en el factor
central configurador de nuestro humano modo de ser occidental. Pues
la objetivacién, la utilizacién, la planificacién y la explotacién cons-
tituyen el modelo de la economia, o sea, de la administ-acién de la
casa. La cultura occidental se basa toda ella en la economia, en la
medida en que revela un tipo de vida que lo subordina todo a la rea-
lizacién y al mantenimiento de una casa (cfr. Lévinas, 1991a: 199-
208: «Détermination philosophique de 1’idée de culture»). Y es esta
ley (nomos) de la casa (oikos) la que regula el universo del yo. Tener
una morada, un lugar propio en el que habitar es el punto de partida
para salir al mundo, descubrir y disfrutar sus posibilidades. Sobre esta
base me represento a los otros seres y los hago objeto de mi observa-
¢idén, o los manipulo y los transformo, segin mis necesidades o mis
conveniencias, mediante mi actividad, mi trabajo, mi comercio, etc.
La existencia de un mundo de objetos, de teorias objetivadoras, de la
industria, de la planificacién, la tecnologia, la administracion y la
politica son obra de seres soberanos que se consideran el centro del
universo y lo convierten en el dmbito de su propio poder, habilidad y
soberania.

No es dificil darse cuenta de que Lévinas pronuncia este dictamen
sobre el sedentarismo del hombre occidental desde el contrapunto de
ese nomadismo y esa didspora que ha caracterizado milenariamente al
pueblo judio. Por tanto, alguien podria sentirse tentado de objetar, a

65



DIEGO SANCHEZ MECA

primera vista, que tampoco al hombre occidental le es extraiia, en cier-
to modo, la idea del peregrinaje, del desenraizamiento y la extranjeri-
dad, aunque sélo sea por lo que de judio se ha filtrado en su mentali-
dad a través de la ensefianza del cristianismo. Segtin esta ensefianza,
nuestra vida no es otra cosa que una peregrinacion en espera de reden-
cién. Sin embargo, en sentido estricto, ;qué ha pensado el hombre
occidental sobre ese cardcter errante de su condicién en el mundo?
¢{Como lo ha valorado y qué estimacién le ha merecido? General-
mente, ha pensado que se trata, no de una condicién de libertad, no de
un recorrido por horizontes siempre mds amplios y nuevos de expe-
riencia, sino de un castigo, de una especie de expiacién indispensable
a toda busqueda de redencién y conciliacién. En la filosofia de Hegel
(consumada versién filoséfico-secularizada del cristianismo), la odi-
sea de la conciencia constituye la condicién de un movimiento de
recomposicion, de retorno sobre si, en el que el pensamiento encuen-
tra su sentido mds intimo y su identidad. La aspiracién m4s profunda
de esta conciencia errante es volver a su patria y a su casa, a su lugar
de origen, donde proyecta su plenitud, felicidad y consumacién. En
Descartes, el sujeto cognoscente, reacio a cualquier forma de noma-
dismo espiritual y ajeno al sentimiento de la aventura, trata de prote-
gerse definitivamente de la erraticidad del juicio, o sea del error, nece-
sita sentirse a salvo de demonios malignos, y busca, por encima de
todo, la seguridad, el fundamento, la certeza del pensamiento.

Asi que, en la filosoffa occidental, la imagen del némada mds que
una metéfora de la existencia (como lo es para el judio), no es mds que
una condicién intrinseca de la actividad tedrica, sacrificada cada vez a
priori a la necesidad del retorno del sujeto sobre sf mismo, al reen-
cuentro del fundamento, del lugar originario y seguro de la razén. Por
eso esta actividad tedrica es, propiamente, una odisea, pues, como
Ulises, acaba siempre retornando a Itaca, a su ciudad, su casa y sus rai-
ces, o sea, al mismo. El pensamiento occidental es incapaz de abrirse
a lo que es errante y otro respecto de su dominio, y se autoengafia cre-
yendo capturar y apropiarse lo que, por definicién, se le escapa o le
sobrepasa.

Con la critica que a estos proyectos fundacionistas Ileva a cabo la
filosofia contemporénea, podria parecer, de entrada, que algunos de los
grandes filésofos de nuestro siglo caen en la cuenta, por fin, de lo estd-
pido que resulta ese afin de volver siempre a los fundamentos, de que
la filosofia se ha vuelto sensible, por fin, a la belleza del riesgo, de la
aventura, del vagabundeo espiritual, de la biisqueda de lo otro, de lo

66



DEL EGOISMO A LA HOSPITALIDAD: LEVINAS O LA INTEMPESTIVIDAD DE UN...

nuevo, de lo diferente. Pero, también en este caso, se trata, segin
Lévinas, de un nuevo travestimiento del egoismo incapaz de abrirse
realmente a lo otro mientras proclama su libertad soberana sobre el
mundo. Por ejemplo, Heidegger parece insistir una y otra vez en la
fecundidad de un cierto nomadismo del pensamiento, en la positividad
de su ambigiiedad y su riesgo. Puesto que el error multisecular del pen-
samiento filoséfico ha sido, segin €l, el del olvido del Ser, la apertura
del Dasein se configura, para Heidegger, como sustitucién de la visién
de la presencia por la escucha y la atencién al Ser. En este sentido, el
sujeto queda desposeido de su fundamento, si bien, a cambio, se abre a
la arriesgada posibilidad de acceder a la fuente del Ser. Es decir, pare-
ce cumplirse, en el pensamiento de Heidegger, esa inversién de la pers-
pectiva egocéntrica de la filosofia occidental por la de una apertura al
Ser que lo respeta en su ser sin tratar de fagocitarlo y lo reconoce en su
diferencia. Pero, en opinién de Lévinas, esto es s6lo un espejismo.
También este peregrinar heideggeriano del Dasein es un falso peregri-
nar, pues se produce en un circulo cerrado de relacién limitada a las
cosas. La atencién al mundo, la escucha en la que el Dasein se abre a
la voz del Ser, no expresaria, de nuevo, mds que el egoismo ontolégico
de la identidad en la que es ignorada, cancelada y aprioristicamente
anulada en el mismo la voz del otro humano. Porque este Dasein de
Heidegger sigue siendo, en definitiva, ese si mismo que. se repite en el
eterno presente de un deseo estéril e inapagado, un si mismo que no
sale de si, que no se abre a la presencia de los otros hombres. En este
falso vagabundeo, el si mismo se condena a la soledad.

Por lo tanto, «filosoffa como fallo, defeccién de la presencia impo-
sible. La metafisica occidental —y probablemente toda nuestra histo-
ria de Europa— habrian sido la edificacién y preservacién de esta pre-
sencia: fundacién de la idea misma de fundamento, fundacién de todas
las relaciones de las que se hace experiencia, o sea, manifestacién de
entes que se ordenan arquitecténicamente sobre una base que les sopor-
ta, manifestacion de un mundo susceptible de construirse o de consti-
tuirse para una apercepcién trascendental. Presencia del presente,
ensamblamiento y sincronfa... La seguridad de los pueblos europeos
detrds de sus fronteras y los muros de sus casas, seguros de su propie-
dad es, no la condicion sociolgica del pensamiento metafisico, sino el
proyecto mismo de un tal pensamiento» (Lévinas, 1976: 83-84).

La posicién filoséfica de Lévinas, ante esta constatacién, es la de
oponer el primado de lo humano a ese primado metafisico tradicional
de lo mundano, de las cosas, del lugar y de la casa. El hombre no es,

67



DIEGO SANCHEZ MECA

ante todo, ser-en-el-mundo, que vive arrojado en un entorno de obje-
tos utiles y de instrumentos, como dice Heidegger, sino ser con los
demds como otros con los que me relaciono y ante los que tengo una
responsabilidad. La de Lévinas es, pues, una filosofia de la alteridad
que se nutre del dinamismo polémico de una dura e implacable critica
a la ontologia en la que se basa la cultura de Occidente.

Por eso, lejos de tematizar y conceptualizar —en el marco siempre
de la ontologia— el ser del otro y describir la relacion interpersonal
con categorias o figuras filosé6ficas ?, Lévinas hace del otro (alteridad
preliminar y trascendente, nunca tematizable, y, por tanto, jamas con-
ceptualmente aferrable), la condicién desde la cual repensar radical-
mente las categorias de la filosofia. Su «metafisica» es, en consecuen-
cia, algo anterior a la ontologia. No fundacién, sino condicién que se
pone mads alld de todo limite, lugar de la trascendencia absoluta.

3. MAS ALLA DE LA ONTOLOGIA

Con lo dicho hasta ahora no serd dificil entender en qué sentido la
filosofia occidental es, para Lévinas, un modo de pensamiento que
delata ciertas actitudes practicas y tomas de posicién concretas. En
cierto modo, ese interés por las motivaciones y elecciones que do-
minan nuestra usual comprensién del mundo le acercan a Nietzsche
—como queda sugerido mds arriba-, y hacen que también su critica al
modo de pensar y de vivir occidental tenga algo de la genealogia
nietzscheana, si bien la 6ptica de la critica no es aqui la perspectiva de
la vida, sino la de la tradicién espiritual y religiosa del hebraismo?*.

Con la expresion «filosofia occidental», Lévinas no sélo se refiere,
pues, a los grandes filésofos, sus obras y su influencia, sino, mds exac-
tamente, a la mentalidad, a la ideologia entera que estd en la base de
los estilos de vida, practicas, costumbres e instituciones occidentales.
Esta «filosoffa occidental» seria como el subsuelo de nuestra historia
espiritual y comportamental. De Parménides a Heidegger, pues, la filo-
sofia occidental habria sido una egologia, porque se expresa en dis-
cursos en los que se despliega un universo centrado en torno al ego. El

2 Segiin Lévinas, ésta es la trampa en la que Buber se habria introducido. Para la
critica de Lévinas a Buber, cfr. Lévinas (1987a: 13-70) y (1976: 29-55: «Martin Buber
et la thedrie de la connaissance»); Strasser (1978: 512-525); Sdnchez Meca (1984).

Para un andlisis de la critica nietzscheana a la cultura occidental en su especifi-
cidad concreta, vid. Sdnchez Meca (1989: 2.2 p).

68



DEL EGOISMO A LA HOSPITALIDAD: LEVINAS O LA INTEMPESTIVIDAD DE UN...

yo es el centro y la finalidad del mundo para los antiguos, y el sujeto
del cogito o fuente de toda significacion para los modernos.

El resorte intimo de esta egologia, en la que se expresa sofisticada-
mente un deseo o voluntad de poder, no es otro que la aspiracién a una
vision sistemadtica del universo como totalidad de seres cuyas caracte-
risticas, esencia y relaciones, puedan ser contempladas, y por tanto
dominadas, panoramicamente por el sujeto o yo. La presentacién o
presencia de todos los seres como una totalidad de la que una con-
ciencia hace experiencia, incorpordndolos a si, es el modo egologico
de la filosoffa occidental “.

Lévinas identifica este modo con la ontologia, en cuanto que el
correlato intencional del yo puesto como centro coincide necesaria-
mente con la totalidad de los seres considerada como su ser. En la
ontologia cldsica, Dios se convierte en fundamento, en cuanto ser
primero y dltimo, y, por tanto, en otro nombre para la totalidad, en
cuanto originarse y recogerse de las partes o de los momentos que la
componen. Esta es la razén de por qué Heidegger llama a la metafi-
sica occidental ontoteologia. A Lévinas le parece exacta esta califi-
cacién, pero €l interpreta la ontoteologia como manifestacion del
egoismo que consituye el nivel originario y natural de la vida huma-
na. Por eso, el mismo pensamiento de Heidegger caeria dentro del
perimetro de la egologia caracteristica de la ontoteologia occidental.
Aunque Lévinas reconoce en Heidegger a uno de los mayores fil6-
sofos de la historia, no por ello deja de proclamar que su pensa-
miento estd ain dominado por la tendencia totalizante de la tradicién
egoldgica. Pues el intento heideggeriano de superar la ontoreologia
reformulando la olvidada pregunta por el Ser mismo (que es esen-
cialmente diverso de la totalidad de los entes), en el modo concreto
en que Heidegger lo plantea, estd condenado al fracaso, porque si el
Ser es considerado la primera y dltima palabra, es inevitable que sea
concebido como totalidad y, en consecuencia, como lo que excluye
la posibilidad de lo realmente otro®.

4 Para Lévinas, el ejemplo m4s adecuado de este totalitarismo filoséfico lo repre-
senta el sistema de Hegel, el cual, en cierto modo, constituye una de las cumbres de la
metafisica occidental. Cfr. Lévinas (1984: 12).

5> Esta serfa la razén, segiin Lévinas, que explicarfa, en dltimo término, el que
Heidegger haya podido colaborar con una de las expresiones mds horrendas de la ten-
dencia totalitaria, o sea, el nazismo: «Sein und Zeit ha quedado como el modelo mismo
de la ontologia. Las nociones heideggerianas de finitud, de ser ahf, de ser hacia la muer-
te, etc. siguen siendo fundamentales. Incluso si uno se libera de los rigores sisteméticos
de ese pensamiento, queda marcado por el estilo mismo de los andlisis de Sein und Zeit,

69



DIEGO SANCHEZ MECA

Para Lévinas, el olvido mds radical del que es responsable la filoso-
fia occidental no es el de este Ser, sino el del discurso y el del encuen-
tro en el que el infinito se me revela. Lévinas ve, en definitiva, en el
ser-en-el-mundo de Heidegger una subordinacién de la relacién ética
a la presencia del yo egofista en el horizonte natural del mundo. En sus
andlisis del morar y del habitar, Lévinas muestra cémo el disponer de
las cosas tiene sentido s6lo en cuanto sometido al reclamo del rostro
de los otros, al deseo de los otros, a la hospitalidad. Es decir, hace la
propuesta de una inversién de la perspectiva ontolégica en el sentido
de que la relacidn ética anteceda y sustituya en el punto de partida a la
relacién con el mundo. La ontologia dejaria de ser la filosofia prime-
ra, cediendo este puesto a la ética.

Y es que la idea de lo otro, de lo infinito no puede reducirse a la idea
de totalidad ni ser compatible con ella. El universo del egocentrismo
estd abismalmente separado de la manifestacién del infinito como lo
totalmente otro, cuya revelacién o epifania no tiene nada de taumatir-
gico ni de sobrenatural, sino que es el milagro mismo de la existencia
humana como encuentro, didlogo y responsabilidad con el otro. Esta
responsabilidad hacia el otro, como lo opuesto al egofsmo, no es, en la
perspectiva €tica de Lévinas, una simple actitud moral, objeto de ser-
mones edificantes, sino la estructura misma que me constituye como
sujeto. Soy sujeto al otro, investido de una responsabilidad infinita por
su existencia.

Por supuesto, no es que Lévinas se cierre a reconocer los aspectos
positivos y necesarios de las totalizaciones tedricas y practicas produ-
cidas por toda cultura. Estas totalizaciones sistemdticas resultan indis-
pensables y son buenas, pero a condicién de que no se las absolutice.
La ciencia, la tecnologia, la economia, el derecho, la administracién y
la politica serfan imposibles si no pudiésemos ver y tratar los hechos y
a los seres de nuestro mundo como agentes dentro de posibles engra-
najes y como elementos suceptibles de instrumentalizacién, de planifi-
cacién y de organizacion. Un mundo justo supone instituciones a través

por los puntos cardinales a los que la analitica existenciaria se refiere. Ya sé que el
homenaje que rindo a Sein und Zeit parecer4 deslucido a los discipulos entusiastas del
gran filésofo. Pero pienso que es por Sein und Zeit por lo que continia siendo vilida la
obra ulterior de Heidegger, que no me ha producido una impresién comparable. No es
que ésta sea insignificante, pero si mucho menos convincente. Y no digo esto a causa
de los compromisos politicos de Heidegger, adquiridos algunos afios después de Sein
und Zeit, a pesar de que jamds yo haya olvidado esos compromisos, y de que Heidegger
nunca, a mi entender, se haya disculpado de su participacién en el nacional socialismo»
(Lévinas, 1991b: 39).

70



DEL EGOISMO A LA HOSPITALIDAD: LEVINAS O LA INTEMPESTIVIDAD DE UN...

de las cuales los hombres sean tratados también como momentos de
conjuntos mas amplios, numerados, clasificados y usados como partes
subordinadas al todo. La sociedad no es posible sin estas generaliza-
ciones, objetivaciones e instrumentalizaciones.

Sin embargo, esa no puede ser toda la verdad de lo social. Cuando la
organizacion colectiva y la politica se convierten en el punto de vista
supremo Y ultimo, la vida individual deja de tener un valor absoluto en
si misma. Es decir, una vision tal niega a los hombres esa dignidad que
Kant consideraba incomparable con cualquier otro valor y no intercam-
biable con ninguno. Por tanto, lo que Lévinas defiende es que todos los
tipos de totalidad y de totalizacidén se subordinen a un criterio superior
que afirme y salvaguarde la dignidad del individuo como fin en si
mismo. Y si esta propuesta es original en algun sentido, esa originalidad
se debe al modo particular en que Lévinas formula tal criterio dltimo y
superior. Este no es, como para Kant, la humanidad (das Menschsein),
comuin a mi y a los demds, sino la epifania del rostro del otro y su dis-
curso, que rompe la homogeneidad de mi universo prosaico y cotidiano
y pulveriza el absolutismo de la totalidad. La simple existencia del otro
me plantea —dice Lévinas— preguntas inesquivables. Porque esa exis-
tencia cuestiona las pretensiones totalizadoras de mi universo egoista,
centrado en si, le pone limites y lo trasciende en virtud de requerimien-
tos cada vez mds radicales. Esto, y no otra cosa, es lo que Lévinas llama
lo infinito, el cual, trascendiendo el horizonte del Ser, proviene de mds
alld de cualquier apariencia. Es de un modo diverso al del Ser (autre-
ment qu’étre) y mds alla de la esencia (au-dela de ’essence), pues su
modo de ser no es el de la esencia sino el de la alteridad®.

4. SUBJETIVIDAD, RESPONSABILIDAD, SALVACION

Asi que, para Lévinas, a diferencia de lo que concluye Nietzsche, la
existencia humana puede no estar dominada por la voluntad de poder,

6 «La humanidad dentro del ser histérico y objetivo, la brecha misma de lo subje-
tivo, el psiquismo humano, en su original vigilancia o deshechizamiento, es el ser que
se deshace de su condicién de ser: el des-inter-és. Esto es lo que quiere decir el titulo
de mi libro De otro modo que ser. La condicién ontolégica se deshace, o es deshecha,
en la condici6én o la incondicién humana. Ser humano significa vivir como si no se
fuera un ser entre los seres. Como si, por la espiritualidad humana, se voltearan las
categorias del ser en un «de otro modo que ser». No s6lo en un «ser de otro modo».
Ser de otro modo es aiin ser. Lo «de otro modo que ser», en verdad, no tiene un verbo
que designaria el acontecimiento de su inquietud, de su des-inter.és, de la puesta en
cuestion de este ser (o de este essemiento) del ente» (Lévinas, 1991b: 95).

71



DIEGO SANCHEZ MECA

o sea, por esa fuerza egofsta que despiadadamente conquista y defien-
de lo que le pertenece contra andlogos intentos puestos en acto por los
otros. Si buena parte de la obra de Lévinas estd orientada a desenmas-
carar la sutil violencia que anima nuestro modo de pensar y nuestro
comportamiento social, la perspectiva o la éptica desde la que esta cri-
tica se formula es una ética de la alteridad de un estilo tan radical como
para llegar a afirmar que no se tiene derecho a vivir si ello implica la
explotacion y la opresién de los otros. Pero, a pesar de lo que pudiera
parecer, no se trata aqui de ninguna proyeccién utépica de un ideal
irrealizable que tiene en su contra la realidad féctica del horizonte
entero de la cultura occidental. La propuesta de renovacién de la filo-
sofia primera como ética —y a partir de ahf la renovacién de todo un
modo de pensar y de vivir—, se basa, sobre todo, en una reformula-
cién de la estructura de la subjetividad como responsabilidad, y al des-
cubrimiento del infinito como epifania del rostro del otro, de la cual
cualquier otro fenémeno recibiria su sentido. Por tanto, dos cosas:
quién o qué soy yo, y quién o qué es el otro cuya relacién ética con-
migo me abre la perspectiva del infinito.

Para Lévinas, «la responsabilidad no es un simple atributo de la sub-
jetividad, como si ésta existiese ya en ella misma, antes de la relacién
€tica» (Lévinas, 1991b: 90). La subjetividad no es un «para-si», sino,
primariamente, un «para-otro». Esa es la verdad profunda del descu-
brimiento husserliano de la intencionalidad como constitucién bdsica
de la conciencia. Sin embargo, mi unién con el otro es de naturaleza
distinta a la de la relacién intencional que me liga, en el conocimien-
to, al objeto: «El lazo con el otro no se anuda mds que como respon-
sabilidad, y lo de menos es que ésta sea aceptada o rechazada, que se
sepa 0 no c6mo asumirla, que se pueda o no hacer algo por otro. Decir:
Héme aqui. Hacer algo por otro. Dar. Ser espiritu humano es eso. La
encarnacion de la subjetividad humana garantiza su espiritualidad (no
veo lo que los dngeles podrian darse o cémo podrian ayudarse entre
sf). Dia-conia antes de todo didlogo. Analizo la relacién interhumana
como si, en la proximidad del otro (mds alld de la imagen que del otro
hombre me hago), su rostro, lo expresivo en el otro (y todo el cuerpo
es, en este sentido, mds o menos rostro), fuera lo que me ordena ser-
virle. Empleo esta férmula extrema. El rostro me pide y me ordena. Su
significacion es una orden dirigida a mi. Matizo que si el rostro signi-
fica una orden dirigida a mf, no es de la manera en que un signo cual-
quiera significa su significado. Esa orden es la significancia misma del
rostro» (Lévinas, 1991b: 91-92; cfr. también Lévinas, 1985: 37-38, y
1987b: 104-106).

72



DEL EGOISMO A LA HOSPITALIDAD: LEVINAS O LA INTEMPESTIVIDAD DE UN...

Con esta radicalidad expresa Lévinas su idea bdsica de la subjetivi-
dad como destitucion del yo y estructura de responsabilidad, y en ella
se muestra una de sus rupturas mds trascendentales con una tradicién
filoséfica que privilegia el para-si de la identidad y la relacion con el
mundo (racional o mistico, trascendente o trascendental) en detrimen-
to de la relacion con el otro, que es sobre todo el otro hombre. Ahora,
Lévinas cree haber puesto de manifiesto que la identidad de mismo le
viene al yo de fuera incluso a su pesar, y que su ser mds originario es
ser-para-otro. Si la filosofia que elimina al otro de su horizonte es la
filosofia pagana, filosofia de adhesion al lugar y a la morada propia,
Lévinas opone a este paganismo una salida del ser, una liberacién de
la ontologia y un «otro modo que ser» que tiene que ver, fundamen-
talmente, con un modo diverso de pensar y de experimentar la relacién
con los otros.

Segun el texto que se acaba de citar, la existencia de los otros no im-
plica, por si misma, ninguna comunién, ninguna socialidad originaria
y preconstituida —tal como se desprende de la definicion aristotélica
del hombre como ser social «por naturaleza»—, sino vinculo social, es
decir, relacion. Esta relacion es siempre asimétrica, es decir, yo soy
responsable del otro sin que ello implique necesariamente que el otro
me responda del mismo modo. Debido a que la relacién con el otro no
es necesariamente reciproca, yo soy precisamente sujeccion al otro, o
sea, sujeto. La fuerza de la ley de la economia y de la egologia, la
voluntad de poder, puede quedar, por tanto, sin efecto en virtud de esta
asimetria de las relaciones interpersonales, nunca en razén de una
igualdad fundamental de todos los sujetos que comparten unos mismos
derechos humanos, como se pensé en la modernidad ilustrada. Pues la
relacion asimétrica con el otro, en la que la responsabilidad me incum-
be de manera exclusiva’, tan s6lo presupone un cara a cara, un encuen-
tro o relacién que no se articula en torno a ninguna verdad ni a ningin
pacto, ciudad o lugar, sino que tiene lugar en la orilla de un abismo.

La idea de una esencia o naturaleza humana comiin, que nos hace a
todos iguales, no es mds que otra version del punto de vista totalizador,

7 En esta exclusividad de la responsabilidad se basa, dentro del planteamiento de
Lévinas, la identidad del yo, que no queda diluida sino sélo reformulada: «Se trata de
decir la identidad misma del yo humano a partir de la responsabilidad, es decir, a par-
tir de esa posicién o de esa deposicién del yo soberano en la conciencia de sf, deposi-
cién que, precisamente, es su responsabilidad para con el otro. La responsabilidad es
lo que, de manera exclusiva, me incumbe y que, humanamente, no puedo rechazar. Esa
carga es una suprema dignidad del tinico yo no intercambiable. Soy yo en la sola medi-
da en que soy responsable» (Lévinas, 1991b: 95-96; 1984: 151-2).

73



DIEGO SANCHEZ MECA

totalitario y egolégico, situado fuera de las relaciones concretas entre
individuos. El discurso y el encuentro, en cambio, representan, para
Lévinas, un punto de vista diverso al de la totalizacién. Cuando hablo
me vuelvo a otra persona, que revela el fin de mi monopolio subjetivo
y que se sustrae a mi soberania, siendo asi iinicamente como, en cuan-
to otro, puede liberarme de mi soledad. El simple hecho de la existen-
cia de otros refuta, pues, desde esta perspectiva y de una manera radi-
cal, el impulso egoista e infantil de un yo narcisista totalmente
encerrado y concentrado en si mismo. Pues los otros, en cuanto apare-
cen ante mi, me plantean exigencias con su simple aparecer. El simple
hecho de la existencia del otro me destrona y me vuelve sujeto, en el
sentido de que he de soportar la vida del otro y ser responsable de ella
en sentido estructural. Un sujeto tal es mds bien un siervo que un sobe-
rano. A cambio, una promesa de redencidn, una voz de esperanza se
deja sentir, frente a las falsas promesas de los idolos o estructuras ané-
nimas. Para Lévinas no hay esperanza ni redencién fuera del vinculo
ético, que une al sujeto con la alteridad.

Denunciando el egoismo y su mundo de construcciones ilusorias,
Lévinas trata de desenmascarar todo lo que recubre y trasviste la des-
nudez y la indigencia del existente (contrapuesto al anonimato de la
existencia heideggeriana), o sea, todo lo que aleja al individuo de la
conciencia de su hundimiento en el Il y a®. Sélo desde el fondo del
abandono existencial, de la indigencia y la desnudez extrema de este
hay”®, se puede percibir, se abre, de hecho, una esperanza y un tiempo

8 De ahf la peculiar critica de Lévinas a las formas idol4tricas con las que se trans-
figuran nuestras relaciones con la materia y con la tierra, y que él resume basicamen-
te en dos: la religién pagana y el arte. Por su parte, la religién pagana, que da a lo mun-
dano significados de trascendencia, revelacién o sacralidad, no hace sino enmascarar
¢l abandono existencial del hombre y la desnudez e indigencia de lo humano. En cuan-
to al arte, no serfa tanto la obra, en la que aflora la pesadez de la materia, lo que tras-
viste, recomponiéndola, la desnudez del ser, sino nuestra relacién imaginaria con el
arte como {dolo que nos esconde nuestra desnudez encadendndonos perversamente a
ella. Sobre esta temética, véase Lévinas (1977a: 194-7).

El «hay» es el concepto bdsico de la obra de Lévinas, De !’existence a I’existant,
escrita durante la guerra en un campo de concentracién nazi. Recuerda, en cierto modo, el
ello de Buber como fenémeno del ser impersonal, ni ser ni nada, si bien en Lévinas
adquiere matices de horror y locura que no tiene en Buber. Mds pr6ximo estd —como el
propio Lévinas reconoce— a la nocién de lo neutro en Blanchot: «Podriamos decir que la
noche es la experiencia propia del hay. Cuando las formas de las cosas se han disuelto en
la noche, la obscuridad de la noche —que no es un objeto ni la cualidad de un objeto—
invade como una presencia. En la noche a la que estamos clavados, no tratamos con nin-
guna cosa. Pero esta ninguna cosa no es una pura nada. No hay algo. Pero esta universal
ausencia es, a su vez, una presencia absolutamente inevitable... Hay en general, sin que
importe lo que haya, sin que pueda ser adherido un sustantivo a ese término Aay, forma
impersonal, como llueve o hace calor. Anonimato esencial» (Lévinas, 1986a: 94). Para la
influencia de esta noci6n por parte de Blanchot, cfr. Lévinas (1975); Libertson, (1982).

74



DEL EGOISMO A LA HOSPITALIDAD: LEVINAS O LA INTEMPESTIVIDAD DE UN...

de redencién. Por tanto es la alteridad 1a que da sentido al tiempo, la
que libera al sujeto del presente y le promete la salvacién. Esto signi-
fica que la relacién con el otro hombre, la ética, funda la esperanza y
la redencién, y no al revés: «Yo no defino al otro mediante el futuro,
sino al futuro mediante el otro» (Lévinas, 1985: 74).

Y es que, como ya se ha sugerido, en el pensamiento de Lévinas
la relacién ética no puede confundirse con una constituciéon mun-
dana. La ética no es un conjunto de prescripciones que ayudarian al
desarrollo y plenitud de un yo como sustancia preconstituida, sino
que el nudo mismo de lo subjetivo se anuda en virtud de la relacién
ética entendida como responsabilidad. De modo que, si el simple
vinculo social, el pacto, tiene la virtualidad de petrificar el tiempo
en un nosotros estable, bloqueando su curso, la dependencia de la
relacion con los otros como ética, en virtud de lo desbordante de la
alteridad, renueva cada vez el encuentro con los otros. Asi, la asi-
metria de la relacién interhumana es una condicién del tiempo y de
los sucesivos encuentros del sujeto con el otro hombre. Esto es lo
que otorga a la ética de Lévinas su situacidon «excéntrica», ya que,
en lugar de exponerse como deduccién de un orden, o como trans-
figuracién de lo existente en cuanto reflejo de una totalidad, se
comprende como dindmica fuera de toda ontologia. De ahi que
Lévinas pueda definirla como «filosoffa primera» (Lévinas, 1982:
41-51).

No obstante, la asimetria de la relacién interpersonal que Lévinas
plantea seria malinterpretada si se la entendiera como simple inversién
de la relacién desigual implicada en la actitud monopolista del yo ego-
céntrico, puesto que la ética aqui no tiene nada que ver con un precepto
altruista de amor al préjimo. Aqui, el descubrimiento de que yo soy un
sujeto responsable de la vida del otro es el principio de una meditacién
en torno a la pregunta por el ser. La respuesta a esta pregunta implica
una modificacién radical del sentido ya que el ser, o la esencia, se
revelan subordinados al hecho de que el sujeto es responsable de otros.
El descubrimiento de mi responsabilidad es el principio de cualquier
conocimiento, pues todo conocimiento debe ser purificado de su ten-
dencia natural al egocentrismo, a través de la unica revelacién posible
del absoluto en el rostro del otro.

La tarea de la ética es, por tanto, la descripcién rigurosa del aconte-
cimiento de la epifania del otro, y el anilisis del discurso en cuanto
revelacion de alguien cuya existencia, palabras y pensamiento no pue-
den reducirse a momentos de mi conciencia.

75



DIEGO SANCHEZ MECA

5. ETICA E INFINITO: POR UNA FILOSOFIA DE LA
HOSPITALIDAD

Aunque Lévinas, como ya he dicho, no desatiende la efectividad de
los cédigos éticos ni la realidad histdrica de los conflictos politicos, se
puede decir abiertamente que la suya es una ética trascendental, en el
sentido de que es anterior a toda norma o regla concreta. Esto signifi-
ca que las ideas de bondad y de responsabilidad hacia el otro, debién-
dose practicar en nuestras relaciones concretas y mundanas con los
otros, no son deducibles del mundo. Lo cual tiene, entre otras, dos
importantes consecuencias: a) Desvinculado de toda ontologia, libe-
rado de las instancias metafisicas en las que se actualiza el retorno del
sujeto sobre si mismo, este sujeto queda completamente desituado res-
pecto al ser, al mundo y a si mismo. Y b) Como contrapartida, es en
esta extrema desituacién y destitucion del sujeto donde se anuncia la
trascendencia, o sea, la irrupcién del infinito.

Asi que, desituacién del sujeto metafisico y, en consecuencia, pérdi-
da de cualquier enraizamiento en lo que podriamos llamar institucion.
El sujeto queda liberado de los vinculos con los que las instituciones
le atan al mundo. Y por tanto ya no estd enclaustrado en ningin lugar
concreto, no pertenece a ninglin nosotros institucional, no depende de
los simulacros ni de los idolos que le impiden su apertura a lo total-
mente otro, al infinito. Toda la critica de Lévinas no tiene otro objeti-
vo que el de derribar los idolos y levantar sus mdscaras tras las que se
descubre el ser como presencia y el egocentrismo ontolégico, de modo
que el sujeto pueda, desde la indigencia y desnudez de su condicién
humana, encontrar la trascendencia. S6lo que, en el caso de Lévinas,
esta liberacion de la falsa presencia de la ontologia no se traduce en
ninguna forma de reforzar al sujeto ni de hacerle alcanzar su ser mis
auténtico, sino que implica, paradéjicamente, un debilitarse en la pasi-
vidad: «El yo es pasividad mds pasiva que cualquier pasividad..., hués-
ped de otro, obedece a un mandato antes de haberlo entendido, fiel a
un compromiso que nunca ha tomado, a un pasado que nunca ha sido
presente. Apertura de si, absolutamente expuesto y desengafiado del
éxtasis de la intencionalidad...El Bien lo es aqui en un sentido emi-
nente muy preciso que es el siguiente: no me colma de bienes, sino que
me obliga a la bondad en vez de a recibir bienes. As{ ser bueno es défi-
cit, empobrecimiento y necedad en el ser. Pues ser bueno es excelen-
cia y elevacién mds alld del ser (la ética no es un momento del ser) y
otro modo mejor que ser, la posibilidad misma del mds alld» (Lévinas,
1986b: 113-114).

76



DEL EGOISMO A LA HOSPITALIDAD: LEVINAS O LA INTEMPESTIVIDAD DE UN...

O sea, como contrapartida a ese debilitamiento del sujeto en el plano
del ser, posibilidad de encuentro con el infinito en la relacién, es decir,
mas all4 del ser y en un «otro modo que ser». Es, en el fondo, la posi-
cién de la doctrina hebraica, no sélo de la impronunciabilidad del
nombre de Dios y de su silencio (que da lugar a esa paradoja de la
debilidad del hombre en conexién con la irrupcioén de la trascenden-
cia), sino incluso de su ausencia, de la lejania absoluta de Dios . Esta
seria la perspectiva exacta desde la que resulta comprensible la idea
que Lévinas tiene de la trascendencia, nunca tematizable ni concep-
tualizable filoséfica ni teolégicamente. Se trata de la trascendencia de
la profecia hebraica, segiin la cual Dios es lo totalmente opuesto a la
idea pagana de una inmanencia de la divinidad. Lo cual disuade de
cualquier ilusién ut6pica y escatolégica que mira a la construccion de
un futuro como lugar de redencién. Mirar al futuro es todavia, para
Lévinas, una proyeccién de la presencia, una prolongacién del ser, una
cierta expansién de la subjetividad, un desarrollo del mismo en el que
la alteridad vuelve a ser sujetada en la totalidad y anulada en su dife-
rencia de otra. La salvacién, que procede de la trascendencia, es, por
el contrario, el objeto de una esperanza que confia incluso sabiendo
que no hay mds expresién de la trascendencia que la de su misma
ausencia en la lejania de Dios y, por tanto, en la indigencia'’.

En esta trascendencia, como ausencia de Dios, se actualiza esta
paradoja: no buscar una salida a la pasividad sino aceptarla, decons-
truir al sujeto hasta hacer de €l el huésped de los otros. Base ultima
para lo que podriamos llamar una filosofia de la hospitalidad, del hos-
pedar y ser hospedados, acoger y ser acogidos.

Y es que en la hebraica comprensién de la trascendencia que es la
de Lévinas, la idea de infinito se sustrae a toda referencia a la histori-
cidad del tiempo. Es decir, la idea de infinito (o de apertura al infini-
to) no es posible mas que en la diacronia como salida del tiempo —,

10 He desarroltado con mds detenimiento la relacién del pensamiento de Lévinas
con la tradicién hebraica en D. Sdanchez Meca (1995). Véase también Cohen (1994).
De ahi que no se pueda, de ningiin modo, considerar a Lévinas como un teélo-
go del hebraismo o del monoteismo, tal y como algiin intérprete ha pretendido. Para
Lévinas, la teologfa no es mas que un determinado modo de esa pretensidon egoldgica
de reducir la distancia entre humanidad y divinidad. La radical refutacién de las nocio-
nes de sacralidad, idolatria, magia en Du sacré au saint (Lévinas, 1977b) tiene el sen-
tido de una destruccion de las palabras y los simbolos que aluden malignamente a la
divinidad. En lo sagrado no se manifiesta s6élo una indebida vinculacién de Dios al
mundo y a la inmanencia, sino una idélatra referencia a Dios mismo. No obstante, no
siendo teolégico, el pensamiento de Lévinas adquiere fuerza y sentido como pensa-
miento condicionado por la trascendencia, por lo absolutamente Otro de la divinidad.

77



DIEGO SANCHEZ MECA

por tanto, del lugar—, no contraponiendo un tiempo mesidnico al
tiempo histérico, como hace Benjamin (1982: 175-194), sino inaugu-
rando un modo de ser distinto al del tiempo: «Cuando introduzco la
nocién de profetismo no me interesa lo que tiene de ordculo. La
encuentro filos6ficamente interesante en cuanto que significa la hete-
ronomia, y el traumatismo, de la inspiracion por la que defino el espi-
ritu contra todas las concepciones inmanentistas. El pasado al que yo
me remonto no es el de un Dios creador, sino uno mds antiguo que
todo pasado rememorable y en el que el tiempo se deja describir en su
diacronia mas fuerte que la representacién contra toda memoria y toda
anticipacién que sincronicen esta diacronia. Esta ilusién del presente a
causa de la memoria me ha seducido siempre mds tenazmente que la
ilusidn a causa de la anticipacion... Todas las trascendencias se hacen
inmanentes desde el momento en que es posible el salto por debajo del
abismo, o sea el salto de la representacion. Por ello me ha parecido
extremadamente interesante buscar por ese lado de alld lo que era
antes del ser, un antes no sincronizable con lo que siguié. Por ello
empleo con frecuencia la expresién un tiempo antes del tiempo. En ella
algo toma un sentido a partir de la ética sin ser una simple repeticién
del presente, algo que no es representable» (LLévinas, 1986b: 152-153).

No puede ser de otro modo, ya que la idea de un tiempo histérico,
proceso que conecta un pasado reconstruible con un futuro anticipable,
consituye, en cuanto sincronizacion, una variacion de la ontologia, o
sea, un despliegue en los simulacros del pasado y del futuro de la pri-
macia ontolégica del ser. Referirse al pasado histérico significa inda-
gar en las propias raices sumergidas en el mundo, buscar la conexién
con las formas de identidad procedentes de ese pasado. Y después de
lo dicho acerca de la relacion entre tiempo y trascendencia, sentirse en
conexién con el pasado no equivale, en definitiva, a otra cosa que a un
modo mds de la fidelidad a las estructuras del mundo que Lévinas con-
dena como idolatria.

Pero anticipar el futuro significa, a su vez, transformar la trascen-
dencia en inmanencia, tematizar la divinidad, incluirla en una totalidad
y reapropidrsela. O sea, idolatria igualmente.

En medio de esta bipolaridad, la idea de «un tiempo antes del tiem-
po» significa una modalidad de acceso al infinito independiente de la
historia y vinculada a la ética. Es decir, apertura a la trascendencia
como pasividad frente al otro y disponibilidad al margen del tiempo
y de los avatares histéricos y mundanos (cfr. Lévinas, 1991d: 17-19:
«Diachronie et répresentation»). El rostro del otro, en su radical

78



DEL EGO{SMO A LA HOSPITALIDAD: LEVINAS O LA INTEMPESTIVIDAD DE UN...

diversidad de toda figura observable, es «invisible». Sin embargo,
este «invisible» es la mds cercana y préxima realidad de nuestra exis-
tencia, pues sus mandatos constituyen la interioridad mds fundamen-
tal de nuestro yo. El absoluto estd presente asi sin ser fenémeno. Su
presencia es conciencia, por nuestra parte, de una Torah que exige
obediencia y humildad. En nombre de esta ley estamos obligados no
s6lo al respeto y la responsabilidad hacia el otro, sino también a esta-
blecer un orden de justicia y de paz en el mundo.

La tesis que subyace en la reflexiéon de Lévinas sobre la guerra y la
paz, y que ya Heidegger habia reconocido y explicado a su modo, es
que el Ser de la ontoteologia es posibilidad, potencia, poder (mdgen).
Politica y ontologia son, por tanto, nociones mutuamente convertibles
desde la perspectiva de un mas alla que Heidegger y Lévinas sitdan en
lugares diferentes. Heidegger lo piensa como la esencia del Ser (das
Wesen des Seins), mientras Lévinas lo pone mas alla de la esencia. Asi,
en lugar de hacer de la diferencia ontolégica entre Ser y ente el punto
de partida de su meditacidén, como hace Heidegger, Lévinas desprecia
esa diferencia y ve en la esencia un aspecto mds del ser, cuyo totalita-
rismo sélo puede destruirse por la reformulacién de la esencia de la
subjetividad y la apertura del sujeto a una trascendencia, irreductible
al poder de la esencia, en la relacién ética.

Referencias bibliograficas

ARENDT, H. (1974). Los origenes del totalitarismo. Madrid: Taurus.
BENJAMIN, W. (1982). Discursos interrumpidos I. Madrid: Taurus.
CoHEN, R.A. (1994). Elevations: The height of the Good in Rosenzweig and
Lévinas. Chicago: The University of Chicago Press.
GIRARD, R. (1982). El misterio de nuestro mundo: claves para una interpre-
tacion antropolégica. Salamanca: Sigueme.
— (1983). La violencia y lo sagrado. Barcelona: Anagrama.
LARUELLE, F. (1980). «Irrécusable, irrecevable». En Textes pour Emmanuel
Lévinas, F. Laurelle (ed.). Paris: Jean-Michel.
— (1980). «Au-dela du pouvoir: Le concept transcendental de la diaspora».
En Textes pour Emmanuel Lévinas, F. Laurelle (ed.). Paris: Jean-Michel.
LEviINas, E. (1975). Sur Maurice Blanchot. Montpellier: Fata Morgana.
— (1976). Noms propres. Montpellier: Fata Morgana.

— (1977a). Totalidad e infinito: ensayo sobre la exterioridad.
Salamanca: Sigueme.

79



DiEGO SANCHEZ MECA

— (1977b). Du sacré au saint. Paris: Minuit.

(1982). «Ethique comme philosophie premiére». En Justifications de
I’éthique, AA.VV.,, 41-51. Bruselas: Eds. Université de Bruxelles.
— (1984). Transcendance et intelligibilité. Génova: Labor et Fides.
— (1985). Le temps et ’autre. Paris: PUF.
— (1986a). De l’existence a !’existant. Paris: Vrin.
— (1986b). De Dieu qui vient a I’idée. Paris: Vrin.
— (1987a). «Martin Buber». En Hors sujet, E. Lévinas (ed.), 13-70.
Montpellier: Fata Morgana.
— (1987b). De otro modo que ser o mds alld de la esencia. Salamanca:
Sigueme.
— (1991a). Entre nous: essais sur le penser a [’autre. Paris: Grasset.
— (1991b). Etica e infinito. Madrid: Ayuso.

LIBERTSON, J. (1982). Proximity: Lévinas, Blanchot, Bataille and Commu-
nication. La Haya: M. Nijhoft.

SANCHEZ MECA, D. (1984). Martin Buber. Barcelona: Herder.
— (1989). En torno al superhombre: Nietzsche y la crisis de la moderni-
dad. Barcelona: Anthropos.
— (1995). «Filosoffa y religién en el pensamiento de Emmanuel
Lévinas». Carthaginensia 11, 355-375.

ScHMITT (1958). «Nehmen, Teilen, Weiden». Verfassungslehre. Berlin:
Duncker und Humblot.

SERRES, M. (1983). Rome: le livre des fondations. Parfs: Grasset.

STRASSER, S. (1978). «Buber und Lévinas. Philosophische Bezichung auf
einen Gegensatz». Revue International de Philosophie 32, 512-525.

80



