
HERMENEUTICA

José Domínguez Caparros (ed.)

(Madrid: Arco Libros, 1997, 259 páginas)

Si es cierto que la hermenéutica, en sus muchas y diferentes líneas
de desarrollo, constituye en la actualidad una de las temáticas de
mayor interés en el campo de las Humanidades, también es cierto
que entre el inmenso caudal de publicaciones que sobre cuestiones
hermenéuticas aparecen cada día es difícil encontrar libros como el
que presentamos, con objetivos bien delimitados y un público con
creto como destinatario preferente. El objetivo principal del libro es
abrir un diálogo entre hermenéutica y crítica literaria, un diálogo en
el que el editor desea implicar, sobre todo, a los estudiosos de la lite
ratura. De ahí la elección de las colaboraciones que lo integran y su
distribución: tras un apartado dedicado a la historia de la hermenéu
tica, siguen los que tratan de la hermenéutica filosófica y la herme
néutica literaria, para concluir con una parte final que aborda la apli
cación de la hermenéutica a otros ámbitos como el jurídico y el
religioso. Junto al trabajo de selección de los textos, Domínguez
Caparrós ofrece una clarificadora introducción a la problemática del

379



José Domínguez Caparros

libro y a cada una de las colaboraciones, así como una extensa y útil
bibliografía.

En realidad, ya en el plano histórico, la problemática hermenéutica
nace al hilo de interrogantes de tipo literario, aunque también episte
mológico e, incluso, teológico. Cuando la hermenéutica se tematiza
conscientemente como teoría de la interpretación —en Husserl, por
ejemplo—, esta problemática se expresa en el ideal de una fenomeno
logía hermenéutica, mientras en autores como Dilthey, Bultmann o
Heidegger la raíz común del interés hermenéutico surge de la preocu
pación por la historia o de la teología. Pero es con Heidegger con
quien, propiamente, la hermenéutica alcanza una auténtica universali
dad filosófica y llega a identificarse con la filosofía misma (al menos
en lo que respecta al primer Heidegger, ya que en el segundo la con
cepción de la hermenéutica como anuncio y no ya como interpretación
representa un viraje de consecuencias importantes). En cualquier caso,
lo importante es constatar cómo la hermenéutica no queda reducida ya,
como sucedía en el planteamiento de Schleiermacher, al rango de una
metodología de la interpretación de los discursos escritos y orales, que
trata de desentrañar el sentido de sus enunciados y no tanto la verdad
de las cosas a las que se refieren (con lo que la hermenéutica queda
filosóficamente subordinada a la dialéctica como investigación de la
verdad de las cosas), ni tampoco es ya, como en el proyecto de Dilthey,
el órgano general o la sistemática de las ciencias del espíritu. Con
Heidegger y su fundación ontológica de la hermenéutica, la interpre
tación se convierte en un fenómeno constitutivo y originario que tiene
que ver con la cosa misma y no sólo con su expresión lingüística, inter
viniendo, por tanto, antes de la artificiosa división del saber en cien
cias de la naturaleza y ciencias del espíritu.

En realidad, este es el marco último de referencia al que habría que
remitir toda búsqueda de una integración de la hermenéutica filosófi
ca con otros ámbitos disciplinares, que no puede autoproponerse sin la
adecuada comprensión de su vinculación común en el campo mismo
de la historia de la hermenéutica y de su proximidad metodológica en
la situación actual de las ciencias humanas. O, dicho con otras pala
bras, la generalización epistemológica de la hermenéutica al ámbito de
la crítica literaria no puede ser viable si no se establece una relación
con esa experiencia común constituida por la tradición exegética, que
está en la base de la historia de la hermenéutica, como muy bien seña
la Domínguez Caparrós en su Introducción. De modo que, para hacer
comprensible la integración entre hermenéutica y crítica literaria, es

380



Hermenéutica

preciso recuperar esa tradicional dimensión de la hermenéutica, regis-
trable con relativa constancia a lo largo de la dilatada historia de la
exégesis de los clásicos, y tematizar el c£U"ácter retórico de la herme
néutica. De hecho, la hermenéutica ha sido siempre afín —y a partir
del siglo XVn, altemativa— a la retórica como saber práctico que
recompone los elementos de una tradición interrumpida: la disgrega
ción de la polis griega, la ruptura entre Edad Media y Humanismo, o
entre Catolicismo y Reforma, etc. Hoy, la finalidad práctico-integra-
dora de la hermenéutica se ejerce en la cultura modema como cons
trucción de puentes entre disciplinas que pueden complementarse
mutuamente, insertando, en la cultura humanística, las temáticas epis
temológicas que constituyen en la actualidad nuestra tradición, en un
sentido análogo, por ejemplo, a como los poemas homéricos confor
maban la visión del mundo tradicional en la cultura griega. El objeti
vo de la hermenéutica y de su aplicación genérica en sentido retórico-
práctico consiste, pues, no tanto en hacer de la crítica literaria una
tarea científica, cuanto en recuperar cierto espíritu científico en el
comercio con la literatura en el marco de un proyecto común de inte
gración cultural. Así, la relación entre hermenéutica y crítica literaria
no se configuraría, en último término, como interés por conferir a esta
última un fundamento que rebasara el nivel de las puras opiniones,
sino más bien como la asintótica integración entre una racionalidad de
carácter riguroso con la racionalidad de la vida y de sus formas de
expresión.

En la muy cuidada selección de trabajos que este volumen incluye
se abordan, desde diferentes ángulos, las posibilidades que, en el
ámbito de la Crítica literaria tiene la introducción de la hermenéutica.

Estas posibilidades van, desde el intento de restablecer para la herme
néutica un carácter puro de técnica práctica (Peter Szondi), que se
plantea, como centro de su preocupación, la cuestión de la validez de
las interpretaciones (E.D. Hirsch), hasta el intento no necesariamente
antiepistemológico, aunque sí ligado a una manera peculiar y extra-
metódica de plantear el problema de la interpretación, de recuperar en
el ejercicio hermenéutico toda la tradición de las ciencias del espíritu
y, en general, toda la tradición de los estudios humanísticos (H.G.
Gadamer). Esta última tendencia ha sido cuestionada y contestada
desde dos frentes principalmente. Por un lado, autores como Habermas
o Derrida se han preguntado si no resulta unilateral limitar el apoyo de
una teoría hermenéutica al ámbito de las ciencias tradicionales del

espíritu, debiendo incluir también las ciencias humanas críticas como
el psicoanálisis y la crítica de las ideologías. Por otro, autores como

381



José Domínguez Caparros

Paúl Ricoeur no están de acuerdo en esa filiación exclusivista de la

hermenéutica con la tradición historicista hegeliana y ensayan un diá
logo interesante de la teoría de la interpretación con las filosofías que,
en un sentido genérico, podríamos llamar trascendentales-kantianas.

Sin embargo, en la dirección de esta tendencia que trata de recupe
rar el carácter práctico-social del discurso científico se acaban por ate
nuar los prejuicios ultrahumanistas de Gadamer al tiempo que se
muestra con mayor relevancia la búsqueda, por parte de Ricoeur, de
una lógica hermenéutica. Pues en el mundo modemo, la reconciliación
de la sociedad consigo misma y con sus orígenes encuentra en el sen
tido común del espíritu científico un elemento de unificación y de con
senso mucho más regulador que el del gusto literario o artístico. De
hecho, la historia universal y la literatura universal acaban por resol
verse, en la teleología histórica de la modernidad, en el ideal univer-
salizador representado por la ciencia. Desde esta perspectiva se puede
comprender, por ejemplo, la peculiar relación que entre epistemología
y hermenéutica plantean los magníficos artículos de Hirsch y
Mailloux. En el mundo anglosajón, la quiebra del dogma del empiris
mo lógico deja al descubierto el irracionalismo que subyace a un pri-
vilegiamiento heurístico y axiológico de los juegos lingüísticos de las
ciencias y justifica la perspectiva, suspendida entre historicismo y
pragmatismo, de la pluralidad de los juegos de lenguaje como análoga
a la pluralidad de las formas de vida, al mismo tiempo que se reintro-
duce una visión hermenéutica de la epistemología considerada en su
carácter social y en su dimensión no fundacionista sino retórica. No
sólo existen los juegos lingüísticos de las ciencias, sino también los
juegos lingüísticos de una pluralidad de formas de vida literariamente
expresadas con la misma relevancia desde el punto de vista de la cul
tura y entre las que es preciso que funcionen criterios de validez y de
juicio crítico.

Diego Sánchez Meca

UNED

382


