
EL HUMOR, LA IRONÍA Y EL COMICO:
CÓDIGOS TRANSGRESORES DE LENGUAJES

E IDEOLOGÍAS

M.^ Belén Hernández González

Universidad de Murcia

«Le rire est satanique,

il est done profondément humain»

Baudelaire (1855: 171).

1. FUNCIÓN TRADICIONAL DE LOS GÉNEROS CÓMICOS

Desde los orígenes de la literatura occidental, la presencia en deter
minadas obras de procedimientos tales como el humor o la perspecti
va cómica, ha sido motivo suficiente para situar a las mismas en una
tipología inferior, subordinada a otra de rango más elevado, portadora
de una función heurística y ontológica. Las relaciones entre el orden
moral y el estético a través de la praxis retórica clásica y medieval de

217



M.® Belén Hernández González

la discretio y el decoro^ han alejado tradicionalmente a los textos
humorísticos de las esferas del poder.

Así, Platón en el Filebo, donde se analiza la relación entre el placer
y el bien, habla del ridículo, dentro de una discusión general sobre las
afecciones del alma, donde se mezclan placer y dolor (Platón, 1992: 88-
93). Lo ridículo, dice la voz de Sócrates, es un vicio inherente al ser

humano que tiene su origen en la ignorancia de sí mismo. Este desco
nocimiento ciego puede aplicarse a los bienes materiales (creerse más
rico de lo que se es) y a las cualidades físicas (creerse más fuerte o bello
de lo que se es), pero especialmente afecta a las cualidades del alma, y
entre sus virtudes la más preciada es la del saber: se crea así una ilusión
de superioridad con respecto a la reaüdad (Platón, 1992: 90-91).

A la ignorancia sobre sí mismo añade Platón la ausencia de poder,
puesto que sólo aquellos que no son terribles y odiosos, es decir, los
débiles, pueden ser objeto del ridículo. A propósito de este tema,
Giulio Ferroni (1983: 21) escribe:

NeU'ottica del Filebo il riso non é qualcosa che corregge l'errore deii'igno-
ranza di sé, non é un processo con cui la sapienza possa in ogni circostan-
za smentire la falsa superioritá dell'ignorante ridicolo: esso appare troppo
condizionato dalla forza materiale perche possa adeguatamente interveni-
re nel processo della veritá

Lo ridículo está mezclado en Platón con el dolor, puesto que la risa
es provocada por el placer de contemplar la ignorancia ajena, lo cual
confirma su negatividad y por tanto su inutilidad pedagógica (Platón,
1992: 92-93). Otra cosa distinta es fingir ignorancia, cuando en reali
dad se posee la sabiduría, con el fin de desenmascarar los conceptos,
como en la ironía socrática.

En la Poética de Aristóteles (1982: 67), lo ridículo se sitúa dentro de

la definición de comedia, contrapuesto a la mimesis poética de las
acciones nobles, que constituye los géneros de la epopeya y la trage-

' Recordemos que el término discretio empieza a ser interpretado por Prudencio y
Lactancio en el sentido de selección dirigida por la razón, que se rige por la modera
ción moral y se identifica con el buen sentido y el buen gusto. Análogamente, el con
cepto de decoro, tal y como lo explica Lausberg (1966: 374-381), incluye el término
de aptum o conveniens, que se debe combinar según un criterio ético general.

^ Véase este texto para una aproximación a la línea negativa del cómico, desde la
antigüedad a nuestros días. Otros estudios destacados que asumen esta perspectiva son
los de Borsellino (1989), Celli (1982), English (1986).

218



El humor, la ironía y el cómico: códigos transgresores. ..

dia. Lo cómico o ridículo se configura como una imitación de figuras
humanas de calidad moral inferior, la cual produciría los géneros satí
rico-burlescos y la comedia:

La comedia es, como hemos dicho, mimesis de hombres inferiores, pero no
en todo el vicio, sino lo risible, que es parte de lo feo; pues lo risible es im
defecto y una fealdad sin dolor ni daño, así, sin ir más lejos, la máscara
cómica es algo feo y retorcido sin dolor.

La definición de Aristóteles, a diferencia de Platón, elimina el dolor
del cómico, pero introduce su relación con lo feo y lo deforme, la cual
persistirá hasta Bergson (1956: 839), que también relaciona la risa con
una mecanicidad que deforma la naturaleza.

La poesía cómica, despojada de los valores religiosos y míticos de
la poesía trágica, ha tenido a lo largo de la tradición una función exclu
sivamente lúdica y por tanto carente de aureola, en el sentido que da
al término Walter Benjamin (1980: 85-120). El pensamiento clasicista
ha desvalorizado la cultura del cómico porque estaba ligada a los
aspectos más bajos del hombre; así no se ha ocupado de realizar una
estética del mismo, aunque tampoco ha podido excluirlo de la cultura
dominante, ya que éste forma parte de la esencia humana La ilegiti
midad del cómico frente a la alta cultura, a la vez que ésta lo acepta
ba transitoriamente en circunstancias particulares, ha dado lugar a
cierta ambigüedad teórica con respecto a las relaciones del cómico con
el sufrimiento, el placer, lo feo y lo ridículo

Pedro Aullón de Haro (1991; 202) resume en un breve texto la situa
ción del cómico en la tradición:

El pensamiento clasicista nunca alcanzó a elaborar una teoría estética del
Humor propiamente dicho, fuera de los límites del ingenio barroco [...] No

3 Cfr. la frase citada de Baudelaire y la teoría del homo ludens popularizada por
Huizinga (1968: 7-8), que analiza el concepto de homo sapiens dieciochesco, desglo
sándolo en dos métodos de actuación de la inteligencia humana: la fabricación y el
juego. Por tanto, añade dos funciones esenciales que nos distinguen, la de homo faber
y la de homo ludens.
^ Giulio Ferroni (1983: 30-44) se ocupa de las implicaciones socio-políticas que se

ocultan bajo esta ausencia teórica de la tradición; la interpretación negativa del cómi
co de Ferroni acepta las teorías carnavalescas bachtinianas, aunque critica el abuso e
instrumentalización de las mismas por parte de la crítica literaria de los setenta, espe
cialmente en Italia, donde la obra del pensador soviético ha sido muy difundida.

219



M.® Belén Hernández González

podía ser de otro modo dentro de una cosmovisión dominante en la cual la
indesglosable asociación estético-ética de lo Bello y lo Bueno como el pri
mero de los bienes cancelaba el espacio artístico para una posible repre
sentación de la fealdad en la gran poesía.

Efectivíimente, sólo durante el periodo barroco se manifiesta de
forma ostensible este dualismo entre lo serio y lo cómico. En Goya
o en Cervantes encontramos la expresión más genial de la ambigüe
dad mencionada; pero ambos son, no casualmente, figuras represen
tativas de una sociedad en crisis, en la cual toman cuerpo las lógicas
subalternas del caos, la desarmonía y el laberinto. Por ello el pensa
miento barroco constituye el más claro antecedente de la cultura
moderna

2. LAS POETICAS DEL HUMOR EN LA TEORIA ESTETICA

MODERNA

Hasta finales del siglo XIX y principios del XX las investigaciones
filosóficas o teóricas sobre la función del humor en la vida y el arte
eran prácticamente inexistentes. Sin embargo, hacia el 1900, con el
desarrollo de las disciplinas psicológicas, un nutrido grupo de pensa
dores europeos dirigió su atención al tema, mostrando nuevas pers
pectivas que modificaban sustancialmente la valoración precedente
del cómico y que han determinado la consideración del mismo duran
te el presente siglo. Entre los filósofos y escritores que publicaron
sobre ello, destacan Th. Vischer (Auch Einer, 1879), K. Fischer
(Ueber den Witz, 1889), Th. Lipps {Komik undHumor, 1898), S. Freud
{Der Witz und seine beziehung zum Unbewussten, 1905), L. Pirandello
(L'Umorismo, 1908) etc. En ellos se deja sentir la influencia de las
obras de lean Paúl (Richter) y de Baudelaire, por mencionar a dos
autores representativos de una ruptura con la tradición literaria anterior
que se ocuparon de la función del humor en el arte. Finalmente, de
forma más universal, el Zarathustra de Nietzsche (1982: 166-172) se
define a sí mismo como aquel que se ríe de la verdad, y se establece
así una relación determinante entre la modernidad y la risa que evi-

^ Para ima aproximación a la función transgresiva de la literatura barroca, véase El
Outmani (1995).

220



El humor, la ironía y el cómico: códigos transgresorbs. ..

dencia la decisiva fractura estética que se está produciendo en la
época.

La transformación de dos conceptos fundamentales de la teoría esté
tica precedente, la belleza y la verdad, provoca un cambio en la fun
ción de lo cómico. Hasta entonces, la unión entre estética y ética no se
había visto interrumpida de forma consciente y generalizada. Esta cir
cunstancia permite distinguir por primera vez entre un uso programá
tico del humor desde una perspectiva estética y el contenido más o
menos grotesco de las obras literarias, reflejo de la faceta cómica del
género humano. Buen ejemplo de ello es la reflexión de Pirandello
(1989: 68-128) en su ensayo sobre la literatura humorística, en el cual
traza una historia de la literatura marginal, escogiendo solamente las
obras escritas con la óptica del humor, que se distinguen por acoger la
perspectiva trágica y la cómica superando a ambas en la valoración
final del autor.

La posición marginal del cómico en la tradición es paralela a su ins
talación en las clases populares, como ha estudiado Mijail Bachtin
(1974), lo cual hace que esté aún más desprestigiado entre las clases
nobles. Sin embargo, la vía carnavalesca, que es la que se manifiesta
de forma más violenta contra la clase dominante, y por tanto la más
subversiva y liberadora, se desvía de la línea humorística que nos inte
resa estudiar aquí. Reproduzco una página de Bachtin (1974: 17) que
especifica esta diferencia claramente y que me parece importante para
deslindar la materia que se propone:

La risa carnavalesca es ante todo patrimonio del pueblo; todos ríen, la risa
es general-, en segimdo lugar es universal, contiene todas las cosas y la
gente (incluso las que participan en el carnaval), el mundo entero parece
cómico y es percibido y considerado en un aspecto jocoso, en su alegre
relativismo; por último, esta risa es ambivalente: alegre y llena de alboro
zo, pero al mismo tiempo burlona y sarcástica, niega y ¿firma, amortaja y
resucita a la vez.

Una importante cualidad de la risa en la fiesta popular es que escamece a
los mismos burladores. El pueblo no se excluye a sí mismo del mimdo en
evolución. También él se siente incompleto; también él renace y se renue
va con la muerte.

Ésta es ima de las diferencias esenciales que separan la risa festiva popu
lar de la risa puramente satírica de la época modema. El autor satírico que
sólo emplea el humor negativo, se coloca fuera del objeto aludido y se le
opone, lo cual destmye la integridad del aspecto cómico del mimdo por lo
que la risa negativa se convierte en im fenómeno particular. Por el contra
rio, la risa popular ambivalente expresa una opinión sobre el mimdo en
plena evolución, en el que están incluidos los que ríen.

221



M.® Belén Hernández González

Observamos que lo carnavalesco es colectivo y coral, puesto que es
herencia de las formas de expresión populares primitivas, mientras que
a la risa modema se le atribuyen sólo valores negativos, de desarmo
nía y destrucción particulares. Es decir, que aparece una primera dis
tinción entre el cómico universal y el humor individual. Sirva esta pre
cisión como marco general para situar el pensamiento sobre el cómico
de las nuevas poéticas dentro de la línea de humor moderno. Aunque
tendremos que volver a plantear más adelante la cuestión de que esta
vía excluye la autocomicidad

Evidentemente, para que se produzca el efecto cómico, como dice
Bergson (1956: 821), es necesario compartir la burla:

No saborearíamos lo cómico si nos sintiésemos aislados. Diríase que la risa
necesita un eco [...] Nuestra risa es siempre la risa de un grupo [...] por muy
espontánea que se la crea, siempre oculta un prejuicio de asociación y
hasta de complicidad con otros rientes efectivos o imaginarios.

La risa, según Bergson, debe integrarse en un medio natural deter
minado, y éste necesariamente se encuentra en la sociedad, por ello
tiene una significación eminentemente social. Esta conclusión se
deduce de dos premisas fundamentales: a) que el hombre es im ser que
ríe, y b) que vive en sociedad. La diferencia entre lo cómico y lo trá
gico estriba en una necesaria complicidad con el receptor. Obsérvese
cómo Bergson se inscribe aún en la consideración moralista de la risa
que hemos señalado, ya que la complicidad y la malicia son conceptos
opuestos a la ingenuidad y la bondad.

Ahora bien, si la condición para que se produzca el efecto cómico
es que el destinatario sea capaz de realizar una descodificación previa
del mensaje, marcado con unos procedimientos especiales, entonces
hay que estudiarlo como un código cuya lectura se produce en dos
momentos:

® Como puede verse, Bachtin atribuye al cómico moderno una función exclusiva
mente negativa, que excluye de la burla al burlador. Sin embargo, en el caso de escri
tores como Pirandello, el autor no se encuentra por encima del objeto humorístico, y,
en consecuencia, el resultado es que produce la misma ambivalencia de risa y dolor que
el carnaval.

Para una revisión de las teorías bachtinianas en el cómico moderno, véanse
Huerta Calvo (1989), Bottiroli (1990: 147-165), Hutcheon (1984: 13-26) y Colaizzi
(1995).

222



El humor, la ironía y el cómico: códigos transgresorbs. ..

1) El reconocimiento del efecto cómico a través de ciertas opera
ciones mentales individuales.

2) Una posterior contextualización social, al tiempo que se com
pleta su función.

Ambos estadios del proceso de recepción del cómico son indepen
dientes de que éste responda a una memoria colectiva, como el carna
valesco, o a un efecto de situación.

James F. English (1986: 138) analiza estos dos momentos desde el
punto de vista de la teoría de la recepción:

The sequential method of reader response criticism provides a way to sepá
rate off the comic moment from other moments in the reading experience
which similarly cali for the resolution of incongruities. As it affects the
mental processes of the reader, therefore, the comic can be regarded as a
special instance, marked by its extreme suddeimess. It interrupts a develo-
ping pattem of thought and initiates an especially rapid mental reversal or
rearrangement of seemingly secure textual data.

De este punto de vista teórico se puede concluir que el cómico nece
sita una codificación especial en función de su intención transgresiva.
Su discurso es aparentemente incongruente, absurdo, lo cual produce
en el receptor sorpresa, y, solamente superando el significado inicial,
puede el espectador interpretar el verdadero sentido del mismo. La
complicidad entre el burlador y el receptor es imprescindible para su
perar la primera instancia del proceso y a la vez establece un vínculo
que puede ser interpretado dentro del marco social. Paralelamente, esta
recodificación del sentido inicial obliga al receptor a percibir algo
desde dos perspectivas incompatibles puesto que su estrategia es la
de la desorientación, y de este modo destruye o deforma los modos
habituales del pensamiento.

Efectivamente, todas las formas del cómico son en mayor o menor

medida subversivas, bien porque expresen el sentir popular contra un
poder dominante o las trasformaciones de un sistema en evolución o
en crisis.

^ Véase la teoría de N. Borsellino (1989: 21), según la cual la risa desvela el dua
lismo del mundo, es decir, la presencia, junto al mundo oficial, de un segundo mundo
dé juego y de ficción.

223



M.® Belén Hernández González

Ferroni (1983: 31) describe un panorama altemativo a la cultura ofi
cial a lo largo de la tradición, rescata los momentos en los cuales se han
legitimado los discursos cómicos y los revaloriza ideológicamente:

In queste varié direzioni, il comico ha funzíonato come strumento di legit-
timazione ideológica, trovando agevolmente il suo posto e fomendo utili
contributi nella congerie di rivendicazioni del margínale, del basso, del
periférico, del minore, che sono emerse sulla scena sociale degli ultimi
anni [...] Tutti gli attributi tradizionalmente negativi del comico, i suoi
legami con lo sconveniente, il turpe, lo osceno, il corporeo, il basso, ecc.,
si sono di conseguenza presentati come modelli altemativi, espressioni di
una liberazione capace di darsi attraverso la pratica ininterrotta del roves-
ciamento della lógica del potere e del dominio.

Sin embargo, sería un error situar en el mismo plano de transgresi-
vidad a todas las formas del cómico. Según la intención y la intensi
dad del contraste con respecto al pensamiento lógico oficial, puede
producirse una mayor o menor desacralización de las normas estable
cidas. Como ha resaltado Linda Hutcheon (1984: 16), existen formas
transgresivas legalizadas, que incluso pueden contribuir a la consoli
dación de una ley, y otras que son fuerzas anárquicas y revoluciona
rias. La reflexión que Hutcheon aplica a la parodia puede hacerse
extensiva al cómico en general; la transgresión a veces comulga con la
ortodoxia al sistema, puesto que amplía la capacidad de interpretación
de lo real. Así, entre un extremo y otro encontramos una amplia gama
de formas cómicás que van desde una posición conservadora a otra
renovadora y subversiva. El valor ideológico de cada ima de ellas está
ligado al mismo tiempo al tipo de cómico, es decir, a lo que Bergson
(1956: 847-899) ha esquematizado en tres clases de cómico:

1. Cómico de situación: transitorio y producido por la alteración de
un estado normal.

2. Cómico de carácter: permanente y producido por un defecto o
una deformación de comportamiento, relacionado con la persona
que lo encama.

3. Cómico verbal: producido por la estructura de la frase o la elec
ción de las palabras, independientemente de quien las pronuncia.

Para concluir con estas consideraciones sobre el carácter cómico en

la teoría estética modema, hay que recordar que pertenece a una cate-

224



El humor, la ironía y el cómico: códigos transgresores. ..

goría trasgenérica; no es en sí misma un género, sino que puede actuar
sobre los tres clásicos: épico, lírico o dramático, deformando sus valo
res esenciales. Esto quiere decir que puede aparecer en expresiones que
no se consideran burlescas, como es el caso de las tragedias de
Shakespeare. Su presencia en la literatura y el arte es muy variada. Si
buscamos un rasgo distintivo del cómico, no encontramos más que la
risa, que no puede formalizarse en fórmulas fijas, sino que constante
mente sufre modificaciones, puesto que su esencia es antiprogramática;
por eso es más fácil hablar de formas cómicas que de la categoría en sí,
y por tanto no es casual que exista una confusión terminológica entre
los distintos vocablos, que a menudo se alteman indistintamente, aun
que Borsellino (1989: 15) reconoce la legitimidad de algunos de ellos:

II riso é una manifestazione di sovranitá sugli eventi e non s'identifica
necessariamente con le modalitá del comico. Per questo forse é rimasta
finora controversa la questione della legittimitá estética del comico, men-
tre sono considérate piü lecite le sue determinazioni classiche di poética e
di retorica: ironia, parodia, satira, umorismo.

Hablaremos a continuación de algimas de estas formas, teniendo
siempre como marco de referencia las características del cómico seña
ladas. La especial codificación cómica a la que hemos aludido obliga
rá al receptor a una interpretación trasgenérica de acuerdo con su natu
raleza oblicua y transgresiva

3. HACIA UNA TEORIA TRANSVERSAL DE LOS CODIGOS

CÓMICOS

La fuerza transgresora de los códigos cómicos en la literatura mo
derna se debe en gran parte a su capacidad para penetrar y deformar

® J. F. English (1986: 149) resalta: «This sort of oblique communication between text
and reader has no place in otir current modes of inquiry into the comic. But it is of the
essence of the comic to enable such communication, to assist in the very processes of
context-building and self-orientation by which we make and remake sense of Uterary
text. The lauthing reader must be understood as interacting with the text in a way that is
productive of texmal meaning, and this will require the development of new, trans-gene-
ric approaches to the comic capable of addressing its neglected communicative func-
tion». En efecto, la aplicación de un esquema transversal para todos los géneros Uterarios
cambia sobre todo la función del cómico en el texto literario, puesto que pasa de ser una
categoría para clasificar las obras a un elemento de la retórica de la persuasión.

225



M ® Belén Hernández González

cualquier categoría genérica, alterando los rasgos pertinentes de sus
lenguajes respectivos y las estructuras ideológicas de sus personajes.
El proceso de codificación afecta no sólo a la norma lingüística, o al
contexto estilístico (Riffaterre: 1976), que genera un contraste entre el
patrón lingüístico esperado y el hallado, sino también a la lógica del
discurso, en tanto que el autor humorista construye el texto a partir de
vma realidad invertida o alterada en mayor o menor medida, lo cual
provoca una interpretación oblicua entre la lógica establecida y la
subversiva. Todo ello nos induce a revisar los recursos retóricos que
sustentan la argumentación humorística, y a ubicar en la teoría de la
persuasión (García Berrio, 1994: 218-232) las bases para una carac
terización de los códigos cómicos, en lugar de distinguirlos según las
clases genéricas.

El cómico literario se ha configurado en la tradición por contraste
con lo trágico. Lo serio opuesto a lo ridículo ha creado una bipolari-
dad que se ha denominado respectivamente tragedia y comedia en la
división de géneros. Atendiendo a las formas de cada una, William E.
Gruber (1981: 207-227) ha observado una divergencia esencial:
mientras la tragedia expresa una necesidad histórica, en la cual se
resalta al hombre actuando como puede, no como quiere, la estructu
ra de la comedia sustituye, en cambio, el proceso histórico por una
decepción: los objetos se mueven en diferentes direcciones y ofrecen
una alternativa al proceso histórico. Ello tiene como consecuencia
que las formas de la tragedia no posean una libertad inventiva, mien
tras que las de la comedia sorprenden siempre las expectativas del
lector, éstas son destruidas a través de una ley arbitraria que rompe la
lógica causa-efecto y obliga a organizar la acción de forma anárquica
(Gruber, 1981: 210):

Tragic dramatists have preved remarkably uninventive [...] The characters
never possess the freedom to break free of their roles [...] Comedy, for in
contrast to tragedy, which always proceeds according to some rule of
finally intelligible law, comedy is anarchic in a very special sense. Broadly
speaking, it has been the role of the comic hero consistently to avert tra
gedy by thoroughiy disarranging the word he inhabits so as to place on
stage an action which is not truly informed hy ironic neccesity.

La conclusión de Gruber es que tanto la tragedia como la comedia
parten de una aplicación central de la ironía, que posteriormente orga
niza las estructuras respectivas de ambas como formas estéticamente
opuestas.

226



El humor, la ironía y el cómico: códigos transgresores. ..

El desarrollo de la ironía ha sido paralelo en los dos géneros, aun
que el vacío teórico con respecto a los códigos cómicos ha contamina
do a menudo términos como ironía, sátira, grotesco o parodia. En el
ámbito de la codificación de las formas cómicas, entenderemos la iro

nía como procedimiento retórico orientado según una pragmática de
terminada

Efectivamente, entre los autores y teóricos de principios de siglo
persiste la preocupación por deslindar la ironía retórica de la ironía
filosófica. En la raíz de la ironía socrática puede verse un elemento
ético y moral sobre el que reflexiona Frederic Guillaume Paulhan
(1914: 146-147), autor que rechaza la ironía satírica y burlona por con
siderarla destructiva y defiende la ironía moral, que es expresión de
una posición relativista ante la vida. En rigor, la perspectiva del iro-
nista debe ser esencialemente antidoctrinal, como en el método socrá

tico, y de ahí su dificultad, puesto que de este modo descubre las limi
taciones y falsedades de los valores absolutos y la inquietante
contradicción de las relaciones del hombre y el mundo.

El concepto de ironía indicado se aleja coscientemente del efecto
cómico, sin embargo, hay que destacar dos aspectos comunes con los
discursos trasgresivos que nos interesan:

1) La ironía es un proceso analítico.

2) La ironía es un proyecto de desmitificación.

(1) El texto irónico se aleja de la realidad mediante una premisa fin
gida, pero posee una función pedagógica; es un instrumento de
conocimiento, y como tal es un proceso intelectual que descu
bre verdades que están ocultas o latentes bajo falsas apariencias.
Para cumplir este proceso, es necesario que el pensamiento sea
flexible, que posea una gran movilidad, lo cual es también una
de las características del discurso cómico.

(2) Al mismo tiempo, el obligado relativismo del ironista, con res
pecto a cualquier aseveración u observación de lo real, produce

' Para una aproximación a la ironía desde el punto de vista retórico, son funda
mentales los trabajos de Knox (1961), Hutcheon (1981: 140-155), Booth (1986) y
Kerbrat-Orecchioni (1980: 108-127).

227



M ® Belén Hernández González

una actitud de desapasionamiento o de distancia del objeto, lo
cual puede llegar a convertirse en indiferencia o cinismo en
algunos casos. De cualquier manera, es claro que pretende des
mitificar, puesto que la contradicción entre lo que se dice y lo
que se piensa intenta desenmascarar una visión del mundo. Y
esto también es común al cómico, que consigue desvalorizar las
lógicas instituidas.

La ironía, como es sabido, es un fenómeno complejo, y costitutiva-
mente ambiguo, puesto que por una parte pretende crear una aproxi
mación auténtica a la realidad y, por otra, ella misma puede sucumbir
a su propio relativismo y quedar reducida a mero juego de ingenio

En la ironía romántica se produce la absolutización del yo a partir de
la difusión de las teorías subjetivistas de Fichte y del círculo de Jena.
Una de las figuras más admiradas por Ortega el filósofo alemán
Max Scheler (1929: 76-77), que colabora en la Revista de Occidente,
expresa así la importancia de la subjetividad en la estética romántica:
«El hombre es el ser superior a sí mismo y al mundo. Como tal ser, es
capaz de ironía y de humor —que implican siempre una elevación
sobre la propia existencia». La ironía asumirá un papel central en la
poesía romántica; su base teórica es la asunción de que la subjetividad
humana posee capacidades trascendentales que son consecuencia de
las dotes extraordinarias de la razón. Pero esta superioridad conlleva el
anulamiento de las apariencias del mundo.

Recuérdese la aportación de Anthony A. C. Shaftesbury, que publica en 1709
Sensus communis, donde distingue una ironía defensiva de la ironía utilizada con el fin
de sacar a la luz lo verdadero, sujjerando las convenciones del discurso. Un año antes,
había aparecido su Carta sobre el entusiasmo, donde anima a utilizar la ironía contra
esa forma exacerbada de entusiasmo que es el fanatismo, sea religioso o político.

La ironía, en la concepción shaftesburiana, heredera, asimismo, del método socráti
co, revela la desarmonía de las acciones viciosas así como de los comportamientos
supersticiosos o fanáticos, y es el instrumento ideal para corregir y educar al hombre
en la virtud y en el equilibrio. Éste último, el equilibrio, será la clave en las teorías de
Paulhan (1914: 172) y Jankélévitch (1983: 53), para superar la paradoja de la ironía
que estamos viendo.

El propio Ortega (1993: 177-178) se ocupará del concepto de ironía en el arte
modemo oponiendo racionalismo/espontaneidad: la ironía tradicional socrática (que ha
sustentado una fe ciega en el racionalismo) se entiende como un alejamiento racional
y abstracto de la vida, la cual tiene, sin embargo, un componente irracional ilimitado:
«El hombre del presente desconfía de la razón y la juzga al través de la espontaneidad.
No niega la razón, pero reprime y burla sus intenciones [...] Tal es la ironía irrespetuo
sa de Don Juan.» Estas ideas se repiten en otros escritos de La deshumanización del
arte (Ortega, 1993: 382).

228



El humor, la ironía y el cómico; códigos transgresores...

La ironía indica la falta de adecuación entre el artista creador como

sujeto absoluto, por una parte, y la obra de arte junto al mundo, en
cuanto elementos relativos, por otra. Esta contradicción ha sido anali
zada por D. C. Muecke (1969: 191) teniendo en cuenta los factores
filosóficos de intelectualidad y autoconsciencia:

The compost which the Romantic Irony grew may be summary characteri-
zed as a combination of an intelectual ferment, a dynamic Lebensans-
chauung, a heightened self-awareness (firom the conjuction of these last
two emerges the peculiarly Germán emphasis upen the will), and a recog-
nition and acceptance both or the complexity and contradictioimess of the
worid. Implicit in all this are both the irony of the world against the men
(the general ironic predicaments he is in) and the irony of man against the
world (the solution avaible to him through irony).

Para Muecke, ambas perspectivas conforman una tensión dialéctica
con dos polos interdependientes: por una parte, la ironía del hombre
contra el mundo y, por otra, la ironía contra el hombre. El arte usará la
ironía para recuperar la realidad con una ideología progresiva y con un
espíritu crítico que, según él, está ligado a la filosofía postkantiana.
Todo ello anticipa la representación en la representación y cita a este
propósito al propio Pirandello (1969: 165). Bajo esta perspectiva, la
ironía aparece como una forma dinámica abierta, definida en la obra
de F. Schlegel (1987: 72) como la oposición de elementos incompati
bles que producirán un arte progresivo capaz de trascender el texto y
crear un espacio artístico. El concepto, que nace de la reflexión sobre
las dificultades interpretativas áe\ filólogo, es identificado como extre
ma movilidad espiritual; la ironía, o forma de lo paradójico, tiene su
propio terreno específico en la filosofía, no en la estética.

La ironía filosófica, después de la infuencia de Kierkegaard y
Nietzsche, cambiará sustancialmente en el arte del siglo XX; continuará
ocupando el centro de la producción literaria después del romanticismo,
pero su función irá trasladándose progresivamente desde el intento de
recuperación de la realidad objetiva hacia la superación del nihilismo a
través de la aceptación de una realidad ambigua y contradictoria. Es
entonces cuando reaparece con fuerza la potencia subversiva del cómi
co. La dimensión lúdica y deformante de la ironía será aprovechada para
desvirtuar o dar relieve a las paradojas de los valores convencionales de
una cultura en crisis. En este pasaje de lo decimonónico a lo modemo se
acentúa el rechazo por la retórica, considerada entonces un anticuado
corsé represor de las exigencias del arte nuevo, o un mero repertorio de

229



M ® Belén Hernández González

omamentos vacíos de significado. Por ejemplo, Pirandello (1986) iden
tifica retórica con artificio; de ahí que en su teoría estética distinga entre
los términos de ironía (=retórica) y humor. Este último es, para
Pirandello, un concepto más complejo. Asume los métodos de la ironía
pero dentro de una perspectiva filosófica capaz de superar la oposición
entre idealidad y reaüdad a través de vm ejercicio analítico.

En el contexto cultural de la época, determinado por un cambio de
valores sociales y filosóficos, se cuestiona, por una parte, la función de
la razón en el arte, a la vez que se desarrollan las disciplinas psicoló
gicas que analizan el componente inconsciente de la inteligencia; y,
por otra, la estabilidad de las estructuras genéricas y la jerarquía ético-
moral de sus correspondientes héroes. Las formas cómicas, que hasta
entonces habían sido marginales, empujan con fuerza en una pugna
por apropiarse los recursos de la ironía, que había servido hasta ese
momento a los géneros altos o sublimes. Quizá el resultado de esta
presión haya influido, más de lo que pudiera pensarse, en la transfor
mación de los géneros literarios actuales, y sobre todo en el desarrollo
de la narrativa y el ensayo, puesto que uno de los rasgos de la codifi
cación cómica es que evidencia los métodos de análisis empleados en
la construcción de su propio discurso.

Para concluir, hay que destacar que los textos humorísticos poseen,
junto a su función transgresora y su transversalidad, una técnica per
suasiva específica que se apoya en el concepto modemo de ironía. La
persuasión eficaz es, según Pavel (1985: 455), aquella que contagia o
impone sus propios códigos de estimativa tanto mediante las formas
microtextuales de expresividad retórico-literaria, como a través de una
argumentación persuasiva macrotextual. Sin embargo, en el caso de
los códigos cómicos se observa que el mayor foco de interés del emi
sor no es imponer o transmitir un valor ético (Perelman y Olbrecht-
Tyteca, 1989: 132-135), sino varios valores contrapuestos. Lo que
realmente interesa al emisor es la complicidad con el receptor por lo
que respecta al método de la argumentación, con el fin de conseguir la
implicación crítica del receptor en el proceso de representación. Dejar
abierta la interpretación del ámbito estimativo, en pos de una autorre-
fencialidad de las estructuras lógicas utilizadas en la argumentación,
creo que tiene un alcance mucho mayor que el de la subversión de una
lógica instituida; presupone la inestabilidad virtual de cualquier orden
racional, así como la creatividad de la crítica en la ficción, lo que sin
duda se refleja en la infiltración del ensayismo en todas las formas lite
rarias contemporáneas.

230



El humor, la ironía y el cómico: códigos transgresores.

Referencias bibliográfícas

Aristóteles, (1982 [1974]). Poética [Ed. V. García Yebra.] Madrid: Credos.
Aullón de Haro, P. (1991). «El humor en la poesía moderna contemporá

nea». Diálogos Hispánicos de Amsterdam 10, 201-208.
Bachtin, M. (1974). La cultura popular en la Edad Media y el Renacimiento.

Barcelona: Barral.

Baudelaire, CH. (1932 [1855]). «De Tessence du rire et généralement du
comique dans les arts píastiques». OEuvres [Ed. Y. G. Le Dantec.], 170-
178. París: Gallimard.

Benjamín, W. (1980). Iluminaciones. Madrid: Taurus.

Bergson, H. (1956). La risa. Barcelona: Plaza y Janés.
Booth, W. (1986). La retórica de la ironía. Madrid: Taurus.

Borsellino, N. (1989). La tradizione del comico. Milán: Garzanti.

Bottiroli, G. (1990). «Bachtin, la parodia del possibile». Strumenti Critici
63, 147-165.

Celli, G. (1982). La scienza del comico. Bolonia: V. Eco Calderini.

El Outmani, I. (1995). Anatomies of subversión in Arabic and Spanish
Literatures. Univ. Amsterdam. Tesis doctoral.

English, J.F. (1986). «The laughing reader: a new direction for studies of the
comic». Genre 19: 2, 129-154.

Ferroni, G. (1983). L'ambiguitá del comico. Palermo: Sellerio.
García Berrio, A. (1994). Teoría de la literatura. Madrid: Cátedra.

Gruber, W. E. (1981). «The wild men of comedy: trasformations in the
comic hero from Aristófanes to Pirandello». Genre 14, 207-227.

Huerta Calvo, J. (1989). Formas carnavalescas en el arte y en la literatu
ra. Barcelona: Serval.

Huizinga, J. (1968). Homo ludens. Madrid: Alianza.

Hutcheon, L. (1981). «Ironie, satire, parodie. Une approche pragmatique».
Poétique 45, 140-155.
— (1984). «Authorized trasgession: The Paradox of Parody». En Le signe

á la porte. Vers une théorie de la parodie, Peter Lang (ed.), 13-26.
New York-Beme-Frankfurt-Main: Lang.

Jankélévitch, W. (1983 [1936]). La ironía. Madrid: Taurus.

Kerbrat-Orecchioni, C. (1980). «L'ironie comme troppe». Poétique 41,
108-127.

Knox, N. (1961). The word 'irony' and its context, 1500-1755. Durham:
Duke University Press.

Lausberg, H. (1966). Manual de retórica literaria. Madrid: Credos.
Muecke, D.C. (1969). The compass of irony. Londres: Methuen & Co.
Nietzsche, F. (1982 [1885]). Así habló Zarathustra. Barcelona: Orbis.
Ortega y Gasset, J. (ed. 1993). Obras completas III. Madrid: Alianza.
Pavel, T.G. (1985). «Le déploiement de l'intrigue». Poétique 64, 455-462.

231



M.® Belén Hernández González

Perelman, CH. y Olbrechts-Tyteca, L. (1989 [1952]). Tratado de argu
mentación. Madrid: Gredos.

PiRANDELLO, L. (1986 [1908]). L'Umorismo. Milán: Mondadori.
Platón (1992). Diálogos. Madrid: Gredos.
Paulhan, F. G. (1914 [1909]). La morale de l'ironie. París: F. Alean.
Riffaterre, M. (1976). Ensayos de estilística estructural. Barcelona: Seix

Barral.

ScHELER, M. (1929). «El puesto del hombre en el Cosmos». Revista de Occi
dente 76-77.

SCHLEGEL, F. (1987). «Fragmentos del Lyceum». En Fragmentos para una
teoría romántica del arte, AA.VV., 70-79. Madrid: Tecnos.

232


