
LA ICONICIDAD ANAGRAMÁTICA
Para una versión peirceana de la hipótesis

anagramática de Saussure

A

Angel Herrero Blanco

Universidad de Alicante

Si la hipótesis anagramática ensayada por Saussure en los Cahiers,
tal como fue siendo conocida y discutida a partir de su publicación
parcial por Jean Starobinski (1971) ̂  puede aún sostenerse e, incluso,
como se ha afirmado, abrir expectativas teóricas para una lingüística
de la literatura, no será sino con la cautela de reducirla al dominio de
lo figural, esto es, considerando el anagrama como un procedimiento
general de creación de lenguaje, más o menos recurrente, aunque fun
damental en los casos de su efectiva ocurrencia en los textos poéticos,
y no, tal como pretendió Saussure, como un principio universal de la
inspiración poética. A la hipótesis así considerada la llamaremos hipó
tesis anagramática reducida.

El libro de Starobinski espera aún una edición crítica y una traducción correcta al
español. Para un estudio detallado del proceso de recepción y crítica de los Cahiers,
véase Rodríguez (1997).

203



Ángel Herrero Blanco

Sin embargo, la belleza del atrevimiento teórico de Saussure no
dejará de cautivamos por su propia rareza, por la imagen que nos
procura de un Saussure al fin y al cabo insólito: no por buscar siste
mas, claro está, sino por hacerlo allí donde parece dominar el genio,
la excepción, la iluminación. En las páginas que siguen trataré de
justificar el fracaso de Saussure por los límites mismos de su semio
logía, anclada en la noción de signo binario y diferencial, y de pro
piciar un rescate de la hipótesis (reducida) mediante la consideración
de la semiótica peirceana, que puede, desde mi punto de vista, ubi
car la pulsión anagramática en la semiótica del arte y explicar su
valor en los textos. Esta esperanza descansa en los desarrollos que la
semiótica peirceana ha promovido en el campo de la lingüística de lo
no arbitrario: el paradigma sustancialista defendido por Raffale
Simone (1990), el naturalista Wolfgang U. Dressler (1990), etc. La
generalización del concepto peirceano de iconicidad, alimentado por
las riquísimas observaciones sobre el lenguaje de Ludwig Witt-
genstein —que son fuente también del paradigma sustancialista—
nos permite tratar el anagramatismo como un fenómeno en cierto
modo natural.

El límite al que me he referido, relativo a la noción diferencial del
signo en Saussure, chocaba de lleno con su hipótesis de la génesis ana-
gramática de la poesía. Lo diferencial suponía una definición negativa
del signo, mientras que la diseminación anagramática se mostraba
como un exceso, una insólita plenitud combinatoria de los signos.
Siendo esto fundamental para entender el abandono o el aplazamiento
de la hipótesis por el maestro, hay que decir inmediatemente que, sin
embargo, en varias ocasiones, aún dentro del Cours, Saussure se des
lizó hacia esta positividad de los signos fónicos; así, en el tercer curso
(Engler 191IFF), escribe:

Gráce á ce que les différences se conditionent les unes les autres, nous
aurons quelque chose pouvant resembler á des tenues positifs par la mise
en regard de telle différence de l'idée avec telle diíférence du signe. On
pouna alors parler de l'opposition des tennes et done ne pas maintenir
qu'il n'y a que des différences á cause de cet élément positif de la combi-
naison.

La positividad de los signos no descansa sólo en esta combinatoria
efectiva de los elementos diferenciales; gracias a ella, y a la divisibili
dad temporal de la cadena sonora, se crean lo que en una nota recogi
da por Rudolf Engler [3317.2] llama Saussure pseudo-organismos:

204



La iconicidad anagramática

Item. Fait que le mot n'est pas assez long pour qu'il ne soit possible de le
recolliger dans une seule sensation. C'est lá concuremment á la divisibili-
té temporelle ce qui en fait un pseudo-organisme si puissant d'illusions.

Como precisó Engler (1994:41-42) a propósito de estas referencias,
«the terms illusion and pseudo-organisme may appear to be negative,
but they are not. It is important to bear in mind tíiat psychologization
involves entering the field of the speaker's consciousness and this, we
know, is the fundamental principie of synchrony», de modo que «from
the synchronic point of view iconicity has the pre-eminent place, even
to the point of calling into question the arbitrary nature of the linguis-
tic sign», del signo saussureano. Este punto de vista sincrónico del
hablante es el que la psicosistemática desarrolló mediante su noción de
la significancia. Sin embargo, sólo en la semiótica de Peirce se le reco
noce a la iconicidad un valor semiótico universal, porque la semiosis
se concibe fenomenológica y no sistemáticamente. Parece plausible
esperar que las intuiciones de Saussure sólo laterales en el Cours pero
centrales en los Cahiers encuentren en la semiótica de Peirce, a través
de la noción clave de iconicidad, el marco teórico y la generalización
que allí les faltaba.

Si el signo es para Saussure pura negatividad, el icono o representa-
men icónico peirceano, dimensión del signo en la Primariedad o
Posibilidad, es una cualidad eminentemente positiva: «An Icón is a
Representamen which fulfills the function of a representamen by virtue
of a character which it possesses in itself, and would would possess just
the same though its object did not exist» (C.P., 5.73). El icono es «an
Originalian sign, which is a sign whose significant virtue is due simply
to its quality. Such, for example, are imaginations of how I would act
under certain circumstances» (2.92). Pero la iconicidad es una dimen
sión universal de los signos, y está presente en todos los fenómenos:
«There is a point of view from which the whole universe of phenome-
na appears to be made of nothing but sensitivo qualities. What is that
point of view? It is that in which we atend to each part as it appears in
itself, in its own suchness, while we disregard the connections» h -422).
Y, por fin, «An Icón is a Representamen os what it represents and for
the mind that interprets it as such, by virtue of its being an inmediato
image, that is to say by virtue of characters which belong to it in itself
as a sensible object, and which it would possess just the same were
there no object in nature that it resembled, and though it were never
interpreted as a sign. It is of the nature of an appearence, and as such,
strictly speaking, exists only in consciousness» (4.447).

205



Ángel Herrero Blanco

Frente a la diferencia saussureana como negatividad, el icono peir-
ceano se muestra como una positividad indiferente, o, como señaló
Rossella Fabbrichesi (1983) en su importante estudio sobre la polémi
ca de la iconicidad «una sempre differita identitá, in un luogo nel quale
identitá e differenza sono lo stesso». Dejando al margen el carácter
diferido —que no compartimos», la indiferencia se da como relación
del representamen icónico y su objeto, que no se relacionan por una
relación estrictamente de semejanza entre dos elementos individuados
(criterio que, como señaló Douglas Greenlee (1976), conduce a conse
cuencias absurdas, pues todo se parece a algo en algún aspecto), sino
por coparticipar de una forma, que es el ground de la relación. Peirce
se refirió al criterio de semejanza para invertir los términos del pro
blema con extraordinaria lucidez: «[...] inner association is commonly
called association by resemblance; but in my opinión it is not the
resemblance which causes the association, but the association which
constitues the resemblance» (C.P. 4.157 y 1.383), y dejó acerca de esta
indiferencia entre representamen y objeto una observación memora
ble, referida precisamente al arte pictórico: «In contemplating a pain-
ting, there is a moment when we lose consciousness that it is a thing.
The distinction between the real and the copy desappears, and is, for
the moment, puré dream. Not any particular existence, yet, not gene
ral. At that moment we are contemplating an Icón» (3.362).

Esta categoría de fenómenos, los iconos, que Peirce caracterizó como
«ideas of feeling» (4.157) —frente a los índices («acts of reaction») y
a los símbolos («habits»)— suponen por lo tanto formas semiogenéti-
cas El objeto del icono será llamado por Peirce Kalos, cualidad inme
diatamente persuasiva que se encama en el signo icónico como una
diferencia interna, para emplear im término de R. Fabbrichesi. No es
que el signo icónico carezca de objeto, es que su objeto no es un exis
tente, ni una clase de existentes, sino una cualidad que el icono toma
como semiosis. Esto es importantísimo para no reducir la pulsión icó-
nica, y concretamente la anagramática, a un juego de sustituciones. Un
anagrama, en el sentido de Saussure, no tiene como objeto al nombre
que el texto disemina, sino la cualidad de la que ambos participan y que
propone un interpretante emocional, en términos de Peirce.

Pero volvamos a la última observación de Peirce acerca de la con
templación de la pintura, para retomar la cuestión anagramática en el

^ Para el estudio de las tres dimensiones de representamina, Hocutt (1960). La ico-
génesis puede ser estudiada en Uexküll (1986) y en Ransdell (1969, 1986).

206



La iconicidad anagramática

campo de los fenómenos reales que interesaron a Saussure, el de los
textos poéticos. Hay un poema ̂ en el que el poeta, Manuel Machado,
contemplando o, mejor, recordando la emoción de haber contemplado
(evocando con la memoria el sueño, diría su hermano Antonio) un cua
dro de Velázquez cuyo título seguramente equivoca, nos describe a la
Infanta Margarita de la mano del pintor, cuyo nombre aparece al final
del poema con bastante evidencia, haciéndose lo mismo que describe,
es decir, firmando cuadro y poema. Está incluido en Apolo. Teatro pic
tórico, de 1911:

Como una flor clorótica el semblante,
que hábil pincel tiñó de leche y fresa,
emerge del pomposo guardainfante,
entre sus galas cortesanas presa.

La mano —^ámbar de ensueño— entre los tules
de la falda desmáyase, y sostiene
el pañuelo riquísimo, que viene
de los ojos atónitos y azules.

Italia, Flandes, Portugal... Poniente
sol de la gloria, el último destello
en sus mejillas infantiles posa...

Y corona no más su augusta frente
la dorada ceniza del cabello
QUE apenas prende el le VE LAZo rosa.

Aquí el poeta ha reproducido la experiencia icónica de su evocación,
y el nombre del pintor se anagramatiza con naturalidad (a pesar la
carencia gráfica de una «z», pero manteniendo el acento que centrali
za la palabra), identificado con el detalle que remata el poema y el
cabello de la infanta. La cualidad que el texto muestra y que se con
centra en ese detalle final es la cualidad asociada al nombre de

Velázquez. Diríamos que el poeta, y con él el lector, experimenta en la
descripción del cuadro recordado la emoción de haber captado el espí
ritu del pintor, y la diferencia entre el original de esa emoción
(Velázquez) y la copia (el poema, clausurado en ese verso final) tien
de a desaparecer.

^ Debo este ejemplo a la pericia de Jaime Climent, alumno en la Universidad de
Alicante.

207



Ángel Herrero Blanco

Que un texto reproduzca un nombre no es en casos como éste cues
tión de juego de palabras. Entre el poema como fábula (como conjun
to de hechos o de descripciones) y el nombre debe haber una relación
que, como se ha señalado, consiste en una cualidad. ¿Cómo podemos
entender la pertinencia de esta relación?, ¿qué la motiva? Para res
ponder a estas preguntas, propongo considerar la cuestión anagramá-
tica primero en el marco de la iconicidad general del lenguaje, y,
dando un paso más, como la iconicidad que promueven algunos nom
bres propios.

Como hemos apuntado al principio, la naturaleza profundamente
icónica del lenguaje está siendo un postulado fundamental en el para
digma sustanciíilista que, arrancando de Leibniz y de Vico, y reco
giendo la concepción diagramática del lenguaje de Wittgenstein
(Simone, 1994: 158), construye una lingüística de lo no-arbitrario. Se
trata de concebir el lenguaje, en su empleo discursivo habitual, no
como mera representación convencional de hechos, sino, siguiendo a
Wittgenstein, como conjunto de hechos en sí mismos («Das
Stazzeichen ist eine Tatsache», Tractatus, 3.14); hechos de cuyos com
ponentes, las palabras, puede afirmarse que están combinados en la
forma que describe la gramática, pero también que sólo en la medida
en que, constituyendo oraciones, las palabras son hechos, «they exhi
bir likeness with facts proper», escribe Raffaele Simone (1994:155),
de modo que «to some extent sentences and states of affairs may be
interchangeable for they have te same structure». Si ahora incluimos
entre los hechos al propio lenguaje, especialmente esos nombres en los
que se espesa un conjunto valioso de experiencias psíquicas o mora
les, de experiencias normativas, podremos ya entender que el anagra-
matismo es un caso de recursividad, un bucle del lenguaje.

Pero el anagrama no se aplica indiscriminadamente. La cuestión, y la
explicación decisiva de esta selección anagramática, la plantea Simone
(1994:160) en los términos siguientes: «Is there in language any deeply
rooted need for diagrammatic utterances? or are they to be considered
as a sheer accident in language structure? The idea I want to propose
here is that there is such a need and that it is pragmatic in nature: some
types of utterances performs tasks which are so specific that they can-
not be performed by other types of utterances equally well. If so, there
must be some specific classes of actions which could not be performed
if not having iconic or diagrammatic utterances at one's disposal».

Esto es especialmente claro en el caso de las acciones sagradas, y en
general en toda aquella experiencia dominada por la admiración, por

208



La iconicidad anagramática

la saliencia de aquello que la produce y a la que se refiere. En este
carácter liminar de la iconicidad coincidieron también Peirce y
Wittgenstein, precisamente acerca de la experiencia de lo bueno o
bello. Basta comparar la Wittgenstein's Lecture on Ethics con esta afir
mación de las Lectures on Pragmatics de Peirce: «But we cannot get
any clue to the secret of Ethics [...] until we have first made up our for
mula for what it is that we are prepared to admire» (C.P. 5.36). Al fin,
lo admirable inmediato, lo cualitativo como experiencia, lleva a lo ine
fable, a los límites del lenguaje, allí donde el lenguaje necesariamente
falla para mostrar la saliencia de lo admirable. Wittgenstein lo expre
saba con nitidez: «Un característico mal uso de nuestro lenguaje sub-
yace en todas las expresiones éticas y religiosas. Todas ellas parecen,
prima facie, ser sólo símiles [...] veo ahora que estas expresiones
carentes de sentido no carecían de sentido por no haber hallado aún las
expresiones correctas, sino que era su falta de sentido lo que constituía
su mismísima esencia» (1981: 40-43).

Pero los límites del lenguaje son fluidos; entre lo común y lo salien
te hay una relación estrecha. El lenguaje entero se mueve entre esos
dos polos. El orden de palabras y de oraciones, las relaciones de cau
salidad, de distribución, de subrogación, etc., que se manifiestan en los
textos resultan fenómenos de iconicidad diagramática entre el lengua
je y la realidad referida. Hay en el lenguaje una iconicidad ya conver
tida en hábito, en hipoiconicidad. ¿Cómo se sitúa el anagrama en esta
dimensión icónica del lenguaje?, ¿hasta qué punto la pulsión anagra
mática es una pulsión lingüística?

Peirce habló, siguiendo su modelo temario, de tres tipos de iconos,
que debemos considerar como tres grados de iconicidad: las imágenes,
las metáforas y los diagramas; es decir, iconos cualitativos o potencia
les, efectivos o accidentales, y habituales o convencionales. Los extre
mos de este gradiente se pueden hacer coincidir con dos dominios típi
cos del lenguaje, tal como lo entendió (Hocutt 1962: 158): los
diagramas o grafos —iconos basados en la similitud de estructura con
los hechos— se desarrollan en el ámbito de las ciencias que requieren
matematización y en el ámbito del lenguaje como expresión del pen
samiento científico; las imágenes —iconos basados en la cualidad—,
son los propios del arte. El signo estético es un icono cuyo objeto es
una cualidad o Kalos, y cuyo interpretante es el interpretante emocio
nal. La experiencia icónica es más un reconocimiento que una idea
ción, pero no por ello es menos convincente: «Aquello de lo que estoy
seguro —escribía Wittgenstein—, no lo he aprendido expresamente.

209



Angel Herrero Blanco

sino que lo encuentro más tarde como eje de rotación de un cuerpo en
movimiento» (Brand 1981: 21). De ahí que el momento de la expe
riencia icónica como evidencia deviene el momento fundamental de la

fruición estética; evidencia de que el icono es la forma de la emoción
que el artista pretendía proponemos, y que nos alcanza a través de ella.
El signo matemático, por el contrario, propone un interpretante lógico.

Pero estos extremos son dimensiones, no tipos diferenciales. La dia-
gramaticidad puede ser tan inconsciente como efectiva, y muchas de las
observaciones de Wittgenstein apimtan, me parece, en esta dirección.
La iconicidad se da entre hechos que son extralingüísticos y hechos lin
güísticos, pero también entre cualidades, sin que ambos dominios se
excluyan; al contrario, se implican. Wittgenstein realizaba la observa
ción anterior a propósito de ima imagen, la de una puerta; en otro
momento, ante la de una suerte de artefacto mecánico, comenta: «Es
como si alguien dijera: ese movimiento se produce tan fácilmente como
si hubiera sido ensayado. Y no es que yo compare el objeto con una
figura que esté a su lado, sino como si él se cubriera con la figura»
(Brand, 1981: 40). La interpretación icónica de una imagen es el mero
reconocimiento de la cualidad con la que se cubre. G. Brand comentó
esta afirmación con las siguientes palabras: «Es importante darse cuen
ta de que aquí algo se desdobla imnediatamente de sí mismo, y justa
mente en un sistema que, como tal sistema, no sale a la luz, y se expre
sa en ese desdoblarse». Difícilmente habríamos encontrado definición
más exacta del anagrama saussuriano por excelencia, el de un nombre
omitido y al tiempo emitido en su diseminación poética.

En el poema de M. Machado el nombre de Velázquez se disemina
ba en aquel «leve lazo (que...) ». Como en las famosas Meninas, el pin
tor se deja ver entre las figuras y las pinceladas, ante las palabras que
definen su estilo.

Voy a dar otro ejemplo de anagrama muy próximo, tanto en el tiem
po como en el procedimiento. Por cierto, que entre uno y otro media
el período de tiempo durante el cual precisamente Saussure estudiaba
su hipótesis; se trata del siguiente soneto de Rubén Darío, de El canto
errante (1907), titulado con el verso que cierra la mayoría de las estro
fas, «La bailarina de los pies desnudos»:

Iba en un paso rítmico y felino
a avances dulces, ágiles o rudos,
con algo de animal y de divino,
la bailarina de los pies desnudos.

210



La iconicidad anagramática

Su falda era la falda de las rosas,
en sus pechos había dos escudos...
Constelada de casos y de cosas...
La bailarina de los pies desnudos.

Bajaban mil deleites de los senos
hacia la perla hundida en el ombligo,
e iniciaban propósitos obscenos
azúcares de fresa y miel de higo.

A un lado de la silla gestatoria
estaban mis bufones y mis mudos...
¡Y era toda Selene y Anactoria
la bailarina de los pies desnudos!

El poeta reconoce a la bailarina por su descripción característica (del
intérprete se requiere, como en el caso del soneto de Manuel Machado,
conocer al personaje, haber al menos oído algo de él o haberse hecho
una idea, algo que el texto dice, y saber su nombre). La descripción,
que se repite al final de las dos primeras estrofas, se hace revelación
en los dos versos finales de la última. Entre los dos se lee fácilmente

el nombre de la bailarina, Isadora Duncíin:

anac ona

d nudos

ISADORA

DUNCAN

El mismo título y los versos recurrentes encierran el nombre de la
bailarina (a falta de una «c»), en lo que viene a ser su descripción defi
nida característica:

la bailarina de los pies desnudos
IS

A  DO

RA

AN DUN

211



Ángel Herrero Blanco

La iconicidad diagramática y la que vamos a llamar iconicidad esté
tica son siempre fluidos. Mi propuesta es que el anagrama se sitúa
entre ambos, conociendo formas matematizadas (el acróstico, por
ejemplo) y formas cualitativas, calológicas (el anagrama saussureano).
En los dos sonetos citados hay, junto a lo eminentemente cualitativo,
un aspecto claramente formal o diagramático: el nombre aparece como
epifonema, como clausura; en los versos finales que encierran el ana
grama se consuma el reconocimiento por parte del poeta.

Con todo, lo característico del icono anagramático es que su com
posición no es resultado de sus partes formalizables, como lo es el
acróstico. Peirce atribuyó precisamente a los iconos estéticos esta pro
piedad, su carácter originariamente compuesto pero al tiempo simple
(CP. 1.532), por el que un conjunto de partes se relacionan hasta el
punto de impartir una positiva y simple cualidad.

Estamos, pues en estos ejemplos del tenor de los que tentaban a
Saussure, ante una iconicidad que se presenta como diagrama poético,
en cierto modo libre del rigor de los diagramas matemáticos, porque
oscila entre límites más amplios que los de la predicación, pero que,
como aquéllos, se basa en la relación de 'diferida identidad' propia de
lo icónico: identidad como coparticipación del objeto y del represen-
tamen en las propiedades exhibidas por éste en tanto características de
aquél, desveladas por el poeta. Como en el anagrama saussureano, el
objeto es un individuo célebre, un nombre propio; pero, si su iconici
dad no se puede someter a la regla de un grafo (como sí ocurre, por
ejemplo, en los acrósticos o en los anagramas comerciales), es porque
el objeto del icono no es el nombre sino los hechos o propiedades que
se le asocian. Si estas propiedades fueran simples, entonces bastaría
con una onomatopeya, o llegaríamos a ver el nombre propio como
onomatopeya.

Lo cualitativo como Kalos es una mera posibilidad, independiente
de la existencia de un objeto particular y de un intérprete. El referente
del nombre propio anagramatizado es ya un ser de leyenda, y por eso
se anagramatiza: se ha convertido en cualidad. Frente a los nombres
propios especializados en una cutilidad característica, y que pueden
funcionar, por lo tanto, como un sustantivo casi abstracto («es un pitá-
goras»; «no seas don juan», etc.), hay nombres propios cuyo valor
resulta más vago, o más complejo. Sobre ellos (sobre su supuesto por
tador) se cruzan distintas dimensiones, y su particularidad viene dada
precisamente por su forma de radiar en ellas, para la experiencia de su
encuentro en él. Nombres de lo admirable que parecen tener casi vida

212



La iconicidad anagramática

propia, como si su evocación nos lanzara a asociaciones inesperadas.
Así, en los siguientes versos de Antonio Machado, recogidos en su
Abel Martín y publicados en la Revista de Occidente en 1931, la evo

cación parafrástica de Virgilio se ve llevada a una descripción insólita
del poeta que lo recoge en sus sílabas:

¡Bajar a los infiernos como el Dante!

¡Levar por compañero
de un poeta con nombre de lucero!

¡Y este fulgor violeta en el diamante!

VI

I  GR OL I

(además, puede leerse al final «eneida»).

Los anagramas, como todas las imágenes o iconos de la cualidad,

pueden ser más o menos felices, más o menos emocionantes. Pero en

todos ellos bay una suerte de saber que crece, por la vinculación de la

dispersión fónica con la resonancia semántica, y de la resonancia fóni
ca con la dispersión semántica; una cualidad expresada y así, en la

posibilidad, convertida en signo. En el proceso natural de interpreta
ción del texto como signo, el descubrimiento anagramático supone por
ello el descubrimiento del sentido genético del texto o de un momen

to del texto, un sentido que, como los que se asocian a los nombres

propios admirables, queda abierto a su propio enriquecimiento.
Antonio Machado ha convertido, en el último ejemplo, el nombre del
poeta no mencionado en una imagen, una imagen espléndida, imagen
de la cualidad que así se le reconoce al poeta latino. Algo parecido
ocurría en el ejemplo de su hermano Manuel. En otras ocasiones, el

nombre propio inspira no sólo una imagen, sino toda la fábula; es,

como el héroe, el hilo conductor de lo relatado. Pero en todo caso el

texto anagramático se presenta como su paráfrasis poética. Acaso el

poeta siga aspirando al don homérico del hallazgo de epítetos, de cua

lidades esenciales que parecían haber pasado desapercibidas (la nave
hueca, pero también la nube quimérica de A. Machado o el externo

muro borgiano). Por lo que atañe al intérprete, descubrir un anagrama
es propiciar una interpretación cualitativa, cuya verdad estará en su

rendimiento. A ello le puede ayudar, sin duda, una cierta «esperanza

213



Ángel Herrero Blanco

poética», o al menos la falta de prejuicios que la crítica suele tener ante
lo figural; le puede ayudar esa esperanza sobre todo ante poetas que,
como los tres aquí recogidos, bebieron en los nombres mitológicos
buena parte de su caudal estético y aun ético, de su norma poética

El descubrimiento de un anagrama cualitativo supone en sí mismo
una prueba. En las Bemerkungen über die Grundlagen der Mathematik,
Wittgentein hizo observaciones inteligentísimas sobre la imagen-prue
ba, la imagen autodemostrativa (uno de los ejemplos que aduzca será
precisamente el de la inversión de las letras), que intuitivamente reco
nocemos saber; pero Wittgenstein (1981: 40-56) pregunta: «¿Qué
sucedería si, en lugar de "intuición" se dijera "correcto acertar"?
Presentaría el valor de la intuición bajo una luz totalmente diferente,
pues el fenómeno del acierto es sicológico, pero no lo es el del acier
to correcto».

En esas imágenes que creemos reconocer, como en el anagrama de
personaje-tema, «la imagen actúa como una prueba [...] Se puede pen
sar que la prueba es un poema, una obra teatral [...] No sabía cómo
sucedería pero vi una imagen y quedé convencido de que pasaría tal y
como en la imagen. La imagen me ayuda a predecir [...] No encuentro
el resultado, sino que encuentro que lo alcanzo [...] He aquí por qué
ver una imagen es más que una experiencia [...] A mí me parece que
el efecto de la prueba es hacer que los hombres se arrojen sobre la
nueva regla» Del mismo modo, una vez reconocido un anagrama
icónico, difícilmente nos resistiremos a releerlo ya para siempre en el
poema y a enriquecerlo con él.

Más que el caudal de unas figuras, lo que caracteriza al lenguaje
poético es su poder de figuración del lenguaje mismo. Las llamadas
figuras son procedimientos lingüísticos por los que el lenguaje habla,
pruebas que nos revelan su verdad, su sentido (a veces, también el sin-
sentido de sus juegos); entre ellas, el anagrama saussureano ocuparía
una posición central, pues viene a ser un cruce de paronimias y de
paráfrasis acerca de la cualidad atribuida a im nombre. Paráfrasis de su
significancia, paráfrasis poética a través de los parónimos de su signi
ficancia.

* Véase, en cuanto a la formación mitológica de A. Machado y a su poética anagra-
mática. Herrero (1996).

5 Ésta y las anteriores observaciones de Wittgenstein acerca de las imágenes y de su
valor como prueba abductiva han sido comentadas en Herrero (1988: 33-34, 66).

214



La ICONICIDAD ANAGRAMÁTICA

Referencias bibliográfícas

Brand, G. (1981). Los textos fundamentales de Ludwig Wittgenstein. Madrid:
Alianza Editorial [vers. orig. Die grundlegenden texte von Ludwig
Wittgenstein, 1975].

Dressler, W. (1990). «The cognitive perspective of "naturalist" linguistic
models». Cognitive Linguistics 1, 75-98.

Fabbrichesi, R. (1983). La polémica sulVIconismo. Ñápeles: E.S.I.
Greenlee, D. (1968). «The similarity of Discemibles». Journal of Philo-

sophy 65.
— (1976). «Peirce's Concept of Sign, further Reflections». Transactions

ofC.S.Peirce Society 12.
Herrero, A. (1988). Semiótica y Creatividad. La lógica abductiva. Madrid:

Palas Atenea.

— (1997). «La situación escrita. Anagramatismo en la poesía de Anto
nio Machado». Bulletin Hispanique 98: 1, 205-219.

Hocutt, M.O. (1962). «The logical Foundations of Peirce's esthetics».
Journal of Aesthetics and Art Criticism 21.

Peirce, Ch.S. (1965). Collected Papers. Eds. Ch. Hartshome & P.Weiss.
Cambridge, Mass.: Harvard University Press.

Ransdell, J. (1969). The epistemic function of Iconicity in Perception.
Institute for Studies in Pargmatism, 1.
— (1986). «On Peirce's Conception of the Iconicity Sign». Iconicity.

Essays on the Nature of Culture, P. Bouissac, M.Herzfeld & R.Posner
(eds.). Tübingen: Stauffenburg Verlag.

Rodríguez Ferrándiz, R. (1997). La semiótica anagramática de Ferdinand
de saussure. Génesis, crítica y tipología. Tesis doctoral. Alicante: Univer
sidad de Alicante.

Starobinski, J. (1971). Les mots sous les mots. París: Gallimard.
SiMONE, R. (1990). «The body of language. The paradigm of arbitrariness and

the paradigms of substance». Présence de Saussure, R.Amacker &
R.Englres (eds.), 121-141. Ginebra: Droz.
— (ed.). (1994). Iconicity in Language. Amsterdam/Philadelphia: John
Benjamins Pub. Co.

Wittgenstein, L. (1981). Matemáticas sin metafísica. Caracas: Universidad
Central de Venezuela. (Vers. or. Bemerkungen über die Grundlagen der
Mathematik, 1956).

215


