LA ICONICIDAD ANAGRAMATICA
Para una version peirceana de la hipétesis
anagramatica de Saussure

Angel Herrero Blanco

Universidad de Alicante

Si la hipétesis anagramadtica ensayada por Saussure en los Cahiers,
tal como fue siendo conocida y discutida a partir de su publicacién
parcial por Jean Starobinski (1971) 1, puede atin sostenerse e, incluso,
como se ha afirmado, abrir expectativas teéricas para una lingiifstica
de la literatura, no ser4 sino con la cautela de reducirla al dominio de
lo figural, esto es, considerando el anagrama como un procedimiento
general de creacién de lenguaje, més o menos recurrente, aunque fun-
damental en los casos de su efectiva ocurrencia en los textos poéticos,
y no, tal como pretendié Saussure, como un principio universal de la
inspiracién poética. A la hipétesis asi considerada la llamaremos hipé-
tesis anagramadtica reducida.

! El libro de Starobinski espera atin una edicién critica y una traduccién correcta al
espafiol. Para un estudio detallado del proceso de recepcién y critica de los Cahiers,
véase Rodriguez (1997).

203



ANGEL HERRERO BLANCO

Sin embargo, la belleza del atrevimiento teérico de Saussure no
dejard de cautivarnos por su propia rareza, por la imagen que nos
procura de un Saussure al fin y al cabo insélito: no por buscar siste-
mas, claro est4, sino por hacerlo alli donde parece dominar el genio,
la excepcién, la iluminacién. En las paginas que siguen trataré de
justificar el fracaso de Saussure por los limites mismos de su semio-
logia, anclada en la nocién de signo binario y diferencial, y de pro-
piciar un rescate de la hipétesis (reducida) mediante la consideracién
de la semidtica peirceana, que puede, desde mi punto de vista, ubi-
car la pulsién anagramética en la semiética del arte y explicar su
valor en los textos. Esta esperanza descansa en los desarrollos que la
semiética peirceana ha promovido en el campo de la lingiiistica de lo
no arbitrario: el paradigma sustancialista defendido por Raffale
Simone (1990), el naturalista Wolfgang U. Dressler (1990), etc. La
generalizacién del concepto peirceano de iconicidad, alimentado por
las riquisimas observaciones sobre el lenguaje de Ludwig Witt-
genstein —que son fuente también del paradigma sustancialista—
nos permite tratar el anagramatismo como un fenémeno en cierto
modo natural.

El limite al que me he referido, relativo a la nocién diferencial del
signo en Saussure, chocaba de lleno con su hipétesis de la génesis ana-
gramitica de la poesia. Lo diferencial suponia una definicién negativa
del signo, mientras que la diseminacién anagramdtica se mostraba
como un exceso, una insélita plenitud combinatoria de los signos.
Siendo esto fundamental para entender el abandono o el aplazamiento
de la hipétesis por el maestro, hay que decir inmediatemente que, sin
embargo, en varias ocasiones, ain dentro del Cours, Saussure se des-
liz6 hacia esta positividad de los signos fénicos; asi, en el tercer curso
(Engler 1911FF), escribe:

Grice 2 ce que les différences se conditionent les unes les autres, nous
aurons quelque chose pouvant resembler 2 des termes positifs par la mise
en regard de telle différence de I’idée avec telle différence du signe. On
pourra alors parler de ’opposition des termes et donc ne pas maintenir
qu’il n’y a que des différences 2 cause de cet élément positif de la combi-
naison.

La positividad de los signos no descansa sélo en esta combinatoria
efectiva de los elementos diferenciales; gracias a ella, y a la divisibili-
dad temporal de la cadena sonora, se crean lo que en una nota recogi-
da por Rudolf Engler [3317.2] llama Saussure pseudo-organismos:

204



LA ICONICIDAD ANAGRAMATICA

Item. Fait que le mot n’est pas assez long pour qu’il ne soit possible de le
recolliger dans une seule sensation. C’est 12 concuremment a la divisibili-
té temporelle ce qui en fait un pseudo-organisme si puissant d’illusions.

Como precisé Engler (1994:41-42) a propésito de estas referencias,
«the terms illusion and pseudo-organisme may appear to be negative,
but they are not. It is important to bear in mind that psychologization
involves entering the field of the speaker’s consciousness and this, we
know, is the fundamental principle of synchrony», de modo que «from
the synchronic point of view iconicity has the pre-eminent place, even
to the point of calling into question the arbitrary nature of the linguis-
tic sign», del signo saussureano. Este punto de vista sincrénico del
hablante es el que la psicosistemadtica desarrollé mediante su nocién de
la significancia. Sin embargo, s6lo en la semiética de Peirce se le reco-
noce a la iconicidad un valor semiético universal, porque la semiosis
se concibe fenomenolégica y no sistemdticamente. Parece plausible
esperar que las intuiciones de Saussure sélo laterales en el Cours pero
centrales en los Cahiers encuentren en la semiética de Peirce, a través
de la nocién clave de iconicidad, el marco tedrico y la generalizacién
que alli les faltaba.

Si el signo es para Saussure pura negatividad, el icono o representa-
men icOnico peirceano, dimensién del signo en la Primariedad o
Posibilidad, es una cualidad eminentemente positiva: «An Icon is a
Representamen which fulfills the function of a representamen by virtue
of a character which it possesses in itself, and would would possess just
the same though its object did not exist» (C.P,, 5.73). El icono es «an
Originalian sign, which is a sign whose significant virtue is due simply
to its quality. Such, for example, are imaginations of how I would act
under certain circumstances» (2.92). Pero la iconicidad es una dimen-
sién universal de los signos, y estd presente en todos los fenémenos:
«There is a point of view from which the whole universe of phenome-
na appears to be made of nothing but sensitive qualities. What is that
point of view? It is that in which we atend to each part as it appears in
itself, in its own suchness, while we disregard the connections» (1.422).
Y, por fin, «An Icon is a Representamen os what it represents and for
the mind that interprets it as such, by virtue of its being an inmediate
image, that is to say by virtue of characters which belong to it in itself
as a sensible object, and which it would possess just the same were
there no object in nature that it resembled, and though it were never
interpreted as a sign. It is of the nature of an appearence, and as such,
strictly speaking, exists only in consciousness» (4.447).

205



ANGEL HERRERO BLANCO

Frente a la diferencia saussureana como negatividad, el icono peir-
ceano se muestra como una positividad indiferente, o, como sefialé
Rossella Fabbrichesi (1983) en su importante estudio sobre la polémi-
ca de la iconicidad «una sempre differita identita, in un luogo nel quale
identita e differenza sono lo stesso». Dejando al margen el cardcter
diferido —que no compartimos», la indiferencia se da como relacién
del representamen ic6nico y su objeto, que no se relacionan por una
relacién estrictamente de semejanza entre dos elementos individuados
(criterio que, como sefialé Douglas Greenlee (1976), conduce a conse-
cuencias absurdas, pues todo se parece a algo en algiin aspecto), sino
por coparticipar de una forma, que es el ground de la relacién. Peirce
se refiri6 al criterio de semejanza para invertir los términos del pro-
blema con extraordinaria lucidez: «[...] inner association is commonly
called association by resemblance; but in my opinion it is not the
resemblance which causes the association, but the association which
constitues the resemblance» (C.P. 4.157 y 1.383), y dejé acerca de esta
indiferencia entre representamen y objeto una observacién memora-
ble, referida precisamente al arte pictérico: «In contemplating a pain-
ting, there is a moment when we lose consciousness that it is a thing.
The distinction between the real and the copy desappears, and is, for
the moment, pure dream. Not any particular existence, yet, not gene-
ral. At that moment we are contemplating an Icon» (3.362).

Esta categoria de fenémenos, los iconos, que Peirce caracterizo como
«ideas of feeling» (4.157) —frente a los indices («acts of reaction») y
a los simbolos («habits»)— suponen por lo tanto formas semiogenéti-
cas 2. El objeto del icono ser4 llamado por Peirce Kalos, cualidad inme-
diatamente persuasiva que se encarna en el signo icénico como una
diferencia interna, para emplear un término de R. Fabbrichesi. No es
que el signo icénico carezca de objeto, es que su objeto no es un exis-
tente, ni una clase de existentes, sino una cualidad que el icono toma
como semiosis. Esto es importantisimo para no reducir la pulsién ic6-
nica, y concretamente la anagramética, a un juego de sustituciones. Un
anagrama, en el sentido de Saussure, no tiene como objeto al nombre
que el texto disemina, sino la cualidad de la que ambos participan y que
propone un interpretante emocional, en términos de Peirce.

Pero volvamos a la tltima observacion de Peirce acerca de la con-
templacién de la pintura, para retomar la cuestién anagramdtica en el

2 Para el estudio de las tres dimensiones de representamina, Hocutt (1960). La ico-
génesis puede ser estudiada en Uexkiill (1986) y en Ransdell (1969, 1986).

206



LA ICONICIDAD ANAGRAMATICA

campo de los fenémenos reales que interesaron a Saussure, el de los
textos poéticos. Hay un poema 3 en el que el poeta, Manuel Machado,
contemplando o, mejor, recordando la emocién de haber contemplado
(evocando con la memoria el suefio, dirfa su hermano Antonio) un cua-
dro de Veldzquez cuyo titulo seguramente equivoca, nos describe a la
Infanta Margarita de la mano del pintor, cuyo nombre aparece al final
del poema con bastante evidencia, haciéndose 1o mismo que describe,
es decir, firmando cuadro y poema. Est4 incluido en Apolo. Teatro pic-
torico, de 1911:

Como una flor clorética el semblante,
que h4bil pincel tifié de leche y fresa,
emerge del pomposo guardainfante,
entre sus galas cortesanas presa.

La mano —ambar de ensuefio— entre los tules
de la falda desmdyase, y sostiene

¢l pafiuelo riquisimo, que viene

de los ojos at6nitos y azules.

Italia, Flandes, Portugal... Poniente
sol de la gloria, el ltimo destello
en sus mejillas infantiles posa...

Y corona no m4s su augusta frente
la dorada ceniza del cabello
QUE apenas prende el 1eVE LAZo rosa.

Aqui el poeta ha reproducido la experiencia icénica de su evocacién,
y el nombre del pintor se anagramatiza con naturalidad (a pesar la
carencia gréifica de una «z», pero manteniendo el acento que centrali-
za la palabra), identificado con el detalle que remata el poema y el
cabello de la infanta. La cualidad que el texto muestra y que se con-
centra en ese detalle final es la cualidad asociada al nombre de
Veldzquez. Dirfamos que el poeta, y con €l el lector, experimenta en la
descripci6n del cuadro recordado la emocién de haber captado el espi-
ritu del pintor, y la diferencia entre el original de esa emocién
(Veldzquez) y la copia (el poema, clausurado en ese verso final) tien-
de a desaparecer.

* Debo este ejemplo a la pericia de Jaime Climent, alumno en la Universidad de
Alicante.

207



ANGEL HERRERO BLANCO

Que un texto reproduzca un nombre no s en casos como éste cues-
tién de juego de palabras. Entre el poema como fibula (como conjun-
to de hechos o de descripciones) y el nombre debe haber una relacién
que, como se ha sefialado, consiste en una cualidad. ;Cémo podemos
entender la pertinencia de esta relacién?, ;qué la motiva? Para res-
ponder a estas preguntas, propongo considerar la cuestién anagramé-
tica primero en el marco de la iconicidad general del lenguaje, y,
dando un paso mds, como la iconicidad que promueven algunos nom-
bres propios.

Como hemos apuntado al principio, la naturaleza profundamente
icénica del lenguaje estd siendo un postulado fundamental en el para-
digma sustancialista que, arrancando de Leibniz y de Vico, y reco-
giendo la concepcién diagramética del lenguaje de Wittgenstein
(Simone, 1994: 158), construye una lingiiistica de lo no-arbitrario. Se
trata de concebir el lenguaje, en su empleo discursivo habitual, no
como mera representacién convencional de hechos, sino, siguiendo a
Wittgenstein, como conjunto de hechos en si mismos («Das
Stazzeichen ist eine Tatsache», Tractatus, 3.14); hechos de cuyos com-
ponentes, las palabras, puede afirmarse que estdn combinados en la
forma que describe la gramatica, pero también que sélo en la medida
en que, constituyendo oraciones, las palabras son hechos, «they exhi-
bit likeness with facts proper», escribe Raffaele Simone (1994:155),
de modo que «to some extent sentences and states of affairs may be
interchangeable for they have te same structure». Si ahora incluimos
entre los hechos al propio lenguaje, especialmente esos nombres en los
que se espesa un conjunto valioso de experiencias psiquicas o mora-
les, de experiencias normativas, podremos ya entender que el anagra-
matismo es un caso de recursividad, un bucle del lenguaje.

Pero el anagrama no se aplica indiscriminadamente. La cuestién, y la
explicacién decisiva de esta seleccién anagramdtica, la plantea Simone
(1994:160) en los términos siguientes: «Is there in language any deeply
rooted need for diagrammatic utterances? or are they to be considered
as a sheer accident in language structure? The idea I want to propose
here is that there is such a need and that it is pragmatic in nature: some
types of utterances performs tasks which are so specific that they can-
not be performed by other types of utterances equally well. If so, there
must be some specific classes of actions which could not be performed
if not having iconic or diagrammatic utterances at one’s disposal».

Esto es especialmente claro en el caso de las acciones sagradas, y en
general en toda aquella experiencia dominada por la admiraci6n, por

208



LA ICONICIDAD ANAGRAMATICA

la saliencia de aquello que la produce y a la que se refiere. En este
cardcter liminar de la iconicidad coincidieron también Peirce y
Wittgenstein, precisamente acerca de la experiencia de lo bueno o
bello. Basta comparar la Wittgenstein’s Lecture on Ethics con esta afir-
macién de las Lectures on Pragmatics de Peirce: «But we cannot get
any clue to the secret of Ethics [...] until we have first made up our for-
mula for what it is that we are prepared to admire» (C.P. 5.36). Al fin,
lo admirable inmediato, lo cualitativo como experiencia, lleva a lo ine-
fable, a los limites del lenguaje, alli donde el lenguaje necesariamente
falla para mostrar la saliencia de lo admirable. Wittgenstein lo expre-
saba con nitidez: «Un caracteristico mal uso de nuestro lenguaje sub-
yace en todas las expresiones éticas y religiosas. Todas ellas parecen,
prima facie, ser s6lo similes [...] veo ahora que estas expresiones
carentes de sentido no carecian de sentido por no haber hallado atin las
expresiones correctas, sino que era su falta de sentido lo que constituia
su mismisima esencia» (1981: 40-43).

Pero los limites del lenguaje son fluidos; entre lo comin y lo salien-
te hay una relacién estrecha. El lenguaje entero se mueve entre esos
dos polos. El orden de palabras y de oraciones, las relaciones de cau-
salidad, de distribucién, de subrogacion, etc., que se manifiestan en los
textos resultan fenémenos de iconicidad diagramatica entre el lengua-
je y la realidad referida. Hay en el lenguaje una iconicidad ya conver-
tida en hébito, en hipoiconicidad. ;C6mo se sitda el anagrama en esta
dimensién icénica del lenguaje?, ;hasta qué punto la pulsién anagra-
matica es una pulsién lingiiistica? '

Peirce hablé, siguiendo su modelo ternario, de tres tipos de iconos,
que debemos considerar como tres grados de iconicidad: las im4genes,
las metéforas y los diagramas; es decir, iconos cualitativos o potencia-
les, efectivos o accidentales, y habituales o convencionales. Los extre-
mos de este gradiente se pueden hacer coincidir con dos dominios tipi-
cos del lenguaje, tal como lo entendi6 (Hocutt 1962: 158): los
diagramas o grafos —iconos basados en la similitud de estructura con
los hechos— se desarrollan en el ambito de las ciencias que requieren
matematizacion y en el dmbito del lenguaje como expresién del pen-
samiento cientifico; las imdgenes —iconos basados en la cualidad—,
son los propios del arte. El signo estético es un icono cuyo objeto es
una cualidad o Kalos, y cuyo interpretante es el interpretante emocio-
nal. La experiencia icénica es mds un reconocimiento que una idea-
cién, pero no por ello es menos convincente: «Aquello de lo que estoy
seguro —escribia Wittgenstein—, no lo he aprendido expresamente,

209



ANGEL HERRERO BLANCO

sino que lo encuentro més tarde como eje de rotacion de un cuerpo en
movimiento» (Brand 1981: 21). De ahi que el momento de la expe-
riencia icénica como evidencia deviene el momento fundamental de la
fruicién estética; evidencia de que el icono es la forma de la emocién
que el artista pretendfa proponernos, y que nos alcanza a través de ella.
El signo matemaético, por el contrario, propone un interpretante l6gico.

Pero estos extremos son dimensiones, no tipos diferenciales. La dia-
gramaticidad puede ser tan inconsciente como efectiva, y muchas de las
observaciones de Wittgenstein apuntan, me parece, en esta direccién.
La iconicidad se da entre hechos que son extralingiiisticos y hechos lin-
giiisticos, pero también entre cualidades, sin que ambos dominios se
excluyan; al contrario, se implican. Wittgenstein realizaba la observa-
cién anterior a propdsito de una imagen, la de una puerta; en otro
momento, ante la de una suerte de artefacto mecanico, comenta: «Es
como si alguien dijera: ese movimiento se produce tan ficilmente como
si hubiera sido ensayado. Y no es que yo compare el objeto con una
figura que esté a su lado, sino como si €l se cubriera con la figura»
(Brand, 1981: 40). La interpretacion icénica de una imagen es €l mero
reconocimiento de la cualidad con la que se cubre. G. Brand coment6
esta afirmacién con las siguientes palabras: «Es importante darse cuen-
ta de que aqui algo se desdobla inmediatamente de si mismo, y justa-
mente en un sistema que, como tal sistema, no sale a la luz, y se expre-
sa en ese desdoblarse». Dificilmente habriamos encontrado definicién
mds exacta del anagrama saussuriano por excelencia, el de un nombre
omitido y al tiempo emitido en su diseminacién poética.

En el poema de M. Machado el nombre de Veldzquez se disemina-
ba en aquel «leve lazo (que...) ». Como en las famosas Meninas, el pin-
tor se deja ver entre las figuras y las pinceladas, ante las palabras que
definen su estilo.

Voy a dar otro ejemplo de anagrama muy préximo, tanto en el tiem-
po como en el procedimiento. Por cierto, que entre uno y otro media
el periodo de tiempo durante el cual precisamente Saussure estudiaba
su hip6tesis; se trata del siguiente soneto de Rubén Dario, de El canto
errante (1907), titulado con el verso que cierra la mayoria de las estro-
fas, «La bailarina de los pies desnudos»:

Iba en un paso ritmico y felino
a avances dulces, éagiles o rudos,
con algo de animal y de divino,
la bailarina de los pies desnudos.

210



LA ICONICIDAD ANAGRAMATICA

Su falda era la falda de las rosas,
en sus pechos habia dos escudos...
Constelada de casos y de cosas...
La bailarina de los pies desnudos.

Bajaban mil deleites de los senos
hacia la perla hundida en el ombligo,
e iniciaban prop6sitos obscenos
azucares de fresa y miel de higo.

A un lado de la silla gestatoria
estaban mis bufones y mis mudos...
{Y era toda Selene y Anactoria

la bailarina de los pies desnudos!

anac oria
d nudos

ISADORA
DUNCAN

El poeta reconoce a la bailarina por su descripcién caracteristica (del
intérprete se requiere, como en el caso del soneto
conocer al personaje, haber al menos oido algo de él o haberse hecho
una idea, algo que el texto dice, y saber su nombre). La descripcién,
que se repite al final de las dos primeras estrofas, se hace revelacién
en los dos versos finales de la iltima. Entre los
el nombre de la bailarina, Isadora Duncan:

de Manuel Machado,

dos se lee facilmente

El mismo titulo y los versos recurrentes encierran el nombre de la
bailarina (a falta de una «c»), en lo que viene a ser su descripcién defi-
nida caracteristica:

la bailarina de los pies desnudos

IS
A
RA

AN

DO

DUN

211



ANGEL HERRERO BLANCO

La iconicidad diagramatica y la que vamos a llamar iconicidad esté-
tica son siempre fluidos. Mi propuesta es que el anagrama se sitda
entre ambos, conociendo formas matematizadas (el acréstico, por
ejemplo) y formas cualitativas, calolégicas (el anagrama saussureano).
En los dos sonetos citados hay, junto a lo eminentemente cualitativo,
un aspecto claramente formal o diagramético: el nombre aparece como
epifonema, como clausura; en los versos finales que encierran el ana-
grama se consuma el reconocimiento por parte del poeta.

Con todo, lo caracteristico del icono anagramético es que su com-
posicién no es resultado de sus partes formalizables, como lo es el
acréstico. Peirce atribuy6 precisamente a los iconos estéticos esta pro-
piedad, su carécter originariamente compuesto pero al tiempo simple
(CP. 1.532), por el que un conjunto de partes se relacionan hasta el
punto de impartir una positiva y simple cualidad.

Estamos, pues en estos ejemplos del tenor de los que tentaban a
Saussure, ante una iconicidad que se presenta como diagrama poético,
en cierto modo libre del rigor de los diagramas matemaéticos, porque
oscila entre limites m4s amplios que los de la predicacién, pero que,
como aquéllos, se basa en la relacién de ‘diferida identidad’ propia de
lo icénico: identidad como coparticipacién del objeto y del represen-
tamen en las propiedades exhibidas por éste en tanto caracteristicas de
aquél, desveladas por el poeta. Como en el anagrama saussureano, el
objeto es un individuo célebre, un nombre propio; pero, si su iconici-
dad no se puede someter a la regla de un grafo (como si ocurre, por
ejemplo, en los acrésticos o en los anagramas comerciales), es porque
el objeto del icono no es el nombre sino los hechos o propiedades que
se le asocian. Si estas propiedades fueran simples, entonces bastaria
con una onomatopeya, o llegariamos a ver el nombre propio como
onomatopeya.

Lo cualitativo como Kalos es una mera posibilidad, independiente
de la existencia de un objeto particular y de un intérprete. El referente
del nombre propio anagramatizado es ya un ser de leyenda, y por eso
se anagramatiza: se ha convertido en cualidad. Frente a los nombres
propios especializados en una cualidad caracteristica, y que pueden
funcionar, por lo tanto, como un sustantivo casi abstracto («es un pita-
goras»; «no seas don juan», etc.), hay nombres propios cuyo valor
resulta més vago, o més complejo. Sobre ellos (sobre su supuesto por-
tador) se cruzan distintas dimensiones, y su particularidad viene dada
precisamente por su forma de radiar en ellas, para la experiencia de su
encuentro en él. Nombres de lo admirable que parecen tener casi vida

212



LA ICONICIDAD ANAGRAMATICA

propia, como si su evocacién nos lanzara a asociaciones inesperadas.
Asi, en los siguientes versos de Antonio Machado, recogidos en su
Abel Martin y publicados en la Revista de Occidente en 1931, la evo-
cacion parafristica de Virgilio se ve llevada a una descripcién insélita
del poeta que lo recoge en sus silabas:

iBajar a los infiernos como el Dante!
iLevar por compafiero

de un poeta con nombre de lucero!
1Y este fulgor violeta en el diamante!

VI
I GR OL I

(ademas, puede leerse al final «eneida»).

Los anagramas, como todas las imdgenes o iconos de la cualidad,
pueden ser mds o menos felices, mas o menos emocionantes. Pero en
todos ellos hay una suerte de saber que crece, por la vinculacién de la
dispersion fénica con la resonancia semdéntica, y de la resonancia f6ni-
ca con la dispersién seméntica; una cualidad expresada y asi, en la
posibilidad, convertida en signo. En el proceso natural de interpreta-
cién del texto como signo, el descubrimiento anagramatico supone por
ello el descubrimiento del sentido genético del texto o de un momen-
to del texto, un sentido que, como los que se asocian a los nombres
propios admirables, queda abierto a su propio enriquecimiento.
Antonio Machado ha convertido, en el ultimo ejemplo, el nombre del
poeta no mencionado en una imagen, una imagen espléndida, imagen
de la cualidad que asi se le reconoce al poeta latino. Algo parecido
ocurria en el ejemplo de su hermano Manuel. En otras ocasiones, el
nombre propio inspira no sélo una imagen, sino toda la fabula; es,
como el héroe, el hilo conductor de lo relatado. Pero en todo caso el
texto anagramatico se presenta como su parafrasis poética. Acaso el
poeta siga aspirando al don homérico del hallazgo de epitetos, de cua-
lidades esenciales que parecian haber pasado desapercibidas (la nave
hueca, pero también la nube quimérica de A. Machado o el externo
muro borgiano). Por lo que atafie al intérprete, descubrir un anagrama
es propiciar una interpretacion cualitativa, cuya verdad estard en su
rendimiento. A ello le puede ayudar, sin duda, una cierta «esperanza

213



ANGEL HERRERO BLANCO

poética», o al menos la falta de prejuicios que la critica suele tener ante
lo figural; le puede ayudar esa esperanza sobre todo ante poetas que,
como los tres aqui recogidos, bebieron en los nombres mitolégicos
buena parte de su caudal estético y aun ético, de su norma poética 4.

El descubrimiento de un anagrama cualitativo supone en si mismo
una prueba. En las Bemerkungen iiber die Grundlagen der Mathematik,
Wittgentein hizo observaciones inteligentisimas sobre la imagen-prue-
ba, la imagen autodemostrativa (uno de los ejemplos que aduzca serd
precisamente el de la inversion de las letras), que intuitivamente reco-
nocemos saber; pero Wittgenstein (1981: 40-56) pregunta: «;Qué
sucederia si, en lugar de “intuicién” se dijera “correcto acertar’?
Presentaria el valor de la intuicién bajo una luz totalmente diferente,
pues el fenémeno del acierto es sicolégico, pero no lo es el del acier-
to correcto».

En esas imagenes que creemos reconocer, como en el anagrama de
personaje-tema, «la imagen actiia como una prueba [...] Se puede pen-
sar que la prueba es un poema, una obra teatral [...] No sabfa c6mo
sucederia pero vi una imagen y quedé convencido de que pasaria tal y
como en la imagen. La imagen me ayuda a predecir [...] No encuentro
el resultado, sino que encuentro que lo alcanzo [...] He aqui por qué
ver una imagen es mas que una experiencia [...] A mi me parece que
el efecto de la prueba es hacer que los hombres se arrojen sobre la
nueva regla» 5. Del mismo modo, una vez reconocido un anagrama
icénico, dificilmente nos resistiremos a releerlo ya para siempre en el
poema y a enriquecerlo con é€l.

Mis que el caudal de unas figuras, lo que caracteriza al lenguaje
poético es su poder de figuracién del lenguaje mismo. Las llamadas
figuras son procedimientos lingiifsticos por los que el lenguaje habla,
pruebas que nos revelan su verdad, su sentido (a veces, también el sin-
sentido de sus juegos); entre ellas, el anagrama saussureano ocuparia
una posicién central, pues viene a ser un cruce de paronimias y de
pardfrasis acerca de la cualidad atribuida a un nombre. Parafrasis de su
significancia, parafrasis poética a través de los parénimos de su signi-
ficancia.

4 Véase, en cuanto a la formacién mitolégica de A. Machado y a su poética anagra-
madtica, Herrero (1996).
Esta y las anteriores observaciones de Wittgenstein acerca de las im4genes y de su
valor como prueba abductiva han sido comentadas en Herrero (1988: 33-34, 66).

214



LA ICONICIDAD ANAGRAMATICA

Referencias bibliograificas

BRAND, G. (1981). Los textos fundamentales de Ludwig Wittgenstein. Madrid:
Alianza Editorial [vers. orig. Die grundlegenden texte von Ludwig
Wittgenstein, 1975].

DRESSLER, W. (1990). «The cognitive perspective of “naturalist” linguistic
models». Cognitive Linguistics 1, 75-98.

FABBRICHESI, R. (1983). La polemica sull’ Iconismo. Népoles: E.S.I.

GREENLEE, D. (1968). «The similarity of Discernibles». Journal of Philo-
sophy 65.

— (1976). «Peirce’s Concept of Sign, further Reflections». Transactions
of C.S.Peirce Society 12.

HERRERO, A. (1988). Semicdtica y Creatividad. La légica abductiva. Madrid:
Palas Atenea.

— (1997). «La sibilacién escrita. Anagramatismo en la poesia de Anto-
nio Machado». Bulletin Hispanique 98: 1, 205-219.

Hocurt, M.O. (1962). «The logical Foundations of Peirce’s esthetics».
Journal of Aesthetics and Art Criticism 21.

PEIRCE, Ch.S. (1965). Collected Papers. Eds. Ch. Hartshorne & P Weiss.
Cambridge, Mass.: Harvard University Press.

RANSDELL, J. (1969). The epistemic function of Iconicity in Perception.
Institute for Studies in Pargmatism, 1.

— (1986). «On Peirce’s Conception of the Iconicity Sign». Iconicity.
Essays on the Nature of Culture, P. Bouissac, M.Herzfeld & R.Posner
(eds.). Tiibingen: Stauffenburg Verlag.

RODRIGUEZ FERRANDIZ, R. (1997). La semidtica anagramdtica de Ferdinand
de saussure. Génesis, critica y tipologia. Tesis doctoral. Alicante: Univer-
sidad de Alicante.

STAROBINSK], J. (1971). Les mots sous les mots. Paris: Gallimard.

SIMONE, R. (1990). «The body of language. The paradigm of arbitrariness and
the paradigms of substance». Présence de Saussure, R.Amacker &
R Englres (eds.), 121-141. Ginebra: Droz.

— (ed.). (1994). Iconicity in Language. Amsterdam/Philadelphia: John
Benjamins Pub. Co.

WITTGENSTEIN, L. (1981). Matemdticas sin metafisica. Caracas: Universidad
Central de Venezuela. (Vers. or. Bemerkungen iiber die Grundlagen der
Mathematik, 1956).

215



