TEATRALIDAD Y ESCENOGRAFIA
DEL RECURSO DEL TRAVESTISMO
EN EL TEATRO DE CALDERON DE LA BARCA

Rosa Ana Escalonilla Lopez

Como es bien sabido, el travestismo ! constituye uno de los re-
cursos omnipresentes en el teatro aurisecular. Desde Lope de Vega a
Moreto, pasando por Tirso de Molina, Mira de Amescua, Rojas
Zorrilla o Sor Juana Inés de 1a Cruz, hallamos abundantes testimonios
de la enorme utilizacién de este recurso en la escena dramitica del
Siglo de Oro 2. Calderén lo emplea tanto en comedias y piezas breves
como en autos sacramentales 3. A través de la observacién de su dra-
maturgia se constata la existencia de una rica variedad de tipos de

! Segiin el DRAE, travestir es ‘vestir a una persona con la ropa del sexo contrario’.

2 Los titulos dramiticos del Siglo de Oro en que aparecen mujeres vestidas de
hombre fueron recogidos por Carmen Bravo-Villasante (1976). Aunque la lista no se
halla completa, si sirve este estudio pionero como reflejo del extenso empleo que los
dramaturgos del Siglo de Oro dieron a este recurso. En un estudio més breve, Jean
Canavaggio (1979) recoge algunas de las obras en que aparece el recurso inverso, es
decir, el del hombre disfrazado de mujer, en 1a comedia.

3 Véase al final de este articulo la relacién de obras en que aparece el recurso del
travestismo.

471



Rosa ANA ESCALONILLA LOPEZ

disfraces 4, coincidentes todos ellos en emplear artificios destinados a
desfigurar al personaje con el fin de que no sea conocido, pero
diversos en los mecanismos escénicos empleados para lograr esa
desfiguracién. Dentro de éstos hay miiltiples posibilidades: desde el
cambio o intercambio de trajes y la utilizacién de mantos, rebozos,
velos o0 méscaras hasta los juegos de ocultamiento en la oscuridad,
pasando por las variaciones de actitud o de voz, los silencios, la
inadecuada recepcién de la identidad ficticia por otros personajes, los
mecanismos tramoyisticos a modo de escondites, el lenguaje, la
mimica, etc. Asi, por ejemplo, encontramos obras en que el elemento
escénico utilizado para disfrazar al personaje es la oscuridad, como el
drama’ Ni amor se libra de amor, en que Cupido aparece en todo mo-
mento, frente a Siquis, en escenas caracterizadas, desde el punto de
vista escénico, por la oscuridad, pues si su amada le descubre, la diosa
Venus, madre del dios del Amor, desatara su ira sobre ellos. En el
auto ® Psiquis y Cupido (para Toledo y para Madrid), los mecanismos
empleados son la oscuridad y el velo que cubre el rostro de Cupido.
También en las comedias 7 La dama duende y El galdn fantasma se
utiliza el recurso de la oscuridad para ocultar identidades, aunque de
forma paralela a otros mecanismos escénicos como la alacena y la
mina. En El encanto sin encanto Serafina despliega su ingenio para
conquistar a Enrique. Los recursos empleados para disfrazar a los
distintos personajes segiin las necesidades de la accién son: las
madscaras, las tapadas, el cambio de personalidad a través de la
adopcién de una indumentaria ajena al personaje, el empleo de un
idioma distinto del habitual en el disfrazado, los silencios, la mimica
y el intercambio de vestimentas. Otras obras en las que también se usa
el disfraz de personalidad son, por ejemplo, las piezas breves 8 Las
Carnestolendas (entremés), Los sitios de recreacién del rey, La
garapifia y Los guisados (mojigangas).

Dentro de la extensa variedad a la que acabamos de hacer referencia,
se inserta el tipo de disfraz que lleva consigo el rasgo del travestismo,

4 Segin la definicién del Diccionario de Autoridades, disfraz es un «artificio para
disimular o encubrir alguna persona o cosa, que no sea conocida, desfigurandola».

5 En lo sucesivo citaremos, para los dramas, por Valbuena Briones (1991, t. II).
Consignaremos tomo, jornada y pagina.

6 Para los autos, seguimos la edicién de Valbuena Prat (1991, t. III), mediante el
reg7istro del tomo y la pagina.

Para las comedias, utilizamos los textos de Valbuena Briones (1987, t. I). Con-

signaremos tomo, jornada y pigina.

8 Para las piezas breves, citaremos por Evangelina Rodriguez y Antonio Tordera
(1982). Consignaremos pigina y versos.

478



TEATRALIDAD Y ESCENOGRAFIA DEL RECURSO DEL TRAVESTISMO...

que, aunque basicamente consiste en la utilizacién de la indumentaria
propia del otro sexo, en la practica histriénica barroca lleva consigo
también la adopciéon de muchos otros signos escénicos que suponen
igualmente elementos de transgresién. El porqué de su utilizacion
masiva dentro del teatro, no s6lo calderoniano sino de todo el Siglo de
Oro, se encuentra en relacién directa con el espectacular €xito que tuvo
entre el piblico de aquella sociedad, como ya lo afirmaba Lope de
Vega en su Arte Nuevo de hacer comedias °.

Pero, como sabemos por distintos testimonios de la época 10 el recur-
so del travestismo fue objeto de continuas polémicas y diatribas mora-
les, que no lograron, sin embargo, reducir su empleo en las representa-
ciones dramaticas de la época. Su presencia en las tablas aumentaba la
teatralidad y espectacularidad de la escena tanto por la morbosidad que
provocaba como por los elementos escénicos que llevaba consigo su
utilizacién, y ello redundaba en los abundantes beneficios econémicos
de hospitales y representantes. Al publico le entusiasmaba y acudia
g0z0s0 a las representaciones. Por su parte, la nobleza, con el rey Feli-
pe IV a la cabeza, se deleitaba también del ambiente histriénico y car-
navalesco, participando activamente en tales espectdculos 1.

El disfraz funcionaba como elemento de ficcién dentro de la propia
ficcién que ya constitufa de por sf la pieza teatral. La introduccién de
un plano ficticio dentro de la comedia otorgaba a ésta, frente al espec-

9 vv. 280-283. Véase, por ejemplo, la edicién de Juan Manuel Rozas (1976: 190).

10 1.1 polémica del disfraz varonil, asi como los demds aspectos polémicos del tea-
tro, fueron reflejados por autores de la época como Francisco de Barreda (1622) o
Bances Candamo (1690). Ya en nuestro siglo, estos testimonios fueron recopilados por
Cotarelo (1904); y en nuestros dias, por otros investigadores como Duncan Moir
(1970) o Sanchez Escribano y Porqueras Mayo (1972). Recordemos que desde 1608
existen reglamentos que prohiben que las mujeres salgan a bailar o a representar en
hdbito de hombre y que tal prohibicién se repite en 1615 y en 1641 (recogido por
Varey y Shergold, 1971b: 48, 56 y 92). Algunos afios mds tarde, en 1644 y 1646, mue-
ren la reina dofia Isabel, primera mujer de Felipe IV, y el principe Baltasar. Con este
motivo, sefiala Pellicer (1804), resucitaron las polémicas y el Consejo de Castilla for-
mulé una orden en la que aconsejaba que se suspendieran las comedias, pero ponia
como condicién en caso de representarse, que las mujeres no se vistiesen de hombres
y que sacasen las basquifias hasta los pies (Edicién de Diez Borque, 1975: 150 y Cota-
relo, 1904: 164).

1T E] cronista Gil Gonzélez D4vila relata el entretenimiento palaciego que se cele-
bré en el antiguo Alcazar de Madrid el martes de Carnestolendas, 29 de febrero de
1623. Se represent6 una versién burlesca de una boda de aldea en que varios miem-
bros de la Corte aparecieron vestidos de mujer. Entre ellos, dos mayordomos del Rey,
varios ayudas de cdmara del Infante, un conde, etc. (documento editado por J. E.
Varey, 1971a: 745-754). Casiano Pellicer (1804) recoge el festejo con que el Conde-
duque de Olivares obsequi6 a Felipe IV la noche de San Juan, conocida su inclinacién
«a las recreaciones y desahogos piblicos», y sefiala la presencia de galanes disfraza-
dos (Edici6én de Diez Borque, 1975: 124 y 128).

479



RosA ANA ESCALONILLA LOPEZ

tador, la ilusoria apariencia de realidad, dentro de la cual se introducia
la ficcién del teatro. Hay que tener en cuenta el ambiente teatral que
impregnaba la sociedad entera del siglo XVII y su tendencia a la exa-
geracién y al espectéculo 12,

Desde la perspectiva escenografica, la funcién del travestismo era la
de permitir la transformacién del personaje en otro de sexo contrario,
abandonando su crisalida ilusoria de ser real para convertirse en cria-
tura de ficcién ejecutora de una histriénica impostura. Como conse-
cuencia de ello, en todas las obras en que se produce travestismo se
observa la existencia de dos planos. Comedias y piezas cortas se carac-
terizan por el establecimiento de un plano de la comedia y un plano de
la ficcién. En el primero se presentan los elementos que conducen al
personaje hacia la impostura del disfraz. Puede aparecer en cualquier
momento de la obra, no necesariamente al inicio de la misma, e inclu-
so encontrarse diseminado a lo largo de su espacio cronolégico. En el
segundo, el personaje se disfraza para poder lograr sus propésitos. En
este plano el dramaturgo pone de manifiesto sus criticas y su ideolo-
gia. Los personajes elaboran, en mayor o menor medida, un microcos-
mos ficticio consistente en la construccién de otro u otros personajes
de sexo contrario.

Dentro de los autos sacramentales, como sabemos, se evidencia la
existencia de dos planos diferentes: el de lo divino y el de lo huma-
no. En el primero, se hallan las ideas o conceptos abstractos que el
dramaturgo pretende transmitir. El segundo representa la plasmacién
de esa abstraccién en una forma concreta real. Es la encarnacién en
un actor o actriz. La traslacién de un plano al otro se realiza como
adopcién de una personalidad fisica para expresar un concepto abs-
tracto, o sea, el concepto de idea representable se convierte en ele-
mento fundamental de la teorfa alegdrica calderoniana. Avanzando
un nivel mds, dentro del plano de lo humano o concreto se sitda el
subplano de lo ficticio. Dentro de éste tiene lugar la ejecucién de la
transformacién mediante el travestismo. Desde esta perspectiva,
existe coincidencia entre comedias y autos, pues lo que el espectador
percibe en ambos casos sobre el escenario es la presencia de actores
o actrices interpretando los elementos verbales y gestuales de su dis-
curso como personajes. En miltiples ocasiones los autos reproducen

12 Recordemos el estudio de Emilio Orozco Diaz (1969) sobre la teatralidad en
aquella época, que, a pesar de contar ya con una antigiiedad de tres décadas, goza de
plena vigencia.

480



TEATRALIDAD Y ESCENOGRAFfA DEL RECURSO DEL TRAVESTISMO...

el esquema argumental de las comedias. Incluso existen escenas en
las piezas eucaristicas calcadas exactamente de aquéllas. Llamese
César (Las manos blancas no ofenden) o Alma (El pleito matrimo-
nial del cuerpo y el alma) el personaje en cuestion, lo que se ofrece
sobre el tablado son dos escenas similares en las que los signos arti-
ficiales procedentes del escenario convergen en un mismo especta-
culo visual. Por ejemplo, detengdmonos por un momento a reflexio-
nar sobre la escena en que aparece el Alma en brazos del Pecado en
el auto mencionado:

Al acabar de bajar el alma, tropieza y cae en los brazos del Pecado
(T. IIL, 79).

El especticulo visual emitido desde el escenario y recibido por el
espectador es similar al de una de las mdis atractivas escenas de la
comedia Las manos blancas no ofenden, aunque en esta tltima el his-
trionismo se ve incrementado por el recurso del travestismo:

Saca Federico a Lisarda en los brazos, vestida de hombre, y Carlos a
César, vestido de mujer (T. 1, 1, 1.094)

Y no sélo se produce la coincidencia de esta teatral escena en la
comedia y el auto, sino que también la podemos hallar en la mojigan-
ga Las visiones de la muerte en que existe convergencia de personajes
e incluso mencién al auto:

Saca el Cuerpo al alma en brazos (pag. 379).

Los signos verbales empleados, el cédigo gestual y kinésico, la
modalidad del disfraz, las relaciones entre los personajes, los motivos
que los guian, los recursos que utilizan para engafiar, sus sentimientos
triunfadores o desesperados, sus emociones hacia los demds, sus pau-
tas de comportamiento reflexivo o impetuoso, la manera de ser perci-
bidos por otros personajes y por el propio espectador, las rupturas de
la ilusi6n escénica, la comunicacién y la complicidad con el publico,
la retérica..., son todos ellos elementos de convergencia entre el plano
ficticio de comedias y de autos.

Pero el dramaturgo no siempre pretende el mismo grado de trans-
formacion en los personajes que utilizan el disfraz para cambiar de

481



RosA ANA ESCALONILLA LLOPEZ

sexo. En ocasiones, ésta en realidad no se produce, sino que sirve
como elemento de catarsis de las cualidades ya presentes en el per-
sonaje antes de disfrazarse. Es el caso de mujeres como Julia, de La
devocion de la cruz; Semiramis, de La hija del aire; Marfisa, de
Hado y divisa de Leénido y Marfisa; Matilde, de Yerros de natura-
leza y aciertos de la fortuna; Ismenia, de Los tres afectos de amor;
etc. En todas ellas, con respecto a la ideologia conservadora de la
época, tiene lugar un profundo grado de transformaci6n al desempe-
fiar un papel varonil definido por rasgos de caricter adjudicables
tinicamente a los hombres de aquella sociedad, como la valentia, la
audacia e incluso la actitud temeraria. Pues bien, lo que ocurre sim-
plemente en estas mujeres al vestirse con el traje masculino es que
trasladan sus caracteristicas a un 4mbito, a un lenguaje y a unas for-
mas de actuacién tipicamente masculinas, y entonces, como hom-
bres, son respetados e incluso temidos. Esta metamorfosis, como
veremos, se refleja en la escena dramdtica a través de los signos tex-
tuales y escénicos 13 que lleva consigo el travestismo en la interpre-
tacion de estos personajes.

La metamorfosis que sufre Semiramis en La hija del aire se halla
técnicamente perfeccionada mediante la introduccién de un efecto
de profundidad histrinica, pues el personaje que Semiramis ha ela-
borado en la ficcién que lleva a cabo finge, a su vez, la exhibicion
de una personalidad antitética con respecto a la suya. Es decir,
Semiramis finge que es Ninias —caracterizado anteriormente como
ser cobarde y afeminado desde el estereotipo social femenino de la
época—, que, a su vez, finge valentia para conseguir gobernar con
mano firme y dura. El recurso empleado es el de la superposicion
de ficciones, con el que logra un efecto de magistral perspectiva
dramitica. Asi, para hacer verosimil la impostura de Semiramis, se
utilizan dos recursos: en primer lugar, desde el punto de vista de la
modalidad externa, el gran parecido entre ambos, que propicia el
disfraz fisico; en segundo lugar, desde la perspectiva de la interpre-
tacién conductual, la ficcién psiquica de unas actitudes que se supo-
nen ausentes en el personaje que representa, pero presentes en ella
anteriormente. Su personalidad varonil, que previamente habia sido
reprimida mediante el disfraz psicolégico de sus actitudes hipécri-

13 En 1o referente a la clasificacién y organizacién de los elementos que componen
ambos tipos de signos seguiremos las directrices de J. M. Diez Borque (1975: 53), por
su claridad y sistematizaci6n, y las adaptaremos al anélisis que requiere el recurso del
travestismo.

482



TEATRALIDAD Y ESCENOGRAFIA DEL RECURSO DEL TRAVESTISMO...

tas, aflora a la superficie a través de su integracién en el plano de la
ficcién.

También existen disfraces, masculinos o femeninos, que presentan
como Uunica funcién la de servir para la transfiguracién exterior de la
fisonomia, como en el caso de Flérida, en Amor, honor y poder, y de
Hércules, en Fieras afemina amor. La primera, guiada por su amor
hacia Enrico y armada con un dnimo valiente y audaz, decide hacerse
pasar por un hombre con el fin de ofrecerle dinero y joyas para huir a
un lugar lejano donde no puedan encontrarle los hombres del rey. La
facilidad de esta impostura viene dada por la circunstancia de no haber
guardias en la prisién donde se halla Enrico. La transformacién de Flé-
rida despierta las suspicacias del gracioso Tosco, expresadas muy a la
manera tirsiana 14:

TOSCO (Aparte)

;Vive Cristo, que el mancebo

el tiple de la voz suspende

sin acordarse de mi! (T. 1, 111, 82).

Y no sélo del gracioso, sino también del galdn. Frente a éste, son la
delicadeza y la blancura de sus manos !> los elementos que actian
como pistas del verdadero sexo de la disfrazada.

La metamorfosis de Hércules, en Fieras afemina amor, es, por un
lado, impuesta —lo disfrazan mientras duerme— y, por otro, externa.
Por tanto, al no existir intencién por parte del disfrazado, tampoco
puede darse la transformacién interna del mismo, pues Hércules en
ningln momento se comporta como una mujer. Sélo siente la humilla-
cién del vestido femenino, la ridiculez por su exhibicién ante todo el
pueblo de Libia y la traicién de la mujer de quien por primera vez se
habia enamorado. Ni exhibe cualidades femeninas ni trata de reprimir

14 Recordemos que en muchas de las obras de Tirso de Molina las dudas surgian
mayoritariamente en el gracioso, por lo cual solian adoptar un enfoque c6mico (La
villana de la Sagra), en el galan (M.” Herndndez la gallega) e, incluso, en otra disfra-
zada (La huerta de Juan Ferndndez). El tipo de terminologia puesta en boca de Tosco,
encaminada a expresar la juventud de la disfrazada (mancebo), fue también empleada
por Tirso de Molina. En sus comedias podemos hallar denominaciones como paje,
rapaza, montafiesillo, muchacho, nifio y mozo, en obras como Don Gil de las calzas
verdes, Bellaco sois Gémez, La huerta de Juan Ferndndez, etc.

!5 En La huerta de Juan Ferndndez, por ejemplo, era el pie pequefio de Petronila el
elemento desencadenante de las sospechas de Tomasa; en Piisoseme el sol, saliéme la
luna, de Lope, los elementos sospechosos son la voz y lo lampifio; en E! nacimiento de
Montesinos, de Guillén de Castro, el talle; etc.

483



RosA ANA EscALONILLA LOPEZ

su virilidad como en el caso de otros personajes masculinos disfraza-
dos 19, pues su identidad es perfectamente reconocible. Precisamente
de su reconocimiento como hombre y como Hércules bajo la indu-
mentaria femenina es de donde procede su ridiculizacién. Su transfor-
macién femenina es un castigo, una venganza y una traicion por parte
de una mujer a un hombre. Pasa de caracterizarse por su misoginia y
espiritu combativo y guerrero a convertirse en un hombre enamorado
de una mujer y capaz de abandonar las armas por ella. Este es el ele-
mento desencadenante de la situacién planteada con el disfraz, pues, si
Hércules no hubiera caido en las redes de Cupido, nunca se habria pro-
ducido su acercamiento a Yole y su confianza en ella, y, por tanto, tam-
poco habria tenido lugar su exhibicién bajo la indumentaria femenina.

En El escondido y la tapada la transformacién del gracioso Mos-
quito en mujer al vestirse con las ropas de Beatriz, la criada, es exter-
na y funcional, pero altamente rentable. Involuntariamente, viene a
convertirse, merced a las circunstancias previas no presenciadas ni
conocidas por €l, en una tapada que ha llegado a la casa donde €l y
César se encuentran escondidos en busca de auxilio. Don Diego, padre
de Lisarda y fiel prototipo del caballero barroco, intenta socorrerla,
pero, debido a una confusién producida en la oscuridad nocturna,
socorre a un sorprendido y agradecido Mosquito disfrazado femeni-
namente, creyendo que en realidad se trata de la dama que ha acudido
a é] huyendo de un hombre que la persigue. As{ pues, la situacién plan-
teada es sélo fruto del azar, y la metamorfosis que lleva a cabo el gra-
cioso, Unicamente externa, pues Mosquito ha abandonado sus ropas
masculinas y las ha sustituido por las de Beatriz. El silencio se con-
vierte en su cémplice durante el tiempo que tiene lugar su impostura,
asi como en elemento fundamental para la verosimilitud de la escena,
que encuentra su perfecto aliado en la oscuridad del anochecer y en la
presencia de la dama tapada. Asi, el posible didlogo entre ambos per-
sonajes, don Diego y Mosquito, se convierte en moné6logo, ya que el
gracioso sélo interviene mediante apartes destinados exclusivamente
al publico. Por otra parte, adopta una actitud muy distinta del de las

16 Recordemos, por ejemplo, el caso de El Aquiles de Tirso, en que el protagonista
ha de reprimir una y otra vez su forma de ser masculina, sus maneras agresivas —sobre
todo para con Lisandro— y su deseo amoroso para con Deidamia. Todas estas actitu-
des provocan la extrafieza de su contrincante, pero no evitan el ineluctable enamora-
miento. S6lo al final, cuando Aquiles queda ya fuera de todo control, se pone de mani-
fiesto de forma patente y clara su verdadera identidad ante el asombro y la ridiculez en
la que queda situado Lisandro, quien desaparece de la escena para no volver a entrar
en ella.

484



TEATRALIDAD Y ESCENOGRAF{A DEL RECURSO DEL TRAVESTISMO...

mujeres disfrazadas que si sufren un profundo cambio en sus persona-
lidades femeninas !7. Este gracioso se aleja de otros graciosos del tea-
tro barroco espafiol que si disfrutan de su fingida condicién femeni-
na !8. Si coincide con muchos de ellos en la comicidad que provoca su
aparicién en la escena, derivada en este caso tanto de la indumentaria
como de la falta de correspondencia entre el receptor ficticio y el real
del mensaje de don Diego, o, al menos, el que él considera real.

En este caso, el disfraz femenino no produce el efecto negativo que
sobre otros hombres tiene lugar, pues Mosquito comprueba que surte
el efecto deseado y que recibe ciertas atenciones externas por el hecho
de parecer mujer. Pero hay que sefialar que se trata de un gracioso,
caracterizado dentro del teatro barroco espafiol como un personaje
cobarde e interesado, alejado por completo del tipico galdn que en nin-
gin momento optaria por agradecer esas atenciones sino que se rebe-
laria contra ellas 19,

Lo que todos los personajes disfrazados tienen en comin es la
construccién, mediante la elaboracién y la representacién de un per-
sonaje de sexo contrario al suyo, de un microcosmos, de una ficcién
teatral dentro de la propia obra dramadtica, que requiere unas pautas
de interpretacién verbales y gestuales determinadas, precisamente
dependiendo del personaje que representan. En ocasiones, incluso,
coexisten diversos planos de ficcién que se entrecruzan y se super-
ponen. Por ejemplo, en Las manos blancas no ofenden la coexisten-
cia de varios recursos de forma simultdnea como la presentacién de
dos personajes principales disfrazados, la miltiple personalidad de
uno de ellos y el entrecruzamiento de las identidades, provocan ese
magistral retorcimiento al que se halla sometida la teatralidad de la
comedia. La multiplicidad derivada de la superposicién de los recur-
sos histriénicos se encuentra, a su vez, distribuida en varios planos:
el de la comedia, el de la ficcién dentro de la comedia y el de la

17 Recordemos personajes femeninos como Rosaura en La vida es suefio y Julia en
La devocién de la cruz, cuyos disfraces funcionan como elementos catirticos de cier-
tas cualidades previamente presentes en ellas, pero reprimidas por considerarse mas-
culinas.

18 Por ejemplo, Castafio en Los empefios de una casa, de Sor Juana Inés de la Cruz,
quien se recrea en su arreglo y actitud femenina y consigue seducir a don Pedro. Aun-
que Mosquito manifiesta sentimientos positivos hacia el vestido femenino, no intenta
sacarle partido mas all4 de su objetivo de salir de la casa. M4s bien trata de pasar lo
m4s desapercibido posible.

19 Recordemos, por ejemplo, El Aquiles de Tirso, en que el protagonista enamora
sin proponérselo a Lisandro y se rebela en contra de sus distinguidas y caballerosas
maneras, pues su sentido de la virilidad no le permite ser tratado como una dama.

485



RosA ANA ESCALONILLA LOPEZ

representacién dentro de la ficcién de la comedia. El espectador debe
detenerse a reflexionar y a discernir acerca de quién es quién, pero
no le da tiempo, pues la velocidad a que se suceden las escenas no le
permite retroceder. De ahi la utilizacién abundante del recurso del
aparte de forma intercalada a lo largo de toda la comedia para volver
a situar en la univocidad del mensaje al espectador, quien trata de
descifrar los signos procedentes del escenario, aunque posteriormen-
te volvera a encontrarse inmerso en el abismo del equivoco. La cul-
minacién de la teatralidad en esta obra llega de 1a mano de una esce-
na de gran perspectiva histriénica para el espectador barroco. Si
tratamos de establecer la secuencia de las miltiples ficciones que se
producen, nos encontramos, en primer lugar, con que César finge ser
Celia y, una vez dentro de esta impostura, esta falsa Celia finge ser
un galan en la representacion que tiene lugar dentro de la obra. Pero
no sélo se trata de una representacién dentro de la comedia a la
manera de la de Serafina en El vergonzoso en palacio de Tirso de
Molina, cuyo disfraz hallaba su plasmacién dentro del marco del
plano de la ficcién, sino que més bien se asemeja a la interpretacién
situada en el marco de la representacién dentro de la ficcién que
tiene lugar en El Aquiles de Tirso. En ambos casos, dentro del plano
ficticio del disfraz, se introduce una nueva ficcién simbolizada por el
papel que han de representar los disfrazados dentro de una comedia
0 juego. Las dos escenas comparten la perspectiva de la profundidad
histriénica que otorga la creaci6n de una ficcién dentro de otra, pero
con la particularidad de que la segunda ficcién coincide, sin mas
remedio, con el auténtico sexo de los disfrazados.

La representacién de César, por tanto, se convierte en un recurso
teatral para la elaboracién de una personalidad apécrifa con respecto a
la ficcién anterior y al resto de los personajes, pero real con respecto
al plano de la comedia y al espectador, que conoce desde el principio,
a través de los signos lingiifsticos y, en especial, de los apartes, la ver-
dadera identidad del doblemente disfrazado.

Por otra parte, los disfraces sirven, desde la perspectiva escénica,
para generar una ajetreada puesta en escena y un atractivo despliegue
de morbosidad e histrionismo. En ocasiones, incluso, el abandono o
adopcién de las indumentarias se lleva a cabo sobre el escenario, ante
los ojos aténitos del espectador barroco. En La hija del aire, por ejem-
plo, encontramos la siguiente acotacién de vestuario:

Desniidase y queda en jubon (T. 11, parte II, 11, 776).

486



TEATRALIDAD Y ESCENOGRAF{A DEL RECURSO DEL TRAVESTISMO...

Este es un recurso de un gran efectismo histriénico que deleitaba
al publico barroco por la morbosidad que implicaba despojarse de las
indumentarias propias sobre la escena 20, Es como asistir en directo
al abandono de la crisilida de ser real para transformarse en criatura
de ficcion. Es la potenciacién del recurso de la profundidad draméti-
ca lograda mediante el empleo de la interpretacién dentro de la repre-
sentacion teatral. Por otra parte, constituye una forma de complici-
dad entre personaje y espectador, generada por el secreto
compartido, una forma de asistencia a los preliminares de lo que va
a acontecer mas tarde en la escena. Es la superioridad que el drama-
turgo desea conceder al piiblico sobre el resto los de personajes de la
obra, un regalo al espectador tanto desde el punto de vista de la
accién como desde la perspectiva histrinica, con el consiguiente
movimiento escénico que lleva consigo la transformacién en escena.
Es la plasmacién de la dicotomia univocidad-espectador / equivoci-
dad-personajes mediante el desarrollo de tal escena sobre el tablado
y a espaldas de todos los personajes a excepcién de Friso, quien
actia como cémplice de ella.

En El monstruo de los jardines hallamos una acotacién que también
revela el abandono de la indumentaria sobre el escenario. En esta oca-
sién se despoja del disfraz femenino con que ocultaba su verdadera
identidad:

Desniudase y queda en traje de hombre (T. 11, 111, 2.020).

Si intentamos recrear y comparar ambas escenas, nOs €ncontramos
con dos actores cuya técnica ha de aplicarse de manera similar. En los
dos casos tiene lugar una despedida, aunque cada uno representa una
cara distinta de la misma moneda. La actriz que interpreta el papel de
Semiramis se despide de su verdadera identidad, la de mujer. La emi-
sién verbal de su discurso nos hace pensar en un momento de reen-
cuentro con la mujer que se halla en su interior, a pesar de ser ella
varonil. No podemos olvidar, evidentemente, el fuerte contenido eré-
tico de esta escena en aquella época. El lenguaje empleado remite a la

20 E] piiblico barroco ya habia asistido a la transformacién de otros personajes en
la escena, como, por ejemplo, en Bellaco sois Gémez y Habladme en entrando, de
Tirso de Molina; Los emperios de una casa, de Sor Juana Inés de la Cruz; etc. Es un
recurso utilizado con cierta frecuencia por los dramaturgos barrocos ¥, por tanto, se
supone que muy atractivo a los ojos del espectador de aquel tiempo, pues la transfor-
macién del personaje en escena implica la complicidad con el publico y siempre, en
todo caso, una manera eficaz de captar y retener su atencién hacia el escenario,

487



RosA ANA EscALONILLA L6PEZ

modestia, a los adornos femeninos y a la sensacién de desnudez aun
vistiendo otro atuendo. Sin embargo, esa sensacién no es fisica sino
espiritual, pues el abandono de su traje femenino representa el aban-
dono definitivo de su verdadera identidad frente a los demas, identidad
que habia sido reprimida hipécritamente, y la adopcién de una solem-
ne responsabilidad. Su interpretacién, por tanto, se supone reflejada en
una declamacién marcada por la gravedad de las circunstancias, aun-
que consciente de la radical decisién que ha tomado previamente. El
movimiento escénico que podria suponer esta escena por el abandono
de la indumentaria contrasta con la lentitud kinésica que requiere un
discurso como el que ella emite. Por otra parte, el tomarse su tiempo
en la interpretacion de esta escena seguramente redundaria en su inten-
sidad y en el agradecimiento del publico, que asf podria saborearla con
mas deleite. Se trata de un acercamiento de la actriz al personaje que
interpreta, de un sumergirse de lleno en el mismo para lograr un impre-
sién subjetiva que convenza al espectador y lo deje ensimismado 21,

El actor que interpreta el papel de Aquiles, por su parte, también se
hace eco de una despedida, aunque en esta ocasién abandona un dis-
fraz femenino para asumir nuevamente su verdadera identidad mascu-
lina. Es el reverso de la moneda. La emisién de su mensaje verbal,
contrariamente al de Semiramis, no lleva consigo connotaciones de
modestia o pudor, pero si un sentimiento de renovacién no sélo fisica
sino también espiritual. Su actitud ha de ser, por tanto, dolorida pero
gozosa. Dolorida, porque el abandono de la identidad femenina impli-
ca también la despedida de Deidamia; gozosa, porque su ardor guerre-
ro se verd satisfecho. Ambas escenas son interpretadas en solitario. Se
trata, por tanto, de soliloquios directamente dirigidos al espectador,
recreados en la declamacion del verso y en la expresion de los senti-
mientos con el fin de otorgar solidez emocional a su mensaje. Todo
ello, ademads, envuelto en el mégico histrionismo del travestismo y en
la morbosidad que implicaba la visién de una cierta desnudez sobre el
tablado.

En la mujer, como ya hemos sefialado, la adopcién del disfraz varo-
nil implicaba un alto contenido erético por lo ajustado de las prendas
que habia de vestir. En el hombre, el disfraz femenino representaba la

21 En este sentido mostramos coincidencia con Evangelina Rodriguez Cuadros
(1998: 406, nota 164) en su reciente trabajo sobre la técnica del actor barroco, y com-
partimos su desacuerdo hacia teorfas que sostienen el distanciamiento del actor con el
personaje interpretado.

488



TEATRALIDAD Y ESCENOGRAF{A DEL RECURSO DEL TRAVESTISMO...

transgresion por la cercania con formas sexuales prohibidas y hasta
condenadas en aquella sociedad. Aprovechando la morbosidad y atrac-
tivo que el tema suscitaba, en ocasiones los dramaturgos utilizaban
mecanismos para enfocar el tema desde la dimension c6mica y carna-
valesca 22. Asi ocurria con el famoso Cosme Pérez, alias Juan Rana,
para el cual algunos dramaturgos disefiaban expresamente papeles de
gracioso. También sabemos que utilizaba, entre otros recursos, el
afeminamiento excesivo para provocar la risa en el piblico. En oca-
siones, incluso, aparece disfrazado de mujer 23. El propio Calderén
hace uso de este personaje en algunas de sus piezas breves como los
entremeses El Toreador, El desafio de Juan Rana y El triunfo de Juan
Rana o la mojiganga Los sitios de recreacion del rey.

Las imposturas, tanto de los personajes de las comedias y piezas
breves como de los autos sacramentales, llevan consigo desde su pers-
pectiva de recurso escénico, como ya hemos mencionado, dos tipos de
signos: textuales y escénicos, que se fusionan en un conjunto organico
y que constituyen la base fundamental en la actuacién de actores y
actrices.

El vestuario y las acotaciones kinésicas suelen ser coherentes con el
sexo fingido del personaje disfrazado desde la perspectiva del estereo-
tipo social. Cuando no sucede asi, éste es reconocido con facilidad, bien
por intereses de la accién de la propia comedia, bien porque el disfraz
constituye un elemento totalmente accesorio para la misma con una
funcidén de captacién de la atencién y del agrado del espectador. En
muchas ocasiones, a pesar de producirse un verdadero cambio median-
te la ficcién de la vestimenta, el personaje disfrazado despierta las sos-
pechas de otros por la imposibilidad de ocultar ciertas cualidades 24
inherentes a su sexo segun los canones de la época barroca.

22 1.a dimensién cémica y carnavalesca del teatro de Calderén ya fue sefialada por
Sudrez Miramén (1995: 414), frente al tépico que frecuentemente lo encasillé en el
mundo culto de la Corte y en el universo teol6gico de los autos sacramentales, convir-
tiéndolo en representante y portavoz de la cultura oficial (politico-religiosa).

23 Sobre Juan Rana, es preciso mencionar, por lo reciente, a Thompson (1998)
y Lobato (1998). Esta tltima publicard préximamente un articulo adn inédito («Un
actor en palacio: Felipe IV escribe sobre Juan Rana»), que he podido leer gracias
a su generosidad al envidrmelo. Se podrd consultar en la Revista de Historia
Moderna de 1a Universidad Complutense en un monogrifico dedicado a Historia y
Teatro.

24 Romera Navarro (1934: 277) hace un repaso de las principales caracteristicas de
las disfrazadas que delatan su verdadero sexo en obras draméticas de diversos autores
de los siglos XVI y XVIL

489



RosA ANA ESCALONILLA LOPEZ

Los signos textuales que acompaiian al travestismo son verbalizados
por €l actor y poseen, entre otras funciones, la de poner en relacién
lenguaje y disfraz. Por ejemplo, en el auto El gran mercado del
mundo, la Culpa, bajo la apariencia de mozo de mesén, se refiere a si
misma mediante el género masculino y adopta un nombre varonil:
Pedro.

En el entremés El sacristdn mujer, el lenguaje empleado por la dis-
frazada Mari Lopez se convierte en recurso aliado e imprescindible de
su transformacion escénica en sacristdn, pues éste aparece caracteriza-
do en la produccién entremesil como personaje que se considera po-
seedor de una cultura superior aunque utilice un latin macarrénico.
Los signos lingiiisticos procedentes de la disfrazada se convertirdn,
asi, en el elemento axial con respecto al certamen literario en que ha
de competir con un auténtico sacristan por la mano de una dama Ila-
mada Brigida. Gracias a su habilidad lingiifstica, Mari Lépez logra
resultar vencedora en la contienda verbal. La interpretacién de la actriz
se supone, por tanto, caracterizada por el desparpajo y la gracia. Ade-
maés, el dramaturgo pretende que su lenguaje sea fuente de comicidad
para el espectador:

MARI LOPEZ:

Ese sum ego,

ego sum, Brigida mia,

ego sum, dulcis requiebrum,

generalis Lienciatus

in dancis, in zapateus,

in arporum que ticatum,

in canticis et in versus.

Date mihi, michi manum blanca (pag. 128, vv. 46-53).

Nada se indica acerca de la voz de Mari Lépez. Podemos suponer,
en primer lugar, que el tono agudo caracteristico de su naturaleza
femenina era forzado durante la ficcién para lograr una inflexién grave
y masculina pero reconocible como falsamente varonil. La explotacién
de este elemento, sin duda, conformaria una buena parte de la comici-
dad generada frente a los espectadores, pues ellos percibirian clara-
mente los esfuerzos de la interpretacién y la ceguera de la dama al no
percibir tales signos de evidencia. Por el contrario, si imaginamos la
ausencia de exageracién en el tono de la disfrazada, desaparece un
importante elemento de comicidad, comunicacién y complicidad con
el publico, y, por tanto, se desaprovecha el uso convencional de la
verosimilitud dentro del microcosmos ficticio de la comedia, pues su

490



TEATRALIDAD Y ESCENOGRAFIA DEL RECURSO DEL TRAVESTISMO...

identidad femenina serfa demasiado evidente para el resto de los per-
sonajes del entremés y perderia credibilidad.

En La vida es suerio Rosaura adopta tres identidades diferentes: 1a de
un personaje masculino, la de uno femenino y la de otro caracterizado
por su ambigiiedad sexual. Para el reflejo de la primera, la actriz verba-
liza determinados signos lingiiisticos que tratan de poner en conexién su
lenguaje con la adopcién de una identidad masculina ficticia frente al
resto de los personajes. Los mecanismos empleados son la referencia a
la disfrazada en género masculino, tanto por si misma como por otros
personajes y el empleo de un vocabulario varonil en el que encuentran
cabida sustantivos como «espada», precedido de un posesivo de prime-
ra persona o como «agravio» acompaiiado de la forma verbal pronomi-
nal «vengarme». Forma parte también de esa caracterizacién lingiifstica
la expresién de la posibilidad de morir como alarde de valor masculino
y del largo viaje realizado para vengarse de un agravio:

ROSAURA

Mi espada es ésta, que a ti
solamente ha de entregarse...
Y si he de morir, dejarte
quiero en fe de esta piedad
prenda que pudo estimarse...
pues sdlo fiado en ella
vengo a Polonia a vengarme
de un agravio (T. 11, 1, 505).

Para el reflejo de la segunda personalidad apécrifa, la femenina,
Rosaura adopta un nombre femenino falso, coherente con su nueva
impostura: Astrea. Ademds, el dramaturgo emplea un recurso utiliza-
do también por otros autores, consistente en la simpatia que despierta
la disfrazada en la dama que est4 siendo engaiiada 25.

La tercera impostura de Rosaura pone de manifiesto, mediante los
signos lingiiisticos, la ambigiiedad del personaje y la dualidad sexual
existente en ella:

ROSAURA:
Mujer, vengo a persuadirte
al remedio de mi honra,

23 Se emplea este recurso, por ejemplo, en La Francesilla y Mds pueden celos que
amor, de Lope de Vega; Atila furioso, de Virués; El cerco de Tremecén, de Guillén de
Castro; Bellaco sois Gomez, La villana de la Sagra o El amor médico, de Tirso de
Molina; etc.

491



Rosa ANA EscaLoNILLA LOPEZ

y vardn, vengo a alentarte

a que cobres tu corona.

Mujer, vengo a enternecerte
cuando a tus plantas me ponga,
y vardn, vengo a servirte
cuando a tus gentes socorra...
Y ast, piensa que si hoy

como mujer me enamoras,
como varon te daré

la muerte en defensa honrosa
de mi honor; porque he de ser,
en su conquista amorosa,
mujer para darte quejas,

varén para ganar honras (T. 11, 111, 529 y 530).

Las formas verbales empleadas en este parlamento para referirse
a su actividad como mujer: persuadirte, enternecerte, darte quejas y
enamorarse, y a su actividad como hombre: alentarte, servirte, ganar
honras y defender su honor, representan la dicotomia lingiiistica y,
como consecuencia, escénica, del personaje ambiguo que represen-
ta la actriz. El lenguaje mediante el cual el dramaturgo ha expresa-
do la dualidad anfmica de la disfrazada se corresponde con una
estricta distinci6n entre la actividad femenina y la masculina de la
época, segiin los estereotipos sociales de aquel momento. Las accio-
nes que Rosaura se adjudica a si misma como mujer se encuentran
dentro del campo semdntico del sentimiento y de la pasividad. En
todas ellas se persigue la provocacién de la accién en el personaje
masculino. Los verbos adjudicados a si misma como hombre perte-
necen al campo de la actitud positiva y activa y son acciones valo-
radas dentro de aquella sociedad. Sin embargo, en ella se encuentran
presentes ambos aspectos. A través del reflejo de las convenciones
sociales el dramaturgo plasma en el tablado la existencia de signos
escénicos marcadamente atractivos por la ambigiiedad sexual que
suponen. Se trata de una especie de monstruo histriénico que se
compone de una doble faz femenina y masculina y capaz, por tanto,
de llevar a cabo en la escena acciones y discursos propios tanto de
mujeres como de hombres.

En El monstruo de los jardines, Aquiles adopta un nombre femeni-
no acorde con su disfraz: Astrea, y es tratado por el resto de los per-
sonajes como tal. Deidamia la convierte en su amiga predilecta desde
el principio. Su ficcién no despierta sospechas en nadie.

El disfraz varonil de Ismenia en Los tres afectos de amor funcio-
na como mecanismo para radicalizar su personalidad agresiva y ven-
gativa. Los signos lingiiisticos evidencian una temeridad sélo expli-

492



TEATRALIDAD Y ESCENOGRAFIA DEL RECURSO DEL TRAVESTISMO...

cable desde la perspectiva de bandolero. El disfraz ha contagiado a
la dama la capacidad para ejecutar un asesinato o, al menos, para
intentarlo en nombre de su honor. Anteriormente, como mujer, den-
tro del plano de la comedia s6lo habia llegado a planificarlo. Més
tarde, bajo el traje de bandolero, es capaz de llevarlo a cabo. La
excusa dentro del nivel argumental es la negacién de Anteo a come-
ter tal acto criminal.

Los signos lingiifsticos también pueden funcionar como mecanis-
mo para dejar al descubierto el empleo de un recurso de ficcién fren-
te al espectador. En este sentido, las tablas calderonianas presentan
una clara disgregacién entre el mundo real y el ficticio. El mecanis-
mo empleado es la ruptura de la ilusi6én escénica a la que tan aficio-
nado era Calderén y plasmada mediante la alusién a las convencio-
nes teatrales o a titulos de sus propias obras de teatro. Por ejemplo,
en El José de las mujeres el gracioso Capricho menciona La dama
duende, 'y en El escondido y la tapada el gracioso Mosquito hace
referencia a la comedia El privilegio de las mujeres. En El Afio
Santo de Roma se hace referencia al caricter alegérico y metaférico
de los personajes que acompafian al Hombre en su camino hacia
Roma:

LUZBEL:

Ellos de la frase usando

de alegoricos sentidos

y metdforas, ;no son

disfrazados peregrinos? (T. 111, 502).

La verosimilitud sigue existiendo en el teatro calderoniano como en
el teatro de Lope o de Tirso, pero enfocada de manera novedosa. Ya no
se trata de escenas verosimiles desde el punto de vista de la imitacién
—recordemos el tépico de la comedia como espejo— sino que predo-
mina la verosimilitud como coherencia en el mundo de la fantasia. Por
ejemplo, en El escondido y la tapada es bastante inverosimil la confu-
sién de don Diego acerca de la personalidad femenina ficticia de Mos-
quito. Este, a través de los apartes destinados al piblico, se recrea en
la alusién a su ficcién, pero de cara a don Diego su silencio es el ele-
mento que concede credibilidad a su impostura dentro de la fantasia de
la comedia.

Los objetivos del dramaturgo en relacién con la presentacién de sig-
nos textuales en uno u otro sentido se diversifican dependiendo de la

493



RoOSA ANA ESCALONILLA LOPEZ

bisqueda o no del enredo y la confusién, del nivel de equivocidad o
univocidad del mensaje frente al espectador, del grado de ficcién fren-
te al resto de los personajes o de la intencién cémica. Por ejemplo, en
Fieras afemina amor el disfraz femenino de Hércules es reflejado,
entre otros mecanismos, mediante los signos lingiiisticos procedentes
del gracioso Licas en clave de humor:

Si hay dias en las bellezas,
hoy debe de ser su dia,
pues tan hermoso despierta (T. 11, 111, 2.061).

En ocasiones, los signos textuales del travestismo constituyen una
subversién de los discursos que se suponian masculinos y femeninos.
Tanto en autos como en comedias y entremeses asistimos a declara-
ciones amorosas de una mujer hacia otra que esté disfrazada de hom-
bre. En El José de las mujeres, Melancia declara su amor a Eugenia
cuando ésta aparece disfrazada de esclavo. En el entremés El sacris-
tdn mujer, Mari L6épez adopta la identidad de un sacristan y dofia Bri-
gida se enamora de ella, quien la prefiere como futuro marido frente
al auténtico sacristan. Incluso, a veces, el lenguaje empleado para las
insinuaciones amorosas es descarado y se entra en el mundo fisico de
los placeres. En el auto El gran mercado del mundo la Culpa adopta
el disfraz de mozo de mesén —entre otros— y €l nombre de Pedro y
la Lascivia se enamora de €l. La escena (T. III, 232) se caracteriza por
su marcado atractivo con respecto a los gustos del publico barroco,
pues los signos formales transmitidos desde el escenario evidencian,
desde la perspectiva visual, una actriz 26 disfrazada de mozo de mesén
de la que se enamora la criada de la venta. Por otra parte, no nos
encontramos precisamente ante un caballero y una dama que se aman
y cortejan dentro de los pardmetros de un cédigo refinado, sino que
asistimos a una escena en que el mozo y la criada acaban de conocer-
se, en la que los signos linguisticos constituyen una transgresién de
los limites impuestos en las relaciones entre hombre y mujer. Poste-
riormente, la misma criada que hace un momento se abrasaba de amor
por Pedro, el mozo recién llegado al mesén, muestra sus encantos al
Buen y al Mal Genio. La Culpa, en este ultimo caso, actia como
Celestina de la cita amorosa. Los personajes que el espectador ve

26 Suponemos que el papel de la Culpa era interpretado por una actriz, pues de esta
manera es explotada toda su posible teatralidad al disfrazarse de hombre.

494



TEATRALIDAD Y ESCENOGRAFIA DEL RECURSO DEL TRAVESTISMO...

sobre el tablado em-plean un lenguaje connotativo de disfrute y pla-
cer. Es decir, tras el contenido moral y religioso se evidencia una
forma teatral repleta de sabrosas escenas, fuertemente impactantes
para el espectador barroco y de gran atractivo por su morbosidad y
descaro.

En La vida es suefio €l mecanismo empleado para poner de mani-
fiesto el recurso del disfraz es el didlogo de la protagonista con el gra-
cioso Clarin. Aunque lo que el espectador percibe en la escena es la
imagen de un hombre, Clarin se dirige a ella en género femenino. Es
decir, se produce una disociacién entre los signos visuales procedentes
de la disfrazada y los auditivos originados en el gracioso. Sin embar-
go, dicha aparente inadecuacién es recibida por el avezado espectador
barroco como elemento univoco del mensaje histriénico. Actia como
pista desveladora de la verdadera identidad de la disfrazada, pues el
dramaturgo no basa la obra en el enredo, sino que pretende una per-
fecta estructuracion dramética del argumento.

La funcién escénica del travestismo se basa fundamentalmente en
la presentacién de atuendos y demds signos externos y en las acota-
ciones kinésicas relativas a la personalidad apécrifa. Una gran parte
de las indicaciones relativas al vestuario que el dramaturgo emplea
para representar en las tablas el travestismo se caracteriza por el
rasgo genérico y poco especifico. Esto permite suponer que el atuen-
do utilizado se inserta en un sistema de signos visuales pertene-
cientes a todo un c6digo comunicativo con el espectador barroco,
que le permitia identificarlo ficilmente. De la misma manera supo-
nemos que también era ampliamente conocido por el director de
escena y los actores. Asi sucede, por ejemplo, en obras como los
entremeses El sacristdn mujer y Las Carnestolendas. En este tltimo
se pone de manifiesto, como elemento imprescindible para otorgar
sentido completo al vestuario, la colocacién del actor sobre el esce-
nario al revés y andando hacia atris, que también indica una marcha
contraria al sentido comin. Asi, el disefio escénico se convierte en
recurso axial de la interpretacién de este papel en su dimensién ilus-
trativa del tema del mundo al revés:

Sale un hombre, la mitad mujer, y la otra mitad de hombre, puesto al revés
y andando hacia atrds (p. 153).

En la mojiganga La garapifia, la acotacién de vestuario pone de
manifiesto no sélo un disfraz nuevamente basado en la repeticién y el

495



Rosa ANA ESCALONILLA LOPEZ

facil reconocimiento debido a la brevedad de las indicaciones, sino
también la necesidad de acompaiiar la presencia del actor de una apa-
riencia andrajosa y descuidada, tal vez para dar méis sensaci6n de vejez
al personaje de dofia Aloja, pero también con la intencién de otorgar-
le un cierto grado de extravagancia grotesca:

Sale Escamilla, de vieja, zarrapastroso (p. 401).

El dramaturgo ha escogido a un actor para interpretar este papel
que requiere la adopcién de la apariencia de una vieja. Por tanto,
a la presencia en escena de un personaje fuertemente impactante
por lo grotesco de su interpretacién —simboliza una bebida— y
por lo desalifiado de su apariencia, es preciso incrementarle la
morbosidad afiadida por el cambio de sexo que lleva consigo el
atuendo.

En La vida es suefio encontramos las siguientes acotaciones de ves-
tuario, que se corresponden con las tres imposturas adoptadas por la
disfrazada:

Sale en lo alto de un monte Rosaura en hdbito de hombre de camino, y en
representando los primeros versos va bajando (T. 11, 1, 501).

Sale Rosaura, dama (T. 11, 11, 516).

Sale Rosaura, con vaquero, espada y daga (T. 11, III, 528).

Con respecto a la primera acotacion, es preciso destacar la diver-
gencia existente en algunas ediciones. Augusto Cortina (1978) consi-
der6 vilida la acotacién que Hartzenbusch rehizo segtin un criterio
personal con objeto de situar lo mejor posible el texto: «A un lado
monte fragoso y al otro una torre cuya planta baja sirve de prisién a
Segismundo. La puerta, que da frente al espectador, estd entreabierta.
La acci6n principia al anochecer». Enrique Rull (1980: 105) y, después
de él, muchos otros como José Maria Garcia Martin (1983), Ciriaco
Morén (1985), Evangelina Rodriguez (1987) o Ruano de la Haza -
(1994) rechazaron tal acotacién por no corresponderse con la original
creacién de Calderén.

Rull (1980: 105) constata también su desacuerdo con la advertencia
de Hartzenbusch «tras ella viene Clarin», pues, como también supuso

496



TEATRALIDAD Y ESCENOGRAF{A DEL RECURSO DEL TRAVESTISMO...

Martin de Riquer, el gracioso no interviene hasta el verso 23 y no pare-
ce seguro que haya hecho acto de presencia antes (1980: 105). La aco-
taciéon de Hartzenbusch es seguida, una vez mds, sin embargo, por
Cortina (1978).

La segunda acotacién se refiere a la adopcién de la personalidad
apdcrifa de Astrea, la dama de Estrella.

La tercera indica la aparicién de Rosaura bajo su identidad femeni-
na pero con accesorios varoniles. Su presencia sobre el tablado como
mujer ataviada masculinamente pretende reflejar escénicamente la
ambigiiedad sexual a la que haciamos referencia al hablar de su len-
guaje. Este es un claro ejemplo de paralelismo total entre los signos
lingiiisticos y las acotaciones de vestuario.

Las acotaciones kinésicas que acompaifian al recurso del travestis-
mo presentan duplicidad de funciones, dependiendo también del
doble receptor de las mismas. En primer lugar, con respecto al espec-
tador barroco, el objetivo consiste en generar atractivo y ajetreo
escénico. En el auto A Maria el corazon los signos kinésicos deriva-
dos de los disfraces de la Soberbia y del Peregrino se caracterizan
por su morbosidad y su violencia en grado hiperbélico. La manifes-
tacién escénica de estas acotaciones en el tablado mediante los movi-
mientos de los dos personajes disfrazados seguramente provocé el
asombro y el regocijo del publico asistente a la representacién por lo
espectacular y morboso:

Dale con un pusial y cae.
Sdcale del pecho el corazon
ensangrentado.

Arrdjale el corazon, levdntase
ensangrentado el Peregrino y témalo (T. 111, 1.148).

En segundo lugar, el dramaturgo pretende plasmar en escena la per-
sonalidad apdcrifa del personaje disfrazado con ¢l fin de conceder cre-
dibilidad a su impostura frente al resto de los personajes. Las mujeres
disfrazadas varonilmente, a través de las acotaciones kinésicas, repro-
ducen pautas de comportamiento encuadradas dentro del estereotipo
de actuacién masculino. Los hombres, por su parte, tratan de manifes-
tarse corporal y actitudinalmente dentro de los parametros de actua-
cién femenina. El travestismo escénico, desde este punto de vista, fun-
ciona como elemento transgresor de las normas convencionales

497



RosA ANA ESCALONILLA LOPEZ

establecidas para cada sexo. En La devocién de la cruz las acotaciones
kinésicas adjudicadas a Julia ponen de manifiesto su personalidad ap6-
crifa de bandolero:

Salen, por otra puerta, Julia y algunos
bandoleros (T. 11, 111, 419).
Saca la espada (T. 11, 111, 412).

La importancia de esta iltima acotacién, desde nuestro punto de
vista, es fundamental, pues a través de ella la conducta de Julia adquie-
re un rasgo de caracterizacién masculina. Por otra parte, la aparicién
de la espada imprime mayor atractivo e intensidad dramatica a la esce-
na y se potencia la actitud activa de ella frente a la pasiva de Eusebio.
A pesar de ello, algunas ediciones como la de Sidney F. Wexler (1966)
no la constatan.

En La hija del aire, aunque la identidad varonil que intenta suplan-
tar Semiramis no responde al estereotipo masculino de la época
—pues Ninias no es cruel, ni vengativo, ni justiciero, sino piadoso y
deseoso de paz—, se comporta dentro del patrén de conducta esta-
blecido para los hombres. Aduce, claro est4, que finge un valor ausen-
te en é1 —como Ninias— pero desplegando en todo momento actitu-
des y comportamientos gestuales y kinésicos de desprecio, crueldad y
espiritu combativo, como si de un estereotipo masculino de la época
se tratara.

En Las manos blancas no ofenden hemos de hablar de la simulta-
neidad de dos grupos de signos kinésicos procedentes de los dos per-
sonajes principales que hacen uso del travestismo. En primer lugar, los
relativos a la personalidad femenina fingida por César. En varias oca-
siones se consigna la aparicién del protagonista cantando. Se supone,
por tanto, que su voz 27 era de naturaleza atiplada y, por supuesto, que
la tenia educada adecuadamente, pues ya desde el comienzo de la
comedia €l ha narrado ante los espectadores sus habilidades femeninas
y entre ellas las de cantar y tocar el arpa. En cuanto a los signos kiné-
sicos relativos a la personalidad masculina fingida por Lisarda, hay

27 Véase el interesante apunte de Becker sobre las técnicas vocales de los actores
barrocos a la hora de interpretar papeles femeninos (Jean Canavaggio, 1979: 147).
Véase también Evangelina Rodriguez Cuadros (1998, 446-523).

498



TEATRALIDAD Y ESCENOGRAFIA DEL RECURSO DEL TRAVESTISMO...

que recordar que ésta se hace pasar por un galan dispuesto a conquis-
tar a la princesa Serafina, para asi convertirse en un obstaculo entre
ésta y Federico. Asi pasa a ser una firme competidora del caballero.
Los movimientos y gestos de la actriz disfrazada son fundamentales
para la correcta ficcién del personaje varonil que interpreta. Entre
ellos, el de propinar una bofetada a Federico. La respuesta de éste evi-
dencia la credibilidad de su ficcién masculina, pues saca una daga. La
actitud inmediata de Lisarda ante el peligro en que se encuentra repen-
tinamente serd la de descubrirse y regresar a su verdadera identidad
femenina, pues en ella se halla a salvo de esos comportamientos mas-
culinos violentos.

En El Castillo de Lindabridis, 1os signos kinésicos disefiados para el
personaje de la disfrazada Claridiana son plenamente reveladores de
una identidad tipicamente masculina de aquella época, pues se enfren-
ta al Fauno. La primera vez es vencida, pero en la segunda y decisiva
logra la victoria. El hecho de que el Fauno caiga a los pies de Clari-
diana incrementa el poder histriénico de la escena, pues el espectador
sabe que se trata de una dama disfrazada, y la caida a los pies de la
misma se convierte en un simbolo del triunfo femenino.

También Marfisa, la disfrazada de Hado y divisa de Lednido y Mar-
fisa, pone de manifiesto su personalidad masculina ficticia mediante
una acotacion kinésica de lucha. No se comporta como una mujer de
aquellos tiempos sino como un hombre, pues se introduce en el campo
del duelo y lucha contra Leénido, creyendo, claro est4, que no es €él, y
motivada por la defensa del honor de éste.

En Fieras afemina amor no existen signos kinésicos para la identi-
dad femenina ficticia del disfrazado Hércules, pues ésta se produce
mientras duerme y en contra de su voluntad. Sin embargo, si existe una
acotacién fundamental desde el punto de vista de la reaccién de Hér-
cules ante la transformacién externa de que ha sido objeto:

Ponele el espejo (T. 11, 111, 2.061).

El espejo es un accesorio escénico coincidente con uno de los emplea-
dos en otra comedia mitol6gica y de personaje masculino disfrazado,
cuya apariencia femenina es descubierta a través del mismo: El Aquiles,
de Tirso de Molina. En esta comedia, el espejo constituye el elemento
histriénico que viene a desvelar la identidad masculina del disfrazado
ante el resto de los personajes de la comedia. Esta escena acaece cuan-
do Ulises, conocedor del paradero del héroe y de su disfraz femenino por

499



RosA ANA ESCALONILLA LOPEZ

noticias de Garbén, se introduce en la corte del rey Nicomedes fingien-
do ser un mercader griego que viene a ofrecerle valiosas joyas. Cuando
Agquiles, ain disfrazado de Nereida, ve su reflejo en el espejo que le pro-
porciona Ulises como parte de su rica mercancia, no puede contenerse y
muestra su verdadero espiritu marcial. En el caso de Hércules, el espejo
funciona como recurso para su propio descubrimiento bajo el atuendo
femenino y como elemento conducente a la humillacién.

Si bien Aquiles en la comedia El Aquiles de Tirso, no es capaz de
controlar su impetu guerrero, el protagonista homénimo de El mons-
truo de los jardines, aunque se ve tentado por los accesorios guerreros
y en un primer momento los toma, inmediatamente se percata de su
error y vuelve al control y a la autodisciplina y se desprende de ellos.
La acotacién kinésica en que Aquiles arroja las armas es decisiva fren-
te a las sospechas de Ulises.

En Los tres afectos de amor el dramaturgo ha empleado, para la
caracterizacién escénica de la disfrazada Ismenia, la posesién de un
arma y su utilizacién por causa de una venganza de honor, actitud
que constituia una materia reservada de forma exclusiva al sector
masculino y en la que nunca participaban las mujeres dentro de la
vida real.

En consonancia con el atractivo que Calderén pretende imprimir a
la escena, se observa en su dramaturgia un predominio absoluto de sig-
nos escénicos espectaculares 28 en relacién con el travestismo. De un
total de 21 piezas en que aparece este recurso, en 11 de ellas 2° se
emplea un tipo de decorado ostentoso o aparatoso. Por ejemplo, en la
comedia mitolégica Fieras afemina amor el ambiente en que se pro-
duce la transformacién de Hércules es relajado y placentero, y el deco-
rado, grandioso y de fastuosa espectacularidad. Gracias a ello, el héroe
se siente confiado y se entrega placidamente al suefio, durante €l cual

28 Segiin el DRAE, espectacular se define como ‘aparatoso y ostentoso’. Nosotros
emplearemos la expresién «marcadamente espectacular» o «grandioso» para referirnos
a este tipo de decorado; «medianamente espectacular», para las obras en que el deco-
rado no es grandioso, pero si presenta apariencias, tramoyas simples, monte, jardin
sencillo..., y elementos tipicamente calderonianos como la gruta o la torre; «exento de
espectacularidad», para aquel tipo de decorado que no ofrece ninguno de los recursos
anteriores, aunque si se utilicen brevemente otros como el baile o la misica dentro del
especticulo global de la obra.

A Maria el corazon, El arca de Dios cautiva, El afio santo de Roma, El castillo
de Lindabridis, El gran mercado del mundo, Hado y divisa de Lednido y Marfisa, Fie-
ras afemina amor, La protestacion de la fe, Las Carnestolendas, El sacristdn mujer y
La garapifia.

500



TEATRALIDAD Y ESCENOGRAFIA DEL RECURSO DEL TRAVESTISMO...

Yole lo adereza con accesorios femeninos. En 9 obras 3° —todas come-
dias— se utiliza un tipo de decorado medianamente espectacular. Por
ejemplo, en La devocidn de la cruz 1a metamorfosis de Julia atafie no
s6lo al atuendo, al lenguaje y a la actitud, sino también al lugar. El
decorado utilizado como trasfondo de su transformacién en bandolero
es el monte. Este aparece reflejado no mediante acotacién, sino a tra-
vés de signos lingiiisticos:

EUSEBIO:
JTa, Julia, en aqueste monte? (T. 11, 111, 413).

La revelacién de la verdadera identidad de Julia asi como la confe-
sién y arrepentimiento de sus criminales acciones se produce en un
ambito escénico de gran efectismo dramatico. Son varios los signifi-
cantes que se superponen en la representacién de la escena para con-
seguir un efecto de arrobamiento en el espectador. Por una parte, el
traje varonil de la disfrazada y la tramoya empleada para su ascensién
a los cielos:

Vase Julia a lo alto, asida de la Cruz,
que estd en el sepulcro de Eusebio (T. 11, 111, 419).

El lugar en que se consigna esta acotacién es fundamental con res-
pecto a la accién de la obra. Tanto dentro de la edicién de Sidney F.
Wexler (1966) como en la de Valbuena Briones (1991), se constata
de forma inmediatamente anterior a las intervenciones de Alberto y
Curcio:

ALBERTO:

;Gran milagro!

CURCIO:

Y con el fin

de tan grande admiracién,

la Devocién de la cruz

da felice fin su autor (T. 11, 111, 419).

En la edicién de Valbuena Prat (1930), la acotacién apotedsica apa-
rece absolutamente al final de la obra, es decir, de forma posterior a los

3.0 La devocién de la cruz, El escondido y la tapada, la hija del aire, El José de las
mujeres, Las manos blancas no ofenden, El monstruo de los jardines, Los tres afectos

de amor: piedad, desmayo y valor, La vida es suefio, Yerros de naturaleza vy aciertos
de la fortuna.

501



Rosa ANA ESCALONILLA LOPEZ

comentarios recién reflejados mds arriba, de Alberto y Curcio. Cree-
mos mds acertada la primera opcién, pues la visién de la ascensién, ya
de por si espectacular, se ve realzada asi por el asombro y la admira-
cién manifestados mediante los signos lingiiisticos de ambos persona-
Jes. En el caso en que la acotacién apoteésica queda relegada para el
final absoluto de la obra, ésta pierde fuerza dramética, pues ya ha sido
anunciado el fin del drama y la atencién del espectador ha disminuido
de forma considerable.

En El escondido y la tapada, el espacio escénico ha sido sabiamente
configurado a través de los distintos elementos histriénicos de oculta-
miento y ficcién. Destaca, por encima de todos ellos, la dicotomia
silencios/apartes en un escenario caracterizado por la oscuridad y com-
partido por el disfrazado Mosquito y la tapada Celia. Los primeros, con
respecto al personaje al que se enfrenta cada uno teatralmente hablan-
do; los segundos, con respecto al piblico y ambos de forma paralela,
dirigidos a uno y a otro. Si tratamos de recomponer la escena, hallamos
en un espacio que se supone a oscuras a dos personajes que tratan de
ocultar su verdadera identidad: Mosquito, vestido de mujer, y Celia,
con manto. Ambos perciben la presencia de alguien en la misma estan-
cia donde se hallan y de la cual tratan de escapar. De cara al otro, cada
uno guarda silencio absoluto y se mueve en la oscuridad intentando
esquivar la presencia del otro. De cara al piiblico, sus pensamientos son
conocidos gracias a los apartes que, como sabemos, manifiestan comu-
nicacién con el espectador, pero silencio con respecto a los demads per-
sonajes. El doble juego de luz / oscuridad, apariencia / realidad, ausen-
cia / presencia, silencios / apartes y conocimiento / ignorancia,
condiciona el espacio escénico y ha de ser comunicado al espectador,
por una parte, mediante movimientos lentos y silenciosos, gestos de
sorpresa y de temor en sus rostros, de torpeza kinésica en la oscuridad
de la estancia y de alivio al no ser descubiertos, mimica marcadamente
expresiva, al fin y al cabo; por otra, mediante signos lingiiisticos que
pongan de manifiesto la comunicacién exclusiva con el piblico:

CESAR (A 1a puerta):

Ya puedes

salir mejor, porque siendo
ahora cuando anochece,
antes que se enciendan luces,
podrd ser salir sin verte...

MOSQUITO:
Salga
yo ahora que es lo que conviene.

502



TEATRALIDAD Y ESCENOGRAFIA DEL RECURSO DEL TRAVESTISMO...

CELIA (Aparte):
Un bulto se va acercando
a mi.

MOSQUITO (Aparte):
Un bulto hacia mi viene.

CELIA (Aparte):

No podré llamar a César,

en tanto que no se fuere.

(Truecan lugares Celia y Mosquito)

MOSQUITO (Aparte):
El no me ha visto, pues no
me habla nada.

CELIA (Aparte):
jOh si se fuese!

MOSQUITO (Aparte):
jOh si encontrase la puerta! (T. 1, 11, 695).

En sélo una comedia temprana se constata la aparicién de un
ambiente exento de espectacularidad: Amor, honor y poder. De las 11
obras del grupo espectacular, 5 son autos, 3 comedias cortesanas (1,
ademds, mitolégica) y 3 piezas breves. Si analizamos estos datos
desde la perspectiva del género dramadtico, concluimos que en el
100% de los autos y piezas breves en que aparece el travestismo (5 de
5 y 3 de 3) aparece este recurso inserto en un dmbito de naturaleza
aparatosa u ostentosa. Las comedias se encuentran mayoritariamente
repartidas entre el grupo grandioso y el medianamente espectacular,
pues sélo una, como hemos visto, incluye el recurso del travestismo
en un ambiente exento de espectacularidad. La exégesis de estos
datos se halla en relacién directa con la finalidad del género. El auto
persigue basicamente la transmision de contenidos religiosos a través
del asombro, la emocién y el arrobo del piblico. Por ejemplo, el dis-
fraz de peregrino de la Herejia en La protestacion de la fe se sitia en
un espacio de gran efectismo escenografico en correspondencia con
el momento del auto en que tanto el personaje disfrazado como el
espectador asisten al climax de la accién: la renuncia de su anterior fe
por parte de la reina Cristina de Suecia y su conversién a la fe cat6li-
ca a través de los ritos del Sacramento Eucaristico. Los ingredientes
del céctel histridnico son: el disfraz, el decorado espectacular, la

503



RoOsA ANA ESCALONILLA L6PEZ

riqueza del vestuario y de los accesorios empleados para la caracteri-
zacién de los personajes y la musica.

En cuanto a las comedias, las que contienen travestismo inserto en
un tipo de decorado marcadamente espectacular son las cortesanas,
pues van orientadas bdsicamente a un tipo de piiblico aristocratico que
prefiere la grandiosidad escenogréfica. El teatro breve persigue la
diversién del espectador y la sétira. Por ello no precisa la suntuosidad
y complejidad escenografica de las comedias palaciegas y autos sacra-
mentales (vestuario rico, elementos escénicos externos a los persona-
jes como miisica, fuentes, jardines, animales y personajes sobrenatu-
rales y fantisticos, apariencias y tramoyas de gran complejidad
escenogriéfica, etc.), pero si de otra clase de espectidculo que denomi-
naremos aparatoso 3. Se trata de un travestismo inserto en un tipo de
espectacularidad coreogrifica y kinésica basada, sobre todo, en la
deformacién de los personajes a través del vestuario ridiculo, grotesco
o icénico (llamativo por lo extravagante y no por lo suntuoso) y en la
musica y el baile presentes en la escena.

Por supuesto, no dudamos por un momento de la existencia de una
determinada espectacularidad del travestismo en el teatro breve, pero
en un sentido muy diferente al de autos y comedias cortesanas. Hay
que tener en cuenta también el hecho de que los elementos em-pleados
aparecen en la escena en un espacio muy corto de tiempo. Este es un
aspecto que se debe tomar en consideracidn, pues trae consigo la acu-
mulacién, recurso que conduce a la produccién de especticulo de
forma indirecta. En el entremés El sacristdn mujer, por ejemplo, se
destaca la coexistencia del travestismo con la coreografia (el zapatea-
do), la misica y la cancién. En el entremés Las Carnestolendas, €l
recurso del travestismo se inserta en un desfile de personajes folclori-
cos y carnavalescos aderezados con vestuario extravagante. Intercala-
do en este conglomerado estrafalario, aparece el hombre al revés,
caracterizado por su condicién ambigua, mitad hombre, mitad mujer.
En la mojiganga La garapifia, el especticulo procede del vestuario
icénico que se halla en relacién con el travestismo y la coreografia
simultdnea de los personajes asi vestidos.

El travestismo se constituye, asi, como recurso axial de la dramaturgia
calderoniana. Se convierte en simbolo de su teatro y, por ello, constituye
un reflejo de su propia visién dramética. Simbolo de su teatro porque

31 Tomamos la segunda acepcién de «aparatoso»: ‘desmedido, exagerado’ (DRAE).

504



TEATRALIDAD Y ESCENOGRAFIA DEL RECURSO DEL TRAVESTISMO...

representa la ficcién dentro de la ficcién, que ya constituye de por si la
obra. Como tal, lleva consigo la complejidad que requiere la elaboracién
de un microcosmos en el cual se pretende insuflar vida, apariencia y acti-
tudes creibles al personaje ficticio elaborado a su vez por un actor o una
actriz, con toda su carga textual y escénica. Y ello se produce de manera
similar tanto en comedias como en piezas breves y autos sacramentales.
En todo tipo de obras el travestismo funciona como elemento de atrac-
ci6n del espectador barroco. Era tan aplaudido por todos los piblicos que
ni siquiera las més severas criticas lograron extinguirlo. Y lo que gusta-
ba del mismo era la morbosidad y el espectdculo que se desprendia de su
presentacién sobre el escenario. A través de la ficcién que suponia el tra-
vestismo, el dramaturgo lograba acceder, y con €l todo el piiblico asisten-
te a la representacion, a un nivel que violentaba las normas establecidas.
Representaba la transgresin, en primer lugar, por la utilizacién de signos
externos referentes al sexo contrario. En la mujer implicaba un alto con-
tenido erético por lo ajustado de las prendas masculinas que habia de ves-
tir. En el hombre, la transgresi6n se hallaba en relacién con formas sexua-
les prohibidas y condenadas. En segundo lugar, el travestismo llevaba
consigo la ruptura del lenguaje y de los comportamientos estereotipados
para cada sexo a través de los signos kinésicos y textuales. Mediante
éstos, Calder6n presenta en escena el enamoramiento de un personaje del
mismo sexo, la presencia en la mujer de rasgos adjudicados tradicional-
mente a los hombres o viceversa y la introduccién masculina o femenina
en ambitos reservados para el sexo opuesto. El dramaturgo parte de las
convenciones sociales y teatrales, pues el travestismo se inserta en un
4mbito de ficcién que utiliza los elementos histribnicos y escenograficos
presentes en el teatro. Pero los emplea a su antojo y dentro de los que
sabe que son los gustos preferidos del piblico barroco. Es un intercam-
bio sencillo. Puro juego escénico, al fin y al cabo, dentro del especticulo
de 1a fiesta barroca y reflejo de toda una visién del teatro y de la vida por
nuestro ilustre dramaturgo.

RELACION DE OBRAS DE CALDERON EN QUE APARECE
EL RECURSO DEL TRAVESTISMO

Comedias

Amor, honor y poder
El castillo de Lindabridis

505



RosA ANA ESCALONILLA LOPEZ

La devocion de la cruz

El escondido y la tapada

Fieras afemina amor

Hado y divisa de Leénido y Marfisa

La hija del aire

El José de las mujeres

Las manos blancas no ofenden

El monstruo de los jardines

Los tres afectos de amor: piedad, desmayo y valor
La vida es suerio

Yerros de naturaleza y aciertos de la fortuna.

Autos sacramentales

A Maria el corazon

El ario santo de Roma

El arca de Dios cautiva

El gran mercado del mundo
La protestacion de la fe.

Teatro breve

Las Carnestolendas
La Garapiria
El sacristdn mujer.

Referencias bibliograficas

BANCES CANDAMO, Francisco Antonio (1690). Teatro de los teatros de los
pasados y presentes siglos. Edicién de Duncan Moir (1970). Londres:
Tamesis Books.

BARREDA, Francisco de (1622). «Invectiva a las comedias que prohibi6é Tra-
Jjano y apologia por las nuestras». En Federico Sdnchez Escribano y Alber-
to Porqueras Mayo (eds.), Preceptiva dramdtica del Renacimiento y el
Barroco. Madrid, 1972.

BRAVO-VILLASANTE, Carmen (1976). La mujer vestida de hombre en el teatro
espariol. Madrid: SGEL.

506



TEATRALIDAD Y ESCENOGRAFIA DEL RECURSO DEL TRAVESTISMO...

CANAVAGGIO, Jean (1979). «Los disfrazados de mujer en la comedia». En La
mugjer en el teatro y la novela del siglo XVII. Actas del Segundo Coloquio
de GESTE, 135-152. Toulouse-Le Mirail: Institut d’Etudes Hispaniques et
Hispanoaméricaines, Universidad Auténoma de Madrid.

CORTINA, Alberto (1978). La vida es suefio. Madrid: Espasa-Calpe.

COTARELO Y MORI, Emilio (1904). Bibliografia de las controversias sobre la
licitud del teatro en Espafia. Madrid: RABM.

Diccionario de Autoridades (1984). RAE. Edicién facsimil de la de 1732.
Madrid: Gredos.

Diccionario de la lengua espariola (1992). RAE. Madrid: Espasa-Calpe.

DiEz BORQUE, José Maria (1975). «Aproximacién semiolégica a la escena del
teatro del Siglo de Oro espafiol». En Semiologia del teatro, VV.AA., 50-
92. Barcelona: Planeta.

GARCIA MARTIN, José (1983). La vida es suefio. Madrid: Castalia.

LoBATo, M.? Luisa (1998). «Dos nuevos entremeses para Juan Rana». En Stu-
dia Hispanica. Teatro espaiiol del Siglo de Oro. Teoria y prdctica, Chris-
toph Strosetzki (ed.), 191-236. Vervuert: Iberoamericana.

— (Inédito). «Un actor en palacio: Felipe IV escribe sobre Juan Rana».
Ser4 publicado préximamente en Revista de Historia Moderna de la
Universidad Complutense en un monografico dedicado a Historia y
Teatro.

MORON ARROYO, Ciriaco (1985). La vida es suefio. Madrid: Catedra.

ORrozco Diaz, Emilio (1969). El teatro y la teatralidad del Barroco. Barce-
lona: Planeta.

PELLICER, Casiano (1804). Tratado histdrico sobre el origen y progreso de la
comedia y el histrionismo en Espafia. Ed. de J. M. Diez Borque. Barcelo-
na: Labor, 1975.

RoDRIGUEZ CUADROS, Evangelina y TORDERA, Antonio (1982). Pedro Calde-
ron de la Barca. Entremeses, jdcaras y mojigangas. Madrid: Castalia.
RODRIGUEZ CUADROS, E. (1987). La vida es suefio. Madrid: Espasa-Calpe.

— (1998). La técnica del actor espariol en el Barroco. Hipdtesis y docu-

mentos. Madrid: Castalia.

ROMERA NAVARRO, M. (1934). «Las disfrazadas de vardn en la comedia».
Hispanic Review 11, 269-286.

RozAs, Juan Manuel (1976). «El arte nuevo de hacer comedias». En su obra,
Significado y doctrina del Arte Nuevo de Lope de Vega. Madrid: SGEL.

RUANO DE LA HAZA, José M. (1994). La vida es suefio. Madrid: Castalia.

RuLL, Enrique (1980). La vida es suefio (comedia, auto y loa). Madrid:
Alhambra.

SUAREZ MIRAMON, Ana (1995). «<Ambivalencia de la plaza piblica en Calde-
rén». En Bajtin y la literatura. Actas del IV Seminario Internacional del
Instituto de Semidtica Literaria y Teatral, J. Romera, M. Garcia-Page y F.
Gutiérrez Carbajo (eds.), 411-424. Madrid: Visor Libros.

THOMPSON, Peter (1998). «Juan Rana, a Gay Golden Age Gracioso». En A
Society on Stage. Essays on Spanish Golden Drama, Eduard H. Friedman,

507



RosA ANA ESCALONILLA LOPEZ

H. J. Manzari y Donald D. Miller (eds.), 239-251. Nueva Orleans: Uni-
versity Press of the South.

VALBUENA BRIONES, Angel (1987 [1960]). Calderon de la Barca. Obras com-
pletas. Tomo I: Comedias. Madrid: Aguilar.

— (1991 [1969]). Calderén de la Barca. Obras completas. Tomo II: Dra-
mas. Madrid: Aguilar.

VALBUENA PrAT, Angel (1930). Comedias religiosas. Madrid: Espasa-Calpe.
«Cléasicos Castellanos», vol. 106.

— (1991 [1967]). Obras completas de Calderon de la Barca. Tomo III: Autos
sacramentales. Madrid: Aguilar.

VAREY, J. E. y SHERGOLD, N.D. (1971a). «La creacién deliberada de la con-
fusién: estudio de una diversién de Carnestolendas de 1623». En Home-
naje a William L. Fichter, 745-754. Madrid: Castalia.

— (1971b). Fuentes para la historia del teatro en Esparia. IIl, Teatros y
comedias en Madrid, 1651-1665. Londres: Tamesis Books.

WEXLER, Frederick Sidney (1966). Comedia famosa de la devocion de la cruz
de don P. Calderon de la Barca. Tesis de doctorado defendida en la Uni-
versidad de Nueva York. Salamanca: Anaya.

508



