
TEATRALIDAD Y ESCENOGRAFÍA
DEL RECURSO DEL TRAVESTISMO

EN EL TEATRO DE CALDERÓN DE LA BARCA

Rosa Ana Escalonilla López

Como es bien sabido, el travestismo ̂  constituye uno de los re
cursos omnipresentes en el teatro aurisecular. Desde Lope de Vega a
Moreto, pasando por Tirso de Molina, Mira de Amescua, Rojas
Zorrilla o Sor Juana Inés de la Cruz, hallamos abundantes testimonios
de la enorme utilización de este recurso en la escena dramática del

Siglo de Oro Calderón lo emplea tanto en comedias y piezas breves
como en autos sacramentales A través de la observación de su dra

maturgia se constata la existencia de una rica variedad de tipos de

' Según el DRAE, travestir es 'vestir a una persona con la ropa del sexo contrario'.
^ Los títulos dramáticos del Siglo de Oro en que aparecen mujeres vestidas de

hombre fueron recogidos por Carmen Bravo-Villasante (1976). Aunque la lista no se
halla completa, sí sirve este estudio pionero como reflejo del extenso empleo que los
dramaturgos del Siglo de Oro dieron a este recurso. En un estudio más breve, Jean
Canavaggio (1979) recoge algunas de las obras en que aparece el recurso inverso, es
decir, el del hombre disfrazado de mujer, en la comedia.

^ Véase al final de este artículo la relación de obras en que aparece el recurso del
travestismo.

477



Rosa Ana Escalonilla López

disfraces coincidentes todos ellos en emplear artificios destinados a
desfigurar al personaje con el fin de que no sea conocido, pero
diversos en los mecanismos escénicos empleados para lograr esa
desfiguración. Dentro de éstos hay múltiples posibilidades: desde el
cambio o intercambio de trajes y la utilización de mantos, rebozos,
velos o máscaras hasta los juegos de ocultamiento en la oscuridad,
pasando por las variaciones de actitud o de voz, los silencios, la
inadecuada recepción de la identidad ficticia por otros personajes, los
mecanismos tramoyísticos a modo de escondites, el lenguaje, la
mímica, etc. Así, por ejemplo, encontramos obras en que el elemento
escénico utilizado para disfrazar al personaje es la oscuridad, como el
drama ̂ Ni amor se libra de amor, en que Cupido aparece en todo mo
mento, frente a Siquis, en escenas caracterizadas, desde el punto de
vista escénico, por la oscuridad, pues si su amada le descubre, la diosa
Venus, madre del dios del Amor, desatará su ira sobre ellos. En el
auto ̂  Psiquis y Cupido (para Toledo y para Madrid), los mecanismos
empleados son la oscuridad y el velo que cubre el rostro de Cupido.
También en las comedias ̂ La dama duende y El galán fantasma se
utiliza el recurso de la oscuridad para ocultar identidades, aunque de
forma paralela a otros mecanismos escénicos como la alacena y la
mina. En El encanto sin encanto Serafina despliega su ingenio para
conquistar a Enrique. Los recursos empleados para disfrazar a los
distintos personajes según las necesidades de la acción son: las
máscaras, las tapadas, el cambio de personalidad a través de la
adopción de una indumentaria ajena al personaje, el empleo de un
idioma distinto del habitual en el disfrazado, los silencios, la mímica
y el intercambio de vestimentas. Otras obras en las que también se usa
el disfraz de personalidad son, por ejemplo, las piezas breves ̂  Las
Carnestolendas (entremés). Los sitios de recreación del rey, La
garapiña y Los guisados (mojigangas).

Dentro de la extensa variedad a la que acabamos de hacer referencia,
se inserta el tipo de disfraz que lleva consigo el rasgo del travestismo.

* Según la definición del Diccionario de Autoridades, disfraz es un «artificio para
disimular o encubrir alguna persona o cosa, que no sea conocida, desfigurándola».

5 En lo sucesivo citaremos, para los dramas, por Valbuena Briones (1991, t. 11).
Consignaremos tomo, jomada y página.

® Para los autos, seguimos la edición de Valbuena Prat (1991, t. III), mediante el
registro del tomo y la página.
' Para las comedias, utilizamos los textos de Valbuena Briones (1987, t. I). Con

signaremos tomo, jomada y página.
^ Para las piezas breves, citaremos por Evangelina Rodríguez y Antonio Tordera

(1982). Consignaremos página y versos.

478



Teatralidad y escenografía del recurso del travestismo...

que, aunque básicamente consiste en la utilización de la indumentaria

propia del otro sexo, en la práctica histriónica barroca lleva consigo
también la adopción de muchos otros signos escénicos que suponen

igualmente elementos de transgresión. El porqué de su utilización
masiva dentro del teatro, no sólo calderoniano sino de todo el Siglo de
Oro, se encuentra en relación directa con el espectacular éxito que tuvo
entre el público de aquella sociedad, como ya lo afirmaba Lope de
Vega en su Arte Nuevo de hacer comedias

Pero, como sabemos por distintos testimonios de la época el recur
so del travestismo fue objeto de continuas polémicas y diatribas mora

les, que no lograron, sin embargo, reducir su empleo en las representa
ciones dramáticas de la época. Su presencia en las tablas aumentaba la

teatralidad y espectacularidad de la escena tanto por la morbosidad que
provocaba como por los elementos escénicos que llevaba consigo su
utilización, y ello redundaba en los abundantes beneficios económicos

de hospitales y representantes. Al público le entusiasmaba y acudía
gozoso a las representaciones. Por su parte, la nobleza, con el rey Feli

pe IV a la cabeza, se deleitaba también del ambiente histriónico y car
navalesco, participando activamente en tales espectáculos

El disfraz funcionaba como elemento de ficción dentro de la propia
ficción que ya constituía de por sí la pieza teatral. La introducción de

un plano ficticio dentro de la comedia otorgaba a ésta, frente al espec-

^ vv. 280-283. Véase, por ejemplo, la edición de Juan Manuel Rozas (1976: 190).
La polémica del disfraz varonil, así como los demás aspectos polémicos del tea

tro, fueron reflejados por autores de la época como Francisco de Barreda (1622) o
Bances Candamo (1690). Ya en nuestro siglo, estos testimonios fueron recopilados por
Cotarelo (1904); y en nuestros días, por otros investigadores como Duncan Moir
(1970) o Sánchez Escribano y Porqueras Mayo (1972). Recordemos que desde 1608
existen reglamentos que prohiben que las mujeres salgan a bailar o a representar en
hábito de hombre y que tal prohibición se repite en 1615 y en 1641 (recogido por
Yarey y Sbergold, 1971b: 48, 56 y 92). Algunos años más tarde, en 1644 y 1646, mue
ren la reina doña Isabel, primera mujer de Felipe IV, y el príncipe Baltasar. Con este
motivo, señala Pellicer (1804), resucitaron las polémicas y el Consejo de Castilla for
muló una orden en la que aconsejaba que se suspendieran las comedias, pero ponía
como condición en caso de representarse, que las mujeres no se vistiesen de hombres
y que sacasen las basquiñas basta los pies (Edición de Diez Borque, 1975: 150 v Cota
relo, 1904: 164).

'' El cronista Gil González Dávila relata el entretenimiento palaciego que se cele
bró en el antiguo Alcázar de Madrid el martes de Carnestolendas, 29 de febrero de
1623. Se representó una versión burlesca de una boda de aldea en que varios miem
bros de la Corte aparecieron vestidos de mujer. Entre ellos, dos mayordomos del Rey,
varios ayudas de cámara del Infante, un conde, etc. (documento editado por J. E.
Yarey, 1971a: 745-754). Casiano Pellicer (1804) recoge el festejo con que el Conde-
duque de Olivares obsequió a Felipe lY la noche de San Juan, conocida su inclinación
«a las recreaciones y desahogos públicos», y señala la presencia de galanes disfraza
dos (Edición de Diez Borque, 1975: 124 y 128).

479



Rosa Ana Escalonilla López

tador, la ilusoria apariencia de realidad, dentro de la cual se introducía
la ficción del teatro. Hay que tener en cuenta el ambiente teatral que
impregnaba la sociedad entera del siglo XVn y su tendencia a la exa
geración y al espectáculo

Desde la perspectiva escenográfica, la función del travestismo era la
de permitir la transformación del personaje en otro de sexo contrario,
abandonando su crisálida ilusoria de ser real para convertirse en cria
tura de ficción ejecutora de una histriónica impostura. Como conse
cuencia de ello, en todas las obras en que se produce travestismo se
observa la existencia de dos planos. Comedias y piezas cortas se carac
terizan por el establecimiento de un plano de la comedia y un plano de
la ficción. En el primero se presentan los elementos que conducen al
personaje hacia la impostura del disfraz. Puede aparecer en cualquier
momento de la obra, no necesariamente al inicio de la misma, e inclu
so encontrarse diseminado a lo largo de su espacio cronológico. En el
segundo, el personaje se disfraza para poder lograr sus propósitos. En
este plano el dramaturgo pone de manifiesto sus críticas y su ideolo
gía. Los personajes elaboran, en mayor o menor medida, un microcos
mos ficticio consistente en la construcción de otro u otros personajes
de sexo contrario.

Dentro de los autos sacramentales, como sabemos, se evidencia la
existencia de dos planos diferentes: el de lo divino y el de lo huma
no. En el primero, se hallan las ideas o conceptos abstractos que el
dramaturgo pretende transmitir. El segundo representa la plasmación
de esa abstracción en una forma concreta real. Es la encamación en
un actor o actriz. La traslación de un plano al otro se realiza como
adopción de una personalidad física para expresar un concepto abs
tracto, o sea, el concepto de idea representable se convierte en ele
mento fundamental de la teoría alegórica calderoniana. Avanzando
un nivel más, dentro del plano de lo humano o concreto se sitúa el
subplano de lo ficticio. Dentro de éste tiene lugar la ejecución de la
transformación mediante el travestismo. Desde esta perspectiva,
existe coincidencia entre comedias y autos, pues lo que el espectador
percibe en ambos casos sobre el escenario es la presencia de actores
o actrices interpretando los elementos verbales y gestuales de su dis
curso como personajes. En múltiples ocasiones los autos reproducen

Recordemos el estudio de Emilio Orozco Díaz (1969) sobre la teatralidad enaquella época, que, a pesar de contar ya con una antigüedad de tres décadas, goza de
plena vigencia.

480



Teatralidad y escenografía del recurso del travestismo...

el esquema argumenta! de las comedias. Incluso existen escenas en
las piezas eucarísticas calcadas exactamente de aquéllas. Llámese
César (Las manos blancas no ofenden) o Alma (El pleito matrimo
nial del cuerpo y el alma) el personaje en cuestión, lo que se ofrece
sobre el tablado son dos escenas similares en las que los signos arti
ficiales procedentes del escenario convergen en un mismo espectá
culo visual. Por ejemplo, detengámonos por un momento a reflexio
nar sobre la escena en que aparece el Alma en brazos del Pecado en
el auto mencionado:

Al acabar de bajar el alma, tropieza y cae en los brazos del Pecado
(T. III, 79).

El espectáculo visual emitido desde el escenario y recibido por el
espectador es similar al de una de las más atractivas escenas de la
comedia Las manos blancas no ofenden, aunque en esta última el his-
trionismo se ve incrementado por el recurso del travestismo;

Saca Federico a Lisarda en los brazos, vestida de hombre, y Carlos a
César, vestido de mujer (T. I, I, 1.094)

Y no sólo se produce la coincidencia de esta teatral escena en la
comedia y el auto, sino que también la podemos hallar en la mojigan
ga Las visiones de la muerte en que existe convergencia de personajes
e incluso mención al auto:

Saca el Cuerpo al alma en brazos (pág. 379).

Los signos verbales empleados, el código gestual y kinésico, la
modalidad del disfraz, las relaciones entre los personajes, los motivos
que los guían, los recursos que utilizan para engañar, sus sentimientos
triunfadores o desesperados, sus emociones hacia los demás, sus pau
tas de comportamiento reflexivo o impetuoso, la manera de ser perci
bidos por otros personajes y por el propio espectador, las rupturas de
la ilusión escénica, la comunicación y la complicidad con el público,
la retórica..., son todos ellos elementos de convergencia entre el plano
ficticio de comedias y de autos.

Pero el dramaturgo no siempre pretende el mismo grado de trans
formación en los personajes que utilizan el disfraz para cambiar de

481



Rosa Ana Escalonilla López

sexo. En ocasiones, ésta en realidad no se produce, sino que sirve
como elemento de catarsis de las cualidades ya presentes en el per
sonaje antes de disfrazarse. Es el caso de mujeres como Julia, de La
devoción de la cruz; Semíramis, de La hija del aire; Marfisa, de
Hado y divisa de Leónido y Marfisa; Matilde, de Yerros de natura
leza y aciertos de la fortuna; Ismenia, de Los tres afectos de amor;
etc. En todas ellas, con respecto a la ideología conservadora de la
época, tiene lugar un profundo grado de transformación al desempe
ñar un papel varonil definido por rasgos de carácter adjudicables
únicamente a los hombres de aquella sociedad, como la valentía, la
audacia e incluso la actitud temeraria. Pues bien, lo que ocurre sim
plemente en estas mujeres al vestirse con el traje masculino es que
trasladan sus características a un ámbito, a un lenguaje y a unas for
mas de actuación típicamente masculinas, y entonces, como hom
bres, son respetados e incluso temidos. Esta metamorfosis, como
veremos, se refleja en la escena dramática a través de los signos tex
tuales y escénicos que lleva consigo el travestismo en la interpre
tación de estos personajes.

La metamorfosis que sufre Semíramis en La hija del aire se halla
técnicamente perfeccionada mediante la introducción de un efecto
de profundidad histriónica, pues el personaje que Semíramis ha ela
borado en la ficción que lleva a cabo finge, a su vez, la exhibición
de una personalidad antitética con respecto a la suya. Es decir,
Semíramis finge que es Ninias —caracterizado anteriormente como
ser cobarde y afeminado desde el estereotipo social femenino de la
época—, que, a su vez, finge valentía para conseguir gobernar con
mano firme y dura. El recurso empleado es el de la superposición
de ficciones, con el que logra un efecto de magistral perspectiva
dramática. Así, para hacer verosímil la impostura de Semíramis, se
utilizan dos recursos: en primer lugar, desde el punto de vista de la
modalidad extema, el gran parecido entre ambos, que propicia el
disfraz físico; en segundo lugar, desde la perspectiva de la interpre
tación conductual, la ficción psíquica de unas actitudes que se supo
nen ausentes en el personaje que representa, pero presentes en ella
anteriormente. Su personalidad varonil, que previamente había sido
reprimida mediante el disfraz psicológico de sus actitudes hipócri-

En lo referente a la clasificación y organización de los elementos que componen
ambos tipos de signos seguiremos las directrices de J. M. Diez Borque (Í975: 53), por
su claridad y sistematización, y las adaptaremos al análisis que requiere el recurso del
travestismo.

482



Teatralidad y escenografía del recurso del travestismo...

tas, aflora a la superficie a través de su integración en el plano de la
ficción.

También existen disfraces, masculinos o femeninos, que presentan
como única función la de servir para la transfiguración exterior de la
fisonomía, como en el caso de Flérida, en Amor, honor y poder, y de
Hércules, en Fieras afemina amor. La primera, guiada por su amor
hacia Enrico y armada con un ánimo valiente y audaz, decide hacerse
pasar por un hombre con el fin de ofrecerle dinero y joyas para huir a
un lugar lejano donde no puedan encontrarle los hombres del rey. La
facilidad de esta impostura viene dada por la circunstancia de no haber
guardias en la prisión donde se halla Enrico. La transformación de Flé
rida despierta las suspicacias del gracioso Tosco, expresadas muy a la
manera tirsiana

TOSCO (Aparte)
¡Vive Cristo, que el mancebo
el tiple de la voz suspende
sin acordarse de mí! (T. I, III, 82).

Y no sólo del gracioso, sino también del galán. Frente a éste, son la
delicadeza y la blancura de sus manos los elementos que actúan
como pistas del verdadero sexo de la disfrazada.

La metamorfosis de Hércules, en Fieras afemina amor, es, por un
lado, impuesta —lo disfrazan mientras duerme— y, por otro, extema.
Por tanto, al no existir intención por parte del disfrazado, tampoco
puede darse la transformación intema del mismo, pues Hércules en
ningún momento se comporta como una mujer. Sólo siente la humilla
ción del vestido femenino, la ridiculez por su exhibición ante todo el
pueblo de Libia y la traición de la mujer de quien por primera vez se
había enamorado. Ni exhibe cualidades femeninas ni trata de reprimir

Recordemos que en muchas de las obras de Tirso de Molina las dudas surgían
mayoritariamente en el gracioso, por lo cual solían adoptar un enfoque cómico (La
villana de la Sagra), en el galán (M."Hernández la gallega) e, incluso, en otra disfra
zada (La huerta de Juan Fernández). El tipo de terminología puesta en boca de Tosco,
encaminada a expresar la juventud de la disfrazada (mancebo), fue también empleada
por Tirso de Molina. En sus comedias podemos hallar denominaciones como paje,
rapaza, montafiesillo, muchacho, niño y mozo, en obras como Don Gil de las calzas
verdes. Bellaco sois Gómez, La huerta de Juan Fernández, etc.

En La huerta de Juan Fernández, por ejemplo, era el pie pequeño de Petronila el
elemento desencadenante de las sospechas de Tomasa; en Púsoseme el sol, salióme la
luna, de Lope, los elementos sospechosos son la voz y lo lampiño; en El nacimiento de
Montesinos, de Guillén de Castro, el talle; etc.

483



Rosa Ana Escalonilla López

su virilidad como en el caso de otros personajes masculinos disfraza
dos pues su identidad es perfectamente reconocible. Precisamente
de su reconocimiento como hombre y como Hércules bajo la indu
mentaria femenina es de donde procede su ridiculización. Su transfor
mación femenina es un castigo, una venganza y una traición por parte
de una mujer a un hombre. Pasa de caracterizarse por su misoginia y
espíritu combativo y guerrero a convertirse en un hombre enamorado
de una mujer y capaz de abandonar las armas por ella. Éste es el ele
mento desencadenante de la situación planteada con el disfraz, pues, si
Hércules no hubiera caído en las redes de Cupido, nunca se habría pro
ducido su acercamiento a Yole y su confianza en ella, y, por tanto, tam
poco habría tenido lugar su exhibición bajo la indumentaria femenina.

En El escondido y la tapada la transformación del gracioso Mos
quito en mujer al vestirse con las ropas de Beatriz, la criada, es exter
na y funcional, pero altamente rentable. Involuntariamente, viene a
convertirse, merced a las circunstancias previas no presenciadas ni
conocidas por él, en una tapada que ha llegado a la casa donde él y
César se encuentran escondidos en busca de auxilio. Don Diego, padre
de Lisarda y fiel prototipo del caballero barroco, intenta socorrerla,
pero, debido a una confusión producida en la oscuridad nocturna,
socorre a un sorprendido y agradecido Mosquito disfrazado femeni
namente, creyendo que en realidad se trata de la dama que ha acudido
a él huyendo de un hombre que la persigue. Así pues, la situación plan
teada es sólo fruto del azar, y la metamorfosis que lleva a cabo el gra
cioso, únicamente extema, pues Mosquito ha abandonado sus ropas
masculinas y las ha sustituido por las de Beatriz. El silencio se con
vierte en su cómplice durante el tiempo que tiene lugar su impostura,
así como en elemento fundamentzil para la verosimilitud de la escena,
que encuentra su perfecto aliado en la oscuridad del anochecer y en la
presencia de la dama tapada. Así, el posible diálogo entre ambos per
sonajes, don Diego y Mosquito, se convierte en monólogo, ya que el
gracioso sólo interviene mediante apartes destinados exclusivamente
al público. Por otra parte, adopta una actitud muy distinta del de las

Recordemos, por ejemplo, el caso de El Aquiles de Tirso, en que el protagonista
ha de reprimir una y otra vez su forma de ser masculina, sus maneras agresivas —sobre
todo para con Lisandro— y su deseo amoroso para con Deidamia. Todas estas actitu
des provocan la extrañeza de su contrincante, pero no evitan el ineluctable enamora
miento. Sólo al final, cuando Aquiles queda ya fuera de todo control, se pone de mani
fiesto de forma patente y clara su verdadera identidad ante el asombro y la ridiculez en
la que queda situado Lisandro, quien desaparece de la escena para no volver a entrar
en ella.

484



Teatralidad y escenografía del recurso del travestismo...

mujeres disfrazadas que sí sufren un profundo cambio en sus persona
lidades femeninas Este gracioso se aleja de otros graciosos del tea
tro barroco español que sí disfrutan de su fingida condición femeni
na Sí coincide con muchos de ellos en la comicidad que provoca su
aparición en la escena, derivada en este caso tanto de la indumentaria
como de la falta de correspondencia entre el receptor ficticio y el real
del mensaje de don Diego, o, al menos, el que él considera real.

En este caso, el disfraz femenino no produce el efecto negativo que
sobre otros hombres tiene lugar, pues Mosquito compruebá que surte
el efecto deseado y que recibe ciertas atenciones extemas por el hecho
de parecer mujer. Pero hay que señalar que se trata de un gracioso,
caracterizado dentro del teatro barroco español como un personaje
cobarde e interesado, alejado por completo del típico galán que en nin
gún momento optaría por agradecer esas atenciones sino que se rebe
laría contra ellas

Lo que todos los personajes disfrazados tienen en común es la
construcción, mediante la elaboración y la representación de un per
sonaje de sexo contrario al suyo, de un microcosmos, de una ficción
teatral dentro de la propia obra dramática, que requiere unas pautas
de interpretación verbales y gestuales determinadas, precisamente
dependiendo del personaje que representan. En ocasiones, incluso,
coexisten diversos planos de ficción que se entrecruzan y se super
ponen. Por ejemplo, en Las manos blancas no ofenden la coexisten
cia de varios recursos de forma simultánea como la presentación de
dos personajes principales disfrazados, la múltiple personalidad de
uno de ellos y el entrecruzamiento de las identidades, provocan ese
magistral retorcimiento al que se halla sometida la teatralidad de la
comedia. La multiplicidad derivada de la superposición de los recur
sos histriónicos se encuentra, a su vez, distribuida en varios planos:
el de la comedia, el de la ficción dentro de la comedia y el de la

Recordemos personajes femeninos como Rosaura en La vida es sueño y Julia en
La devoción de la cruz, cuyos disfraces funcionan como elementos catárticos de cier
tas cualidades previamente presentes en ellas, pero reprimidas por considerarse mas
culinas.

Por ejemplo. Castaño en Los empeños de una casa, de Sor Juana Inés de la Cruz,
quien se recrea en su arreglo y actitud femenina y consigue seducir a don Pedro. Aun
que Mosquito manifiesta sentimientos positivos hacia el vestido femenino, no intenta
sacarle partido más allá de su objetivo de salir de la casa. Más bien trata de pasar lo
más desapercibido posible.

Recordemos, por ejemplo. El Aquiles de Tirso, en que el protagonista enamora
sin proponérselo a Lisandro y se rebela en contra de sus distinguidas y caballerosas
maneras, pues su sentido de la virilidad no le permite ser tratado como una dama

485



Rosa Ana Escalonilla López

representación dentro de la ficción de la comedia. El espectador debe
detenerse a reflexionar y a discernir acerca de quién es quién, pero
no le da tiempo, pues la velocidad a que se suceden las escenas no le
permite retroceder. De ahí la utilización abundante del recurso del
aparte de forma intercalada a lo largo de toda la comedia para volver
a situar en la univocidad del mensaje al espectador, quien trata de
descifrar los signos procedentes del escenario, aunque posteriormen
te volverá a encontrarse inmerso en el abismo del equívoco. La cul
minación de la teatralidad en esta obra llega de la mano de una esce
na de gran perspectiva histriónica para el espectador barroco. Si
tratamos de establecer la secuencia de las múltiples ficciones que se
producen, nos encontramos, en primer lugar, con que César finge ser
Celia y, una vez dentro de esta impostura, esta falsa Celia finge ser
un galán en la representación que tiene lugar dentro de la obra. Pero
no sólo se trata de una representación dentro de la comedia a la
manera de la de Serañna en El vergonzoso en palacio de Tirso de
Molina, cuyo disfraz hallaba su plasmación dentro del marco del
plano de la ficción, sino que más bien se asemeja a la interpretación
situada en el marco de la representación dentro de la ficción que
tiene lugar en El Aquiles de Tirso. En ambos casos, dentro del plano
ficticio del disfraz, se introduce una nueva ficción simbolizada por el
papel que han de representar los disfrazados dentro de una comedia
o juego. Las dos escenas comparten la perspectiva de la profundidad
histriónica que otorga la creación de una ficción dentro de otra, pero
con la particularidad de que la segunda ficción coincide, sin más
remedio, con el auténtico sexo de los disfrazados.

La representación de César, por tanto, se convierte en un recurso
teatral para la elaboración de una personalidad apócrifa con respecto a
la ficción anterior y al resto de los personajes, pero real con respecto
al plano de la comedia y al espectador, que conoce desde el principio,
a través de los signos lingüísticos y, en especial, de los apartes, la ver
dadera identidad del doblemente disfrazado.

Por otra parte, los disfraces sirven, desde la perspectiva escénica,
para generar una ajetreada puesta en escena y un atractivo despliegue
de morbosidad e histrionismo. En ocasiones, incluso, el abandono o
adopción de las indumentarias se lleva a cabo sobre el escenario, ante
los ojos atónitos del espectador barroco. En La hija del aire, por ejem
plo, encontramos la siguiente acotación de vestuario:

Desnúdase y queda en jubón (T. II, parte II, II, 776).

486



Teatralidad y escenografía del recurso del travestismo...

Éste es un recurso de un gran efectismo histriónico que deleitaba
al público barroco por la morbosidad que implicaba despojarse de las
indumentarias propias sobre la escena Es como asistir en directo
al abandono de la crisálida de ser real para transformarse en criatura
de ficción. Es la potenciación del recurso de la profundidad dramáti
ca lograda mediante el empleo de la interpretación dentro de la repre
sentación teatral. Por otra parte, constituye una forma de complici
dad entre personaje y espectador, generada por el secreto
compartido, una forma de asistencia a los preliminares de lo que va
a acontecer más tarde en la escena. Es la superioridad que el drama
turgo desea conceder al público sobre el resto los de personajes de la
obra, un regalo al espectador tanto desde el punto de vista de la
acción como desde la perspectiva histriónica, con el consiguiente
movimiento escénico que lleva consigo la transformación en escena.
Es la plasmación de la dicotomía univocidad-espectador / equivoci-
dad-personajes mediante el desarrollo de tal escena sobre el tablado
y a espaldas de todos los personajes a excepción de Friso, quien
actúa como cómplice de ella.

En El monstruo de los jardines hallamos una acotación que también
revela el abandono de la indumentaria sobre el escenario. En esta oca
sión se despoja del disfraz femenino con que ocultaba su verdadera
identidad:

Desnúdase y queda en traje de hombre (T. II, III, 2.020).

Si intentamos recrear y comparar ambas escenas, nos encontramos
con dos actores cuya técnica ha de aplicarse de manera similar En los
dos casos tiene lugar una despedida, aunque cada uno representa una
cara distinta de la misma moneda. La actriz que interpreta el papel de
Semíramis se despide de su verdadera identidad, la de mujer. La emi
sión verbal de su discurso nos hace pensar en un momento de reen
cuentro con la mujer que se halla en su interior, a pesar de ser ella
varonil. No podemos olvidar, evidentemente, el fuerte contenido eró
tico de esta escena en aquella época. El lenguaje empleado remite a la

El público barroco ya había asistido a la transformación de otros personajes en
la escena, como, por ejemplo, en Bellaco sois Gómez y Habladme en entrando, de
Tirso de Molina; Los empeños de una casa, de Sor Juana Inés de la Cruz; etc. Es un
recurso utilizado con cierta frecuencia por los dramaturgos barrocos y, por tanto, se
supone que muy atractivo a los ojos del espectador de aquel tiempo, pues la transfor
mación del personaje en escena implica la complicidad con el público y siempre, en
todo caso, una manera eficaz de captar y retener su atención hacia el escenario.

487



Rosa Ana Escalonilla López

modestia, a los adornos femeninos y a la sensación de desnudez aun
vistiendo otro atuendo. Sin embargo, esa sensación no es física sino
espiritual, pues el abandono de su traje femenino representa el aban
dono definitivo de su verdadera identidad frente a los demás, identidad
que había sido reprimida hipócritamente, y la adopción de una solem
ne responsabilidad. Su interpretación, por tanto, se supone reflejada en
una declamación marcada por la gravedad de las circunstancias, aun
que consciente de la radical decisión que ha tomado previamente. El
movimiento escénico que podría suponer esta escena por el abandono
de la indumentaria contrasta con la lentitud kinésica que requiere un
discurso como el que ella emite. Por otra parte, el tomarse su tiempo
en la interpretación de esta escena seguramente redundaría en su inten
sidad y en el agradecimiento del público, que así podría saborearla con
más deleite. Se trata de un acercamiento de la actriz al personaje que
interpreta, de un sumergirse de lleno en el mismo para lograr un impre
sión subjetiva que convenza al espectador y lo deje ensimismado

El actor que interpreta el papel de Aquiles, por su parte, también se
hace eco de una despedida, aunque en esta ocasión abandona un dis
fraz femenino para asumir nuevamente su verdadera identidad mascu
lina. Es el reverso de la moneda. La emisión de su mensaje verbal,
contrariamente al de Semíramis, no lleva consigo connotaciones de
modestia o pudor, pero sí un sentimiento de renovación no sólo física
sino también espiritual. Su actitud ha de ser, por tanto, dolorida pero
gozosa. Dolorida, porque el abandono de la identidad femenina impli
ca también la despedida de Deidamia; gozosa, porque su ardor guerre
ro se verá satisfecho. Ambas escenas son interpretadas en solitario. Se
trata, por tanto, de soliloquios directamente dirigidos al espectador,
recreados en la declamación del verso y en la expresión de los senti
mientos con el fin de otorgar solidez emocional a su mensaje. Todo
ello, además, envuelto en el mágico histrionismo del travestismo y en
la morbosidad que implicaba la visión de una cierta desnudez sobre el
tablado.

En la mujer, como ya hemos señalado, la adopción del disfraz varo
nil implicaba un alto contenido erótico por lo ajustado de las prendas
que había de vestir. En el hombre, el disfraz femenino representaba la

En este sentido mostramos coincidencia con Evangelina Rodnguez Cuadros
(1998: 406, nota 164) en su reciente trabajo sobre la técnica del actor barroco, y compartimos su desacuerdo hacia teorías que sostienen el distanciamiento del actor con el
personaje interpretado.

488



Teatralidad y escenografía del recurso del travestismo...

transgresión por la cercanía con formas sexuales prohibidas y hasta
condenadas en aquella sociedad. Aprovechando la morbosidad y atrac
tivo que el tema suscitaba, en ocasiones los dramaturgos utilizaban
mecanismos para enfocar el tema desde la dimensión cómica y carna
valesca 22. Así ocurría con el famoso Cosme Pérez, alias Juan Rana,
para el cual algunos dramaturgos diseñaban expresamente papeles de
gracioso. También sabemos que utilizaba, entre otros recursos, el

afeminamiento excesivo para provocar la risa en el público. En oca
siones, incluso, aparece disfrazado de mujer 23. El propio Calderón
hace uso de este personaje en algunas de sus piezas breves como los

entremeses El Toreador, El desafío de Juan Rana y El triunfo de Juan
Rana o la mojiganga Los sitios de recreación del rey.

Las imposturas, tanto de los personajes de las comedias y piezas
breves como de los autos sacramentales, llevan consigo desde su pers
pectiva de recurso escénico, como ya hemos mencionado, dos tipos de
signos: textuales y escénicos, que se fusionan en un conjunto orgánico
y que constituyen la base fundamental en la actuación de actores y
actrices.

El vestuario y las acotaciones kinésicas suelen ser coherentes con el

sexo fingido del personaje disfrazado desde la perspectiva del estereo

tipo social. Cuando no sucede así, éste es reconocido con facilidad, bien
por intereses de la acción de la propia comedia, bien porque el disfraz
constituye un elemento totalmente accesorio para la misma con una
función de captación de la atención y del agrado del espectador. En
muchas ocasiones, a pesar de producirse un verdadero cambio median

te la ficción de la vestimenta, el personaje disfrazado despierta las sos
pechas de otros por la imposibilidad de ocultar ciertas cualidades 2^

inherentes a su sexo según los cánones de la época barroca.

La dimensión cómica y carnavalesca del teatro de Calderón ya fue señalada por
Suárez Miramón (1995: 414), frente al tópico que frecuentemente lo encasilló en el
mundo culto de la Corte y en el universo teológico de los autos sacramentales, convir-
tiéndolo en representante y portavoz de la cultura oficial (político-religiosa).

Sobre Juan Rana^ es preciso mencionar, por lo reciente, a Thompson (1998)
y Lobato (1998). Esta última publicará próximamente un artículo aún inédito («Un
actor en palacio; Felipe IV escribe sobre Juan Rana»), que he podido leer gracias
a su generosidad al enviármelo. Se podrá consultar en la Revista de Historia

Moderna de la Universidad Complutense en un monográfico dedicado a Historia y
Teatro.

Romera Navarro (1934: 277) hace un repaso de las principales características de
las disfrazadas que delatan su verdadero sexo en obras dramáticas de diversos autores
de los siglos XVI y XVII.

489



Rosa Ana Escalonilla López

Los signos textuales que acompañan al travestismo son verbalizados
por el actor y poseen, entre otras funciones, la de poner en relación
lenguaje y disfraz. Por ejemplo, en el auto El gran mercado del
mundo, la Culpa, bajo la apariencia de mozo de mesón, se refiere a sí
misma mediante el género masculino y adopta un nombre varonil:
Pedro.

En el entremés El sacristán mujer, el lenguaje empleado por la dis
frazada Mari López se convierte en recurso aliado e imprescindible de
su transformación escénica en sacristán, pues éste aparece caracteriza
do en la producción entremesil como personaje que se considera po
seedor de una cultura superior aunque utilice un latín macarrónico.
Los signos lingüísticos procedentes de la disfrazada se convertirán,
así, en el elemento axial con respecto al certamen literario en que ha
de competir con un auténtico sacristán por la mano de una dama lla
mada Brígida. Gracias a su habilidad lingüística, Mari López logra
resultar vencedora en la contienda verbal. La interpretación de la actriz
se supone, por tanto, caracterizada por el desparpajo y la gracia. Ade
más, el dramaturgo pretende que su lenguaje sea fuente de comicidad
para el espectador:

MARI LÓPEZ:
Ese sum ego,
ego sum, Brígida mía,
ego sum, dulcís requiebrum,
generalis Lienciatus
in dancis, in zapateas,
in arporum que ticatum,
in canticis et in versas.
Date mihi, michi manum blanca (pág. 128, vv. 46-53).

Nada se indica acerca de la voz de Mari López. Podemos suponer,
en primer lugar, que el tono agudo característico de su naturaleza
femenina era forzado durante la ficción para lograr una inflexión grave
y masculina pero reconocible como falsamente varonil. La explotación
de este elemento, sin duda, conformaría una buena parte de la comici
dad generada frente a los espectadores, pues ellos percibirían clara
mente los esfuerzos de la interpretación y la ceguera de la dama al no
percibir tales signos de evidencia. Por el contrario, si imaginamos la
ausencia de exageración en el tono de la disfrazada, desaparece un
importante elemento de comicidad, comunicación y complicidad con
el público, y, por tanto, se desaprovecha el uso convencional de la
verosimilitud dentro del microcosmos ficticio de la comedia, pues su

490



Teatralidad y escenografía del recurso del travestismo...

identidad femenina sería demasiado evidente para el resto de los per
sonajes del entremés y perdería credibilidad.

En La vida es sueño Rosaura adopta tres identidades diferentes: la de
un personaje masculino, la de uno femenino y la de otro caracterizado
por su ambigüedad sexual. Para el reflejo de la primera, la actriz verba-
liza determinados signos lingüísticos que tratan de poner en conexión su
lenguaje con la adopción de una identidad masculina ficticia frente al
resto de los personajes. Los mecanismos empleados son la referencia a
la disfrazada en género masculino, tanto por sí misma como por otros
personajes y el empleo de un vocabulario varonil en el que encuentran
cabida sustzintivos como «espada», precedido de un posesivo de prime
ra persona o como «agravio» acompañado de la forma verbal pronomi
nal «vengarme». Forma parte también de esa caracterización lingüística
la expresión de la posibilidad de morir como alarde de valor masculino
y del largo viaje realizado para vengarse de un agravio:

ROSAURA

Mi espada es ésta, que a ti
solamente ha de entregarse...
Y si he de morir, dejarte
quiero en fe de esta piedad
prenda que pudo estimarse...
pues sólo fiado en ella
vengo a Polonia a vengarme
de un agravio (T. II, I, 505).

Para el reflejo de la segunda personalidad apócrifa, la femenina,
Rosaura adopta un nombre femenino falso, coherente con su nueva

impostura: Astrea. Además, el dramaturgo emplea un recurso utiliza
do también por otros autores, consistente en la simpatía que despierta
la disfrazada en la dama que está siendo engañada

La tercera impostura de Rosaura pone de manifiesto, mediante los
signos lingüísticos, la ambigüedad del personaje y la dualidad sexual
existente en ella:

ROSAURA:

Mujer, vengo a persuadirte
al remedio de mi honra.

Se emplea este recurso, por ejemplo, en La Francesilla y Más pueden celos que
amor, de Lope de Vega; Atila furioso, de Virués; El cerco de Tremecén, de Guillén de
Castro; Bellaco sois Gómez, La villana de la Sagra o El amor médico, de Tirso de
Molina; etc.

491



Rosa Ana Escalonilla López

y varón, vengo a alentarte
a que cobres tu corona.
Mujer, vengo a enternecerte
cuando a tus plantas me ponga,
y varón, vengo a servirte
cuando a tus gentes socorra...
Y así, piensa que si hoy
como mujer me enamoras,
como varón te daré

la muerte en defensa honrosa
de mi honor; porque he de ser,
en su conquista amorosa,
mujer para darte quejas,
varón para ganar honras (T. II, III, 529 y 530).

Las formas verbales empleadas en este parlamento para referirse
a su actividad como mujer: persuadirte, enternecerte, darte quejas y
enamorarse, y a su actividad como hombre: alentarte, servirte, ganar
honras y defender su honor, representan la dicotomía lingüística y,
como consecuencia, escénica, del personaje ambiguo que represen
ta la actriz. El lenguaje mediante el cual el dramaturgo ha expresa
do la dualidad anímica de la disfrazada se corresponde con una
estricta distinción entre la actividad femenina y la masculina de la
época, según los estereotipos sociales de aquel momento. Las accio
nes que Rosaura se adjudica a sí misma como mujer se encuentran
dentro del campo semántico del sentimiento y de la pasividad. En
todas ellas se persigue la provocación de la acción en el personaje
masculino. Los verbos adjudicados a sí misma como hombre perte
necen al campo de la actitud positiva y activa y son acciones valo
radas dentro de aquella sociedad. Sin embargo, en ella se encuentran
presentes ambos aspectos. A través del reflejo de las convenciones
sociales él dramaturgo plasma en el tablado la existencia de signos
escénicos marcadamente atractivos por la ambigüedad sexual que
suponen. Se trata de una especie de monstruo histriónico que se
compone de una doble faz femenina y masculina y capaz, por tanto,
de llevar a cabo en la escena acciones y discursos propios tanto de
mujeres como de hombres.

En El monstruo de los jardines, Aquiles adopta un nombre femeni
no acorde con su disfraz: Astrea, y es tratado por el resto de los per
sonajes como tal. Deidamia la convierte en su amiga predilecta desde
el principio. Su ñcción no despierta sospechas en nadie.

El disfraz varonil de Ismenia en Los tres afectos de amor funcio
na como mecanismo para radicalizar su personalidad agresiva y ven
gativa. Los signos lingüísticos evidencian una temeridad sólo expli-

492



Teatralidad y escenografía del recurso del travestismo...

cable desde la perspectiva de bandolero. El disfraz ha contagiado a
la dama la capacidad para ejecutar un asesinato o, al menos, para
intentarlo en nombre de su honor. Anteriormente, como mujer, den
tro del plano de la comedia sólo había llegado a planificarlo. Más
tarde, bajo el traje de bandolero, es capaz de llevarlo a cabo. La
excusa dentro del nivel argumental es la negación de Anteo a come
ter tal acto criminal.

Los signos lingüísticos también pueden funcionar como mecanis
mo para dejar al descubierto el empleo de un recurso de ficción fren
te al espectador. En este sentido, las tablas calderonianas presentan
una clara disgregación entre el mundo real y el ficticio. El mecanis
mo empleado es la ruptura de la ilusión escénica a la que tan aficio
nado era Calderón y plasmada mediante la alusión a las convencio
nes teatrales o a títulos de sus propias obras de teatro. Por ejemplo,
en El José de las mujeres el gracioso Capricho menciona La dama
duende, y en El escondido y la tapada el gracioso Mosquito hace
referencia a la comedia El privilegio de las mujeres. En El Año
Santo de Roma se hace referencia al carácter alegórico y metafórico
de los personajes que acompañan al Hombre en su camino hacia
Roma:

LUZBEL:

Ellos de la frase usando
de alegóricos sentidos
y metáforas, ¿no son
disfrazados peregrinos? (T. III, 502).

La verosimilitud sigue existiendo en el teatro calderoniano como en
el teatro de Lope o de Tirso, pero enfocada de manera novedosa. Ya no
se trata de escenas verosímiles desde el punto de vista de la imitación
—recordemos el tópico de la comedia como espejo— sino que predo
mina la verosimilitud como coherencia en el mundo de la fantasía. Por
ejemplo, en El escondido y la tapada es bastante inverosímil la confu
sión de don Diego acerca de la personalidad femenina ficticia de Mos
quito. Este, a través de los apartes destinados al público, se recrea en
la alusión a su ficción, pero de cara a don Diego su silencio es el ele
mento que concede credibilidad a su impostura dentro de la fantasía de
la comedia.

Los objetivos del dramaturgo en relación con la presentación de sig
nos textuales en uno u otro sentido se diversifican dependiendo de la

493



Rosa Ana Escalonilla López

búsqueda o no del enredo y la confusión, del nivel de equivocidad o
univocidad del mensaje frente al espectador, del grado de ficción fren
te al resto de los personajes o de la intención cómica. Por ejemplo, en
Fieras afemina amor el disfraz femenino de Hércules es reflejado,
entre otros mecanismos, mediante los signos lingüísticos procedentes
del gracioso Licas en clave de humor:

Si hay días en las bellezas,
hoy debe de ser su día,
pues tan hermoso despierta (T. II, III, 2.061).

En ocasiones, los signos textuales del travestismo constituyen una
subversión de los discursos que se suponían masculinos y femeninos.
Tanto en autos como en comedias y entremeses asistimos a declara
ciones amorosas de una mujer hacia otra que está disfrazada de hom
bre. En El José de las mujeres, Melancia declara su amor a Eugenia
cuando ésta aparece disfrazada de esclavo. En el entremés El sacris
tán mujer, Mari López adopta la identidad de un sacristán y doña Brí
gida se enamora de ella, quien la prefiere como futuro marido frente
al auténtico sacristán. Incluso, a veces, el lenguaje empleado para las
insinuaciones amorosas es descarado y se entra en el mundo físico de
los placeres. En el auto El gran mercado del mundo la Culpa adopta
el disfraz de mozo de mesón —entre otros— y el nombre de Pedro y
la Lascivia se enamora de él. La escena (T. III, 232) se caracteriza por
su marcado atractivo con respecto a los gustos del público barroco,
pues los signos formales transmitidos desde el escenario evidencian,
desde la perspectiva visual, una actriz disfrazada de mozo de mesón
de la que se enamora la criada de la venta. Por otra parte, no nos
encontramos precisamente ante un caballero y una dama que se aman
y cortejan dentro de los parámetros de un código refinado, sino que
asistimos a una escena en que el mozo y la criada acaban de conocer
se, en la que los signos lingúísticos constituyen una transgresión de
los límites impuestos en las relaciones entre hombre y mujer. Poste
riormente, la misma criada que hace un momento se abrasaba de amor
por Pedro, el mozo recién llegado al mesón, muestra sus encantos al
Buen y al Mal Genio. La Culpa, en este último caso, actúa como
Celestina de la cita amorosa. Los personajes que el espectador ve

Suponemos que el papel de la Culpa era interpretado por una actriz, pues de esta
manera es explotada toda su posible teatralidad al disfrazarse de hombre.

494



Teatralidad y escenografía del recurso del travestismo...

sobre el tablado em-plean un lenguaje connotativo de disfrute y pla
cer. Es decir, tras el contenido moral y religioso se evidencia una
forma teatral repleta de sabrosas escenas, fuertemente impactantes
para el espectador barroco y de gran atractivo por su morbosidad y
descaro.

En La vida es sueño el mecanismo empleado para poner de mani
fiesto el recurso del disfraz es el diálogo de la protagonista con el gra
cioso Clarín. Aunque lo que el espectador percibe en la escena es la
imagen de un hombre. Clarín se dirige a ella en género femenino. Es
decir, se produce una disociación entre los signos visuales procedentes
de la disfrazada y los auditivos originados en el gracioso. Sin embar
go, dicha aparente inadecuación es recibida por el avezado espectador
barroco como elemento unívoco del mensaje histriónico. Actúa como
pista desveladora de la verdadera identidad de la disfrazada, pues el
dramaturgo no basa la obra en el enredo, sino que pretende una per
fecta estructuración dramática del argumento.

La función escénica del travestismo se basa fundamentalmente en

la presentación de atuendos y demás signos extemos y en las acota
ciones kinésicas relativas a la personalidad apócrifa. Una gran parte
de las indicaciones relativas al vestuario que el dramaturgo emplea
para representar en las tablas el travestismo se caracteriza por el
rasgo genérico y poco específico. Esto permite suponer que el atuen
do utilizado se inserta en un sistema de signos visuales pertene
cientes a todo un código comunicativo con el espectador barroco,
que le permitía identificarlo fácilmente. De la misma manera supo
nemos que también era ampliamente conocido por el director de
escena y los actores. Así sucede, por ejemplo, en obras como los
entremeses El sacristán mujer y Las Carnestolendas. En este último
se pone de manifiesto, como elemento imprescindible para otorgar
sentido completo al vestuario, la colocación del actor sobre el esce
nario al revés y andando hacia atrás, que también indica una marcha
contraria al sentido común. Así, el diseño escénico se convierte en

recurso axial de la interpretación de este papel en su dimensión ilus
trativa del tema del mundo al revés:

Sale un hombre, la mitad mujer, y la otra mitad de hombre, puesto al revés
y andando hacia atrás (p. 153).

En la mojiganga La garapiña, la acotación de vestuario pone de
manifiesto no sólo un disfraz nuevamente basado en la repetición y el

495



Rosa Ana Escalonilla López

fácil reconocimiento debido a la brevedad de las indicaciones, sino
también la necesidad de acompañar la presencia del actor de una apa
riencia andrajosa y descuidada, tal vez para dar más sensación de vejez
al personaje de doña Aloja, pero también con la intención de otorgar
le un cierto grado de extravagancia grotesca:

Sale Escantilla, de vieja, zarrapastroso (p. 401).

El dramaturgo ha escogido a un actor para interpretar este papel
que requiere la adopción de la apariencia de una vieja. Por tanto,
a la presencia en escena de un personaje fuertemente impactante
por lo grotesco de su interpretación —simboliza una bebida— y
por lo desaliñado de su apariencia, es preciso incrementarle la
morbosidad añadida por el cambio de sexo que lleva consigo el
atuendo.

En La vida es sueño encontramos las siguientes acotaciones de ves
tuario, que se corresponden con las tres imposturas adoptadas por la
disfrazada:

Sale en lo alto de un monte Rosaura en hábito de hombre de camino, y en
representando los primeros versos va bajando (T. 11,1, 501).

Sale Rosaura, dama (T. II, 11, 516).

Sale Rosaura, con vaquero, espada y daga (T. II, III, 528).

Con respecto a la primera acotación, es preciso destacar la diver
gencia existente en algunas ediciones. Augusto Cortina (1978) consi
deró válida la acotación que Hartzenbusch rehizo según un criterio
personal con objeto de situar lo mejor posible el texto: «A un lado
monte fragoso y al otro una torre cuya planta baja sirve de prisión a
Segismundo. La puerta, que da frente al espectador, está entreabierta.
La acción principia al anochecer». Enrique Rull (1980: 105) y, después
de él, muchos otros como José María García Martín (1983), Ciríaco
Morón (1985), Evangehna Rodríguez (1987) o Ruano de la Haza
(1994) rechazaron tal acotación por no corresponderse con la original
creación de Calderón.

Rull (1980: 105) constata también su desacuerdo con la advertencia
de Hartzenbusch «tras ella viene Clarín», pues, como también supuso

496



Teatralidad y escenografía del recurso del travestismo...

Martín de Riquer, el gracioso no interviene hasta el verso 23 y no pare
ce seguro que haya hecho acto de presencia antes (1980: 105). La aco
tación de Hartzenbusch es seguida, una vez más, sin embargo, por
Cortina (1978).

La segunda acotación se refiere a la adopción de la personalidad
apócrifa de Astrea, la dama de Estrella.

La tercera indica la aparición de Rosaura bajo su identidad femeni
na pero con accesorios varoniles. Su presencia sobre el tablado como
mujer ataviada masculinamente pretende reflejar escénicamente la
ambigüedad sexual a la que hacíamos referencia al hablar de su len
guaje. Éste es un claro ejemplo de paralelismo total entre los signos
lingüísticos y las acotaciones de vestuario.

Las acotaciones kinésicas que acompañan al recurso del travestis
mo presentan duplicidad de funciones, dependiendo también del
doble receptor de las mismas. En primer lugar, con respecto al espec
tador barroco, el objetivo consiste en generar atractivo y ajetreo
escénico. En el auto A María el corazón los signos kinésicos deriva
dos de los disfraces de la Soberbia y del Peregrino se caracterizan
por su morbosidad y su violencia en grado hiperbólico. La manifes
tación escénica de estas acotaciones en el tablado mediante los movi

mientos de los dos personajes disfrazados seguramente provocó el
asombro y el regocijo del público asistente a la representación por lo
espectacular y morboso:

Dale con un puñal y cae.
Sácale del pecho el corazón
ensangrentado.

Arrójale el corazón, levántase
ensangrentado el Peregrino y tómalo (T. III, 1.148).

En segundo lugar, el dramaturgo pretende plasmar en escena la per
sonalidad apócrifa del personaje disfrazado con el fin de conceder cre
dibilidad a su impostura frente al resto de los personajes. Las mujeres
disfrazadas varonilmente, a través de las acotaciones kinésicas, repro
ducen pautas de comportamiento encuadradas dentro del estereotipo
de actuación masculino. Los hombres, por su parte, tratan de manifes
tarse corporal y actitudinalmente dentro de los parámetros de actua
ción femenina. El travestismo escénico, desde este punto de vista, fun
ciona como elemento transgresor de las normas convencionales

497



Rosa Ana Escalonilla López

establecidas para cada sexo. En La devoción de la cruz las acotaciones
kinésicas adjudicadas a Julia ponen de míuiifiesto su personalidad apó
crifa de bandolero:

Salen, por otra puerta, Julia y algunos
bandoleros (T. II, IH, 419).
Saca la espada (T. II, III, 412).

La importancia de esta última acotación, desde nuestro punto de
vista, es fundamental, pues a través de ella la conducta de Julia adquie
re un rasgo de caracterización masculina. Por otra parte, la aparición
de la espada imprime mayor atractivo e intensidad dramática a la esce
na y se potencia la actitud activa de ella frente a la pasiva de Ensebio.
A pesar de ello, algunas ediciones como la de Sidney F. Wexler (1966)
no la constatan.

En La hija del aire, aunque la identidad varonil que intenta suplan
tar Semíramis no responde al estereotipo masculino de la época
—pues Ninias no es cruel, ni vengativo, ni justiciero, sino piadoso y
deseoso de paz—, se comporta dentro del patrón de conducta esta
blecido para los hombres. Aduce, claro está, que finge un valor ausen
te en él —como Ninias— pero desplegando en todo momento actitu
des y comportamientos gestuales y kinésicos de desprecio, crueldad y
espíritu combativo, como si de un estereotipo masculino de la época
se tratara.

En Las manos blancas no ofenden hemos de hablar de la simulta
neidad de dos grupos de signos kinésicos procedentes de los dos per
sonajes principales que hacen uso del travestismo. En primer lugar, los
relativos a la personalidad femenina fingida por César. En varias oca
siones se consigna la aparición del protagonista cantando. Se supone,
por tanto, que su voz era de naturaleza atiplada y, por supuesto, que
la tenía educada adecuadamente, pues ya desde el comienzo de la
comedia él ha narrado ante los espectadores sus habilidades femeninas
y entre ellas las de cantar y tocar el arpa. En cuanto a los signos kiné
sicos relativos a la personalidad masculina fingida por Lisarda, hay

Véase el interesante apunte de Becker sobre las técnicas vocales de los actores
barrocos a la hora de interpretar papeles femeninos (lean Canavaggio, 1979: 147).
Véase también Evangelina Rodríguez Cuadros (1998, 446-523).

498



Teatralidad y escenografía del recurso del travestismo...

que recordar que ésta se hace pasar por un galán dispuesto a conquis
tar a la princesa Serafina, para así convertirse en un obstáculo entre
ésta y Federico. Así pasa a ser una firme competidora del caballero.
Los movimientos y gestos de la actriz disfrazada son fundamentales

para la correcta ficción del personaje varonil que interpreta. Entre
ellos, el de propinar una bofetada a Federico. La respuesta de éste evi
dencia la credibilidad de su ficción masculina, pues saca una daga. La
actitud inmediata de Lisarda ante el peligro en que se encuentra repen
tinamente será la de descubrirse y regresar a su verdadera identidad
femenina, pues en ella se halla a salvo de esos comportamientos mas
culinos violentos.

En El Castillo de Lindabridis, los signos kinésicos diseñados para el
personaje de la disfrazada Claridiana son plenamente reveladores de
una identidad típicamente masculina de aquella época, pues se enfren
ta al Fauno. La primera vez es vencida, pero en la segunda y decisiva
logra la victoria. El hecho de que el Fauno caiga a los pies de Clari
diana incrementa el poder histriónico de la escena, pues el espectador
sabe que se trata de una dama disfrazada, y la caída a los pies de la
misma se convierte en un símbolo del triunfo femenino.

También Marfisa, la disfrazada de Hado y divisa de Leónido y Mar-
fisa, pone de manifiesto su personalidad masculina ficticia mediante
una acotación kinésica de lucha. No se comporta como una mujer de
aquellos tiempos sino como un hombre, pues se introduce en el campo
del duelo y lucha contra Leónido, creyendo, claro está, que no es él, y
motivada por la defensa del honor de éste.

En Fieras afemina amor no existen signos kinésicos para la identi
dad femenina ficticia del disfrazado Hércules, pues ésta se produce
mientras duerme y en contra de su voluntad. Sin embargo, sí existe una
acotación fundamental desde el punto de vista de la reacción de Hér
cules ante la transformación extema de que ha sido objeto:

Pónele el espejo (T. II, III, 2.061).

El espejo es un accesorio escénico coincidente con uno de los emplea
dos en otra comedia mitológica y de personaje masculino disfrazado,
cuya apariencia femenina es descubierta a través del mismo: El Aquiles,
de Tirso de Molina. En esta comedia, el espejo constituye el elemento
histriónico que viene a desvelar la identidad masculina del disffíizado
ante el resto de los personajes de la comedia. Esta escena acaece cuan
do Ulises, conocedor del paradero del héroe y de su disfraz femenino por

499



Rosa Ana Escalonilla López

noticias de Garbón, se introduce en la corte del rey Nicomedes fingien
do ser un mercader griego que viene a ofrecerle valiosas joyas. Cuando
Aquiles, aún disfrazado de Nereida, ve su reflejo en el espejo que le pro
porciona Ulises como parte de su rica mercancía, no puede contenerse y
muestra su verdadero espíritu marcial. En el caso de Hércules, el espejo
funciona como recurso para su propio descubrimiento bajo el atuendo
femenino y como elemento conducente a la humillación.

Si bien Aquiles en la comedia El Aquiles de Tirso, no es capaz de
controlar su ímpetu guerrero, el protagonista homónimo de El mons
truo de los jardines, aunque se ve tentado por los accesorios guerreros
y en un primer momento los toma, inmediatamente se percata de su
error y vuelve al control y a la autodisciplina y se desprende de ellos.
La acotación kinésica en que Aquiles arroja las armas es decisiva fren
te a las sospechas de Ulises.

En Los tres afectos de amor el dramaturgo ha empleado, para la
caracterización escénica de la disfrazada Ismenia, la posesión de un
arma y su utilización por causa de una venganza de honor, actitud
que constituía una materia reservada de forma exclusiva al sector
masculino y en la que nunca participaban las mujeres dentro de la
vida real.

En consonancia con el atractivo que Calderón pretende imprimir a
la escena, se observa en su dramaturgia un predominio absoluto de sig
nos escénicos espectaculares en relación con el travestismo. De un
total de 21 piezas en que aparece este recurso, en 11 de ellas se
emplea un tipo de decorado ostentoso o aparatoso. Por ejemplo, en la
comedia mitológica Fieras afemina amor el ambiente en que se pro
duce la transformación de Hércules es relajado y placentero, y el deco
rado, grandioso y de fastuosa espectacularidad. Gracias a ello, el héroe
se siente confiado y se entrega plácidamente al sueño, durante el cual

Según el DRAE, espectacular se define como 'aparatoso y ostentoso'. Nosotros
emplearemos la expresión «marcadamente espectacular» o «grandioso» para referimos
a este tipo de decorado; «medianamente espectacular», para las obras en que el deco
rado no es grandioso, pero sí presenta apariencias, tramoyas simples, monte, jardín
sencillo..., y elementos típicamente calderonianos como la gruta o la torre; «exento de
espectacularidad», para aquel tipo de decorado que no ofrece ninguno de los recursos
anteriores, aunque sí se utilicen brevemente otros como el baile o la música dentro del
espectáculo global de la obra.

A María el corazón, El arca de Dios cautiva. El año santo de Roma, El castillo
de Lindabridis, El gran mercado del mundo. Hado y divisa de Leónido y Marfisa, Fie
ras afemina amor. La protestación de la fe. Las Carnestolendas, El sacristán mujer y
Lm garapiña.

500



Teatralidad y escenografía del recurso del travestismo...

Yole lo adereza con accesorios femeninos. En 9 obras —todas come
dias— se utiliza un tipo de decorado medianamente espectacular. Por
ejemplo, en La devoción de la cruz la metamorfosis de Julia atañe no
sólo al atuendo, al lenguaje y a la actitud, sino también al lugar. El
decorado utilizado como trasfondo de su transformación en bandolero
es el monte. Éste aparece reflejado no mediante acotación, sino a tra
vés de signos lingüísticos:

EUSEBIO:

¿Tú, Julia, en aqueste monte? (T. II, III, 413).

La revelación de la verdadera identidad de Julia así como la confe
sión y arrepentimiento de sus criminales acciones se produce en un
ámbito escénico de gran efectismo dramático. Son varios los signifi
cantes que se superponen en la representación de la escena para con
seguir un efecto de arrobamiento en el espectador. Por una parte, el
traje varonil de la disfrazada y la tramoya empleada para su ascensión
a los cielos:

Vase Julia a lo alto, asida de la Cruz,
que está en el sepulcro de Eusebio (T. 11, III, 419).

El lugar en que se consigna esta acotación es fundamental con res
pecto a la acción de la obra. Tanto dentro de la edición de Sidney R
Wexler (1966) como en la de Valbuena Bidones (1991), se constata
de forma inmediatamente anterior a las intervenciones de Alberto y
Curcio:

ALBERTO:

¿Gran milagro!
CURCIO:

Y con el fin
de tan grande admiración,
la Devoción de la cruz
da felice fin su autor (T. II, III, 419).

En la edición de Valbuena Prat (1930), la acotación apoteósica apa
rece absolutamente al final de la obra, es decir, de forma posterior a los

La devoción de la cruz. El escondido y la tapada, la hija del aire. El José de las
mujeres, Las manos blancas no ofenden. El monstruo de los jardines. Los tres afectos
de amor: piedad, desmayo y valor. La vida es sueño. Yerros de ruituraleza y aciertos
de la fortuna.

501



Rosa Ana Escalonilla López

comentarios recién reflejados más arriba, de Alberto y Curdo. Cree
mos más acertada la primera opción, pues la visión de la ascensión, ya
de por sí espectacular, se ve realzada así por el asombro y la admira
ción manifestados mediante los signos lingüísticos de ambos persona
jes. En el caso en que la acotación apoteósica queda relegada para el
ñnal absoluto de la obra, ésta pierde fuerza dramática, pues ya ha sido
anunciado el fin del drama y la atención del espectador ha disminuido
de forma considerable.

En El escondido y la tapada, el espacio escénico ha sido sabiamente
configurado a través de los distintos elementos histriónicos de oculta-
miento y ficción. Destaca, por encima de todos ellos, la dicotomía
silencios/apartes en un escenario caracterizado por la oscuridad y com
partido por el disfrazado Mosquito y la tapada Celia. Los primeros, con
respecto al personaje al que se enfrenta cada uno teatralmente hablan
do; los segundos, con respecto al público y ambos de forma paralela,
dirigidos a uno y a otro. Si tratamos de recomponer la escena, hallamos
en un espacio que se supone a oscuras a dos personajes que tratan de
ocultar su verdadera identidad: Mosquito, vestido de mujer, y Celia,
con manto. Ambos perciben la presencia de alguien en la misma estan
cia donde se hallan y de la cual tratan de escapar. De cara al otro, cada
uno guarda silencio absoluto y se mueve en la oscuridad intentando
esquivar la presencia del otro. De cara al público, sus pensamientos son
conocidos gracias a los apartes que, como sabemos, manifiestan comu
nicación con el espectador, pero silencio con respecto a los demás per
sonajes. El doble juego de luz / oscuridad, apariencia / realidad, ausen
cia / presencia, silencios / apartes y conocimiento / ignorancia,
condiciona el espacio escénico y ha de ser comunicado al espectador,
por una parte, mediante movinüentos lentos y silenciosos, gestos de
sorpresa y de temor en sus rostros, de torpeza kinésica en la oscuridad
de la estancia y de alivio al no ser descubiertos, mímica marcadamente
expresiva, al fin y al cabo; por otra, mediante signos lingüísticos que
pongan de manifiesto la comunicación exclusiva con el público:

CESAR (A la puerta):
Ya puedes
salir mejor, porque siendo
ahora cuando anochece,
antes que se enciendan luces,
podrá ser salir sin verte...

MOSQUITO:
Salga
yo ahora que es lo que conviene.

502



Teatralidad y escenografía del recurso del travestismo.,

CELIA (Aparte):
Un bulto se va acercando

MOSQUITO (Aparte):
Un bulto hacia mí viene.

CELIA (Aparte):
No podré llamar a César,
en tanto que no se fuere.
(Truecan lugares Celia y Mosquito)

MOSQUITO (Apasté)-.
El no me ha visto, pues no
me habla nada.

CELIA (Aparte):
¡Oh si se fuese!

MOSQUITO (Aparte):
¡Oh si encontrase la puerta! (T. I, II, 695).

En sólo una comedia temprana se constata la aparición de un
ambiente exento de espectacularidad: Amor, honor y poder. De las 11
obras del grupo espectacular, 5 son autos, 3 comedias cortesanas (1,
además, mitológica) y 3 piezas breves. Si analizamos estos datos
desde la perspectiva del género dramático, concluimos que en el
100% de los autos y piezas breves en que aparece el travestismo (5 de
5 y 3 de 3) aparece este recurso inserto en un ámbito de naturaleza
aparatosa u ostentosa. Las comedias se encuentran mayoritariamente
repartidas entre el grupo grandioso y el medianamente espectacular,
pues sólo una, como hemos visto, incluye el recurso del travestismo
en un ambiente exento de espectacularidad. La exégesis de estos
datos se halla en relación directa con la finalidad del género. El auto
persigue básicamente la transmisión de contenidos religiosos a través
del asombro, la emoción y el arrobo del público. Por ejemplo, el dis
fraz de peregrino de la Herejía en La protestación de la fe se sitúa en
un espacio de gran efectismo escenográfico en correspondencia con
el momento del auto en que tanto el personaje disfrazado como el
espectador asisten al climax de la acción: la renuncia de su anterior fe
por parte de la reina Cristina de Suecia y su conversión a la fe católi
ca a través de los ritos del Sacramento Eucarístico. Los ingredientes
del cóctel histriónico son: el disfraz, el decorado espectacular, la

503



Rosa Ana Escalonilla López

riqueza del vestuario y de los accesorios empleados para la caracteri
zación de los personajes y la música.

En cuanto a las comedias, las que contienen travestismo inserto en
un tipo de decorado marcadamente espectacular son las cortesanas,
pues van orientadas básicamente a un tipo de público aristocrático que
prefiere la grandiosidad escenográfica. El teatro breve persigue la
diversión del espectador y la sátira. Por ello no precisa la suntuosidad
y complejidad escenográfica de las comedias palaciegas y autos sacra
mentales (vestuario rico, elementos escénicos extemos a los persona
jes como música, fuentes, jardines, animales y personajes sobrenatu
rales y fantásticos, apariencias y tramoyas de gran complejidad
escenográfica, etc.), pero sí de otra clase de espectáculo que denonü-
naremos aparatoso Se trata de un travestismo inserto en un tipo de
espectacularidad coreográfica y kinésica basada, sobre todo, en la
deformación de los personajes a través del vestuario ridículo, grotesco
o icónico (llamativo por lo extravagante y no por lo suntuoso) y en la
música y el baile presentes en la escena.

Por supuesto, no dudamos por un momento de la existencia de una
determinada espectacularidad del travestismo en el teatro breve, pero
en un sentido muy diferente al de autos y comedias cortesanas. Hay
que tener en cuenta también el hecho de que los elementos em-pleados
aparecen en la escena en un espacio muy corto de tiempo. Éste es un
aspecto que se debe tomar en consideración, pues trae consigo la acu
mulación, recurso que conduce a la producción de espectáculo de
forma indirecta. En el entremés El sacristán mujer, por ejemplo, se
destaca la coexistencia del travestismo con la coreografía (el zapatea
do), la música y la canción. En el entremés Las Carnestolendas, el
recurso del travestismo se inserta en un desfile de personajes folclóri-
cos y carnavalescos aderezados con vestuario extravagante. Intercala
do en este conglomerado estrafalario, aparece el hombre al revés,
caracterizado por su condición ambigua, mitad hombre, mitad mujer.
En la mojiganga La garapiña, el espectáculo procede del vestuario
icónico que se halla en relación con el travestismo y la coreografía
simultánea de los personajes así vestidos.

El travestismo se constituye, así, como recurso axial de la dramaturgia
calderoniana. Se convierte en símbolo de su teatro y, por ello, constituye
un reflejo de su propia visión dramática. Símbolo de su teatro porque

Tomamos la segunda acepción de «aparatoso»: 'desmedido, exagerado' (DRAE).

504



Teatralidad y escenografía del recurso del travestismo...

representa la ficción dentro de la ficción, que ya constituye de por sí la
obra. Como tal, lleva consigo la complejidad que requiere la elaboración
de un microcosmos en el cual se pretende insuflar vida, apariencia y acti
tudes creíbles al personaje ficticio elaborado a su vez por un actor o una
actriz, con toda su carga textual y escénica. Y eUo se produce de manera
similar tanto en comedias como en piezas breves y autos sacramentales.
En todo tipo de obras el travestismo funciona como elemento de atrac
ción del espectador barroco. Era tan aplaudido por todos los públicos que
ni siquiera las más severas críticas lograron extinguirlo. Y lo que gusta
ba del mismo era la morbosidad y el espectáculo que se desprendía de su
presentación sobre el escenario. A través de la ficción que suponía el tra
vestismo, el dramaturgo lograba acceder, y con él todo el público asisten
te a la representación, a un nivel que violentaba las normas establecidas.
Representaba la transgresión, en primer lugar, por la utilización de signos
extemos referentes al sexo contrario. En la mujer implicaba un alto con
tenido erótico por lo ajustado de las prendas masculinas que había de ves
tir. En el hombre, la transgresión se hallaba en relación con formas sexua
les prohibidas y condenadas. En segundo lugar, el travestismo llevaba
consigo la mptura del lenguaje y de los comportamientos estereotipados
para cada sexo a través de los signos kinésicos y textuales. Mediante
éstos. Calderón presenta en escena el enamoramiento de un personaje del
mismo sexo, la presencia en la mujer de rasgos adjudicados tradicional-
mente a los hombres o viceversa y la introducción masculina o femenina
en ámbitos reservados para el sexo opuesto. El dramaturgo parte de las
convenciones sociales y teatrales, pues el travestismo se inserta en un
ámbito de ficción que utiliza los elementos histriónicos y escenográficos
presentes en el teatro. Pero los emplea a su antojo y dentro de los que
sabe que son los gustos preferidos del púbhco barroco. Es un intercam
bio sencillo. Puro juego escénico, al fin y al cabo, dentro del espectáculo
de la fiesta barroca y reflejo de toda una visión del teatro y de la vida por
nuestro ilustre dramaturgo.

RELACIÓN DE OBRAS DE CALDERÓN EN QUE APARECE
EL RECURSO DEL TRAVESTISMO

Comedias

Amor, honor y poder
El castillo de Lindabridis

505



Rosa Ana Escalonilla López

La devoción de la cruz

El escondido y la tapada
Fieras afemina amor

Hado y divisa de Leónido y Marfisa
La hija del aire
El José de las mujeres
Las manos blancas no ofenden
El monstruo de los jardines
Los tres afectos de amor: piedad, desmayo y valor
La vida es sueño

Yerros de naturaleza y aciertos de la fortuna.

Autos sacramentales

A María el corazón

El año santo de Roma

El arca de Dios cautiva

El gran mercado del mundo
La protestación de la fe.

Teatro breve

Las Carnestolendas

La Garapiña
El sacristán mujer.

Referencias bibliográfícas

Bances Candamo, Francisco Antonio (1690). Teatro de los teatros de los
pasados y presentes siglos. Edición de Duncan Moir (1970). Londres:
Tamesis Books.

Barreda, Francisco de (1622). «Invectiva a las comedias que prohibió Tra-
jano y apología por las nuestras». En Federico Sánchez Escribano y Alber
to Porqueras Mayo (eds.), Preceptiva dramática del Renacimiento y el
Barroco. Madrid, 1972.

Bravo-Villasante, Carmen (1976). La mujer vestida de hombre en el teatro
español. Madrid: SGEL.

506



Teatralidad y escenografía del recurso del travestismo...

Canavaggio, Jean (1979). «Los disfrazados de mujer en la comedia». En La
mujer en el teatro j la novela del siglo XVII. Actas del Segundo Coloquio
de GESTE, 135-152. Toulouse-Le Mirail; Instituí d'Études Hispaniques et
Hispanoaméricaines, Universidad Autónoma de Madrid.

Cortina, Alberto (1978). La vida es sueño. Madrid: Espasa-Calpe.
COTARELO Y MoRi, Emilio (1904). Bibliografía de las controversias sobre la

licitud del teatro en España. Madrid: RABM.
Diccionario de Autoridades (1984). RAE. Edición facsímil de la de 1732.

Madrid: Credos.

Diccionario de la lengua española (1992). RAE. Madrid: Espasa-Calpe.
Díez Borque, José María (1975). «Aproximación semiológica a la escena del

teatro del Siglo de Oro español». En Semiología del teatro, VV.AA., 50-
92. Barcelona: Planeta.

García Martín, José (1983). La vida es sueño. Madrid: Castalia.

Lobato, M." Luisa (1998). «Dos nuevos entremeses para Juan Rana». En Stu-
dia Hispánica. Teatro español del Siglo de Oro. Teoría y práctica, Chris-
toph Strosetzki (ed.), 191-236. Vervuert: Iberoamericana.
— (Inédito). «Un actor en palacio: Felipe IV escribe sobre Jiian Rana».

Será publicado próximamente en Revista de Historia Moderna de la
Universidad Complutense en un monográfico dedicado a Historia y
Teatro.

Morón Arroyo, Ciriaco (1985). La vida es sueño. Madrid: Cátedra.

Orozco Díaz, Emilio (1969). El teatro y la teatralidad del Barroco. Barce
lona: Planeta.

Pellicer, Casiano (1804). Tratado histórico sobre el origen y progreso de la
comedia y el histrionismo en España. Ed. de J. M. Díez Borque. Barcelo
na: Labor, 1975.

Rodríguez Cuadros, Evangelina y Tordera, Antonio (1982). Pedro Calde
rón de la Barca. Entremeses, Jácaras y mojigangas. Madrid: Castalia.

Rodríguez Cuadros, E. (1987). La vida es sueño. Madrid: Espasa-Calpe.
— (1998). La técnica del actor español en el Barroco. Hipótesis y docu
mentos. Madrid: Castalia.

Romera Navarro, M. (1934). «Las disfrazadas de varón en la comedia».

Hispanic Review II, 269-286.
Rozas, Juan Manuel (1976). «El arte nuevo de hacer comedias». En su obra.

Significado y doctrina del Arte Nuevo de Lope de Vega. Madrid: SGEL.
Ruano de la Haza, José M. (1994). La vida es sueño. Madrid: Castalia.

Rull, Enrique (1980). La vida es sueño {comedia, auto y loa). Madrid:
Alhambra.

SuÁREZ Miramón, Ana (1995). «Ambivalencia de la plaza pública en Calde
rón». En Bajtín y la literatura. Actas del IV Seminario Internacional del
Instituto de Semiótica Literaria y Teatral, J. Romera, M. García-Page y F.
Gutiérrez Carbajo (eds.), 411-424. Madrid: Visor Libros.

Thompson, Peter (1998). «Juan Rana, a Gay Golden Age Gracioso». En A
Society on Stage. Essays on Spanish Golden Drama, Eduard H. Friedman,

507



Rosa Ana Escalonilla López

H. J. Manzari y Donald D. Miller (eds.), 239-251. Nueva Orleans: Uni-
versity Press of the South.

Valbuena Briones, Ángel (1987 [1960]). Calderón de la Barca. Obras com
pletas. Tomo I: Comedias. Madrid: Aguilar.
— (1991 [1969]). Calderón de la Barca. Obras completas. Tomo II: Dra

mas. Madrid: Aguilar.
Valbuena Prat, Ángel (1930). Comedias religiosas. Madrid: Espasa-Calpe.

«Clásicos Castellanos», vol. 106.

— (1991 [1967]). Obras completas de Calderón de la Barca. Tomo III: Autos
sacramentales. Madrid: Aguilar.

Yarey, J. E. y Shergold, N.D. (1971a). «La creación deliberada de la con
fusión: estudio de una diversión de Carnestolendas de 1623». En Home

naje a William L. Fichter, 745-754. Madrid: Castalia.
— (1971b). Fuentes para la historia del teatro en España. III, Teatros y

comedias en Madrid, 1651-1665. Londres: Tamesis Books.

Wexler, Frederick Sidney (1966). Comedia famosa de la devoción de la cruz
de don P. Calderón de la Barca. Tesis de doctorado defendida en la Uni

versidad de Nueva York. Salamanca: Anaya.

508


