
TEATRO E IDENTIDAD.

BREVES REFLEXIONES SOBRE EL

CONOCIMIENTO DEL TEATRO

LATINOAMERICANO EN ESPAÑA

GuiUermo Heras

Director de escena

¿Sabría un profesional medio de la escena española nombrarme tres
autores o directores de escena de la realidad teatral americana más allá

de los nombres consagrados por algún Festival Internacional? ¿Existe
un auténtico interés por parte de los medios de comunicación por dar a
conocer la realidad plural de los escenarios americanos? ¿Quieren los
editores poderosos de nuestro país editar textos dramáticos de aquellos
autores? ¿Hacen un esfuerzo los programadores de las redes de teatros
públicos por mostrar espectáculos latinoamericanos? ¿Y los directores
de los diferentes Festivales? ¿Existe interés por parte del público espa
ñol para acudir a estas propuestas? Contestar a estas preguntas de una
manera clara y sin retórica seria plantear el auténtico estado de la cues
tión que por supuesto está muy cerca de ser lamentable. Se dirá que casi
tan lamentable como el del interés que despierta nuestra dramaturgia
viva que, en suma, tanto tiene que ver con la de otros países cuya patria

205



Guillermo Hbras

común es la lengua. Debemos salir de una vez de la demagogia, la retó
rica, las buenas intenciones y los patemalismos inanes, lo que hace falta
son auténticos planes de estímulo, desarrollo e intercambio y para ello,
además de fuerza de voluntad e interés político, hace falta dinero para
llevar a cabo con dignidad esos programas.

Deberían analizarse las causas profundas que han impedido e impi
den el normal conocimiento de las Artes Escénicas Americanas en

nuestro país. Por un lado, ha pervivido un prejuicio generalizado de
que el teatro latinoamericano transita por dos exclusivas vías: lo
antropológico, y su posible derivación en lo folclórico; y por otro
lado, lo político como deformación de lo panfletero. A esto han con
tribuido ciertos sectores del propio teatro de allá que han querido ven
der las recetas más obvias de un pensamiento típico y tópico, aunque
éste estuviera camuflado bajo mantos como «el indigenismo de Rea-
ders Digest», «el tropicalismo salsero», «las mitologías izquierdis
tas», e incluso el victimismo más simplista, aunque siempre hay que
tener en cuenta las objetivas aberraciones pohticas y sociales que los
países desarrollados alientan con el continente, desde el Cono Sur
hasta la frontera de México con el coloso yanqui. ¡Qué cantidad de
lugares comunes hemos tenido que escuchar en múltiples foros euro
peos donde se debatían las relaciones escénicas con América Latina!
Para la soberbia europea este enorme continente parecería que podría
ser comprendido como si de un barrio o una región francesa se trata
ra. ¿Tenemos auténtica conciencia de lo que supone la superficie de
países como Brasil, Argentina o Venezuela? ... ¿Qué similitudes
puede haber entre ciudades tan diferentes como Managua, Lima o
Buenos Aires? El europeo, por lo general, tiene convicciones cerra
das, marcos referenciales seguros y, por ello, tiende a analizar las
artes de otros lugares desde posturas paternalistas o de exaltación del
exotismo, cayendo por igual en un reductor pensamiento colonialista.
No basta con enunciar que no se es xenófobo, hay que demostrarlo en
cualquier actividad que se desarrolle.

Dentro de muy poco se cierra un siglo apasionante para la evolución
de las Artes Escénicas. Después de muchos siglos, los diferentes ofi
ciantes del teatro empiezan a valorarse por igual, gracias, tal vez a que
con la aparición del cine o el vídeo, el registro de las representaciones
nos permite analizar con posterioridad los diferentes elementos que
configuran una puesta en escena y de ese modo, ya no sólo queda para
la Historia el texto del autor, si no también el discurso creativo del
director, los actores, escenógrafos, figurinistas, etc.

206



Teatro e identidad. Breves reflexiones sobre el conocimiento.

Las aventuras creativas a lo largo del siglo han sido muchas y disími
les. Desde la pura investigación a través de las diferentes vanguardias
hasta la concrección de un nuevo realismo superador de la ampulosidad
del teatro del XDC. Afortunadamente llegamos al final del siglo con la
sensación que si algo caracteriza al teatro actual es la diversidad. Y esto
es una gran virtud si lo enfrentamos a otros territorios del arte o la comu
nicación que quizás están mucho más impregnados por unos signos de
identificación mucho más globalizados, o si se quiere, mucho más
«standarizados». Pensemos en las series de televisión procedentes de la
producción U.S.A., como son consumidas y decodificadas casi por igual
en cualquier lugar del planeta. Algo similar puede ocurrir en todo el área
latina (incluida España) con los culebrones o con los muchos progra
mas-basura que hoy llenan las horas de programación de cualquier canal
público o privado.

Así pues, el teatro seguirá siendo en el próximo siglo una de las
alternativas de creación poética más importante, lógicamente junto a la
danza y a la ópera, pues por mucho que se utilicen las nuevas tecnolo
gías en sus prácticas cotidianas, la esencialidad de su propuesta artís
tica será tan antigua como las representaciones en cueilquier anfiteatro
de la Grecia clásica. Lo efímero, los cuerpos y las voces de seres
humanos en vivo, la posibilidad de crear espacios mágicos por medio
de soportes no naturalistas, las diferentes formas de narrar historias
con palabras y con imágenes no virtuales, la comunicación directa
entre unos espectadores y unos ejecutantes que coinciden en un tiem
po y en un espacio concreto... son algunas señas de identidad imposi
bles de suplantar por medios de comunicación basados en soportes
eminentemente audiovisuales.

Vienen estos temas a mi memoria siempre que viajo a algún país de
América donde, a menudo, oigo hablar sobre la cuestión de las identi
dades nacionales, y por supuesto, de las formas y contenidos teatrales
que puedan surgir de esa identidad. También en mi país, España, con
el auge de los nacionalismos en el Estado suelen oírse voces que rei
vindican la diferencia de esta práctica artística en función de la lengua
empleada, la tradición referencia! o lo que es peor... la raza a la que se
pertenece. Cierto que estos elementos son nünoritarios, pero no deja
de dar un cierto miedo que la identidad de una cultura pase por la pre-
ponderemcia de una raza. Ese sentimiento neofascista es sin duda el
que ha propiciado durante años la incomprensión del teatro latinoame
ricano por parte de los europeos que siempre lo han tratado como algo
esencialmente folclorista o panfletero, cayendo así en el simplista aná-

207



Guillermo Heras

lisis del patemalismo o el menosprecio. Rara vez, y raros han sido los
analistas, que han investigado en la especificidad de los múltiples tea
tros que encama un continente tan grande como el americano.

Pero por el otro lado, el de los teóricos y creadores latinoameri
canos, también ha habido una complacencia en algunos casos para
justificar un mal teatro en claves tan disímiles como la explotación o
unas señas de identidad exacerbadamente nacionalistas (sean éstas de
muy diferente grado ya que abarcan desde el indigenismo hasta la rei
vindicación cerrada de núcleos tan concretos como pueda ser el «por
teño» argentino). Quizás todo esto ha servido para una época y de ahí
que los encendidos debates en aquellos lejanos festivales de Cali o
Manizales, pero también en Nancy hoy me parecen superados por la
propia realidad de la transnacionalización con todo lo malo, pero tam
bién con todo lo bueno, que ello puede aportar el arte y la cultura. Soy
de los que creen que se debe ser muy auténtico y arraigado a una cul
tura y a la vez totalmente abierto y contaminado por las culturas exte
riores. Creo que el mestizaje, en la fusión de lenguajes y justamente
de ahí es de donde partirá una nueva identidad para las Artes Escéni
cas del siglo XXI.

Porque bien pensado... ¿Cómo se ha podido sostener que ha habido
un teatro latinoamericano de identidad manifiesta y unificadora?,
¿Acaso sólo el teatro latinoamericano ha planteado la creación colec
tiva como una seña de identidad?, ¿Basta con que salgan actores mula
tos y hablen de la opresión para entender que eso crea una personali
dad?... Demasiados tópicos que hay que combatir y ahora más que
nunca. Entre las alternativas estéticas que el efervescente teatro argen
tino plantea, los demás teatros del cono sur, la inquietud manifiesta del
siempre castigado teatro centroamericano, la fuerza expresiva de Bra
sil, la polisemia de los lenguajes caribeños, el enorme proceso pro
ductivo de México, las experiencias latinas de Estados Unidos y otras
expresiones que sin duda me olvido, lo que existe es una amalgama de
propuestas, una diversidad de códigos y tantas diferencias entre sí
como entre el teatro portugués y el italiano, por solo citar dos países
del sur de Europa.

El enorme poder creativo de las Américas se concreta en autores,
directores, grupos, compañías, productores... diseminado por todos los
rincones del continente y sus islas. ¿Existe una identidad común, más
allá de ser americanos y tener un enorme talento y calidad en la nónü-
na de creadores actuales? Entre ellos: Marco Antonio de la Parra,

Daniel Veronese, Víctor Viviescas, Víctor Várela, Danza Hoy, Macu-

208



Teatro e identidad. Breves reflexiones sobre el conocimiento...

naíma. Periférico de Objetos, De la Guarda, Ramón Griffero, Santiago
García, La Ma Teodora, Aderbal Freire-Filho, Flora Lantén, Galpao,
Gustavo Ott, Roberto Ramos-Perea, Rafael Spregelburd, Enrique Bue
naventura, Luis de Tavira, Jesusa Rodríguez, Mauricio Kartum,
Alvaro Restregó, Ricardo Bartís, Los Deemmedium, Claudio di Giró-
lamo, César Brie, Arístides Vargas, El Galpón, Augusto Boal, Grupo
Justo Rufino Garay, La Cochera de Córdoba, Augusto Femandes,
Roxana Grinstein, Rubén Szumacher, Vicente Leñero, Miguel Rubio,
María Escudero y tantos y tantos otros. Esta geografía rica y plural es
el síntoma de una creación siempre sometida a trabas productivas pero
a la vez siempre emergiendo entre todas las dificultades. A todos estos
creadores los he conocido y con muchos de ellos he convivido e inter
cambiado teorías y prácticas con el afán de construir la patria del tea
tro que no conoce fronteras, ni lenguas, religiones o imposiciones polí
ticas. Por eso la identidad que propongo para el nuevo milenio nada
tiene que ver con clichés y tópicos arrastrados por la necesidad de
ponerle etiquetas a cualquier proceso cultural o artístico. Es curioso
cómo para muchas mentes perezosas ya casi no existen posibilidades
para desarrollar discursos de búsqueda e investigación en las Artes
Escénicas. Nada más lejos de la realidad, el nuevo milenio abre una
cantidad infinita de posibilidades a transitar espacios de conocimiento
de otras formas de producir, crear y exhibir teatro. Las más obvias
vendrían del encuentro con las nuevas tecnologías, pero creo que hay
otros campos muy ricos para investigar; las estrategias de construcción
de una textualidad dramática absolutamente contemporánea, la evolu
ción de las formas interpretativas por parte de los actores, la interdis-
ciplinariedad de las artes y su síntesis con propuestas escénicas, espa
cios teatrales más acordes con la comunicación de un espectador más
receptivo, son algunas de las tareas que las gentes del teatro debemos
afrontar con pasión, riesgo y sensatez en el cruce del milenio. De estas
exploraciones síildrán nuevas identidades que serán además específi
cas con una teatralidad en la que de una vez desaparezca la vieja retó
rica de fondo y forma, términos estos muy groseros de aplicación
desde hace años, pero que si fuéramos un poco humildes veríamos que
siguen reflejándose en gran cantidad de proyectos teatrales, e incluso
en determinados análisis críticos que no acaban de entender el teatro
como un conjunto complejo de expresiones técnicas y artísticas. No
me interesan las identidades de los guethos, de las soflamas naciona
listas, vengan del lado que vengan si éstas sólo atienden a razones
excluyentes, no me interesa, en suma, una escena dominada por una
IDENTIDAD que deja a un lado el respeto al OTRO.

209



Guillermo Hbras

Esto ha pasado mucho en nuestros ámbitos latinos, por querer ser
diferentes nos hemos excluido de muchos debates imprescindibles.
Ahora que el talento, el rigor, la calidad y los proyectos en continuidad
parece que arraigan en muchos lugares de la geografía americana es
hora de establecer cauces de intercambio y mestizaje, desde luego en
igualdad de condiciones, con otros teatros de otros lugares. El teatro
latinoamericano ya no debe ser una cosa exótica, for export restringi
do, en algunos festivales internacionales. Los objetivos pasarían por la
estabilidad de sus montajes en programaciones normales de cualquier
teatro púbhco o privado de Occidente. Las obras de sus autores pue
den y deben ser traducidas y estrenadas en otras culturas, sus direc
tores y escenógrafos colaborar en proyectos transnacionales, y los
actores, pensar que tienen un enorme mercado donde el idioma es una
seña de identidad común.

Quizás con este bagaje empecemos a no crear una falsa expectativa
de superioridad que en realidad esconda un fantasmal complejo de
inferioridad, pues con ambas diferenciaciones estaremos alejándonos
de esa posible globalización que nada tenga que ver con la obsesión
del dólar o del euro, si no del encuentro de culturas desde el respeto a
lo ajeno, pero enraizado en lo propio el discurso creativo para de ese
modo dar origen a una nueva manera de entender la identidad como un
imaginario plural de lenguajes, códigos y respuestas artísticas.

210


