
EL PERSONAJE NIHILISTA. LA CELESTINA

Y EL TEATRO EUROPEO

Jesús G. Maestro

(Madrid/Frankfurt am Main: IberoamericanaA'ervuert,
2001, 208 páginas)

El personaje nihilista sigue la misma tendencia que otros libros
escritos anteriormente por Jesús G. Maestro, al tomar como objeto de
estudio obras de autores heterodoxos (Rojas, Cervantes, Unamuno...).
Esta obra, como su propio título indica, tiene como objeto de estudio
el personaje nihilista en el teatro europeo.

Por otra parte, hacer comprensible el contexto histórico y literario del
«personaje nihüista» no es tarea fácü, ya que este estudio no se limita a
ninguna época en particular, sino que analiza obras {La Celestina, Timan
ofAthens, Faust, Actes sansparoles...) pertenecientes a diferentes épocas
y corrientes literarias, y escritas por autores de distintas nacionahdades
(Goethe, Rojas, Shakespeare, Beckett...). El personaje nihilista es, pues,
el resultado de un estudio comparatista de la literatura.

Conviene destacar la importancia del pensamiento nietzscheano. El
filósofo alemán fue quien justificó en el discurso filosófico el concepto

681



Jesús G. Maestro

de nihilismo durante el último tercio del siglo XIX, sobre todo a partir
del fragmento 125 de La gaya ciencia. Hay dos momentos decisivos,
en el largo proceso de desmitologización que experimenta la cultura
europea, detalladamente examinados en el libro de Jesús G. Maestro, y
que tienen mucho que ver con el pensamiento de Nietzsche. Los dos
momentos a los que me refiero, muy implicados en corrientes de fi
losofía moralista, encuentran sus máximos representantes en Sócrates y
Cristo (pp. 22-24).

En el punto tercero de la introducción se expone el problema her-
menéutico de una interpretación nihilista de la literatura. La cuestión
fundamental radica en si es posible considerar como obras nihilistas
textos escritos antes de la configuración contemporánea del término
«nihilismo». De todas formas, una interpretación nihilista de La Ce
lestina, por ejemplo, parece en nuestro tiempo mucho más justificable
que una lectura pretendidamente moralista, que, por otra parte, y para
dójicamente —o al menos eso es lo que parece—, es la más difundida
en los institutos y centros de enseñanza media.

La tragicomedia de Rojas constituye una obra singular para el estu
dio del personaje trágico —^Melibea— y del personaje cómico —Ca-
listo—. Además, los cánones preceptivos, que debían ser respetados
para la elaboración del texto literario, son completamente ignorados
por Rojas. El nihilismo de Celestina y de aquéllos a quienes arrastra la
vieja bruja es resultado de la perversión humana más absoluta, todos
ellos se comportan de manera hipócrita; se sirven del discurso {texis)
para ocultar sus verdaderas intenciones y acciones (fábula), transgre
diendo de esta forma todos los cánones posibles, desde el punto de
vista literario, jurídico y religioso.

Naturalmente, también es posible diferenciar tipos de discursos nihi-
hstas, tal como hace el autor, a partir de la interpretación literaria del dis
curso de los personajes de las obras literarias expuestas en este estudio.

El nihilismo de personajes como Don Juan, el hulero de The Can-
terbury Tales o la propia Celestina, es consecuencia de una perversión
innegable de las formas de conducta humana. Estos personajes niegan
(mediante sus acciones) la existencia de cualquier realidad trascen
dente, con la única intención de justificar su propio comportamiento,
que a su vez sólo pueden explicarse a partir de la misma realidad tras
cendente en la que (mediante sus palabras) simulan creer.

En este sentido, el discurso nihilista de Alceste (en el misántropo
cómico de Moliere) o de Timón de Atenas (en el prototipo del misán-

682



El personaje nihilista. La Celestina y el teatro europeo

tropo trágico de Shakespeare) es completamente opuesto al de perso
najes como Celestina, Don Juan o el hulero que peregrina a Canterbury,
ya que en aquéllos no surge como consecuencia de su perversión, sino
que es más bien una expresión de rebeldía en contra de la necedad y
malicia de los demás seres humanos. Alceste acusa de hipocresía ab
soluta a una sociedad que, sin embargo, no le ha dado motivos para
adoptar una actitud tan radicalmente misantrópica. Timón se exiliará de
Atenas pronunciando un soliloquio cuyos atributos son el odio al gé
nero humano y el deseo de exterminación de todo cuanto vive.

El nihilismo de los personajes de Woyzeck, de Georg Büchner, viene
condicionado por su situación estamental dentro de la sociedad en que
vive. Sin duda el discurso del propio Woyzeck (p. 179) sobre las limi
taciones de su forma de vida es el que mejor explica las consecuencias
de su trayectoria vital.

Por último, el estudio del teatro de Beckett constituye, podríamos
decir, un «aparte» en relación con el resto de obras expuestas ante
riormente. El de Beckett es un teatro que refleja únicamente un uni
verso nihilista. Los personajes que Beckett nos presenta son perso
najes desorientados y fragmentados, y el propio texto literario, sobre
todo en Actes sans paroles y Breath, es tan pobre que incluso nos
lleva a pensar en la inexistencia de todos sus referentes, en la medida
en que no nos transmite nada más que una vaga idea de vacío. Los
personajes repiten constantemente las mismas acciones, que, además,
son absolutamente ineficaces e inútiles, en un intento que simboliza
indudablemente la incompetencia propia de muchos de los sectores,
ámbitos e instituciones de nuestra sociedad moderna. No hay nihi
lismo más radical que éste, en la medida en que califica a nuestro pre
sente como un mundo desprovisto de todo sentido y carente de metas
futuras definidas.

Creo conveniente subrayar también el hecho de que en el teatro
europeo siempre haya existido una idea acerca de la nada. Las normas
religiosas —morales—, que en otras épocas alcanzaban a todos los
ámbitos de la vida, incluido el arte, han favorecido siempre la con
servación de una determinada especie de hombres, y han reprendido
a todos aquellos seres humanos cuyas formas de conducta no se ate
nían a tales normas. No es, pues, casual el hecho de que la mayoría de
los autores heterodoxos hayan creado en algunas de sus obras perso
najes con rasgos claramente nihilistas, figuras que atestiguaban dema
siado bien que las normas morales no habían sido creadas por ningún
Dios, sino por simples seres humanos que, en el ejercicio del poder.

683



Jesús G. Maestro

esgrimían estas leyes con el único propósito de perpetuarse en el
poder, sin atenerse por supuesto, en la mayoría de los casos, a las nor
mas por ellos mismos establecidas, y siempre en nombre de una hu
manidad equilibrada y moralista.

La disposición de los diferentes apartados de este libro no es arbitra
ria, ya que el autor analiza las obras por orden cronológico. Y cuanto
más avanzamos en el tiempo más nihilistas resultan las obras literarias,
en la forma y en el contenido. La culminación de todo este proceso es
el teatro de Beckett, que como he dicho constituye la expresión más
radicalmente nihilista de la tradición teatral europea. Es la antítesis del
teatro heleno antiguo. En éste se encuentran abundantes elementos mí
ticos, mientras que en aquél la metafísica se desmitifica por completo,
hasta su negación. Con los griegos nació el teatro. Esperemos que el
antihéroe nihilista no haya marcado su final.

Juan Vázquez García

684


