
LA CORPORALIDAD EN LA ESCENA

CONTEMPORÁNEA

María José Sánchez Montes

Univesidad de Granada

mariaj@ugr.es

Antonin Aitaud se pregunta en El teatro y su doble si acaso el ámbi
to concreto de la escena teatral no es un espacio físico donde el cuer
po, en lugar de la palabra y la psicología, aparece como el medio más
preciso para alcanzar sus objetivos (Artaud, 1986: 80). Con esta pre
gunta, en la que se oculta una afirmación, Artaud da forma a unos
planteamientos que, desde finales del siglo XIX, habían venido ocu
pando a aquellos que se dedicaban al mundo de la escena en su ver
tiente práctica.

La necesidad de dejar constancia teórica de unos planteamientos
provenientes de la práctica escénica trae consigo un giro fudamental
en el modo de entender la escena a lo largo del siglo XX. En estas
páginas nos vamos a ocupar de la gestación de la idea recogida por
Artaud que se circunscribe al proceso concreto de revalorización que,
desde finales del siglo XIX, había venido experimentando el cuerpo
escénico, el cuerpo del actor. Este proceso se fundeunenta definitiva-

629



María José Sánchez Montes

mente en los textos teóricos y en las prácticas teatrales de un conjunto
escogido de personalidades de la escena del primer tercio del siglo
XX, entre las que vamos a destacar a Adolphe Appia, Edward Gordon
Craig, Constantin Stanislavski y Vsevolod Meyerhold.

A pesar de que nos centremos en el siglo XX como momento tras
cendental para una transformación —es decir, un cambio en la mirada
y en los planteamientos generales de los distintos ámbitos considera
dos artísticos— y en el caso concreto de la escena, a un intento por
parte de la teoría y la práctica teatral de tender hacia un tipo de espec
táculo que se aproximase al concepto de teatro como un todo, tal afir
mación no puede hacerse extensiva a todo el teatro que se produce en
el siglo XX. Muy al contrario, la escena teatral aún en estos primeros
años del siglo XXI sigue estando habitada, cuando menos parcialmen
te, por un tipo de espectáculo que todavía tiene mucho que ver con el
realismo, así como con formas decimonónicas y burguesas de puesta
en escena.

Como sabemos, a causa de la creencia de que el teatro está funda
mentalmente constituido por la puesta en escena de un texto previo al
espectáculo que además adquiere la consideración de literario, el desa
rrollo de la historia del teatro se ha llevado a cabo preferentemente
desde los textos dramáticos, lo que en muchos casos ha dado como
resultado una historia sesgada de los hechos acontecidos en el ámbito
escénico. En numerosas ocasiones lo que realmente se llega a ver, o se
ha visto, en los escenarios teatrales no se corresponde con lo que las
historias del teatro tradicionalmente nos han venido contando, por
seguir éstas mayoritariamente la periodización aplicada a los textos
denominados literarios, entre los cuales los dramáticos quedan por lo
general incluidos. Se hace necesario, entonces, poner de manifiesto
que aunque efectivamente, como señalan Grande Rosales y Sánchez
Trigueros, «una episteme de la teoría teatral del siglo XX debe trazar
se, sin lugar a dudas, desde el cuerpo» (Grande Rosales y Sánchez
Trigueros, 1996: 263), la situación en la que aún se encuentran muchos
de nuestros teatros, tras un siglo de intentos por abandonar las formas
tradicionales de aproximación al espectáculo teatral, se inserta en un
debate que se alarga más de cien años y que no nos permite, al menos
de manera general y por ello no sin cierto atisbo de provocación cuan
do lo hacemos, referimos a la práctica teatral como práctica corporal
generalizada.

La cuestión en tomo a la primacía del cuerpo, concretamente en lo
que concieme al ámbito de la escena teatral, no surge de manera ais-

630



La corporalidad en la escena contemporánea

lada, sino que se enmarca dentro de un problema mucho más ámplio
que va a afectar no sólo al teatro sino, en general, a todos los lengua
jes artísticos. Efectivamente, el lenguaje en su faceta lingüística,
comunicativa y racional, así como en su conexión con las formas rea
listas de expresión artística —como va a poner de manifiesto Ortega
y Gasset en su ensayo La deshumanización del arte—, se ve inmerso
a finales del siglo XIX en una crisis motivada por una incapacidad
comunicativa manifiesta que, a su vez, da paso a una reflexión sobre
los medios que entran en juego en la propia producción artística y
que, en el caso concreto de la escena teatral, se traduce en una refle
xión sobre la escena desde la propia escena. El teatro, por tanto, acusa
la pérdida de la fe en la palabra que a su vez, a partir del último ter
cio del siglo XIX y en concreto a partir de las teorías wagnerianas,
deriva en la puesta en cuestión de la confianza depositada en ella. En
ese sentido, podemos entonces afirmar que los primeros atisbos de
posibilidad de concepción del espectáculo teatral, como síntesis de
todas las artes, desencadenan a su vez toda una redefinición del arte

teatral. Este replanteamiento supone el cuestionamiento, en primer
lugar, del carácter logocéntrico del lenguaje de la escena, así como de
la propia creencia en que su universo haya de ser fundamentalmente
realista y su comprensión racional, por lo que se comienza, a su vez,
a considerar que es posible la acción teatral a través de unos medios
expresivos que le sean propios. El fenómeno, sin embargo, tendrá un
efecto diferente al que se produce concretamente en los textos, pues
to que prescindir de la palabra o silenciarla en el ámbito escénico —
como ocurre en muchos casos— no significa necesariamente acabar
con el espectáculo teatral, sino que, muy al contrario, contribuye a
poner de manifiesto la contingencia de su presencia en la misma e
implica potenciar posibilidades nuevas para la escena, además de una
significativa apertura de la misma a todo un renovado impulso para
otros sistemas de signos. En ese sentido, por tanto, podemos referir
nos a una cierta inversión del lugar de la palabra, así como a una reva
lorización del papel del cuerpo en el ámbito de la escena teatral en
virtud de la cual se entiende que éste no ha de atenerse al oficio de
desempeñar simplemente el papel de mero sustento de la palabra dra
mática. De ese modo, como señala Sánchez, el centro de interés se
traslada desde la comprensión del hecho teatral como manifestación
del drama a entender éste como elemento subsidiario de la dimensión

espectacular (Sánchez, 1999: 20).

Las teorías de Richard Wagner sirven de impulso para el desarrollo
de un modo de pensar el fenómeno teatral que, por un lado, comparte

631



María José Sánchez Montes

ciertos vínculos con el Romanticismo ̂ pero por otro constituye tam
bién una senda abierta hacia la puesta en cuestión del lugar de la pala
bra en el espectáculo teatral, a la que ya nos hemos referido A con
secuencia de esta relocalización del texto en la escena se origina una
tendencia que a su vez, conduce a una nueva mirada hacia el cuerpo
del actor así como a la revalorización de su papel en la misma.

En ese sentido las teorías sobre la escena de Adolphe Appia, Edward
Gordon Craig, Constantin Stanislavski y Vsevolod Meyerhold pueden
ser consideradas artífices de los fundamentos de esta tendencia. En

general, podemos afirmar que los cuatro teóricos del teatro que nos
ocupan se encuentran, o bien de alguna manera vinculados directa
mente al músico y teórico alemán, o cuando menos relacionados con
sus teorías, por cuanto éstas son tenidas en cuenta aún en el caso en el
que su operatividad sea cuestionada. Incluso cuando lo único que se
lleva a cabo es una valoración un tanto negativa de ellas, podemos
decir que su aparición como referente contribuye a afianzar la idea de
escena que desarrolla cada uno de ellos.

Adolphe Appia es, sin lugar a dudas, el que guarda un vínculo más
directo con el músico alemán, debido a que precisamente su preocu
pación y primeros planteamientos sobre el espectáculo teatral provie
nen directamente de un deseo de llevar a la práctica las teorías wagne-
rianas en puestas en escena de las propias óperas de Wagner. No
obstante, más allá de los espectáculos concretos, las ideas del músico
alemán sirven al teórico suizo de impulso —^no sin dejar de cuestionar
la posiblidad real de que éstas hubieran sido puestas en práctica tal y
como fueron pltinteadas en su momento— para desturollar su propia
concepción en tomo a la escena, condicionada a su vez por im marca
do interés hacia el cuerpo A pesar de que las ideas de Adolphe Appia
en tomo a la escena llegan incluso más allá de lo que él mismo se había

^ En las cuestiones planteadas por Víctor Hugo, durante el primer tercio del siglo
XIX, en el prólogo a Cromwell, se resumen las bases de la teoría romántica en tomo
al teatro. Sus ideas, al igual que va a ocurrir con la teoría wagneriana, conllevan una
paradoja por tratarse, por im lado, de «la entrega de la escena a las formas burguesas y
abrir la senda que conducirá al realismo y al naturalismo» (Sánchez, 1999: 20) y por
otro, por constituir al mismo tiempo, y en cierto sentido, el germen de la apertura de
una vía que impulsará un giro en la escena teatral que supone, a su vez, su renovación,
así como la revisión de la palabra como elemento fundamental y clave de la naisma.

^ Son precisamente las ideas wagnerianas las que enlazan con el pensamiento de
corte romántico, abriendo así la posibilidad de un cambio en el paradigma de la esce
na occidental a lo largo del siglo XX.

^ Este interés se encuOTtra en relación con el pensamiento en tomo a la rítmica o
eurítmica que desarrolló Émile Jaques-Dalcroze, al que Adolphe Appia había conoci
do personalmente en 1906.

632



La corporalidad en la escena contemporánea

propuesto en un principio, su pretensión primera consiste únicamente
en asentar la teoría wagneriana en un planteamiento teórico, funda
mentado, a su vez, en el propio conocimiento de la práctica escénica,
así como en las necesidades del espacio físico en el que ésta se lleva a
cabo. En su caso, la posibilidad sugerida de alcanzíir un espectáculo
total en el ámbito escénico le parece, en general, aunque no de un
modo rotundo, válida; no tanto así el desarrollo y la realización prác
tica a la que había estado sujeta por haber carecido —según él—,
desde el momento de su formulación como tal, de una reflexión teóri

ca que la sustentase y que fuese capaz de plantear esa posibilidad
desde los propios medios escénicos, es decir, sometiendo a observa
ción detenida el modo en que éstos se relacionan entre sí.

La opinión de Edward Gordon Craig, respecto al músico alemán, es
sustancialmente diferente a la de Adolphe Appia, puesto que Craig no
se plantea, como sí lo hace Appia, la necesidad, ni el interés por lle
var a escena las óperas wagnerianas, de acuerdo con los propios plan
teamientos de Wagner. No obstante, Gordon Craig, al comienzo de su
texto teórico On the Art of Theatre, muestra un cierto interés por la
posibilidad de que exista una cierta armonía entre los elementos escé
nicos, que incluso podríamos afirmar que guarda alguna conexión con
las ideas del teórico suizo. Se refiere en concreto a la armonía entre

los actores, armonía con el espacio escénico, así como armonía con
las ideas del autor (Craig, 1957: 33). Sin embargo, a pesar de apun
tar la posibilidad de que exista una cierta cohesión entre los elemen
tos escénicos, posteriormente —en concreto a lo largo del fragmento
sobre la übermarionette— no duda en afirmar de manera tajante que
concibe imposible la unión de las artes (Craig, 1969: 44). Se limita
Craig, al igual que el teórico y director de escena suizo a cuestionar

La cuestión sobre la armonía con las ideas del autor resulta interesante por mos
trar de algún modo hasta qué punto la «fidelidad» a la intención del autor queda incues-
tionada y es incuestionable, incluso en aquéllos que se plantean seriamente la legiti
midad de las formas escénicas más tradicionales como poseedoras de la esencia teatral.

^ En su texto. La obra de arte viva o The Work of Living Art (trad. del original
L'Oeuvre de "art vivant") Adolphe Appia afirma respecto a la idea de gesamtkunstwek
lo siguiente: «such an idea is tempting —tempting because of the soothing simplification
it so readily offers; and we have eagerly accepted this nonsense. [...] If dramatic art is to
be merely a harmonious combination or unión of all the other arts, then I no longer
understand anything at all about any of them, and still less about dramatic art. Chaos is
complete» (Appia, 1997: 5-6). («Una idea así es tentadora —^tentadora por la tranquili
zadora simplificación que tan fácilmente ofrece; y hemos aceptado gustosos este dispa
rate. [...] Si el arte dramático tiene que ser una simple combinación armoniosa o unión
del resto de las artes, entonces ya no entiendo nada en absoluto acerca de ninguna de
ellas, y todavía menos sobre el arte dramático. El Caos es total». La traducción es mía).

633



María José Sánchez Montes

la idea central auspiciada en la teoría sobre la gesamtkunstwerk u
obra de arte total. Como Appia, Gordon Craig expone sus dudas
acerca de la operatividad práctica de tal idea, pero, dejando a un lado
la posibilidad de reinterpretar las ideas wagnerianas desde sus mis
mas bases como lleva a cabo el teórico suizo, simplemente manifies
ta serias dudas sobre la posibilidad de que en virtud de su reunión en
un mismo espacio —en este caso la escena teatral— y prescindiendo
de mediación temporal alguna, surja un arte autónomo a partir de
aquéllas que lo conforman:

How can all arts combine and make one art? It can only make one joke...
one theatre. Things which slowly, by a natural law join together, mcty have
some right in the course ofmany years or many centuries ta ask nature ta
bestow a new ñame on their product. Only by this means can a new art be
born. [...] You cannot commíngle them and cry out that you have created
a new art^ (Craig, 1969: 44).

Como decíamos, tomando como punto de partida este cuestionamien-
to, Adolphe Appia, sin embargo, ofrece una altemativa, o quizá mejor
dicho una reflexión, que nos atrevemos a calificar de más profunda,
incluso que la auspiciada por el propio Wagner. El teórico suizo se plan
tea las mismas cuestiones que el músico alemán aportando, no obstante,
una altemativa al caso wagneriano —donde únicamente se consigue
reunir palabra y música— y avanzando, de ese modo, una nueva teoría
que sustente la tan buscada combinación de los distintos medios escéni
cos. De esta manera, al situar al cuerpo en el centro de la jerarquía pro
puesta, Appia da respuesta a la tendencia general —cuando menos en un
sector del ámbito artístico— que comenzaba a cuestionar el papel de la
palabra en el centro del espectáculo y empezaba a su vez a mostrar un
interés por colocar al cuerpo en su lugar. En resumen, Adolphe Appia,
probablemente debido a esa vinculación con las ideas del músico ale
mán, muestra una preocupación por el espectáculo como totalidad, que
acaba traduciéndose en la entrada del cuerpo en su formulación de esce
na como elemento, en virtud del cual se hace posible el vínculo entre los
distintos medios que se dan cita en la misma. No obstante, a pesar de su

® «¿Cómo pueden todas las artes combinarse y dar lugar a un único arte? Sólo
puede dar lugar a una broma... a un teatro. Las cosas que pausadamente, mediante la
ley natural se unen, pueden tener algún derecho para en el curso de los años o siglos
pedirle a la naturaleza que le otorgue un nuevo nombre a su producto. Sólo así puede
nacer un arte nuevo. (...) No se las puede poner juntas y proclamar que se ha creado
un arte nuevo». La traducción es mía.

634



La corporalidad en la escena contemporánea

preocupación por el lugar que ha de ocupar el cuerpo del actor en la
escena, el teórico suizo no explora los terrenos de su papel en relación
con un personaje, ni tampoco siente la necesidad de desarrollar un siste
ma de entrenamiento, como, sin embargo, sí intentarán hacer aquéllos a
los que influye el magisterio de Stanislavski, así como, por supuesto, el
propio teórico y director de escena ruso.

En todo caso, a pesar de la coincidencia en la actitud crítica hacia la
posibilidad de llevar a cabo un espectáculo que surja como resultado
de la combinación de las distintas artes, Adolphe Appia y Edward
Gordon Craig se distinguen entre sí en una cuestión fundamental que,
por otro lado, va a conducir a la idea de escena que cada uno de ellos
propone: el primero, replantea la teoría wagneriana desde sus mismas
bases; mientras que el segundo, se limita a criticarla, sin mostrar nin
gún interés por reformularla desde sus propios términos.

Por su parte Vsevolod Meyerhold, ya en los años veinte, opina que,
si bien en un momento determinado las propuestas de Richard Wagner
habían sido consideradas irrealizables e incluso disparatadas —como
es el caso ya expuesto de Gordon Craig y el suyo propio años atrás
(Meyerhold, 1968: 148)—, es la idea de espectáculo total la que final
mente debe subyacer a todos ellos:

Antes se consideraban utópicos los proyectos de Wagner de crear una
especie de teatro sintético que, junto con los medios escénicos, utilizara,
además de la palabra, la música y la luz, los movimientos rítmicos y toda
la «magia» de las artes plásticas. Hoy vemos que así es justamente cómo
hay que concebir los espectáculos {Ibr. 241).

Meyerhold se posiciona en cierto sentido de modo similar a Appia,
ya que al igual que éste, la única objeción del teórico de la escena ruso
a la gesamtkunstwerk viene dada por la necesidad de sustentar todo el
planteamiento wagneriano en un conocimiento exhaustivo del modo
en que se produce la relación entre las artes. En definitiva, con algu
nos años de diferencia, tanto Meyerhold como Appia —no así Gordon
Craig— coinciden en la necesidad de profundizar en todo aquello que
conlleva la propuesta enmtircada en el concepto de gesamtkunstwerk.
Por lo que respecta al concepto en sí —gesamtkunstwerk—es
Adolphe Appia el único, de entre los cuatro teóricos que nos ocupan,
que desarrolla una idea de escena elaborada sobre la propuesta de un
modelo de relación entre sus componentes, a partir de una definición
detallada de los mismos, así como de su papel individual en la escena.

635



María José Sánchez Montes

Por otra parte, los cuatro teóricos y directores de escena que nos
ocupan pueden enmarcarse dentro de la tendencia artística que Ortega
y Gasset denominó arte nuevo. En ese sentido podemos también afir
mar que, en general, avanzan una propuesta escénica alejada de un tipo
de representación cuyo criterio para su valoración sea su semejanza
con la vida real, así como con la posibilidad de que el espectador se
identifique completamente con las situaciones planteadas por el espec
táculo.

Víctor Hugo (1967: 35-6) había manifiestado el deseo de dar entra
da en la escena a lo que él mismo denominaría ritmo de la naturaleza,
que, como hemos señalado anteriormente, abría dos posibilidades de
interpretación, que a su vez se traducían, por un lado, en una contri
bución desde las premisas románticas al asentamiento de Realismo y
Naturalismo, y por otro, al igual que ocurría con la posibilidad auspi
ciada por Wagner, en una comprensión de la escena como un todo
orgánico sin límites entre sus componentes.

En general, de un modo u otro, tanto Appia como Craig, Stanislavski
y Meyerhold conciben la escena como entidad autónoma que con sus
medios propios, y aun teniendo como referente la vida real, no conduz
ca, sin embargo, a un abandono de la misma como espacio para su
reproducción. En definitiva, manifiestan incluido el propio
Stanislavski, un deseo de distíuiciamiento de lo que constituía la esce
na decimonónica que se traduce además en un interés por entender ésta
—la escena— de modo autónomo, de manera que, sin convertirse en un
mero reflejo de ella, funcione como lo hace la naturaleza, es decir,
como un organismo independiente que se rige por sus propias leyes.

Sus respectivas respuestas a esta cuestión se fundamentan en sus
diversos puntos de vista a la hora de definir y llevar a cabo sus propios
espectáculos y se van a traducir, a su vez, en distintos modos de enten
der el papel del actor en la misma. Para Adolphe Appia es el actor el
que surge como único elemento capaz de llevar el componente orgá
nico a la escena y hacerla funcionar como tal. Gordon Craig, por su
parte, decide prescindir de su presencia por considerarlo un obstáculo
para su concepción escénica, mientras que para Constantin
Stanislavski el actor tiene como cometido desarrollar una técnica que
lo proteja de la eventualidad y subraye su trabajo sobre el personaje
como elemento de un universo que ya no es reflejo de nada. No se trata
entonces —^puntualiza Stanislavski— de reflejar la realidad desde la
escena, sino de crear una que sea autónoma, sin renunciar por ello a la
vida real como referente. A su vez, Meyerhold se muestra interesado

636



La corporalidad en la escena contemporánea

en las posibilidades que el trabajo sobre la técnica actoral abre píira la
escena y considera que ésta no puede tener ni tiene como propósito la
simple reproducción de la vida. Su idea de espectáculo queda entonces
centrada en la búsqueda de medios escénicos que la evoquen, sin lle
gar a reflejarla fielmente y sin proyectar sobre el espectador un ilusio-
nismo falaz.

De entre todos, Adolphe Appia es probablemente el caso que se
aproxima más a entender la escena como si de un organismo vivo se
tratase, así como a poner en práctica la idea de espectáculo orgánico
que formulase Hugo. Alrededor de ese concepto se centra fundamen
talmente el pensamiento desarrollado en L'Ouvre d'art vivant, cuyas
conclusiones se circunscriben al cuerpo del actor como elemento, en
virtud del cual se puede llevar a cabo esa unión planteada a partir del
elemento vital. El espectáculo teatral se constituye en obra de arte
viva, precisamente por la presencia, a su vez, del cuerpo vivo del actor.
Surge entonces éste como centro y unión del resto de los elementos
que entran a formar parte de la escena, y de tal modo el ritmo de la
vida —lo orgánico—, precisamente conducido por la presencia de la
entidad corporal —sin necesidad de que el espectáculo teatral trate de
ser un reflejo fiel y casi fotográfico de la realidad—, hace su entrada
en escena.

Edward Gordon Craig, por su parte, se refiere igualmente a la natu
raleza —su fuente de inspiración, dirá él— y se manifiesta, como
todos ellos, incluido el propio Stanislavski, en contra de la reproduc
ción exacta y fotográfica de la realidad en el ámbito de la escena, que,
en consecuencia, ha de entenderse como espacio autónomo. En el caso
de Craig se hace además necesario eliminar la figura del actor —cuya
presencia para el teórico británico va íntimamente ligada a los modos
realistas y naturalistas de representación teatral— por no encajar con
su concepción de escena. El deseo de Gordon Craig es poner en prác
tica un modo de entender el teatro, en el que se excluye por completo
la posibilidad de reflejar o incluso evocar remotamente la realidad
sobre la escena teatral, para lo cual considera imprescindible no sólo
acabar con la figura del actor, a la que vincula precisamente con la pro
babilidad de ilusionismo que se plantea desde el escenario, sino erra
dicar toda posibilidad de identificación por parte del espectador con
aquello que presencia sobre el mismo:

Do away with the actor, and you do away with the means by which a deba-
sed stage realism is produced and flourishes. No longer would there be a

637



María José Sánchez Montes

living figure to confuse us into connecting actuality and art; no longer a
living figure in which the weakness and tremors ofthe fíesh were percepti
ble ̂  (Craig, 1969, 49).

En todo caso, a pesar de que su concepto de escena no va encami
nado a tener al actor como centro, hemos de subrayar el hecho de que
sobre el escenario mantiene una figura que funciona como lo haría el
cuerpo si éste pudiera deshacerse de sus ataduras, respecto a ese
determinado modo de actuación que Craig precisamente asocia con su
presencia. Prescinde el director de escena y teórico británico, por
tanto, del elemento vital, ya que, en su opinión, la vida aportada por
la presencia del cuerpo del actor en la escena no resulta en ningún
caso significativa.

La solución propuesta por Stanislavski para dar entrada a la natura
leza en el espectáculo no se distancia de los modos de representación
fundamentalmente realistas, aunque procura llevar a cabo una profun-
dización mayor sobre los medios que esta clase de puesta en escena
tiende a poner enjuego. De igual modo ocurre con el actor, para el que,
a diferencia de lo que se estaba llevando a cabo en la escena teatral de
ese momento, sobre todo centrada en las denominadas formas dramá

ticas tradicionales burguesas, no propone nada nuevo, excepto ahon
dar en las posibilidades que la dramaturgia actoral tradicional ofrece.
En cualquier caso, no hay que obviar el hecho de que Constantin
Stanislavski no cuestiona la dramaturgia resultante de la lectura aris
totélica hecha por la Ilustración y el siglo XVIII, lo que, por otro lado,
no elimina la necesidad de atender al aspecto físico del actor en su
totalidad, cuestión que, sin embargo, sí es pasada por alto por las for
mas de representación burguesas, centradas, en lo que respecta al
aspecto físico del actor, en el ámbito concreto de la boca. En su caso,
la naturaleza hace acto de presencia en virtud del hecho de que el actor
nó representa ̂  nada, sino que actúa desde dentro de las emociones,
pasiones e imágenes de un papel.

Por su parte, a pesar de su oposición al naturalismo escénico con
centrado para él en la persona de Stanislavski, la pretensión de

^ «Acaba con el actor, y acabarás con los medios mediante los cuales un degradado
realismo escénico se produce y florece. No existirá nunca más una figura viva para con
fundimos al conectar realidad y arte; nunca más una figura viva en la que las debilida
des y temblores de la came sean perceptibles». La traducción de este fragmento es mía.

® Entendiendo representación como reproducción extema de la realidad.

638



La corporalidad en la escena contemporánea

Meyerhold, en un principio, no es distanciarse de manera radical de un
modo de representación fundamentalmente realista. No obstante, su
intención es tratar la realidad de manera diferente, de tal modo que el
espectador sea consciente de que, entre otras cosas, se halla ante una
forma de presentar la vida, conformada de manera diferente y con unos
fines muy diversos:

En el ámbito del teatro convencional somos profundamente realistas, y
podéis encontrar en la vida al hombre que nosotros presentamos [...] de
cuanto percibimos elegimos siempre lo más típico [...]) los enlazamos
entre sí de manera que las finalidades que nos proponemos se realicen de
forma condensada [...] que se note la mano de un maestro, la mano del
artista (Meyerhold, 1968: 259-60).

A su vez, todas estas cuestiones conducen hacia un concepto de
escena en el que, de un modo u otro, el cuerpo surge como elemento
central y relacionado asimismo con otro concepto, el de movimiento, y
ambos a su vez con la presencia o ausencia de vida en la escena. Los
cuatro teóricos y directores de escena que nos ocupan se encuentran
reflexionando sobre el ámbito escénico del momento y en sus res
puestas aparece, por un lado, la necesidad de resituar el cuerpo en la
misma, y por otro, la posibilidad de definición de lo que denominan
movimiento, que toma distintas formas, según el teórico, y —ya den
tro del ámbito de las ideas de cada uno— en función de su relación con

la presencia de lo corporal en la escena teatral.

Tanto Adolphe Appia como Gordon Craig se ocupan de tratar la
cuestión en tomo al movimiento: el primero, lo relacionará con el cuer
po vivo, considerando así no sólo que movimiento y vida son la misma
cosa —«Movement, that is to say Life» (Appia, 1997: 80)—, sino que
éste, es decir, el movimiento, es en definitiva el elemento que vincula
música y escenografía a través del cuerpo. Gordon Craig lleva a cabo
una definición más intrincada del mismo, en la que señala que éste es
el origen de todo, el origen del teatro en definitiva. Si el movimiento
fuese mecánico se podría entonces concebir la posibilidad de fijar los
elementos constituyentes del mismo, lo que para Appia supondría el
sacrificio y la renuncia al arte (Appia, 1997, 32); renuncia que, sin
embargo, en el entomo de las ideas formuladas por Craig, se produce
precisamente cuando en la escena aparece un cuerpo vivo. El teórico
británico considera que, en virtud de la presencia del actor vivo sobre
el escenario, el teatro, que podría ser considerado un arte, no lo sea.
Por el contrario, cuerpo y movimiento son para Appia conceptos cen-

639



María José Sánchez Montes

trales por su capacidad de situar la vida ̂  en la escena, en virtud de ese
hecho hacerla viva y conseguir en último lugar poner en relación, no
sin antes establecer una cierta jerarquía, al resto de elementos escéni
cos. Renunciar a la vida, al cuerpo, en definitiva al movimiento que
éste ejerce en la escena, es renunciar, según Appia, al arte mismo.
Craig, sin embargo, considera que al arte únicamente se llega si ejer
cemos esa —para él— absolutamente necesaria renuncia.

Quizá pudiésemos decir entonces que, si bien los dos teóricos colo
can al movimiento en el centro de sus preocupaciones, la diferencia
fundamental entre ambos reside en la figura que lo ejecuta. Appia opta
por la vida en detrimento de la perfección; Craig, por su parte, renun
cia al cuerpo vivo por considerarlo corruptor de la escena y, en su
lugar, coloca un artefacto —übermarionette— sin vida —a no ser la
que le otorga el director de escena— que, en última instancia, no deja
de ser también un cuerpo sobre el escenario. No obstante, la presencia
en escena de una figura que guarda ciertas similitudes con el cuerpo
del actor, abre nuevas posibilidades para definir, desde instancias muy
diferentes a las meramente psicológicas de aproximación al drama, los
propios conceptos de actor y cuerpo. No en vano el movimiento, dice
Craig, surge de la danza, es decir, supuestamente de un cuerpo huma
no danzando. Más allá incluso de esta afirmación, al plantear la cues
tión en tomo al origen del teatro, apunta que el gesto probablemente
sea el elemento más importante de la escena. En definitiva, dejíuido a
un lado el hecho concreto de que el actor contemporáneo no se
encuentre, desde su personal punto de vista, preparado para ello, el
cuerpo del actor sería determinante en última instancia de la escena
teatral.

Stanislavski, sin embargo, no cree en la posibilidad de llevar a la
escena el movimiento aislado de la presencia de la palabra o de una
idea que lo sustente y lo justifique. De todos modos, es importante
subrayar que para él la presencia del gesto corporal en escena es cm-
ciíil, en última instancia y en todos los casos, por enteder que éste
actúa como portador y transmisor de aquello que la misma palabra no
sabe o simplemente no puede transmitir. En relación con esta cuestión
se va a referir el teórico ruso a la vida —en parte de manera similar a
como ya lo había hecho Appia—, aunque con las diferencias que con
lleva el hecho de que el concepto de vida que manejan ambos no sea

El elemento vital, la vida en definitiva para Appia es considerada un valor positivo.

640



La corporalidad en la escena contemporánea

en todo momento el mismo. Si bien al segundo le preocupa que haya
un elemento vivo sobre el escenario, en virtud de la presencia de un
cuerpo —no necesariamente de un personaje—, en el caso de
Stanislavski el elemento vital proviene de la capacidad del actor a la
hora de construir un personaje, de dejar que su naturaleza opere de
manera controlada sobre la escena, en concreto a través de su sistema,

y de tal modo conseguir que ésta funcione con las mismas reglas que
lo hace aquélla, es decir, la naturaleza.

Por otro lado, en relación con el modo en que se había expresado
Gordon Craig Meyerhold considera que este movimiento no se ha
de reducir al ejecutado por el cuerpo, sino que debe afectar a todo
aquello que se traslada y se dispone de un modo particular en el espa
cio escénico:

El movimiento en la escena no viene dado por el movimiento en el sentido
literal de la palabra, sino por la distribución de las líneas y colores, y por
la facilidad y maestría con que líneas y colores se entrelazan y vibran
(Meyerhold, 1999: 290).

El movimiento, por tanto, se haya vinculado en los cuatro teóricos a
aquella instancia corporal, viva o no, que se convierte de un modo u
otro en centro de su concepción de escena. A pesar de las diferencias
en cuanto al modelo de escena que todos ellos proponen, en general
podemos afirmar que los cuatro llegan a una misma conclusión final,
es decir, el movimiento es la instancia que puede expresar lo oculto,
aquello que pertenece al ámbito de los sentimientos del autor y se ha
demostrado inexpresable mediante el lenguaje natural. A pesar de
tener en cuenta el hecho de que el movimiento transciende el propio
cuerpo que lo ejecuta, éste—el cuerpo—surge en definitiva como tra
ductor de sentimientos, como elemento, en definitiva, con una gran
capacidad de evocación simbólica. Así, movimiento y cuerpo quedan
definidos como elementos sustitutorios de la palabra en la escena —^in
cluso cuando no se prescinda de ella en el espectáculo— a la hora de

El movimiento es para Gordon Craig, equiparable a aquellos otros elementos que
desde la escena desañaban la capacidad racional que se había ocupado de abanderar y
explotar el texto dramático o, en definitiva, la palabra. Se asocia a la música, a la luz
y a todos aquellos elementos que cuestionan la posibilidad de otorgar, a lo que ocurre
en la escena, un significado directo y comprensible por la razón del espectador.

Entendiendo autor en este caso no como autor dramático, sino como director o,
en definitiva, mente rectora y responsable del espectáculo como un todo.

641



María José Sánchez Montes

evocar los sentimientos del alma El movimiento aparece, por tanto,
relacionado con la vida y ésta asociada, a su vez, con la presencia del
actor en la escena o incluso con la necesidad, como ocurre en el caso

de Gordon Craig, de prescindir de esa instancia.

El interés de Craig en la übermarionette guarda ciertos vínculos con
una tendencia casi contemporánea que se manifiesta a favor de un teatro
no sin cuerpo, pero sí sin vida, al que había conducido el interés —^inau
gurado por Kleist— por la marioneta como entidad «con toda la apa
riencia de vida pero sin vida» característica que lograría potenciar
—según los simbolistas— su capacidad para expresar la idea que,
según éstos, se encuentra detrás de lo que aparentemente se está mos
trando. Es entonces Craig el que probablemente se aproxime más a la
idea de deshumanización del arte planteada por Ortega:

Sin duda el títere demuestra que no tiene necesidad de la verdad exterior;
de la apariencia para convencer al espectador de la verdad espiritual inte
rior (Braun, 1986: 51).

La Übermarionette concentra en sí misma la capacidad que, para
desrealizar el arte y en concreto en este caso la escena. Ortega atribu
ye a la metáfora a la hora de referirse al arte nuevo:

La metáfora es probablemente la potencia más fértil que el hombre posee.
[...] es verdaderamente extraña la existencia en el hombre de esta activi
dad mental que consiste en suplantar urui cosa por otra, no tanto por afán
de llegar a ésta como por rehuir aquella. La metáfora escamotea un obje
to enmascarándolo con otro, y no tendría sentido si no viéramos bajo ella
un instinto que induce al hombre a evitar realidades (Ortega y Gasset,
1960: 32-3).

Gordon Craig, al igual que Appia, centra su interés precisamente en
la instancia, más o menos humana, que domina la escena, a pesar de
que no desee que, en un principio, se trate de un cuerpo vivo, por todas

La cuestión en tomo al alma hace a los cuatro de un modo u otro partícipes de
las bases que fundamentan la teoría romántica del arte. En definitiva los cuatro teóri
cos que nos ocupan participan de esta idea y la reproducen desde un concepto sobre el
teatro fundamentado sobre la premisas simbolistas que no en vano tienen una vincula
ción importante con las románticas.

13 Maeterlinck. Citado en Braun, 1986: 51.

642



La corporalidad en la escena contemporánea

las desventajas que lleva consigo. En consecuencia, vinculándose así
a toda la tradición finisecular que volvía su mirada hacia las marione
tas, se ocupa de concebir una figura —la übermarionette— para la
escena que se pliegue a los deseos del director y que, a la vez, perma
nezca ajena a sus propias emociones y deseos particulares. Appia, sin
embargo, discrepa respecto al uso de la marioneta, precisamente por
entender la escena de manera diferente. El teórico suizo concibe la

escena como lugar donde se desarrolla un espectáculo que está vivo,
precisamente por la presencia del cuerpo, vivo, que aparece en escena
y que actúa como vínculo mediante el cual el resto de los elementos
que allí se dan cita pueden entrar en relación. En virtud de su presen
cia toman la cualidad de la vida, de modo que se hará posible enton
ces hablar igualmente de espacio y tiempo vivos:

The only thing to do is ta begin again at the beginning —that is ta say, with
the primordial elements. The living presence ofthe body will create living
Space and Time, and the incorporation of music into this body will ejfect
that aesthetic modification which is the peculiar property of a work of
art (1997: 55).

Craig, sin embargo, piensa la escena desde un lugar diferente.
Conoce bien el sistema de estrellas imperante en la escena teatral de
finales del siglo XIX, contra el que se rebela, expresando en ese con
texto su deseo de acabar con la figura del actor. No obstante, como
hemos venido apuntando, se decanta por una instancia que, aunque
guarda una cierta relación con aquella con la que quiere acabar, es
capaz de amoldarse completamente a los deseos del director. Incluso
el propio Meyerhold justifica la actitud de Gordon Craig respecto al
actor señalando que.

si Craig afirma que «la interpretación del actor no es un arte», hay que
comprender que habla sólo de los sistemas anárquicos, de la ausencia en
los actores de los últimos veinte años de cualquier tipo de preocupación
por la necesidad de poner el propio material en las condiciones de un cál
culo exacto (Meyerhold, 1968: 200).

«La única cosa por hacer es comenz£ir de nuevo por el principio —es decir, con
los elementos primordiales. La presencia viva del cuerpo creará Espacio y Tiempo
vivos, y la incorporación de la música dentro de este cuerpo tendrá como efecto que
esa modificación estética que es la propiedad peculiar de la obra de arte». La traduc
ción de este fragmento es mía.

643



María José Sánchez Montes

Su deseo de llegar a un arte perfecto —de ahí la necesidad de la
übermarionette— guarda, a su vez, una cierta relación con las ideas de
Isadora Duncan en tomo a la unión de danza y religión, sin la cual la
danza no alcanza a ser arte sino entretenimiento y mercancía. Piensa
Appia, por el contrario, que intentar llevar a cabo un espectáculo
mecánico, perfecto, es, sin lugar a dudas, acabar con el arte, porque se
acaba con la vida que, para él, constituye en ese sentido su elemento
más específico.

En la bitroducción a su volumen sobre Meyerbold —Meyerhold,
Eísenstein and Biomechanics. Actor Traíning in Revolutionary
Russia— Gordon y Law apuntan que la expresión vivir el personaje no
es entendida de igual modo por Stanislavski y por Meyerbold. Para el
primero, consiste en la fusión total del actor con su personaje, de
manera que el actor pasa de un plano de realidad a otro en el que entra
en otra vida-, mientras que para Meyerbold el actor no debe olvidar que
se baila en un escenario y que frente a él se encuentra el público En
su caso el actor nunca se abandona en esa otra vida a la que se refería
su maestro:

For Meyerhold «feeling» was strictly a technical term having ta do with
helping the actor to find positions and movements that were not only
expressive, bul also ones he could Uve wlth. Meyerhold always knew
exactly what ejfect he wanted hís actors to achieve (Law y Gordon,
1996: 96).

A diferencia de Craig, que, como veíamos, estaba interesado por un
espectáculo teatral que prescindiese de la vida, ya que relaciona ínti
mamente ésta y espectáculo realista y por tanto aboga por la überma
rionette como exponente de un espectáculo con cuerpo pero sin vida,
Stanislavski, al igual que Appia, parece más interesado —quizá en esa
línea realista respecto a la cual Craig quiere distanciarse— por la vida
sobre el escenario. No obstante, mientras que a éste la vida que
Adolpbe Appia desea para la escena viene proporcionada por el mero

Es destacable en este sentido que cuando Meyerhold se refiere a la fórmula que
resume la actividad del actor—N=A1+A2—no utiliza el término artista, sino que habla
de aquel que organiza el material, o constructor, y del propio material.

«Para Meyerhold "sentir" era un término estrictamente técnico que tenía que ver
con la asistencia al actor a encontrar posturas y movimientos que fueran no sólo expre
sivas, sino que uno pudiera vivir con ellas, Meyerhold siempre supo qué efecto quería
que sus actores alcanzasen». La traducción es mía.

644



La corporalidad en la escena contemporánea

hecho de que aparezca un cuerpo sobre el escenario, en el caso de
Stanislavski es una vida que ha de encontrarse ligada de algún modo a
la vida real de una persona Es por tanto la aparición de una perso
nalidad individual —con todos sus atributos físicos desde luego, pero
una psicología al fin y al cabo— sobre el escenario la que va a pro
porcionar la vida buscada para la escena

Para concluir, podemos recordar que ambos, Adolphe Appia y
Edward Gordon Craig, compartían un mismo interés por plantear un
espectáculo que sobrepasase las barreras trazadas por el Realismo y el
Naturalismo en sus manifestaciones más banales y se enfrentase a la
posibilidad de mostrar lo oculto —aquello que reside en el alma—,
que en ambos casos se localiza asociado al movimiento: para Appia
desempeñado por un cuerpo vivo, o en el caso de Craig, por un ele
mento sustitutivo del cuerpo humano —la übermarionette—, dotado
de características místicas y casi mágicas.

Sin embargo, no son sólo estos dos teóricos y hombres de escena los
que van a plantear esta cuestión, sino que el propio Constantin
Stanislavski, desde un modo de entender la escena no obstante mucho

más vinculada al Realismo y al Naturalismo, y con una concepción de
la misma mucho más tradicional y sin pretensiones de reforma fuera
de la propia tradición realista a la que nos referíamos, recurre al movi
miento corporal como uno de los fundamentos de sus teorías en tomo
a la preparación del actor, además de como medio que permite a éste
mismo —al actor— expresar sobre la escena los sentimientos del alma
—interés y preocupación que también forman parte de sus escritos teó
ricos y espectáculos teatrales—.

Que Meyerhold, desde que dejase el Teatro de Arte e incluso a tra
vés de su colaboración con el mismo a través del Teatro-Estudio,
manifestase abierta y radicalmente su deseo de proporcionar para la
escena una altemativa a la propuesta stanislavskiana, y el hecho de que
nosotros mismos veamos una posible conexión entre ambos, nos
podría hacer pensar o bien que las ideas de Stanislavski no están en

El teórico y director de escena ruso en una de las secciones dedicadas a la des
cripción del trabajo con los actores, comenta sobre dos de los personajes que sus alum
nos acababan de mostrar al resto, que ambos podían ser califícados como generaliza
ciones, ya que para él no había vida en esas caracterizaciones por parecer figuras de
un ritual (Stanislavski, 1999: 27).

A su vez, su propio concepto de vida en la escena está relacionado con la propia
idea que sustenta su sistema, y para lo cual lo ha ideado, es decir, para que la escena
en definitiva funcione como lo hace la naturaleza.

645



María José Sánchez Montes

último término tan separadas de las de los otros tres teóricos —sin
embargo mucho más fácilmente conectadas entre sí— o bien que la
cuestión se resume en último término en el hecho de que todos ellos
comparten, como reformadores de la escena decimonónica europea
con la que se habían encontrado, un mismo interés, es decir, encontrar
un medio de llevar a escena lo que todos, de un modo u otro, denomi
nan el alma del artista, el alma del drama teatral, al que se aproximan
aventurando diversas tentativas de espectáculo entre cuyos bastidores
yace la misma preocupación compartida: ¿qué puede convertirse en
portador de aquello que las palabras del texto dramático por sí solas no
pueden expresar?

Probablemente, entonces, podamos considerar a Meyerhold el últi
mo eslabón de una cadena dentro de las tendencias que tienden a mirar
de nuevo al cuerpo del actor como alternativa a un teatro en el que la
palabra y el texto dramático se habían convertido en el centro en tomo
al cual el espectáculo quedaba configurado.

Como ya veíamos en el caso de Adolphe Appia, el movimiento, ínti
mamente vinculado al cuerpo del actor o del bailarín, está además
unido a la misma música con quien comparte, siempre a través de la
instancia corporal, la característica de ser capaz de expresar, frente a la
palabra, los sentimientos del artista. En la concepción del teórico suizo
la música y el cuerpo —^portador indiscutible del movimiento— se
necesitan mutuamente: la música requiere la presencia del cuerpo ptira
encontrar expresión física y espacial de lo que no es, en definitiva, para
Appia más que tiempo, del mismo modo que el cuerpo necesita regir
se por la música —^por el ritmo temporal, en definitiva— para ser
capaz de convertirse, a su vez, en portador físico de los sentimientos
contenidos en aquélla. El cuerpo se eleva entonces como elemento
dominante en la escena, aunque como instancia dependiente de la
música, sin la cual no podría llevar a cabo su cometido, es decir, expre
sar lo profundo, los sentimientos del alma de los que, a su vez, se con
sidera que la música es portadora y, en suma, la que puede procurar al
cuerpo la asistencia requerida en esa tarea. En el caso de Gordon Craig
los términos quedan invertidos, pues si bien para Appia el cuerpo es el
único en virtud del cual se puede concebir el espectáculo, y la música
todavía ejerce un papel determinante sobre éste, para el teórico britá
nico todos los elementos que se dan cita en la puesta en escena están
no sólo supeditados al movimiento, sino que surgen del mismo.

En el caso de Stanislavski resulta relevante la importancia que se le
otorga al cuerpo, sobre todo en relación con la caracterización interna

646



La corporalidad en la escena contemporánea

del personaje y como instrumento que consigue dar forma extema a
sentimientos invisibles. Meyerhold, sin embargo, separándose de
Stanislavski, con el que había comenzado trabajando en el Teatro de
Arte, tras rebelarse contra la interpretación actoral reducida a la pala
bra y la gesticulación facial, considera necesario encontar nuevos
medios para desvelar lo oculto. Opta, entonces, por la biomecánica
que implica, por un lado, un dominio del cuerpo por parte del actor y,
por otro, otorgar a cada movimiento una motivación coherente con
aquélla que rige todo el espectáculo.

En definitiva, la tendencia que empezábamos a desgranar con
Adolphe Appia —cuyo énfasis sobre el cuerpo es total—, continuába
mos con Edward Gordon Craig —que propone acabar con la presen
cia del cuerpo vivo, en cuyo lugar aparece un artefacto con muchos de
los atributos corporales, excepto la posibilidad de que sus pasiones y
sentimientos acaben con el trabajo físico del mismo en un sólo instan
te de debilidad—, seguíamos con Constantin Stanislavski —cuya
atención al dominio físico del cuerpo va unida al propósito de estable
cer las bases tanto físicas como psicológicas del personaje—, quizá
pueda culminar con Vesevolod Meyerhold, cuya teoría biomecánica
podríamos calificar de intento por restaurar el cuerpo del actor en la
escena, tras haber pasado ésta por la necesaria übermarionette craig-
niana.

Referencias bibliográfícas

Appia, Adolphe (1997). The Work ofLíving Art & Man Is the Measure ofAll
Things, Bamard Hewitt (ed. y trad.). Coral Cables, Florida: University of
Miami Press.

Artaud, Antonin (1986). El teatro y su doble. Barcelona: Edhasa.
Braun, Edward (1986). El director y la escena. Del naturalismo a

Grotowski. Buenos Aires: Galerna.

Craig, Edward G. (1957). Del arte del teatro. Argentina: Hachette.
— (1969). «The Actor and the Übermarionette». En Total Theatre. A

Critical Anthology, E. T. Kirby (ed.), 33-57. New York: E. P. Dutton
& Co.

Grande Rosales, M.® Ángeles y Sánchez Trigueros, Antonio (1996).
«Teatro, drama, espectáculo». En Manual de teoría de la literatura, J. A.
Hernández Guerrero (coord.), 257-270. Sevilla: Algaida.

Hugo, Victor (1967). «Prefacio». En Cromwell, 11-51. Madrid: Austral.

647



María José Sánchez Montes

Law, Alma, H. y Gordon, Mel (1996). Meyerhold, Eisenstein and
Biomechanics: Actor Training in Revolutionary Russia. Jefferson, N.C.:
McFarland.

Meyerhold, Vsevolod (1968). Meyerhold. Textos teóricos. Volumen 1,J. A.
Hormigón (introd. y selec.). Madrid: Comunicación.
— (1999). «El teatro de la Convención». En La escena moderna.

Manifiestos y textos sobre teatro de la época de las vanguardias, J. A.
Sánchez (ed.), 285-290. Madrid: Akal.

Ortega y Gasset, José (1960). La deshumanización del arte. Madrid:
Revista de Occidente.

SÁNCHEZ, José Antonio (1999). Dramaturgias de la imagen, 2.- ed. Cuenca:
Universidad de Castilla-La Mancha.

Stanislavski, Constantin (1999). Building a Character. London: Methuen.

648


