
LA ESTILISTICA REDIVIVA:

LA SEMIOESTILÍSTICA Y LOS SIGNOS
POÉTICOS

Ileana Oancea

Universidad del Oeste (Timi^ara)

Se ha hablado de la muerte de la estilística en pleno proceso de afir
mación de una semiótica autotélica. Interesada en las estructuras sig
nificantes, que funcionan «in vitro», rotas, según la tradición saussu-
riana, de cualquier condicionamiento, la estilística era anulada por la
dimensión constitutiva de los fenómenos del lenguaje que tenía la obli
gación de investigar: la subjetividad. «El error de la intencionalidad»
era la severa sanción que amenazaba cualquier tentativa de acceder al
territorio fluctuante de la interioridad.

Últimamente, después de hablar de la muerte de la estilística, po
demos observar una especie de hegemonía suya, directa, por medio de
la repetición de algunos de los temas fundamentales de la teoría esti
lística, y también indirecta, por medio de las nuevas conexiones que la
estilística realiza hoy. Paradójicamente incluso, la subjetividad invade,
como núcleo problemático, la semiótica misma, tan intransigente.

125



ILEANA OANCEA

hasta hace poco, en cuanto a la penetración en el campo de interés de
las ciencias antropológicas de lo que es móvil, difícil de captar.

Se dice hoy, de manera explícita, que «Chassez le style par la porte,
il revient par la fenétre» (Pavel, 1997; Larthomas, 1998; Molinié,
1998). Sólo que estas ventanas habían sido antes abiertas de par en par,
y la vuelta de la estilística al centro de la atención representa el resul
tado natural de un cambio de naturaleza epistemológica.

La posmodemidad es relativista, multi-relacional, multiplicando los
puntos de inserción del «conocimiento». «II pensiero debole», para
emplear el concepto de Vattimo, característico del epistema actual,
deja lugar a la firmeza del cerrar en horizontes faltos de ambigüedad.

Manteniendo la nostalgia cientificista, esta «estilística rediviva» se
instala en el centro fascinante de la subjetividad asumida por la nueva
racionalidad de «il pensiero debole». La vuelta de la estilística se hace
bajo la luz débil de un conocimiento vacilante, en busca de zonas de
estabilidad.

En realidad, esta vuelta es más que una vuelta. Puede representar
una manera de ser del conocimiento postmodemo. La estilística es hoy
una semiótica que ha ganado su derecho de estudiar la tercera relación
del proceso semiótico: la relación entre signos y utilizadores. Dicho de
otra manera, la estilística actual es una semioestilística. La estilística

es al mismo tiempo una dimensión de la hermenéutica o la hermenéu
tica es la hipóstasis mayor de una estilística generalizada; la estilística
opera como un savoir faire en el espacio de la literatura comparada y
de la historia litereuia tradicional.

Por otra parte, generalizando, observamos que el nuevo dispositivo
cognitivo tiene de hecho como preocupación esencial la antigua proble
mática del estilo y de la subjetividad y por eso, la estilística reafirma,
quizá más que nunca, la fuerza interrogativa. En las épocas de triunfo
del racionalismo cartesiano ha introducido las sombras y los dilemas de
otro tipo de conocimiento, todavía subversivo. Hoy asume los hori
zontes de este nuevo conocimiento: relativista, no-acabado, lanzando

puentes hacia un pasado en el que reencontramos, en tantas hipóstasis,
la intranquilidad del espíritu creador del hombre.

Siguiendo la evolución de la estilística moderna podemos descubrir
precisamente este movimiento de cerrar-abrir: el cerrar del estructu-
ralismo y poco después el abrir post-estructuralista de la postmoder
nidad.

126



La estilística rediviva: la semioestilística y los signos poéticos

Es en la estilística española y concretamente en Dámaso Alonso,
donde encontreimos, anterior al movimiento europeo que va a intentar
franquear los límites impuestos por F. de Saussure a través de su Cours
de linguistique générale, los signos de la nueva estilística liberada de la
autarquía estructuralista. Dámaso Alonso, en un famoso libro, se sitúa
explícitamente más allá de la posición de Saussure. Y lo hace justo en
el punto neurálgico de la doctrina de Saussure: el signo lingüístico y su
carácter arbitrario. El signo lingüístico resulta no responder a este pos
tulado fundamental de la semiótica en la poesía, cuyo funcionamiento
semiótico tiende a la realización de la motivación entre significado y
significante. Es la tesis fundamental sobre la cual se forma la exégesis
del libro de Dámaso Alonso, Poesía española. Ensayo de métodos y
límites estilísticos (1971) cuyo refinamiento analítico es inigualable:
«La última diferencia con la teoría de Saussure —afirma Dámaso

Alonso— es, aunque consecuencia de las anteriores, la de un enuncia
do más radical; para Saussure, el signo, es decir la vinculación entre
significante y significado, es siempre arbitrario. Pues bien: para noso
tros, en poesía, hay siempre una vinculación motivada entre significan
te y significado. Esto es precisamente nuestro axioma inicial. En él
entendemos poesía en el sentido general del alemán Dichtung; pero
podemos añadir, que la motivación del vínculo entre significante y sig
nificado es aún mucho más patente en la poesía en verso, sobre todo en
la lírica o en la narrativa teñida de fuerte matiz lírico» (1971: 31-32).

Se abre de esta manera ante la investigación un territorio difícil de
indagar: el del lenguaje lírico, lenguaje por excelencia de la relación
subjetiva. La semiótica de Saussure del Cours de linguistique générale
abre paso a la semiótica del segundo Saussure ̂  de los estudios dedi
cados a los anagramas (Starobinsky, 1974). Saussure contra Saussure
produce un espacio, recuperado por la estilística. De esta manera apa
rece la nueva alianza entre la estilística y la semiótica, vista como teo
ría y método de otro tipo de semiosis, la poética, lo que ha generado
cierto tipo de ars interpretandi. Es una característica importante de la
estilística española que fundamentó, sin nombrarla así, una semioesti-

' El mismo F. de Saussure, en las laboriosas investigaciones dedicadas a los ana
gramas, llega a algunas ideas que perturban la visión sobre la transparencia del signo
lingüístico expresada en el Cours de lingustique générale. Publicadas por Jean
Starobinsky, Les mots sous les mots. Les anagrammes de Ferdinand de Saussure
(Paris: Gallimard, 1974) han sido consideradas una segunda revolución copemicana en
la lingüística. Completan el conocimiento del lenguaje-comunicación lógico-referen-
cial del Cours con una tentativa de conocimiento, sobre las mismas bases semióticas,
del lenguaje poético, cuya motivación «anagramática» ha perseguido con asiduidad.

127



Ileana Oancea

lística que ha representado una brillante contra-ponderación ante al
gunos excesos formalizantes de la estilística francesa.

De este modo, la poesía ha sido el terreno predilecto de una estilís
tica que ha «re-humanizado» la ciencia de la lengua después de lo suce
dido de Saussure. En este sector la estilística ha registrado también los
mayores éxitos. Y es normal que sea así, la poesía siendo por definición
el asumir subjetivo del lenguaje por parte del creador, al nivel más alto.
El lenguaje lírico es la modalidad más aguda de existencia de aquel il
pensiero debole tematizado por el pensamiento contemporáneo.

Retomando de la semiótica de Saussure el término de signo, como lo
hemos visto en el caso de Dámaso Alonso, la estilística puede operar
una serie de matizaciones esenciales que le permiten el enriquecimiento
del conocimiento de la creatividad lingüística, la poesía siendo por exce
lencia creación de significado por medio de la lengua. Por eso, la esti
lística se confronta con los problemas de una semiosis ilimitada, espe
cífica sobre todo de la lírica modema, de la instauración de lo real a
través del lenguaje en el texto poético y de la transformación de los sig
nos lingüísticos en signos poéticos. La estilística en su hipóstasis de
semioestilística tiene, de este modo, también una naturaleza teórica. A
continuación nos veunos a detener en este aspecto.

Como se ha afirmado con frecuencia, el lenguaje representa la forma
más alta de una facultad inherente de la condición humana, la de sim
bolizar, es decir, de representar lo real por medio de un signo.
Semejante sistema de símbolos como lo es la lengua revela un dato
esencial de la condición humana: no hay relaciones de conocimiento
inmediatas y directas entre el ser humano y el mundo, y tampoco entre
ser humano y ser humano.

Volvamos a la doctrina de Saussure para delimitar el espacio de la
semio-estilística. Al situar la noción de signo en el horizonte de la
ciencia y de la filosofía actual, F. de Saussure ha contribuido a la cons
titución de una semiología general.

Según Saussure, repetimos, el signo lingüístico que representa la
base del fenómeno de comunicación, hacia el cual se dirigía su interés
que parecía exclusivo hasta la publicación también póstuma, pero más
tardía, de las investigaciones de los anagramas, es la entidad fun
damental —y la única con este grado de generalidad— de la ciencia
del lenguaje. El signo lingüístico es una unidad bilateral (con doble
entrada) entre una imagen acústica (el lado directamente asequible al
conocimiento lingüístico) y un concepto (la cara impalpable, de natu-

128



La estilística rediviva: la semioestilística y los signos poéticos

raleza intelectual, conceptual del signo). Entre ellos hay una relación
arbitraria, no-motivada. El plano ontológico (el designado o el refe
rente hacia el cual se envían los signos a la lengua) no pertenece a la
lingüística como ciencia autónoma, la lengua siendo según él, forma,
no sustancia. El peldaño más alto de la lingüística de Saussure es la
frase, como conjunto organizado de signos lingüísticos.

Si tenemos en cuenta, sin embargo, que el lenguaje tiene una doble
naturaleza, que no es sólo un hecho de comunicación estrictamente
referencial, sino también material del arte más sutil, que es la poesía,
comunicación que implica un máximo de subjetividad, el signo lin
güístico de Saussure concebido para cubrir sólo la dimensión referen
cial del lenguaje, necesita ser doblado por otra entidad correspondiente
a su segunda esencia. Este es el signo poético (estético o estilístico) que
se tiene que delimitar del lingüístico. Dámaso Alonso no opera a nivel
terminológico esta delimitación, pero la exégesis completa se funda
menta en esta distinción.

Se ha hablado de los valores connotativos del signo lingüístico en poe
sía. En realidad tenemos dos hipóstasis semióticas del lenguaje y por con
siguiente dos tipos de signos como unidades mínimas de significación.
Los signos poéticos tienen una existencia propia, aunque provengan de
los signos lingüísticos. La obhgación elemental de la poesía es trascender
los signos convencionales de la lengua, hacia aquellos dotados de función
estética. La instauración y la perceptibihdad de la diferencia entre eUos
constituyen el trabajo semiótico alrededor del cual se configura.

Esta dualidad fue observada por el científico rumano Dumitru Ca-
racostea hace unos decenios. Demostrando un pensamiento moderno,
de esencia semiótica, antes de su imposición europea, hizo esta distin
ción al nivel de los signos mínimos de la comunicación, es decir, en el
punto de encuentro entre la estilística y la semiótica. Define como
estemas (Oancea, 1988; Munteanu, 1972) los signos expresivos de la
intuición, del afecto y de la fantasía, que proporcionan cierta relación
con el mundo y cierto tipo de conocerlo, de una manera diferente a la
denotativa, conceptual, de la tradición «clásica» de Saussure .

Esta delimitación representa un momento muy importante para la
estilística rumana e implícitamente para la estilística europea, mo
mento por mucho tiempo desconocido y marginado desde el punto de
vista de su relevancia teórica. En la cultura española, poco más tarde,
Dámaso Alonso, partiendo explícitamente de Saussure, pone en tela de
juicio la concepción cerrada de Saussure acerca de la significación.

129



Ileana Oancea

postulando un modo diferente de funcionamiento de la lengua en la
poesía, aspecto éste poco valorado desde el punto de vista de su con
tribución a la teoría semiótica. La reconstrucción de la estilística se

hace, pues, partiendo de una referencia polémica al pensamiento de
Saussure y a sus ideas sobre el carácter arbitrario del signo lingüístico.

Esta forma de ser del signo lingüístico en poesía nos da derecho a
postular la dicotomía signo lingüístico/signo poético. Todas las ca
racterísticas definitorias del signo lingüístico se organizan dentro del
poético, que no es solamente otra hipóstasis del signo lingüístico, tal y
como se ha considerado en muchas ocasiones, sino un signo con un
perfil semiótico específico.

La estructuración diferente de los signos de la lengua, derivando de
su distinta manera de funcionamiento semiótico, implica la necesidad
de una disociación al nivel de la lingüística misma. G. Mounin recono
cía en Les problémes théoriques de la traduction que entre la función
comunicativa y la función estética del lenguaje hay «une coupure assez
profonde» (Dufrenne, 1975).

La poesía es un fenómeno semiótico de tipo especial y los signos
poéticos que la hacen posible como lenguaje en el lenguaje se des
prenden, por su finalidad comunicativo-estética, de los lingüísticos y
se integran entre los signos icónicos, análogos. Desde este punto de
vista, la inclusión de la lingüística en la estética (con la mención muy
importante que se trata de esta lingüística con esencia propia) pensada
por Croce y Vossler, lo que, actualizando, corresponde a la afiliación
del estudio del lenguaje poético a la esfera más amplia de la semiolo
gía de las artes, no parece sin fundamento.

El problema no es si la estilística literaria está dentro o fuera de la
lingüística. Es otra lingüística, teniendo un contacto natural con las
ciencias teóricas sobre literatura y arte. Ciencia de la literaridad, por
tanto de la tipología y de las categorías de la literatura en último lugar,
tiene que ver con el carácter de unicidad de la relación sígnica en el
texto poético.

La poesía propone para decorar universos imaginarios particulares,
mundos posibles válidos hic et nunc, en los cuales la significación está
contenida en las relaciones complejas y móviles que los signos inician a
nivel intratextual y, sobre todo, en las experiencias innovadoras, a nivel
intertextual, en función de una conciencia valorizadora. La significación
poética es la expresión de este dinamismo textual que propone una cohe
rencia profunda, más fácü o más difícil de construir. Hallada por medio

130



La estilística rediviva: la semioestilística y los signos poéticos

de la lectura, esta coherencia fija el proceso mismo que la produjo, es
decir, cierta trayectoria interpretativa, una opción semántico-funcional
fundíunental. De manera fatalmente reductora, inmovilización provisio
nal de la movilidad semiótica constitutiva del texto, este significado
totalizador profundo no agota la capacidad de significación.

La provocación que la poesía dirige a la interpretación es una pro
vocación continua. Y esto pasa porque los signos poéticos tienen un
carácter sintagmático, combinatorio, más o menos «abierto» y por lo
tanto se pueden re-definir en función de las redes isotópicas en las cua
les se ven entrenados. Ello plantea el difícil problema de la «entrada»
analítica en el texto, especialmente importante en la poesía modema,
concebida con lucidez como procesualidad textual. Y también hace
que la lingüística de la lengua de Saussure dé paso a una lingüística del
discurso, el espacio de una profunda reconversión semiótica, la de los
signos lingüísticos en signos poéticos. Y de esta manera unos son lo
que no son los otros, según el principio de Saussure de que en la len
gua sólo bay diferencias; las diferencias aquí son de naturaleza semió
tica y dependen del tipo de comunicación que se instituye y del tipo de
semiosis, siendo el poético el que nos interesa aquí.

Por lo tanto el estudio dicotómico del lenguaje: lengua/habla; sin
cronía/diacronía; lingüística interna/lingüística externa se completa
con añadir la dualidad signo lingüísticoisigno modo de construcción
estilístico, poético; lingüística de la palabra!lingüística del texto.

El signo poético tiene cierto tipo de sustancia que le falta, en general,
al lingüístico. Esta sustanciación instituye la significación y es el fenó
meno decisivo de la comunicación poética. Los mundos imaginarios que
la poesía nos propone para contemplar hablan de cosas sorprendentes,
que nos llegan muy dentro y que comprendemos mirando el modo de
construcción poemática que se realiza por la infusión de materialidad.

De alguna manera, el fenómeno es observado por Dámaso Alonso a
lo largo de la investigación de la poesía española y es considerado
constituyente de la poeticidad. Vamos a observar este fenómeno vital
para la constitución y el funcionamiento de los signos poéticos, sobre
todo en la poesía modema.

Al nivel del significante, la sustanciación es absoluta, es decir, parte
de cero, el signo lingüístico siendo, se sabe, en general arbitrario. Al
nivel del significado, aparece un aumento de la sustancialidad que
éste tiene, a veces, al margen de o en contradicción con el plano refe-
rencial: sutil convocación de los elementos de lo real, para nombrar

131



Ileana Oancea

una simil-realidad, realidad ficticia que comunica, figurando una rela
ción subjetiva con lo existencial.

Si la lengua, entendida desde la perspectiva de Saussure (el lenguaje
de la comunicación social), es forma, no sustancia, el lenguaje poético
incorpora la sustancia de tal manera que el soporte formal (el signifi
cante), por sus cualidades acústicas, ignoradas en el signo lingüístico,
colabora «miméticamente» con el plano del contenido (el significado).
El tejido poético exhibe detalles de la sustancia sonora para atribuirles
significado. Tocando lo más intimo de la significación, esta perceptibi
lidad de la materialidad de los sonidos (nivel, timbre, acento, duración
etc.) orienta el signo convencional de la lengua hacia la materialidad de
la cual ha sido extraído; la esencia semiótica de la comunicabilidad no
se pierde por la delimitación de lo real, sino todo lo contrario, se fruc
tifica como acto semiótico original e irrepetible. Realizada delante de
nosotros, la delimitación de lo real es ahora obra del poema. La poesía
es una semiosis perpetua, re-emprendida con cada texto y cada poeta.

Seguimos sin olvidar ciertos versos, citados por exegetas, a los cua
les esta penetración del significante en el significado les otorga un
encanto especial. Las armonías sonoras crean alrededor del significado
un aura inefable y al mismo tiempo ayudan a imponerlo como realidad
co-sustancial del nombrar. La comunicación poética nos produce la ale
gría de la irrupción fresca de lo real en la forma ordenada del poema.
Y entonces, por supuesto cuanta/orma logramos descubrir en la toma
de posesión del mundo sensible por el poema y en su destilación en las
retortas de las figuras textuales, tanto significado podemos percibir. Las
figuras textuales representan la forma de entrar de la sustancia en el
texto poético. Por ejemplo, este verso de Mallarmé: Solitude bleue ou
blanche agonie. ¿Cuál es el referente hacia el cual nos orienta este
texto? ¿Cómo imaginamos lo inimaginable? La realización de la infor
mación poética ha contribuido seguramente a la sustanciación de la
forma por la calidad acústica de los sonidos que «colaboran» con el sig
nificado y entra en el proceso de significación (alrededor del «signifi
cado» se han tejido auténticos «campos sonoros»), al igual que cierta
sustanciación del contenido (se materializan los términos abstractos
solitude, agonie, acompañados por determinaciones cromáticas).

Mas allá de la fuerza del tejido sonoro, estas realidades anímicas im
palpables se transforman en objetos del poema y se pueden contemplar
debido a que han adquirido cierta consistencia. Las palabras que se
parecen desde el punto de vista del sonido, se atraen las unas a las otras
por el significado, decía Jakobson. Este tipo de relaciones aparece al

132



La estilística rediviva; la semioestilística y los signos poéticos

nivel de las parejas solitude bleue y Manche agonie. En el mundo
pureimente verbal en el que se refugia el poeta, expresar significa crear
lo real dentro del lenguaje, tal y como es percibido por la conciencia.
Los signos poéticos constituyen el esquema afectivo-imaginativo a
través del cual el poeta «lee» el mundo a su manera, es decir le da
cuerpo y lo significa al mismo tiempo.

En el verso de Mallarmé el esfuerzo del poeta por traer algo de la con
sistencia de lo real, con el fin de comunicar un contenido anímico, se tra

duce en las metáforas afectivas, las calificaciones cromáticas Meue,
Manche. Difícilmente igualables por una paráfrasis, ellas imponen «pic
tóricamente» un régimen de subjetividad profunda. Al mismo tiempo,
entrañan también la cara palpable del signo. El significante se refleja en
el significado en el acto único de una semiosis ilimitada. El texto ad
quiere de esta manera una corriente subterránea, que instaura redes aso
ciativas subliminales. Dado que a su vez significan, los sonidos ya no
son un simple vehículo del significado. II pensiere debole tiene un co
rolario lingüístico. El mundo puramente verbal instaurado por el poeta,
de una materialidad irreal, visionaria, es un desafío abierto de la univo

cidad racional.

La «comunicación» del poeta es honda y compleja, hace resonar
zonas amplias de la psique. La musicalidad del significado se añade a
la figuratividad: la cromática es un medio de «materialización» difusa
y de sugestión. Produce al lado de la semantización de los sonidos
aquella ambigüedad de la recepción, decisiva para lograr el acto de
comunicación poética. En este universo los colores y los sonidos
«hablan» de un mundo de la subjetividad que no se puede transmitir,
en su ambigüedad, más que bajo la forma de materia raptada a la com
plejidad del contenido sustancial del mundo gracias a estos fascículos.

Los creadores han intuido la vocación intrínseca significante, e in
cluso de cierto tipo, de unos sonidos en el texto poético. Como ejem
plo: un encuentro conmovedor. Eminescu ha valorizado el efecto «lu
minoso» de la vocal a, en un verso en el que la realidad asumida como
luminosidad frenética esencializada está atrapada en el lenguaje y
modelada en su materialidad analógica por la explotación del carácter
abierto de esta vocal. Aquí tenemos el memorable verso, reverberando
la explosión de la luz del plano del significante: Argint e pe ape si aur
ín aer (Plata sobre el agua y oro en el aire), precedido por el verso que
«hila» de forma mágica la luz por la reiteración de la vibrante r. Cind
torsul s-aude l-al vrajilor caer (Cuando se oye el hilar de los hechizos
caer). El significado argint (plata) y aur (oro) se retoma en clave mu-

133



ILEANA OaNCEA

sical por la reiteración de la vocal a, a lo largo del verso. El significado
se refleja en el significante, opaco, arbitrario, lo que hace que la suges
tión musical se vuelva constitutiva de la construcción del significado.
La idea de luminosidad se impone en los dos niveles del signo: por la
presencia de los metales brillantes de un cromatismo ritualizado, argint
y aur, y por la calidad del tejido sonoro que pone de manifiesto la pre
sencia de la vocal a, percibida así en su materialidad: a-a-a (u) - a (e).
No estamos ante la descripción del universo, sino ante la exposición de
sus reverberaciones en el régimen de las grandes correspondencias,
donde la fluidez del agua y del aire encuentra la consistencia de los
metales reflejando luz, una luz «hechizada», brotando del cuerpo sono
ro de los dos lexemas. Por otra parte, Mallarmé había pedido a los poe
tas: «peindre non la chose, mais l'effet qu'elle produit» (Oancea, 1998).

Las mismas valencias «pictóricas» aparecen también en los famosos
versos de Góngora, en los que «la materia» sonora se convierte en la
superficie de reflexión de la luz que el significado extrae de la materiali
dad compleja y difusa del mundo. Encontramos de nuevo una ex
periencia de la luminosidad, que une más allá del tiempo, a Eminescu y
a Góngora. La retomamos comentada por el gran estihsta español Dá
maso Alonso: «He aquí la argentería líquida que rompe en la misma falda
de la montaña, cuando el pie argenta de plata al Lilibeo o la virginal
blancura intacta que la Alba entre lilios Cándidos deshoja» (1971: 383).
La conclusión del exegeta es importante para la vocación motivadora de
la poesía de siempre, no sólo de la poesía modema: «una de las más
extraordinarias características del arte de Góngora es que su verso es una
constante motivación intensificada del vínculo entre significante y signi
ficado» (Alonso, 1971: 384). Porque, precisa el poeta-estihsta: «Son
movimientos estos de asociación de color y vocales que, como los de
medida y ritmo acentual (e íntimamente asociados a ellos), tienen lugar
en una cámara secreta de nuestra psique, no exactamente en la imagina
ción figurativa, sino como en el subsuelo de ésta o en su trasfondo.

En esa danza hay un verso, el segundo,

la Alba entre lirios Cándidos deshoja,

en el que la musicalidad parece haberse concentrado, vestida de colo
res albeantes. Prescindiendo de dos relajadas finales (-o^), todo el
verso, salvo la última tónica, es un delicioso ondear de vocales claras:

a-a-e-e-i-i-o-a-i-o-e-o-a».

(Alonso, 1971: 381).

134



La estilística rediviva: la semioestilística y los signos poéticos

Eminescu se encuentra con Góngora, un encuentro esencial, en el
acto, cada vez único, de conversión de los signos lingüísticos en sig
nos poéticos. Está claro que la motivación se la induce el significado
al significante, pero parece que los sonidos de la lengua tienen, por sus
cualidades materiales y por lo tanto perceptibles, ciertas «predisposi
ciones» semióticas que los poetas intuyen y, con independencia de una
lengua concreta, las hacen vibrar en tonalidades parecidas. Leer poe
sía significa dejarse invadir por las características sensibles de un uni
verso de signos que aspiran a la concreción y la fuerza de lo real.

Gracias a esta motivación buscada y provocada por el poeta, el signo
cobra una materialidad que, por medio de la sinestesia auditivo-visual,
se funde en una nueva representación, compleja, imposible de racio
nalizar el concepto de manera unívoca por paráfrasis, volviendo a ser
intuición. Y la intuición existe, como lo ha demostrado Croce, como
expresión y en la expresión. Sin embargo, la semejanza que se realiza
ahora no se establece entre palabra y referente, sino, como bien se
sabe, entre lo que suscita en nosotros la palabra y lo que suscita la
cosa, lo que confiere al signo apertura o, según Tudor Vianu, que se
refería a la metáfora simbólica, materialización ejemplar de este tipo
de signos, su carácter ilimitado (Vianu, 1957). La ambigüedad sustan
cial del mundo y de su percepción subjetiva vuelve ambigua la sus
tancia del Verbo. El mundo es dicho por el poeta que espera que el
enigma mismo de la intuición individual del mundo se repita en la vida
palpitante de la poesía.

El lenguaje artístico deja de ser instrumento pasivo de la expresión
que constata, sino que se convierte en activo, parece cargarse de electri
cidad y de expresión de la convención pasa a ser invención, creatividad.
El lenguaje poético, y especialmente el lenguaje poético modemo, ple
namente consciente de la ambigüedad que le da forma, representa el
doblegamiento de la estructura de la lengua a la calidad de la experien
cia subjetiva, que se realiza, en los momentos brillantes de la creación,
en las dos vertientes del signo.

Como en el caso del lenguaje-comunicación, en el del lenguaje poé
tico estamos ante un proceso de denominación; pero, si en el caso de
la lengua denotativa, este proceso está fuertemente anclado en la dia-
cronía, el esfuerzo de denominación tiene lugar en el lenguaje poético
cada vez que se cumple el acto artístico. Al verse el poeta obligado a
dar cada vez otro nombre a una realidad ambigua, polivalente, profun
damente subjetiva, convierte los signos lingüísticos convencionales en
signos lingüísticos sustanciales, el léxico se funde en la sintaxis, el

135



Ileana Oancea

signo poético justificando su razón de ser sólo como elemento de la
textualidad poética. Así se pasa de la estructura adquirida a la estruc
tura recreada del lenguaje, es decir, en los términos de Humboldt, de
érgon a enérgeia.

La estilística del lenguaje poético es aquella lingüística que tiene
como propósito estudiar precisamente este paso de las estructuras lin
güísticas referenciales a estructuras siempre abiertas a la experiencia
subjetiva, teniendo como entidad específica el signo poético. El len
guaje, decía Saussure, es forma y no sustancia El lenguaje poético es
sin embargo un lenguaje de la sustancia atraída bajo la incidencia de
la forma.

Desde esta perspectiva la lengua poética ya no puede mirarse como
una anomalía del lenguaje (como lo hace Jean Cohén en Structure du
langage poétique), sino como el lenguaje propio, natural y necesario a
la poesía, «construyendo» cada vez una realidad que contradice la per
cepción común y que tiende a aparecer en la lengua en su materialidad
sustancial. Si, tal y como lo decía Cohén, «la parole poétique est tout
á la fois mort et résurrection du langage» (Cohén, 1996: 224), entonces
la lengua revela en la poesía su doble esencia no de una vez, sino por
la acumulación de los signos lingüísticos y la instauración de los poé
ticos, completamente obra del poema. Por consiguiente, no tenemos un
signo lingüístico en dos hipóstasis (la connotativa y la denotativa),
sino dos signos diferentes con distintas denotaciones: la socializada y
la individual, procedentes de las redes intratextuales, por tanto una sig
nificación de naturaleza contextual en la que se refleja, según la for
mula de J. Cohén, «la cara afectiva del mundo» (1994: 226). Un
mundo abierto a una semiosis ilimitada porque refleja esta aventura
subjetiva de la denominación del mundo, que ha tenido lugar en la
poesía, una y otra vez, y porque este mundo ficticio espera la relación
de lectura para mostrarse como es, cada vez en su unicidad irreducible,
indecible de otra manera.

^ Dice Eugenio Coseriu partiendo de Saussure: «Uno de los aspectos más graves
de la reducción del lenguaje a un «lenguaje» nos parece, justamente, el hecho de
que ello implica que se excluya del plano de la «lengua» la muy importante, aun
que a menudo ignorada, función evocativa, función que el lenguaje fónico posee
sobre todo gracias a su «sustancia». Y añade: «Es erróneo si pretende significar que
la "lengua"» es forma vacía, sin la atribución de la sustancialidad. Y es una con
vención semántica si sólo se pretende que se llame «lengua» un conjunto de formas
como tales, sin referencia a los atributos sustanciales que integran las formas mis
mas» (Teoría del lenguaje y lingüística general, Coseriu, 1969: 204-205, 220). En
este punto la contribución de Coseriu en la reelaboración de la teoría de Saussure
es esencial.

136



La estilística rediviva: la semioestilística y los signos poéticos

En Eminescu, el régimen nocturno de lo imaginario es dominante.
La luna con todo su grupo de representaciones míticas y simbólicas es
una aparición omnipresente. A veces, este lexema funciona textual
mente en el espíritu anagramático de Saussure, el que ha roto la esta
bilidad del edificio semiótico propuesto por el Cours. La palabra in
duce especialmente la primera sflaba que promueve la vocal u en sus
cercanías, de acuerdo con el paisaje lunar (m es una vocal cerrada),
como por ejemplo los versos: de iese-n luciu luna san alunece luna.
El estatuto de hipograma de este término poético fundamental nos per
mite entrar en el laboratorio de la poesía de Eminescu, que nos puede
desvelar un trabajo semiótico inesperado y especialmente intenso, para
que nos preguntemos sobre las profundas raíces de la creación de sig
nificado en la poesía.

La semiosis poética puede ser especialmente sutil, construyendo un
espacio amplio de la significación que anula la linearidad de los signos
lingüísticos en el enunciado. El texto poético nos aparece como un
palimpsesto o como un iceberg (Vlad, 2000) por la diseminación íina-
gramática del significante. Al estudiar esta zona enigmática de la signi
ficación, Saussure ponía las bases de una semiótica de tipo particular,
situada en contradicción con la que había postulado en el Cours de lin-
guistique générale. Se ha dicho incluso, recientemente, que «avec les
anagrammes l'auteur du Cours semble élaborer une contre-linguis-
tique» y la ciencia de la lengua nos aparece como «irrémédiablement
scindée» (Gandon, 2001: 312).

Una estructura anagramática de este tipo, extremadamente com
pleja e interesante, que podría confirmar las laboriosas investiga
ciones de F. de Saussure, aparece en la poesía de Eminescu Lebáda
(El cisne), analizada por Mariana Net. Reproducimos el texto: Cánd
printre vaLuri ce sALTAIpe BALTAUn ritm usorJLEBADA aLBA cu-

A, '

aripiLE-n vinturiUn cínturUse Leagánd-n Dor; aripiLE-i aLBE in
apa cea caLDAILe scaLDAIdin eLE BATÍND!si-apoi pe luciu, pe
unDA D-Oglindelle-ntinDE: O barca de vtnt. El comentario pone de
manifiesto, a la vez que el refinamiento del texto, el refinamiento
del análisis: «A la suite des assonances, des allitérations, des éli-

sions- en un mot, gráce á une licitation excessive du plan prosodi-
que, le poéme aboutit á une sorte de figure textuelle qui lui est pro-
pre et qui est unique chez Eminescu, qui ne paraít que dans ce texte
particulier.

II s'agit du «mot» lebádind, une sorte de gérondif d'un verbe ine-
xistant, caché dans le texte.

137



Ileana Oancea

Cette anagramme du cygne, ce fait de le cacher sous la forme de
verbe sont autant de signaux que le signifié du tenue cygne, ainsi que
son référent dans ce texte-ci cessent d'étre le tenue homonyme de la
langue naturelle.

Plus précisément, le cygne n'est plus «un genre d'oiseaux aquati-
ques plus grands que les oles, au plumage blanc ou (plus rarement)
noir» (cf. DEX) (Net, 2001: 95-96).

Las palabras que están debajo de otras palabras llevan la emergencia
del significado en el texto; es el descubrimiento que había preocupado
a Saussure, sólo que ellas deben ser descubiertas y por eso la afirmación
de Pascal es significativa: «no me habrías buscado si no me hubieras
encontrado». La estructura anagramática representa una situación ejem
plar —y extrema— para la semiosis poética y para el modo de exis
tencia de los signos poéticos.

Mencionamos una de las conclusiones del análisis semiótico sobre el

lenguaje de Eminescu, realizado por Mariana Net. Nos deja descubrir
a un Eminescu difícil, más allá de la imagen de un poeta transparente,
que no plantea dificultades de descodificación al nivel del lenguaje:
«La investigación demuestra que el lenguaje poético alcanza "el polo
máximo" cuando oculta sus propias diferencias morfosintácticas, cuein-
do la semántica parece una consecuencia directa de la fonología, dife
rencias modeladas prosódicamente, y las normas morfosintácticas del
enunciado aparecen sólo como una convención de escritura, como una
"concesión" a la lisibilidad» (Net 2000: 135).

Se ve de esta manera que la evolución de la estilística hacia la semió
tica ha aumentado considerablemente la capacidad de la estilística de
investigar el lenguaje poético. En el estudio del lenguaje poético de
Eminescu hay un análisis semiótico de gran refinamiento que se abre
también a los problemas de teoría semiótica. Se trata del hbro de Mariana
Net, Eminescu, altfel. Limbajul poetic eminescian. O perspectiva semió
tica (Net, 2000), una aportación importante al pensamiento semiótico
rumano de hoy y también a lo que podría ser la semioestUística.

Una característica de los signos poéticos es que existen de verdad en
acto y que en su decodificación un papel importante lo tiene la rela
ción con las convenciones de código, por tanto extralingüísticas, de la
literatura, al igual que una conciencia semiótica valorizadora.

Es evidente que «el lenguaje aparece dividido en su foro interior
entre la plenitud de un significado vivido como presencia y lo exhaus-

138



La estilística rediviva: la semioestilística y los signos poéticos

tivo de un significado representado fuera de cualquier contenido intui
tivo, entre poesía y lógica» (Dufrenne, 1975: 58), o, dicho de otra
manera, entre los signos poéticos y los lingüísticos.

El mundo de la poesía se crea, a la vez, que los signos que lo insti
tuyen. Y entonces, en este caso, es menos importante el grado de simi
litud entre el mundo textual y el plano referencial, el tipo de mimesis
(reproducción «ennoblecida», como en la poética clásica o transfigura
ción visionaria como en la poética modema) o el hecho de que lo real
es recreado siguiendo leyes inmanentes al poema, rechazando cualquier
confrontación referencial. Como acto de figuración del mundo, la mi
mesis (con su variante anti-mimética) es en realidad un aspecto consti
tutivo de la semíosis en el texto poético, que precisamente por esta^gw-
ración solicita la interpretación; «la realidad», reconocible o no, está
sometida, de todos modos, a la acción desviadora del poema como sus
pensión del referente real para hacer que exista el referente imaginario
propuesto por el poeta.

Por consiguiente, lo importante es la modalidad de instauración a
través de la palabra de la realidad aleatoria de la poética surrealista,
de los fascículos de lo real y el comienzo de la productividad semió
tica de las delimitaciones operadas. Además de la materia del
mundo, a disposición del poeta se encuentra también la materia de
la lengua, cuya institucionalización en las formas canónicas ofreci
das por los diccionarios es ignorada por la poesía. Además de la
carga semiótica que el texto poético proyecta en sus palabras, lo que
significa su alejamiento de los significados estándares acreditados,
lo que implica una reorganización del plano del significado, hay
también un desarrollo de la productividad del significante, en busca
de los significados que «hablen» de su materialidad, por la actuali
zación de las virtualidades «semánticas» inscritas en sus cualidades

sensoriales.

Cuando los signos poéticos se desprenden del todo de su soporte, los
signos lingüísticos, como por ejemplo las poesías de Nina Cassian,
Lotopoeme, al orientar la atención exclusivamente hacia la sustancia
sonora, porque el significado ha sido evacuado, no es tan importante
si pueden ser nombrados formaciones preléxicas (Coteanu, 1994) o
postléxicas (Manolescu, 1987); son formaciones deslexicalizadas,
concentradas en la de-construcción de los signos lingüísticos, ilustra
ción del gesto semiótico fundador de significación poética en su esen
cia. Son libres y, por lo tanto, están condenados a la auto-significación
en el absoluto.

139



Ileana Oancea

Como en la pintura no-figurativa, la materialidad en sí, la de lo con
creto textual, invade la escena del texto e invita a la conciencia semio-
tizadora del hombre y la cultural del lector de poesía a significar. Es la
forma extrema, en la que los puntos de referencia eurísticos de la sig
nificación han sido anulados y en la que la ilimitación de la semiosis
empuja a la semiosis misma hasta el límite donde se pulveriza dejando
de existir.

Las experiencias postmodemas de los poetas de la generación del
«80» son desde el punto de vista de la semiosis poética extremada
mente interesantes. Pondremos un ejemplo de la creación de Florín
laru, en la que el signo lingüístico se convierte en signo poético; el
signo poético aparece, no más allá del signo lingüístico sino en contra
de éste. La semiosis poética se realiza con la colaboración de otro
código semiótico, el visual.

El texto que sigue es un auténtico texto icónico:

lubito, primeste acesti

trandafiri galbeni ca

expresie a inal-

tei mele consi-

deratiuni
y

etc. etc.

etc. ̂

Lo real se recupera a través del espejo mimético del pictograma que
funciona de modo antifrástico en relación con la significación propia
mente dicha lingüística de los lexemas. Se realiza incluso un espacio
lúdico de las delimitaciones que rompen la unidad del signo lingüís
tico para hacerlo entrar en el «dibujo» textual (como en los versos: tei
mele consi-tderatiuni-).

y  ̂

Para el valor instaurador de los signos poéticos hay un hecho extre
madamente importante: «Una barrera invisible separa el mundo-mundo
de la lengua del mundo-no-mundo —de la poesía— (...) La similitud no
debe situamos en un error: ni la más descriptiva de las poesías describe

^ «Querida, recibe estas rosas amarillas en testimonio de mi más alta consideración
etc. etc. etc.»

140



La estilística rediviva: la semioestilística y los signos poéticos

algo exterior a ella; siempre los paisajes, el universo o el contenido del
poema están separados por una ruptura de orden ontológico de los pai
sajes, del universo o del contenido de la realidad que nos rodea» (Ma-
nolescu, 1987: 103).

Referencias bibliográfícas

Alonso, D. ([1950] 1997). Poezie spaniolá. íncercare de metodá si limite sti-
listice. Bucuresti: Univers. [En la traducción se ha utilizado el original es
pañol: Poesía española. Ensayo de métodos y límites estilísticos. Madrid:
Gredos, 1971].

Cohén, J. (1966). Structure du langage poétique. Paris: Flammarion.
Coseriu, E. (1966). Teoría del lenguaje y lingüística general. Segunda edi

ción. Madrid: Gredos, 1969.

COTEANU, I. (1984). «Reconstruirea poética a cuvintului». Studii si cercetári
lingvistice (SCL) XXXV, 4: 279-282.

Dufrenne, M. (1975). Poeticul. Bucuresti: Univers.
Gandon, E. (2001). «Le demier Saussure. Double articulation, anagrammes,

brahmanisme». Semiótica, volume 133, 1/4: 210-237.

Larthomas, P. (1998). Notions de stylistique générale. Paris: PUE.
Manolescu, N. (1987). Despre poezie. Bucuresti: Cartea Románeascá.
Molinié, G. (1998). Sémiostylistique. Ejfets de l'art. Paris: PUF.
Munteanu, S. (1972). Stil si expresivitatepoética. Bucuresti: Editura Stiintificá.
Net, M. (2000). Eminescu, altfel. Limbajul poetic eminescian. O perspectiva

semiótica. Bucuresti: Minerva.
>

Net, M. (2(K)1). «Des accents symboliques cbez Mibai Eminescu». En Emi
nescu 2000. Atti del Convegno Internazionale «Mihai Eminescu», Yenezia
18-20 maggio 2(KX), 93-98. lasi: Editura Universitátü «Al. I. Cuza».

Gancea, i. (1988). Istoria stilisticii románesti. Bucuresti: Editura stiintificá

si enciclopédica.
— (1998). Semiostilistica. Timisoara: Excelsior.

Pavel, Tb. G. (dir.) (1997). Littérature, 105: «Questions de style».
Starobinsky, J. (1974). Les mots sous les mots. Les anagrammes de Eerdinand

de Saussure. Paris: Gallimard.

ViANU, T. (1957). Problemele metaforei si alte studii de stilisticá. Bucuresti:
ESPLA.

Vlad, C. (2000). Textul aisberg. Elemente de teorie si analiza. Cluj: Casa
Cártii de Stiintá.

141


