EL PODER DE LOS «SIGNOS DE LUZ»:
DE LA TECNOLOGIA DE L.O MAGICO
A LA MAGIA DE LA TECNOLOGIA

Traian Stanciulescu

Universidad «Al. I. Cuza» (lasi)

Ninguna tecnologia suficientemente avanzada se distingue de lo mdgico.
A. J. Clarke

El presente trabajo pone cara a cara dos extremos del conocimiento
y de la accién humana —lo arcaico (méagico) y lo moderno (técnico-
cientifico)— con la intencién de acreditar cierta unidad y continuidad
del espiritu humano de todos los tiempos y lugares. Concretamente, la
finalidad de este ejercicio intelectual es de:

— Demostrar que, desde siempre, €l hombre ha tenido la intuicién
de unos fenémenos naturales sutiles, para los cuales las formas
de manifestacién de la luz representan una presencia constante,
fenémenos que ha activado y controlado de una manera més o
menos consciente.

85



TRAIAN STANCIULESCU

— Presentar una serie de contribuciones rumanas originales con res-
pecto a la posibilidad de asumir lo mégico en los términos del cono-
cimiento racional, filoséfico y cientifico (tecnoldgico inclusive).

— Validar, una vez mds, la fuerza explicativa de la metodologia
semiética, relacionando el andlisis con las manifestaciones «del
signo de luz», arquetipo comun tanto al conocimiento intuitivo
como al analitico.

Siguiendo estos objetivos, el presente trabajo se esboza como una
secuencia introductiva de una futura «semidética de la luz».

1. LA OBSESION DE LO MAGICO, BAJO LOS SIGNOS
DE LA LUZ

Expresando la creencia segin la cual «la idea de lo mdgico» no va a
poder ser nunca eliminada de la conciencia humana, Lucian Blaga
(1987: 217) encontraba base para una de las mais impresionantes
secuencias de la existencia humana: el pensamiento mdgico 1. Des-
arrollado bajo el signo de la unidad histérica del espiritu humano
(Eliade, 1990: 119), paradigma fundamental de la antropologia del
siglo XX, el problema de la magia en la esfera del conocimiento con-
tempordneo constituye uno de los fines de las investigaciones
(meta)fisicas de todos aquellos para los cuales «<EL MISTERIO»
representa una obsesién. Tales investigaciones parecen estar someti-
das, sin embargo, a la limitacién que cierta «censura transcendental»
impone al hombre, para prevenir al parecer su transformacién en
«duefio de los misterios», en «una incalculable fuente de peligros para
el orden del mundo y para todo lo que es» (Blaga, 1987: 336).

Comprendiendo por «censura» la existencia —desde siempre y para
siempre— de unos limites mds alld de los cuales la experiencia del

1 El trabajo desarrolla ampliamente una exposicién presentada en otra ocasién
(Stanciulescu, 1995b), dedicada a la «filosofia de la luz», promovida por Lucian Blaga
(1895-1961). Filésofo de la cultura, poeta, dramaturgo rumano de primera categoria,
preocupado, entre otras, por la problemdtica del «pensamiento médgico», Lucian Blaga
ha construido una concepcion original, metaférico-simbélica, de la relacién entre natu-
raleza y cultura.

86



EL PODER DE LOS «SIGNOS DE LUZ»: DE LA TECNOLOGIA DE LO MAGICO...

pensamiento humano no puede penetrar, debemos constatar que, a lo
largo del tiempo, estas fronteras se amplian permanentemente, sin
afectar en lo mas minimo la existencia del misterio como signo de lo
infinito 2, del Gran Anénimo mismo. Porque, por mucho que camina-
ramos hacia él, el horizonte del misterio no va a poder ser nunca toca-
do por las palmas de la mano humana. Si, de un lado del conocimien-
to humano, el discurso mitico-ritual puede ser considerado como el
primer intento de revelar el misterio viviéndolo «desde lo interior»,
vivencia experimental «trascendentalmente refrenada» por las catego-
rias estilisticas, el discurso técnico-cientifico asume la tarea de revelar
el misterio asumiéndolo «desde fuera», por acto experimental, libera-
do de las dificultades que la autoreflexividad supone. A pesar de las
diferencias que los separan, un acercamiento entre estos dos tipos de
discurso no es imposible. Porque, tal y como lo consignaba Blaga, la
mente del primitivo es en esencia «articulada por la misma légica y
estd dotada de aproximadamente las mismas funciones categoriales
que la mente de la persona civilizada» (1987: 289).

Dos realidades opuestas, generando actitudes humanas complemen-
tarias, pueden por lo tanto ser acopladas utilmente: el circulo del mis-
terio, esbozando un horizonte de lo trascendental, mas alla del cual el
acceso del conocimiento humano parece estar prohibido, es decir,
hexada de lo magico, poniendo de manifiesto los intentos del ser
humano por deshacer el misterio (Blaga 1987: 271; 335). En el uni-
verso de semejante combinacidn, una reconsideracién en términos de
la racionalidad cientifica de los signos de poder —de los cuales el
hombre arcaico se ha ayudado para instituir el control sobre el mundo
césmico y sobre él mismo— corresponde a la intencién de anclar la
idea y la prdctica de lo mdgico en el espacio del conocimiento con-
tempordneo. Siguiendo, con este fin, las seis funciones por las que «la
idea de lo magico» puede ser descrita, vamos a suspender completa-
mente la censura de los dogmas humanos para asociar a estas funcio-
nes (ontolégica, cognitiva, vital, pragmatica, religiosa y poética) unas
cuantas hipétesis explicativas. Vamos a intentar acreditar de esta
forma, desde la perspectiva del hombre modemo, la conviccién de que
casi siempre el lenguaje simbdlico de lo mdgico ha escondido un refe-

2 8i aprehendiéramos la identidad del Gran Anénimo, como llama Lucian Blaga al
dueiio de todos los misterios e implicitamente de la «censura transcendental», encon-
trariamos de hecho la presencia de la Luz No Creada, por la que Dios mismo se defi-
ne, mas alld de las fronteras de la luz creada, luz que abarca cada una de las infinitas
formas del mundo.

87



TRAIAN STANCIULESCU

rente real, mds o menos oculto. Descubrir esta realidad con la ayuda
de la racionalidad cientifica e implicitamente de la metodologia semi6-
tica representa el fin mayor de las consideraciones que siguen 3.

Las tentativas histéricas de abordar racionalmente la «idea de lo
madgico» estdn clasificadas por Lucian Blaga en los siguientes cuatro
tipos de teorias cientificas explicativas (1987: 226-263):

— Teorias de factura empirica (constatativa), que reconocen la
existencia del fenémeno espiritual como tal y que intentan ana-
lizarlo como estructura y origen (Comte, Spencer, Wundt, Tylor,
Frazer, Marret, Durkheim, Lévy-Bruhl, Cassirer).

— Teorias que intentan legitimar la objetividad fisica de los fené-
menos magicos (Newton, Swedenborg, Goethe, Dacqué).

— Teorias que justifican la existencia del fenémeno magico como
realidad subjetiva (Klages, Freud, Jung, Frobenius, Spengler).

— Teorias que consideran los fenémenos magicos como siendo de
naturaleza metafisica (Hegel, Novalis, Schelling).

Podemos observar que, en realidad, todos estos intentos explicativos
son complementarios, dando cuenta de una o de otra de las funciones
asociadas a la «idea de lo magico». Asi, las teorias de la objetividad
argumentan la funcién ontolégica, las constatativas justifican la funcién
cognitiva, las teorias de la subjetividad describen la funcién psicolégi-
ca, y las metafisicas conciernen la funcién religiosa. Estan faltas de
correspondencia explicativa la funcién pragmadtica, siguiendo los efec-
tos estrictamente utilitarios del acto mégico, y la funcién poética, acla-
rando la dimensién estética (lingiiistica) de los signos de lo mégico.

Partiendo de estas interpretaciones, no nos queda més que —si-
guiendo las coordenadas propuestas por la «hexada de lo méagico»—
reconsiderarlas y completarlas con puntos de referencia recientes del
conocimiento cientifico y filoséfico.

3 Precisamos desde un principio que el presente estudio utiliza las conclusiones de
unas investigaciones ampliamente desarrolladas en diferentes otros contextos. En con-
secuencia, no todas las afirmaciones, hipétesis, etc., utilizadas van a poder ser explici-
ta o detalladamente justificadas, lo que no significa sin embargo que les falte un sopor-
te argumentativo.

88



EL PODER DE LOS «SIGNOS DE LUZ»: DE LA TECNOLOGIA DE LO MAGICO...

2. LAS FUNCIONES DE LO MAGICO: DE LA INTUICION
ARCAICA A LA RAZON CIENTIFICA

El intento de sobreponer a la hexada intuitiva de lo magico una
dimensién transfuncional —la de la explicacién cientifica— se subor-
dina a la intencién declarada de traer la experiencia de lo magico a la
esfera del conocimiento contemporineo. Tal intencién se encuentra en
el horizonte convergente de unas disciplinas actuales que aspiran a lo
cientifico, como la parapsicologia y la parafisica, la metapsiquica y la
psicotrénica, etc. Bajo un nombre s6lo aparentemente diferente, estas
disciplinas no intentan otra cosa que utilizar el lenguaje y los métodos
cientificos para estudiar los instrumentos y el lenguaje de la magia. El
camino que actualmente ha empezado a recorrer la humanidad estd
descrito por «la necesidad de unir de forma armoniosa el abordar glo-
bal y el andlitico, el hemisferio derecho con el izquierdo, el subcons-
ciente con el consciente, la magia con la ciencia...» (Roney-Dogal,
1997: 48). En esta ocasién, se cumple también una esencial necesidad
del conocimiento actual: la del acercamiento de los diferentes tipos de
discurso mediante los cuales la realidad del mundo ha sido asumida
histéricamente por €l hombre —empezando por el mégico-mitico, el
religioso, el artistico, el filoséfico y acabando con el cientifico— por
una hermenéutica unificadora.

Tal <hermenéutica analitica» (Stanciulescu, 1998: 26) —que supo-
ne el reconocimiento y la recuperacién de unos nuevos valores espiri-
tuales en la complementariedad de los materiales, respectivamente
asumir altos valores morales y éticos— se esboza implicitamente a tra-
vés el andlisis de las seis funciones relativamente distintas del discur-
so magico, para las cuales la luz representa un criterio de unificacion.

2.1. La funcién ontolégica: horizontes (meta)fisicos de lo magico

La funcion ontoldgica resulta de la calidad «de la vivencia mégica»
de ser una semirrevelacion de los misterios de la existencia. Por su
total «deficiencia configurativa», la idea de lo mdgico toca como
mucho tangentemente el misterio, contribuyendo, en realidad, a man-
tenerlo y a potenciarlo (Blaga, 1987: 290-291).

89



TRAIAN STANCIULESCU

Las particularidades de este «misterio» son principalmente idénticas
para todos los pueblos del mundo, configurandose, tanto en el caso de
los (proto)rumanos o como de los aborigenes, en torno a la concepcién
general de «vivificacién del mundo» por medio de una fuerza unifica-
dora (energia espiritual). La participacién en el misterio gracias a su
vivencia «experiencial» es realizada por el primitivo por medio de dos
instancias aparentemente inasequibles a la razon:

* La sustancia mdgica (de tipo «mané»), que representa el funda-
mento de la concepcién animista sobre el mundo, asegurando la
identidad misteriosa entre realidades totalmente distintas (entre el
ser humano y su tétem, por ejemplo).

» El poder madgico, que permite el paso causal de una cosa a otra
cosa (de la imagen modelada de un animal, por ejemplo, al animal
cazado de verdad).

Entre los atributos de los que la sustancia o / y el poder magico esta-
rian dotados se encuentran:

— La transmisién por contagio, por contacto directo o indirecto,
mediante un objeto o fenémeno analégico (simbélico).

— La transmisién a distancia, sin afectar los objetos interpuestos
entre el emisor y el receptor, la accion sobre la parte de una
cosa, un ser, etc. generando efectos sobre el total.

— La posibilidad de anulacion de los efectos por una contraposi-
cién magica, etc.

Juzgados desde la perspectiva del conocimiento cientifico contem-
poraneo, la sustancia y el poder méagico, respectivamente sus atributos,
capaces de dar vida y unificar al mismo tiempo el mundo, se vuelven
asequibles al andlisis racional. Un modelo de «la unidad esencial»
(Stanciulescu, 1990; 1998) —apuntando al isomorfismo estructural
entre lo microcésmico, lo macrocésmico y lo humano, por un lado,
entre las tres materias— fisica, bioldgica y psiquica (Lupascu, 1960),
por otro lado —permite la conclusién que el mundo es unitario en vir-
tud al sustrato comun a todas sus realidades (significante), respectiva-

90



FEL PODER DE LOS «SIGNOS DE LUZ»: DE LA TECNOLOGIA DE LO MAGICO...

mente a las leyes que ordenan y controlan el devenir (significado). Se
puede justificar, asi, que cualquier signo del mundo —objeto, fendme-
no, proceso material o espiritual— representa un resultado de los aco-
plamientos fundamentales energia-sustancia e informacién-campo, en
sus diferentes combinaciones, respectivamente un resultado de la ley
del ciclo entrépico y de la ley de la continuidad informacional 4,

En este contexto explicativo, se puede considerar que el mecanismo
que asegura el movimiento y la organizacién (devenir) en horizontal y
en vertical de los complejos sistemas del mundo es la resonancia (la
coherencia) energo-informacional (Constantinescu, Stanciulescu,
1993). Y si el pensamiento filos6fico oriental postula desde hace mile-
nios, en términos intuitivos, que «todo es vibracién», el pensamiento
cientifico moderno argumenta en los términos de la fisica cudntica que
«todo es onda» (Max Plank), estando sometido, en consecuencia, al
proceso de resonancia. Una unidad «mdgica» asegura, de esta manera,
la integracién del hombre como «ser vibrétil» en el conjunto de los
campos césmicos encontrados en permanente estado de vibracion.
Poseyendo «misteriosas» energias invisibles, estos campos macrofisi-
cos —gravitacionales, (bio)electromagnéticos, caldricos etc.— o
microfisicos (teldricos, resultados de la radioactividad natural etc.) ya
no constituyen para el hombre moderno un desconocimiento «mégi-
co». Al mismo tiempo, todos estos campos fisicos resuenan e interac-
cionan con los bio-campos especificos del organismo humano, siendo
posible evidenciarlos a través de numerosos procedimientos técnicos
(de tipo Kirlian, electronogrifico, fotografico, etc.) Por ejemplo, los
siete niveles del aura humana, conocidos desde siempre por los clari-
videntes (Brennan, 1993: 21), se pueden evidenciar hoy con la ayuda
de las tecnologias arriba mencionadas, que validan en términos de
racionalidad cientifica fenémenos controlados antafio s6lo por «la sen-
sibilidad méagica».

El hecho de que, gracias a la dualidad corpiisculo-onda, cada cuer-
po disponga de una matriz energo-informacional (aura luminosa) ana-
loga desde un punto de vista estructural a cualquier otro cuerpo del

4 Desde un punto de vista funcional, el modelo de la «unidad esencial» argumenta
que cualquier realidad se convierte en creadora en virtud a dos leyes fundamentales, es
decir: (1) la ley del ciclo entrépico, que postula el paso con una necesidad estadistica
de cualquier sistema del mundo por el estado de entropfa / desorganizacién, no entro-
pia / organizacién, entropia / desorganizacién; (2) la ley de la continuidad informacio-
nal, que afirma que ninguna realidad es iltima, ya que transforma su informacién en
el contexto de otra realidad, principalmente distinta de la anterior.

o1



TRAIAN STANCIULESCU

mundo —pero, al mismo tiempo, especifica por sus particularidades—
podria acreditar la existencia objetiva de la «mana», como principio
unificador, que da vida al mundo. Entre el organismo humano y la rea-
lidad césmica se instituye, de este modo, una zona de transicién (inter-
faz) que los delimita, pero que al mismo tiempo los relaciona, permi-
tiéndoles la comunicacién (Guja, 1993: 20). Se puede explicar asi, en
t€rminos plenamente razonables, una parte de los efectos de la radia-
cién césmica (astral) sobre el organismo humano, radiaciones con las
que el hombre interacciona ya desde el momento de su nacimiento.
Estos efectos van a definir las particularidades bio- psico-fisiolégicas
de las que la astrologia puede dar cuenta, dentro de ciertos limites, por
supuesto.

Desde otro punto de vista, tal interfaz hace de la forma de los cuer-
pos un resonador capaz de emitir y receptar informaciones y energias
del medio ambiente. La accion energo-informacional de las ondas de
Sforma (Foye, 1975: 15) —pensemos s6lo en los efectos «mdagicos» de
las pirdmides egipcias, por ejemplo— hace de cualquier objeto del
mundo un potencial «signo de poder», un resonador al que el primiti-
vo le ha asociado valor de talismdn, amuleto, etc. La utilizacion
«mdgica» de unos instrumentos de ayuda —como seria la «ramita
madgica» del buscador de fuentes— no representa mds que un medio
fisico de amplificacion de la calidad de biorreceptor del organismo
humano, capaz de sorprender distintas modificaciones de la radiacién
telirica (geomagnética) etc. La radiostesia (la bilocacién) moderna,
con sus mas o menos conocidas aplicaciones (Cojocaru, 1991), reac-
tualiza en formas modernas practicas intuitivas hace mucho conocidas,
pero hoy olvidadas o marginadas de forma poco normal. Una éxplica-
cién fisica pertinente de los fenémenos de interaccién entre los cam-
pos macrocdsmicos y los biolégicos la ofrece la reciente hipétesis del
«efecto de (electro)autoconvergencia» (Bursuc, 1999; Crivoi, Bursuc,
1996), «efecto de solendide» que la radiacién solar (cGsmica) deter-
mina en la Tierra, contribuyendo asi a la generacién de las redes ener-
géticas teluricas de tipo Hartman y Curry (de los movimientos de la
superficie terrestre etc.) y, de ahi, de unos efectos resentidos «magica-
mente» por el biosensor humano.

Miiltiples fenémenos de criptestesia pragmaética, impregnacion o
psicometria (Patrut, 1991: 163-169), el conocimiento del estado de una
persona, de su actividad por medio de un objeto con el que ha tenido
una relacion directa —hacen el objeto de la investigacién cientifica
actual—, confirmando la realidad de la practica milenaria del «conta-

92



EL PODER DE LOS «SIGNOS DE LUZ»: DE LA TECNOLOGIA DE LO MAGICO...

gio mégico». Por lo tanto, tal y como lo consigna también Mircea
Eliade, esta conducta arcaica «no es la creaciéon de unas conciencias
prelégicas, sino la legitimacién de unas observaciones a menudo repe-
tidas, una verdad objetiva, cientifica. Se ha observado hace mucho
tiempo que la magia es anterior al espiritu cientifico, por la conciencia
de la causalidad. Nos vemos obligados a ir més lejos todavia. Los pri-
mitivos poseian quizd en mayor nimero las cualidades de la psicome-
tria. O quiza las hayan observado en los magos, hayan resentido dolo-
rosamente los efectos y los hayan temido (Eliade, 1993: 51). Al igual
que muchas expresiones de lo magico, el fenémeno de la impregna-
cién puede ser un resultado de los procesos psico-fisicos de resonan-
cia entre diferentes tipos de ondas. Tales procesos generan la interfe-
rencia de las ondas especificas de los (bio)campos individuales,
interferencia que puede ser estructuradora (cuando las ondas se
encuentran «en fase») o desestructuradora (cuando son «desfasadas»).
En base a este mecanismo, un cuerpo interacciona con otros por «con-
taminacién», tomando o cediendo atributos energo-informacionales .
Las propiedades «mnésicas» del campo energo-informacional hacen
que, una vez registrada a través de sus parametros fisicos (frecuencia,
amplitud, longitud de onda, etc.), 1a informacién se mantenga mientras
no intervengan otros factores perturbatorios para borrarla. El fenéme-
no de la electrizacién, de la magnetizacién, de la bioenergizacién, etc.
—en base a los cuales se configura una serie de practicas no conven-
cionales (terapéuticas incluidas)— constituyen otras tantas alternati-
vas fisicas del fenémeno de «contagio magico».

Otro principio utilizado en la accién magica lo representa el de la
similitud y de la simpatia: algo parecido produce algo parecido, el con-
junto esté influido por la accién sobre la parte. Tal creencia puede ser
justificada no sélo por la naturaleza similar del substrato significante,
sino también por la organizacién sobre bases hologrdficas de la reali-
dad fisica o bio-psiquica: el atomo es un «cosmos en pequeiio», la célu-
la viva reproduce la estructura y la funcionalidad de todo el organismo,
los rasgos generales de la especie estan incluidos en los genes del indi-
viduo, una secuencia de ADN contiene toda la informacién del indivi-

5> La comprensi6n de este elemental proceso de interferencia fisica podria explicar
el fenémeno de la «magia blanca», en el que —por una emisién bio-energética «en
fase»— el mago aumenta el poder (la amplitud) del biocampo de la persona-objetivo,
y respectivamente el fenémeno de la «magia negra», en el que —por emisién «desfa-
sada» de bioenergia— se pueden disminuir / anular los recursos bio-energéticos de la
persona-objetivo.

93



TRAIAN STANCIULESCU

duo humano, etc. Tal principio, extrapolado por David Bohm (1995) a
nivel universal, ha sido utilizado por Karl Pribram (1971) para explicar
el funcionamiento hologréfico del cerebro (de la memoria) e, in exten-
so, de todo el organismo humano. Sobre el fondo de esta similitud
morfo-genética entre el conjunto y la parte han sido utilizadas, como
«signos de poder magico», secuencias / partes reales o incluso simb6-
licas de un conjunto, capaces de permitir la transmisién de unas accio-
nes energo-informacionales al nivel del conjunto-objetivo. El signo / el
simbolo (la parte) estd, asi, en el lugar del objeto significado (el con-
junto), estimulando el estado psico-fisico del «mago» y orientando
mejor hacia el objetivo los efectos que intenta transferir. El hecho de
que la mayor parte de este tipo de efectos supone una transmision a dis-
tancia de unas energias —informaciones— que no modifican o no son
modificadas por la presencia de los objetos interpuestos entre el emisor
y el receptor —se ha confirmado plenamente por los sistemas de tele-
comunicacién—, técnicos (de tipo radio, television, radar, etc.) o bio-
légicos (de tipo telepético, psicoquinésico, etc.)

En consecuencia, podemos concluir que el hombre arcaico ha con-
trolado practicamente —utilizando con este fin «los signos de poder»
del acto magico— fuerzas fisicas o bio-psiquicas que hoy la ciencia
apenas es capaz de evidenciar y explicar por via racional. Para todas
estas categorias de fuerzas, generadoras de «efectos magicos», la luz
(el campo electromagnético, la bioluminiscencia, el aura) representa
un signo de referencia.

2.2. La funcién cognitiva: hipéstasis del lenguaje magico

La funcién cognitiva deriva de la calidad del acto mégico de «estar
en lugar de» o de «estar por» (atributo fundamental del signo) una rea-
lidad dificil de conocer con medios empiricos. La esencia de tal funcién
‘se cumple con el paso de la imagen a la imaginacién, de la representa-
ci6n a la conciencia creadora. En este proceso, un papel fundamental lo
tienen los mecanismos psicocerebrales de la representacién, que se
encuentran en la base de la génesis del lenguaje (verbal y no verbal) que
el hombre arcaico ha utilizado como «signos de poder».

Por «signo de poder» entendemos aquellas formas del lenguaje
arcaico (no verbal o verbal), que —por medio de su significante fuer-

94



EL PODER DE LOS «SIGNOS DE LUZ»: DE LA TECNOLOGIA DE LO MAGICO...

temente «motivado» (icénico frente a lo referencial)— generan efec-
tos de resonancia al nivel de éste, respectivamente al nivel del recep-
tor (humano). Tales categorias de signos (como serian el encanta-
miento, el hechizo, etc.) representan una expresion de la génesis
«natural» del lenguaje, génesis que explica toda la serie de fenémenos
en los que el poder de la palabra estaba implicado «méagicamente» por
el hombre arcaico, desde la creacién del mundo, por la divinidad cos-
mocrata a través de la palabra sagrada, hasta el dominio del cuerpo y
del alma de un individuo cualquiera, a través del conocimiento y de la
accién «mégica» sobre su nombre de pila ©.

Partiendo precisamente de tales efectos de poder de la palabra, segtin
un andlisis que hemos desarrollado en otro contexto (Stdnciulescu,
1995a: 29-30), la génesis del lenguaje verbal debe relacionarse tanto
con la explicacién naturalista, sostenida por Cratylos en el conocido
didlogo de Platén, como con la explicacién convencionalista, argu-
mentada por Hermdgenes. En este sentido, se puede demostrar —desde
la posicion mediadora de una légica de tipo «y / y»— que:

— La naturaleza de las primeras palabras «del lenguaje magico»
(respectivamente de «los signos de poder» utilizados por los pri-
mitivos) es consustancial con la cosa denominada, su significan-
te siendo en esencia homomorfo con el referente denominado.

— La naturaleza del lenguaje moderno es por excelencia arbitraria,
el significante, no recordando para nada su relacién originaria
con el referente.

Dicho de otra manera, en su devenir, el lenguaje ha pasado por una
«fase mdgica» (sagrada), en la que las palabras estaban marcadas por

6 Todavia hoy se conoce, en el 4mbito rural rumano, la prictica magica de «la venta
del recién nacido» enfermo por motivos desconocidos. Esta préctica consta en pasar al
nific por una ventana abierta y cambiar su nombre de pila. En realidad, lo que se rea-
liza, por esta aparentemente simbdélica accidn, es un hecho objetivo, con doble conse-
cuencia bio-psiquica: la emoci6n del paso fisico de un medio a otro (interior-exterior)
es duplicada por el cambio del complejo sonoro (el nombre), en calidad de estimulo
fisico por el cual se acciona disfuncionalmente sobre las estructuras bio-psiquicas
ultrasensibles del recién nacido. Es, por lo tanto, posible, que la enfermedad sea gene-
rada por la falta de una «buena eleccién del nombre», siendo demostrado que los soni-
dos (musicales o los del nombre, en nuestro caso) accionan, por su frecuencia e inten-
sidad, sobre uno u otro de los receptores profundos del organismo humano, con los que
entra en resonancia funcional (coherente, armé6nica) o disfuncional (inarménica).

95



TRAIAN STANCIULESCU

el poder de la cosa denominada, para entrar luego en una fase «profa-
na», falta del privilegio del poder intrinseco del signo.

La explicacién cientifica de tal proceso, en la que se basa la génesis
del lenguaje y del conocimiento humanos, puede ser rigurosamente
sostenida con la ayuda de las hipétesis propuestas por dos recientes
teorias cientificas:

* La teoria foténica de la energia de la informacién (TFEI)
(Constantinescu, Stidnciulescu, 1993; Stinciulescu, Constantinescu,
1995) argumenta la naturaleza energo-informacional de la luz por:

« La puesta en evidencia del papel generador (energo-informacio-
nal) de la luz, comprendida como «un signo potencial» definido
por el acoplamiento entre la componente eléctrica («en calidad de
substrato significante, preponderantemente energético») y la com-
ponente magnética (en calidad de contenido significado, prepon-
derantemente informacional).

+ La descripcién del proceso de resonancia significadora (interfe-
rencia halogréfica) instituido entre la luz césmica o biolégica (el
biocampo del organismo humano, el campo atirico bioluminiscen-
te) y el substrato fisico/biolégico receptor (los vibritiles de las
moléculas o de los cristales liquidos existentes en todas las mem-
branas celulares, por ejemplo).

* La teoria de los «ldseres biolégicos» (TLB) justifica, con la
ayuda de unas investigaciones interdisciplinarias (Stidnciulescu, Manu,
2001):

» La presencia de una emisi6n de luz estimulada y amplificada (emi-
sién de tipo «ldser biolGgica», bioluminiscencia), al nivel del com-
plejo molecular semiconductor fosfato-agua-oxigeno molecular 7,

7 La presencia de semejante emisién ha sido observada desde hace mucho tiempo en
los experimentos de laboratorio, entre los cuales de dltima referencia son los coordina-
dos por Fritz Albert Popp (1989, 1994). Este ha puesto de manifiesto en el ADN nuclear
la presencia de unos cuantos de luz (biofotones = fotones con propiedades de frecuen-
cia, velocidad, etc. modificadas como consecuencia de su penetracién en el dmbito

96



EL PODER DE LOS «SIGNOS DE LUZ»: DE LA TECNOLOGIA DE LO MAGICO...

 La penetracién de la bioluminiscencia en el interior de todas las
células del organismo vivo, al nivel de las estructuras de membra-
na de tipo cristal liquido, generando la actividad Optica de las
micro y macro-estructuras bioldgicas especificas del organismo
humano (de las plantas y animales inclusive), actividad en gene-
ral ignorada por los especialistas.

La emisién de bioluminiscencia juega un papel esencial en la orga-
nizacién (significacion) de toda la actividad bio-psico-l6gica del ser
humano, por la iniciacién de un complejo de fendmenos BEMF (bio-
quimicos, eléctricos, magnéticos, foténicos), relacionados al nivel de
un complejo sistema de «ldseres biolégicos» (moleculares, nucleares,
membranarios, celulares, de 6rgano y de organismo 2).

La complementariedad de las dos teorias es capaz de explicar aspec-
tos insuficientemente entendidos del paso de lo biolégico a lo psicolé-
gico, o, en términos mas generales, aspectos del paso de la naturaleza
a la cultura, proceso en el que «el lenguaje magico» es mediador:

e a) Desde un punto de vista funcional, tal complementariedad
resulta del hecho de que ambas teorias explican el asumir de
las energias-informaciones exteriores (sefiales/signos poten-
ciales) por parte del organismo humano, sea por la via indirecta
del campo adurico, sea por la via directa de los receptores sen-
soriales. La dualidad corpusculo-onda (cuerpo-alma, por una
extrapolacion muy larga) se encuentra también en este contex-
to, describiendo la influencia que el cuerpo fisico tiene en el
campo aferente (al que genera) y reciprocamente ?

* b) Desde un punto de vista estructural, la complementariedad de
las dos teorias puede ser justificada, por ejemplo, por la expli-

orgénico no linear) y ha constatado que su proceso de liberacién se realiza bajo la forma
de una «emisién ultra débil» de bioluminiscencia (una emisién de tipo «bioldser»).

8 La teoria demuestra la analogia estructural y funcional entre los sistemas de lase-
res tecmcos y los sistemas de «ldseres biolégicos» de los que hablamos arriba.

9 Encontramos aqui la diferencia esencial que distingue entre el mecanismo de la
curacién y el mecanismo «mdgico» de las terapias complementarias: el primero accio-
na directamente sobre el substrato fisico, mediante practicas de tipo fisico, quimico,
quirdrgico, etc., el dltimo acciona indirectamente sobre el cuerpo, modificando prime-
1o el estado del biocampo aferente, mediante practicas energo-informacionales especi-
ficas (psicoldgicas, emocionales, etc.).

97



TRAIAN STANCIULESCU

cacién del papel que representa el complejo de la glandula
pineal y pituitaria (el mégico «ojo tercio») (Sténciulescu,
Manu, 2000: 224-229). Por una parte, la sensibilidad total-
mente especial de este complejo frente a las radiaciones exte-
riores (bioelectromagnéticas, magnéticas, etc.), sensibilidad
experimental comprobada, le otorga el atributo de mediador
entre el organismo humano y las radiaciones (suprasensibles)
del mundo exterior. Por otra parte, el hecho de que —por una
secrecion especifica de hormonas (melatonina, serotonina)—
estas glandulas estimulan o inhiben ciertos estados y procesos
fisioldgicos, les otorga la calidad de mediador entre los estados
del campo atirico y los del cuerpo fisico.

En los términos de estas teorias se puede entender la naturaleza fot6-
nica de los psicogramas (las representaciones mentales de tipo holo-
grama) gracias a las cuales el hombre describe su realidad exterior e
interior (Stanciulescu, 1996). Dicho de otra forma, sélo ahora la hip6-
tesis del funcionamiento hologriafico del cerebro (Pribram, 1971)
adquiere la plena relevancia cientifica 1. Adquirida a través del siste-
ma de andlisis (visual, en primer lugar) o del biocampo aferente al or-
ganismo humano (como sistema de conocimiento suprasensorial), la
bioinformacién / la bioluminiscencia —respectivamente la emisién de
biofotones— modifica sus propiedades en relacién con la luz natural
incidente en el organismo. Conforme a la teoria de los «laseres biol6-
gicos», este proceso tiene lugar gracias a la absorcién y a la emisién
estimuladas / amplificadas por la luz al nivel de las estructuras mole-
culares de tipo fosfato, presentes por todas partes en el organismo
(pero sobre todo en el cerebro), y, ademds, gracias a la «filtracion» de
los flujos (bio)foténicos al nivel de unas estructuras orgénicas de tipo
«cristal liquido», presentes en las membranas celulares. La presencia
de estas estructuras —capaces de generar «efectos de memoria» por
volverse rigidas en posiciones relativamente estables, bajo la influen-
cia de los estimulos exteriores— explica los efectos «mdgicos» (cura-
tivos incluidos) que los cristales de cuarto o las piedras de diferentes
colores, por ejemplo, tienen sobre el organismo humano. Porque, en su

10 Porque no se puede hablar de holografia (de hologramas cerebrales) sin la pre-
sencia de la emisién de tipo laser (coherente, direccionada, monocromaética, intensa),
es decir, sin los «instrumentos técnicos» capaces de generarla. La teoria de los «lase-
res biol6gicos» explica precisamente el modo en el que se realiza este proceso de gene-
racién de la bioluminiscencia / emisién coherente de tipo «liser biolégico», a nivel de
las diferentes bioestructuras del organismo humano.

98



EL PODER DE LOS «SIGNOS DE LUZ»: DE LA TECNOLOGIA DE LO MAGICO...

entidad, el organismo funciona como un «gigantesco cristal» receptor
y generador de energias e informaciones especificas como frecuencia,
amplitud, etc !1, Entre éstas est4 la «energia psi», cuyas particularida-
des no estdn incluidas en las tablas cientificas, pero que es responsa-
ble de la gran mayoria de fenémenos de tipo magico (parapsiquico).
En esta categoria, la utilizacién del «signo de poder» ocupa un lugar
de primer rango.

Recibida directamente, a través de los analizadores (de los ojos, en
primer lugar) o indirectamente, a través del campo atirico, la informa-
cién-energia exterior (la luz reflejada por los objetos del mundo o su
campo de radiacién) es transformada a nivel cerebral en conjuntos
vibratorios (hologramas), reproduciendo por resonancia (relacion de
homomorfismo) la matriz energo-informacional del referente. Este
mecanismo de reflexién psico-fisica de la realidad constituye la pre-
misa de la constitucién de un codigo simbdélico profundo del que se ha
servido, probablemente, el ser protohumano, para realizar una prime-
ra comunicacién semaéntica, de tipo intermental (Stdnciulescu, 1996:
35) 12. A través de una orden, dirigida por el cerebro hacia el aparato
verbo-quinestésico, este «holograma mental» es transformado analé-
gicamente y exteriorizado como el «holograma sonoro», en calidad de
palabra.

Muy brevemente expuestas, las etapas esenciales del proceso de
generacion del «signo madgico» serian, por lo tanto, las siguientes
(Stanciulescu, 1999¢):

* La representacion del referente al nivel de un holograma cerebral
y la activacién de este holograma (del nivel del substrato mnési-

11 Es precisamente esta cualidad estructuro-funcional la que nos ha permitido, en
otro contexto (Stanciulescu, 1997), definir el estado de salud del organismo como un
estado de transparencia del organismo a la luz. En otras palabras, si los cristales liqui-
dos membranarios aseguran la penetracién 6ptima de la luz en el interior del nicleo,
de la célula, del 6rgano, etc., el organismo cumple la condicién esencial de salud.
Todas las terapias «mdgicas» con luz o con cristales colorados, asi como los efectos
terapéuticos de la terapia moderna (con luz lser, polarizada, etc.) se basan en esta pro-
piedad de la penetrabilidad de la luz en el organismo biolégico (humano).

12 A este estado le podria corresponder lo que el texto biblico llama «lenguaje pre-
Babel», especifico de aquel periodo protoarcaico en el que todos los hombres utiliza-
ban un lenguaje dnico, comiin, apto para transmitir por via telepética representaciones
mentales esenciales.

99



TRAIAN STANCIULESCU

co) por mecanismos de control voluntario (atencién, intencionali-
dad, etc.).

» La transferencia de la informacién contenida en el holograma
cerebral hacia los musculos efectores del aparato verbo-quinesté-
sico, que se tensan en funcién de la forma, el color, la naturaleza
etc. del objeto representado mentalmente.

» La transformacién de la energia-informacién mecénica (presién),
como una consecuencia del efecto de piezoelectricidad de los cris-
tales liquidos de las membranas celulares.

 Cada tipo de informacién cerebral reproduce una caracteristica de
lo referencial, el conjunto de éstas siendo transmitido simultdnea-
mente y sincrénicamente hacia:

— La musculatura del estdbmago y de la cavidad pulmonar, para
regular la cantidad de aire y la forma en la que ésta es presiona-
da hacia las cavidades resonadoras propiamente dichas.

— La musculatura del resonador de la laringe para generar el com-
plejo de sonidos articulados: estimulados, coherentes, monoar-
moénicos, direccionados (efecto de la resonancia coherente gene-
rado por la simetria de las cuerdas vocales).

— La musculatura del resonador de la faringe, al nivel del cual se
amplifica el complejo sonoro ya constituido en la laringe.

— La musculatura bucal, facial, de la lengua, etc., que es activada
de manera diferente para cada sonido del alfabeto.

« La reproduccién a nivel bucal, de manera icénica, del «motivo»
(fonemético) del holograma cerebral, imprimiéndose en el com-
plejo fénico «presionado» por la faringe formas de tipo circular o
linear, fricativas o lisas, redondas o agudas, etc., acciones de tipo
implosién, explosion, penetracidn, salida, alzamiento, bajada, atri-
butos del género luminoso u oscuro, hiimedo o seco, caliente o
frio, blando o duro, etc.

En conclusién, podemos decir que, al definirse como «reflexion de
la reflexién», como signo fuertemente motivado, consustancial con la

100



EL PODER DE LOS «SIGNOS DE LUZ»: DE LA TECNOLOGIA DE LO MAGICO...

cosa denominada, al tener como substrato significante, el complejo
energético sonoro, y como contenido significado, la informacién foté-
nica registrada en el soporte sonoro, «la palabra de poder» es un holo-
grama foténico-s6nico, una «imagen» de segundo grado de una reali-
dad que, por feed-back (resonancia inversa), podria influirla. Es
precisamente en esta génesis donde encuentra el poder del signo / la
palabra maégica, una pertinente explicacién, por efectos sonoros del
tipo «Sésamo, dbrete», es decir, por la resonancia psicofisica generada
por la encantacion, hechizo u oracién, por el mito como discurso pro-
nunciado, etc.

2.3. La funcion vital: recursos de «profundidad magica»

Gracias al lenguaje verbal (méigico-mitico), es decir, a sus sustitu-
tos no-verbales (lenguaje magico-ritual: gestual, pldstico, musical), el
hombre arcaico no sélo ha logrado ejercer cierto control objetivo sobre
la realidad natural y humana, sino que ha logrado construir una reali-
dad subjetiva capaz de sustituir a la real en el plano mental. Asi, el
mundo se revela al primitivo como lenguaje, por medio del discurso
maégico ritual, que activa recursos cognitivos y de comportamiento
correspondientes a unos fenémenos y a los procesos inasequibles
directamente a los sentidos. La creacién del mundo por un «signo
mdagico» (sonido, gesto, cancidn, risa, llanto, etc.), por ejemplo, por
parte de la divinidad cosmdcrata, ha constituido un marco suprasensi-
ble en el que una fuerte creencia arcaica se ha podido manifestar: «As{
han hecho los dioses, asi 1o hacen los hombres».

La funcién vital (animica) moviliza los recursos bio-psiquicos pro-
fundos del individuo humano, precisamente para realizar aquellos
efectos de «poder mégico», que, segin se creia, tenian los dioses. La
premisa sobre la que tal funcién se crea deriva de la correspondencia
ya sugerida entre el hombre y el mundo, entre el subjetivismo del
conocimiento humano y la objetivacion de la realidad que se debe
conocer: «El espiritu o el alma humanos tiende a imaginarse el mundo
desde el exterior mds o menos segiin su propio parecer» (Blaga, 1987:
326). La dualidad cuerpo-alma (espiritu) ha dejado de ser, para la cien-
cia contemporanea, una realidad imposible de describir, sino, tal y
como se ha visto, una posible expresién de la unién entre la sustancia-
energia y la informacién-campo, unién inherente a la existencia huma-

101



TRAIAN STANCIULESCU

na. La realizacién de unas trampas de energia e informacion puede ser
puesta de manifiesto al nivel de las micro y macro estructuras del orga-
nismo humano 13 como —reservas celulares— «estratégicas» de elec-
trones al nivel del ATP mitocondrial y de los biofotones del ADN
nuclear:

— Las reservas energo-informacionales almacenadas al nivel de los
6rganos vitales, correspondiendo a otros tantos «centros de fuer-
za» (chakre susceptibles de estimulacién por procedimientos
activos o pasivos, por meditacion, training, etc.).

— La reserva de informacién fundamental guardada —como memo-
ria abismal— al nivel del «campo airico» de todo el organismo.

A estos niveles energo-informacionales relativamente distintos les
corresponden otros tantos niveles de «poder magico» del ser humano.

La comunicacién por medio del «lenguaje sin palabras», comunica-
cion de tipo telepatico que la ciencia contemporédnea es hoy capaz de
validar experimentalmente (Stinciulescu, 1990) 14, implica recursos
bio-fisicos subjetivados al nivel de la actividad cerebral, adquiriendo
un carécter psicoide. Porque, tal y como lo apuntaba Lucian Blaga, por
autoinduccién «el alma recurre instintivamente a las intropatias y al
pensamiento magico, porque por estas vias crea el ambito gracias al
cual se intensifica como tal, en su poder y sustancia mismos» (1987:

13 Hemos demostrado en otra ocasién (Stinciulescu, Constantinescu, 1995) que el
organismo humano estd construido como un conjunto de «trampas jerarquizadas», en
las que la energia es predominantemente almacenada en la sustancia orgdnica (nuclear,
celular, etc.), y la informacién en los campos aferentes a ésta. Cada una de estas tram-
pas representa un signo / sefial especifica, que se liberan en ciertas condiciones de esti-
mulacién. Una vez liberada, la sefial energo-informacional se convierte en estimulo
excitante para otra trampa con la que se halla en resonancia / coherencia y que, después
de una excitacién suplementaria, desata su propio contenido, etc. En este mecanismo se
basan las practicas «mdgicas» de la acupuntura, reflejoterapia, presopuntura, etc.

14 Hemos justificado en otro contexto (Stinciulescu, 1990) la existencia de un «len-
guaje de lo vivo», basado en fenémenos de resonancia especifica de todas las micro y
macro-estructuras biolégicas. Los experimentos realizados por los especialistas han
puesto de manifiesto la presencia de la transferencia de informacién biolégica, por una
via insuficientemente conocida, entre dos grupos de organismos celulares, entre plan-
tas y animales, entre hombres separados por grandes distancias. La existencia objetiva
de tales fenémenos denota la constitucién de un «espacio de comunicacién» especifi-
co de todos los seres vivos (biosemioesfera), por el que las bio / psico / ondas soporte
(significante energético) y su contenido informacional (significado bioluminiscente)
pueden propagarse.

102



EL PODER DE LOS «SIGNOS DE LUZ»: DE LA TECNOLOGIA DE LO MAGICO...

329-330). El hecho segtn el cual, a través de la animacién del objeto
«el alma se anima también a sf misma», corresponde a la génesis de
unos signos (mentales o extramentales) consustanciales con la cosa,
susceptibles de complejas consecuencias energo-informacionales. La
generacién a distancia de unos «efectos magicos», empezando por los
del banal mal de ojo hasta los mds refinados de la telecomunicacion,
de la telehipnosis o de la telesugerencia, etc., son testimonios de la rea-
lidad de los fenémenos «magicos» de esta naturaleza (Stdnciulescu,
1995a: 187-198).

En el plano individual, las practicas tradicionales de autocontrol
psico-fisico (de tipo yoga, de meditacién activa o pasiva, de sugeren-
cia o de autosugerencia, etc.) liberan de forma no convencional ener-
gias e informaciones que de manera habitual no pueden ser activadas,
generando un estado especifico de intropatia. Estas précticas de «ener-
gizacién mégica» no hacen mas que generar un estado de resonancia
(emocional) susceptible de desatar fenémenos especificos BEMF (bio-
quimicos, eléctricos y magnéticos, foténicos), capaces de abrir las
trampas energo-informacionales para activar cierta funcién del orga-
nismo humano 15.

En el plano transindividual, el estado de intropatia es sustituido por
el de empatia, resultado de la resonancia instituida al nivel del grupo
humano entre los campos bio-psiquicos individuales. La atraccién o
el rechazo aparentemente espontdneos entre individuos (la simpatia o
la antipatia) representan un estado de dnimo condicionado precisa-
mente por la existencia de estos «campos auricos» con un mayor o
menor grado de compatibilidad fisica. Manifestaciones consideradas
«paranormales», como serian la percepcién extrasensorial, la extra-
corporalidad, la biolocacién, la regresién o la transgresion temporal,
que tienen como consecuencias «magicas» la precognicién, la clari-
videncia, los experimentos de la cercania de la muerte, «la comunién
de los santos», etc., son fenémenos objetivo-subjetivos en cuya inti-
midad la ciencia apenas ha empezado a entrar. Para todos estos fen6-
menos, la implicacién de los campos de energia e informacién (bioe-

15 «La liberacién de Kundalini», por ejemplo, proceso muy conocido en las practi-
cas yoga, se explica precisamente por estas practicas de «meditacién migica». Nuestra
conclusion es que el organismo biolégico ha conservado varias modalidades redun-
dantes de liberacién de los recursos latentes, para que, cuando la necesidad se lo
imponga al organismo, no aparezcan obstdculos mayores en su realizacién. Una vez
mds, la complementariedad entre las intervenciones de la «medicina mdgica» y las de
la medicina moderna (al6pata) encuentra un soporte cientifico concreto.

103



TRAIAN STANCIULESCU

lectromagnéticos, biopsiquicos incluidos) constituye una condicién
sine qua non.

En este sentido, las explicaciones formuladas por Freud, Jung y
otros, con respecto a la existencia de unos niveles de «profundidad
magica», niveles subliminales pertenecientes al «inconsciente», al
«subconsciente» o al «supraconsciente colectivo», heredado por el ser
humano por via genética o adquirido por via cultural, han sido recien-
temente completados por:

— La hipétesis del campo electrodindmico («L field», campo de la
vida, como lo llama Harold Burr, 1972).

— La hipétesis de la causalidad formativa (Shaldrake, 1985: 115-
118), que intenta justificar la existencia objetiva de un «mundo
favorable al alma humana» (Blaga, 1987: 335), de un mundo
«objetivo» de los estados psicointelectuales, del tipo del platoni-
co «mundo de las ideas» o del oriental «documento Akashique».

Un mundo as{ seria susceptible de un permanente enriquecimiento
informacional, por los estados mentales del ser humano, supuestos
por el proceso de la creacién inclusivamente. Relacionado por recur-
sos «vibratiles» con un mundo de este tipo, el hombre arcaico ha sido
capaz de abrirse «méigicamente» hacia los niveles subliminales por
medio de unos cuantos procedimientos especificos (Roney-Dougal,
1997: 58-59): actitud totalmente confiada en la posibilidad del proce-
so deseado, plena relajacién fisica y mental, concentracién holistica,
visualizacién-imaginacién de la finalidad perseguida, fuerte emocion,
«accién por inaccién» (principio Zen), etc. El control de tales estados,
a través de las multiples practicas meditativas (estimulativas) de las
que todavia dispone (Smedt, 1979), podria ofrecer al hombre moder-
no la oportunidad del «poder méigico»: la interseccién del consciente
con el inconsciente / el supraconsciente, experiencia cuyas conse-
cuencias apenas ahora la ciencia empieza a evaluar y aceptar. Porque,
apenas hoy el ser humano es capaz de comprender y de verificar
racionalmente la naturaleza de unas practicas de equilibracion (tera-
pia) «mégica», por la liberacién de los recursos escondidos, por ejem-
plo. De este modo, tal equilibraciéon se puede realizar igualmente a
través del complejo de efectos BEMF descritos por la teoria de los
«laseres biologicos»:

104



EL PODER DE LOS «SIGNOS DE LUZ»: DE LA TECNOLOGIA DE LO MAGICO...

» Los efectos bioquimicos, generados por la utilizacién de las «hier-
bas magicas de curacién», son capaces de atenuar ciertos dese-
quilibrios, descompensaciones energéticas, etc., por su absorcién
integral al nivel del organismo humano y por su alto tropismo
(orientacién maxima hacia la afeccién especifica), como conse-
cuencia de la resonancia / coherencia existentes entre los vibrati-
les de las sustancias vegetales y los de la misma naturaleza del
organismo humano (cristales liquidos membranarios) 16.

» Los efectos eléctricos y magnéticos se basan en la utilizacion
«méagica» de los imanes naturales o de los cristales generadores de
piezoelectricidad (los bafios de arcilla, por ejemplo) en las induc-
ciones de corriente eléctrica o de campo magnético generadas por
los organismos vivos. Las intervenciones de esta tltima categoria
tienen la ventaja de actuar de manera 6ptima sobre el biosensor
humano, gracias a un alto grado de coherencia entre los campos
eléctricos y magnéticos del organismo y los inducidos por el gene-
rador biolégico (bioenergoterapéuta, por ejemplo).

» Los efectos fotonicos son generados tanto por las propiedades
«magicas» de la radiacién externa (la eficiencia de los bafios de
luz solar, los efectos de la radiacién ultravioleta o infrarroja, etc.),
como por las terapias complementarias del tipo cromatoterapia,
cristaloterapia etc., que estimulan la bioluminiscencia interior del
organismo Yy, por eso, €l mantenimiento / la continuidad de los
mecanismos BEMF.

Los procedimientos terapéuticos de naturaleza biofoténica subordi-
nan a los que dependen del ambito psiquico, espiritual, mental, etc.
(empezando por el hechizo y acabando con la oracién), que actian a
cierto nivel de profundidad del «campo 4urico», generado por toda la
actividad del ser humano. En realidad todos estos «efectos magicos»
—que hacen que a menudo una oracién tenga las mismas consecuen-

16 Por ejemplo, el hecho insuficientemente explicado de que ciertas «plantas mégi-
cas» deban ser recogidas cuando hay luna llena, para que tengan un efecto mdximo
sobre el organismo humano, puede ser comprendido facilmente desde la perspectiva
TLB, que muestra que: (1) la luz de la luna es polarizada, al igual que 1a emisién bio-
foténica (bioluminiscente) del organismo vivo (vegetal incluido); (2) la interferencia
entre la emisién lunar y la de la planta es méxima cuando la luna estd llena; (3) el efec-
to energo-informacional de esta interferencia es guardado en la memoria del substrato
vegetal, para ser transmitido ulteriormente al sujeto humano que utiliza la planta con
fines terapéuticos.

105



TRAIAN STANCIULESCU

cias benéficas que un medicamento, por ejemplo— se generan a través
de mecanismos de resonancia adecuados, al nivel de las estructuras
biolégicas, categorias y fenémenos BEMF similares. En otras pala-
bras, los mismos fenémenos pueden ser desatados por el poder de dis-
tintos «signos de luz».

2.4. La funcion pragmatica: efectos de poder de los signos magicos

La funcién pragmatica implica la capacidad del hombre arcaico de
orientarse espacio-temporalmente en el mundo dado, observando, con-
servando y controlando «los complejos empiricos» impuestos por la
necesidad de sobrevivir. Todas estas manifestaciones son un resultado
de la utilizacién de los «signos de poder» —por quién sabe qué via
descubiertos por el hombre arcaico— en el sentido de satisfacer sus
propias necesidades. Juzgada desde este punto de vista, la magia tiene
por excelencia una dimensién pragmatica.

Tres categorias de actos similares podriamos distinguir como siendo
realizados bajo «los signos de la magia» por el hombre arcaico:

(1) Los efectos fisicos (c6smicos) suponen la posibilidad del ser
humano de desatar o bloquear unos fenémenos cdésmico-naturales
(como la lluvia, el viento, la tormenta, las avalanchas, etc.). Tales
fenémenos no parecen nada imposibles para la tecnologia moderna
(psicotrénica incluida), teniendo en cuenta la posibilidad de interac-
cién / resonancia (de tipo feed-back) entre el biocampo humano o los
campos generados artificialmente por el hombre y los campos fisicos
de alrededor.

(2) Los efectos bio-psico-fisicos son generados por la induccién con
la ayuda de unos «signos de poder» (palabra, imagen, movimiento,
sonido, luz) o de unos «objetos magicos» (de tipo piedras-talismdn,
cristal, etc.) de unos estados bio-psico-fisicos adecuados para el recep-
tor humano (individual o colectivo). Tal y como hemos visto, las prac-
ticas bio-psico-terapéuticas alépatas han empezado ya a utilizar fre-
cuentemente los procedimientos no convencionales («mdgicos»), a
medida que los redescubren y pueden explicarlos cientificamente. La
mayoria de estas practicas se basa en el efecto de interferencia que

106



EL PODER DE LOS «SIGNOS DE LUZ»: DE LA TECNOLOGIA DE LO MAGICO...

determina el significante del signo magico: en una primera fase, al
nivel del (bio)campo del receptor; en la segunda fase, este «efecto de
campo» (aurico) produce modificaciones efectivas al nivel del subs-
trato bioldgico del sujeto humano. Tales modificaciones son una con-
secuencia de la resonancia de tipo holografico instituida entre los
vibrétiles del campo y los del substrato biolégico fotosensible (los
cristales liquidos membranarios), cuya posicién se reordena en fun-
cién de la «orden» recibida de los vibrétiles del biocampo. La teoria
foténica de la energia-informacién, relacionada con la de los «ldseres
biolégicos», es capaz de explicar de forma compleja este mecanismo
que concierne gran parte de la fenomenologia de lo magico, empezan-
do por la accién psiquica de la maldicién o del hechizo, hasta la de la
terapia con las plantas de curacién.

(3) Los efectos meta-fisicos conciernen la comunicaciéon del ser
humano con las instancias transindividuales, suprahumanas, trascen-
dentes. Las investigaciones de la psicologia transpersonal o de la
parapsicologia (los experimentos del momento cercano a la muerte, las
comunicaciones espiritistas, etc.) ofrecen pruebas cada vez mas con-
cretas a favor de ciertas autonomias del psico-campo individual y de
la posibilidad del hombre de resonar con las estructuras informaciona-
les transindividuales. Los viajes aparentemente simbdlicos de los cha-
manes, por e¢jemplo, encuentran las mismas vivencias, dificiles de des-
cribir, que han relatado todas las personas que se han confrontado con
una muerte clinica: la sensacién de extracorporalidad, la conciencia de
los acontecimientos «terrenales» y la imposibilidad de la implicacién
en su desarrollo, «el encuentro» con personas difuntas, el paso por un
tinel y la confrontacién con un «campo de luz» dificil de describir, etc.
(Moody, 1988).

Una explicacion matizada de estas categorias de fenémenos la ofre-
ce la semidtica (Stdnciulescu, 1995a: 53-56), por la distincién que
hace entre el significante (sustancial energético) y el significado (con-
tenido informacional-radiante) de los signos magicos. En funcién de la
naturaleza del receptor, los efectos van a ser generados sea por la
accion de uno u otro de los pardmetros estructurales del signo mégico,
sea por la accion complementaria de ambos componentes.

Como forma especial de concebir el mundo (Weltanschauung), el
pensamiento magico (totémico-tabuistico) del hombre protoarcaico
podria ser caracterizado sintéticamente (Wax, 1963: 495-519) por:

107



TRAIAN STANCIULESCU

« La composicién del mundo (del cosmos) mds bien de «seres» que
de «objetos».

 Independientemente de si son de tipo humano o no, entre estos
objetos se instituyen relaciones de la misma naturaleza que las
interhumanas (relaciones de resonancia).

e El devenir del mundo tiene como substrato la fuerza cdsmica
unica (mand), en sus multiples hipdstasis.

e Algunos «seres» detienen mas poder-mana que otros.

» El poder se puede obtener por concesién o préstamo, de forma
deliberada, pero también por robo.

 Cualquier nueva repeticién de los poderes césmicos, pragmatica-
mente conocidos, supone un ritual, una practica magica adecuada.

En funcién de los medios desarrollados para la obtencién de los
efectos de poder, se pueden distinguir:

a) Prdcticas mdgicas no verbales, implicando la magia del baile
(Richard), la magia como «musica congelada» (Combarieu), la
magia del dibujo o del modelo (Tylor), etc.

b) Prdcticas mdgicas verbales, utilizando benéfica o maléficamen-
te la palabra —encantacién—, maldicién o bendicién.

¢) Prdcticas sincréticas (no verbales-verbales), que combinan el
gesto y la palabra.

En esta tltima categoria se inscriben también las précticas magico-
miticas generadas por la resonancia del hombre con el cosmos. Las
investigaciones de Frazer, Lang, Bruhl, Gennep, Pettazzoni, Mali-
nowski, Durkheim y otros han demostrado que cualquier sociedad pri-
mitiva se desarrolla bajo el signo de estas formas de practicas magicas,
precursoras, en igual medida, de la religion y de la ciencia: «La magia
basada en la confianza del hombre en que puede dominar la naturale-
za directamente, s6lo conociendo las leyes que la gobiernan de mane-
ra mégica, estd desde este punto de vista emparentada con la ciencia.
La religién, como una confesién de la impotencia humana en algunos
aspectos, conduce al hombre més alld del nivel migico y més tarde

108



EL PODER DE LOS «SIGNOS DE LUZ»: DE LA TECNOLOGIA DE LO MAGICO...

mantiene su independencia al lado de la ciencia, mientras la magia
debe sucumbir» (Malinowski, 1993: 14-15).

El acercamiento entre las pricticas mégicas, experimentales y el
experimento cientifico, representa una idea fecunda y sugestiva,
pudiendo conducir a los investigadores més atrevidos a conclusiones
inesperadas. Porque, tal y como lo consignaba Mircea Eliade, «acercar
la historia de las religiones a las investigaciones metafisicas llegara,
pronto, a ser indispensable» (1993: 54). Este acercamiento ha sido
inhibido por dos categorias de causas: subjetivas, generadas por reti-
cencias aiun dogmaticas de la comunidad cientifica frente a este tipo de
exégesis, y objetivas, derivadas de la dificultad de abordar de forma
pluridisciplinar, absolutamente necesaria para la comprensién de un
fenémeno complejo; de aqui el temor al diletantismo, a la vulgariza-
cion, al entusiasmo gratuito, etc.

Superando tales temores, en principio justificados, la investigacién
sugiere que, en la misma linea ya consignada de la unidad histdrica del
espiritu humano, las practicas magicas, mitico-rituales, identificadas a
menudo con la categoria de los fendmenos paranormales (metapsiqui-
cos, parapsiquicos, denominados con un término moderno), puedan ser
reconsideradas y argumentadas desde la perspectiva del conocimiento
cientifico / (semiético) contemporaneo. El desarrollo del acto mégico
implica un conjunto de préacticas simbélicas, descriptibles en el marco
de la triada semidtica: significante (el substrato sobre el que se ejecuta
la operacién magica), significacion (la técnica, el ritual magico como
tal) y significado (el contenido informacional, la finalidad inducida):

» El significante, el substrato fisico de la operacién mdgica puede
ser, segin las observaciones de Constantin Daniel (1979: 228), el
ser o el objeto de «hechizar», o de «encantar», un hombre, un ani-
mal, una planta o una parte suya (un trozo de ufia, un pelo, una
hoja), un sustituto similar, andlogo o parecido al «objetivo» per-
seguido (agua pasada por un escurridor, por ejemplo, para sugerir
la Huvia, un muiieco de cera imaginando al adversario, el dibujo
del animal que se quiere cazar, etc.) o un sustituto simbélico, que
no es parecido al objetivo, pero que lo sustituye por una relacién
de causalidad (el ruido sugiriendo el trueno, la camisa de un hom-
‘bre, una vasija de barro, etc.).

» La significacion, el contenido informacional del acto magico,
resulta de la finalidad, de la intencién asociada a él. Segun esta

109



TRAIAN STANCIULESCU

intencién, se podrian distinguir unos cuantos tipos de accién
mdgica (Sahleanu, 1978: 37-38):

— Magia blanca («de mano derecha», con efectos benéficos para

el hombre, reparadores, por ejemplo) y magia negra («de
mano izquierda», capaz de generar enfermedad, desgracias,
etc.), ambas siendo realizadas por el hechicero, el chaman,
etc.

— Magia privada, persiguiendo efectos positivos o negativos

asociados a un solo individuo, y magia publica, comprendien-
do las practicas consagradas al bien o al mal de una colectivi-
dad entera.

— Magia preventiva, que persigue la utilizacién con finalidad pro-

filactica de los amuletos, de los talismanes, etc. y magia activa,
con funcién terapéutica, de resoluciéon de unas situaciones ya
manifiestas a través de préicticas ofensivas o protectoras.

— Magia divinatoria, destinada a descifrar el futuro de unas situa-

ciones o acontecimientos particulares, etc.

El significar, como operacién sobrepuesta al ritual o a la técnica
propiamente dicha, puede ser, a su vez:

— Idéntico a la accion ritual no mdgica (regar el campo, clavar un

cuchillo real, etc.), procedimiento que concierne la magia mimé-
tico-imitativa de tipo homeopdtico (Horn), provocando el efecto
por su imitacion.

— Similar a la accidn real (verter agua por un escurridor, quemar

un pelo, etc.), practica especifica a la magia de contagio, sim-
patética (Frazer), por la que se actiia sobre un objeto o fené-
meno que ha estado en contacto con el objetivo de la accién
magica.

— Simbdlico, suponiendo practicas de tipo totémico, utilizando

una accién indirecta, mediada por el simbolo totémico (objeto
natural o artificial, imagen, sonido) para generar el efecto
deseado en el «objetivo», respectivamente pricticas de tipo
tabd, generando efectos por prohibicién y abstinencia, por

110



EL PODER DE LOS «SIGNOS DE LUZ»: DE LA TECNOLOGIA DE LO MAGICO...

inaccién sobre unos objetos considerados tabi (un «simbolo
totémico negativo»).

El pensamiento mdgico difiere del pensamiento mitico por el hecho
de que el primero se traduce en la semiética de las representaciones no
verbales, mientras que el dltimo supone la semiética del habla articu-
lada (o escrita). Se trata, conforme a las observaciones de Ion Banu, de
una distincién semidtica que corresponde a una diferencia en la mente:
«en la fase mas antigua, el mago no piensa atn la naturaleza como tal,
la naturaleza como otra diferente de si mismo. Este proceso mental es
espontaneo, «instintivo», de extrapolacion empirica. La naturaleza no
es €l y tampoco otra cosa distinta de €1, 1a cuestién misma de un alter
al que nosotros llamamos naturaleza, todavia no existe [...] En la fase
del lenguaje mitico, la disyuncién sujeto-objeto existe, incluso se
resiente como disyuncién entre si y otra cosa con la que van a ser ins-
tituidas, de forma deliberada, ciertas relaciones, que difieren frente al
hecho de si la entidad otra es apreciada como benigna o maligna»
(1993: 330-331).

El nacimiento de las palabras primarias constituye para el primitivo
un acontecimiento que la memoria de lo inconsciente o del supracons-
ciente colectivo no podia observar. La hipétesis semidtica del mime-
tismo por resonancia confirma la creencia segin la cual cada cosa
tiene su alma. Asociando este «alma» con el campo energo-informa-
cional especifico de cualquier objeto o fendmeno del mundo césmico,
hemos podido explicar el nacimiento de la palabra primaria sobre la
base de un mimetismo implicito.

La palabra es el primer «instrumento no convencional de poder»
que el hombre ha construido por resonancia no relacionada con la
realidad césmica. La comprensién de este mecanismo nos permite
interpretar en los términos de la racionalidad cientifica conviccio-
nes como: «Las palabras son soplo mds ruido; ellas aparecen por lo
tanto corporales y como tal son una especie de “cosas”. En Me-
sopotamia consideraban el sonido como la voz del dios. En la
medida en que las palabras son cosas, también poseen su «almax.
Es la expresion de las modalidades intelectuales elementales, en
virtud a las cuales, todo, incluso los pensamientos, tienen corpora-
lidad, y las cosas, incluso las abiéticas, son animadas» (Banu,
1993: 71-72).

Miramos hoy extrafiados esta «modalidad intelectual elemental»,
confrontada pricticamente con fenémenos y mecanismos bio-psico-

111



TRAIAN STANCIULESCU

fisicos que la ciencia moderna apenas empieza a comprender y a recu-
perar pragmadticamente. Siendo «soplo» (informacién-significado) y
«ruido» (energia-significante), la palabra constituye el holograma
sonoro que reproduce «el alma de la cosa», su propio campo energo-
informacional. En calidad de «cosa», de realidad fisica vibratoria, la
palabra (o el pensamiento) adquiere corporalidad, e, implicitamente,
poder de accién sobre los cuerpos del mundo, en sus formas mds varia-
das, de las mas césmicas hasta las bio-fisicas y psico-mentales.

Tal conclusién es especialmente importante, ya que revela que el
animismo se ha manifestado por primera vez en la esfera del lenguaje,
las primeras practicas magicas del hombre siendo relacionadas con la
génesis y el devenir del lenguaje no verbal, primero, y verbal, luego.
En esta filiacién se han desarrollado, de hecho, también los dos tipos
fundamentales de comportamiento magico: totémico y de tipo tabu.
Porque, tal y como hemos visto, la palabra ha sido utilizada de igual
manera como tétem y tabul.

El reconocimiento de la universalidad de la magia —sometiendo a
la obediencia, fenémenos y fuerzas objetivas de la naturaleza— como
prdctica humana anterior a la religion (solicitando por ofrendas y
oraciones el favor de estas fuerzas) ha generado el enfrentamiento
entre dos puntos de vista que atafien, por un lado, al tema de la inca-
pacidad, de la impotencia, de la inconsciencia del hombre protoarcai-
co frente a la existencia (Frazer, Durkheim, Hubert, Mauss y otros);
por otra parte, al tema de la capacidad del hombre (proto)arcaico de
utilizar sus recursos psico-mentales naturales en el control de la exis-
tencia objetiva, incluida la césmica (W. Schmidt). En realidad, en la
linea de la verdad mediadora, se debe tomar en cuenta la dialéctica
entre la incapacidad y la capacidad del hombre en sus primeros
enfrentamientos con la naturaleza (Lips, Childe). Dicho de otra forma,
la génesis de la magia debe ser buscada con prioridad en causas de
orden pragmitico, en necesidades existenciales fundamentales, que
apenas luego han determinado a las de orden psiquico (afectivo, inte-
lectual, volitivo).

Sin embargo, la necesidad de dominar las cosas del mundo c6smico
por una integracién compleja en éste, ha sido resentida por el hombre
desde el principio de su existencia, y no en una época tardia; o, como
dice Paul Radin: «La magia tiene la misma edad que el hombre»
(1941: 57). De esta actitud implicativa se ha desprendido, en una etapa
ulterior, la actitud explicativa del pensamiento mitico, mediador entre
el comportamiento magico-ritual y el teolégico-religioso.

112



EL PODER DE LOS «SIGNOS DE LUZ»: DE LA TECNOLOGIA DE LO MAGICO...

2.5. La funcién religiosa: reverberaciones transcendentes
de lo magico

La funcion religiosa define la implicacién de lo mégico en lo trans-
cendente por medio de la idea de lo sagrado, de la creencia en la exis-
tencia de unas instancias transindividuales de naturaleza «divina».
Segin Lucian Blaga, lo sagrado puede ser considerado «un atributo de
la sustancia o del poder méagico, o un atributo de las cosas o de los
seres portadores de atribuciones magicas» (1987: 333).

La funcién religiosa de 1o magico es un reflejo de lo transcendente
que baja hacia el mundo, la tierra, el hombre (Blaga, 1987: 293). En
esta filiacién, utilizando el lenguaje de las metdforas asociadas por
Lucian Blaga al tiempo histérico 17, hemos definido en otro contexto
tres niveles de poder del signo (de la palabra) méagica (Stinciulescu,
1995a: 199):

(1) El nivel sagrado del «signo catarata» caracteriza la potenciali-
dad del acto divino de creacién del mundo, transferida por resonancia
vertical a las instancias/estructuras subyacentes a la divinidad creado-
ra. Es suficiente recordar, en este contexto, la creacién maégica del
mundo por la palabra/el sonido primordial, posible de relacionar con
la vibracién primera del Big-Bang, con la radiacién remanente de 2,7
K evidenciada por la cosmologia moderna, y con la radiacién césmica
que influye por sus pardmetros fisicos, desde €l nacimiento, «el desti-
no» del ser/de la colectividad humana.

(2) El nivel profano del «signo rio» concierne los instrumentos con
los que opera de costumbre el ser humano, para la realizacién de la
comunicacién performadora. Podemos pensar, en este contexto por
ejemplo, en los medios perlocucionales con los que opera el lenguaje
convencional.

(3) El nivel sacralizado del «signo fuente» que caracteriza las posi-
bilidades de elevacién del ser humano hacia las instancias divinas, por

17 Lucian Blaga toma en cuenta tres posibles horizontes temporales (1985: 119-
131): «el tiempo catarata», especifico de las culturas preponderantemente orientadas
hacia el pasado; «el tiempo rio», especifico de los pueblos anclados preponderante-
mente en el presente histdrico y «el tiempo fuente», asociado a la visién espiritual diri-
gida preponderantemente hacia el futuro.

113



TRAIAN STANCIULESCU

hechizo, oracién o mito, es decir, por el lenguaje de los signos magi-
co-rituales asociados. Este dltimo signo reitera simbélicamente el con-
tenido informacional de la «palabra sagrada» (el significante sonoro,
plastico, gestual, musical).

El fenémeno histérico de la sacralizacion de lo profano podria ser
descrito en los términos de la racionalidad cientifica por medio de
unos cuantos procedimientos complementarios que son (Stdnciulescu,
1995a: 171 -172):

(a) La personificacion por biologizacion de lo natural. Al atribuir
virtudes propias de la vida (considerada como «sagrada» en calidad de
«soplo divino») y al comprender las fuerzas fisicas, «profanas», de la
naturaleza (reldmpago, trueno, lluvia, etc.) como atributos sagrados de
lo sobrenatural («fuego divino», «agua viva», «el latigo de Dios»,
etc.), se realiza una primera modalidad de sacralizacién de lo real.

(b) La sacralizacion de lo transindividual, de unos horizontes seman-
ticos que sobrepasan el poder de control del individuo, del grupo o inclu-
so de la colectividad humana, constituye otra instancia que el hombre
arcaico ha sobredimensionado. Instituyéndose como realidad del espiri-
tu colectivo, el lenguaje magico-simbdlico, aunque inicialmente «profa-
no», se convierte en no solamente un método de mediacion de la rela-
cién con lo sagrado, sino incluso €]l mismo como instancia «sagrada»,
por la interdiccién o la imposibilidad de su modificacion.

(¢) La sacralizacién de una supuesta relacion entre el hombre pri-
mitivo y sus «parecidos en cuanto a la razén», perteneciendo a una
civilizacién superior, terrestre o estelar, supone la dotacién de éstos
con los rasgos sobrenaturales, sagrados, de la divinidad. Asi, por este
procedimiento, una realidad de lo méds «profana» —la de unos seres
superiores desde el punto de vista técnico-cientifico— es sacralizada
por la memoria de los mitos originarios y transformada en arquetipo
mitico.

(d) La conversion de forma consciente-racional de la idea de crea-
cion divina, primordial, en arquetipo cultural imposible de modificar,
representa un dltimo aspecto del proceso de sacralizacién de la tradi-
cién mitica. La dogmatizacion deliberada del discurso mégico-mitico,
trabajado y transformado en instancia religiosa, lo va a convertir en un
instrumento doctrinario, ideoldgico, que la religién va a investir con-
vencionalmente con el atributo de «sagrado».

114



EL PODER DE LOS «SIGNOS DE LUZ»: DE LA TECNOLOGIA DE LO MAGICO...

Una vez mds, la via hacia lo sagrado es construida con medios pro-
fanos, no pudiendo ser conocido mds que a través de sus signos. En esta
dialéctica, lo sagrado representa un profano transcendentalizado, y lo
profano un sagrado individualizado. El lenguaje cientifico parece ser el
mas «profano» entre los lenguajes con los que opera el ser humano.
Paraddgicamente, sin embargo, es al mismo tiempo el inico que puede
emprender una «via de la razén hacia Dios» (Stanciulescu, 1990),
adquiriendo de este modo un aura aparte de sacralidad.

En los términos del discurso racional, nos proponemos, a continua-
cién, aclarar unas cuantas posibles acepciones de la «sacralidad de la
palabra», tal y como resulta de su relacién con la luz.

En las condiciones de la comprension actual, la luz —portadora de
informacién y energia a la vez— constituye un paradigma comin para
el discurso mégico-mitico, religioso, filoséfico y cientifico. En esta
acepcion, entre las connotaciones metafisicas (magico-religiosas) y las
fisicas (filosé6fico-cientificas) asociadas a la luz, ya no se instituye una
ruptura infranqueable, sino una filiacién natural. Dicho en otras pala-
bras, semejante «metafisica fisica» (Charon) puede ser sugestivamen-
te descrita —en consenso con la doctrina religiosa, tal como se des-
prende del texto biblico— por el seguimiento de las metamorfosis que
la luz, en calidad de arquetipo de la creacién del mundo, ha sufrido en
lo vertical de sus diferentes horizontes de manifestacién (Stanciulescu,
1998: 59-73):

1. El horizonte de la luz no creada e inefable. En una primera
hipdstasis, 1a luz no creada se define como simbolo del principio crea-
dor mismo, de la Palabra —ILogos por la que la divinidad existe.
Porque, si Dios es 1o mismo que la Palabra— «Al principio ya existia
la Palabra, y la Palabra estaba junto a Dios, y la palabra era Dios»
(Juan, 1. 1.) —y la luz es la esencia de Dios, significa que entre la
Palabra Creadora y la Luz No Creada se ha establecido desde un prin-
cipio una identidad onto-16gica. En virtud a esta identidad, podriamos
decir —extendiendo la significacién del texto biblico —que desde
siempre fue Palabra— Luz, respectivamente la Luz de la Palabra.

En una segunda hipéstasis de la religion cristiana, por ejemplo, la
luz no creada se manifiesta ab initio como potencialidad triddica: El
Padre-El Hijo-El Espiritu Santo. Las connotaciones religiosas asocia-
das a la triada divina (La Trinidad) van a describir las muiltiples acep-
ciones de cada uno de los componentes sagrados:

115



TRAIAN STANCIULESCU

— El Padre puede ser definido como luz no creada, inmortal, eter-
na e infinita, ilimitada, inmutable, inasequible, etc.

— El Hijo es asociado a la luz salvadora, la luz de la luz, la luz
nacida (sin comienzo ni final), el brillo de la gloria, sabiduria y
poder vivo, imagen sustancial, etc.

— El Espiritu Santo es considerado como la luz generada (viva,
libre, no comenzada, y sin final), la luz que se envia, que cons-
truye y refuerza, el soplo que no desaparece, el amor y el deseo
ardiente.

Por una parte, en una lectura racional-cientifica, todas estas conno-
taciones se podrian encontrar en las identificaciones formuladas en
otra ocasion (Stianciulescu, 1990: 4-5): El Padre = La Informacién, El
hijo = La Sustancia, El Espiritu Santo = La Energia, subordinadas a la
identificacién integradora que es: El Campo = Dios Unico. Por otra
parte, la triada divina se encuentra en la imagen de la triada semiética:
Significado (El Padre) —Significacién (El Espiritu Santo)—
Significante (El Hijo), teniendo como realidad integradora: El Signo
mismo (Dios Unico).

2. El horizonte de la luz creada. El paso de lo metafisico a lo fisico
se realiza por medio de la luz creada en el primer dia, por el poder de
la Palabra —(de)— Luz misma: «Dios ha dicho: <Que haya luz> y
hubo luz...» (Génesis, 1: 3, 4). Por medio de la realizacién de una
superficie de agua, a la que luego ha nombrado «cielo», Dios ha divi-
dido de hecho la unidad existencial del mundo en dos horizontes de
existencia de la luz:

— El horizonte de la luz espiritual, que describe un mundo de las
«entidades de luz» faltas de cuerpo material, correspondiendo a
las nueve «jerarquias divinas» —empezando por los dngeles y
hasta los serafines— descritas por Seudo-Dionisio el Areopagita
(1994: 43-55), como hipéstasis de la Palabra-Luz.

— El horizonte de la luz cé6smica, que define aquella realidad fisi-
ca que la divinidad ha destinado —situdndola bajo «la superficie
entre las aguas primordiales»— a unificar «el cielo» con la «tie-
rra» a través de, por una parte, la luz césmica primordial, la

116



EL PODER DE LOS «SIGNOS DE LUZ»: DE LA TECNOLOGIA DE LO MAGICO...

vibracién generada por la explosién de un Bing-Bang originario,
y por otra parte, de la luz c6smica secundaria, responsable de la
génesis y la naturaleza de los cuerpos césmicos (galaxias y estre-
llas, soles y planetas, etc.).

La intuicién de que la luz puede ser un marco ontolégico unificador
para todas las realidades sensibles de la luz césmica, identificindose
en ultima instancia con aquel «alma escondida» luminosa presente
tanto en la estrella, la piedra o el ser, es cada vez mas matizada por la
ciencia y la tecnologia modernas.

3. El horizonte de la luz humana. La conviccién de los iniciados
religiosos de que «todo es luz», teniendo como correspondiente el pos-
tulado de la fisica cuantica de que «todo es onda» (Max Born), se
encuentra implicada en la génesis del mismo ser humano. Hemos
sugerido, en este sentido, que la historia del nacimiento de la palabra
—definitoria para la calidad de homo significans— se halla en la inter-
seccion de las diferentes formas de ser de la luz: fisica, biolégica, psi-
quica (espiritual). Estas corresponden a los «tres ojos» que los textos
simbélicos toman en cuenta (Chevalier, Gheerbrant, 1995: 362-366):
(a) el ojo fisico, instrumento sensorial para sorprender la luz fisica
(c6smica); (b) el ojo frontal, «el tercer ojo» de Shiva, érgano de recep-
cién suprasensorial de las vibraciones sutiles, de las informaciones
invisibles emitidas por los cuerpos del mundo o almacenadas en los
bio-psico-campos individuales o colectivos; (c) el ojo del corazon,
receptor de la «luz espiritual», de las vibraciones que pulsan de hori-
zontes que trascienden la realidad humana.

Por medio de estos no solamente simbdlicos «0jos», el paso de la luz
(estado césmico fisico) a la iluminacién (estado metafisico), del obje-
to a la representacién y su significacion (a la palabra, en ultima ins-
tancia), supone un conjunto explicativo unitario, inter- y transdiscipli-
nar. De tal ejercicio intelectual, una «semidtica de la luz» (la
biofoténica) empieza apenas ahora a dar cuenta, tal y como lo hemos
visto, argumentando que:

— El hombre es un «ser vibrétil», un «ser de luz» capaz de resonar
con instancias energo-informacionales jerarquizadas.

117



TRAIAN STANCIULESCU

— En virtud de su doble naturaleza (cuerpo-espiritu, sustancia /
campo, energia / informacién), el hombre es capaz de sorpren-
der y de trabajar tanto las dimensiones energéticas (corpuscula-
res), como las radiantes (informacionales) de la luz, en la multi-
tud de sus hipéstasis.

— «La palabra» (el pensamiento y el lenguaje) son expresiones de
la resonancia entre el pensamiento humano y la realidad c6smi-
ca (la luz creada), resonancia que le permite al hombre mismo la
dignidad de ser poeta-creador.

2.6. La funcion poética: metamorfosis de los signos maigicos

La funcion poética representa un resultado de la doble génesis e
implicitamente utilizaciones del «signo de poder»: motivado y no
motivado, natural y convencional. Se puede decir que, en una primera
fase de la utilizacién del lenguaje magico (mitico-ritual), se pone sobre
todo en evidencia la dimensién de la motivacion, de la consustanciali-
dad del signo con la cosa (el referente), capaz de permitir sensibles
efectos de resonancia al nivel de ésta. Esta acepcion nos ha permitido
definir lo sagrado como un «espacio» de manifestaciéon de los signos
plenamente motivados (Stinciulescu, 1995a). La sacralidad maégica
del signo resulta precisamente de su poder de (re)accién. Porque, en
esta etapa, la dimension estética (poética) del signo (del lenguaje) esta
subordinada integralmente al acto magico, que representa un medio
complementario de generacién de la «vivencia experiencial» de lo
maégico. Apenas en una fase ulterior, moderna, a medida que la pala-
bra (el signo) pierde su «sacralidad», como resultado de una arbitra-
riedad mds y mas evidente, la funcién poética empieza a representar
una «finalidad en si», la magia de la recepcion, viéndose cada vez mds
subordinada a la dimensidn estética. Semejante dimension se encuen-
tra implicitamente en todos los avatares que el signo magico ha sufri-
do en su paso de la luz a la iluminacidén, del lenguaje exterior del
mundo al mundo del lenguaje interior, de lo sagrado a lo profano, de
lo icénico a lo iconoclasta, de la imagen a lo imaginario, de la natura-
leza a la cultura, de la creacién del mundo al mundo de la creacién.

La interdependencia de estas etapas de transicién, centradas en la
utilizacién de uno y el mismo instrumento de poder —el signo—,

118



EL PODER DE LOS «SIGNOS DE LUZ»: DE LA TECNOLOGIA DE LO MAGICO...

explica por qué «el mago recurre involuntariamente a métodos poéti-
cos, y el poeta recurre involuntariamente a métodos magicos» (Blaga,
1987: 332). Segin Bronislaw Malinowski, esta fuerza magica, creado-
ra, del signo, reside exclusivamente en el hombre, «emanando por su
arte magica, liberdndose a la vez que su voz (su pensamiento, n. n.,
TDS), trasmitida por el acto ritual» (Malinowski, 1993: 120). En la
interseccién de estas formas de manifestacion, la presencia de las abis-
males «categorias estilisticas», consignadas por Lucian Blaga, parece
gobernar desde siempre la capacidad del hombre creador de sorpren-
der valores (verdades) que se encuentran mds alld de los limites de lo
sensible.

Un conjunto de teorias explicativas —sintesis de las ya menciona-
das— es capaz de dar cuenta de las dimensiones «madgicas» de los
actos de creacion. Entre los aspectos excepcionales que dependen de
la esfera de la creatividad podemos consignar, segin su complejidad,
a los que conciernen la capacidad de hipermnesia o de criptomnesia, la
capacidad de sorprender (via supraracional) unas soluciones innova-
doras, la manifestacién precoz de unos recursos creadores excepcio-
nales, los efectos de la sugestién hipnética en el sujeto creador, la crea-
cién en estado de trance, etc. (Stédnciulescu, 1998: 158-164). Todos
estos fendémenos son susceptibles de ser considerados «magicos» por
el sentido comun.

En realidad, se les pueden asociar recientes explicaciones cientifi-
cas, relacionadas con la funcionalidad holografica del sistema nervio-
so y de la funcién mnésica (Pribram), la teoria de los campos morfo-
genéticos (Shaldrake) o la teoria del «orden envuelto» (Bohm), la
posibilidad de la regresiéon temporal y transpersonal (Grof, Rogers),
etc. El sorprender unas informaciones por via de la resonancia del indi-
viduo con los «valores simbélicos» guardados al nivel de estos cam-
pos ignorados por el conocimiento sensible (fisico) podria dar cuenta
de una serie de fendmenos magicos atin no asumidos racionalmente.

El paso de la vivencia experiencial (imdgico-mitica) del mundo a su
comprension analitica puede ser encontrado en la mas general expre-
sién «poética» del conocimiento humano: el conocimiento del naci-
miento del mundo. Sintetizando, diriamos que tres modelos semio6ticos
han sido asociados a lo largo del tiempo a esta génesis, correspon-
diendo al mismo nimero de metamorfosis de los «signos de la luz»
(Stinciulescu, 1995a: 218-220): el mundo como discurso / texto,; el
mundo como texto / no discurso; el mundo como no discurso / no texto.
Estas tres perspectivas se definen en relacion con el modo de implica-

119



TRAIAN STANCIULESCU

cién / no implicacién de una conciencia significadora (logos) en la
modelacion del substrato césmico (ontos).

(1) El mundo como discurso texto. Semejante imagen del mundo cés-
mico puede ser desprendida de la creencia del hombre arcaico en la exis-
tencia del logos Creador, de una deidad-divinidad omnipresente y omni-
potente. Transformando el Caos en Cosmos, el Unico Creador ordenaria
«las cosas del mundo» siguiendo la significaciéon de un discurso pre-
existente. Una razén césmica transcendente seria, por lo tanto, respon-
sable del «cuento del mundo», de su «discurso significativo», pero tam-
bién de la génesis del substrato significante («el texto del mundo»).

El prevalecer del discurso sobre el texto 18 o5 similar, en este con-
texto, al que hay entre causa y efecto: «Al principio ya existia la
Palabra», la significacién pura, no manifiesta, para que luego apenas,
a través de su exteriorizacién «magica», nazcan las inmensas formas
concretas de la existencia cosmica. En esta hipostasis, la semiosis cés-
mica aparece como exterior al ser humano, al que sélo le quedaria el
destino de traducir el orden del mundo segiin su propio pensamiento.

(2) El mundo como texto / no discurso. Una variante semiética de
asociar a la «cosmogonia magica» la representa la que proyecta una
realidad (pre)existente, un ontos beneficiando de una «coherencia
intrinseca» (como resultado de una «semaéntica natural» independien-
te de una conciencia significadora) en una construccién semiética
«artificial» (humana), con un grado mayor o menor de irrealidad, de
fantasia. Dado que el mundo ya no se beneficia de los privilegios de
una conciencia todosignificadora, podria ser definido como casi-texto,
de cuya organizacién coherente las leyes del cosmos (leyes naturales)
serian las Unicas responsables.

La intervencién de la conciencia mégica del hombre seria capaz, esta
vez, de transformar el texto natural no discursivo (que tiene sélo poten-
cialidad semdntica) en un texto / discurso «poético»: el mito cosmogoni-
co. Un proceso de «subjetivizacion de lo objetivo» conduce asi a una ima-

18 En los términos de la semiética de Umberto Eco (1982: 77), hemos asociado de
forma preponderante el «discurso» con la presencia del significado (con la coherencia
de un conjunto de significaciones-informaciones) y «el texto» con la expresién del sig-
nificante (el soporte sustancial-energético aferente al discurso), respectivamente.

120



EL PODER DE LOS «SIGNOS DE LUZ»: DE LA TECNOLOGIA DE LO MAGICO...

gen subjetiva, muchas veces fantéstica, sobre el mundo. El hecho de que
para el primitivo el mundo se revela como/por el lenguaje (Wittgenstein)
tiene una doble finalidad: por una parte, la realizacién simbdlica de la uni-
dad entre el hombre y el cosmos; por otra, la introduccién de esta unidad
en la «memoria colectiva», como signo de la existencia originaria.

(3) El mundo como no texto/no discurso. Una tercera hipodstasis
semiodtica de la relacién hombre-cosmos entrafia un universo no dis-
cursivo/no textual. En esta variante, segin la exégesis de Kant, al
mundo no le corresponderia un sentido inmanente generado por la
divinidad o por determinaciones causal-naturales (leyes). En conse-
cuencia, no teniendo una estructura textual-discursiva, €l cosmos no
representa una referencia para el conocimiento humano (arcaico). El
hombre ya no se acerca al mundo con el poder del logos descriptivo-
deductivo, sino con el de la sensibilidad imaginativa (poética).

Elaborando con estos recursos una variante mitica de la cosmogéne-
sis, el pensamiento arcaico va a volver sobre la naturaleza c6smica para
acordarle un sentido. La semiosis magico-mitica sufre, asi, una inver-
sién esencial. El cosmos ya no juega el papel de un referente mas o
menos conocido (posible de conocer), capaz de inspirar la construccién
simbdlica. Se convierte en una consecuencia de la situacién semiética,
el beneficiario de un esfuerzo explicativo / imaginativo, que representa
el punto final de un proceso de culturalizacién de la naturaleza.

3. <LA GRAN,INVERSIQN»: DE LA INTUICION ARCAICA
A LA RAZON CIENTIFICA

Apoyandonos en contribuciones epistemoldgicas existentes (Marcus,
1985), hemos descrito en otro contexto (Stanciulescu, 1999) el proceso
de transicién del conocimiento mégico-ritual (de tipo experiencial) pri-
mero al holistico (de tipo mitico-religioso), luego, al conocimiento ana-
litico (filoséfico-cientifico) y experimental (tecnolégico). Para todos
estos tipos de representacion del mundo por medio de signos arquetipi-
cos (como por ejemplo, la luz), el discurso artistico puede ser integrador.

Hemos llamado «Gran Inversién» (Stdnciulescu, 1990: 66) al pro-
ceso de transicién del conocimiento aparentemente suprarracional, que

121



TRAIAN STANCIULESCU

caracteriza el periodo «mdégico» de la historia humana, al conocimien-
to técnico-cientifico, racional por excelencia, de la historia moderna.
Muy brevemente, los avatares de esta «inversién» pueden ser compri-
midos en los términos explicativos de la teoria de los campos (energo-
informacionales) jerarquizados (Stdnciulescu, 1991: 23-48), para los
que los modos de ser de la luz —asumidos por la hipétesis de los
«laseres biologicos», la hipétesis foténica de la energia-informacién
etc.— representa un marco de referencia relevante. Recordamos, para
una comprensién «fisico-metafisica» (Charon) de la existencia huma-
na misma, los cuatro postulados de esta teoria:

a) La dualidad espiritu-cuerpo, expresada a nivel estructural por la
presencia de «los signos esenciales» (potenciales): el acopla-
miento entre sustancia y campo, energia e informacién, por una
parte, la unidad / la resonancia funcional (significadora) entre
genotipo, psicotipo, sociotipo, por otra parte.

b) La resonancia informacional entre el campo psiquico individual
(significado) y el campo psiquico de la humanidad (significante),
por la activacién significadora de unas disponibilidades hereda-
das genéticamente y refinadas culturalmente por el ser humano.

¢) La relativa autonomia del espiritu individual frente al cuerpo
fisico, por la posibilidad de mantenerse un tiempo (incluso des-
pués de la muerte fisica del individuo) en una dualidad modifi-
cada: la que hay entre «el espiritu individual» (en calidad de sig-
nificado) remanente al nivel del campo informacional colectivo
y el substrato del «cuerpo colectivo» (la sustancia fisico-cerebral
de la humanidad, en calidad de significante).

d) La existencia de unos campos energo-informacionales superio-
res, superando el nivel del sociotipo (del campo de la colectivi-
dad humana), capaz de sintetizar la posible experiencia espiritual
de las «colectividades césmicas», como reflejo del «campo
informacional fundamental» (Dios) que subordina por «resonan-
cia vertical» el devenir de cualquier realidad del mundo.

En conclusién, podemos decir que —desarrollando en los términos
del conocimiento semiético actual los pardmetros de la «hexada fun-
cional de lo magico» concebida por Lucian Blaga— le hemos sobre-
puesto una dimensién transfuncional: la de la explicacién cientifica.

122



EL PODER DE LOS «SIGNOS DE LUZ»: DE LA TECNOLOGIA DE LO MAGICO...

Tal exégesis se somete a la intencion declarada de traer por medios
racionales la experiencia de lo magico tanto a la esfera del conoci-
miento, como a la practica contemporanca. En otras palabras, esta
intencién re-evaliia con otros métodos de interpretacién (con los de
una inédita «semidtica de la luz», por ejemplo) el proceso por el cual
el ser humano ha pasado naturalmente de la «experiencia de lo magi-
co» a la «magia de lo experimental», de un «mundo hechizado»
(Morin, 1973) a un mundo que apenas empieza a «re-hechizarse».

Referencias bibliograficas

BaNu, 1. (1993). Istoriologia filozofiei. Studii. Bucuresti: Editura Academiei.

BLAGA, L. (1985). Trilogia culturii, Opere, volumul 9. Bucuresti: Minerva.

BLAGA, L. (1987). Opere, volumul 10, Trilogia valorilor. Bucuresti: Minerva.

BouM, D. (1995). Plenitudinea lumii si ordinea ei. Bucuresti: Humanitas

BRENNAN, B. A. (1993). Light Emerging. The Journal of Personal Healing.
New York, Toronto, London, Sydney, Aucland: Bantam Books.

BURR, H. (1972). Blueprint for Immortality. London: Neville Spearman.

Bursuc, C. (1999). Construiti-vd cu mijloace proprii un O.Z.N. Bucuresti:
Editura Miracol.

CHEVALIER, J. y GHEERBRANT, A. (eds.) (1994). Dictionar de simboluri (mitu-
ri, vise, obiceiuri, gesturi, forme, figuri, culori, numere), volumul 2, 3.
Bucuresti: Editura Artemis.

Corocaru, C. (1991). Biolocatia activd. Bucuresti: Editura Tehnici.

CONSTANTINESCU, P. y STaNCIULESCU, T. D. (1993). «Resonance as a Principle
of Universal Creativity. Photonic (Quantical) Hypothesis of Information-
Energy». Revista de Inventica. (lasi) 12.

Crrvor, D. y Bursuc, C. (1995). Consideratii asupra aparitiei cutremurelor de
pamint explicate prin teoria gravitovortextului. Sesiunea de comunicdri stiinti-
fice «Prevenirea si apdrarea impotriva efectelor provocate de cutremure. Ia§’i.

DANIEL, C. (1979). Civilizaﬁa feniciand. Bucuresti: Editura Sport-Turism.

DioNISIE, pseudo-Areopagitul (1994). lerarhia cereascd. lerarhia bisericeas-
cd: Institutul European.

Eco, U. (1982). Tratat de semioticad generald. Bucuresti: Editura stiintificad gi
enciclopedica.

ELIADE, M. (1990). Incercarea labirintului. Cluj-Napoca: Editura Dacia.

ELIADE, M. (1993). «Magie si metapsihicd». En Morfologia religiilor.
Bucuresti: Editura Jurnalul Literar.

FovYE, J. de la (1975). Ondes de vie, ondes de mort. Paris: Robert Laffont.

Guia, Cornelia (1993). «Materie si spiritualitate». En C. Guja (ed.), Aurele
corpurilor, interfete cu cosmosul. Bucuresti: Editura Enciclopedica.

123



TRAIAN STANCIULESCU

Luprasco, S. (1960). Les trois matiéres. Paris: Julliard.

MaALNowsKI, B. (1993). Magie, stiintd si religie. lagi: Editura Moldova.
Mooby, R. (1988). La lumiére de I’ au-dela. Paris: Robert Laffont.

MORIN, E. (1973). Le paradigme perdu: la nature humaine. Paris: Seuil.
PATRUT, A. (1991). De la normal la paranormal, volumul 1. Cluj-Napoca:

Dacia.

PriBrRAM, K. (1971). Language of the Brain. Experimental Paradoxes and

Principles in Neuropsychology. Monteray, California: Brookes / Cole.

Prorp, V. (1970). Morfologia basmului. Bucuresti: Univers.

RADIN, P. (1941). La réligion primitive. Paris: Gallimard.

RONEY-DOGAL, S. (1997). Stiintd si magie. Ploiesti: Editura Elit Comentator.
SAHLEANU, V. (1978). De la magie la experimentul stiintific. Bucuresti:

Editura Stiintificd §i Enciclopedica.

SHALDRAKE, R. (1981). A New Science of Life. New York: Terrytown.
SMEDT, M. de (1979). 50 tecniques de méditation. Paris: Metz.
STANCIULEScU, T. D. (1990). O cale a ratiunii cdtre Dumnezeu? Deva: Editura

Timpuri.

— (1995a). Miturile creatiei — lecturi semiotice. lagi: Editura Perfor-
mantica.

— (1995b). De la «hexada magicului» la relevarea «<semnelor de putere».
Lucrédrile simpozionului «Lucian Blaga». Universitatca «Babeg-
Bolyai, Cluj-Napoca.

— (1996a). «Fundamente ontogenetice ale limbajului creativ. Limbajul
verbal, de la competentd la performant,é». En Belous, V.; T. D.
Stanciulescu; H. Teodorescu; A. Ungureanu, Performantica. Interfe-
rente, sinergii, confluente. lagi: Editura Performantica.

— (1998). «Filozofia creat,iei. Fundamente ontologice ale “devenirii cre-
atoare”». En Stdnciulescu, Traian D. (ed.), Belous, Vitalie, Ion Moraru,
Tratat de creatologie. lagi: Editura Performantica.

— (1999). «Signs of Light. A Transversal View of Knowledge Complexity».
En Sign Processes in Complex Systems, 7-th’International Congress of
the International Association for Semiotic Studies (IASS / AIS).
Dresden (en prensa).

— D. M. MANU (2001). Metamorfozele luminii. Biofotonica, stiintd a
complexitdtii (volumul 1). Metamorfozele luminii. Introducere in teo-
ria «laserilor biologici» (volumul 2). Iagi: Editura Performantica.

Wax, M. & R. (1963). The Notion of Magic. «Current Anthropology», volu-

mul 4.

124



