ESPACIOS LIMINALES, FANTASMAS DE LA MEMORIA
E IDENTIDAD EN EL TEATRO
HISTORICO CONTEMPORANEOQ!

LIMINAL SPACES, MEMORY GHOSTS AND IDENTITY
IN THE CONTEMPORARY HISTORICAL THEATRE

Luisa GARCIA-MANSO
Universiteit Utrecht

m.l.garcia-manso@uu.nl

Resumen: Los espacios liminales simbolizan la transiciéon entre dos
estados diferenciados. Como propuesta de definicion y descripcion de lo
liminal en el espacio dramatico, en este ensayo se analiza su construccion
en La tumba de Antigona, de Maria Zambrano; Le retour de Carola Neher,
de Jorge Sempruan; j4y, Carmela!, de José Sanchis Sinisterra y Los nifios
perdidos, de Laila Ripoll. En estas obras se construyen espacios liminales
—tumbas, cementerios, lugares abandonados, escenarios— en los que los
fantasmas de la memoria toman cuerpo y se incita al publico a asumir el
deber de memoria e indagar en la identidad colectiva.

Palabras clave: Memoria. Drama histdrico actual. Liminalidad. Espacio.
Fantasmas.

Abstract: Liminal spaces symbolize the transition between two different

1. Este trabajo se ha realizado en el marco del proyecto de investigacion Escrituras, Imdgenes y
Testimonio en las autoras hispanicas contemporaneas (MINECO, Plan Estatal [+D+i , FF12015-63745-P).

© UNED. Revista Signa 27 (2018), pdgs. 393-417 393



LUISA GARCIA-MANSO

states. In this essay I propose a definition and description of these symbolic
spaces in theatre, through the analysis of La tumba de Antigona, by Maria
Zambrano; Le retour de Carola Neher, by Jorge Semprun; 4y, Carmela!,
by José Sanchis Sinisterra; and Los nifios perdidos, by Laila Ripoll. The
liminal spaces created in these dramas —tombs, cemeteries, abandoned
places, stages— allow the ghosts of memory to be embodied in the scene.
The audience is thus impelled to look into the past and to reassess collective
identity through the duty to remember.

Key Words: Memory. Contemporary historical drama. Liminality. Space.
Ghosts.

1. INTRODUCCION

Desde la Transicion hasta la actualidad, el drama historico en Espafia
ha recibido una especial atencion por parte de la critica teatral dada la
gran cantidad de textos y de puestas en escena que se han producido
y, muy especialmente, por haberse constituido en “uno de los cauces
preferidos por gran parte de los mas relevantes autores dramaticos
espanoles para hacer llegar sus reflexiones sobre el acontecer sociopolitico
y los grandes problemas universales” (Vilches de Frutos, 1999: 73)°.
Coincidiendo con el final de la dictadura, la eliminacion de la censura
y la culminacién de la transicion politica hacia la democracia, la escena
comienza a revelar nuevas formas de entender la Historia y sus procesos.
La representacion de personajes y episodios historicos con la intencion
de trazar paralelismos mas o menos velados con la realidad social del
momento que caracterizé al drama historico realizado bajo la dictadura
franquista (Ruiz Ramon, 1978; Halsey, 1998; Rodriguez Richart, 2012),
fue cediendo paso al protagonismo de personajes andnimos e historias
familiares que apelan a la memoria colectiva del publico y entroncan con
el concepto unamuniano de la intrahistoria. En muchos casos, ademas, se

2. La bibliografia sobre el drama historico producido en Espafia en las ultimas décadas es demasiado
basta para recogerla en un trabajo de estas caracteristicas. Cabe sefialar, por la conjuncion de esfuerzos colec-
tivos desplegados, los volumenes editados por Spang (1998), Romera Castillo y Gutiérrez Carbajo (1999), Ro-
mera Castillo (2003) y Floeck, Fritz y Garcia Martinez (2008). Entre las monografias se hallan las de Habegger
(1989), Hiittmann (2001), Ogando (2004) y Garcia-Manso (2013).

394 © UNED. Revista Signa 27 (2018), pdgs. 393-417



ESPACIOS LIMINALES, FANTASMAS DE LA MEMORIA
E IDENTIDAD EN EL TEATRO HISTORICO CONTEMPORANEO

trata de dramas que proponen nuevas miradas sobre el pasado reciente,
alumbrando acontecimientos, realidades y personajes marginados del
discurso historiografico y contribuyendo a generar interés sobre episodios
y realidades poco conocidas®.

Dado que el drama historico, entendido como subgénero, se atiene
a una delimitacion basada en criterios mas tematicos que formales
-pues, como es sabido, puede adoptar diversos registros, desde la farsa
hasta el melodrama, e incluso combinarse con temadticas procedentes de
otras tradiciones dramadticas, como la mitoldgica (Berninger, 2006: 24)-
, las investigaciones han prestado una mayor atencion a los temas y los
enfoques adoptados en torno a la historia y la memoria dentro de un
contexto sociopolitico concreto, en detrimento de una sistematizacion del
corpus de caracter formal. En este ensayo, propongo llamar la atencion
sobre una especificidad formal que se halla estrechamente relacionada con
las modalidades que el drama historico adopta en nuestros dias: la creacion
de espacios liminales como medio para vincular presente y pasado en la
escena. Este fenomeno, que describiré y ejemplificaré a través del andlisis
de una seleccion de propuestas dramaticas de reconocidos autores y autoras
espanoles de los siglos XX y XXI, se puede observar también en el teatro
histérico contemporaneo producido en otros paises, constituyéndose por lo
tanto en una caracteristica del género en su expresion actual.

2. LIMINALIDAD Y TEATRO

El concepto de liminalidad (del latin limen, “limite”, “umbral’)
fue introducido a principios del siglo XX por Arnold van Gennep en sus
estudios antropologicos sobre los rites de passage, descritos como ritos
que celebran el paso de un individuo de una posicion bien definida a otra,
como, por ejemplo, los relativos al nacimiento, la entrada en la vida adulta
o el matrimonio*. Van Gennep ([1909] 1960: 10-11) senalaba que dichos

3. Asi ocurre, por ejemplo, con las numerosas propuestas dramaticas en las que se rescatan las vidas
de las mujeres de la II Republica y el exilio (Garcia-Pascual, 2014), una tendencia creativa que se hace eco de
los avances de los Estudios de las Mujeres y los Estudios de Género en el reconocimiento del papel de éstas en
la Historia.

4. “Transitions from group to group and from one social situation to the next are looked on as im-
plicit in the very fact of existence, so that a man’s life comes to be made up of a succession of stages with similar
ends and beginnings: birth, social puberty, marriage, fatherhood, advancement to a higher class, occupational
specialization, and death. For every one of these events there are ceremonies whose essential purpose is to en-
able the individual to pass from one defined position to another which is equally well defined” (Gennep, [1909]

© UNED. Revista Signa 27 (2018), pdgs. 393-417 395



LUISA GARCIA-MANSO

rituales podian dividirse en tres subcategorias o fases: ritos de separacion
o preliminales, ritos de transicion o liminales y ritos de incorporacion o
postliminales. En funcion de la finalidad que tenga el ritual en cuestion,
un tipo de rito predomina sobre los otros. Victor Turner ([1969] 2008: 95)
retomo décadas después el trabajo de van Gennep para analizar con mayor
detenimiento el periodo liminal o umbral, en el que el individuo se halla en
un momento de transicién y ambigiiedad entre distintas fases, de manera
que su condicion elude la clasificacion que normalmente se les aplica a los
estados y posiciones del espacio cultural:

Liminal entities are neither here or there; they are betwixt
and between the positions assigned and arrayed by
law, custom, convention, and ceremonial. As such, their
ambiguous and indeterminate attributes are expressed by a
rich variety of symbols in the many societies that ritualize
social and cultural transitions. Thus, liminality is frequently
likened to death, to being in the womb, to invisibility, to
darkness, to bisexuality, to the wilderness, and to an eclipse
of the sun or moon (Turner, [1969] 2008: 95).

Lo liminal aparece asociado, por lo tanto, a un estado de indefinicion
o ambigiiedad identitaria. Después de producirse la transicion de un estado
a otro, la identidad del individuo queda redefinida y su nueva posicion
o estatus es reconocida por la comunidad y por el propio sujeto. Tras el
desarrollo del concepto de la liminalidad y su aplicacién al estudio de
ciertas culturas tribales, Turner (1982: 41) destac6 en trabajos posteriores
el caracter liminal del teatro, al que preferia referirse como “liminoide”,
teniendo en cuenta las diferencias cruciales en su estructura, funcion, estilo,
alcance y simbologia, que lo distancian de los rituales de las sociedades
tribales y agrarias. Segun Turner (40), son liminoides las formas artisticas
complejas y experimentales en las que se critica el status quo de la sociedad,
mientras que las formas que refuerzan y legitiman la moral prevalente se
aproximan mas a la liminalidad practicada en los rituales y mitos tribales,
en los que el orden establecido se subvierte con el fin de regresar, al final
del proceso ritual, a la normalidad, recordando asi a la comunidad cuales

1960: 3).

396 © UNED. Revista Signa 27 (2018), pdgs. 393-417



ESPACIOS LIMINALES, FANTASMAS DE LA MEMORIA
E IDENTIDAD EN EL TEATRO HISTORICO CONTEMPORANEO

son los beneficios de vivir fuera del caos. Posteriormente, Erika Fischer-
Lichte ([1990] 2002: 4) adopt6 también la nocidn de la liminalidad para su
estudio del teatro y la performance, con el fin de llamar la atencion sobre la
capacidad de este género para formar y transformar identidades: mientras
que en los ritos de transicion descritos en los estudios antropologicos son
los actores los que sufren la transformacion identitaria, en el teatro es el
publico el que queda expuesto a la posibilidad de cambiar su identidad,
por lo que el teatro puede verse como espacio liminal en la medida en que
es un lugar propicio para poner en jaque ideas, imagenes y convenciones’.
A continuacion, quisiera explorar y proponer una posibilidad mas
de la liminalidad, que parte de la conceptualizacion de ciertos espacios
dramaticos como espacios liminales, en cuanto a que estos pueden
constituirse en simbolo de la transicion entre dos mundos o estados
diferenciados. Asi como el ser humano ha creado ritos que simbolizan
el paso de un estado a otro —de la infancia a la madurez, de la solteria
al matrimonio, etc.—, también existen lugares a los que otorgamos esa
connotacion de liminalidad, de espacio intermedio que transgrede la
demarcacion de unos limites y se adentra en el territorio de la ambigiiedad.
De hecho, a van Gennep ([1909] 1960: 15, 18-20) le interesaba el
componente “magico-religioso” del cruce de fronteras imaginarias —por
ejemplo, el uso de una puerta, un umbral o un palio para simbolizar ese
cambio de estado en algunos ritos y en ceremonias religiosas—. Igualmente,
en el teatro es posible recrear espacialmente entornos en los que se sugiere
la posibilidad de traspasar fronteras intangibles como las que dividen los
binomios vida/muerte, suefio/vigilia, cordura/locura, etc. Se trata de un
tipo de espacio en el que el personaje queda suspendido en una especie de
tierra de nadie o en un estado de incertidumbre, que le permite ahondar en
su propia historia y su pasado y llevar a cabo un proceso de anagnorisis.
En el caso del drama historico contemporaneo, los espacios liminales
responden a la tentativa de llevar a la materialidad de la escena discursos
mnemonicos con los que se entrelazan temporalidades del presente y del
pasado. Estos discursos no solo se transmiten a través de la palabra y el
didlogo, sino que también se evidencian en la construccion de los personajes,

5. “Whilst in rites of transition it is generally the ‘actors’ who are to be transformed, in theatre, it is
principally the spectators who are exposed to the possibility of a change in identity of role figures which they in
fact only bring forth through performative acts. [...] In this sense, theatre can be described as a liminal space”
(Fischer-Lichte, [1990] 2002: 4).

© UNED. Revista Signa 27 (2018), pdgs. 393-417 397



LUISA GARCIA-MANSO

la creacion del espacio y el tiempo dramaticos. Asi pues, los espacios
liminales, fronterizos, permiten integrar figuras fantasmales y espectrales®,
con las que se sita a los vivos —personajes y publico espectador— ante un
pasado que cobra vida en la escena. Ademas, los espectros en el teatro suelen
contribuir a desencadenar el proceso de anagnorisis en los protagonistas,
con el que se pretende involucrar al publico en el trabajo de memoria.
Como seres procedentes del mas alld, del recuerdo o de la alucinacion de
otros personajes, se convierten en emisarios de la memoria, que vuelven
pararecordarles a los vivos la necesidad de seguir replanteandose el pasado
(Garcia-Manso, 2014: 88-90).

Los espacios liminales pueden generarse tanto mediante la
escenografia, como mediante la iluminacion, el espacio sonoro o el espacio
ludico y verbal, creado por los didlogos y los movimientos de los personajes.
Por ejemplo, como espacios fisicos y escenograficos destacan los lugares
marcados por alguna tragedia del pasado o los lugares culturalmente
asociados a lo liminal, como podria ser el caso de un cementerio o de unas
ruinas historicas. A través del espacio verbal y ludico, se pueden formar
espacios liminales a través de personajes que entran en estados de trance
y transmutacion —como ocurre en Santa Perpetua, de Laila Ripoll, cada
vez que la protagonista, una anciana vidente, entra en trance o es poseida
por un espiritu—, o de personajes que estan enfermos o a punto de morir,
de manera que se hace posible el encuentro y la confusion entre suefio y
vigilia —asi ocurre en La paz del crepusculo, de Itziar Pascual, cuando el
protagonista enfermo cree charlar con el fantasma de Clark Gable—.

2.1. La tumba de Antigona (1967) [24-07-1984], de Maria
Zambrano

Entre los lugares liminales por excelencia se hallan las tumbas y los
cementerios, espacios dedicados a la rememoracion y la conmemoracion
del pasado, que se prestan a la negociacion identitaria del visitante’.

6. Véanse los estudios de Derrida (1993) y Gordon (2008) y, en relacion con la literatura espaiiola,
las contribuciones del volumen editado por Resina (2000) y el estudio de Colmeiro (2011).

7. Este ensayo es deudor de un estudio de John P. Gabrielle (2006) en el que se refiere al cementerio
como lugar liminal en Pére Lachaise, de Itziar Pascual. Tal y como Gabrielle menciona en dicho trabajo, “cem-
eteries, as liminal places where geography and chronology are reshaped and history is spatially spread out, are
diverse and relatively unexplored sites for examining the processes involved in the contemporary reconstitution
of memory of self, family and group, in place and trans-spatially” (Francis, Kellaher y Neophytou, 2005: 180).

398 © UNED. Revista Signa 27 (2018), pdgs. 393-417



ESPACIOS LIMINALES, FANTASMAS DE LA MEMORIA
E IDENTIDAD EN EL TEATRO HISTORICO CONTEMPORANEO

Son varios los ejemplos de dramas historicos que en las ultimas décadas
han optado por este tipo de ambientacion, como ocurre en La tumba de
Antigona (México, 1967), de Maria Zambrano, un drama que ha servido
de inspiracion para otras creaciones escénicas que podrian analizarse aqui
—por ejemplo, Juana—delirio (2005), de Eva Hibernia, obra protagonizada
por Juana de Arco, la Doncella de Orleans, que rinde homenaje al drama
de la filosofa malaguena (Garcia-Manso, 2013: 305)—. Zambrano escribio
este texto dramatico en el exilio y, aunque la primera edicion —que vio
la luz en México— data de 1967, habria que esperar hasta 1983 para su
publicacion en Espafa®.

La universalidad del mito, entendido éste como modelo y ejemplo
de la historia, ha permitido entender esta obra en su contexto de recepcion
como una alegoria sobre la tragedia espafola de la Guerra Civil y la
dictadura, que cercend y oculté la voz de una parte de la comunidad,
defensora de la libertad y la democracia (Vilches de Frutos, 2006)°. Dicha
alegoria puede rastrearse asimismo en el proceso creativo. Como es sabido,
Antigona fue un personaje fundamental en el pensamiento de la filésofa
malaguefia en su etapa del exilio, a la que dedic6 numerosas paginas
(Bundgérd, 2000; Pino Campos, 2005; Plaza Agudo, 2009; Trueba Mira,
2012). La indagacion que Antigona realiza en su propia historia y la de su
familia, se convierte, en este sentido, en una indagacion en la memoria y la
identidad colectiva, como Zambrano (1996: 103) advierte en “Delirio de
Antigona”, ensayo publicado en 1948: “No podemos dejar de oirla, porque
la tumba de Antigona es nuestra propia conciencia obscurecida. Antigona
esta enterrada viva en nosotros, en cada uno de nosotros”. A lo largo de
las doce escenas que componen la obra, cuyos titulos informan sobre el
contenido o los personajes implicados en las mismas, Antigona examina

8. La primera puesta en escena integra tuvo lugar el 24 de julio de 1984 en el Teatro Lope de Vega de
Vélez-Malaga bajo la direccion de Juan Hurtado (Nieva de la Paz, 1999: 296-297). El 13 de agosto de 1992 se
produce un emblematico estreno en el escenario del Teatro Romano de Mérida, en version preparada y dirigida
por Alfredo Castellon. Para el analisis que sigue tomo como referencia la edicion critica preparada por Virginia
Trueba Mira (2012), en la que la investigadora recoge en notas a pie de pagina las variaciones observables en
borradores y versiones manuscritas desechadas por Zambrano, entre las que destaca —por lo que se refiere a la
comprension del texto espectacular— la supresion de la practica totalidad de las acotaciones escénicas en la ver-
sion final del texto dramatico, con la excepcion de una, contenida en la escena titulada “Suefio de la hermana”
(Zambrano, 2012: 182).

9. El drama mitol6gico se emparenta a menudo con el drama historico debido a que se sirve de me-
canismos similares para trazar paralelismos entre pasado y presente. En algunos casos, ademas, se actualizan los
arquetipos y temas miticos con el fin de reflexionar sobre hechos historicos concretos (Vilches de Frutos, 1983:
184, 207; Nieva de la Paz, 1997: 123-124; Ragué-Arias, 2005; Romera Castillo, 2008: 130).

© UNED. Revista Signa 27 (2018), pdgs. 393-417 399



LUISA GARCIA-MANSO

su vida pasada, su experiencia del exilio como portadora de conocimiento
y perpetuadora de la memoria; de la guerra fratricida que enfrent6 a sus
hermanos; de su defensa del deber moral de enterrar a los muertos por
encima de la injusticia manifiesta de la orden del tirano Creon de prohibir
que se le diera una sepultura digna a su hermano Polinices; y de su decision
de acatar, hasta sus ultimas consecuencias, la condena a ser desterrada
tanto del mundo de los vivos como del de los muertos.

El drama transcurre en el espacio cerrado de la tumba de Antigona,
un entorno simbdlico y liminal, que “representa a la vez el espacio del
exilio, del transito hacia la muerte, y el de la revelacion” (Azcue, 2009:
38). Dicho “espacio intermedio” (Trueba Mira, 2012: 103) le permite a
Antigona vivir esa revelacion, ese reconocimiento de su propia identidad,
gracias a la confrontacion con su memoria y sus fantasmas: su hermana
Ismene, sus hermanos Etéocles y Polinices, el rey Creon, su prometido
Hemon... Como sefiala Pilar Nieva de la Paz (1999: 290), “estos sucesivos
encuentros con sus fantasmas familiares, consigo misma a través de su
relacion pasada con los otros, conducen paulatinamente a Antigona hacia
lo mas profundo de si misma, hacia las grandes preguntas de la razon
ultima, en un proceso de progresiva purificacion”. Asi pues, la anagnorisis
de la protagonista se produce a través del didlogo con su memoria y sus
propios fantasmas, con quienes se reencuentra en el espacio liminal de la
tumba, donde ella se enfrenta conscientemente a su pasado y a la Historia,
motivo por el cual la protagonista afirma que no podré salir de alli (morir)
hasta que sea capaz de fejer la tela de su memoria: “Me dejas sola con
mi memoria, como la arafa. A ella le sirve para hacer su tela. Esta tumba
es mi telar. No saldré de ella, no se me abrird hasta que yo acabe, hasta
que yo haya acabado mi tela” (Zambrano, 2012: 195-196). La necesidad
de rememorar hasta alcanzar un conocimiento de la verdad es lo que la
mantiene con vida dentro de su tumba: “Por eso no me muero, no me
puedo morir hasta que no se me dé la razon de esta sangre y se vaya la
historia, dejando vivir a la vida” (186).

La protagonista del drama se halla, por tanto, en un momento de su
vida que es en si mismo liminal: el paso hacia la muerte, una transicioén que
le aporta la lucidez necesaria para repasar su vida en lo que Zambrano llama
en su Prologo el “delirio” de Antigona: “Mientras la historia que devor6 a
la muchacha Antigona prosiga, esa historia que pide sacrificio, Antigona
seguird delirando” (Zambrano, 2012: 173). Para acometer el proceso de

400 © UNED. Revista Signa 27 (2018), pdgs. 393-417



ESPACIOS LIMINALES, FANTASMAS DE LA MEMORIA
E IDENTIDAD EN EL TEATRO HISTORICO CONTEMPORANEO

anagnorisis, la protagonista precisa de la ayuda de sombras, fantasmas o
seres del mas alla y visitantes que le permiten entrar en didlogo con su
pasado'®. Los titulos de algunas escenas apuntan ya al caracter espectral de
estas presencias que pueden manifestarse o no en la escena, como sucede
con los dos mondlogos en los que Antigona se dirige respectivamente a su
hermana Ismene, titulado “Suefio de la hermana”, o a su madre Yocasta,
titulado “La sombra de la madre”. Lo espectral se pone de manifiesto en
estos casos por la intangibilidad de los personajes; al ser caracterizados
como sombra o como suefio, su representacion fisica no es necesaria en la
escena, puesto que su ausencia se puede suplir mediante una interpretacion
adecuada del “delirio” de la protagonista'’. En otros casos, como ocurre
con las figuras de Edipo, la nodriza Ana, la Harpia —personaje alegdrico—,
los hermanos Etéocles y Polinices o Hemon, lo espectral toma cuerpo a
través de la interpretacion actoral y la protagonista entabla un dialogo
directo con estos seres venidos del mas alla o de un espacio mitico.

Asi pues, el espacio liminal elegido por la autora en este drama, un
espacio que por su significado cultural —la tumba como lugar de reposo de
la muerte— como por el valor simbdlico que adopta en el drama —el lugar
en el que Antigona es encerrada para morir en vida— tiene la funcion de
crear un ambiente adecuado para que se produzca el proceso de indagacion
identitaria de la protagonista mitoldgica, un proceso que tiene lugar con la
aparicion de los fantasmas de su memoria, y que culmina con la anagnorisis
de su pasado y con una apelacion final al publico. Dicha apelacion se
produce a través de los Desconocidos, dos personajes misteriosos'? que
se aproximan a Antigona con diferentes propdsitos, pero que coinciden en

10. Es habitual en las producciones culturales presentar a los fantasmas como un desdoblamiento
del Yo o de la propia conciencia. Las obras dramaticas que analizo aqui dan buena cuenta de esta figuracion
dramatica del fantasma con la finalidad de indagar en la identidad, sea individual o colectiva. Véase también
Garcia-Manso (2014).

11. No obstante, la posibilidad de representar a estos personajes con intérpretes en la escena
permanece abierta al criterio de la direccion. Por ejemplo, en “La sombra de la madre”, Antigona alude en
su mondlogo a la presencia acechante de una sombra junto a ella: “Ay, eres ti, Madre, vuelves. Vuelves aqui
también. No has encontrado reposo” (Zambrano, 2012: 197). En nota a pie de pagina, Trueba Mira recoge la
siguiente acotacion de Zambrano, que fue eliminada por la autora en la edicion final del drama: “La madre serd
una sombra grande, densa, oscura, que no habla. Cifra de la fatalidad, suplicante a veces” (Zambrano, 2012:
197, n. 55).

12. Nuevamente, la comparacion del texto dramatico con las versiones previas del mismo recogidas
por Trueba Mira, arroja luz sobre la construccion de estos dos personajes que no carecen —en su version final— de
cierta mistificacion: el Desconocido Primero es un hombre, no es “de aquellos que se filtran por las paredes”
(Zambrano, 2012: 233), mientras que el Desconocido Segundo no es “un simple hombre como los demas” y
parece “una aparicion, una figura de esos suefos que luego nos acompanan” (233).

© UNED. Revista Signa 27 (2018), pdgs. 393-417 401



LUISA GARCIA-MANSO

valorar su palabra. La escena final, en este sentido, resulta fundamental en
el drama, puesto que en ella se traslada el testigo de la memoria al publico,
produciéndose el “mandato de la memoria™:

DESCONOCIDO SEGUNDQO: [...] Mas nunca se ird,
nunca se os ird del todo.

DESCONOCIDO PRIMERO: Hablas por enigmas.
¢ Quieres decir que va a seguir aqui sola, hablando en alta
voz, muerta hablando a viva voz para que todos la oigamos?
JEs que va a tener vida, y voz?

DESCONOCIDO SEGUNDO: Si; vida y voz tendra
mientras siga la historia.

DESCONOCIDO PRIMERO: Mientras haya hombres.
DESCONOCIDO SEGUNDO: Mientras haya hombres
hablara sin descanso, como la ves ahora, en el confin de la
vida con la muerte. ;Has entendido?

DESCONOCIDO PRIMERQO: Si, no,; no del todo. Vendré
aqui, me acercaré por la noche para recoger su palabra en
el silencio.

DESCONOCIDO SEGUNDO: No es eso, no sera asi. La
oirdas mas claramente de lejos, aunque estés sumergido
en otros asuntos. Pues que tu la oiras el primero. Y esas
palabras que se aglomeran ahora en tu garganta, saldran

sin que lo notes. Su voz desatard tu lengua (Zambrano,
2012: 235-236).

El uso de una apelacion en la primera intervencion del Desconocido
Segundo en este fragmento —“nunca se os ira del todo”— y de la primera
persona del plural en la réplica del Desconocido Primero —“para que
todos la oigamos”— permiten involucrar al publico en ese mensaje final
del drama, que se presta a diversas interpretaciones: desde el caracter
atemporal del mito y la tragedia de Antigona, hasta su valor especifico en
la version y actualizacion propuesta por Maria Zambrano, vinculada con
su experiencia de la Guerra Civil y del exilio.

402 © UNED. Revista Signa 27 (2018), pdgs. 393-417



ESPACIOS LIMINALES, FANTASMAS DE LA MEMORIA
E IDENTIDAD EN EL TEATRO HISTORICO CONTEMPORANEO

2.2. Bleiche Mutter, zarte Schwester o Le retour de Carola Neher
[14-07-1995] (1998), de Jorge Semprin

Otro ejemplo de recreacion de un cementerio como espacio liminal
se encuentra en Bleiche Mutter, zarte Schwester (‘“Livida madre, tierna
hermana”), obra dramatica de Jorge Semprin. La peculiaridad de este
drama reside en que fue escrito por encargo del director de escena Klaus
Michael Griiber para ser representado —literalmente— en un cementerio: el
cementerio soviético del parque Belvedere, situado en las inmediaciones
de la ciudad de Weimar, en Alemania. Semprun redactd el drama
originariamente en francés'®, con la instruccion de Griiber de que tenia que
tratar sobre la historia reciente alemana. El lugar de la puesta en escena'®,
en el que sucede la accion dramatica, tenia un significado especial para
Semprun, pues se halla a tan solo 15 kilometros del Ettersberg, colina y
bosque en el que fue construido el campo de concentraciéon de Buchenwald
donde estuvo recluido durante casi 15 meses'>, tras ser detenido en Francia
por la Gestapo (Nieto, 2014: 30-32). Ademas, dicho cementerio cuenta
con un valor simbolico anadido como escenario, dado que su historia esta
marcada por los dos totalitarismos del siglo XX: el nazismo y el estalinismo.
Fundado en 1938 como cementerio para el descanso de los combatientes
de mayor edad —su impulsor, Fritz Sauckel, jefe del distrito (Gauleiter)
de Turingia durante el gobierno nacionalsocialista, quiso enterrar alli a su
padre, quien habia luchado en la I Guerra Mundial—, fue desprovisto de
la simbologia nazi y reconvertido en cementerio soviético en 1946 con la
ocupacion de la Alemania del Este (Manger, 1999: 337).

El protagonista del drama es el Superviviente, alter ego de Jorge

13. La version alemana fue traducida por Hanns Zischler. Sigo para las citas la edicion en francés,
publicada y estrenada en el pais galo con el titulo de Le retour de Carola Neher (1998), en el que se alude a
uno de los personajes centrales del drama. Neher fue una actriz alemana que actud en obras de Brecht y que
fue doble victima del nazismo y del estalinismo, tras abandonar Alemania en 1933 por su oposicion a Hitler y,
posteriormente, cuando residia en Moscu, ser acusada de trotskista y encerrada en un gulag, en el que fallecio en
1942. En un discurso de 1995 titulado “Una mirada al futuro de Alemania”, Semprin afirmé que “el recuerdo de
Carola Neher; la evocacion de su tragico destino —victima como lo fue de los dos totalitarismos que han asolado
a Europa en este siglo— conducen irremediablemente a una reflexion sobre Alemania” (Semprun, 2006: 173).

14. Tuvo lugar el 14 de julio de 1995 en el marco del Kunstfest Weimar.

15. Jorge Semprun fue deportado el 27 de enero de 1944 desde Compiegne y llega a la estacion del
campo de concentracion la noche del 29 de enero (Nieto, 2014: 34). La liberacion de Buchenwald se produce el
11 de abril de 1945 (48).

© UNED. Revista Signa 27 (2018), pdgs. 393-417 403



LUISA GARCIA-MANSO

Sempran, cuyos recuerdos del pasado y obsesiones toman cuerpo en la
escena a través de personajes espectrales, anacronicos, que en el presente
en el que transcurre la accion dramatica estan muertos. El Superviviente
convoca a sus fantasmas de la memoria porque sabe que va a morir, tal y
como indicaenlaescena 11: “c’est mon dernier jour... Il me faut convoquer
tous mes fantomes!” (Sempran, 1998: 35). Al igual que la Antigona del
drama de Zambrano, el Superviviente se halla en un momento liminal: el
transito de la vida a la muerte. Por ello, regresa a las inmediaciones del
campo de concentracion de Buchenwald, el lugar que marcé su vida —su
condicion de superviviente, que es la que le da razon de ser en la obra'é—,
para morir tranquilo. Alli se reencuentra con sus fantasmas en lo que define
como un suefio: “j’ai fui... Je suis revenu dans les parages de ’Ettersberg,
pour y mourir tranquille... J’y ai retrouvé en réve des fantomes de mon
passé...” (55)".

(Quiénes son, entonces, los fantasmas del Superviente? Jorge
Semprin introduce en este drama a una serie de personajes reincidentes de
su obra, que se hallan muy presentes también en su narrativa testimonial
y en su produccidon ensayistica. En conjunto, conforman un elenco
de personajes —varios de ellos historicos— aparentemente dispares y
procedentes de diferentes épocas. Por un lado, estdn Johann Wolfgang von
Goethe (1749-1832) y Corona Schréter (1751-1802), quien interpretd por
primera vez el papel principal de la Ifigenia en Tauride, obra del gran autor
del romanticismo aleman que fue protagonista de la época dorada de la
cultura en Weimar, en cuyas inmediaciones tiene lugar la obra. También
esta Léon Blum (1872-1950), politico francés que fue deportado en un
edificio especial para personalidades cerca de Buchenwald. Blum fue,
ademas, autor de las Nouvelles conversations de Goethe avec Eckermann
(1901), motivo por el cual Semprun se permite imaginar en la obra un
dialogo entre Goethe y Blum. Por su parte, el grupo de personajes llamados
Musulmanes y el propio Superviviente proceden de la intrahistoria del
campo de concentracion. En la jerga de los campos, los “musulmanes”
(Muselmdnner) eran aquellas personas que se encontraban mas alla de la
vida, que habian perdido toda esperanza de supervivencia. Todos estos

16. Jorge Semprun afirmé que se identificaba “por encima de todo” como “ex deportado de Buchen-
wald”, como su alter ego escénico (Semprin, 2006: 174).

17. El Superviviente huye, entre otras cosas, porque no soporta la idea de ser el Gltimo testigo vivo.
Esta idea aparece ya en Se taire est imposible (1995), de Elie Wiesel y Jorge Semprun (Céspedes, 2015: 172).

404 © UNED. Revista Signa 27 (2018), pdgs. 393-417



ESPACIOS LIMINALES, FANTASMAS DE LA MEMORIA
E IDENTIDAD EN EL TEATRO HISTORICO CONTEMPORANEO

personajes estan, de una u otra manera, ligados al Ettersberg. El personaje
de Carola Neher, por su parte, representante de las victimas de los dos
totalitarismos, se convierte metateatralmente en Corona Schréter cuando
interpreta fragmentos de la Ifigenia de Goethe y se identifica con ella. Un
ultimo personaje, el Joven Musulman, que es en realidad un refugiado de la
guerra de Bosnia, con el que se cierra el ciclo de los tiempos superpuestos
en la obra, es conminado —junto con el publico asistente o lector— a acatar
el deber de la memoria, cuando, tras preguntarle al Superviviente qué
puede hacer por €1, éste le contesta: “Recordar” (Semprun, 1998: 55). Con
esta escena se revela, como ocurre con asiduidad en el drama historico
contemporaneo, el mandato de memoria que estas obras quieren trasladar
al publico.

2.3. ; Ay, Carmela! [5-11-1987] (1989), de José Sanchis Sinisterra

jAy, Carmela! Elegia de una guerra civil en dos actos y un epilogo,
el conocido drama de José Sanchis Sinisterra'®, encaja también en una
concepcidn liminal del espacio dramatico, si bien por motivos diferentes
a las obras referidas anteriormente, puesto que, en este caso, no se trata
de un lugar culturalmente asociado a la frontera entre la vida y la muerte,
como son la tumba o el cementerio, sino a un lugar en el que las fronteras
entre realidad y ficcidon se diluyen y, como en cierto momento expresa
el protagonista del drama, “todo vale” (Sanchis Sinisterra, 1991: 224): el
escenario de un teatro. Al valor polisémico de todo escenario se le afade
aqui su identificacion como lugar de memoria, en el sentido defendido por
Pierre Nora, pues, como se indica en los didlogos de los personajes, se
trata del escenario del Teatro Goya de Belchite, pueblo cuyas ruinas fueron
preservadas tras el final de la Guerra Civil por deseo del dictador Francisco
Franco. Por otra parte, a lo largo de la accion se hace patente que se trata de
un lugar abandonado, en el que un ebrio, confuso y solitario Paulino asiste
a la repeticion de la tragica ejecucion de su compafiera Carmela.

La acotacion inicial del texto indica que “la accion no ocurrio
en Belchite en marzo de 1938 (Sanchis Sinisterra, 1991: 187). Segin
parece indicar el autor en el programa de mano del estreno, recogido en

18. Fue estrenado el 5 de noviembre de 1987 en el Teatro Principal de Zaragoza bajo la direccion de
José Luis Gémez. La primera edicion de la obra fue publicada por la revista £/ Publico en 1989. Sigo aqui la
edicion preparada por Manuel Aznar Soler para la editorial Catedra en 1991.

© UNED. Revista Signa 27 (2018), pdgs. 393-417 405



LUISA GARCIA-MANSO

el apéndice de la edicion del texto dramatico preparada por Manuel Aznar
Soler, esta curiosa declaracion se debe al hecho de que la accion dramatica
es “totalmente ficticia, en soporte y perspectiva imaginaria de la tragedia
colectiva” (296). No obstante, dadas las connotaciones maravillosas del
encuentro post mortem de Carmela y Paulino, también es posible interpretar
que la enunciacion negativa de la acotacion sugiere todo aquello que tiene
el drama de irreal y fantéstico, de imposible: hacer regresar a los muertos
para poner en tela de juicio la desmemoria de los vivos. El estreno de la
obra se produce, de hecho, en 1987, tan solo un ano después de que se
cumplieran 50 afios del comienzo de la Guerra Civil, una conmemoracion
que no tuvo lugar de manera oficial en Espafia'® y que hace especialmente
significativa la introduccién del “mandato de memoria” que pronuncia el
personaje de Carmela en el Epilogo.

Tanto el primer acto como el segundo comienzan de igual manera:
con un “escenario vacio, sumido en la oscuridad’ (Sanchis Sinisterra,
1991: 189), en el que, tras encenderse una luz de ensayos, entra un Paulino
“vacilante”, vestido de manera descuidada y con una garrafa de vino, que
mira hacia el escenario, bebe y sale corriendo a orinar. En el comienzo del
Primer Acto, la garrafa de vino que lleva consigo y su lamentable actitud —lo
mismo entona un pedazo de la cancion republicana de la Guerra Civil, “jAy,
Carmela!”, como recita unos versos del romance falangista de Federico de
Urrutia “Castilla en armas” o “hace sonar [...] varias ventosidades que
evocan un toque de trompeta” (190)—, nos hacen pensar en que esta ebrio.
El estado de embriaguez podria hacerle confundir la realidad hasta el
punto de imaginar los encuentros extemporales con Carmela, pero, durante
su primer encuentro, ella explica que su aparicion “no es por el vino” y
declara que esta ahi “de verdad” (192)*. En el segundo encuentro, al final
del Primer Acto, Paulino vuelve a insistir en lo increible de la situacion: “yo
no s¢ lo que es esto. [...] Lo que nos pasa... Que ta estés aqui, muerta, y
que podamos hablar, tocarnos... No entiendo cémo esté ocurriendo, ni por

19. Bernecker (2009: 25-27) ofrece varias explicaciones a la decision del gobierno del PSOE de
no realizar una conmemoracion oficial del cincuentenario de la Guerra Civil: la coyuntura politica —iban a
celebrarse elecciones parlamentarias en junio de 1986—, el deseo de reconciliacion y el temor de reabrir viejas
heridas y poner en peligro la estabilidad politica de la democracia.

20. El drama presenta de forma ambigua la condicion del personaje de Carmela. Virtudes Serrano
cuestiona: “con la presencia de Carmela en escena, el tiempo se diluye y el piblico queda al limite de lo verosi-
mil. ;Se halla ante el espectro errante de la pobre comica asesinada que ha conseguido materializarse o asiste
a un ejercicio de participacion en las ocultas “galerias del alma” de Paulino, que escapa de la soledad por la
rememoracion?” (1998: 75).

406 © UNED. Revista Signa 27 (2018), pdgs. 393-417



ESPACIOS LIMINALES, FANTASMAS DE LA MEMORIA
E IDENTIDAD EN EL TEATRO HISTORICO CONTEMPORANEO

qué...” (217) y aducira las posibles explicaciones racionales, para después
rechazarlas: “Te juro que casi no he bebido... Y sofiar, ya sabes que yo
no suefio nunca... o casi” (218). Mas interesantes, en lo que respecta a
la delimitacion del espacio liminal, son sus reflexiones al comienzo del
segundo acto, cuando vuelve a cuestionarse las apariciones de Carmela
y las achaca al hecho de encontrarse en un teatro vacio, un espacio en el
que, aparentemente, todo es posible, controlado por un “vago e invisible”
demiurgo al que se dirige con insistencia en busca de respuestas:

PAULINO: Esto no es natural... Esto es demasiada
casualidad... Esto ya es adrede... Aqui pasa algo que...
Aqui hay alguien que... Porque yo no estoy borracho. Y
es entrar aqui y, dale que te pego: todo son cosas raras...
Aquella que aparece como si nada, la noche de marras
que vuelve, las luces que se disparan solas... y ahora, la
gramola, haciéndome trucos de feria... | Vamos, hombre! Un
poco de formalidad... (A un vago e invisible interlocutor.)
;Qué pasa? ;Que, porque esto sea un teatro vacio, ya todo
vale? ;Cualquier ocurrencia, ;plum!, ya esta? |Vamos,
hombre!... Buenas estan las cosas por ahi afuera para
andar con fantasias... [...] Y si vuelvo de vez en cuando a
este teatro, no es para que nadie juegue conmigo a hacer
magia barata, ni a los fantasmas, ni a... (Brusca transicion.
Grita, casi implorante.) ;Carmela! [Ven, Carmela! jComo
sea, pero ven! ;De truco, o de mentira, o de teatro...! |Me
da igual! ;Ven, Carmela!... (Sanchis Sinisterra, 1991: 224).

El espacio dramatico, esta vez constituido por un escenario teatral
“vacio”, se convierte en lugar liminal en la medida en que las fronteras
entre fantasia y realidad —entiéndase por realidad, la recreada en el mundo
ficcional del drama— se diluyen?!. Los personajes del drama asumen que
el escenario es el lugar de la representacion y la posibilidad, es decir, el
lugar en el que todo es susceptible de fomar cuerpo a través de la imitacion

21. Asi lo dan a entender los dos personajes en otro momento de la accion: “PAULINO: [...] (Mira
el escenario y la sala.) Es curioso... / CARMELA: ;Qué? / PAULINO: Esto... Este sitio... Un teatro vacio. /
CARMELA: ;Por qué? / PAULINO: La de cosas que... / CARMELA: (Mira el escenario y la sala.) Si, la de
cosas... / (Quedan los dos mirando, en silencio.)” (Sanchis Sinisterra, 1991: 212-213).

© UNED. Revista Signa 27 (2018), pdgs. 393-417 407



LUISA GARCIA-MANSO

y la sustitucion. Los cambios en la iluminacion, junto con los cambios en
el vestuario de Carmela, anuncian saltos en los tiempos evocados y en la
alternancia de lo real —encarnado por un solitario Paulino—y lo maravilloso
—que se hace explicito con las apariciones de Carmela en escena—. Las
entradas de Carmela muerta se anunciaran siempre con la proyeccion de
una luz blanquecina por un lateral del fondo, “como si se hubiera abierto
una puerta” (Sanchis Sinisterra 1991: 192), mientras que las entradas de
la Carmela que anuncia el regreso al dia de la actuacion fatal se sugieren
con una iluminacion brillante y brusca. Por ejemplo, al final del primer
acto, cuando Paulino intenta seguir a Carmela, que regresa al mundo de
los muertos, “sale tras ella, pero al punto vuelve a entrar, como impulsado
por una fuerza violenta que le hace caer al suelo. La luz blanquecina se
apaga” (221). Por su parte, al comienzo del segundo acto, cuando Paulino
clama por la reaparicion de Carmela, como se puede leer en el fragmento
reproducido mas arriba, “la escena se ilumina bruscamente [...] y vuelve
a sonar el mismo pasodoble: “Mi jaca”. Pero esta vez, ademadas, entra
Carmela con su vestido andaluz y un gran abanico, desfilando y bailando
garbosamente” (225). Estos cambios en las luces, el vestuario y la actitud
de los personajes permiten diferenciar, por tanto, entre los momentos en
los que el tiempo de la accion se sustenta en “la analepsis o el flashback”
(Gutiérrez Carbajo 1999: 289) y el tiempo en el que lo irreal —la aparicion
del fantasma de Carmela— irrumpe en la escena.

Por ultimo, en ;4y, Carmela! se incluye también el mandato de
memoria con el que se apela al publico a no olvidar lo ocurrido. En el
ultimo acto, titulado “Epilogo”, se produce un tercer encuentro entre un
Paulino que ha optado por ponerse la camisa azul de la Falange, deseoso
por agradar a las autoridades y garantizar su supervivencia, y una Carmela
que cada vez se encuentra mas “borrosa” y alejada del mundo de los vivos.
Carmela le explica a Paulino que una companera catalana ha propuesto
hacer una especie de club o asociacion de la memoria??, algo que ayude a
“recordarlo todo”, especialmente a los vivos, que todo lo olvidan:

PAULINO: Bueno, /y ese club?

22. La apelacion al publico, que se explicita en el uso de la segunda persona del plural en la ultima
réplica del fragmento, cobra un mayor sentido si se tiene en cuenta lo sefialado en la nota 19 y que en el momen-
to en el que se estrena el drama todavia no existia la Asociacion para la Recuperacion de la Memoria Historica,
fundada en el afio 2000.

408 © UNED. Revista Signa 27 (2018), pdgs. 393-417



ESPACIOS LIMINALES, FANTASMAS DE LA MEMORIA
E IDENTIDAD EN EL TEATRO HISTORICO CONTEMPORANEO

CARMELA: O lo que sea, que ya se verd... Pues para
hacer memoria.

PAULINO: ;Qué quieres decir?

CARMELA. Si: para contarnos lo que paso, y por qué, y
quién hizo eso, y qué dijo aquél...

PAULINO: ;Y para qué?

CARMELA: Para recordarlo todo.

PAULINO: ;A quién?

CARMELA: A nosotros... y a los que vaydis llegando...
PAULINO: (Tras una pausa.) Recordarlo todo...
CARMELA: Si, guardarlo... Porque los vivos, en cuanto
tenéis la panza llena y os ponéis corbata, lo olvidais todo
(Sanchis Sinisterra, 1991: 261).

2.4. Los nifios perdidos [15-10-2005] (2005), de Laila Ripoll

El teatro espafiol contemporaneo ha seguido ofreciendo numerosos
ejemplos de espacios liminales en el drama historico de afios recientes. En
Los nifios perdidos (2005) [15-10-2005]%, de Laila Ripoll, la configuracion
del espacio liminal parte de la representacion de un antiguo desvan, un
lugar destinado a almacenar aquellas cosas que ya no se usan, que no
funcionan o que no se utilizan con frecuencia. Pero un desvan es también
un contenedor de recuerdos, un lugar en el que se puede hacer memoria a
través de los objetos, liminal porque permite establecer una conexion entre
presente y pasado. En Los nifios perdidos, el desvan es, ademas, un espacio
marcado por la tragedia, aunque los detalles de la misma no se conocen con
exactitud hasta el final del drama, cuando los nifios protagonistas viven su
particular anagnorisis y afrontan la verdad de su existencia. Toda la accion
transcurre en el desvan de un orfanato, descrito en la primera acotacion
a través de un decorado realista: un armario desvencijado, un sillon de
dentista roto, un biombo con la tela rasgada e imagenes de santos a las
que les falta un ojo o una mano... (Ripoll, 2010: 37). De manera similar

23. Fue estrenada por la compaiiia Micomicon, que dirige Laila Ripoll, el 15 de octubre de 2005 en el
Centro Rigoberta Mencht, de Leganés, en el marco del X Festival Internacional Madrid Sur e incluida después
en la programacion del Centro Dramatico Nacional. La obra cuenta con varias ediciones, la primera de ellas
publicada en 2005. Sigo para las citas la edicion prologada por Francisca Vilches de Frutos en la editorial KRK
(2010).

© UNED. Revista Signa 27 (2018), pdgs. 393-417 409



LUISA GARCIA-MANSO

a como ocurre en jAy, Carmela!, dicha decoracion invita a pensar en la
decadencia del lugar, cuyo abandono comparten los nifios —Cucachica, por
ejemplo, sefiala varias veces haberse orinado por el miedo, y los otros nifios
le reprochan que huele mal—. Al inicio de la obra, tres nifios se esconden
alli de Sor Resurreccion, una temible monja del orfanato por la que Tuso,
un adulto con discapacidad intelectual, se hace pasar para jugar con sus
amigos. La grotesca imitacioén de Tuso (Reck, 2012: 71) revela que aquella
mujer, de la que huyen los nifios, esconde un lado oscuro y cruel.

Si en el texto dramatico de José Sanchis Sinisterra era la iluminacion
la que anunciaba la intromision de lo sobrenatural y lo liminal en la
escena, en la obra de Laila Ripoll es el espacio sonoro (Vilches de Frutos,
2010: 27-28) el que va dando a entender que las cosas no son lo que
parecen, retrotrayendo a los niflos y a los espectadores a momentos del
pasado relacionados con la Guerra Civil y la posguerra y con las tragicas
experiencias vividas en el orfanato, dada su condicion de “nifios perdidos”,
huérfanos, arrebatados a sus padres por pertenecer al bando de los vencidos
o abandonados. La introduccion de voces y sonidos procedentes de otra
época permite a los personajes evocar “los suplicios [...] antes de llegar al
orfanato” y escenificar “las huellas del trauma” (Souto, 2014: 55). Dicho
trauma se refleja también en los juegos de los nifios (Avilés Diz, 2016:
346), gracias a los cuales se le va revelando al publico informacién sobre
sus aciagos pasados: el hambre, la separacion forzada de los padres, la
exclusion atroz a la que se les ha sometido por ser hijos de “rojos”, los
castigos padecidos en el orfanato y el robo de su identidad.

Desde los primeros momentos del drama, el espacio del desvan se
erige como un lugar de encierro*, cuyo entorno opresivo los niflos tratan de
mitigar con juegos metateatrales, que suelen terminar en discusiones y en
la evocacion y re-presentacion de malos recuerdos —el viaje en un tren de
ganado, la vida en la calle durante la guerra, el rechazo de los vencedores,
etc.—. Los juegos de los nifios, reproducidos con un lenguaje que combina
la ternura infantil con un humor negro y escatoldogico muy habitual en la
obra de Ripoll, se ven, en consecuencia, interrumpidos por transiciones de
gran dramatismo en las que se revelan sus historias y, en ocasiones, por
episodios de verdadero pavor en los que se oye el “sonido de aviones”,

24. “CUCA: Jo, yo me quiero ir de aqui. / LAZARO: No podemos. Ya sabes que no podemos” (Ri-
poll, 2010: 74).

410 © UNED. Revista Signa 27 (2018), pdgs. 393-417



ESPACIOS LIMINALES, FANTASMAS DE LA MEMORIA
E IDENTIDAD EN EL TEATRO HISTORICO CONTEMPORANEO

explosiones y “voces, gritos, susurros espectrales, como venidos de otra
dimension” (Ripoll, 2010: 73), a modo de psicofonias que devuelven a
los nifios a momentos clave de su pasado, en los que estaban en peligro e
indefensos.

Al final del drama, los nifios logran reconstruir su pasado y se dan
cuenta de que en realidad, todos ellos existen solamente en la memoria
de Tuso, es decir, que son sus fantasmas. Cuando Tuso revela que los tres
niflos murieron tras el brutal castigo y paliza de sor Resurreccion, y que
esta fue empujada por las escaleras por €l mismo, su proceso de anagnorisis
y el de los nifios llega al momento culminante y se produce el mandato de
memoria, con el que se apela implicitamente al publico a recordar el triste
destino de tantos inocentes:

TUSO: Al final consegui que subiera sor Irene y cuando os
vio tiesos y llenos de sangre casi se vuelve loca. Decidieron
no dar parte para no montar un escandalo. Total, ya erais
nifios perdidos. Al fin y al cabo, los nifios de aqui no existen.
Son como fantasmas y nadie va a reclamar por ellos. Mejor
echar tierra encima, nunca mejor dicho (Ripoll, 2010: 114).

El desvan abandonado se convierte, de esta manera, en un espacio
liminal en el que vivos y muertos comparten juegos y lo real y lo fantastico
se entremezclan, permitiendo que los fantasmas de Tuso se materialicen
para contar su historia y apelar al publico a no olvidar a las victimas mas
desprotegidas de las guerras: los nifios. Como sefala Jo Labanyi (2000: 66),
una de las formas de lidiar con los fantasmas del pasado consiste en asumir
su presencia a través del trabajo de duelo, mediante el reconocimiento de
la historia y la convivencia con sus huellas®®. En consonancia con esto,
los protagonistas de los dramas analizados —Tuso en Los nifios perdidos,
Paulino en Ay, Carmela!, el Superviviente en Le retour de Carola Neher
y Antigona en La tumba de Antigona— se enfrentan a su propio pasado —un
pasado de alcance colectivo— convirtiéndose en “la metafora de un presente
que para muchos exige la superacion de un pasado ain traumatico” (Amo
Sanchez, 2008: 256). El publico teatral es invitado a confrontar y exorcizar

25. “Or one can offer [the ghosts] habitation in order to acknowledge their presence, through the
healing introjection process that is mourning [...]. This last option —accepting the past as past— is an acknowl-
edgement of history, that allows one to live with its traces” (Labanyi, 2000: 65-66).

© UNED. Revista Signa 27 (2018), pdgs. 393-417 411



LUISA GARCIA-MANSO

a sus propios fantasmas y a transformar sus propios patrones identitarios.
3. CONCLUSION

Los espacios liminales en el teatro se configuran a través de espacios
dramaticos simbolicos o culturalmente asociados a lo liminal, que situan
al personaje en un lugar intermedio, a medio camino y en la transicion
entre dos estados diferenciados, entre los que el protagonista se debate
en un proceso de anagnoérisis o de reconocimiento identitario. En el
caso concreto del drama historico contemporaneo, los lugares liminales
permiten generar una interseccion entre pasado y presente propicia para
introducir discursos mnemonicos y llevar a los personajes —y al publico,
por extension— a indagar en su propio pasado y en la construccion de la
identidad colectiva. Estos espacios conllevan en las obras analizadas aqui
la aparicion de personajes espectrales o fantasmas que permiten dar cuerpo
a la memoria en la escena, introduciendo nuevas dimensiones temporales
en la accion dramatica. Entre los espacios liminales recreados en el teatro
historico destacan las tumbas —La tumba de Antigona— y los cementerios
—Bleiche Mutter, zarte Schwester / Le rétour de Carola Neher— como
lugares de encuentro entre la vida y la muerte, el escenario teatral como
espacio en el que lo real y lo fantastico puede confundirse —; Ay, Carmela!—,
los lugares abandonados y marcados por una tragedia del pasado —Los
nifios perdidos—, y, en definitiva, todos aquellos lugares susceptibles de
convertirse en un puente de unidén entre estados, tiempos y/o espacios
culturalmente enfrentados.

En las cuatro obras dramaticas comentadas, todas ellas relacionadas
con acontecimientos histdricos concretos, la creacion de un espacio liminal
tiene la funcidon de conectar presente y pasado en la escena mediante la
aparicion de fantasmas, muertos vivientes, sombras y seres venidos del
mas alla que permiten introducir discursos mnemonicos, con los que se
conmina al publico lector o espectador a tener en cuenta el mandato de
memoria. Los espacios liminales situan al sujeto —tanto al protagonista
teatral como al publico, invitado a ponerse en su piel— ante una disyuntiva
identitaria. El proceso de anagnorisis vivido por los personajes se convierte,
asi, en una invitacion a que el publico transforme su propia identidad.

412 © UNED. Revista Signa 27 (2018), pdgs. 393-417



ESPACIOS LIMINALES, FANTASMAS DE LA MEMORIA
E IDENTIDAD EN EL TEATRO HISTORICO CONTEMPORANEO

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

AMO SANCHEZ, A. (2008). “Los nifios perdidos, de Laila Ripoll: la me-
moria historica al servicio de la identidad colectiva”. En Dramatur-
gias femeninas en el teatro espariol contemporaneo: entre pasado y
presente, W. Floeck, H. Fritz y A. Garcia Martinez (eds.), 245-258.
Hildesheim: Georg Olms.

AVILES DIZ, J. (2010). “La Trilogia de la memoria: un acercamiento al
teatro de Laila Ripoll”. Hispanic Research Journal 17.4, 339-355
(también en http://dx.doi.org/10.1080/14682737.2016.1200859
[20/04/2017]).

AZCUE, V. (2009). “Antigona en el teatro espafiol contemporaneo”.
Acotaciones 23, 33-46 (también en http://www.resad.es/acotaciones/
acotaciones23/23 _azcue.pdf[20/04/2017]).

AZNAR SOLER, M. (1991). “;4y, Carmela!”. En Naque o de piojos y
actores / jAy, Carmela!, J. Sanchis Sinisterra, 57-101. Madrid: Cé-
tedra.

BERNECKER, W. L. (2009). “‘Memorias historicas’ en Espafia — debates
y desarrollos recientes”. En Debates sobre la memoria historica
en Espana. Beitrdge zu Geschichte, Literatur und Didaktik, W.
Altmann, W. L. Bernecker y U. Vences (eds.), 15-40. Berlin: tranvia
/ Walter Frey.

BERNINGER, M. (2006). Neue Formen des Geschichtsdramas in
Grofpbritannien und Irland seit 1970. Trier: WVT.

BUNDGARD, A. (2000). “Antigona: figura alegérica del exilio”. En Mds
alla de la filosofia. Sobre el pensamiento filosofico-mistico de Maria
Zambrano, 293-306. Madrid: Trotta.

CESPEDES, J. (2015). La obra de Jorge Sempriin. Claves de interpretacion.
Vol. 1I: Cine y teatro. Berna: Peter Lang.

COLMEIRO, J. (2011). “A Nation of Ghosts? Haunting, Historical
Memory and Forgetting in Post-Franco Spain”. 452°F 4, 17-34
(también en http.//www.452f.com/pdf/numero04/colmeiro/04_452f
mono_colmeiro_indiv.pdf[20/04/2017]).

DERRIDA, J. (1993). Spectres de Marx: I’Etat de la dette, le travail du
deuil et la nouvelle Internationale. Paris: Galilée.

FISCHER-LICHTE, E. [1990] (2002). History of European Drama and

© UNED. Revista Signa 27 (2018), pdgs. 393-417 413



LUISA GARCIA-MANSO

Theatre, J. Riley (ed.). London: Routledge.

FLOECK, W.; FRITZ, H. y GARCIA MARTINEZ, A. (eds.) (2008).
Dramaturgias femeninas en el teatro espariol contemporadneo: entre
pasado y presente. Hildesheim: George Olms.

FRANCIS, D.; KELLAHER, L. y NEOPHYTOU, G. (2005). The Secret
Cemetery. Oxford: Berg.

GABRIELE, J. P. (2006). “Plotting Postmodern Being in Itziar Pascual’s
Peére Lachaise”. Studia Neophilologica 78, 165-175.

GARCIA-MANSO, L. (2013). Género, identidad y drama histérico escrito
por mujeres en Espana (1975-2010). Oviedo: KRK.

(2014). “Los fantasmas en el teatro de Itziar Pascual: memoria y
construccion identitaria”. Brumal. Revista de Investigacion sobre lo
Fantastico 2.2, 87-107 (también en http://dx.doi.org/10.5565/rev/
brumal. 124 [20/04/2017]).

GARCIA-PASCUAL, R. (2014). “Las protagonistas del exilio republicano
en la escena espafiola del siglo XXI: una aproximacion”. En Género
v exilio teatral republicano: entre la tradicion y la vanguardia, F.
Vilches de Frutos, P. Nieva de la Paz, J. R. Loépez Garcia y M. Aznar
Soler (eds.), 223-236. Amsterdam/ Nueva York: Rodopi.

GENNEDP, A. van [1909] (1960). The Rites of Passage. M. B. Vizedom y
G. L. Caftee (eds.). Chicago: University of Chicago Press.

GORDON, A. F. (2008). Ghostly Matters. Haunting and the Sociological
Imagination. Minneapolis: University of Minnesota.

GUTIERREZ CARBAJO, E. (1999). “Algunas adaptaciones filmicas
del teatro historico”. En Teatro historico (1975-1998). Textos y
representaciones, J. Romera y F. Gutiérrez Carbajo (eds.), 265-297.
Madrid: Visor Libros.

HABEGGER, K. A. (1989). The Historical Drama in Spain during the
Postwar and the Transition to Democracy. Michigan: UMI.

HALSEY, M. (1998). “Dramatic Patterns in Three History Plays of
Contemporary Spain”. Hispania 71.1, 20-30.

HUTTMANN, A. (2001). Die Asthetik der Geschichte. Das zeitgendssische
historische Drama Spaniens im Spannungsfeld zwischen Sinn und
Spiel. Tibingen: Francke.

LABANYT, J. (2000). “History and Hauntology; or, What Does One Do
with the Ghosts of the Past? Reflections on Spanish Film and Fiction
of the Post-Franco Period”. En Disremembering the Dictatorship:

414 © UNED. Revista Signa 27 (2018), pdgs. 393-417



ESPACIOS LIMINALES, FANTASMAS DE LA MEMORIA
E IDENTIDAD EN EL TEATRO HISTORICO CONTEMPORANEO

the Politics of Memory in the Spanish Transition to Democracy, J. R.
Resina (ed.), 65-82. Amsterdam: Rodopi.

MANGER, K. (1999). “Jorge Semprun‘s Bleiche Mutter, zarte Schwester
— ein Oratorium”. En Jura Soyfer (1912-1939) zum Gedenken, H.
Arlt y K. Manger (eds.), 336-346. St. Ingbert: Rohrig Universitét.

NIETO, F. (2014). La aventura comunista de Jorge Semprun. EXxilio,
clandestinidad y ruptura. Barcelona: Tusquets.

NIEVA DE LA PAZ, P. (1999). “La tumba de Antigona (1967): teatro
y exilio en Maria Zambrano”. En El exilio teatral republicano de
1939, M. Aznar Soler (ed.), 287-301. Barcelona: GEXEL.

(1997). “Mito e historia: tres dramas de escritoras espafolas en el
exilio”. Hispanistica XX 15, 123-131.

OGANDO, 1. (2004). Teatro historico. Construcion dramdtica e
construcion nacional. A Coruna: Universidade da Corufia.

PINO CAMPOS, L. M. (2005). “Una Antigona inmortal: recreacion
zambraniana del personaje de Sofocles”. En Estudios sobre Maria
Zambrano: el magisterio de Ortega y las raices grecolatinas de su
filosofia, 415-431. La Laguna: Universidad.

PLAZA AGUDO, 1. (2009). “La tumba de Antigona: un testimonio del
exilio como categoria historica y existencial”. En Actas del Primer
Congreso Internacional Las mujeres en la Esfera publica. Filosofia
e historia contemporanea, L. Branciforte, C. Gonzéalez Marin, M.
Huguet y R. Orsi (eds.), 355-379. Madrid: CERSA.

RAGUE-ARIAS, M.-J. (2005). “Del mito contra la dictadura al mito
que denuncia la violencia y la guerra”. En Mitos e identidades en
el teatro espaniol contemporaneo, F. Vilches de Frutos (dir.), 11-22.
Amsterdam / Nueva York: Rodopi.

RECK, I. (2012). “El teatro grotesco de Laila Ripoll, autora”. Signa 21,
55-84 (también en http://revistas.uned.es/index.php/signa/article/
view/6300/6033 [20/04/2017]).

RESINA, J.R. (ed.) (2000). Disremembering the Dictatorship. The Politics
of Memory in the Spanish Transition to Democracy. Amsterdam:
Rodopi.

RIPOLL, L. (2010). Los nifios perdidos, F. Vilches de Frutos (ed.). Oviedo:
KRK.

RODRIGUEZ RICHART, J. (2012). “Visién y sentido de la historia en
el teatro espafiol contemporaneo (especialmente de la “Generacion

© UNED. Revista Signa 27 (2018), pdgs. 393-417 415



LUISA GARCIA-MANSO

Realista™)”. En Teatro espaniol e hispanico. Siglo XX, J. Rodriguez
Richart, 227-257. Madrid: Verbum.

ROMERA CASTILLO, J. (2008). “De la Historia a la memoria: recursos
mitoldgicos y autobiograficos en algunas dramaturgas espafiolas
del exilio”. En Dramaturgias femeninas en el teatro espariol
contemporaneo: entre pasado y presente, W. Floeck, H. Fritz y A.
Garcia Martinez (eds.), 123-137. Hildesheim: George Olms.

ROMERA CASTILLO, J. (ed.) (2003). Teatro y memoria en la segunda
mitad del siglo XX. Madrid: Visor Libros.

ROMERA CASTILLO, J. y GUTIERREZ CARBAIJO, F. (eds.) (1999).
Teatro historico (1975-1998). Textos y representaciones. Madrid:
Visor Libros.

RUIZ RAMON, F. (1978). “Introduccién al drama histérico
contemporaneo”. En Estudios de teatro espariiol y contemporadneo,
F. Ruiz Ramoén, 215-142. Madrid: Fundacion Juan March / Catedra.

SANCHIS SINISTERRA, J. (1991). Nague o de piojos y actores. |Ay,
Carmela!, M. Aznar Soler (ed.). Madrid: Catedra.

SEMPRUN, J. (1998). Le retour de Carola Neher. Paris: Gallimard.
(2006). Pensar en Europa,J. Ramoneda (ed.). Barcelona: Tusquets.

SERRANO, V. (1998). “El teatro historico de Jos¢ Sanchis Sinisterra en
la frontera de los tiempos”. En Thédtre et territoires - Espagne et
Amérique Hispanique. 1950-1996. Teatro y territorios — Esparia
e Hispanoamérica, S. Bonnardel y G. Champeau (eds.), 71-81.
Bordeaux: Maison des Pays Ibériques.

SOUTO, L. C. (2014). “El teatro espafiol sobre apropiacion de menores.
La puesta en escena como espacio de identidad y memoria”. 452°F
10, 50-66 (también en http://www.452f.com/pdf/numero10/10_452f-
mono-luz-c-souto-orgnl.pdf [20/04/2017]).

SPANG, K. (ed.) (1998). El drama historico. Teoria y comentarios.
Pamplona: EUNSA.

TURNER, V. [1969] (2008). The Ritual Process: Structure and Anti-
Structure. New Brunswick: Aldine Transaction.

(1982). From Ritual to Theatre: The Human Seriousness of Play.
New York: PAJ.

TRUEBA MIRA, V. (2012). “Introduccién”. En La tumba de Antigona
y otros textos sobre el personaje tragico, M. Zambrano, 9-138.
Madrid: Cétedra.

416 © UNED. Revista Signa 27 (2018), pdgs. 393-417



ESPACIOS LIMINALES, FANTASMAS DE LA MEMORIA
E IDENTIDAD EN EL TEATRO HISTORICO CONTEMPORANEO

VILCHES DE FRUTOS, F. (1983). “Introduccién al estudio de la
recreacion de los mitos literarios en el teatro de la postguerra
espafola”. Segismundo 37-38, 183-209.

(1999). “Teatro histdrico: la eleccion del género como clave de la
escena espafiola contemporanea”. En Teatro historico (1975-1998).
Textos y representaciones, J. Romera Castillo y F. Gutiérrez Carbajo
(eds.), 73-92. Madrid: Visor Libros.

(2006). “Mitos y exilios en la construccion de la identidad colectiva:
Antigona en el teatro espafiol contemporaneo”. Hispanistica XX 24,
71-93.

(2010). “Entre tumbas, desvanes y tejados: los espacios de la
memoria histérica en el teatro espafiol contemporaneo”. En Los
ninios perdidos, L. Ripoll, 11-29. Oviedo: KRK.

ZAMBRANO, M.* (1996). “Delirio de Antigona”. En La Cuba secreta y
otros ensayos, 98-106. Madrid: Endymion.

(2012). La tumba de Antigona y otros textos sobre el personaje
tragico, V. Trueba Mira (ed.). Madrid: Catedra.

Recibido el 12 de mayo de 2017.
Aceptado el 7 de junio de 2017.

© UNED. Revista Signa 27 (2018), pdgs. 393-417 417






