
UNA LECTURA SEMIÓTICA DEL COURS 
EN EL AÑO DE SU CENTENARIO

A SEMIOTIC READING OF THE COURS IN 
THE YEAR OF ITS CENTENNIAL

Mirko LAMPIS
Universidad Constantino el Filósofo de Nitra (República Eslovaca)

mlampis@ukf.sk

Resumen: El objetivo de este artículo es el de estudiar y describir los 
fundamentos teóricos del Cours de linguistique générale, de F. de Saussure 
(1ª ed.: 1916). Más concretamente, estudiaremos aquí la concepción de la 
ciencia que subyace al trabajo de Saussure y su tratamiento de la noción 
de semiología.

Palabras clave: Semiótica. Ferdinand de Saussure. Cours de linguistique 
générale.

Abstract: The goal of this paper is to study and describe the theoretic 
foundations of the Cours de linguistique générale, by F. de Saussure (1st 
ed.: 1916). More specifically, we will study here the conception of science 
that underlies Saussure’s work and also his treatment of the notion of 
semiology.

Key Words: Semiotics. Ferdinand de Saussure. Cours de linguistique 
générale.

© UNED. Revista Signa 27 (2018), págs. 697-718 697



Mirko Lampis

© UNED. Revista Signa 27 (2018), págs. 697-718698

1. INTRODUCCIÓN

Existen, antes de la “revolución” física y epistemológica del siglo 
XX, quizás sólo dos libros que han logrado sacudir y modificar profunda y 
radicalmente el panorama científico internacional. Los dos, por supuesto, no 
surgieron de la nada, ya que ningún texto lo hace, pero su rápida difusión y 
sus duraderos efectos, así como las duras críticas que se les movieron y las 
incomprensiones –no siempre estériles– que generaron, nos dan la medida 
de cómo consiguieron condensar, por decirlo así, una serie de problemas 
y de soluciones cuya urgencia era de algún modo patente en la episteme 
de su tiempo: Philosophiae naturalis principia mathematica, de Isaac 
Newton (1a ed.:1687), y On the Origins of Species, de Charles Darwin 
(1ª ed.:1859); a estas dos obras, sin embargo, personalmente no dudaría 
en añadir una tercera: el Cours de linguistique générale, de Ferdinand de 
Saussure (1ª ed.: 1916).

Ahora que se han cumplido cien años de la primera publicación del 
Curso, quisiera dedicar unas cuantas páginas a algunos de los problemas 
tratados en (y abiertos por) este texto fundacional, pero no en la perspectiva 
de la lingüística o de la historia de la lingüística, sino en la de la semiótica. 
Son imprescindibles, por lo tanto, según creo, unas cuantas aclaraciones 
preliminares.

1) Los grandes textos científicos, al igual que las obras de arte, 
acumulan, sedimentan y abren interpretaciones, debido esto, esencialmente, 
a su gran densidad semiósica, a las ambigüedades y contradicciones que 
con frecuencia a esta densidad acompañan y al hecho de que sus isotopías 
de sentido se pueden organizar e interrelacionar de diferentes maneras, 
definiéndose inevitablemente mucho más allá de los límites y subdivisiones 
intratextuales.

Aquí, más que al “texto Saussure”, nos dedicaremos a ese concreto 
“objeto textual” que es el libro titulado Cours de linguistique générale, 
tal y como salió, por así decirlo, de la pluma de sus editores en 1916 –y 
luego, con ligeras correcciones, en 1922– y tal y como ha llegado, edición 
tras edición, ejemplar tras ejemplar, hasta hoy en día. Más concretamente, 
examinaremos una de las numerosas traducciones de este “objeto textual”: 
su primera traducción al español, que debemos a Amado Alonso, puesto 
que representa la vulgata que más ha influido en el ámbito del mundo 



699

Una lectura semiótica del Cours en el año de su centenario

© UNED. Revista Signa 27 (2018), págs. 697-718

hispánico, al que me dirijo1.
Además del Curso, emplearé también los Escritos sobre lingüística 

general (Saussure, 2002), obra que reúne unas notas y apuntes manuscritos 
descubiertos sólo en 1996, más una serie de conferencias y notas que ya 
había editado R. Engler en 1968 y 1974. Este material es de gran interés ya 
que permite probar, ahondar y matizar, cuando es preciso, la terminología y 
las teorías saussureanas así como se exponen (y “vulgarizan”) en el Curso.

2) No pretendo en esta sede –ni de todas formas podría– armar 
una reconstrucción o refundación “filológica” del pensamiento y de las 
teorías de Saussure, en búsqueda de una auténtica y genuina, aunque 
hipotética, intentio autoris. Así como sostiene De Mauro (1967, 1967b), 
la labor de los editores del Curso, Bally y Sechehaye, modificó de 
manera sustancial el pensamiento del maestro suizo, empezando por la 
radical reordenación de los temas tratados en los tres cursos de lingüística 
general que Saussure impartió en Ginebra entre 1906 y 1911, pasando 
por elecciones compositivas y terminológicas de tipo uniformador, hasta 
llegar a añadidos y “empalmes” textuales que también, más allá de la 
necesidad de dar coherencia y cohesión a un texto construido a partir de 
materiales fragmentarios y no definitivos, tuvieron el efecto de “fijar” y 
“orientar” –cuando no tergiversar– unas teorías lingüísticas extremamente 
complejas y todavía in fieri. A esta labor de reelaboración a posteriori y 
en ocasiones arbitraria –a la que también se refieren los propios editores 
en su introducción al Curso, al parecer conscientes de las dificultades y 
peligros que esta entrañaba– se deben, más que a otra cosa, en opinión de 
De Mauro, muchas de las críticas que tradicionalmente se le han dirigido 
a Saussure, empezando por la acusación de defender un planteamiento 
radicalmente anti-historicista o a-historicista.

Así como no es nuestro objetivo reconstruir la “genuina” teoría 
saussureana, tampoco lo es ahondar en las críticas dirigidas a Saussure 
y propiciadas por una serie de incomprensiones (y aun ignorancias) 
debidas también a la organización que los editores dieron al Curso 
(aunque sí dedicaremos observaciones puntuales a determinados aspectos 
del problema). Sin embargo, quisiera precisar que, en mi opinión, si De 
Mauro está en lo cierto en subrayar que la dimensión histórica y social 

	 1. Se trata, por lo demás, de una traducción que el propio Tullio De Mauro (1967b: 342) definió 
como “excelente”.



Mirko Lampis

© UNED. Revista Signa 27 (2018), págs. 697-718700

de la lengua –desde un punto de vista ontológico, cabría añadir– es una 
directa y necesaria consecuencia del principio de la arbitrariedad del signo 
lingüístico, no por ello se vuelve menos patente, en Saussure, la necesidad 
metodológica de deshistoricizar el estudio de la lengua o, para decirlo 
mejor, de fundamentar todo estudio lingüístico a partir de la individuación 
de una estructura acrónica de oposiciones relevantes.

Volveremos sobre este punto en la segunda parte del texto, pero ya 
ahora quiero señalar que son las reservas y las soluciones metodológicas 
de Saussure, motivadas por la necesidad de dar una fundamentación 
racional y rigurosa a la disciplina lingüística, lo que influirá profundamente 
en la elaboración de la semiótica contemporánea, y que tales reservas y 
soluciones, si bien no transforman a Saussure en ese acérrimo enemigo 
del estudio de la parole y de las dinámicas diacrónicas que a veces parece 
asomarse desde las páginas y entre las líneas de sus críticos –y también de 
algunos pasajes del Curso, a decir verdad–, sí acercan la teoría saussureana 
a posiciones que podríamos definir, con palabras de González de Ávila 
(2002), como aislantes e inmanentistas.

3) Aunque en el Curso, si no yerro, la palabra “estructura” se 
emplea sólo tres veces, y siempre en un sentido no particularmente técnico 
(Saussure, 1945 [1916]: 218, 284, 298), lo cierto es que las principales 
nociones que rigen el enfoque saussureano –las nociones de valor, signo, 
significante, significado, relación sintagmática y relación asociativa, más 
las dicotomías2 parole-langue y diacronía-sincronía– son la base y el punto 
de arranque –positivo, y en ocasiones polémico– de la epistemología 
estructuralista, incluidas sus vertientes funcionalista y generativa 
(Hjelmslev, 1961; Fabbri y Marrone, 2000).

No creo que haga falta recordar la importancia del estructuralismo 
no sólo en lingüística, sino también en antropología, psicología, mitología 
y literaturología; o en semiótica. Pero sí creo que vale la pena reflexionar 
acerca de los fundamentos, las consecuencias y el modus operandi 
semióticos del Curso. Sobre todo porque la obra, en tanto que texto 
fundacional –y su autor, en tanto que autoridad arqueológica–, sigue 
dialogando con la semiótica y con sus especialistas, quienes siguen 
interrogándola, comentándola y discutiéndola.

Al tratar el problema de la enunciación y de ese elemento “espurio” 

	 2. Acerca de la noción de “dicotomía”, véase Štúr, 2013.



701

Una lectura semiótica del Cours en el año de su centenario

© UNED. Revista Signa 27 (2018), págs. 697-718

que es el enunciador individual (“espurio” porque toda enunciación es un 
acto de parole, una actualización particular y contingente de la langue), 
comenta Bertrand que en la semiótica contemporánea se han venido 
delineando dos grandes tendencias:

por un lado, la de Trubeckoj, de Brøndal, de Jakobson, de 
Benveniste, inspirada en la filosofía husserleana y a la que 
se pueden reconducir las tesis formuladas por el propio 
Coquet. Por otro lado, la de Saussure, de Hjelmslev y de 
Greimas, de estricta observancia formalista, logicista y 
estructuralista. La historia, en este caso, se pone al servicio 
del debate que polémicamente postula la existencia de 
dos paradigmas contrapuestos: una semiótica de la 
realidad opuesta a una semiótica de la inmanencia, una 
semiótica de la enunciación opuesta a una del enunciado, 
una aproximación subjetivista opuesta a una objetivista, 
una visión del sentido como continuum a una visión del 
sentido como entidad discontinua fundada en oposiciones 
categoriales (Bertrand, 2000: 68; la traducción es mía).

Sin considerar ahora que existe también una tercera tendencia, 
una semiótica que no reconoce u otorga un valor teórico fuerte a la 
distinción entre enunciación y enunciado3, creemos que es precisamente 
esta “observancia formalista, logicista y estructuralista” de la que habla 
Bertrand la herencia más destacada –o la contribución, si herencia parece 
término demasiado comprometedor– que la semiótica contemporánea, vía 
Hjelmslev, Barthes y Greimas, le reconoce a Saussure.

4) Lejos de pretender llevar a cabo un análisis exhaustivo del 
Curso, mi objetivo es el de definir y emprender la lectura de unos cuantos 
recorridos textuales específicos a la luz y bajo la guía de unos saberes 
semióticos dados, subrayando al mismo tiempo los aspectos teóricos y 
metodológicos del Curso que más han contribuido, en mi opinión, a la 
definición de esos mismos saberes.

Nos hallamos, evidentemente, ante un círculo: la interpretación 

	 3. Podemos recordar, de paso, la no muy bien declarada tendencia por parte de los autores que se 
adhieren al paradigma estructuralista a presentar su propia semiótica como la semiótica.



Mirko Lampis

© UNED. Revista Signa 27 (2018), págs. 697-718702

del Curso como base de la semiótica contemporánea, la semiótica 
contemporánea como base de la interpretación del Curso. Pero así 
funcionan las cosas, por decirlo a modo de sentencia, en el mundo 
textual de la cultura, de modo que no estimo necesario intentar explicar 
o justificar, y menos aún enmendar, esta circularidad. Los textos nacen 
de interpretaciones, los textos producen interpretaciones; o también: las 
interpretaciones generan textos que generan interpretaciones que generan 
textos… sin que resulte posible, comúnmente, fijar límites demasiado 
netos o definitivos en el proceso. Y no queremos, con esto, abogar por 
ningún derecho a la “interpretación salvaje”, sino sencillamente recordar 
que en la complejidad de las relaciones intra-, inter- y extra-textuales se 
juegan los desplazamientos, los equilibrios y las coherencias que hacen del 
texto un objeto interpretable.

5) Los recorridos textuales que me propongo examinar son los 
siguientes:

- primer recorrido: hacia una ciencia del lenguaje;
- segundo recorrido: la semiología;
- tercer recorrido: del habla a la lengua;
- cuarto recorrido: el problema del tiempo;
- quinto recorrido: forma y sustancia, potencia y acto;
- sexto recorrido: el significado.
Puesto que, una vez desarrollados, estos seis temas excederían con 

creces los límites de espacio que se suelen asignar a un artículo científico, 
no me queda más remedio que dividirlos. Voy a presentar en esta primera 
parte de mi texto, pues, sólo los dos primeros recorridos, dejando los 
restantes cuatro para una segunda y una tercera parte que se publicarán (si 
hay suerte) en otro momento.

2. PRIMER RECORRIDO: HACIA UNA CIENCIA DEL 
LENGUAJE

El punto de partida y, a la vez, el “eje” o “pivote” alrededor del cual 
girará y oscilará nuestra lectura del Curso es la siguiente constatación: 
la teoría saussureana nace y toma forma a partir de la exigencia de dar 
un estatus científico riguroso a la lingüística. Sobre todo porque, como 
señaló el propio Saussure (1945 [1916]: 48), aunque “en la vida de los 
individuos y en la de las sociedades no hay factor tan importante como 



703

Una lectura semiótica del Cours en el año de su centenario

© UNED. Revista Signa 27 (2018), págs. 697-718

el lenguaje”, lo cierto es que, al considerar su estudio, cabe concluir que 
“no hay terreno donde hayan germinado más ideas absurdas, prejuicios, 
espejismos y ficciones”. No parece, pues, que Saussure estuviera muy 
conforme con el estado de los estudios lingüísticos de su tiempo, dato que 
subrayan también los editores del Curso al empezar su introducción:

Muy a menudo oímos a Ferdinand de Saussure deplorar 
la insuficiencia de los principios y de los métodos que 
caracterizaban a la lingüística en cuyo ambiente había 
crecido su genio, y toda la vida buscó obstinadamente las 
leyes directrices que pudieran orientar su pensamiento a 
través de ese caos (Bally y Sechehaye, en Saussure, 1945 
[1916]: 31).

También Ducrot y Todorov, al introducir la entrada Saussurianismo 
de su Diccionario enciclopédico de las ciencias del lenguaje, se mueven 
en la misma dirección:

Después de escribir, a los veintiún años, una Memoria 
sobre el sistema primitivo de las vocales indoeuropeas 
(París, 1878), obra que se destaca entre los aciertos de 
la escuela neogramática, el lingüista suizo Ferdinand de 
Saussure abandona casi por completo las investigaciones 
lingüísticas porque sus fundamentos le parecen inciertos 
y piensa que tales estudios deben postergarse hasta que 
se revisen por completo las premisas de la lingüística. Él 
mismo intenta esa revisión y presenta los resultados de sus 
trabajos en tres cursos dados en Ginebra entre 1906 y 1911, 
y publicados tres años después de su muerte por algunos de 
sus discípulos, con el título de Curso de lingüística general 
(París, 1916) (Ducrot y Todorov, 1972: 29).

Hay que reconocer, sin embargo, que si la lingüística se encontraba, 
según Saussure, en un estado caótico, no era sólo por la insuficiencia de sus 
principios y métodos disciplinares: su propio objeto de estudio, el lenguaje 
humano, es una materia extraordinariamente compleja que difícilmente se 
presta a algún tipo de sistematización racional.



Mirko Lampis

© UNED. Revista Signa 27 (2018), págs. 697-718704

Tomado en su conjunto, el lenguaje es multiforme y 
heteróclito; a caballo en diferentes dominios, a la vez 
físico, fisiológico y psíquico, pertenece además al dominio 
individual y al dominio social; no se deja clasificar en 
ninguna de las categorías de los hechos humanos, porque 
no se sabe cómo desembrollar su unidad (Saussure, 1945 
[1916]: 51).

Dicho “caos” sólo podía ser afrontado y superado con espíritu y, 
diremos, con voluntad de científicos. Sin querer otorgar –o restar– excesiva 
importancia a un dato meramente biográfico, no se olvide que Saussure 
creció rodeado, en su ambiente familiar, de científicos y de recuerdos de 
científicos, naturalistas, químicos, físicos y geólogos (De Mauro, 1967b: 
286-287), y que por ende bien conocía cuáles eran los objetivos y los 
requisitos de la “ciencia” tal y como se practicaba en su tiempo4. Léanse, 
sin más, los objetivos que Saussure asigna a la lingüística:

a) hacer la descripción y la historia de todas las lenguas de 
que pueda ocuparse [...];
b) buscar las fuerzas que intervengan de manera permanente 
y universal en todas las lenguas, y sacar las leyes generales 
a que se puedan reducir todos los fenómenos particulares 
de la historia;
c) deslindarse y definirse ella misma 
(Saussure, 1945 [1916]: 46).

Reconocemos, en el punto ‘a’, una admisión del valor general de los 
estudios lingüísticos; y reconocemos, en los puntos ‘b’ y ‘c’, los objetivos 
mismos del Curso.

El punto ‘c’, en particular, reviste una importancia fundamental 
para Saussure, ya que sin esa “operación elemental” que es “determinar la 
naturaleza de su objeto de estudio”, “una ciencia es incapaz de procurarse 
un método” (Saussure, 1945 [1916]: 42). Como también comenta Coquet:

	 4. Desde esta perspectiva, diría que cobran nuevo interés, en el Curso, las frecuentes comparaciones 
entre la lingüística y las demás ciencias, por un lado, y los numerosos símiles inspirados en el mundo de las 
ciencias naturales, por otro.



705

Una lectura semiótica del Cours en el año de su centenario

© UNED. Revista Signa 27 (2018), págs. 697-718

Afirmar la autonomía de sus disciplinas: este era, a 
comienzos del siglo XX, el proyecto científico común 
a sociólogos y lingüistas. La lengua, así como el 
“pensamiento colectivo”, debe ser estudiada en sí misma 
y por sí misma –αὐτὸ καθ’ αὐτὸ, decía Aristóteles en el 
Organon– conservando la especificidad de cada término de 
la proposición (Coquet, 2008: 62; la traducción es mía).

Así pues, si ya Benveniste (1975: 87-88) subrayó que para Saussure 
el proyecto de la lingüística sólo era posible delimitando su objeto de 
estudio y descubriendo el principio de unidad que domina la multiplicidad 
de las manifestaciones del lenguaje, hay que añadir que tales requisitos 
se inspiraban y enmarcaban en una concepción general, y por entonces 
canónica, del correcto quehacer científico.

A fin de afirmar y establecer la autonomía de la ciencia de la lengua, 
Saussure llevó adelante una doble estrategia legitimadora, operando tanto 
en la vertiente externa, o inter-disciplinaria, de la lingüística como en su 
vertiente interna, o intra-disciplinaria. Por el lado externo, la consigna 
era la de establecer conexiones claras entre la lingüística y las demás 
disciplinas científicas; es decir: buscar y definir el lugar que le corresponde 
a la lingüística en el sistema de las ciencias. Por el lado interno, se trataba 
de delinear y describir de la forma más precisa y completa posible su objeto 
de estudio y su metodología. A la primera consigna podemos reconducir 
la noción saussureana de semiología; a la segunda, la noción de lengua 
(dedicaremos a tales nociones, respectivamente, nuestro segundo y tercer 
recorrido).

Es, en suma, la exigencia de una racionalización rigurosa del estudio 
del lenguaje humano –estudio hasta entonces “caótico”– lo que motiva las 
principales elecciones teóricas y metodológicas de Saussure y, asimismo, 
cabe suponer, las principales elecciones textuales de sus editores. Hasta 
llegar a la célebre sentencia con la que se cierra el Curso: “la lingüística 
tiene por único y verdadero objeto la lengua considerada en sí misma, y 
por sí misma” (Saussure, 1945 [1916]: 364).

Tal como apunta De Mauro (1967b: 455), es bien posible que esta 
frase sea una libre creación –o manipulación– de los editores, ya que no 
hay constancia de ella en los apuntes que se han conservado de Saussure 



Mirko Lampis

© UNED. Revista Signa 27 (2018), págs. 697-718706

y de sus alumnos. Los editores, probablemente, pensaron “resumir” con 
esta fórmula el “hallazgo” más importante de Saussure, el eje de todo su 
sistema teórico, y lo cierto es que muchos continuadores del lingüista suizo 
se movieron en la misma dirección:

buena parte de la lingüística de inspiración estructuralista 
ha creído que respetar a S. significaba hacer caso omiso de 
los desequilibrios del sistema, de la dinámica sincrónica, 
de los condicionamientos sociales, de los fenómenos 
evolutivos, del nexo entre estos y las diferentes contingencias 
históricas, de todo el fluctuar de fenómenos lingüísticos de 
los y por los que la lengua es forma (De Mauro, 1967b: 
456; la traducción es mía).

Según De Mauro, en cambio, jamás sostuvo Saussure que el único 
y verdadero “objeto de estudio” de la lingüística es la langue, el sistema 
acrónico de las oposiciones relevantes, siendo este sistema, más bien, 
“norma y forma de una materia extremadamente heterogénea y variada 
que toda cabe en el legítimo dominio del estudio lingüístico”; el sistema, 
en otros términos, sería para Saussure el “objet específico de la lingüística” 
sólo en la medida en que constituye el “principio ordenador de los 
conocimientos lingüísticos” (ibíd.).

Al respecto, quisiera añadir que, si no separamos convenientemente 
la ontología de la lengua de la metodología de su estudio (y aun de las 
condiciones de su conocimiento), corremos el riesgo de tergiversar, 
una vez más, el pensamiento saussureano. Así pues, si tiene razón De 
Mauro en sostener que la arbitrariedad del signo lingüístico es directa 
consecuencia y garantía última de la historicidad de la lengua, fenómeno 
necesariamente social y contingente, también es cierto que esa misma 
arbitrariedad conduce a la necesidad de considerar la lengua como un 
hecho esencialmente abstracto y sincrónico (so pena de volver al “caos” 
de los estudios lingüísticos pre-saussureanos): “como el signo lingüístico 
es arbitrario por naturaleza, parece a primera vista que nada impide [ ] 
un sistema libre que sólo dependa de sus principios lógicos, y como una 
ciencia pura de relaciones abstractas” (Saussure, 2002: 293).

En definitiva, la estrategia científica que Saussure quiere llevar a 
cabo es, desde el punto de vista metodológico, aislante y reduccionista: 



707

Una lectura semiótica del Cours en el año de su centenario

© UNED. Revista Signa 27 (2018), págs. 697-718

enfrentada a una realidad “caótica” de hechos y fenómenos, tarea de la 
ciencia es la de simplificar dicha realidad, abstrayendo y aislando (y casi 
se podría decir: “descorporeizando”) un sistema limitado y estable de leyes, 
relaciones y elementos y reduciendo a su funcionamiento la pluralidad 
de las manifestaciones observadas. La lingüística debe, en otros términos, 
buscar y aislar patrones formales regulares, o “tipos generales”, en 
palabras del propio Saussure, “tipos generales” que sólo resultan posibles 
“por el recuerdo de un número suficiente” de formas similares y que sólo 
“tienen su base en la lengua en forma de recuerdos concretos” (Saussure, 
1945 [1916]: 210).

Se trataba de acatar, en suma, los dos principios que han guiado el 
correcto quehacer de la ciencia occidental desde el siglo XVII hasta el 
siglo XX (y de los que Newton y Darwin son, precisamente, dos preclaros 
exponentes):

i) hay que reducir lo complejo a lo simple;
ii) hay que reducir la pluralidad a la unidad.
Principios perfectamente aplicables en lingüística, siempre y cuando 

nos centremos en lo esencial: el sistema regular de la lengua, tal y como se 
define en el uso social (con sus hábitos y convenciones transindividuales) 
y tal y como se graba y reproduce en la mente (en el cerebro) de todos los 
hablantes.

Como también sostiene Saussure en el Curso (1945 [1916]: 190), si 
la lingüística pudiera determinar los elementos que maneja, “cumpliría su 
tarea completa, pues habría reducido todos los fenómenos de su competencia 
a su principio primordial”; o en uno de sus apuntes: “El mecanismo de la 
lengua –contemplada en su totalidad EN UN MOMENTO DADO, que es el 
único modo de estudiar su mecanismo– un día quedará reducido a fórmulas 
relativamente sencillas” (Saussure, 2002: 47). Objetivo irrealizado y difícil 
de realizar, pero necesario e inaplazable si la lingüística quiere cumplir con 
su cometido de ciencia rigurosa.
	

3. SEGUNDO RECORRIDO: LA SEMIOLOGÍA

Si mi recuento no yerra, el sustantivo “semiología” y el adjetivo 
“semiológico” en el Curso aparecen, respectivamente, trece5 y diez veces. 

	 5. Once, en realidad, si descontamos un título y una nota a pie de página, ocurrencias que con toda 



Mirko Lampis

© UNED. Revista Signa 27 (2018), págs. 697-718708

Pudiera parecer poco, pero habría que considerar también que el Curso 
no es un libro que verse sobre semiótica, sino sobre lingüística, y que la 
semiótica, hecho aún más importante, a comienzos del siglo XX ni siquiera 
existía (aunque Peirce, apasionado inventor de nuevas disciplinas, al otro 
lado del Atlántico y sin que Saussure tuviera noticia de ello, en aquellos 
mismos años estaba elaborando su propia teoría semiótica).

En efecto, Saussure llegó a convencerse de la conveniencia –y aun 
de la necesidad– de una “disciplina general de los signos” –de la que la 
lingüística, a la postre, no sería más que una rama especializada– bien antes 
de impartir sus cursos de lingüística general, como demuestra el hecho de 
que el profesor Adrien Naville, de la Facultad de Letras y Ciencias Sociales 
de la Universidad de Ginebra, incluyera la semiología saussureana en la 
edición de 1901 de su obra Classification des Sciences (1ª ed.: 1888). La 
“presentación oficial” de la semiología, por lo tanto, es anterior de quince 
años a la publicación del Curso. Escribe Naville:

M. Ferdinand de Saussure insiste en la importancia de 
una ciencia muy general, que él llama semiología y cuyo 
objeto serían las leyes de la creación y transformación 
de los signos y de su significado6. La semiología es una 
parte esencial de la sociología. Como el más importante 
de los sistemas de signos es el lenguaje convencional de 
los hombres, la ciencia semiológica más avanzada es la 
lingüística o ciencia de las leyes de la vida del lenguaje. La 
fonología y la morfología tratan sobre todo de las palabras, 
la semántica del significado de las palabras; querer separar 
estos estudios el uno del otro equivaldría a mal comprender 
sus objetos. Los lingüistas actuales han renunciado a las 
explicaciones puramente biológicas (fisiológicas) en 
fonología y consideran con razón la lingüística entera 
como una ciencia psicológica.
La lingüística es, o al menos tiende a ser cada vez más, 

evidencia debemos a los editores; además, seis ocurrencias se concentran sólo en el tercer apartado del tercer 
capítulo de la Introducción, dedicado, precisamente, al “Lugar de la lengua en los hechos humanos: la semiolo-
gía”.
	 6. Recordemos que Naville subdivide todas las ciencias en tres grupos: las ciencias de las leyes, o 
teoremática, las ciencias de los hechos, o historia, y las ciencias de las reglas ideales de acción, o canónica.



709

Una lectura semiótica del Cours en el año de su centenario

© UNED. Revista Signa 27 (2018), págs. 697-718

una ciencia de las leyes; ella se distinguirá cada vez más 
netamente de la historia de la lengua y de la gramática 
(Naville, 1901: 104; la traducción es mía).

También en las tablas finales que resumen su clasificación de las 
ciencias, Naville incluye la “lingüística” entre las ciencias nomotéticas y, 
más concretamente, entre las ciencias psicológicas, mientras que rubrica 
la “historia lingüística” entre las ciencias históricas; como decir: si la 
lingüística sincrónica descubre leyes, la lingüística diacrónica describe 
hechos; sus objetos, así como sus objetivos, son harto diferentes.

En una de las notas de Saussure, posterior a la edición de 1901 del 
libro de Naville –convenientemente citado en el texto–, encontramos el 
siguiente apunte:

Ha habido discusiones para saber si la lingüística 
pertenecía al orden de las ciencias naturales o al de las 
ciencias históricas. No pertenece a ninguno de los dos, 
sino a un compartimiento de las ciencias que, si no existe, 
debería existir con el nombre de semiología, es decir, 
ciencia de los signos o estudio de lo que se produce cuando 
el hombre trata de significar su pensamiento por medio 
de una convención necesaria. Entre todos los sistemas 
semiológicos el sistema “lengua” es el único […] que 
ha tenido que enfrentarse a la prueba de encontrarse en 
presencia del Tiempo, que no se basa simplemente en el 
mutuo consentimiento de vecino a vecino, sino también en 
la relación de padre a hijo por imperiosa tradición y está 
sometido al azar de lo que ocurra en esta tradición […]. Este 
hecho […] es ignorado por los filósofos: ninguno de ellos 
enseña lo que sucede en la transmisión de una semiología. 
Y en cambio ese mismo hecho acapara de tal modo la 
atención de los lingüistas que estos llegan a creer que su 
ciencia es histórica o eminentemente histórica, cuando no 
es nada más que semiológica; por eso está enteramente 
incluida en la psicología, con tal de que esta por su parte 
comprenda que tiene en la lengua un objeto que se extiende 
a través del tiempo y la obliga absolutamente a salir de 



Mirko Lampis

© UNED. Revista Signa 27 (2018), págs. 697-718710

sus especulaciones sobre el signo momentáneo y la idea 
momentánea (Saussure, 2002: 234-235).

Si la lingüística es una ciencia, pues, no es una ciencia natural (o 
fisiológica), y tampoco histórica, sino semiológica. El hecho de que la 
lengua esté expuesta a los azares de la tradición y a los efectos del tiempo 
produce ese “desdoblamiento necesario” de la lingüística en sincrónica y 
diacrónica, pero no modifica lo esencial de su objeto específico, el cual, 
más allá de sus concretas realizaciones –o actualizaciones– contingentes, 
fisiológicas e históricas, es y sigue siendo un sistema de oposiciones 
relevantes en la conciencia de los miembros de una colectividad hablante.

Por ello, también llama la atención, en la cita anterior, el sintagma 
“transmisión de una semiología”, pues parece que aquí el término 
“semiología” no remite tanto a un tipo de estudio como a un objeto de 
estudio; un objeto de estudio que, en otro interesante apunte saussureano, 
es definido explícitamente como “un sistema de signos totalmente 
independiente de sus antecedentes y tal como existe en la mente de los 
sujetos hablantes” (Saussure, 2002: 47). Se da, también en este caso, cierta 
oscilación terminológica por parte de Saussure, luego convenientemente 
“depurada” en el Curso7.

Ahora bien, tal y como se desprende de los textos de Saussure y 
de Naville aquí citados, resulta claro que la semiología es una ciencia 
psicológica, pues en todo caso atañe a las manifestaciones del espíritu 
humano, y más específicamente una ciencia sociológica, ya que se ocupa 
de tales manifestaciones en el transcurso del vivir social. La dimensión 
colectiva de los sistemas de signos es un punto tan importante que Saussure 
afirma claramente que la naturaleza social del signo es un factor intrínseco 
de todo sistema semiológico:

Solamente el sistema de signos convertidos en cosa de la 
colectividad merece el nombre de, es un sistema de signos: 
porque desde ese momento el conjunto de sus condiciones 
de vida es tan distinto de todo lo que puede constituirlo 
fuera de esto que el resto parece desprovisto de importancia.

	 7. No se olvide que Saussure (2002: 237) hasta llegó a emplear el término “signología” para hablar 
de la ciencia de los signos. Existe, por ende, un Saussure “alternativo” que propone una disciplina científica 
llamada “signología”, cuyo principal objeto de estudio serían las “semiologías”.



711

Una lectura semiótica del Cours en el año de su centenario

© UNED. Revista Signa 27 (2018), págs. 697-718

[…]
Llegados a este punto, vemos definirse, precisarse mejor 
el horizonte de la semiología, porque negamos que todo 
lo que se asemeja al signo tenga una naturaleza basada 
en las condiciones individuales, o más exactamente, sólo 
reconocemos como semiológica la parte de los fenómenos 
que aparece como producto social de modo característico.
[…]
Sea cual sea su naturaleza más particular, la lengua, 
como las otras clases de signos, es ante todo un sistema 
de valores, y esto pone el fenómeno en su lugar. En efecto, 
toda clase de valor, aunque recurra a elementos muy 
diversos, solamente tiene su base en el medio y la potencia 
sociales. Es la colectividad la que es creadora del valor, lo 
cual significa que este no existe antes y fuera de aquella, 
ni en sus elementos descompuestos ni en los individuos 
(Saussure, 2002: 253-254).

Ahora bien, si es verdad que la “colectividad es necesaria para 
establecer valores cuya única razón de ser está en el uso y en el consenso 
generales” (Saussure, 1945 [1916]: 193) y que, por ende, la semiología se 
ocupa de hechos intrínsecamente sociales, cabe preguntar cómo resulta 
posible concebir los signos y sus “dos caras”, el significado (o “concepto”) 
y el significante (o “imagen acústica”, en el caso de la lengua), como 
entidades meramente psicológicas, es decir, en este caso, entidades de 
conciencia.

Según Foucault (1966), el nexo binario entre la “idea” de una “cosa 
representante” (el significante) y la “idea” de una “cosa representada” (el 
significado) ya se hallaba en la gramática de Port-Royal y constituyó un 
punto firme en toda la reflexión acerca de los procesos sígnicos a lo largo 
de los siglos XVII y XVIII, de modo que, concluye Foucault (1966: 83), 
era inevitable que “Saussure, al retomar el proyecto de una semiología 
general, diera del signo una definición que ha podido parecer ‘psicologista’ 
(nexo de un concepto y de una imagen): en realidad, él de esta manera 
redescubría la condición clásica para pensar la naturaleza binaria del 
signo”.

Pero este “redescubrimiento” no respondía a una operación de gusto 



Mirko Lampis

© UNED. Revista Signa 27 (2018), págs. 697-718712

filológico, sino a unas nuevas y fuertes exigencias de sistematización 
disciplinaria. En primer lugar, la lingüística, a través de la semiología 
(o de la “signología”), encontraba su “lugar natural” en la jerarquía de 
las ciencias humanas, según un sistema de inclusiones lógicas sucesivas, 
desde lo más específico hacia lo más general: lingüística® semiología® 
sociología® psicología (social); y se independizaba, asimismo, de aquellas 
disciplinas que hasta entonces habían mantenido el monopolio de los 
estudios lingüísticos: la gramática, la filología y la gramática comparada. 
En segundo lugar, los objetivos y la metodología de la lingüística no sólo 
encontraban el respaldo de los objetivos y la metodología de una ciencia 
más general, la semiología, sino que, siendo la lingüística la ciencia 
semiológica más avanzada y la lengua el más importante de los sistemas 
de signos, también encontraban un nuevo y fértil terreno de aplicaciones, 
comparaciones y generalizaciones explicativas. En tercer lugar, como 
veremos mejor en nuestro siguiente recorrido, reducir explicativamente 
los fenómenos observados a un conjunto limitado de leyes psicológicas 
subyacentes, aunque generadas por las dinámicas sociales –y es aquí 
que se injerta la “recuperación” señalada por Foucault–, presentaba la 
no desdeñable ventaja de poder excluir de los objetivos inmediatos de 
la disciplina el de dar cuenta del “caos” de las realizaciones individuales 
y de las contingencias externas (y espero con esto haber matizado 
convenientemente lo que sostuve en Lampis, 2016: 108).

Pero veamos, finalmente, también aquellos pasajes del Curso en que 
se presenta la nueva disciplina:

I
La lengua es un sistema de signos que expresan ideas, y por 
eso comparable a la escritura, al alfabeto de los sordomu-
dos, a los ritos simbólicos, a las formas de cortesía, a las 
señales militares, etc., etc. Sólo que es el más importante de 
todos esos sistemas.
Se puede, pues, concebir una ciencia que estudie la vida de 
los signos en el seno de la vida social. Tal ciencia sería parte 
de la psicología social, y por consiguiente de la psicología 
general. Nosotros la llamaremos semiología (del griego 
sēmeîon, ‘signo’). Ella nos enseñará en qué consisten los 
signos y cuáles son las leyes que los gobiernan. Puesto 



713

Una lectura semiótica del Cours en el año de su centenario

© UNED. Revista Signa 27 (2018), págs. 697-718

que todavía no existe, no se puede decir qué es lo que ella 
será; pero tiene derecho a la existencia, y su lugar está 
determinado de antemano. La lingüística no es más que una 
parte de esta ciencia general. Las leyes que la semiología 
descubra serán aplicables a la lingüística, y así es como la 
lingüística se encontrará ligada a un dominio bien definido 
en el conjunto de los hechos humanos.
Al psicólogo toca determinar el puesto exacto de la 
semiología; tarea del lingüista es definir qué es lo que 
hace de la lengua un sistema especial en el conjunto de 
los hechos semiológicos. Más adelante volveremos sobre la 
cuestión; aquí sólo nos fijamos en esto: si por vez primera 
hemos podido asignar a la lingüística un puesto entre las 
ciencias es por haberla incluido en la semiología.
¿Por qué la semiología no es reconocida como ciencia 
autónoma, ya que tiene como las demás su objeto propio? 
Es porque giramos dentro de un círculo vicioso: de un lado, 
nada más adecuado que la lengua para hacer comprender la 
naturaleza del problema semiológico; pero, para plantearlo 
convenientemente, se tendría que estudiar la lengua en sí 
misma; y el caso es que, hasta ahora, casi siempre se la ha 
encarado en función de otra cosa, desde otros puntos de 
vista.

[…]
Para nosotros, por el contrario, el problema lingüístico es 
primordialmente semiológico, y en este hecho importante 
cobran significación nuestros razonamientos. Si se quiere 
descubrir la verdadera naturaleza de la lengua, hay que 
empezar por considerarla en lo que tiene de común con todos 
los otros sistemas del mismo orden; factores lingüísticos 
que a primera vista aparecen como muy importantes 
(por ejemplo, el juego del aparato fonador) no se deben 
considerar más que de segundo orden si no sirven más que 
para distinguir a la lengua de los otros sistemas. Con eso 
no solamente se esclarecerá el problema lingüístico, sino 
que, al considerar los ritos, las costumbres, etc., como 
signos, estos hechos aparecerán a otra luz, y se sentirá la 



Mirko Lampis

© UNED. Revista Signa 27 (2018), págs. 697-718714

necesidad de agruparlos en la semiología y de explicarlos 
por las leyes de esta ciencia (Saussure, 1945 [1916]: 60-
62).

II
cuando la semiología esté organizada se tendrá que ave-
riguar si los modos de expresión que se basan en signos 
enteramente naturales —como la pantomima— le pertene-
cen de derecho. Suponiendo que la semiología los acoja, 
su principal objetivo no por eso dejará de ser el conjunto 
de sistemas fundados en lo arbitrario del signo. En efecto, 
todo medio de expresión recibido de una sociedad se apoya 
en principio en un hábito colectivo o, lo que viene a ser lo 
mismo, en la convención. [...] Se puede, pues, decir que los 
signos enteramente arbitrarios son los que mejor realizan 
el ideal del procedimiento semiológico; por eso la lengua, 
el más complejo y el más extendido de los sistemas de ex-
presión, es también el más característico de todos; en este 
sentido la lingüística puede erigirse en el modelo general 
de toda semiología, aunque la lengua no sea más que un 
sistema particular (Saussure, 1945 [1916]: 130-131).

III
La continuidad del signo en el tiempo, unida a la alteración 
en el tiempo, es un principio de semiología general; y su 
confirmación se encuentra en los sistemas de escritura, en 
el lenguaje de los sordomudos, etc. (Saussure, 1945 [1916]: 
143).

IV
hace falta una masa parlante para que haya una lengua. 
Contra toda apariencia, en momento alguno existe la len-
gua fuera del hecho social, porque es un fenómeno semio-
lógico. Su naturaleza social es uno de sus caracteres inter-
nos (Saussure, 1945 [1916]: 144).



715

Una lectura semiótica del Cours en el año de su centenario

© UNED. Revista Signa 27 (2018), págs. 697-718

V
el sistema nunca es más que momentáneo: varía de posi-
ción a posición. Verdad que los valores dependen también, 
y sobre todo, de una convención inmutable, la regla de jue-
go, que existe antes de iniciarse la partida y persiste tras 
cada jugada. Esta regla admitida una vez para siempre 
existe también en la lengua: son los principios constantes 
de la semiología (Saussure, 1945 [1916]: 159).

VI
en los sistemas semiológicos, como la lengua, donde los 
elementos se mantienen recíprocamente en equilibrio se-
gún reglas determinadas, la noción de identidad se con-
funde con la de valor y recíprocamente (Saussure, 1945 
[1916]: 189).

VII
En la lengua, como en todo sistema semiológico, lo que dis-
tingue a un signo es todo lo que lo constituye. La diferencia 
es lo que hace la característica, como hace el valor y la 
unidad (Saussure, 1945 [1916]: 205).

Así pues, según Saussure, la semiología, a pesar de que todavía 
no exista ni podamos saber cómo será, tiene un lugar “determinado de 
antemano” en el sistema de las ciencias (‘i’). Que esto sea así resulta evidente 
porque los seres humanos, en el transcurso de nuestros innumerables tratos 
sociales, sin duda empleamos y reconocemos signos y porque el uso de 
estos signos está seguramente reglamentado y responde, por ende, a leyes 
generales que pueden ser estudiadas por una disciplina específica.

La lingüística, de tal modo, encuentra un cómodo alojamiento en el 
edificio de las ciencias sociales y, en última instancia, psicológicas. No 
se nos debe escapar aquí, sin embargo, una interesante petitio principii. 
La lingüística, sostiene Saussure, es sólo una rama especializada de 
la semiología, disciplina que todavía no existe y cuyo exponente más 
prestigioso sería…  la propia lingüística. Así, todos los principios 
semiológicos generales enunciados por Saussure son principios referidos a 
la lengua para los que se supone, sin más, una generalización semiológica:



Mirko Lampis

© UNED. Revista Signa 27 (2018), págs. 697-718716

- el signo es arbitrario (‘ii’) –es decir, es inmotivada la unión, el 
vínculo entre el significante y el significado–, siendo su único fundamento 
un “hábito colectivo” (de aquí, según De Mauro, la irreductible dimensión 
histórica de la lengua); incluso ahí donde se puede hablar de algún tipo 
de motivación (como en la pantomima, las palabras onomatopéyicas y las 
onomatopeyas), esta sólo sería parcial y conduciría, en cualquier caso, a 
fenómenos límites en el dominio semiológico;

- el signo tiene continuidad en el tiempo, aun cuando se altera (‘iii’); 
es otro efecto de la arbitrariedad y de la “regencia” social del signo: el 
reconocimiento colectivo y continuo del signo es lo único que puede darle 
valor semiológico (‘iv’);

- el sistema de los signos es “momentáneo”, esto es, puede ser 
aprendido, configuración tras configuración, sólo como una totalidad 
sincrónica de elementos co-presentes e inter-determinados (‘v’);

- el valor de un signo –su posición relativa a los signos con el que se 
combina sintagmáticamente y con los que entra en relaciones asociativas 
(por sinonimia, antonimia, analogía, etc.)– constituye su identidad, su 
reconocibilidad en tanto que signo (‘vi’); es, en otros términos, la diferencia 
de un signo con respecto a los demás signos del sistema lo que lo individúa 
como signo y determina su función (‘vii’).

Todos estos principios, aplicables al sistema de la lengua, pueden 
ser extendidos también a los demás sistemas de signos; se da por sentada, 
pues, la legitimidad de tal extensión, aunque es la aplicabilidad semiológica 
general de los principios lo que (también) debería legitimarlos como 
asertos científicos.

Cabe recordar que la lingüística, así como vaticinó Saussure y por los 
mismos motivos que él adujo, se impuso con frecuencia –y aún hoy en día 
sigue imponiéndose– como modelo para las demás disciplinas semióticas. 
Como también cabe recordar que la “crisis” del modelo semiolingüístico 
saussureano se debió, precisamente, a su inaplicabilidad a muchas 
manifestaciones semiósicas de tipo continuo y analógico –incluidas 
muchas manifestaciones discursivas– y a la exigencia de proponer modelos 
explicativos que pudieran dar cuenta de la diversidad y la heterogeneidad 
internas de los diferentes sistemas semióticos investigados.



717

Una lectura semiótica del Cours en el año de su centenario

© UNED. Revista Signa 27 (2018), págs. 697-718

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

BENVENISTE, E. (1975). “Semiologia della lingua”. En Semiotica in 
nuce. Volume II. Teoría del discorso, P. Fabbri y G. Marrone (eds.), 
86-98. Roma: Meltemi, 2001.

BERTRAND, D. (2000). Basi di semiotica letteraria. Traducción de A. 
Perri. Roma: Meltemi, 2002.

COQUET, J.-C. (2008) Le istanze enuncianti. Semiotica e fenomenologia. 
Traducción de E. Nicolini. Roma: Bruno Mondadori.

DE MAURO, T. (1967a). Introduzione. En Saussure, 1967 [1922]: 
V-XXIII.

____ (1967b). Notizie biografiche e critiche su F. de Saussure / Note. En 
Saussure, 1967 [1922]: 285-456.

DUCROT, O. y TODOROV, T. (1972). Diccionario enciclopédico de las 
ciencias del lenguaje. Traducción de E. Pezzoni. México: Siglo XXI, 
2009.

FABBRI, P. y MARRONE, G. (eds.) (2000). Semiotica in nuce. Volume I. 
I fondamenti e l’epistemologia strutturale. Roma: Meltemi.

FOUCAULT, M. (1966). Le parole e le cose. Un’archeologia delle scienze 
umane. Traducción de E. Panaitescu. Milano: Rizzoli, 1998.

GONZÁLEZ DE ÁVILA, M. (2002). Semiótica crítica y crítica de la 
cultura. Barcelona: Anthropos.

HJELMSLEV, L. (1961). I fondamenti della teoria del linguaggio. 
Introducción y traducción de G. C. Lepschy. Torino: Einaudi, 1968.

LAMPIS, M. (2016). Tratado de semiótica caótica. Sevilla: Alfar.
NAVILLE, A. (1901). Nouvelle classification des sciences. Étude 

philosophique. París: Félix Alcan.
SAUSSURE, F. de (1916). Cours de linguistique générale. Edición crítica 

preparada por T. De Mauro. París: Payot, 2005.
____ (1945 [1916]). Curso de lingüística general. Traducción, prólogo y 

notas de A. Alonso. Buenos Aires: Losada, 1973.
____ (1967 [1922]). Corso di linguistica generale. Introducción, traducción 

y comento de T. De Mauro. Roma-Bari: Laterza, 2005.
____ (2002). Escritos de lingüística general. Edición de S. Bouquet y R. 

Engler. Traducción de C. U. Lorda Mar. Barcelona: Gedisa, 2004.
ŠTÚR, M. (2013). “Three Basic Language and Semiotic Dichotomies 

after One Century of Development and the Complexity of Semiotic 



Mirko Lampis

© UNED. Revista Signa 27 (2018), págs. 697-718718

System”. XLingue Journal, 6.4, 3-17.

Recibido el 6 de marzo de 2017.
Aceptado el 16 de abril de 2017.


