
IN
VE

ST
IG

A
C

IO
N

ES
   F

EN
O

M
EN

O
LÓ

G
IC

A
S

2025
SEFE

SOCIEDAD ESPAÑOLA
DE FENOMENOLOGÍA

Nº 22





INVESTIGACIONES
FENOMENOLÓGICAS

REVISTA DE LA SOCIEDAD ESPAÑOLA DE FENOMENOLOGÍA

DIRECTORES DE LA EDICIÓN

Jesús M. Díaz Álvarez / Joan González Guardiola 

SECRETARÍA ACADÉMICA

 Agata Bąk / Ignacio Vieira

CONSEJO DE REDACCIÓN

Luis Álvarez Falcón (Univ. de Zaragoza), Agata Bąk (UNED), Alicia de Mingo (Univ. 
de Sevilla), Tomás Domingo Moratalla (UNED), Alejandro Escudero (UNED), Noé 
Expósito Ropero (UNED), Joan González Guardiola (UIB), Carmen Segura (Univ. 
Complutense), Agustín Serrano de Haro (CSIC)

CONSEJO ASESOR

Pedro M.S. Alves (Univ. de Lisboa), Jorge Brioso (Carleton College), Philip Buckley 
(McGill University), Jesús Conill (Univ. de Valencia), Ion Copoeru (Rumanía), Natalie 
Depraz (Université de Rouen), Lester Embree(Florida Atlantic University †), Urbano 
Ferrer (Univ. de Murcia), Luis Flores Hernández (Univ. de Chile), Miguel García-Baró 
(Univ. de Comillas) José M.ª G. Gómez-Heras (Univ. de Salamanca), Julia Iribarne 
(Academia de las  Ciencias de Buenos Aires †), Robert Lane Kaufmann (Rice Univer-
sity), José Lasaga Medina (UNED), M.ª Carmen López Sáenz (UNED), Sebastian Luft 
(Marquette University), Vicent Martínez Guzman (Univ. Jaume I †), César Moreno 
(Univ. de Sevilla), Juan Manuel Navarro Cordón (Univ. Complutense), M.ª Carmen 
Paredes (Univ. de Salamanca), Patricio Peñalver (Univ. de Murcia), Francesc Perenya 
(Univ. de Barcelona), M.ª Luz Pintos Peñaranda (Univ. de Santiago de Compostela), 
Hans Rainer Sepp (Univ. de Praga),  Mario T. Ramírez (Univ. Michoacana S.N.), Rose-
mary Rizo-Patrón (Univ. Católica de Perú), Ramón Rodríguez (Univ. Complutense de 
Madrid), Nel Rodríguez Rial (Univ. de Santiago de Compostela), Sergio Sevilla (Univ. 
de Valencia), Bernhard Waldenfels (Ruhr Universität Bochum), Roberto Walton 
(Argentina, UBA y Academia de Ciencias de Buenos Aires), Antonio Zirión (Univ. 
Autónoma de México)

NÚMERO VEINTIDÓS

2025





INVESTIGACIONES
FENOMENOLÓGICAS

REVISTA DE LA SOCIEDAD ESPAÑOLA DE FENOMENOLOGÍA

LISTADO DE EVALUADORES Y EVALUADORAS QUE HAN COLABORADO
CON INVESTIGACIONES FENOMENOLÓGICAS

EN EL PRESENTE NÚMERO

Alcira Bonilla (UBA/CONICET), Gustavo Cámara (UBA), Luis Alberto Canela Morales 
(UNAM), Guillermo Ferrer (UFV), Julián García Labrador (URJC), Juan José García 
Norro (UCM), Pali Guíñez (UDP), Alejandro de Haro Honrubia (UCLM), Alba Jimé-
nez (UCM), María Lida Mollo (Università della Calabria), Mª Carmen López Sáenz 
(UNED), Jacobo López Villalba (SEFE), Juan Manuel Monfort Prades (CEU), César 
Moreno Márquez (US), Carlos Morujão (Universidade Católica Portuguesa), Ezequiel 
Murga (USAL), Mónica Andrea Ogando (UBA), Matías Ignacio Pizzi (UBA/CONICET), 
Rubén Sánchez Muñoz (BUAP), Paolo Scotton (UB/UPNA)



Esta obra se distribuye bajo una licencia Creative Commons

Se permite la copia, distribución, uso y comunicación de la obra si se respetan las siguientes 
condiciones: Reconocimiento – No Comercial – Sin obras derivadas

El texto precedente no es la licencia completa sino una nota orientativa de la licencia original 
(jurídicamente válida) que puede encontrarse en
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

Edita:
Sociedad Española de Fenomenología
Facultad de Filosofía, UNED
ISSN:1137-2400
e-ISSN: 1885-1088
Maquetación y diseño: Regina G. Cribeiro
Madrid, diciembre de 2025 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/


ÍNDICE

Nota Editorial

La conversación fenomenológica en 2025. Una mirada desde Investigaciones 
fenomenológicas 
Jesús M. Díaz Álvarez .................................................................... 15

In Memoriam. Francesc Perenya (1947-2025)

Homenaje a Francesc Perenya. Introducción
Joan González Guardiola ............................................................. 23

De un intercambio epistolar de Francesc Perenya con Dan Zahavi
Francesc Perenya (Editor y traductor Agustín Serrano de Haro)... 25

Francesc Perenya. La irreductibilidad del tú
Xavier Escribano ............................................................................ 31

Amistad y filosofía. En memoria de Francesc Perenya
Jesús M. Díaz Álvarez..................................................................... 35

Mínima evocación de Francesc Perenya
Agustín Serrano de Haro .............................................................. 39

Homenaje a Francesc Perenya. Una amistad más allá de la filosofía
Pau Pedragosa .................................................................................. 43

Apuntes para una fenomenología de la ausencia
Carlota Serrahima  ......................................................................... 47

Francesc Perenya. In Memoriam
Ingrid Vendrell .............................................................................. 53

Francesc Perenya. In Memoriam
Marta Jorba ..................................................................................... 57

Francesc Perenya. In Memoriam
Wolfgang Künne ............................................................................. 61

Francesc Perenya. In Memoriam
Kevin Mulligan .............................................................................             63



Artículos

Julia Iribarne: hacia una ética transcendental
Irene Mónica Breuer ....................................................................... 65

Espacio y geometría en Kant a partir de la interpretación fenomenológica 
de Oskar Becker
José María García Gómez del Valle ............................................... 91

Husserl y Julián Marías: hacia una fenomenología situada del cuerpo
Pedro José Grande Sánchez ........................................................... 109

La conferencia de Lisboa de Ortega sobre la “Idea del teatro” como aplicación 
del método fenomenológico
Carlos Morujao .............................................................................. 131

Objeto y acontecimiento: entre lo racional y lo razonable
Francisco Novoa-Rojas .................................................................... 149

Salvar los fenómenos: la filosofía de la perspectiva de Ortega y Gasset en 
la fenomenología de los delirios
Guillermo Ruíz-Pérez ..................................................................... 173

Por qué el cuerpo vivido sí existe II: la antropología del cuerpo vivido y el 
problema mente cuerpo en Claude Romano
Guillermo Santiago Salinas ............................................................ 197

Comentarios y notas críticas

El perspectivismo agonal: Emmanuel Alloa en Repartos de la perspectiva
Tomás Epifani ................................................................................... 227

Reseñas

Derrida, Jacques (2025). Du même à l’autre. Deux cours sur Husserl, 1963 
(ed. Raphaël Authier y Édouard Mehl). París: Éditions du Seuil, 214 pp.
Daniel Alvarado-Greco ................................................................. 247



Xavier Escribano López (ed.) (2024). Vivir del aire, pensar la respiración. 
Ensayos filosóficos e interdisciplinares de antropología de la corporalidad II. Madrid: 
Síntesis Editorial, 444 pp.
José Andrés Calvo Chávez............................................................... 255

Schutz, Alfred (2025). Filosofía de la música. Escritos 1924-1956 (selección, 
traducción e introducción de Jacobo López Villalba). Madrid: Ediciones Encuen-
tro, 203 pp.
Gustavo Fabián Cámara .................................................................. 261





SUMMARY

Editorial Note

The Phenomenological Conversation in 2025. A View from Phenomenological 
Investigations
Jesús M. Díaz Álvarez .................................................................... 15

In Memoriam. Francesc Perenya (1947-2025)

Tribute to Francesc Perenya. Introduction
Joan González Guardiola ............................................................. 23

From a Correspondence between Francesc Perenya and Dan Zahavi
Francesc Perenya (Editor and Traductor Agustín Serrano de Haro). 25

Francesc Perenya. The Irreducibility of the You
Xavier Escribano ............................................................................ 31

Friendship and Philosophy. In Memory of Francesc Perenya
Jesús M. Díaz Álvarez..................................................................... 35

A Brief Evocation of Francesc Perenya
Agustín Serrano de Haro .............................................................. 39

Tribute to Francesc Perenya. A Friendship beyond Philosophy 
Pau Pedragosa .................................................................................. 43

Notes for a Phenomenology of Absence
Carlota Serrahima  ......................................................................... 47

Francesc Perenya. In Memoriam
Ingrid Vendrell .............................................................................. 53

Francesc Perenya. In Memoriam
Marta Jorba ..................................................................................... 57

Francesc Perenya. In Memoriam
Wolfgang Künne ............................................................................. 61

Francesc Perenya. In Memoriam
Kevin Mulligan .............................................................................             63



Articles

Julia Iribarne: Towards a Transcendental Ethics
Irene Mónica Breuer ....................................................................... 65

Space and Geometry in Kant from Oskar Becker’s Phenomenological 
Interpretation
José María García Gómez del Valle ............................................... 91

Husserl and Julián Marías: Toward a Situated Phenomenology of the Body 
Pedro José Grande Sánchez ........................................................... 109

Ortega’s Lisbon Conference on the “Idea of the Theatre” as an Application 
of the Phenomenological Method 
Carlos Morujao .............................................................................. 131

Object and Event: Between Rationality and Reasonableness
Francisco Novoa-Rojas .................................................................... 149

Saving the Phenomena: Ortega y Gasset’s Philosophy of Perspective in the 
Phenomenology of Delusions
Guillermo Ruíz-Pérez ..................................................................... 173

Why the Lived-Body does Exist: Claude Romano on the Anthropology of 
the Lived-Body and the Mind-Body Problem
Guillermo Santiago Salinas ............................................................ 197

Comments and critical Notes

Agonal Perspectivism: Emmanuel Alloa in The Share of Perspective
Tomás Epifani ................................................................................... 227

Reviews

Derrida, Jacques (2025). Du même à l’autre. Deux cours sur Husserl, 1963 
(ed. Raphaël Authier y Édouard Mehl). París: Éditions du Seuil, 214 pp.
Daniel Alvarado-Greco ................................................................. 247



Xavier Escribano López (ed.) (2024). Vivir del aire, pensar la respiración. 
Ensayos filosóficos e interdisciplinares de antropología de la corporalidad II. Madrid: 
Síntesis Editorial, 444 pp.
José Andrés Calvo Chávez............................................................... 255

Schutz, Alfred (2025). Filosofía de la música. Escritos 1924-1956 (selección, 
traducción e introducción de Jacobo López Villalba). Madrid: Ediciones 
Encuentro, 203 pp.
Gustavo Fabián Cámara .................................................................. 261





LA CONVERSACIÓN FENOMENOLÓGICA EN 
2025. UNA MIRADA DESDE INVESTIGACIONES 

FENOMENOLÓGICAS 

Jesús M. Díaz Álvarez

UNED
jdiaz@fsof.uned.es

El número de Investigaciones fenomenológicas que hoy entregamos a los 
lectores y lectoras viene marcado por un acontecimiento trágico, el fallecimiento 
de nuestro querido amigo, maestro y compañero Francesc Perenya. Con su 
ausencia, la comunidad fenomenológica iberoamericana pierde a una de sus 
personalidades más reconocidas, alguien que supo como nadie aunar lo propio 
y lo extraño, la bondad y la inteligencia, la amistad y la filosofía. Verdadera 
alma de la fenomenología catalana contemporánea, Francesc fue recientemente 
homenajeado en un acto organizado por su discípulo Joan González Guardiola y 
por su apreciado amigo Agustín Serrano de Haro en el marco del XV Congreso 
Internacional de la Sociedad Española de Fenomenología celebrado en Palma de 
Mallorca. Las sentidas y emocionadas intervenciones que allí tuvieron lugar pue-
den ser leídas ahora en la sección de la revista que lleva por título In Memoriam. 
Francesc Perenya (1947-2025). A ellas se han añadido dos textos de enorme inte-
rés que Perenya envió a Dan Zahavi al hilo de un intercambio epistolar sobre la 
relación Husserl/Heidegger y en donde la corporalidad y la temporalidad tienen 
el protagonismo. Agradezco a Joan González Guardiola y a Agustín Serrano de 
Haro que se hayan encargado de coordinar esta parte en tiempo récord. También 
quiero mostrar mi más sincero reconocimiento a todos los participantes por su 
disponibilidad y diligencia a la hora de dar forma a este abrazo conjunto que 
desde Investigaciones hemos querido dar al añorado Francesc.

 En cuanto al resto del volumen, y suponiendo que una publicación como la 
presente pueda servir como termómetro de la conversación fenomenológica en 
2025, creo no equivocarme mucho si digo que este número 22 está atravesado 
por dos características que se han vuelto persistentes en los últimos años. Así, 
por un lado, nos vamos a encontrar con una gran pluralidad en los temas y en la 
forma de abordarlos. Por otro, asistimos a un creciente protagonismo de autores 

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 15 - 20. UNED, Madrid



16 Jesús M. Díaz Álvarez

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 15 - 20. UNED, Madrid

y autoras vinculados al mundo hispánico. Ambas cosas no deberían extrañarnos 
dado el tipo de filosofía que quiere encarnar la fenomenología. 

Con respecto a la primera, es preciso tener en cuenta que si algo ha carac-
terizado al movimiento fenomenológico es su capacidad para crear tanto conti-
nuidades fructíferas como cambios y mutaciones a partir de la semilla germinal 
plantada por su genial fundador, Edmund Husserl. Solo hace falta echar una 
ojeada al libro clásico de Herbert Spiegelberg, The Phenomenological Movement. 
A Historical Introduction (Spiegelberg, 1960), para darse cuenta de que uno de 
los grandes éxitos de la fenomenología ––entendida esta expresión en un sentido 
amplio–– ha sido, precisamente, su capacidad de multiplicación en proyectos 
muy diversos que, sin embargo, quieren mantener un hilo de continuidad en su 
fidelidad a los fenómenos. Es verdad que tal fidelidad, leída de muchas maneras, 
es causa de fricciones e incompatibilidades en el seno mismo del movimiento, 
pero no parece ser menos cierto que tal hecho hace que la fenomenología, como 
tendencia global y “estilo” de pensar, se halle en uno de sus mejores momentos. 

En cuanto a la importancia cada vez mayor en nuestra publicación de los 
pensadores y pensadoras vinculados al mundo hispánico, creo que hay que verlo 
como un éxito colectivo que apunta, por fin, a la consolidación, a un lado y 
otro del atlántico, de una tradición filosófico-fenomenológica demasiadas veces 
interrumpida. La relevancia de Ortega y Gasset a este respecto nunca será sufi-
cientemente destacada. En este sentido, soy de los que piensa que su variada 
recepción, es verdad que guadianesca, en los dos hemisferios ha permitido llegar 
al prometedor momento en el que nos hallamos. Ortega no es, desde luego, 
el único responsable, pero considero que sin él las cosas habrían sido mucho 
más complicadas. Sea como fuere, lo que sí es ya una feliz realidad es que el 
movimiento fenomenológico hispano no se limita a la importantísima tarea de 
ponerse al día, recepcionar o discutir las propuestas que vienen de otros ámbitos 
culturales, ya sean franceses, alemanes o anglosajones, sino que recurre a sus 
propios clásicos y los pone en discusión, de igual a igual, con los de las mencio-
nadas tradiciones. La importancia de este hecho en el surgimiento de las voces 
más importantes y creativas de la fenomenología hispánica actual está todavía 
por escribir e historiar.

Mirado el presente número desde esta doble perspectiva ––pluralidad temá-
tica y de enfoque, y creciente puesta en valor de los propios clásicos–– vemos 
que el primero de los siete artículos que este año se publican, el de Irene Breuer, 
habría que situarlo en el marco de esa puesta en valor de los propios clásicos. Su 



La conversación fenomenológica en 2025. Una mirada desde investigaciones... 17

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 15 - 20. UNED, Madrid

objeto es la obra de una de las grandes pensadoras de la fenomenología hispano-
americana contemporánea fallecida en 2014, Julia Iribarne. El trabajo de Breuer 
muestra no solo la decisiva inspiración que supuso para aquella la teoría de la 
intersubjetividad husserliana en la elaboración creativa de una ética transcenden-
tal que considera inseparable la ética de la metafísica, sino que señala, a su vez, 
la importancia crucial que en ella tuvo la obra de Francisco Romero, Alejandro 
Korn y Eugenio Pucciarelli en la medida en que los tres hicieron en Argentina 
una recepción creativa de la fenomenología volcada en buena parte a la filosofía 
moral. Breuer concluirá, por ello, que la obra de Iribarne debe ser leída en abierta 
continuidad con la de aquellos que tiene por maestros. 

El artículo siguiente, firmado por José M. García Gómez del Valle, se ocupa 
de uno de esos territorios máximamente abstractos y relevantes de la filosofía 
teórica: el espacio. Trata de averiguar, en concreto, si la enorme evolución de 
la física teórica (teoría de la relatividad) y de la geometría (planteamientos no 
euclidianos) acaecidos tras la muerte de Kant invalidan o no el enfoque habili-
tado por el filósofo de Könisberg en la estética transcendental de la Crítica de la 
razón pura. Será en este contexto en el que la lectura que Oskar Becker hace del 
espacio como “espacio de la intuición” se mostrará decisiva, a juicio del autor, 
para seguir manteniendo la plausibilidad de las tesis kantianas. 

Con el tercer y cuarto ensayo volvemos a la puesta en valor de los clásicos 
hispánicos. En el primero de ellos, escrito por Francisco José Grande Sánchez, 
se aborda con originalidad y rigor una aproximación fenomenológica a la obra 
de Julián Marías, en particular, a su teoría de la corporalidad. El filósofo elegido 
para realizar tal aproximación no es uno cualquiera, sino el mismo Edmund 
Husserl. Y ese es precisamente uno de los aspectos más atractivos del trabajo, 
pues es de sobra conocida que la proclamación, realizada por el propio Ortega, 
del abandono de la fenomenología nada más conocerla no se ajusta, ciertamente, 
a la realidad, pero fue validada a pies juntillas por sus discípulos más cercanos, 
entre ellos, el propio Marías. En este contexto paradójico, el ensayo pondera las 
convergencias y divergencias de ambos planteamientos sobre la corporalidad en 
el ámbito de lo que se denomina una “fenomenología del cuerpo situada”.

El cuarto artículo está emparentado con el anterior en determinados asuntos 
y en ciertos personajes. Lo protagoniza el gran valedor de la tradición fenome-
nológica hispana, José Ortega y Gasset. Carlos Morujao, gran conocedor de 
la obra del pensador español y una autoridad reconocida también en el mun-
do fenomenológico, hace un rico y matizado análisis de la famosa conferencia 



18 Jesús M. Díaz Álvarez

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 15 - 20. UNED, Madrid

“Idea del teatro”. Pronunciada en el conflictivo y decisivo año de 1946, el autor 
pone su acento no en el contexto político y en su recepción española, sino en 
su acogida portuguesa, lisboeta, y en su comprensión como “modelo” a seguir 
en la aplicación del método fenomenológico en su recreación orteguiana1. Aquí 
resultará muy novedosa la estrategia que Morujao emplea en su trabajo, pues 
este se va a articular a partir de la reacción negativa, y a su juicio errada y malin-
tencionada, que el filósofo portugués Delfim Santos, asistente al evento, hace 
de la conferencia. 

Y de la fenomenología en Ortega, saltamos de nuevo en el siguiente ensayo 
fuera del ámbito ibérico para adentrarnos en una temática decisiva en el pensa-
miento fenomenológico francés contemporáneo: la discusión en torno a la idea 
de acontecimiento o evento y del tipo de racionalidad posible que puede vincu-
larse a semejante manifestación de lo real. Tomando como punto de apoyo prin-
cipal la fenomenología acontecial de Jean-Luc Marion ––aunque también están 
muy presentes Husserl, Heidegger, Ricoeur y Levinas––, Francisco Novoa-Rojas 
examina en su texto la distinción entre fenómenos de tipo objeto y fenómenos 
aconteciales. En el subsuelo de la discusión, un problema que afecta a la filosofía 
de modo especial desde los inicios del siglo pasado: la ampliación de la idea de 
racionalidad y la distinción entre lo racional y lo razonable.

La siguiente contribución nos trae de vuelta al mundo de la fenomenología 
hispánica, aunque esta vez mediante un artículo escrito originalmente en inglés. 
Ortega y Gasset es nuevamente el protagonista. Pero en este caso la aportación 
de Guillermo Ruíz Pérez incide en un aspecto que me parece completamente 
novedoso o, cuando menos, muy poco tratado. Me refiero a la exploración que 
se hace en el escrito de la importancia y fecundidad que tienen tanto la teoría 
orteguiana de la perspectiva como su distinción entre ideas y creencias a la hora 
de estudiar, comprender y, en la medida de lo posible, curar los trastornos men-
tales asociados a los delirios. Además, el trabajo rescata para la fenomenología 
la figura del psiquiatra español Luis Valenciano Gayá, quien en la década de los 

1   La conferencia “Idea del teatro” se pronuncia por primera vez en Lisboa el 13 de abril de 
1946. El 4 de mayo Ortega vuelve a hacer sustancialmente la misma intervención en el Ate-
neo Madrid, aunque precedida de una introducción escrita para la ocasión. La relevancia 
social y política de este texto en su versión española se explica porque se trata de la primera 
conferencia pública del filósofo en su país después de la Guerra Civil. La expectación que 
causó en una España dictatorial y atravesada por una dura y cruel posguerra fue enorme y 
controvertida. Para todos estos asuntos, ver Ortega y Gasset, 2009, 1477-1480; Zamora, 
2002, 459-464; Gracia, 2014, pos. 9959-10029.



La conversación fenomenológica en 2025. Una mirada desde investigaciones... 19

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 15 - 20. UNED, Madrid

cincuenta de la pasada centuria insistió en la importancia del filósofo madrileño 
a la hora de elaborar una psicopatología de corte fenomenológico.

La sección de artículos del presente volumen termina con una aportación 
de Guillermo Santiago Salinas en la que se continúa la comprensión y crítica de 
uno de los grandes representantes de la fenomenología francesa a la que antes 
me he referido. En este caso se trata de Claude Romano, y, más en concreto, de 
su peculiar negación del cuerpo vivido. Y digo “se continúa” porque el texto de 
Salinas es la prolongación natural de otro aparecido en el número anterior de 
la revista (Salinas, 2024, 145-177). Si en el trabajo precedente su autor quería 
mostrar los problemas teóricos que plantea la eliminación de la distinción Leib/
Körper operada por el fenomenólogo, en el presente trata de poner en valor y 
hacer visible su legitimidad a la hora de elaborar una teoría fenomenológica de 
la corporalidad bien temperada. 

Hasta aquí la sección de artículos que Investigaciones fenomenológicas ofrece 
este año a sus lectores y lectoras. El número se completa con una nota crítica de 
Tomás Epifani sobre el libro de Emmanuel Alloa, Repartos de la perspectiva, y con 
tres reseñas que comentan con detalle obras de Jacques Derrida sobre Edmund 
Husserl, de Alfred Schütz sobre filosofía de la música y de nuestro compañero 
Xavier Escribano, en calidad de editor, acerca de la corporalidad. En ellas, igual 
que en la sección de artículos, vuelve a surgir esa doble faz que ha presidido en mi 
opinión la conversación fenomenológica de 2025 contemplada desde la esquina 
del mundo que acoge esta publicación, una doble faz en la que se aúnan y com-
plican la pluralidad temática y de enfoque con la creciente puesta en valor de 
los propios clásicos. Un panteón del que ya forma parte, y para siempre, nuestro 
querido Francesc Perenya.

Para finalizar, no me gustaría terminar esta “Nota editorial” sin hacer constar 
mi más sincero agradecimiento al enorme y generoso trabajo realizado por D. 
Ignacio Vieira Fernández. Su corresponsabilidad reciente en la secretaría acadé-
mica, sumada a la veteranía y buen hacer de Dª. Agata Bak, han sido decisivos 
para que este número pudiera hoy ver la luz. 



20 Jesús M. Díaz Álvarez

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 15 - 20. UNED, Madrid

Referencias bibliográficas

Gracia, Jordi (2014). José Ortega y Gasset. Madrid: Taurus (edición Kindle).

Ortega y Gasset, José (2009). Obras completas, Tomo IX. Madrid: Taurus.

Salinas, Guillermo Santiago (2024). “Por qué el cuerpo vivido sí existe I. Crítica al 
pensamiento existencialista de Claude Romano”. Investigaciones Fenomenológicas, 
nº 21, pp. 145-177.

Spiegelberg, Herbert (1960). The Phenomenological Movement. A Historical Introduc-
tion. Den Haag: Nijhoff.

Zamora, Javier (2002). Ortega y Gasset. Barcelona: Plaza y Janés.



IN MEMORIAM

FRANCESC PERENYA (1947 - 2025)





Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 23 - 24. UNED, Madrid

HOMENAJE A FRANCESC PERENYA. 
INTRODUCCIÓN

Joan González Guardiola

Universitat de les Illes Balears
phaenom11@hotmail.com

El miércoles 12 de noviembre, a las 11:45, en el Salón de Actos del edificio 
Jovellanos, del Campus Valldemossa de la Universitat de les Illes Balears, se 
celebró el Homenaje a Francesc Perenya Blasi (1947 – 2025), en el seno del XV 
Congreso Internacional de la Sociedad Española de Fenomenología (SEFE). En 
este homenaje, algunos de sus más cercanos amigos y discípulos, tanto del ámbi-
to nacional como internacional, participaron con algunas palabras en recuerdo 
del maestro de generaciones de fenomenólogos y fenomenólogas catalanes que 
ahora se reúnen en el grupo de investigación que él fundó: el Grup d’Estudis 
Fenomenològics, sección de la Societat Catalana de Filosofia, sociedad filial del 
Institut d’Estudis Catalans. En este emotivo homenaje se recogieron algunos 
textos, que aquí presentamos, respecto a los que hay que tener en cuenta el 
estilo oral del formato en el que estaban inicialmente pensados y redactados. 
Acompañan los textos del homenaje la traducción de una correspondencia con 
el Dr. Dan Zahavi, profesor en la Universidad de Copenhague y director del 
Center for Subjectivity Research, en la que puede traslucirse tanto su concepción 
de la fenomenología como su particular sutileza a la hora de afinar las cuestiones 
metodológicas más complejas de la filosofía fenomenológica.   

Fue Francesc Perenya un investigador y divulgador insustituible de la 
fenomenología durante sus años de magisterio en la Universitat de Barcelona. 
Con la fundación del Grup d’Estudis Fenomenològics en el año 1996 comenzó 
la consolidación de un grupo de discípulos que alrededor de su persona y bajo 
su guía se formó en la filosofía fenomenológica y fue culminando sus resultados 
a través de la consecución de diversas tesis doctorales. Tiene todo el sentido que 
estos textos vean la luz en la revista de la Sociedad Española de Fenomenología, 
“Investigaciones Fenomenológicas”, dado que, durante todos estos años, el 

mailto:phaenom11@hotmail.com


Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 23 - 24. UNED, Madrid

Joan González Guardiola24

Dr. Francesc Perenya fue el artífice de que el Grup d’Estudis Fenomenològics 
estableciera puentes con la SEFE, y hoy en día buena parte de los miembros del 
Grup d’Estudis Fenomenològics son también socios de SEFE. El Grup d’Estudis 
Fenomenològics y la SEFE estuvieron como sociedades independientes en el 
congreso de la fundación de la Organization of Phenomenological Organizations 
(OPO), fundada por otro gran amigo de la SEFE, el recordado Dr. Lester 
Embree, en su fundación el año 2002 en Praga. Fue a partir de entonces 
cuando ambas sociedades comenzaron a trabajar juntas y a establecer vínculos 
de colaboración y amistad, que culminan en la celebración del X Congreso de la 
SEFE en Barcelona en 2013, con motivo de la conmemoración del centenario 
de “Ideas I”. Mucha gente que conoce al maestro Francesc comenta su capacidad 
para reunir a gente diversa, para poner a trabajar juntas a gentes con visiones 
diferentes y alinearlas en la dirección de un horizonte común. Y Francesc tenía 
la capacidad de reunir y conciliar estas diferencias y además hacerlo de manera 
que pareciera fácil. El rastro que ha dejado en la fenomenología catalana es ya 
imborrable, y el hueco que ha dejado va a ser ya muy difícil de restaurar. Consten 
estos textos a modo de homenaje de la huella que ha dejado en nosotros.  

Recibido: 23-11-2025

Aceptado: 01-12-2025



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 25 - 29. UNED, Madrid

DE UN INTERCAMBIO EPISTOLAR DE 
FRANCESC PERENYA CON DAN ZAHAVI

Francesc Perenya

(Edición y traducción de Agustín Serrano de Haro)

Presentación

Al hilo de ciertas conversaciones de correo electrónico que manteníamos 
Francesc Pereña y yo mismo sobre asuntos de comprensión de la fenomenología 
trascendental, me envío Francesc en febrero de 2011 un adjunto con dos res-
puestas que él había mandado unas semanas antes a Dan Zahavi, al hilo de otras 
conversaciones que ellos habían tenido. El profesor catalán escribía en alemán al 
profesor danés que le escribía en inglés. Se trata, por supuesto, de misivas breves, 
ocasionales, en un lenguaje con poca elaboración, pero que sí dan una viva idea 
de cómo Francesc tenía en la cabeza muchas ideas agudas acerca de la relación 
Husserl-Heidegger y de cómo él podía entrar con voz propia en el debate entre 
conceder la primacía fenomenológica a la pasividad corporal de la experiencia o 
hacerlo a la existencia humana activa en el mundo entorno. Los dos pequeños 
textos son de intensidad creciente, por cuanto el segundo entra en considera-
ciones acerca de cómo cabría pensar la unidad cooriginaria del cuerpo con la 
temporalidad y acerca de si tal examen es un límite para la fenomenología, una 
frontera que ya linda con la meditación metafísica. Probablemente Pereña no me 
mandó los correos originales de Zahavi; al cabo de tanto tiempo no he consegui-
do yo localizarlos. Pero sí me preocupé entonces de imprimir los mensajes y de 
conservarlos y me ha producido alegría traducirlos y compartirlos ahora con los 
lectores de “Investigaciones fenomenológicas” en homenaje al inolvidable amigo 
y a su pasión filosófica.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 25 - 29. UNED, Madrid

Francesc Perenya26

Primer correo a Dan Zahavi

Yo también encuentro que el silencio de Heidegger acerca del cuerpo es 
una gran carencia de su análisis (una “lacuna”), que naturalmente menoscaba 
su tratamiento del espacio. Y concuerdo asimismo en que el espacio no se deja 
derivar del tiempo, sobre lo cual él sí hizo ocasionalmente una autocrítica. Puede 
decirse ya que Heidegger nos dejó a deber un análisis del cuerpo y del espacio. 
Tu texto aporta evidencia suficiente, en todo caso, de las razones que pudieron 
haberle motivado. Que él considerara al cuerpo una “obviedad” que no mereciera 
un análisis fenomenológico, no puede ser realmente su posición. Sería demasiado 
incoherente. Más importante y más característico me parece a mí el hecho de que 
él considere al cuerpo meramente bajo el concepto de “lo ante los ojos” y que 
no atienda suficientemente a la diferencia entre cuerpo vivido y cuerpo físico. 
Lo primero sería, a mi entender, también incoherente y fenomenológicamente 
mortal. Lo segundo se limitaría a testimoniar una insuficiencia, cuando él de 
hecho reconoce, tal como tú lo citas, que “the whole being of human being is 
characterized in such a way, that it must be grasped as the bodily being-in-the-
world of human being”. Que en su análisis Heidegger deje sin desarrollar el 
“embodiment” no significa necesariamente que el desarrollo no estuviera ahí 
en potencia. Al contrario: parece claro que el análisis del mundo entorno tiene 
que contar con el cuerpo: ningún ocuparse con martillos, ningún uso de ellos, 
sin el cuerpo.

Cabe decir que el análisis del mundo entorno permanece abstracto. Pero 
muchos análisis fenomenológicos, al poner de relieve unas partes o aspectos del 
fenómeno a costa de otros, son igualmente unilaterales y, con ello, abstractos. 
Esto es ya un déficit fenomenológico, que en principio debiera subsanarse. Pero, 
por el otro lado, cada uno de tales análisis persigue una meta, apunta a algo, que 
es lo que justifica en cierta medida la unilateralidad y el relieve.

Ahora puede uno preguntarse qué puede haber motivado a Heidegger a 
proceder tal como procede y a conceder al tiempo la primacía. Si uno se hace 
presente el camino que sigue el análisis del mundo, desde los entes intramunda-
nos hasta el mundo (Ser y tiempo, §§15-18), es claro que el trato con los útiles, 
la conexión de remisión, la conformidad, etc., han de entenderse desde el “por 
mor de sí”. Si uno somete esto a consideración en el marco único del existir como 
el tener-que-ser, como un poder-ser, etc., en breve, en el marco del comportarse 
de uno respecto de uno mismo, se llega a la conclusión de que se trata, antes 



De un intercambio epistolar de Francesc Perenya con Dan Zahavi

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 25 - 29. UNED, Madrid

27

que nada, de un planteamiento práctico; podríamos decir, de una contribución 
a la teoría de la acción. Incluso concediendo que todo ello compete a un ser-ahí 
encarnado (“embodied” Dasein), que el cuerpo vivido está concurriendo, así y 
todo el concepto de tiempo es el concepto clave. (Una cuestión colateral: ¿qué 
filosofía práctica ha llegado a dar cuenta suficientemente del cuerpo?) Es también 
característico, así me lo parece, el que el tratamiento de la espacialidad entre en 
escena primeramente como anexo, una vez que el análisis del mundo ha llegado 
a su término. 

Esto se confirma luego en el curso posterior de Ser y tiempo: proyecto, com-
prender, cura, ser para la muerte, resolución anticipadora, voz de la conciencia, 
etc.

Hay que preguntar, además, si el “ser del Dasein” y los existenciarios no 
podrían tener en segunda instancia “sentido corporal” tal como ellos tienen un 
sentido temporal. Lo que sería exigible si cuerpo y tiempo fueran cooriginarios.

Si uno trae a la consideración no tanto la filosofía práctica cuanto más bien 
un cuestionamiento ontológico-fenomenológico, yo podría conceder en general 
que sin el cuerpo esta última sería una mala abstracción, que cuerpo y tiempo 
serían, en efecto, eventualmente cooriginarios. Pero, tomando en consideración 
el proyecto ontológico de Heidegger en Ser y tiempo, habría que plantear la cues-
tión de cuál sería el sentido corporal del ser que se hallaría en correspondencia 
con la “temporalidad”. 

En el Heidegger tardío son, por lo demás, espacio y tiempo “más coorigi-
narios”. La “cuaternidad”, “el juego-tiempo-espacio”, la “topología del ser”, “la 
cosa”, etc. Pero esto no puede considerarse en propiedad una corrección de la 
unilateralidad del punto de partida trascendental de Ser y tiempo, pues aquí la 
corporalidad del Dasein cae en la misma medida que la temporalidad.

Si permanecemos con el Heidegger anterior al giro, yo diría que la caren-
cia de Heidegger estriba en tomar en consideración sólo la vertiente activa, en 
desdeñar la pasividad, porque los aspectos pasivos del ser-ahí (estado de yecto, 
facticidad) han quedado de hecho subordinados al sentido activo del existir. Por 
esta razón dice Heidegger poco de la percepción, por ejemplo.

Que no pueda decirse lo mismo de Husserl es, en mi opinión, una de las 
razones para seguir ocupándose de él. La última parte de su texto me ha suscitado 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 25 - 29. UNED, Madrid

Francesc Perenya28

también algunas reflexiones y preguntas. Sobre todo, acerca del problema de la 
unidad. Las dejo para otra ocasión. Por hoy basta, quizá incluso sobra. Me dis-
culpo por el tiempo que te he quitado.

Segundo correo a Dan Zahavi

Cuando se toma como punto de partida que “temporalization and spatializa-
tion must necessarly be thought in their unity”, se me plantea a mí la cuestión 
de cómo haya que entenderse aquí “unidad”. Ciertamente que la una sin la otra 
sería una abstracción, y “there is in that sense no attempt on Husserl to derive 
the structures of, say, perceptual intentionality from that of time-consciousness”. 
En este sentido ambas serían cooriginarias. Pero cuando la conciencia del tiem-
po es, con todo, “the most basic and fundamental level”, ¿no cabe quizá pensar 
que ambas, la una y la otra, son justamente originarias y no “derivables” una de 
otra, pero que, con todo, no son cooriginarias en el sentido de que una se halla 
subordinada a la otra, con lo que esta última es la que determina la unidad? 
Cuando tú o cuando el propio Husserl operáis con el esquema forma/contenido, 
es preciso preguntar cómo hay que entender justo este esquema, y más exacta-
mente si ha de verse a la forma como un “container” que se llena con contenidos 
(por más “complejo”, dinámico o “extático” que sea el contenedor). Si esto no 
vale, es razonable pensar que la unidad del fenómeno originario -llamémoslo 
“tempocorporalidad” (Leibzeitlichkeit)- reside justamente en el tiempo. Incluso 
no habiendo, naturalmente, ninguna conciencia ni ninguna autoconciencia sin 
afecciones, no puedo yo desprenderme de la idea de que la unidad reposa sobre 
el lado de la temporalidad unificadora porque ella determina el carácter de la 
conciencia. En este sentido me parece representativa tu expresión: “we regard 
sensing as the original consciousness OF TIME” (subrayado mío): ¿no quiere 
esto decir que corporalidad y afección se resuelven en la temporalidad en cuanto 
conciencia y autoconciencia, en cuanto justamente conciencia?

Yo trato, en todo caso, de tomarme con la máxima seriedad la irreductibi-
lidad del cuerpo al tiempo y la cooriginariedad de ambos. Tu texto argumenta, 
con fuerza suficiente, contra la disolución del cuerpo en el tiempo y contra la 
deducción del primero a partir del segundo. Pero con ello tenemos una díada 
fenomenal originaria que está en busca de unidad; lo cual ha de aclararse feno-
menológicamente. Uno no puede ciertamente entender en sentido causal las 
cinestesias y afecciones en tanto son originarias, mientras que la causalidad es 



De un intercambio epistolar de Francesc Perenya con Dan Zahavi

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 25 - 29. UNED, Madrid

29

desde luego “constituida”. Por este camino no puede clarificarse la dualidad aquí 
en cuestión y la unidad exigida. Por ello planteo yo en forma interrogativa la 
siguiente y arriesgada hipótesis como consideración de una posibilidad. Cuando 
uno se plantea en perspectiva fenomenológica la cuestión de qué es lo que reúne 
a cuerpo y tiempo, qué es lo que hace o determina su conexión, ¿no tropieza 
la fenomenología desde dentro con sus propios límites al preguntar por su fun-
damento de unidad cuando ella se ve remitida a una instancia última sin que 
pueda hacerla fenómeno, sin poder describirla y determinarla categorialmente? 
La fenomenología se ve más bien retrotraída de inmediato a juego o entrejuego 
de cuerpo y tiempo [Zusammenspiel] que subyace al dominio de fenomenalidad, 
en el que todas las donaciones y todas las experiencias discurren; retrotraída, 
pues, a la tarea incesante e inacabable de la constitución en el “horizonte inde-
finidamente abierto”. Esto comportaría entonces la finitud del Dasein humano, 
pero también la del sujeto trascendental, incluido el fenomenologizante como 
“espectador desinteresado”.

Arriesgada hipótesis, decía yo. Pues alguien puede preguntar si esto no es más 
bien una recaída metafísica. Más bien uno debe hacer valer el entrejuego justo 
contra la conexión o la cohesión. Pero puede entonces preguntarse: ¿el entrejuego 
mismo es la unidad? Y, si no lo fuera, ¿debe uno abandonar la pregunta por la 
unidad?

Heidegger nos advierte: “El fenómeno de la cooriginariedad de los momen-
tos constitutivos ha sido con frecuencia desatendido en la ontología debido a la 
tendencia irrefrenada a mostrar el origen de todo y de cada cosa a partir de un 
“fundamento originario” simple” (Ser y tiempo, §28, s. 131). Con la temporalidad 
quizá él mismo cometió, de hecho, tal error. Yo por mi parte debo preguntarme 
si no he caído con mi hipótesis en la tendencia irrefrenada. Creo que no, pero 
no estoy tan seguro.

Te agradezco tu paciencia.

Recibido: 23-11-2025

Aceptado: 01-12-2025





Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 31 - 34. UNED, Madrid

FRANCESC PERENYA 

LA IRREDUCTIBILIDAD DEL TÚ

Xavier Escribano 

Universitat Internacional de Catalunya
xescriba@uic.es

El reconocido filósofo y profesor de la Universitat de Barcelona, Francesc 
Perenya Blasi, gran conocedor del idealismo alemán y de la fenomenología, admi-
rado y apreciado por muchas personas dentro y fuera del mundo académico, a 
cuya memoria va dirigido este modesto homenaje, celebraba su cumpleaños el 
27 de julio. Ese dato, que puede parecer anecdótico, resulta significativo, puesto 
que en torno a esa fecha, con periodicidad anual, los miembros del Grup d’Estudis 
Fenomenològics (GEF), —dirigido y animado por Francesc Perenya, en Barcelona, 
desde hacía más de veinte años— nos reuníamos para celebrar su aniversario 
en Torroella de Montgrí, una hermosa población ampurdanesa donde nuestro 
admirado maestro y amigo solía acogernos en su casa familiar, situada en pleno 
casco antiguo, en la Plaça del Pintor Mascort. En el patio interior de aquella 
antigua vivienda, a la sombra benéfica de un tilo, nos sentábamos alrededor de 
una larga mesa para hacer balance del curso recién finalizado y planear las acti-
vidades y proyectos del nuevo curso, pero sobre todo para disfrutar de la mutua 
compañía, en torno al polo magnético que —con su característica pipa siempre 
medio encendida y su despreocupado atuendo— era Francesc. 

En tales encuentros se repetían, casi invariablemente, algunos elementos: al 
animado rato de conversación bajo el tilo, le seguía una suerte de peregrinación 
ritual por las callejuelas de la población hasta la Biblioteca Municipal Pere Blasi, 
donde siempre recalábamos unos minutos. En 2007, se había inaugurado esta 
biblioteca, que llevaba el nombre del abuelo materno de Francesc, Pere Blasi i 
Maranges, pedagogo, geógrafo y político catalán, muy vinculado a la población 
de Torroella, que hubo de exiliarse tras la guerra civil, y de quien Francesc habla-
ba siempre con gran reconocimiento y orgullo. El ritual paseo se completaba 
con una simpática conversación con las eficientes bibliotecarias, que conocían 
muy bien al profesor Perenya, tratándole siempre con gran afecto y considera-
ción, y una foto preceptiva con los miembros del GEF que habíamos acudido 
al encuentro aquel año en las escaleras interiores del edificio, donde Francesc 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 31 - 34. UNED, Madrid

Xavier Escribano32

posaba como un venerable patriarca, orgulloso de sus retoños fenomenológicos, 
que lo rodeábamos siempre con una mezcla de ingenua ilusión y buen humor. 

Tras el paso por la biblioteca, llegaba la hora de la comida, siempre en algún 
restaurante cercano, donde proseguía la animada conversación filosófica y final-
mente regresábamos a casa de Francesc a tomar el café, protegidos del sol y 
del calor en el interior de la vivienda. Era el momento musical, puesto que al 
gran amor que Francesc profesaba a la música correspondíamos nosotros con 
algún instrumento y alguna pieza preparada para la ocasión. Ése era otro de 
los elementos estructurales que conformaban invariablemente los encuentros 
del Cercle Fenomenològic de Torroella, como también habíamos bautizado aquel 
encuentro estival, y que Francesc Perenya, amante de las tradiciones, no permitía 
obviar en ningún caso y esperaba con gran fruición. Recuerdo que fue en ese 
contexto cuando le oí mencionar una composición musical que le emocionaba 
profundamente, se trataba de “La canción de Solveig”, de la pieza de Edvard 
Grieg para la obra teatral de Henrik Ibsen Peer Gynt, una composición profun-
damente melancólica que habla de amor, separación y esperanza de reencuentro. 
Nunca tuve el acierto de preguntar a Francesc de dónde procedía su devoción 
a esa melodía, aunque quizás no sea procedente realizar tales preguntas, sino 
escuchar una y otra vez esa pieza —como estoy haciendo mientras escribo esta 
evocación— e intentar imaginar cómo la escucharía él. Comprendo, al menos, 
que le conmoviera profundamente y lo imagino escuchando atentamente, con 
una mirada soñadora, una ligera sonrisa de comprensión o quizás de compasión 
e, indefectiblemente, sosteniendo la pipa en una de sus manos. 

La pérdida de una persona querida y admirada, como Francesc Perenya, 
deja muchas preguntas sin resolver, pequeños o grandes enigmas sobre los que 
no tenemos la clave, porque no supimos encontrar el momento, o no tuvimos el 
acierto de preguntar aquello que ahora no sabemos cómo resolver. Gran amante 
de la literatura, comentó en varias ocasiones su admiración por la obra de Víctor 
Català (pseudónimo de Caterina Albert), Solitud, publicada en 1905, pero ¿era 
por el dramatismo de la historia, por la energía del impresionante personaje 
femenino, por el extraordinario dominio de la lengua que demostraba la autora 
o bien porque la Ermita de Sant Ponç, donde se concentra la trama, era un 
trasunto de la Ermita de Santa Caterina, encaramada en la Serra del Montgrí, 
cercana a Torroella? Otras muchas preguntas, que ahora me gustaría formularle, 
han quedado sin respuesta y en este momento, por ejemplo, no sé si he soñado 
o si efectivamente le oí a Francesc preguntarse en voz alta cómo sería el sabor de 
la última naranja. 



Francesc Perenya (1947-2025). La irreductibilidad del tú

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 31 - 34. UNED, Madrid

33

Por fortuna, sin embargo, sí que he podido averiguar algo más acerca de otra 
de sus preferencias literarias. Me refiero al poeta Màrius Torres, un reconocido 
poeta catalán fallecido prematuramente en 1942, a quien Francesc siempre se 
refería con admiración. En efecto, los días 29 y 30 de junio de 2006 se cele-
braron en la sede del Institut d’Estudis Catalans, lugar de reunión habitual del 
GEF durante más de veinte años, las “Jornades sobre fonamentació i facticitat 
en l’idealisme alemany i en la fenomenologia”, organizadas por el profesor  de 
la Universitat de Barcelona, Salvi Turró. En ese contexto, Francesc presentó una 
ponencia titulada “Fenomenologia i poesia lírica. Una aproximació fenomeno-
lògica al poeta Màrius Torres”. En ese texto desvela que Màrius Torres Perenya 
era, efectivamente, primo hermano de su padre, médico y poeta, muerto de 
tuberculosis a los 31 años y cuya memoria, en las reuniones y celebraciones de 
su familia, era una presencia constante.

El poeta Màrius Torres, en una carta al eminente filólogo, traductor y poeta 
Carles Riba afirma tener “la conciencia de que yo soy esencialmente esa cosa 
absurda: un poeta lírico”. En el texto dedicado al poeta, en un estilo eminente-
mente interrogativo, Francesc se pregunta por el significado de ese calificativo 
de “absurdo” —que él entiende como desvinculación respecto de los afanes y la 
lógica mundana—  y se plantea, cuáles podían ser las similitudes y las diferencias 
entre un poeta lírico y un fenomenólogo, a partir de la actitud compartida por 
ambos de una toma de distancia reflexiva respecto a las propias vivencias. No 
me detendré en la reseña de un texto de gran concisión y agudeza intelectual, 
que avanza de interrogación en interrogación, intentando deslindar las tareas 
respectivas de poesía lírica y filosofía fenomenológica respecto a la descripción o 
el análisis de la experiencia vivida. De los cuatro poemas de Màrius Torres cita-
dos en la ponencia de Francesc me referiré simplemente, para acabar, al poema 
sin título que comienza por el verso “Si m’haguessis fet néixer gra de blat” (Si me 
hubieras hecho nacer grano de trigo). En él se desarrolla la idea de que siendo 
espiga de trigo o rayo de luz, no se tendría que soportar la carga de la existencia 
que implica, en el ser humano, el hecho de ser libre y de tener que buscar orien-
tación en la noche, la tarea de encontrar “l’estel del nord / en la nit nostra, viva, 
però obscura” (la estrella del norte / en la nuestra noche, viva, pero oscura). En 
un diálogo, que el poeta dirige a Dios, concluye el poema reconociendo que su 
situación sería extraordinariamente dura si, perdido en esa noche, “pogués perdre 
el repòs del teu somriure” (pudiera perder el reposo de tu sonrisa). Pues bien, 
me parece que el comentario que realiza Francesc Perenya a estos versos que he 
citado sucintamente son muy representativos de su actitud como persona, como 
profesor, como maestro y como inolvidable amigo, una actitud que podríamos 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 31 - 34. UNED, Madrid

Xavier Escribano34

denominar “la irreductibilidad del tú”, y que en los textos que se reúnen en este 
homenaje se glosa como “capacidad de escucha”, “interés por el otro”, “sentido 
profundo de la amistad” y otras muchas fórmulas que apuntan a la centralidad 
del “tú” en la atención filosófica y personal que Francesc dirigía al mundo y a 
la vida. 

Así dice, para concluir, su comentario a ese último verso:  «Una sonrisa, no 
obstante, es siempre la sonrisa de alguien, de otro, de un “tú” aquí y ahora que 
me otorga ese don. ¿De Dios? ¿O del niño, de la persona amada, del amigo, de 
familiar aquí y ahora, “en persona”, o quizás en el recuerdo o en la expectación? 
Sea como sea (…) el indéxico de segunda persona me parece irreductible».

Recibido: 23-11-2025

Aceptado: 01-12-2025



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 35 - 38. UNED, Madrid

AMISTAD Y FILOSOFÍA. EN MEMORIA DE 
FRANCESC PERENYA

Jesús M. Díaz Álvarez

Universidad Nacional de Educación a Distancia (UNED)
jdiaz@fsof.uned.es

No recuerdo bien cuándo conocí a Francesc Perenya, pero estoy bastante 
seguro de que la primera vez que lo vi fue en el marco de los encuentros sobre 
fenomenología mantenidos a comienzos del nuevo milenio en la facultad de filo-
sofía de la UNED de Madrid. La incorporación, por aquel entonces, al seminario 
permanente de la SEFE de un grupo importante de fenomenólogos catalanes 
fue una buena suerte para todos y un acontecimiento en sí mismo. Y digo esto 
porque Joan González Guardiola, Marta Jorba, Pau Pedragosa, Ingrid Vendrell, 
Carlota Serrahima o Xavi Escribano, por citar solo a algunos de los aquí presen-
tes, apuntaban ya maneras por aquel entonces y se podía intuir que su aportación 
futura a la fenomenología sería más que prometedora, como así ha resultado. 
Su vinculación al seminario en sucesivas oleadas lo llenó de talento y frescura, 
revitalizando el cultivo de la filosofía fenomenológica peninsular. 

¿Pero quién había formado, organizado e inspirado a este grupo de prome-
tedores fenomenólogos catalanes y les había convencido para venir a Madrid 
una vez al mes los fines de semana para hablar de la temporalidad, la intuición 
categorial, la imaginación, las síntesis pasivas o la crisis de las ciencias europeas, 
por citar solo algunos de los muchos asuntos tratados? El responsable de esta 
proeza era un ilustre profesor de la universidad de Barcelona del que yo todavía 
no había tenido noticia alguna y por el que sus discípulos ––no hacía falta ser 
muy perspicaz para darse cuenta–– sentían enorme cariño y respeto intelectual. 
Este profundo afecto y respeto por su magisterio fue una de las cosas que más me 
llamó la atención en aquellas primeras sesiones del seminario. Y es que Francesc 
gozaba entre los suyos, un suyos que más tarde se amplió a todos los que tuvimos 
la fortuna de conocerlo, no solo de un enorme prestigio en asuntos fenomenoló-
gicos y filosóficos en general, sino que irradiaba por cada poro de su persona ese 
intangible que habitualmente recibe el nombre de respeto o autoridad moral. Y 

mailto:jdiaz@fsof.uned.es


Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 35 - 38. UNED, Madrid

Jesús M. Díaz Álvarez36

quiero incidir un momento en este aspecto, pues el maridaje de ambas cosas no 
suele abundar en un mundo tan competitivo y egocéntrico como el académico. 

Todos conocemos universitarios excelentes en sus materias de estudio, hom-
bres y mujeres de gran erudición, e incluso altamente creativos, que admiramos 
por sus escritos y capacidad especulativa, pero que, sin embargo, carecen de 
autoridad moral. La escisión posible, más que comprobada, entre el más alto y 
original conocimiento teórico y la excelencia moral que cuaja en afecto es una 
vieja herida filosófica que viene ya desde la época griega y que seguirá dando 
mucho que pensar, aunque me temo que nuestro querido y añorado Francesc 
de poco nos va a servir en este asunto pues, en buena lógica socrática aunaba de 
modo singular, como ya señalé hace un momento, conocimiento y bonhomía, 
autoridad intelectual y autoridad moral. Fue esa preciosa y escasa aleación la que 
me atrajo hacia su persona desde el primer momento y dio paso a una serie de 
tímidas conversaciones iniciales en las que me fui enterando de su paso por Ale-
mania, más en concreto, por la Universidad de Heidelberg, en la que permaneció 
cuatro años bajo la tutela de Gadamer y donde conoció bien a Dieter Henrich 
o Ernst Tugendhat. También hablamos en aquellos comienzos de su interés por 
el idealismo alemán, del que era un reconocido especialista, o de su aprecio por 
la filosofía analítica. Sus conocimientos en todos esos ámbitos eran enormes y 
eso lo hacía especial una vez más. Porque es verdad que transitar del idealismo a 
la fenomenología o viceversa no es algo tan raro. Hay muchos ilustres ejemplos 
al respecto, aunque es preciso reconocer que la mayoría de los expertos en una 
y otro suelen visitarse cada vez menos al estar todos crecientemente atrapados 
por el virus de la hiper especialización. Ahora bien, apreciar honestamente y 
con curiosidad no inquisitorial los planteamientos de la filosofía analítica desde 
una posición fenomenológica, o al revés, siempre ha sido algo bastante más 
excepcional, y no solo en nuestro país. Y ahí Francesc era, de nuevo, una rara 
avis que ejercía un enorme magnetismo para todos aquellos que no gustaban de 
encerrarse férreamente en una sola capilla académica y que sentían curiosidad 
por otras propuestas. 

Cada vez que conversábamos sobre esos asuntos, su sabiduría salía a relucir. 
Recuerdo que en este contexto siempre mentaba el caso de Roderick Chisholm, 
editor de la revista Philosophy and Phenomenological Research, como un ejemplo 
de la buena recepción que una parte de la filosofía analítica, eso sí minoritaria, 
había brindado a la fenomenología. El diálogo, en suma, no era imposible. Tam-
bién hacía referencia al ya mencionado Tugendhat y, sobre todo, insistía, igual 
que otro querido maestro también ya desaparecido, Lester Embree, que en estas 



Amistad y filosofía. En memoria de Francesc Perenya

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 35 - 38. UNED, Madrid

37

materias tanto fenomenólogos como analíticos siempre perdían de vista la raíz 
común de ambas tradiciones, a saber, la filosofía austríaca de Bolzano, Meinong 
y Brentano.

Con los años nuestra amistad y aprecio se fue consolidando. También la 
confianza. Yo le mandaba algunos de mis textos, que comentaba con afecto y 
rigor, y le pedía que me enviara algo, a lo que siempre se resistía. Solo en una 
ocasión, y después de mucho insistir, conseguí que me hiciera llegar un escri-
to que, como cabía esperar, resultó ser magnífico. Se titulaba “Racionalidad 
universal y diversidad cultural” y apareció en un libro que Carmen López y yo 
editamos en Biblioteca Nueva en 2012 bajo el rubro Racionalidad y relativismo. 
En el laberinto de la diversidad. 

No es la ocasión ahora para hacer un análisis pormenorizado de este impor-
tante trabajo,  algo que espero llevar a cabo en otro foro, pero sí me gustaría, en 
la recta final de mi intervención, decir alguna cosa sobre él porque considero que 
tanto la temática que aborda como el desarrollo que se hace de ella iluminan muy 
bien algunas de las preocupaciones filosóficas de Francesc que, en su caso, como 
en el de todo filósofo de raza, eran preocupaciones vitales y no puros ejercicios 
de elaborada carpintería conceptual. 

Partiendo de un riguroso análisis del célebre ensayo de Husserl “La filosofía 
como ciencia estricta”, y teniendo también presente los artículos sobre Renova-
ción del hombre y la cultura, traducidos por su querido amigo presente también 
hoy en esta mesa, Agustín Serrano de Haro, Francesc reflexionaba en su escrito 
sobre las virtualidades y problemas que una racionalidad fuerte como la husser-
liana tiene a la hora de afrontar la diversidad cultural ¿Es posible compatibilizar 
realmente ambas cosas, se pregunta? ¿Cabe encajar verdaderamente la pluralidad 
en el centro de la propia comprensión husserliana de la racionalidad sin reducir 
aquella a una mera comparsa o adorno de la universalidad? O puesto de otra 
manera, en una época tan pluralista y cosmovisional como la nuestra, ¿tiene 
todavía sentido hablar de “filosofía científica”, de un fundamento en sentido 
estricto que, de alguna forma, y aunque sea asintóticamente, pudiese eliminar 
los vértigos y desacuerdos últimos y radicales, allanando propiamente el camino 
hacia un mundo común?

Francesc y yo hablamos largo y tendido, en numerosas ocasiones, sobre este 
asunto y sus derivadas. Su opinión última, reflejada también en este importante 
artículo, era, con todas las cautelas antidogmáticas y antiautoritarias posibles, de 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 35 - 38. UNED, Madrid

Jesús M. Díaz Álvarez38

corte husserliano-ilustrado. A este respecto, no creo equivocarme demasiado si 
afirmo que el viejo maestro alemán y su idea de racionalidad gozaron siempre, y 
hasta el final, de las simpatías de nuestro homenajeado. Por eso en la polémica 
Husserl/Heidegger, fenomenología en sentido husserliano riguroso o herme-
néutica, su corazón y su razón estuvieron en última instancia siempre del lado 
del autor de la Ideas, sin desmerecer nunca, eso sí, la importancia y genialidad 
del creador de Ser y tiempo o las conexiones que, pese a todo, se podían trazar 
entre ambos. En su opción final pesaba mucho, me parece, la idea de que la línea 
hermenéutica que partía de Heidegger no tenía suficientes anticuerpos frente al 
relativismo y el nihilismo.

A estas alturas de nuestras vidas y nuestras conversaciones, recuerden que 
el artículo al que termino de referirme era de 2012, Francesc sabía bien de mi 
creciente desconfianza hacia cualquier tipo de fundacionalismo, incluido el hus-
serliano. Cuando él me insistía en los ya mencionados nubarrones del relativismo 
y el nihilismo yo le replicaba que tanto o más peligroso que eso eran los dogma-
tismos y autoritarismo de la razón o de cualquier otra propuesta de fundamento 
que siempre apunta a un cierre de la realidad. El sueño o alucinación de una 
explicación global me parecía no solo fenomenológicamente poco sostenible, 
dada nuestra inserción en la historia y en una circunstancia determinada, sino 
que tampoco lo veía deseable. Entender que la realidad es en el fondo un enigma 
que acechamos filosóficamente, pero que siempre nos supera, me parecía una 
cura de humildad y una apuesta más sensata para combatir tanto el relativismo 
como el dogmatismo. Al expresarle estas ideas y otras parecidas el muy querido y 
añorado Francesc se reía, pipa en ristre, con ese aire sabio y bonachón que siem-
pre le caracterizaba y añadía: “bueno, bueno, lo seguimos discutiendo. Cuando 
escribas algo más, mándamelo y lo comentamos”. Mi último envío fue el libro 
escrito con Jorge Brioso sobre la filosofía política de Ortega. Cuando lo recibió 
me llamó y me dijo algo fatigado ––la enfermedad no le daba tregua––: “a ver 
cuándo podemos darle una vuelta”; “tienes que venir a Barcelona”. No pudo ser. 
Hablamos bastantes más veces y volví a Barcelona, pero en esos momentos la 
filosofía ya valía de poco, lo que primaba era el afecto, el consuelo y la amistad. 
Lo voy a echar mucho de menos.

Recibido: 23-11-2025

Aceptado: 01-12-2025



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 39 - 41. UNED, Madrid

MÍNIMA EVOCACIÓN DE FRANCESC PERENYA

Agustín Serrano de Haro 

Instituto de Filosofía (CSIC)
agustin.serrano@cchs.csic.es

	 Yo conocí a Francesc Perenya el 21 de febrero de 2003. Lo sé con esta 
extraña exactitud por el tribunal de doctorado en que él me invitó a participar 
en la Universidad de Barcelona. ¡Para algo habían de servir los curricula! Más 
adelante ya estuve en Barcelona en un buen puñado de tesis por él dirigidas, 
incluida por cierto la de algún Presidente de la Sociedad Española de Fenome-
nología que tuvo la ocurrencia de que el examen se convocara en plena canícula 
mediterránea. También participé en jornadas del proyecto de investigación que 
él codirigió de hecho con Salvi Turró, y más tarde coincidimos una y otra vez 
en jornadas de los proyectos sobre dolor y gozo corporal que yo dirigí y que se 
celebraron en la Universitat Internacional de Cataluña. Aunque Francesc nunca 
formó parte de estos proyectos radicados en el CSIC, es como si siempre hubiera 
sido un alentador principal de ellos, ya que no investigador principal, y esto no 
solo por los discípulos suyos que han sido parte esencial en su actividad. Peren-
ya bajó también mucho por Madrid en esos años posteriores, incluidas algunas 
sesiones de la SEFE de la era previrtual; en mi Presidencia, sería quizá en 2010, 
asumió por ejemplo una estupenda intervención inicial en el seminario sobre 
“La crisis de las ciencias europeas”. Y por supuesto bajó y subió, quizá solo un 
poco más despacio, las empinadas cuestas de la ciudad de Segovia en el Congreso 
OPO de 2011, en cuyo éxito todo el Grup d’Estudis Fenomenològics tuvo un 
papel fundamental. Creo ahora recordar que, degustando un sabroso cochinillo 
con vistas al acueducto romano, trabó él la amistad duradera que le unió también 
con Antonio Zirión. 

Francesc ha sido para mí una presencia entrañable a lo largo de estas más de 
dos décadas, la persona que deja primero huella y luego hueco, y más tarde el 
hueco da un relieve todavía más claro a la huella. Tenía él un don especial para 
la amistad filosófica, para el cultivo y disfrute de las personas en medio de las 
exigencias del pensamiento. No era solo su capacidad para debatir conversando 
y para dialogar debatiendo, ni solo su agilidad proverbial a la hora de susci-
tar ejemplos ocurrentes u objeciones inesperadas, ni siquiera su franqueza para 

mailto:agustin.serrano@cchs.csic.es


Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 39 - 41. UNED, Madrid

Agustín Serrano de Haro40

indicar a cualquier ponente que algo por él dicho se veía bien o se veía regular. 
Junto a todo ello estaba su capacidad para reparar en las personas de carne tras 
las palabras teóricas que pronunciaran, y la naturalidad con que se interesaba por 
las circunstancias intransferibles de la vida del interlocutor al menos tanto como 
por sus afirmaciones, por los significados en su sentido ideal. Muy del estilo de 
Francesc era el que los intercambios filosóficos no acabaran en los límites tempo-
rales de jornadas o sesiones, y que en los días siguientes uno recibiera una llamada 
de teléfono o un largo mensaje de correo electrónico dando una vuelta más a las 
mismas cosas o aportando nuevos comentarios. De una de estas prolongaciones 
informales tan de su gusto guardo yo un vestigio valioso, que en su momento 
conservé por puro interés científico y que se publica en este mismo número de 
“Investigaciones fenomenológicas”. Se trata de una larga nota, de en torno a 
tres páginas, que Francesc envió en alemán a Dan Zahavi; el pensador catalán 
contestaba al conocido estudioso danés acerca de la cooriginariedad del cuerpo 
con el tiempo en el “Umweltanalyse”, a lo que seguía, tal como Vds podrán 
leer, una conversación acerca de la fuente de esta unidad o dualidad, acerca de 
finitud y pasividad, por entre Husserl y Heidegger. Francesc entremezclaba su 
buen alemán de los años de Heidelberg con el inglés de su interlocutor, de quien 
recogía giros y expresiones, un poco como otras veces entreveraba sobre la mar-
cha el catalán con el castellano. Esta nota a la que aludo arrancaba de hecho del 
siguiente modo, que me permite citar aquí al querido amigo, aunque no sea ni 
en catalán ni en castellano: “Wenn man schon davon ausgeht, dass temporalization 
and spatialization must neccesarily be thought in their unity”, so stellt sich mir die 
Frage, wie “Einheit” hier zu verstehen ist”. En el “se me plantea una cuestión, se 
me ocurre una duda”, se reconoce bien el talante de su autor, que apenas variaba 
-me parece a mí- si se dirigía a una eminencia internacional de la fenomenología 
o a un principiante nacional de cualquier coloquio, y en este preciso arranque 
resuena la estirpe de pensadores que ponen la palabra hablada con otros al menos 
en el mismo rango que la escrita para cualquiera. 

No me cabe duda de que el Grup d’Estudis Fenomenològics de la Sociedad 
Catalana de Filosofía lleva impreso el carácter que le ha trasmitido su fundador. 
Es curioso pensar que la amistad filosófica fue ya una seña de identidad de los 
primeros grupos de fenomenólogos, un rasgo característico de ellos, que resultaba 
congenial a esta peculiar forma de pensar apartada de las cosmovisiones y volcada 
sobre los entresijos estructurales de la experiencia. La fraternidad discutidora y 
analizadora nunca fue tan patente, tan llamativa como en los primeros círculos 
de la lejana ciudad de Gotinga, cuando el descubrimiento de la fenomenología 
trajo consigo un acontecimiento renovador a muchas vidas personales y llevó a 



Mínima evocación de Francesc Perenya

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 39 - 41. UNED, Madrid

41

una convivencia académica más humana y gratificante, por más que a la vez hacía 
crecer la intensidad filosófica y la exigencia intelectual. Algo de este estilo, de 
este aire peculiar, ha tenido siempre el grupo de la querida ciudad de Barcelona 
constituido en torno a Francesc Perenya y gracias a él. Tampoco la fraternidad 
discutidora y celebradora de los viernes por la tarde en el viejo Hospital de San 
Pau gusta de las adscripciones rígidas de orientación filosófica y más bien se siente 
cómoda por entre Husserl y Heidegger, con un ojo puesto en Merleau, con el 
otro reservado a los analíticos, y sin que en el fértil bullicio nadie mande más que 
los fenómenos mismos. Sobre ello, también ese espacio de personas ha estado 
siempre abierto a gentes de los cuatro vientos y de las muchas procedencias que, 
al presentar temas, libros, ponencias, hemos pasado por las preguntas incisivas 
de Perenya y por las recuestiones y repreguntas de las otras voces. Quienes hemos 
sido amigos y no discípulos de Francesc sentimos hoy que la fenomenología que 
se cultiva en España ha perdido con su partida algo de la humanidad afable que, 
antes que despistarse con jerarquías académicas o distraerse con menudencias, 
ayudaba hondamente a la vitalidad filosófica y promovía en verdad la lucidez 
fenomenológica. Aunque sepa a poco, nos queda el recuerdo de Francesc, esa 
modificación irreparable de la percepción.

Recibido: 23-11-2025

Aceptado: 01-12-2025





Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 43 - 45. UNED, Madrid

HOMENAJE A FRANCESC PERENYA
 UNA AMISTAD MÁS ALLÁ DE LA FILOSOFÍA

Pau Pedragosa

Grup d’Estudis Fenomenològics
pau.pedragosa@gmail.com

Quisiera compartir con vosotros una semblanza del Dr. Francesc Perenya, 
amigo y maestro. Rememorando hoy su figura al final de su vida, me gustaría 
evocar el comienzo, el nacimiento de nuestra amistad. 

Le conocí a mediados de los noventa, cuando asistí a su seminario dedicado 
a la lectura de Ser y tiempo. Recuerdo muy bien sus clases, el aula-seminario de 
la Facultad de Filosofía en el viejo edificio de estilo brutalista de la Diagonal de 
Barcelona, la atmósfera cálida impregnada del olor a tabaco de pipa, su ejemplar 
de Sein und Zeit bastante destartalado y gastado por el uso, con la portada y 
algunas páginas unidas al libro por unos pocos hilos de la encuadernación. Su 
lectura del texto alemán era pausada –leía traduciendo–, palabra por palabra, 
línea tras línea, mientras comentaba la traducción de algunos términos, la raíz de 
los numerosos neologismos, la estructura de las frases y parágrafos (o párrafos, el 
dilema sobre la diferencia entre párrafo y parágrafo estuvo abierto durante todo 
el curso). Me llamó la atención cómo se aplicaba con escrupuloso detalle a las 
distinciones conceptuales, su alta valoración de la precisión y el rigor conceptual. 
Llegaba al espíritu del texto sólo a través de un extremo cuidado con la letra. Se 
acomodaba en la silla, inspiraba su pipa –y se inspiraba con ella–, y comentaba 
el pasaje recién leído. Alentaba nuestra participación para que interrumpiéra-
mos el texto con el diálogo vivo –este método de lectura y exégesis llegaría a su 
culminación unos años después cuando, en el Grup d’Estudis Fenomenològics, 
dedicamos cuatro años a la lectura atenta de las Investigaciones lógicas de Husserl, 
su filósofo de referencia.

La lectura lenta, la meditación pausada, el no precipitarse, titubear, detenerse, 
reemprender; así era también su movimiento corporal. Sus gestos no respon-
dían tanto a las tareas prácticas como a algún extraño resorte que, por ejemplo, 
le hacía detenerse y casi darte la espalda en medio de una conversación y dar 
algunos pasos en otra dirección, como si hubiera suspendido el entorno práctico 

mailto:pau.pedragosa@gmail.com


Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 43 - 45. UNED, Madrid

Pau Pedragosa44

inmediato y siguiera una idea, algún pensamiento que el diálogo le había susci-
tado pero que sólo él era capaz de ver. Cuando, según el antiguo relato, imagino 
al viejo sabio Tales de Mileto caer en un pozo provocando la risa de la muchacha 
tracia, no puedo evitar ver a Francesc.

Después del examen final del seminario de Heidegger me llamó a su despa-
cho y fue entonces cuando realmente nos conocimos. Tengo aún un recuerdo 
vívido de ese encuentro. Me dijo que el examen estaba muy bien pero que había 
una traducción de un término que no le gustaba y requería de una explica-
ción: “Si justificas bien el por qué de esta traducción, te pondré una Matrícula 
de Honor”, dijo. Se refería al término Entwurf, que traduje por “croquis”. Le 
expliqué que acababa de estudiar arquitectura, que el proyecto arquitectónico 
define esta profesión en la que los proyectos se llevan a cabo mediante dibujos 
tentativos, esbozos, esquemas, en definitiva, croquis (que era el nombre de la 
revista de arquitectura más prestigiosa). Entonces empezó a meditar sobre qué 
es un dibujo y qué lo distingue de un esquema, y me preguntó por el sentido 
de anticipación del dibujo arquitectónico. Mi justificación de la traducción le 
satisfizo (me puso la MH), pero no la traducción misma; recuerdo que me dijo 
que nunca volviera a traducir el Entwurf heideggeriano por “croquis” (confieso 
que elegí esta traducción para llamar la atención del maestro, algo de lo que 
ahora, visto retrospectivamente, me alegro enormemente).

Durante este primer encuentro mostró una curiosidad genuina por la arqui-
tectura y por saber por qué estudiaba filosofía si como arquitecto me ganaría 
mejor la vida, e insistió en que no la abandonara, que aunque no me dedicara 
profesionalmente, hiciera de la arquitectura el objeto de mis futuras investigacio-
nes filosóficas; insistió mucho –y lo siguió haciendo siempre– pues argumentaba 
que conociendo desde dentro este mundo de la vida particular lo debía aprovechar 
para analizarlo fenomenológicamente con mayor rigor. Con este consejo mostró 
su preocupación por mi formación, por cómo orientar mi proyecto profesional 
de vida. La conversación acabó pidiéndome detalles sobre mi vida personal, si 
tenía novia…

Francesc tenía el don de acceder a lo más personal sin ser una intromisión, 
todo lo contrario, pues desde el principio era claro que ganarse la confianza era 
una condición para poder educar, formar en el sentido clásico alemán de Bildung, 
que tanto le gustaba. Como comprobé a lo largo de los años, para Francesc 
el filosofar era inseparable de la amistad y encarnaba así un ideal clásico de la 
filosofía antigua, al que hay que añadir también su predilección por el diálogo, 



Homenaje a Francesc Perenya

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 43 - 45. UNED, Madrid

45

la conversación, la transmisión oral del conocimiento. Aunque sentía un placer 
indisimulado por el cotilleo –rechazando así, performativamente, la crítica de 
Heidegger a esta modalidad inauténtica de la existencia–, ejercía sobre todo el 
diálogo en el sentido auténtico de curiosidad y conocimiento del otro, y también 
como medio de reconciliación de las diferencias (personales, políticas y filosófi-
cas) a través del logos o, como también solía decir, en el “espacio de razones”. Era 
muy crítico con la creciente especialización del conocimiento (“quien es experto 
en ratas blancas no sabe nada de ratas negras”, decía) así como con la filosofía 
posmoderna, lamentaba que la filosofía hubiera renunciado a su vocación original 
de búsqueda de los fundamentos.

El talante dialogante y razonable; no querer separar la filosofía de la persona 
que filosofa; y el cuidado con los matices descriptivos y las distinciones concep-
tuales para alcanzar un conocimiento riguroso –motivo por el cual se sentía tan 
cercano a Husserl: estos aspectos, esbozados a grandes rasgos, forman, para mí, 
el “croquis” de su enseñanza.

Así fue, pues, el comienzo de una hermosa y larga amistad de la que tanto 
he aprendido y a la que tanto debo. Le debo haber podido realizar una estancia 
de investigación doctoral en la Universidad Libre de Berlín y en el archivo de 
la Bauhaus bajo la supervisión de Peter Bieri; también le debo –le debemos– 
haber fundado y dirigido el Grup d’Estudis Fenomenològics con el que incentivó 
la práctica de la fenomenología en catalán y desde el cual nos alentó y ayudó a 
participar activamente en la fenomenología española facilitando nuestro acceso 
a proyectos de investigación con fenomenólogos de reconocido prestigio, aquí 
presentes; y, en definitiva, sin él y sus importantes consejos que nunca dejó de 
darme cuando le consultaba regularmente, hoy no estaría participando en este 
congreso de la Sociedad Española de Fenomenología. Por todo ello me siento 
tan privilegiado y, aún más, agradecido. 

	 Gràcies, Francesc!

Recibido: 23-11-2025

Aceptado: 01-12-2025





Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 47 - 52. UNED, Madrid

APUNTES PARA UNA FENOMENOLOGÍA DE LA 
AUSENCIA

Carlota Serrahima 

Universitat de València 
carlota.serrahima@uv.es

Como probablemente sea el caso de más de uno de los compañeros presentes 
hoy en esta mesa, conocí a Francesc en el aula, en la asignatura de Antropología 
Filosófica I que él impartía en la Universidad de Barcelona. Era la primera clase 
que los alumnos recién llegados a la Licenciatura de Filosofía recibíamos en 
nuestro primer curso en la facultad —creo, los lunes. Es decir: Francesc era el 
primer contacto de todos los estudiantes con la filosofía académica. Para mí, eso 
sucedió en septiembre de 2006.

No fue hasta febrero de 2007, al inicio del segundo semestre de ese primer 
curso, que mi relación con Francesc, hasta entonces básicamente distante  —por 
mi parte la relación, si puede llamarse así, de la alumna que observa al profesor 
desde, recuerdo, bastante lejos; algo perpleja ante el ritmo especialmente lento 
de su discurso magistral, y ante lo que parecía ser una absorción total de él en 
los libros de los que nos hablaba, de los que no solía apartar la vista—, pasó a ser 
otra. Hablamos; me preguntó si en mi casa había libros; también, creo, si tenía 
formación musical. Al hilo de todo esto, acordamos encontrarnos regularmente 
para leer y comentar Ser y tiempo. 

No recuerdo cuánto duró ese seminario de lectura de Ser y tiempo, pero no 
fue poco: quizás un año o incluso más. En ese tiempo, no pasamos del párrafo 
18. Reconozco que fui yo —tal y como Francesc se ocupaba de recordarme 
posteriormente a menudo— quien manifestó cierto cansancio y sugirió cambiar 
de texto. Francesc propuso entonces leer a Husserl, abordando, para empezar, la 
quinta Investigación Lógica. Tampoco recuerdo cuánto duró ese segundo semi-
nario de lectura, pero también en este caso tengo certeza de que duró bastante, 
quizás otro año o incluso más. En ese tiempo leímos sólo lo que nos habíamos 
propuesto como paso iniciático, la quinta Investigación.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 47 - 52. UNED, Madrid

Carlota Serrahima 48

Estos hechos son anecdóticos, aunque no meramente anecdóticos. Son anec-
dóticos porque son personales, y además ejemplifican sólo uno de los aspectos de 
la relación de mentoría que construyó Francesc en esos años iniciales. También 
me integró en el GEF —el Grup d’Estudis Fenomenològics del cual forman parte 
Pau Pedragosa, Xavier Escribano, Marta Jorba, Joan González y Íngrid Vendrell, 
presentes aquí, y muchos otros—, y no es exagerado decir que todo lo que sé de 
fenomenología lo he aprendido allí. Pero no son, estos hechos, meramente anec-
dóticos, porque reflejan la manera que tenía Francesc de entender la filosofía y, 
quiero resaltar especialmente, la mentoría: como una relación que se va tejiendo 
en un tiempo en el que cabe el diálogo con silencios; la consideración de ideas 
todavía sin juicio y después, quizás, el juicio sobre las ideas; la comprensión, la 
incomprensión, el aburrimiento; y la expresión de todo ello. En definitiva, un 
tiempo en el que los implicados actúan como si tuviesen tiempo.

Cerraré este capítulo de hechos anecdóticos —por autobiográficos— apuntan-
do que aquellas sesiones de lectura fueron derivando en otra cosa cuando Francesc 
devino mi director, y yo su estudiante, de doctorado. Debo decir que Francesc 
tuvo en ese momento un gesto que sólo puede interpretarse como una manifes-
tación de virtud, moral y epistémica: hubo generosidad y apertura de miras en su 
voluntad de no ser sólo él mi director, sino también su colega analítico Manuel 
García-Carpintero; y en su esfuerzo para que el grupo de investigación que me 
acogiera fuese el grupo Logos de filosofía analítica. Hubo generosidad y apertura 
de miras porque aquello me facilitó las cosas, a la vez que impactó remarcable-
mente en la manera como nos relacionábamos Francesc, yo y la fenomenología.

Quiero separarme ahora un poco del relato autobiográfico para exponer muy 
brevemente algunas de las ideas que Francesc me ayudó a articular en esa tesis. 
Quiero hacerlo porque, de un tiempo a esta parte, me ha resultado fructífero 
recurrir a esas ideas para reflexionar sobre la experiencia de la ausencia, y en 
particular sobre la experiencia de la ausencia en el duelo. He pensado que sería 
oportuno, en esta ocasión, compartir con ustedes unos esbozos de esas reflexiones. 
Me dispongo pues a hacerlo, si me permiten, de manera bastante poco sistemática 
y necesariamente escueta, articulándolas alrededor de tres imágenes que hoy vin-
culo con Francesc, y que introduciré más adelante. Por las razones autobiográficas 
explicadas, lo que yo puedo tematizar hoy es la experiencia del duelo relativa a una 
relación de mentoría construida de la manera que les he contado; y lo que quisiera 
comunicarles es cuán significativa puede llegar a ser esta experiencia.



Apuntes para una fenomenología de la ausencia

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 47 - 52. UNED, Madrid

49

Empiezo situándoles: me interesa pensar en el cuerpo vivido. Más en parti-
cular, me interesa pensar en la experiencia de dársenos como mío el cuerpo que 
sentimos “desde dentro”; es decir, el cuerpo que sentimos cuando tenemos sen-
saciones táctiles, de dolor, de hambre, de calor o de frío, cinestésicas, propiocep-
tivas. ¿En qué consiste exactamente, en el ámbito específico de la sensación, la 
experiencia tan peculiar de este objeto como algo subjetivo —como algo que soy 
yo? Encontramos, creo, una respuesta en la noción de campo sensorial: experi-
mento el cuerpo como mío en la sensación porque, en ella, lo experimento como 
un campo sensorial.

¿Cómo ilumina esta noción de campo sensorial nuestra pregunta acerca de la 
subjetividad del cuerpo? Pensemos por un momento en el campo visual, ejemplo 
paradigmático de campo sensorial. El campo visual es lo que podemos llamar un 
elemento estructural de nuestras experiencias visuales: aparece en todas ellas, pero 
con un estatuto diferente al de los objetos externos que ellas representan: el campo 
es el área dentro de la cual se presentan los objetos representados, dentro de los 
límites de la cual quedan espacialmente ordenados estos objetos. Dichos límites 
del campo son tácitamente operativos, pero forzando la atención, podemos fijar-
nos en ellos. Cuando lo hacemos, lo tácito deviene explícito: el campo visual se 
nos da como lo que es, algo subjetivo —en el sentido exacto de ser un elemento 
estructural de las experiencias, las cuales son, efectivamente, algo subjetivo.

Les pido que acepten ahora este marco: también el cuerpo, sentido desde 
dentro, tiene un estatuto especial en virtud de dársenos como aquello que permite 
nuestro acceso perceptivo al resto de objetos. Esto es paradigmáticamente así en 
el tacto: los objetos del tacto, en contacto directo con los límites del cuerpo, nos 
permiten percibir estos límites; límites corporales que, relativamente constantes 
en todas nuestras experiencias táctiles, son ni más ni menos que los límites del 
área en la cual los objetos del tacto se presentan. Así, el cuerpo sentido estructura 
nuestro acceso al mundo, en el sentido concreto de ser condición de posibilidad 
de mis experiencias táctiles de los objetos mundanos. La huella fenomenológica de 
ello es justamente la vivencia del cuerpo como lo subjetivo de la sensación táctil. 
Si aceptamos esto para el tacto, quiero sugerir, podemos aceptarlo para todas las 
sensaciones. Nuestra vivencia del cuerpo, incluso cuando no está en contacto con 
los objetos externos, es la vivencia de algo que estructura nuestra experiencia del 
mundo, por el hecho exacto de que podría estar en contacto con los objetos. Y así es 
como se vive. El cuerpo se vive siempre como un campo sensorial, porque se vive 
como aquello en virtud de lo cual podríamos ser afectados por los objetos; tener 
experiencias nuestras de lo que está, físicamente, fuera de nosotros. 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 47 - 52. UNED, Madrid

Carlota Serrahima 50

Este es el marco. Los detalles no son relevantes ahora. Lo relevante es la 
idea general que se sigue de él y a la que quiero acogerme: nuestra vivencia más 
fundamental de nosotros mismos consiste, por lo menos en parte, en la vivencia 
constante de una expectativa encarnada de contacto con aquello que existe fuera 
de nosotros.

Este marco es fructífero para pensar en nuestra experiencia de la presencia 
de aquello que percibimos. Es decir, para pensar en nuestra experiencia de los 
objetos mundanos como existentes ahí fuera, independientes de nosotros. He 
aquí la idea: los objetos se nos dan como presentes si se nos dan como algo que 
está, o crucialmente, podría estar, en contacto con nosotros. En otras palabras, 
los objetos se nos dan como presentes si se nos dan como algo que podría causar 
en nosotros variaciones de lo táctil en el sentido más amplio; que podría afec-
tarnos. Pienso, pues, en la presencia como la propiedad de suscitar expectativas 
corporales de contacto.

A partir de ahí, podemos pensar también en la experiencia vivida de la ausen-
cia como una forma de fallo de esta expectativa corporal: un fallo de la afectación 
que esperamos que el entorno y sus ocupantes tengan en nosotros. Esto funcio-
na, creo, en abstracto, para la percepción de ausencias en general. Pero puede 
funcionar también, más en concreto, para la vivencia de la ausencia en el duelo. 
Aquello que se nos da como ausente se nos presentará de manera más articulada 
en cuanto al contenido, y con más viveza, cuantas más habitualidades hayan sido 
fijadas al hilo de nuestra expectativa de interacción con ello. Este es el caso de las 
personas a las que queremos, y de su falta.

En su artículo “Presence in absence. The ambiguous phenomenology of 
grief ” (2018), Thomas Fuchs reconoce este elemento de protensión corporal, 
basado en las habitualidades de la memoria, como un elemento fundamental 
del duelo. Fuchs parece sugerir que, más fundamental que esto, hay en el duelo 
un elemento de desajuste temporal entre el pasado, que sabemos pasado, y en el 
que la persona querida todavía estaba; y el presente, en el sabemos que la persona 
querida ya no está. Yo tengo la impresión de que el orden de la fundamentación 
es el inverso: lo que, en el duelo, caracteriza nuestra experiencia de la persona 
querida como vívidamente ausente es la constante protensión corporal incum-
plida; junto con la certeza, que viene de algún sitio que no es el cuerpo, de que 
esta expectativa no se puede cumplir. La experiencia de un desajuste temporal 
entre un pasado con la persona querida, y un presente sin ella, resulta del fallo 
constante de las habitualidades del cuerpo que apuntan al futuro.



Apuntes para una fenomenología de la ausencia

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 47 - 52. UNED, Madrid

51

En lo que sigue, y como última parte de mi intervención, quiero valerme 
de estas observaciones para comentar tres imágenes que hoy me sirven para 
evocar a Francesc. Espero que esto sirva, no sólo para iluminar mi experiencia 
específica del duelo, sino también para enriquecer la descripción de la manera 
como Francesc entendía y ejercía la mentoría, que es la razón de ser de dicha 
experiencia específica.

La primera imagen es la de una alarma guardada en la aplicación de reloj de 
mi teléfono. Es una alarma para las 12h del mediodía, con un mensaje recorda-
torio: “Trucar Perenya” (“Llamar a Perenya”). Sobre todo en los últimos meses, 
la programaba a veces para no olvidarme de llamar a Francesc y hablar con él por 
teléfono. Está ahí, como un recordatorio del pasado, en varios sentidos. Primero, 
como el recuerdo de un recordatorio. Esta alarma fue guardada en mi teléfono con 
la función de impulsarme a hacer algo en un futuro planeado, de esta manera en 
que funcionan las alarmas de este tipo: se programan para que, cuando salten, 
uno satisfaga su mandato inmediatamente. En este sentido, esta alarma es ahora 
obsoleta porque no la puedo programar para las 12h de ningún día concreto sin 
que esto constituya la irracionalidad de mandarme a mí misma hacer algo que sé 
que no puede realizarse. Pero es interesante pensar en el por qué de no eliminar, 
entonces, la alarma de la lista, y verla ahí a menudo. Es porque se trata de un 
recordatorio del pasado en otro sentido. Su registro me recuerda cómo eran las 
cosas, y lo hace casi literalmente al reactivar por un instante la protensión cor-
poral que todavía existe. Es el registro del momento justo del salto del presente 
hacia el futuro; la posibilidad de recordar la importancia de recibir esa orden en 
concreto. Hay algo reconfortante en revivir estos recordatorios del cuerpo.

La segunda imagen es la de dos libros en mi escritorio, Antropología filosófica, 
de Ernst Cassirer, y Apología de lo contingente, de Odo Marquard. Francesc me 
los dio porque sabía que ahora imparto la asignatura de Antropología filosófica 
en la Universidad de Valencia: son los ejemplares que él usaba para su asignatu-
ra en Barcelona. Estos objetos acarrean, también de una manera casi literal, el 
simbolismo de la transmisión de saber, y me remiten a una certeza rotunda: filo-
sóficamente, yo le preguntaría todo a Francesc. Todas las ideas a las que accedo 
piden ser comentadas con él a su manera, y todos los proyectos teóricos que me 
dispongo a emprender se me presentan incompletos por este motivo. En esto 
seguramente haya cierto grado de comunión con los compañeros del GEF: es 
incesante la actualización de la expectativa de departir con nuestro maestro sobre 
todas las cosas, e intensa la vivencia del fallo de esta expectativa.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 47 - 52. UNED, Madrid

Carlota Serrahima 52

Con todo, Fuchs define una fase final del duelo, la del “reajuste” y la “rein-
tegración”, en la que el sujeto reconoce y acepta los cambios profundos de su 
nueva realidad, y establece entonces desde ahí una relación nueva con la persona 
querida. Nuestro maestro estuvo ahí para nosotros tanto, que a menudo es fácil 
imaginar cómo serían sus respuestas —por lo menos, con qué tono nos las daría 
y a qué tipo de problema apuntarían. Si uno se fija en la respuesta imaginada, se 
desdibuja entonces su contenido: ahí la experiencia de la ausencia. Pero puede 
que la idea esquemática imaginada sea, con el tiempo, suficiente para seguir 
creciendo con Francesc de una manera nueva. Francesc trabajó mucho para que 
esto fuera así.

La última imagen que quiero evocar es un recuerdo. Es el gesto de Francesc 
el último dio en que nos vimos: me apretó la mano y después besó su dorso. Una 
despedida. Esta imagen contiene las razones, que ya he comenzado a apuntar en 
el comentario sobre la segunda imagen, por las que los duelos pueden cerrarse 
sin extrañezas ni incomodidades. El proceso de reajuste y reintegración del que 
nos habla Fuchs se consigue cuando recuperamos la memoria: la representación 
del pasado ya como pasado, sin desajustes. Y la memoria permitirá, dice el autor, 
la narración. El caso es que la mentoría de Francesc se deja ya explicar narrati-
vamente como un gesto perfecto. Su gesto inicial de recibimiento continúa en 
un gesto constante de acompañamiento, y también de apertura a otras ideas y 
formas de hacer. Incluso los titubeos están en continuidad con estos gestos: si 
alguien te está dando la mano, no es extraño sentir que titubea. La relación se 
cierra finalmente con ese gesto de apretarse las manos: la expectativa encarnada 
de contacto plenamente cumplida.

Dice Fuchs que la narración incluye también el hecho de explicarles a los 
demás la historia de nuestra relación con la persona para integrarla en la esfera 
intersubjetiva. Se diría que esto es lo que estamos haciendo hoy en este acto 
de homenaje. Es una parte del mecanismo por el cual nos reconciliamos con 
el hecho de que nuestras habitualidades nos proyecten constantemente hacia 
quien queremos, para que esto pase a vivirse, no como algo extraño, sino como 
algo que puede ser satisfecho por un tipo de presencia del otro conjuntamente 
reinventada. Agradezco mucho que hoy me hayan dejado contribuir a este relato 
compartido.

Recibido: 23-11-2025

Aceptado: 01-12-2025



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 53 - 56. UNED, Madrid

FRANCESC PERENYA. IN MEMORIAM

Íngrid Vendrell Ferran

Philipps Universität Marburg
ingridvefe@web.de

Conocí a Francesc Perenya durante los años 90, cuando yo era alumna de 
la Facultad de Filosofía de la Universidad de Barcelona. Francesc era por aquel 
entonces un profesor emblemático. Fumaba en pipa mientras daba sus clases. 
Incluso intentaba entrar con ella en la biblioteca, el llamado edificio OVNI, 
alegando que en el cartel de “prohibido fumar” aparecía solo un cigarrillo, pero 
no una pipa.

Recuerdo con mucho cariño su seminario de Heidegger dedicado a la lectura 
de Ser y tiempo, al cual venía con su libro desgastado. Avanzábamos poco a poco, 
pues no quedaba ni una frase sin comentar. El examen de este seminario tuvo 
lugar a mediados de junio, en plena canícula. Nos permitió ir al examen con el 
libro. Hacía un calor terrible. Ya al inicio nos dijo que teníamos cinco horas para 
realizarlo y que, si lo necesitábamos, podíamos irnos a casa y tomar una ducha. 
Con esta mezcla de humor y afecto, nos tranquilizamos todos de inmediato. 

Tengo un sinfín de recuerdos con Francesc. Uno de los más entrañables es el 
de cómo un grupo de estudiantes de filosofía —entre los que destaco a Joan Gon-
zález Guardiola, Pau Pedragosa, Món Páez Blanch y yo misma, entre otros—, 
a finales de los 90, le perseguíamos a él y a Josep Maria Bech, suplicándoles 
que nos dieran clases extra de fenomenología. No nos bastaban solo los cursos 
ofrecidos por la universidad. Queríamos más. Queríamos leer más Husserl, más 
Heidegger, más Merleau-Ponty. Esta petición dio lugar a la formación del Grupo 
de Estudios Fenomenológicos, el GEF, del cual él pronto se convirtió en una 
figura central e imprescindible, alrededor de la cual todos nosotros orbitábamos. 
El GEF es hoy un grupo de investigación consolidado que ha llevado a Barcelona 
a los principales exponentes de la fenomenología actual y del cual él estaba muy 
orgulloso. En sus inicios, nos encontrábamos cada viernes por la tarde para leer 
Las investigaciones lógicas de Husserl. Después fuimos espaciando los encuentros. 
Cuando yo me fui a vivir a Alemania, siguió Francesc leyendo y discutiendo este 
texto con mis compañeros durante cuatro años.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 53 - 56. UNED, Madrid

Íngrid Vendrell Ferran54

También recuerdo cómo me ayudó a traducir el libro El oficio de la libertad, 
de su buen amigo Peter Bieri, también fallecido recientemente. Cada frase del 
libro fue discutida con él, cada matiz de cada palabra fue examinado. Así traba-
jaba Francesc, cuidadosamente, sin perder detalle alguno.

Me gustaría resaltar dos cosas que aprendí de él y que creo que son importan-
tes a la hora de hacer filosofía. No me refiero a contenidos filosóficos específicos, 
pues me faltarían páginas. Con Francesc leímos las principales obras de Husserl, 
desde “La idea de la fenomenología” hasta las Meditaciones cartesianas, pasando 
por Ideas y Las investigaciones lógicas. Como sería imposible mencionar todos los 
conocimientos que él me aportó, me refiero más bien a habilidades importantes 
para la práctica filosófica. La primera es la lectura atenta de los textos. Con él 
aprendí a leer con el texto original a un lado, la traducción (si es que había) en 
el medio y el diccionario de alemán en el otro. Como heredero de la tradición 
hermenéutica, me enseñó a leer y releer con calma y sin prisa, dejando que el 
texto, como artefacto vivo, deje entrever todos sus niveles de significación, per-
mitiendo que se encuentren los diferentes horizontes de los lectores, así como el 
horizonte mismo del autor.

La otra cosa que aprendí es que uno puede ser amigo de sus alumnos. Fran-
cesc discutía con nosotros filosofía, pero también nos preguntaba —con una 
mezcla de interés genuino y curiosidad— por los diferentes temas vitales que 
ocupaban a cada uno: familia, amigos, amores, temores, preocupaciones, planes 
de futuro y expectativas. La relación de maestro y pupilo no excluía, por ende, 
una relación de auténtica amistad, sino que incluso la fomentaba y la avivaba. 
Así, filosofábamos no solo sobre temas abstractos, sino también sobre cada una 
de nuestras tesituras vitales, aplicando a nuestras existencias pensamientos que 
habíamos encontrado en los clásicos de la fenomenología. Hacía con nosotros 
filosofía aplicada.

Hay muchas cosas que nos unían, pero hay dos que en particular quiero men-
cionar en esta semblanza. La primera son nuestros orígenes: la familia paterna 
de Francesc era, como la mía, de la provincia de Lleida, a la que se suele llamar 
“el salvaje oeste catalán”. Le encantaba el “lleidatà”, este dialecto del catalán tan 
diferente del que se habla en Barcelona. Siempre me preguntaba por cómo se 
dice en leridano esto y aquello y cuando me lo hacía pronunciar, hacía cara de 
deleitarse con ello. La segunda es un destino compartido: Alemania. En este país 
pasó Francesc parte de su vida, sus años de Heidelberg con Gadamer, y del que 
decidió irse para regresar a Barcelona, mientras que yo he decidido quedarme. 



Francesc Perenya, in memoriam

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 53 - 56. UNED, Madrid

55

Cuando yo estaba ya en Tübingen, pero mucho más aún cuando hacía mi docto-
rado en Berlín —donde entonces también estaba Peter Bieri—, y luego cuando 
hice mi sustitución de cátedra en Heidelberg, le encantaba que lo llamara y lo 
pusiera al día de lo que se hacía en cada uno de estos institutos.

Su fallecimiento me ha acercado a una verdad filosófica formulada por el 
filósofo Paul Ludwig Landsberg en su libro publicado primero en castellano: 
La experiencia de la muerte. En este libro, Landsberg se pregunta si hay una 
experiencia humana cercana a la experiencia de la propia muerte. En contra de 
Scheler, que analiza la experiencia de la muerte por medio de un estudio del 
envejecimiento, Landsberg afirma que la experiencia más cercana a la experiencia 
de la propia muerte es la experiencia de la muerte de alguien a quien amamos y 
con quien tenemos un vínculo íntimo. Esta verdad refleja ahora mi manera de 
hacer el duelo, sintiendo que, con su ausencia, Francesc se ha llevado también 
una parte de mí.

Para terminar, me gustaría leer una poesía de Màrius Torres y Perenya, poeta 
catalán de la ciudad de Lleida, que era además pariente de Francesc. Màrius 
Torres provenía de una familia muy conocida e ilustre de esta ciudad: su padre 
era médico y su madre, una médium destacada. Ambos creían en la inmortalidad 
del alma, un tema que creo que a Francesc le iba bastante grande. Francesc y yo 
habíamos leído juntos las poesías de Màrius Torres y, en particular, esta dedicada 
a la ciudad de Lleida le gustaba mucho. La leeré en mi dialecto del catalán, que 
refleja mejor la rima tal y como la concibió su autor.

La ciutat llunyana

Ara que el braç potent de les fúries aterra 
la ciutat d’ideals que volíem bastir, 
entre runes de somnis colgats, més prop de terra, 
Pàtria, guarda’ns: – la terra no sabrà mai mentir.

Entre tants crits estranys, que la teva veu pura 
ens parli. Ja no ens queda quasi cap més consol 
que creure i esperar la nova arquitectura 
amb què braços més lliures puguin ratllar el teu sòl.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 53 - 56. UNED, Madrid

Íngrid Vendrell Ferran56

Qui pogués oblidar la ciutat que s’enfonsa! 
Més llunyana, més lliure, una altra n’hi ha, potser, 
que ens envia, per sobre d’aquest temps presoner,

batecs d’aire i de fe. La d’una veu de bronze 
que de torres altíssimes s’allarga pels camins, 
i eleva el cor, i escalfa els peus dels pelegrins.

Gracias por todo, Francesc!

Recibido: 23-11-2025

Aceptado: 01-12-2025



FRANCESC PERENYA. IN MEMORIAM

Marta Jorba

Universitat Pompeu Fabra
marta.jorba@upf.edu

Buenos días a todos y todas. Antes que nada, siento mucho no poder estar 
en Palma y hacer esta intervención en persona. Por varias razones me ha sido 
imposible viajar, pero agradezco a Joan la posibilidad de participar virtualmente 
en este homenaje. Aprovecho también para felicitar a Joan y a todo el equipo 
organizador de la conferencia por su trabajo para llevar adelante este congreso. 

Empezaré mi intervención diciendo que me ha costado mucho encontrar el 
tono adecuado para esta comunicación. Tengo la sensación de que no ha pasado 
todavía tiempo suficiente desde que Francesc nos dejó para poder hablar sobre él 
en un homenaje, porque hay aspectos sobre los que pensar que toman su tiempo 
y requieren cierta perspectiva. Se requiere la distancia de la teoría, si queréis, de 
la que hablan los fenomenólogos, el distanciamiento del objeto tematizado —un 
tema, por cierto, que Francesc introducía en sus clases a través de Ser y Tiempo 
de Heidegger y del famoso ejemplo del martillo. Una actitud (teórica) hacia 
las cosas que muchas veces es posible sólo cuando el martillo de rompe, o sólo 
cuando alguien ya no está, en su ausencia. Hay aspectos del tematizar la ausencia 
de alguien que creo que solo aparecen con el tiempo y a veces sin esperarlos o 
precisamente sin querer pensarlos, sino que se viven y se sienten de un modo 
«implícito», como sedimentos que lentamente van haciendo pozo a medida que 
la vida nos presenta situaciones (parecidas a las de antes o nuevas) en que per-
sonas que antes estaban ahora ya no. Aunque quizás es reciente todavía, como 
decía, sí que es verdad que ya se han ido dando momentos, y el tiempo suficiente 
para que estos sedimentos vayan aflorando a la superficie y nos vayamos dando 
cuenta de ellos, para así poderlos llevar a la atención y a la palabra. 

Empezaré con una anécdota, de las muchas que podemos contar en relación 
a Francesc, que me permitirá hablar de la persona y el filósofo que Francesc fue 
de un modo que creo que puede resonar en muchos de vosotros/as. 

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 57 - 60. UNED, Madrid



Marta Jorba58

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 57 - 60. UNED, Madrid

Era hacia el año 2008, cuando empecé a hacer el doctorado con él, en una 
de las primeras reuniones que tuvimos. Me presenté a su despacho para la reu-
nión y me di cuenta de que Francesc había traído una bolsa grande de deporte 
que pesaba mucho. Amante del deporte no era, precisamente, como sabéis. Lo 
que esa bolsa contenía era un número desorbitado de libros que me había traído 
para que “empezara a leer” sobre fenomenología, sobre Husserl, etc., y pudiera 
así empezar a delimitar los temas de mi tesis. Como os podéis imaginar, salí de 
ese despacho entre ilusionada y abrumada, entre entusiasmada y perdida. Supe 
después que el camino de la tesis ya era esto, navegar entre el entusiasmo y la 
desesperación. Este hecho podía ser abrumador, como en efecto fue —ya se lo 
había dicho muchas veces después— pero creo que ilustra algo importante de 
Francesc, a saber, su generosidad, su actitud de dar y compartir todo lo que estaba 
en sus manos para contribuir a la formación de sus alumnos. Podemos hablar 
de libros, pero también de conversaciones, de dedicación a los textos de otros, 
de correcciones infinitas sobre los textos que le mandábamos, y sobre los cuales 
siempre encontraba algún detalle u otro para comentar. Generoso con su tiem-
po: aquellos momentos en que todo se paraba y las cosas mismas de la filosofía 
era lo único que importaba. También era generoso con la gente que conocía: 
era hábil en poner a la gente en contacto —de ahí también el grupo que somos 
actualmente en el GEF y más allá de él. 

Su generosidad era especialmente también intelectual y en un doble sentido: 
por un lado, era generoso en compartir sus ideas y su conocimiento, y por el 
otro, también en escuchar y recibir las ideas de otros.

Este último punto me parece especialmente importante en un ámbito como 
la filosofía y una profesión como la nuestra, en la que las tradiciones, los autores, 
etc., a menudo forman estos compartimentos estanque con sus propias reglas, sus 
conceptos fetiche y sus trincheras académicas. Francesc era generoso al entrar en 
discusiones con sus colegas kantianos, o del idealismo alemán, o con sus colegas 
analíticos, a los que intentaba convencer de la relevancia de la fenomenología y 
de las ideas que él pensaba importantes, pero a la vez estaba abierto a examinar 
otros puntos de vista y a entender la filosofía como un proyecto colectivo donde 
las distintas perspectivas, también las distintas tradiciones, son relevantes. La 
RAE dice que una acepción de ‘generoso’ es ‘desinteresado’ y, aplicado a la tierra, 
‘fértil’, ‘fecundo’, ‘rico’. La generosidad de Francesc en el ámbito intelectual se 
materializó, a mí modo de ver, con un diálogo fértil, fecundo, rico, con filosófos 
y tradiciones filosóficas más allá de Husserl, que era su favorito (y también a pesar 
de que su inclinación siempre fuese decir algo tipo “Husserl ya lo había dicho 



Francesc Perenya, in memoriam 59

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 57 - 60. UNED, Madrid

en alguna página de su inmensa obra”). Esta actitud filosófica abierta, diríamos, 
forma parte de una manera de entender la filosofía que libera más que encierra, 
que da alas más que limita. En mi caso particular fue crucial para mi desarrollo 
filosófico y también para mi manera de entender la filosofía, como de algún 
modo más allá de las divisiones (quizás tan necesarias como peligrosas) entre 
filosofía continental y filosofía analítica, por ejemplo. A Francesc le gustaba «ir a 
las cosas mismas», hablar de los fenómenos, de los temas, pensar las cosas mismas 
a través de los textos de los filósofos y por uno mismo. 

Fue quizás esta apertura, a la vez, esa generosidad, la que le trajo alguna que 
otra preocupación al tener estudiantes que nos íbamos por otros caminos no 
estrictamente husserlianos. Francesc no sé cansó de decirme, durante bastante 
tiempo, que “él me daba consejos académicos y yo hacía lo que me daba la gana” 
(y se reía después). El hecho era que en mi tesis, aunque fenomenológica en 
espíritu, no había tanta fenomenología en el sentido clásico y husserliano cómo 
hubiera querido Francesc, sino que se centraba en una cuestión de la filosofía 
(analítica) de la mente contemporánea. Se quejaba cuando a veces le mandaba 
textos que discutían la fenomenología del pensamiento, o la intencionalidad, 
con autores que se alejaban de la fenomenología clásica. Pero él entraba en los 
textos, los pensaba, los discutía. Con atención, con paciencia, con rigor. Al final 
creo que me hice perdonar, por así decirlo, con un artículo que escribí sobre el 
concepto de horizonte en Husserl, que salió publicado en el año 2020, algunos 
años después de hacer la tesis y cuando Francesc creo que ya había aceptado, y 
creo que hasta medio celebrado, mi camino poco ortodoxo.

El grupo de estudiantes, de discípulos, si queréis, que Francesc dejó es una 
muestra viva de su propia manera de entender la filosofía y la fenomenología. 
El Grup d’Estudis Fenomenològics, que él presidió durante décadas, lo forman 
actualmente un conjunto de filosófos/as de varias familias filosóficas y de distin-
tos intereses y estilos, unidos, también claro, por un interés por la fenomenolo-
gía o algún aspecto de ella. A alguien le podrá parecer poco unitario, pero creo 
que a Francesc ya le gustaba la variedad y la crítica interna, al más propio estilo 
Husserl y, no era, de hecho, nada dogmático respecto a las posturas filosóficas, 
como tampoco respecto a otras cuestiones de la vida. 

Ahora que yo misma tengo doctorandos y he empezado a dirigir tesis docto-
rales es cuando me doy cuenta de la generosidad de Francesc en muchas de sus 
dimensiones y también de su legado en su forma de hacer y practicar filosofía, 
propia de alguien ocupado en las “cosas mismas” de una forma que conseguía 



Marta Jorba60

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 57 - 60. UNED, Madrid

ir al más específico detalle de una cuestión a la vez que tomar perspectivas más 
amplias y globales.  (¡Quizás a veces tan ocupado con las cosas mismas, que las 
tareas más prácticas y cotidianas podían devenir una odisea a su lado!). Decía 
que ahora soy más consciente de lo que implicaba su dedicación a mi trabajo, 
del tiempo que invertía, de las horas de discusiones, de su predisposición a guiar, 
a corregir, a comentar, a quejarse si era necesario, pero, sobre todo, su maestría, 
el hecho de que fue un maestro y no un simple buen profesor. Me doy cuenta 
del legado precioso que nos dejó, que me atrevería a decir que no es ni más ni 
menos que el goce por la filosofía y por la filosofía compartida como una manera 
de estar en el mundo.  

Muchas gracias. 

Recibido: 23-11-2025

Aceptado: 01-12-2025



FRANCESC PERENYA. IN MEMORIAM

Wolfgang Künne

Universität Hamburg
 wolfgang.kuenne@uni-hamburg.de

Der Hymnus auf Bolzanos Logik in Husserls Prolegomena hat dafür gesorgt, 
dass der Husserl-Forscher Francesc und der Bolzano-Forscher Wolfgang Künne 
wissenschaftlich stets genug Gesprächsstoff hatten. Vor vielen Jahrzehnten haben 
wir bei unserer ersten Begegnung auf einem Internationalen Philosophie-Kon-
gress in Barcelona Erinnerungen an die gemeinsame Studienzeit in Heidelberg 
ausgetauscht, und sehr bald wurde Francesc mein bester Freund in Spanien. 
Er war mehrfach unser Gast in Hamburg.  Was ihn mehr alls alles Andere für 
mich und meine Frau unvergesslich macht, ist eine Eigenschaft, die das Wort 
‘Herzensgüte’ optimal bezeichnet. 

El himno a la lógica de Bolzano en los Prolegómenos de Husserl hizo que 
Francesc, investigador de Husserl, y Wolfgang Künne, especialista en Bolzano, 
siempre tuvieran suficientes temas de conversación académica. Hace muchas 
décadas, en nuestro primer encuentro durante un Congreso Internacional de 
Filosofía en Barcelona, compartimos recuerdos de nuestros años de estudio en 
Heidelberg, y muy pronto Francesc se convirtió en mi mejor amigo en España. 
Fue nuestro invitado en Hamburgo en numerosas ocasiones. Lo que lo hace más 
que cualquier otra cosa inolvidable para mí y para mi esposa es una cualidad 
que la palabra “bondad de corazón” (Herzensgüte) describe de manera óptima.

(Trad. Íngrid Vendrell Ferran)

Recibido: 23-11-2025

Aceptado: 01-12-20

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 61. UNED, Madrid

mailto:wolfgang.kuenne@uni-hamburg.de




Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 63. UNED, Madrid

FRANCESC PERENYA. IN MEMORIAM

Kevin Mulligan

University of Geneva/Università della Svizzera Italiana
kevin.mulligan@usi.ch

I first met Francesc in 1996 or 1999 and often had lunch or dinner with him 
in Barcelona, together with José Diez and Manuel García- Carpintero. I think 
it was in these meetings that I first came to appreciate some of the differences 
between the Catalans and the Spanish. Differences I had not really noticed or 
appreciated whilst employed as a manager of a discotheque in Ampuria Brava 
towards the end of the 1960’s. Francesc’s calm and simple modesty was always 
very striking, as was the slow smile by which it was often accompanied. An 
often mysterious smile – was he merely amused, content, delighted, ironic? But 
Wolfgang Künne is right – his most striking characteristic was indeed his Her-
zensgüte, as the language he loved so much, puts it.

  Conocí a Francesc en 1996 o 1999 y solía comer o cenar con él en Barce-
lona, ​​junto con José Díez y Manuel García-Carpintero. Creo que fue en estos 
encuentros donde empecé a apreciar algunas de las diferencias entre catalanes 
y españoles. Diferencias que no había notado ni apreciado realmente mientras 
trabajaba como gerente de una discoteca en Ampuria Brava a finales de los años 
sesenta. La modestia tranquila y sencilla de Francesc siempre era muy llamativa, 
al igual que la sonrisa pausada que a menudo la acompañaba. Una sonrisa a 
menudo misteriosa: ¿era simplemente divertido, contento, encantado, irónico? 
Pero Wolfgang Künne tiene razón: su característica más llamativa era, sin duda, 
su Herzensgüte, como lo expresa en el idioma que tanto amaba.

(Trad. Joan González Guardiola).

Recibido: 23-11-2025

Aceptado: 01-12-2025

mailto:kevin.mulligan@usi.ch




Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

JULIA IRIBARNE: HACIA UNA ÉTICA 
TRASCENDENTAL

JULIA IRIBARNE: TOWARDS A 
TRANSCENDENTAL ETHICS

Irene Mónica Breuer

Bergische Universität Wuppertal
ibreuer@hotmail.com

Resumen: Esta contribución se centra en la reflexión filosófica de Julia Iribarne 
sobre la intersubjetividad trascendental husserliana y la constitución de una ética tras-
cendental. Revela la inseparabilidad de la ética y la metafísica y considera sus impli-
caciones para las cuestiones relativas al sentido de la vida. Se presta especial atención 
al diálogo entre esta filosofía y la literatura. Basándose en la obra de Husserl, Iribarne 
propone establecer una ética trascendental fundamentada en la igualdad trascendental 
entre el propio ser y el de los demás, y en la libertad y la responsabilidad mutua. El tema 
general de su obra es el sentido de la vida, que aborda en su singular significación ética 
a través del concepto de ‘centramiento descentrado’. Según Iribarne, solo asumiendo 
la responsabilidad por nosotros mismos y por los demás en una comunidad unida por 
el amor puede toda nuestra vida adquirir dignidad y sentido éticos. Este es el mensaje 
central de Iribarne. Es de una actualidad innegable.

Palabras clave: ética, igualdad, intersubjetividad, metafísica, sentido, vida.

Abstract: This contribution explores Julia Iribarne’s philosophical reflections on 
Husserlian transcendental intersubjectivity and the constitution of a transcendental 
ethics. It reveals the inseparability of ethics and metaphysics and considers the implica-
tions of this for questions concerning the meaning of life. Particular attention is given 
to the dialogue between this philosophy and literature. Building on Husserl’s work, 
she proposes establishing a transcendental ethics grounded in transcendental equality 
between one’s own being and that of others, and in freedom and mutual responsibility. 
The overarching theme of her work is the meaning of life, which she addresses in her 
unique ethical significance through the concept of ‘decentered centring’. According to 
Iribarne, only by assuming responsibility for ourselves and for others in a community 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

Irene Mónica Breuer66

bound by love can our whole life gain dignity and ethical meaning. This is Iribarne’s 
central message. It is undeniably topical.

Keywords: Ethics, Equality, Intersubjectivity, Metaphysics, Sense, Life.

1. Introducción. La recepción de la fenomenología en Argentina 
y su elaboración ética en Francisco Romero, Alejandro Korn y 
Eugenio Pucciarelli. 

Las diversas escuelas de pensamiento en Argentina que han recepcionado a la 
fenomenología y la antropología filosófica se caracterizan por haber entendido la 
filosofía y la cultura como instrumentos tanto para la transformación de la socie-
dad como para la definición de la identidad nacional. Para ello, han elaborado 
una teoría ética de los valores fundamentales o axiología cuyas raíces humanistas 
hacen hincapié en los conceptos de libertad responsable y voluntad teleológica 
de alcanzar valores espirituales superiores. La filosofía se entiende como un saber 
socialmente comprometido que acepta y sostiene una pluralidad de perspectivas 
de acuerdo con los contextos variables de inserción y que se abstiene de tomar 
partido político. La recepción de la fenomenología y antropología filosófica opera 
por integración de las diferentes corrientes filosóficas, a las que reúne bajo el 
primado de una ética de sesgo humanista. 

En este sentido, ya en 1952 Francisco Romero sostenía en su Sobre la filosofía 
en América que la “mente iberoamericana” se caracterizaba, por un lado, por la 
“predilección por las cuestiones atinentes al espíritu, los valores y la libertad”, la 
tendencia a unificarlos bajo la “afirmación del espíritu como la esencia o el ápice 
de la realidad” y la afirmación de la “espiritualidad” como “libre realización del 
valor” (Romero 1952, 17). Romero destaca que “para el hombre americano, la 
libertad es una experiencia tanto colectiva como individual, porque las naciones 
de América se constituyen y nacen mediante actos de liberación, y porque el 
individuo tiene ante sí un amplio horizonte geográfico y social abierto a su libre 
iniciativa” (ibid.). Por otra parte, como observó más tarde en 1960, en Ortega y 
Gasset y el problema de la jefatura espiritual y otros ensayos, un rasgo sobresaliente 
fue la consideración de una multiplicidad de perspectivas, para lo que acuñó el 
término “occidentalidad más espacio libre”, rasgos todos ellos que atestiguaban la 
“unidad fundamental”, la “uniformidad primaria” y la originalidad de la cultura 
latinoamericana, donde “persiste como vínculo un conjunto ancestral de ideas, 



Julia Iribarne: hacia una ética trascendental

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

67

sentimientos e instituciones comunes, y también un haz bastante homogéneo de 
problemas” (Romero 1960, 114–116). Romero hizo hincapié en el “sentimiento 
de libertad” (Romero 1952, 17) que subyace a la teoría de los valores de Korn, 
de “raíz humanísima”, en la que se expresa la “personalidad humana y se encarna 
la lucha contra todas las coacciones” y “el esfuerzo por la libertad” (ibid., 67).

Por su parte, Alejandro Korn (1860-1936) en su obra principal La libertad 
creadora (1930), subraya los conceptos de libertad, que no es absoluta, y de 
voluntad, que se esfuerza teleológicamente por la realización de valores espiri-
tuales superiores. Por lo tanto, no puede imaginar “una ética sin obligación, sin 
responsabilidad, sin sanción y, sobre todo, sin libertad”, que, al liberarnos del 
“automatismo mecánico”, nos devuelva “la dignidad de nuestra personalidad 
consciente, libre y dueña de su destino” (Korn, 1948/1930, p. 46). Como escribe 
Pucciarelli en su prefacio a la edición de 1948, “el hábito se repite y la libertad 
crea” (Korn, 1948, p. 9), palabras que transmiten el mensaje esencial de Korn: 
“Si queremos un mundo mejor, lo crearemos” venciendo resistencias y obstácu-
los (ibid.). Korn sostiene en “Nuevas bases” (1940 [1925]) que el positivismo 
debe ser “subordinado” a una “concepción superior” que afirme “la autonomía 
de la personalidad humana como lo exige la ética. Porque importa ante todo 
emancipar al hombre de su servidumbre y devolverle su jerarquía como creador 
de la cultura, destinada a actualizar su libertad intrínseca” (Korn 1940, 291). 
Korn reivindica la personalidad libre y el restablecimiento de la responsabilidad 
de la conducta humana para fundamentar con ello la ética: “La filosofía es teoría 
de los valores o sea axiología”, señala Korn en “Axiología” (1938, 102). Su pos-
tura teórica básica, que intenta combatir tanto el solipsismo como el realismo 
ingenuo, a menudo está en desacuerdo con el planteamiento epistemológico de 
Kant. La recepción que Korn hace de la ética kantiana se destaca por su libre 
apropiación del criticismo, ya que para Korn la razón práctica no funge como la 
instancia decisiva de la moralidad, sino como un rechazo íntimo y pre-reflexivo 
de las condiciones materiales a las que está sujeta la acción (cf. Dotti 1992). Para 
Korn, la voluntad no es en realidad la razón en su uso práctico, sino un impulso 
vital que permite desafiar el determinismo de la naturaleza. La verdadera libertad 
es una prerrogativa de la voluntad y siempre se realiza cuando el yo no se somete 
o deja de someterse a objetivos materiales o instintivos. Esta “buena voluntad” 
no es un “hecho” externo, sino interno, que sin embargo pertenece al mundo de 
las apariencias (cf. Dotti 1988, 63). 

Con respecto a Francisco Romero (1891-1962) la tesis principal que presenta 
en Teoría del Hombre de 1952 es que la experiencia nos enfrenta a un movimiento 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

Irene Mónica Breuer68

de “trascendencia” que, como “impulso o empuje”, emana de una “voluntad 
de conciencia” (1965 [1952], 46) e impregna la realidad. Este movimiento se 
intensifica y abarca diversas formas de radiación que se extienden gradualmente 
desde la realidad inorgánica, pasando por la vida, el psiquismo pre-intencional 
y el psiquismo intencional, hasta el reino del espíritu (cf. Walton 1997, 676; 
2022, 97f.). En esta obra, Romero elabora una síntesis de antropología filosófica 
y fenomenología, por cuanto su concepción se fundamenta en el hecho humano 
originario, la conciencia intencional, y dentro de ella, la percepción objetivadora. 
La actitud intencional lleva en sí la actitud espiritual; el espíritu lleva a su pleni-
tud el ser del hombre y su proyección hacia el valor, que se expone en una teoría 
de los valores. El hombre es considerado en su integridad, como constituido por 
la intencionalidad y el espíritu (cf. Walton 1997, 676; 2022, 97s.). Al igual que 
Korn, afirma el “paralelismo de la libertad y la trascendencia”, en la medida en 
que la “trascendencia absoluta” de los actos mentales y culturales se correlaciona 
con la supresión de las “coacciones naturales”. En definitiva, Romero desarrolla 
una teoría general de la realidad y esboza una “metafísica de la trascendencia” 
como marco para el estudio de la realidad y de los valores, “cumpliendo el requi-
sito filosófico de no mantener ningún problema particular aislado de las concep-
ciones concernientes a la totalidad” (Romero 1965 [1952], 163s.), confiriendo 
a la fenomenología husserliana un giro marcadamente realista. 

Eugenio Pucciarelli (1907-1995) comparte con sus maestros Romero y Korn 
un profundo humanismo y un compromiso concomitante con la justicia social 
y la cultura nacional que no funciona por exclusión, sino mediante una síntesis 
provisional de rasgos culturales propios y ajenos que varía según las circuns-
tancias y caracteriza la identidad como nación (cf. Breuer 2023). En cuanto 
a los problemas „que se han hecho carne“ en su conciencia, ellos han sido la 
razón, el tiempo, la técnica y la ideología. Esta primacía no excluye que sus 
intereses teóricos se hayan extendido a otros campos como la naturaleza de la 
filosofía y el humanismo. Además, se ha dedicado a la historia de la filosofía y 
a la literatura argentinas, temáticas a las que subyace la pregunta por la conditio 
humana (2007). Frente a esta pluralidad de temas, Pucciarelli destaca en su 
“Autopresentación”, que es necesario entablar un diálogo sobre los problemas, 
distinguiendo entre la situación particular de los problemas, que es afectada por 
el paso del tiempo, y su contenido, que no es afectado por la historia. En todas 
las oportunidades Pucciarelli señala que ha “tratado de no olvidar las implicacio-
nes éticas de la enseñanza de la filosofía, enseñanza dirigida no a la inteligencia 
sino al hombre entero miembro de una sociedad” (1987, 42). Este escrito nos 
revela su vocación humanista, en tanto menciona los tres principios a los que se 



Julia Iribarne: hacia una ética trascendental

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

69

ajustó su pensamiento y accionar. El primero proviene de Bergson, que invoca 
a “obrar como hombre de pensamiento y pensar como hombre de acción”. El 
segundo principio remite a Croce, quien enseñaba que “querer un objetivo es 
crear las condiciones que hacen posible su conquista”, pues es contradictorio e 
irresponsable querer algo en abstracto, “prescindiendo de la situación histórica 
en que se vive”. El tercer principio es el de vivir, sentir y concebir el día de hoy 
como si fuera el primero de la vida en aras de dignificarla en la acción. Este con-
sejo es aún valido en nuestros días, “para quienes consideran que ‘no hay nada 
malo que no pueda empeorar’, refrán que se cumple con aterradora precisión en 
la vida política de este medio continente donde nos arrojó el azar” (ibid.). Estas 
preocupaciones éticas son compartidas por Julia Iribarne, su discípula, en quien 
se centra esta contribución.

2. Julia Iribarne, la continuidad de las consideraciones éticas

Como destacan Roberto J. Walton y Javier San Martín en la nota editorial 
a la edición en común de Investigaciones Fenomenológicas y Escritos de Filosofía 
dedicada a su memoria (2015), además de proponer fundar la ética transcenden-
tal en base a la igualdad como sentido propio de las operaciones trascendentales 
que hacen posible la experiencia del otro, Julia V. Iribarne (1929-2015) intentó 
su aplicación al ámbito mundano, en un esfuerzo para reorganizar y resolver las 
relaciones conflictivas reinantes en la sociedad. En este sentido, en su De la ética 
a la metafísica sostiene que la afirmación “éticamente habita el hombre” implica 
una acción que apunta a la concreción de lo más correcto y justo dentro del 
ámbito de las posibilidades y en medio de una comunidad intersubjetivamente 
constituida e impulsada por el amor (2007, 237–249). Sus reflexiones giran en 
torno a dos tópicos principales: la libertad y la intersubjetividad, las cuales con-
ducen a la transformación de la vida misma (Walton & San Martín 2015, 11) 
y contribuyen a su sentido, que Iribarne resume en su original propuesta de la 
paradoja del ‘centramiento descentramiento’ entendida como articulación de la 
necesidad de la preservación de un sí mismo con las obligaciones morales para 
con el prójimo. En lo que sigue, analizaremos parte de su obra, en especial la 
que se centra en la cuestión de la intersubjetividad dentro del marco de la ética, 
destacando su aportación original.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

Irene Mónica Breuer70

3. El sentido de la vida en la convergencia ética de libertad e 
intersubjetividad: la intersubjetividad trascendental 

La cuestión de la intersubjetividad es desarrollada detenidamente en su libro 
La intersubjetividad en Edmund Husserl (1988), su tesis de doctorado. Como 
Pucciarelli destaca en el prólogo, el itinerario que recorre Iribarne es el correcto: 
después de interrogarse por la existencia de una teoría de la intersubjetividad en 
los textos de Husserl y de la necesidad de responder a la objeción del solipsismo, 
el análisis aborda la V Meditación Cartesiana, donde examina la fenomenología 
en sus aspectos estático y genético. Su análisis demuestra que la unidad de la 
teoría de la intersubjetividad va de la mano con la fenomenología transcenden-
tal entendida como monadología (Pucciarelli 1987, III). Para demostrar que 
“la fenomenología trascendental conduce coherentemente a una monadología” 
(Iribarne 1987, 22), Iribarne parte del problema planteado por la intersubjetivi-
dad y de las dificultades que Husserl enfrenta para dar cuenta de la objetividad 
universalmente válida del mundo desde la perspectiva de una conciencia consti-
tutiva, puesto que es “intrínsecamente imposible al solus ipse desvelado dar cuenta 
de la objetividad. Objetivo es universal, objetivo e intersubjetivo” (ibid., 12). 
Necesitamos un sujeto “universal”, pero a la vez “concreto”, para poder referirnos 
a una multiplicidad de sujetos. Iribarne plantea claramente las exigencias que 
debe cumplir el análisis. Se debe mostrar que: 1) todo sujeto debe ser autocons-
tituido; 2) cada sujeto debe ser constituido como tal en otro sujeto, pues de lo 
contrario no resultaría un universo monadológico, 3) la constitución del Otro 
debe corresponder a la autoconstitución del Otro para asegurar su validez; 4) 
los sujetos deben constituir un mundo concordante de objetividad para que la 
comunicación sea posible; 5) el mundo constituido debe incluir a cada uno mis-
mo y a los Otros para asegurar su unidad. Finalmente, todas estas afirmaciones 
deben ser confirmadas por mi ego trascendental para tener un fundamento real. 
El análisis husserliano de la intersubjetividad, que Iribarne detalla en la obra de 
referencia, aspira a justificar cada una de estas exigencias (ibid., 13).

Iribarne destaca los esfuerzos de Husserl por realizar esta tarea, que sólo la 
ética permite realizar, puesto que ella “es la ruina del solipsismo, la rehabilita-
ción de un esencial ser-con” (ibid., 11). Husserl intenta “eludir la prisión del 
‘yo pienso’”, sin abandonar el contexto trascendental, ya que “toda validez debe 
proceder de la dinámica inmanente al sujeto, pero toda subjetividad constituida 
debe, para ser tal, estar avalada por el Otro, ser con-validada” (ibid., 13). Es la 
conciencia trascendental la que constituye la objetividad, que es esencialmente 



Julia Iribarne: hacia una ética trascendental

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

71

universal e intersubjetiva. Para Husserl, agrega Iribarne en la traducción alemana 
de su obra, “toda validez debe provenir de la dinámica inmanente de la consti-
tución del sentido por parte del sujeto, pero toda subjetividad constituida, para 
ser tal, debe encontrar su conformación en el otro” (1994, 17). Iribarne no deja 
de destacar, empero, que si la consciencia transcendental puesta al descubierto 
en reducciones sucesivas, es decir, el ‘yo’ puro que ha sido iluminado en niveles 
sucesivamente superiores de abstracción, es la única zona de fundamentación 
radical de la cognición, entonces el lugar de la dación del otro debe encontrarse 
dentro de los límites de este ‘yo’ (ibid.). Iribarne concluye, por lo tanto, que la 
unidad que caracteriza los análisis husserlianos sobre la intersubjetividad está 
basada en la pertenencia de todos los niveles al campo trascendental. Este campo 
se evidencia en el tiempo intersubjetivo, sobre cuyas bases “yo y nosotros se entre-
lazan mutualmente”: “Llevo los otros en mí”, ésta es para Iribarne la afirmación 
de validez universal clave de la fenomenología husserliana (ibid., 195). 

Esa experiencia del otro equivale, como señala Javier San Martín, a la “apari-
ción o descubrimiento de la intersubjetividad trascendental”. Para ello, continúa 
este autor, se debe ampliar la “reducción fenomenológica trascendental a una 
reducción fenomenológica intersubjetiva” (cf. Hua I, 236), gracias a la cual el 
otro se revela “como otro trascendental”. Si bien Iribarne no habla de “reducción 
intersubjetiva”, sí se explaya sobre la doble reducción (1987, 45, 47, 51, 53–57, 
etc.). Al caracterizar la trascendentalidad de los otros a partir de las experiencias 
propias de los otros – llevamos a los otros en nosotros mismos – Iribarne mues-
tra que la reducción intersubjetiva pone al Otro como Otro trascendental (San 
Martín 2015, 298). Al respecto, en el prólogo al libro de Iribarne Edmund Hus-
serl. La fenomenología como monadología (2002), Walton esclarece esta cuestión:

Así, la legitimación de la condición trascendental del otro no reside en 
su propia reducción trascendental, que bien podría no ser efectuada por 
él, sino en esa reducción mía “en” el otro que es posible porque la empatía 
admite también el procedimiento de la doble reducción. Con otras palabras, 
la explicitación de las implicaciones intencionales de la propia vida del ego 
nos lleva más allá de ella, y pone de manifiesto el mayor alcance de la vida 
trascendental al convertir la reducción egológica en una reducción intersub-
jetiva (Walton 2002, 13).

Es por ello que la segunda reducción, la reducción intersubjetiva, no implica 
una vivencia de mi propio curso, sino una inherente a otro curso, a otro yo que 
es un yo del Otro trascendental del mismo modo que mi yo pasado: Ambos son 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

Irene Mónica Breuer72

puestos al descubierto por medio de una reflexión ‘en’ la empatía (ibid.). Sin 
embargo, a nuestro parecer, en la medida en que Iribarne comprende la epojé 
como una reducción a la esfera de evidencia propia del ego, se deja de reconocer 
en forma cabal la trascendentalidad del Otro, es decir, su prioridad constitutiva 
no sólo en el nivel pre-objetivo del comportamiento corporal, sino también en el 
nivel de la vida espiritual objetivada. Como Husserl destaca, “el Otro es el primer 
ser humano, no yo” (Hua XIV, 418, 402). Estamos originalmente unidos en una 
comunidad de pulsiones en la manera de un “entrelazamiento intencional” (Hua 
XV, 366). Husserl entiende a esta esfera como “radicalmente pre-egoica”, ya que 
pertenece al estrato inferior de la “pasividad exenta de ego” (ibid., 595), es decir, 
a la esfera del ‘yo’ anterior a la constitución de un sí mismo. Por consiguiente, 
una unificación del sí mismo y del Otro tiene lugar en un nivel que es previo a 
la empatía recíproca. Como lo expresa Husserl:

El otro es para sí de la misma manera, pero su para sí es al mismo tiempo 
mi para-mí, en la forma de mi potencialidad de la apresentación. Pero él 
mismo esta apresentado en mí y yo en él. Llevo a los Otros en mí en tanto 
apresentados en su mismidad y a ser apresentados y en tanto soy yo mismo 
llevado por los Otros. […]. La co-presencia de los Otros es inseparable de 
mi en mí en mi presentificación de mí mismo viviente, y esta co-presencia 
de los Otros es fundante del presente del mundo (Hua Mat. VIII, 56s.).

La “interioridad de ser uno para el otro” en tanto entrelazamiento inten-
cional es “el hecho primordial metafísico, es el entrelazamiento de lo absoluto” 
(Hua XV, 366). Husserl agrega que cada uno encuentra al Otro como un Otro 
distinto con sus propias capacidades, pero “intencionalmente en sí mismo y 
‘en relación’ al mismo mundo” (ibid.). El término “metafísico”, aplicado a lo 
“absoluto” significa que el ‘yo’ es un “ser absoluto”, y que está referido a un 
universo de “co-yoes trascendentales” (ibid., 370). Este reconocimiento de una 
esfera pre-egoica, en donde cada uno es para sí mismo y portador de los Otros 
implica que no puedo ser quien soy sin los Otros que existen para mí, a la vez 
que estos Otros no pueden serlo sin mí, puesto que “la inclusión intencional es 
la necesidad de la coexistencia trascendental” (ibid.). Las reflexiones husserlianas 
sobre la coexistencia de seres distintos que llevan a su/s Otro/s en sí mismos dejan 
claro, a diferencia de lo afirmado por Iribarne, que el ego propio no posee una 
prioridad constitutiva. Por consiguiente, la reducción egológica que justifica su 
concepción de la fenomenología trascendental como monadología demuestra ser 
sólo el primer paso hacia la reducción intersubjetiva. En realidad, la reducción 
intersubjetiva quiebra con la monadología concebida como centrada en el propio 



Julia Iribarne: hacia una ética trascendental

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

73

ego constituyente de una pluralidad de egos en comunión. En conclusión, a pesar 
de este problema, el mérito de La intersubjetividad en Edmund Husserl es haber 
puesto de relieve el “gran giro” efectuado por el pensamiento de Husserl, “la elu-
cidación de la intersubjetividad”, y haberlo localizado en la esfera trascendental 
(2002, 196; cf. Walton 2015, 381).

4. Fenomenología y monadología – Hacia una ética trascendental I: 
la igualdad trascendental

Iribarne reconoce una intersubjetividad originaria que quiebra con la subjeti-
vidad monadológica reducida a la esfera del ego propio en su artículo “Edmund 
Husserl. La fenomenología como monadología” (1985). En él, intersubjetividad 
y libertad convergen en la ética: Iribarne anticipa los temas de sus posteriores 
reflexiones, desarrollando un “enfoque genético”, en el cual la explicitación de 
la experiencia del otro es presentada según tres momentos, que aluden a los 
estratos del ámbito trascendental y que comprenden “lo constituido, su historia 
y su protohistoria”: 1) una “monadología idealista”, donde la aprehensión de una 
comunidad monádica compuesta de polos-yo está orientada hacia un único y 
mismo mundo; 2) una “monadología social”, donde los yo-seres humanos con-
cretos con sus habitualidades, se desvelan recíprocamente en la comunicación; 
finalmente, 3) una “monadología pre-reflexiva” que concierne a la protohistoria 
del ego reflexivo. Esta elaboración de la expresión husserliana “las mónadas tie-
nen ventanas” no sólo permite entender al ego aislado como un recurso metódi-
co, sino que fundamentalmente justifica la interpretación de la fenomenología 
como monadología, que es “el resultado” de “la explicitación de la experiencia 
del otro” (1985, 75), ya que en Husserl se asiste “a la identificación […] de lo 
egológico con lo intersubjetivo (ibid., n.14).

Esta ética intersubjetiva que requiere un entrelazamiento de mónadas en 
una coexistencia armoniosa está basada en el reconocimiento de una “igualdad 
radical” entre ellas, un concepto en torno del cual gira el tratamiento de los 
problemas desarrollados en su Edmund Husserl. La fenomenología como mona-
dología (Buenos Aires, 2002). Como destaca Walton, el aporte original de esta 
obra es su propuesta de fundamentación de una ética transcendental a partir 
de la igualdad como el sentido propio de las operaciones trascendentales que 
hacen posible la experiencia del otro (Walton 2015, 381). Al respecto, Iribarne 
afirma que el sentido de la estructura de la conciencia configurante del mundo, 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

Irene Mónica Breuer74

es decir, de las operaciones trascendentales constitutivas, es “la afirmación de la 
recíproca igualdad” (Iribarne 2002, 427). Esta “igualdad trascendental” (ibid.) 
se evidencia en la experiencia singularizadora del otro ser humano, por cuan-
to, “originariamente, radicalmente, lo sé igual a mí” (ibid., 429). La “igualdad 
radical” es la “condición de posibilidad de la constitución del Otro”, ella nos 
proporciona la certidumbre de que “el Otro, la Otra, es mi par”: ésta es la base de 
la comprensión de nuestro prójimo. Esta “igualdad radical” tiene su origen en el 
ámbito de la constitución trascendental, donde se descubre “mi entretejimiento 
igualitario con los Otros”, sin los cuales no podrían concebirse ni el mundo ni la 
objetividad. Los seres humanos nos constituimos recíprocamente como prójimos 
“porque la estructura misma de las operaciones que permiten captar el sentido de eso 
que somos los unos para los otros es el de la igualdad” (ibid., 430). Esta “igualdad 
trascendental” se evidencia en los rasgos existenciales que compartimos, como 
el ser “arrojado” en determinadas circunstancias, el ser responsables del ser que 
vamos siendo, y fundamentalmente en “nuestra posibilidad de crecimiento en 
la dimensión de la libertad” (ibid., 430s.). 

El hombre no nace libre, liberarse es su tarea, es decir, ser capaz de decidir 
libremente las normas a las que sometemos nuestra libertad, cuya expresión es 
“nuestra recíproca diferenciación”: “El derecho a llegar a ser diferentes” es otra 
forma radical derivada de la igualdad trascendental (ibid., 431). Una vez realizada 
la “primera inmersión solipsista” de cada uno respecto de su consciencia, para 
acceder a sus vivencias personales en relación con su propio ser, el solipsismo “se 
quebranta” gracias a la irrupción del “fenómeno radical de entrelazamiento con 
los Otros, los pares” (ibid., 432). Por la “fuerza de la posición de igualdad”, sin la 
cual no seríamos capaces de concebirnos los unos a los otros, sabemos que somos 
solidarios con nuestra vida y, fundamentalmente, respecto de los seres humanos, 
“sujetos de esperanza”, proyectados a nuestro futuro. Cuando se fuerza la igual-
dad originaria que fundamenta la solidaridad, y se instala la contradicción en la 
consciencia constitutiva y configuradora del mundo, se “instituye la violencia”: 
“Él es igual a mí, pero derechos sólo tengo yo, o sea que él, que es igual a mí 
mismo al mismo tiempo no es igual a mí” (ibid.). La comprensión del mundo ya 
no compromete mi solidaridad con el prójimo. En consecuencia, la violencia no 
sólo “contradice el sentido y funcionamiento de la intersubjetividad, sino que 
desrealiza su simbolización mediada por el pronombre ‘nosotros’ […]. El Otro 
ser humano, mi prójimo, no es mi prójimo” (ibid., 433). Iribarne destaca que 
“la más radical forma de violencia”, es “la violencia hecha a la coherencia de mi 
conciencia”, que se origina en “la convicción de que el Otro, la Otra, no es igual 
a mí”: Esta ruptura de la unidad y coherencia de la conciencia consigo misma 



Julia Iribarne: hacia una ética trascendental

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

75

es la “clave de bóveda” de todas las formas de violencia, ella rompe con “el fac-
tum radical de que el Otro es ‘mi par’” (ibid., 434). Como destaca Iribarne, el 
nacimiento de nuestra capacidad configuradora de mundo no coincide ni con 
el nacimiento de la solidaridad ni con el nacimiento del espíritu, sino con el 
momento en que el ser humano acepta que “la igualdad, que es condición de su 
comprensión del prójimo, rija la organización del mundo que configura” (ibid.). 
En su concusión, Iribarne enfatiza que

como sujetos trascendentales tenemos la capacidad desarrollada de con-
figurar significativamente el mundo a partir de lo dado. Parte de eso ‘dado’ 
es la solidaridad que cada uno vivencia respecto de sí mismo, su igualdad 
respecto de los demás y su reverso: el derecho de cada prójimo a ser solidario 
consigo mismo (ibid., 435). 

En consecuencia, la fractura de la igualdad trascendental, que equivale a “la 
instauración de la desigualdad entre los hombres” es para Iribarne “el acto más 
originario de violencia y el acto más elemental de inmoralidad” (ibid.). Este 
lúcido análisis nos revela que el reconocimiento de la igualdad trascendental 
entre los seres humanos es el primer acto instaurador de la ética trascendental.

A la luz de estas consideraciones éticas, se hace evidente la importancia del 
análisis detallado de los esfuerzos realizados por la fenomenología husserliana 
para superar el aislamiento de la mónada leibniziana, que Iribarne desarrolla a 
lo largo del libro: las arduas elaboraciones de Husserl con el objetivo de abrir 
ventanas a la mónada leibniziana, el otorgamiento de una referencia común a 
las mónadas al mundo, que, en Husserl, implica la constitución por parte de la 
subjetividad trascendental, y, por último, la orientación de las mónadas hacia 
un telos ideal, que en Leibniz asume el carácter de una república del espíritu. 
Iribarne se detiene en aspectos fundamentales de la fenomenología husserliana 
como la síntesis pasiva, la constitución de la identidad a partir de la génesis del 
yo en el fluir temporal originario, la intencionalidad instintiva, la comunidad 
del amor, temas a los cuales Husserl se dedicó una vez realizado el giro a hacia 
una fenomenología genética, como señala Walton en el iluminador prólogo a 
la obra (2002, 20, cf. 2015, 381).  Al respecto enfatiza que la importancia y la 
originalidad del pensamiento husserliano respecto de otras filosofías trascenden-
tales reside en “la estructura y la vigencia del funcionamiento instintivo”, que se 
lleva a cabo en el ámbito trascendental, a partir del cual se configura el mundo 
y la intersubjetividad (Iribarne 2002., 129). 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

Irene Mónica Breuer76

Iribarne analiza el funcionamiento de la síntesis pasiva como la condición 
de posibilidad de la identidad personal, y señala el surgimiento del yo personal 
como libre, siendo clave para este desarrollo el concepto de ‘autorregulación’. Al 
examinar la ipseidad en relación con la memoria y el olvido, Iribarne confronta 
la posición husserliana con las de H. Bergson y de M. Proust, posiciones que 
coinciden en la concepción de la memoria como “condición sine que non para 
el desarrollo de la identidad personal” (ibid., 152). Asimismo, pone de relieve 
que “la recurrencia de habitualidades sería una forma de memoria” (ibid., 135), 
habitualidades que pueden integrarse en un todo armonioso de las mónadas. A 
este horizonte no le es ajeno el ejercicio de la libertad, que se manifiesta en la 
“creación de sí mismo por sí mismo”, tema que Iribarne analiza en la experiencia 
empática en la fenomenología husserliana, y el ‘ser-con’ en la obra de M. Heide-
gger y J.P. Sartre. La libertad se manifiesta además en el hecho de que si bien la 
herencia y la intersubjetividad influyen en la constitución del ego, la “separación 
del ego” no sólo permite su recreación sino además posibilita los cambios y la 
evolución histórica de la humanidad (ibid., 167). Enlazando estos últimos temas, 
Iribarne se dedica a la cuestión de las relaciones entre teoría y praxis dentro de 
una concepción de la razón que es unificadora, por un lado de la función práctica 
de la teoría y por el otro, de la ética como función práctica de la teoría. 

Los puntos centrales de la monadología son, para Iribarne, la comunidad 
ética y la idea-Dios, los cuales contribuyen a elucidar las implicaciones de la 
filosofía práctica de Husserl. En lo que concierne a la ética, el primer tema tra-
tado es la libertad en sus manifestaciones, alcances y límites, un tema clave de 
su pensamiento. Sus análisis culminan en la interrelación “creatividad-auténtica 
humanidad” que se realiza en la acción auténtica, la de la razón, que “se muestra 
en el ejercicio de la personalidad creadora y el reconocimiento universal de lo 
humano en el hombre”, acción que se actualiza en el entretejimiento del indivi-
duo y la comunidad (ibid., 229).  Subyace a estos estudios la convicción de que 
la libertad verdadera sólo es posible en tanto el ser humano es miembro de una 
comunidad ética, constituida como comunidad universal, conducida por una 
“voluntad responsable” que, articulando las pluralidades, aspira a “realizar el ‘todo 
de las mónadas’ según la universalidad de la razón” (ibid.). 

La naturaleza teleológica de la ética ocupa, por consiguiente, un lugar desta-
cado en los análisis de Iribarne. Por un lado, la ética se orienta a la constitución 
de una comunidad universal, por el otro, la teleología proporciona el marco 
referencial para los problemas del valor, la persona moral y su entrelazamien-
to intersubjetivo, donde, en base a la interpretación de areté como excelencia, 



Julia Iribarne: hacia una ética trascendental

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

77

Iribarne aborda nuevamente el tema que recorre toda su obra, el del sentido de la 
vida: la búsqueda de una coherencia de la razón cada vez más perfecta no agota 
el sentido de la concepción de la areté en Husserl, sino que abarca la responsabi-
lidad por sí mismo que es inseparable de la responsabilidad por el Otro, siendo 
el “amor ético o universal” una “intención de cuño universal” (ibid., 257), que 
guía la actualización del todo de las mónadas. La comunitarización en el amor 
y en la responsabilidad mutuas están dirigidas a la idea de Dios “como límite 
absoluto” de una “entelequia divina”. 

La fenomenología trascendental, afirma Iribarne, aspira a “la creación de un 
Gotteswelt, el mundo de una persona divina de orden superior mediante el amor 
universal ético”, proceso que conduce al cumplimiento de fines sometidos a “lo 
absolutamente debido” (ibid., 258), proceso al cual no es ajeno el estado en tanto 
momento del desarrollo de las mónadas hacia el cumplimiento del telos ideal. La 
entelequia divina que se realiza en la comunidad del amor y la responsabilidad 
resulta el telos de la persona moral, proceso en el que se resume el sentido de la 
vida. Iribarne subraya la gran importancia que adquiere para Husserl una filosofía 
segunda o metafísica preocupada por la facticidad y el acceso a lo divino y analiza 
sus desarrollos ulteriores, como los de M. Henry, J.-L. Marion y J.-L Chrétien. 
La parte final del libro se detiene en la cuestión de la organización perceptiva en 
la génesis trascendental y su articulación de la experiencia en el comportamien-
to del niño autista, para mostrar cómo se altera el proceso de adquisición de 
habitualidades. Otro tema es el de los sueños, que es examinado en referencia a 
Husserl y a las concepciones de J. Hering y T. Conrad a la luz de las reflexiones 
de H.R. Sepp. El análisis se extiende a los aportes de la psicología profunda de 
L. Binswanger y a los de la literatura en M. Zambrano. 

El libro cierra con una original propuesta: la razón de ser de la conciencia 
solidaria es aquella que configura a los Otros y al mundo en concordancia con 
el sentido trascendental de las operaciones constitutivas, cuya “expresión exis-
tencial” es la “igualdad trascendental” entre los seres humanos (ibid., 33). Como 
se detalla al comienzo del apartado, la revelación del Otro se manifiesta como 
igualdad entre el propio ser y el de los Otros, una igualdad radical, vivida y 
reconocida como fundamento de una ética trascendental.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

Irene Mónica Breuer78

5. El sentido de la vida en la imbricación de la esperanza, la finitud 
y la muerte 

 Finalmente, los temas de la esperanza, la finitud y la muerte se imbrican 
en su libro En torno al sentido de la vida. Ensayos fenomenológico-existenciales 
(Morelia, 2012). A través de esta meditación sobre la vida asistimos a un bello 
e iluminador análisis de la existencia humana. Es un libro sobre la vida huma-
na, y nos invoca a sentirnos involucrados “en la diáfana descripción de sus 
pulsaciones, sus incertidumbres y riesgos, de las oportunidades para conferirle 
o encontrar su sentido, y, por tanto, de vivir con posibles certezas salvadoras”, 
como destaca Walton (2015, 383). Los temas mencionados, en la pluma de 
Husserl y Borges, ocupan un lugar privilegiado en esta obra, en la cual nos 
detendremos más extensamente por ser la última y por la relevancia ética de las 
cuestiones tratadas. Los análisis filosóficos abarcan otras múltiples cuestiones 
suscitadas por grandes pensadores de la literatura contemporánea como Bor-
ges, Pessoa, García Márquez, Gabriel Marcel, Sartre, Bloch, Becket, Vallejo y 
Unamuno, en cuya obra Iribarne muestra cómo los temas de la fenomenología 
han sido elaborados por la literatura. Estos análisis se enriquecen con alusiones 
a textos religiosos de la antigua Mesopotamia y de Egipto, del hinduismo, del 
budismo y de la tradición judeocristiana, y con ejemplos extraídos de la cine-
matografía. A la reflexión sobre estos temas “subyace”, como señala la autora 
en la “Introducción”, “la cuestión sobre el sentido de la vida” (Iribarne 2012, 
14), al que dedica el último capítulo de la obra. La pregunta por el sentido de 
la vida es indudablemente, la más radical de las preguntas, la que, a nuestro 
entender, subyace a toda reflexión filosófica sobre la finitud de nuestra exis-
tencia.

Iribarne recurre a Husserl para destacar lo imaginario y el presente vivido 
en la vigilia del kairós ante una autorrenovación de calidad irrepetible, la aspi-
ración a la felicidad y la lucha contra el destino para resaltar la Einmaligkeit o 
singularidad de la vida que vivimos, en la creencia de que es el conjunto de la 
vida misma lo que nos permite dar sentido a la propia vida. Iribarne pone un 
énfasis especial en el análisis del tiempo y en las configuraciones o concreciones 
de nuestro modo de ser tiempo y en la forma de nuestro ser temporal que vive 
el pasado decantado en forma de herencia, en la vigilia del kairós, y el futuro 
como apertura que posibilita la creatividad (ibid., 71). Mientras el término 
‘herencia’ designa una tradición intersubjetivamente trasmitida, el concepto 
de ‘kairós’ revela un ‘momento oportuno’ en relación con la decisión de poner 



Julia Iribarne: hacia una ética trascendental

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

79

en marcha una acción, si bien Iribarne reconoce que nuestras limitaciones en 
cuanto a la capacidad de leer correctamente las circunstancias presentes y a 
la posibilidad de prever todas las variables vinculadas a nuestra acción en el 
futuro. La orientación hacia el futuro se une a la conciencia imaginativa de la 
posibilidad de mejorar o superar las dificultades presentes para apuntar hacia la 
producción de algo nuevo (ibid., 71–82). Destaca el análisis de la mortalidad 
del ser humano y la inmortalidad del sujeto trascendental, la aspiración a la 
felicidad y la lucha contra el destino que se opone, y la creencia en un sentido 
del todo de la vida que permite rescatar el sentido de la vida propia, tema al 
que nos dedicamos en el siguiente apartado.

Los rasgos esenciales de la existencia humana, la temporalidad de la con-
ciencia, los sueños como producto constituido, la cuestión de la identidad 
personal, el sistema de valores, la memoria, la tradición, la vocación individual 
y hasta el entretejimiento subjetivo, se hallan presentes en la obra de Borges, 
a la que Iribarne somete a la mirada fenomenológica: la constitución husser-
liana del mundo como “una acción recíproca” entre el sujeto que constituye el 
mundo y el mundo que revierte sobre él (ibid., 23), la estructura temporal de 
la consciencia como un fluir temporal inspirada en Heráclito, la capacidad de 
reflexión de la consciencia con el tema del espejo que evocan la cuestión de la 
identidad personal, del yo constituyente y del yo constituido, de la memoria, 
del cuerpo vivido, la sedimentación de las habitualidades y la instauración de 
valoraciones con la constitución de una nueva identidad en los personajes, 
el perspectivismo con la obra de Dante y Cervantes, fenómeno que implica 
que, estando algunas perspectivas vedadas a nosotros, el reconocimiento de 
quiénes hemos sido y el sentido de nuestra vida sólo se nos revelan en la hora 
de nuestra muerte, la tradición, la trama intersubjetiva y la memoria, con la 
particularidad del criollismo y la posibilidad de la transformación imaginaria 
de sí mismo. Borges es valorado no por sus seguridades sino justamente por 
sus incertidumbres respecto de la identidad personal y el sentido de la vida, 
que se hallan reconciliados en “la sospecha de una memoria universal”, lo que 
nos permite, a Borges y a sus lectores, dar gracias por el ser inagotable de la 
poesía (ibid., 48). 

La finitud es examinada en una reflexión del modo en que “la experiencia 
de los propios límites ‘refluye’ sobre cada vida”, es decir, cómo ella obra sobre 
nuestro modo de vivirla (ibid., 133s.). Guía estas reflexiones la idea de que 
es la conciencia de nuestra finitud, la que vuelve nuestros días preciosos; es la 
experiencia de finitud y no la de omnipotencia, la que caracteriza la experiencia 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

Irene Mónica Breuer80

humana. La cuestión es analizada a la luz del tema de la existencia dirigi-
da hacia la muerte según Heidegger, y también en referencia a Sartre, quien 
entiende esta experiencia como “facticidad”. Su sentido se vincula a aquello que 
no podemos modificar ni suprimir, como la corporalidad, el pasado que tiene 
“la solidez de los definitivo ‘a nuestras espaldas’”, y la libertad, que implica la 
necesidad de elegir permanentemente nuestro ser (ibid., 140). Iribarne también 
alude a los análisis de Fink sobre los fenómenos “fundamentales” de la exis-
tencia en los que se manifiesta la finitud como la muerte, el amor, la lucha, el 
trabajo y el juego, a los que Iribarne añade los fenómenos del conocimiento y 
la comunicación, los cuales no agotan el espectro de experiencias posibles de la 
finitud (ibid., 141–143). Al respecto destaca que no es difícil señalar los límites 
del conocimiento haciéndose eco de una frase de Einstein, que nos conmina 
a reconocerlos, so pena de ponernos “en ridículo con los dioses” (ibid., 142).

 Asimismo, la comunicación es limitada, pues depende del horizonte del 
sentido del otro, lo que solo permite un acceso restringido a la fuente incons-
ciente de la que abrevan nuestras convicciones y nuestros actos. Estas reflexio-
nes cierran con la pregunta por el sentido de la vida humana. Por un lado, el 
sentido de la finitud es doble: “la vida es esta vez” a la vez que “nadie puede 
vivir mi vida por mí. Mi vida es la mía. En esta cuestión no hay duplicados” 
(ibid., 144); por el otro, la realización de nuestra propia mismidad sólo llega 
a cumplirse en la medida en que nos entregamos a “la creación de una obra 
o a la solidaria responsabilidad por los demás” (ibid., 145), temas que más 
adelante Iribarne profundiza al concebirlos bajo la paradoja del ‘centramiento 
descentrado’. Iribarne señala, además, que, siendo la vida de cada uno irrepe-
tible y corriendo el peligro de perderse, surge en ella un “reclamo” similar a 
“una exigencia de rescate o salvación”: Se trata de asumir lo que nos es dado, 
“asumir el sentido, salvar la vida” (ibid., 146) y “descubrir el sentido irrepeti-
ble de cada vida personal” (ibid., 147). Aun cuando empuñemos la vida con 
seriedad, esforzándonos por hacer frente a las circunstancias adversas, y seamos 
conscientes de nuestra finitud, podemos reír ante este hecho, en una “reafir-
mación de la vida” como “gesto de confianza frente al misterio” (ibid., 148).

Se trata pues, de una confianza que se fundamenta en la esperanza. Iribarne 
subraya que el Eclesiastés ya expresa la mirada desconsolada del ser humano 
frente a los avatares de la vida, y se pregunta por la posibilidad de mantener 
una actitud esperanzada (ibid., 98s.). La autora se ocupa de delimitar esta 
actitud frente a otras, como la del optimista, la del deseo y del anhelo. Se 
refiere particularmente al contraste entre la “actitud desesperanzada”, que se 



Julia Iribarne: hacia una ética trascendental

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

81

manifiesta en un desencanto, una suerte de derrota existencial, y la “actitud de 
desesperación”, que alude al estado emocional de quien se siente acorralado 
por determinadas circunstancias, como la pérdida de un ser querido o un fra-
caso económico o profesional. Mientras la desesperación provoca reacciones, a 
menudo desmesuradas, ante estas situaciones, la desesperanza, por el contrario, 
no conduce a la acción, sino que, en ella, desaparece toda referencia al futu-
ro, pues el desesperanzado ha perdido la razón de ser, el mundo no convoca, 
su entorno, el prójimo y las cosas del mundo le resultan indiferentes, pues 
desaparecen los signos vitales que lo llevan a comprometerse con ellos. Ya no 
hay “intención de planificación de cada día”, el sujeto se segrega, no sólo del 
mundo, sino de sí mismo también. 

Ante esta desesperanza, ante la ausencia de valor y sentido, solo subsiste 
“la espera desinteresada de la nada”, la espera de la muerte (ibid., 102). Ante 
esta desesperanza, la esperanza nace cuando surge algo nuevo en el curso de los 
acontecimientos o en nuestras circunstancias que es ajeno a la propia voluntad. 
A pesar de que la confianza comparte con el deseo el carácter de ser un llamado 
hacia la realización de su objeto, el objeto del deseo compromete el ejercicio 
de nuestra voluntad y de nuestra acción, mientras que la esperanza implica 
mantener una radical humildad y una confianza básica porque la esperanza está 
rodeada de incertidumbres y de factores ajenos a nuestro control. La actitud 
esperanzada entraña confianza y entrega al futuro, por lo que se produce una 
cierta “refluencia” del futuro intencionado sobre el presente, llevando al con-
secuente reconocimiento de la finitud de nuestros días a la vez que iluminando 
y convirtiendo en preciosos los días de nuestra vida (ibid., 103–105). 

Iribarne delimita una “dimensión mundana” de una “dimensión transcen-
dente de la esperanza” (ibid., 105). En el primer caso se trata de un enfoque del 
futuro en que las características negativas de nuestro mundo se transforman en 
favorables.  Esta forma de esperanza tiene un alcance variado. La proyección 
menor concierne al ámbito en que se desarrollan nuestras acciones. Asumimos 
nuestras limitaciones, reconocemos nuestra capacidad restringida de modificar 
nuestras circunstancias concretas, y esto nos lleva a reflexionar sobre la mejor 
orientación de nuestra acción y sobre la meta ideal a las que se tiende, lo cual 
nos lleva a alentar esperanzas. Esta dirección futura nos enfrenta a “una de las 
preguntas del ser más radicales e inevitables: es la pregunta por el sentido de 
nuestra vida y de ese todo en que nuestra vida se halla inmersa” (ibid., 106). 
Cuando esta pregunta se orienta a lo inmanente al mundo, la respuesta se 
halla en la vida comunitaria, que es experimentada con un valor propio y en 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

Irene Mónica Breuer82

la esperanza en un mundo mejor. Mientras que en la dimensión mundana 
subyace una esperanza en el devenir futuro en paz de la humanidad, donde 
la dignidad humana sea universalmente reconocida, en la dimensión de tras-
cendencia se vislumbra un sentido más abarcador, que incumbe a nuestro ser 
y al misterio. Frente a la comprobación de la finitud de la vida, se afirma la 
esperanza de un no-fin, el deseo de eternidad. Cuando no se concibe un alma 
inmortal, la memoria se presenta como posibilidad de escapar a la aniquilación 
absoluta (ibid., 188s.). La esperanza escatológica o de un no-fin es un “don”, 
porque no resulta de la propia voluntad ni responde a órdenes ajenas (ibid., 
109). 

Siguiendo a Marcel, se suman dos condiciones esenciales de la esperanza: 
una condición profética porque implica una referencia a ’lo que debe ser’, y una 
condición salvadora, que remite a una misteriosa eficacia contraria a aquella de 
las armas y que se asimila a un milagro. La expresión trascendente de la espe-
ranza se manifiesta en una confianza básica y en una “esperanza de pertenencia 
a un todo de sentido que nos desborda, nos precede y nos contiene”, y, agrega 
Iribarne, “al que sería maravilloso volver algún día” (ibid., 116). Tal vez sea 
éste un ideal inalcanzable; en las posiciones de Scheler y Unamuno Iribarne 
encuentra meditaciones sobre la esperanza y el rol que le cabe a la filosofía: 
“la filosofía, por su parte, considera la cuestión como metafísica y aunque no 
logre dar respuestas definitivas tiene el derecho de sostener el tema en forma 
de preguntas” (ibid., 161). La metafísica es teología, por lo que la idea de 
inmortalidad es una cuestión de creencia y no de intuición, como lo sostiene 
Scheler; aun cuando se pretenda con Unamuno la resurrección de su cuerpo 
o alma y la persistencia de la memoria, esto no quita que el entrelazamiento 
de la vida, la esperanza y la razón sean testigo de pretensiones que desafían la 
racionalidad y se acercan al mito (ibid., 165s.). 

La muerte nos recuerda nuestra finitud y el valor de la vida. Es por ello que 
“una meditación sobre la muerte es el reverso de una meditación sobre la vida. 
Sólo lo que ha vivido puede morir” (ibid., 151). Iribarne se detiene en algunas 
experiencias que se relacionan con ella. Estamos sometidos a una pérdida de 
energía vital, y sentirse abandonados por ella nos hace pensar en la proximidad 
de la muerte. Se trata de “una experiencia significativa como anticipadora de la 
propia muerte” (ibid., 153). Si la vitalidad decae por debajo de un cierto nivel, 
ya sea por enfermedad, tristeza, desesperación, nos embarga la experiencia de 
un deslizarse hacia la muerte, que se siente como una entrega al cansancio y 
a una expectativa de alivio. Bajo estos estados de ánimo se experimenta una 



Julia Iribarne: hacia una ética trascendental

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

83

“relación amistosa” con la muerte (ibid.). Otra experiencia que nos revela el 
sentimiento de la muerte es la experiencia de no ser amado por nadie ni ser 
necesario para nadie. Se abre “un desierto de afectos”, y quedamos embargados 
por una situación sin signos positivos ni negativos, es decir, en una monotonía 
donde se disuelven todos los afectos y por ende, nosotros mismos. 

Nuestra experiencia de la muerte se relaciona también con la muerte del 
otro, cuya ausencia se percibe. Se la percibe como un “aniquilamiento de 
nuestra expectativa anticipante de su presencia”, en los objetos que nos recuer-
dan su ausencia (ibid., 154). Por lo tanto, si bien la experiencia originaria 
efectiva de la propia muerte es imposible, vivimos otras que se convierten 
en una “pseudoinstitución originaria” de ella (ibid., 156). Iribarne concluye 
que “el ser humano maduro y experimentado puede reconciliarse con la idea 
de su muerte” ya que “vivir en paz” con la muerte que hemos aceptado es “la 
manera humana de morir”: “Vivir es llevar a cabo una tarea, dar respuesta a un 
llamado; habiéndola llevado a cabo, querríamos partir hacia algo diferente y 
no seguir viviendo interminablemente del mismo modo o empezar de nuevo” 
(ibid., 158). Iribarne aboga por una aceptación pacífica de la muerte, y destaca 
la respuesta de Husserl a la antinomia desgarradora entre la necesidad de morir 
y la voluntad de persistir, que se resuelve en la creencia: 

Sólo puedo tener fuerzas en la creencia en un mundo pleno de sentido, 
en un mundo que alcanza el sentido a partir de nosotros y que, a pesar de 
todas las irrupciones del sinsentido, alcanza sentido mediante la fuerza que 
supera [obstáculos] en la comunidad de los hombres de buena voluntad, de 
tal modo que nuestra fuerza es ‘fuerza de Dios’ (ibid., 182 en traducción 
de Iribarne, cf. Hua XLII, 406).

En estas líneas es posible constatar la inevitable oposición entre la esperanza 
de persistir y el temor a desaparecer. Es posible que la mejor respuesta para 
vivir sin obviar el factum de la propia muerte sea, tal como lo sostiene Iribarne 
siguiendo a Husserl, la “creencia en el sentido del todo (Iribarne 2012, 182), 
que no es sino la creencia en el sentido de la vida.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

Irene Mónica Breuer84

6. Hacia una ética trascendental II: el sentido ético de la vida a 
través de la paradoja del ‘centramiento descentrado’

En la misma obra, En torno al sentido de la vida, Iribarne retoma a Husserl 
para responder a la pregunta por el sentido de la vida, tomando como referen-
cia sus textos para la revista japonesa Kaizo. En ellos, considera los rasgos del 
mundo y de la persona para la que el mundo es tal, el problema de la confor-
midad consigo mismo, la cuestión de los valores y su relación con los fines y las 
circunstancias que se oponen al predominio del sentido. La cuestión del sentido 
se vincula a ciertos conceptos: la finalidad, en cuanto entendemos el sentido 
como realización que apunta a un desarrollo que le precede, el telos, como 
dimensión ideal que orienta la realización del sentido, el valor, pues el sentido 
por el que se pregunta es una finalidad, y, por ende, es valioso; la historia y su 
potencialidad significante que la marcha de la humanidad ha decantado en el 
tiempo (ibid., 234). Estas cuestiones se nuclean en torno a la pregunta acerca 
de la correcta actitud del ser humano que aspira a la felicidad, en un mundo 
cuyo sentido racional es interferido por las formas de negatividad que Husserl 
reúne bajo el término ‘destino’ (ibid., 236). 

El destino interfiere en la realización de proyectos y obras, en las que el 
ser humano resume el sentido de la vida: la vulnerabilidad física y psíquica 
atenta contra la culminación de proyectos y la búsqueda de sentido; el azar, lo 
contingente, lo accidental, implican el mismo peligro; el error, puesto que la 
repercusión futura de la acción es imprevisible, lo cual conduce al sinsentido, 
lo imprevisible de la naturaleza, todos estos factores conllevan la aniquilación 
de valores y conducen a afirmar el sinsentido de la vida (ibid., 241–244). La 
dificultad que se agrega para la afirmación del sentido de la vida es la imprevi-
sibilidad del futuro, que no es sino su rasgo esencial (ibid., 244). A pesar del 
azar y de las circunstancias adversas, el ser humano pleno aspira hacia los valores 
superiores, y se eleva hacia una valoración de la vida desde el punto de vista de 
lo mejor, de modo que la vida brinde la satisfacción más plena posible. La dicha, 
destaca Iribarne, no es la forma de la vida plena, sino la alegría por el triunfo de 
lo mejor para todos los que se ama y, en fin, para todos los seres humanos. La 
persona cuya acción se orienta siempre hacia lo mejor posible abre su camino 
a la vida ética (ibid., 240s.). 

Sin embargo, la irracionalidad del destino y del error de conocimiento y 
decisión, nos hace dudar de que la vida misma tenga sentido. Frente a este 



Julia Iribarne: hacia una ética trascendental

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

85

hecho, Iribarne se pregunta si tiene sentido la vida ética en busca de lo mejor 
posible, en comunidad amorosa y sometimiento al imperativo categórico (ibid., 
241).  De la conciencia de la vulnerabilidad de nuestra situación en el mundo y 
cosmos, Iribarne desprende la conclusión, en su interpretación de la meditación 
husserliana, de que

el amor es una capacidad disposicional propia de los seres humanos; 
si se la actualiza en el sentido de la universalización ética, el ser humano 
encuentra su camino hacia lo superior en la opción por lo mejor posible, 
tal como resulte de su crítica racional, para si mismo, para sus prójimos y 
para la humanidad (ibid., 249).

La persona cuyos actos están siempre orientados hacia lo mejor posible abre 
la vía a una vida ética (ibid., 240). Aun frente a las calamidades que pueda depa-
rarnos el destino, “el amor y la consecuente compasión y solidaridad respecto 
de uno mismo y del otro nos lleva a optar por el comportamiento ético” (ibid., 
249). O bien, en otras palabras: Husserl ha señalado la igualdad trascendental 
y existencial de los seres humanos. La grandeza del ser humano se evidencia en 
la disposición de amar y de crear el bien; si bien el ser humano es consciente de 
sus propias miserias que le pueden impedir elegir el camino hacia lo mejor, esto 
no invalida que el sentido de la vida sea la búsqueda del bien. Aun aceptando la 
hipótesis de la carencia de sentido de lo cósmico y de la historia, “el ser humano 
realiza su sentido en la asunción de su responsabilidad” (ibid.), una toma de res-
ponsabilidad por el prójimo que se aúna a “la exigencia” planteada por Husserl, 
de “creer en el sentido del Todo”, pues, sin esta creencia, no tendríamos fuerzas 
para conducir la propia vida (ibid.). Se trata de una exigencia autoimpuesta, que, 
a nuestro entender, es un último recurso para afirmar la vida frente a la fuerza 
de la adversidad.

Las reflexiones de Iribarne culminan en una concepción ética a través de la 
paradoja del “centramiento descentrado”, la cual constituye el aporte original y 
central con el que corona su obra: 

El centramiento se manifiesta en el hecho de que la motivación más 
primordial que subyace a la renovación de las tomas de posición y habitua-
lidades de la persona es su preocupación por la vida como la vida mía, la que 
está a mi cargo. Se trata de la busca de una ‘satisfacción vital’ que me lleva a 
preguntarme por mi auténtica existencia, la que me traería cierto bienestar 
(ibid., 223).



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

Irene Mónica Breuer86

No sólo la experiencia tan radical como el “yo pienso” o la del “yo puedo” impli-
can un grado máximo de centramiento, sino también la experiencia de sentimientos 
como la tristeza, la alegría, el dolor, y también la experiencia del deseo, la expectativa 
y la frustración, propios del ser humano, pues en cada caso se trata de experiencias 
mías (ibid., 225). La identidad que ha de ser preservada alude a la responsabilidad 
consigo mismo. Tal responsabilidad exige a la persona asumir su esencia teleológica 
y orientarse voluntariamente según el telos, una “vida universal referida a una ‘tarea 
vital’ unitaria” que no es sino la preservación de sí mismo (ibid., 224s.). En cuanto 
esta responsabilidad compromete la propia libertad y decisión, se presenta, en prin-
cipio, estrictamente centrada en la propia identidad (ibid., 226). Esta afirmación de 
una identidad personal fundamentalmente centrada, centrípeta, es complementada 
por la función de descentramiento, centrífuga, que alude al carácter intersubjetivo 
de la subjetividad (ibid.). 

Esta paradoja está no sólo relacionada con el énfasis de Husserl en la profun-
didad y hasta la inevitabilidad de la presencia del otro, quien es responsable por el 
reconocimiento del sí mismo de cada sujeto (Hua XV; 366, 371), sino también 
alude a la relación amorosa de los amantes que renuncian a su propia voluntad en 
aras de la voluntad del otro, es decir,  alude a expresiones como “ser-el-uno-con-
el-otro”, “ser-el-uno-para-el-otro”, “ser-el-uno-en-el-otro” y la posibilidad de ser 
“el-uno-según-el-otro” (ibid., 228). El mantenerse fiel a sí mismo implica a la vez 
centramiento y descentramiento:

La experiencia en que culmina el centramiento descentrado de la identidad, 
que la preservación de sí mismo aspira a conservar, es la persona ética. La per-
sona ética, para ser tal, tiene que ser centrada, debe ser consciente de sí misma, 
autorregulada y responsable por sí misma, sin embargo, esa autorreferencialidad 
incluye, esencialmente, descentramiento (ibid., 230).

Esta reflexión ética que articula magistralmente la necesidad de autosuficiencia 
y preservación del sí mismo con el reconocimiento de las obligaciones morales para 
con el prójimo, nos muestra que el otro participa necesariamente en la constitución 
de mi propia identidad. Esta apelación a valores y fines éticos demuestra ser una 
condición de posibilidad de una vida auténticamente humana. La aspiración de la 
preservación de un sí mismo que ha asumido el hacerse responsable por los demás, 
no es suprimida por las limitaciones externas como guerras, o la degradación final 
del mundo, que afectan la reflexión filosófica sobre la posible falta de sentido del 
mundo y de la vida (ibid., 231). La experiencia en que culmina el centramiento des-
centrado de la identidad, es la “persona ética”: Ella debe “ser consciente de sí misma, 



Julia Iribarne: hacia una ética trascendental

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

87

autorregulada y responsable por sí misma”, sin embargo, alcanza la “conformidad 
consigo misma” únicamente en la medida en que aspira a alcanzar los valores éticos 
más altos que no son sino aquellos que lo son para “el prójimo, de jure, para toda 
la humanidad” (ibid., 230). 

Se trata de una “solidaridad radical que responde al hecho de la universal vul-
nerabilidad humana”, que no es suprimida por las limitaciones, ni por la posible 
“carencia de sentido en lo cósmico” y en la “historia”, sino por el contrario, es la 
única base propicia para la convivencia: “El ser humano realiza su sentido en la res-
ponsabilidad” y “se humaniza por la respuesta ética. La vulnerabilidad del otro nos 
convoca y el sentido de nuestra propia vida es responder a su llamado” (ibid., 259). 
Es por ello que “el sentido de ser de nuestro ser seres humanos es ser centrado-des-
centrados a favor del respeto y la responsabilidad por la dignidad humana del otro” 
(ibid.) a la vez que por la propia. Desde este punto de vista, no habría una relación 
necesaria entre el sentido final y totalizador de la vida, por una parte, y por otra, la 
decisión de cada ser humano de conducir éticamente la propia vida” (ibid., 249).

7. Conclusiones 

De la presente exposición de la recepción de la fenomenología y de la antropolo-
gía filosófica en Argentina se desprende que ésta no fue pasiva, sino crítica, resultado 
de su inserción en la problemática sociocultural propia. Los filósofos han elaborado 
en mayor o menor medida una axiología de matiz humanista que promueve la 
libertad responsable y la voluntad teleológica con miras no sólo a postular, sino a 
llevar a la práctica valores espirituales superiores. En este sentido, estas disciplinas 
se unen para postular un ideal de humanismo que enfatiza la dimensión personal, 
el compromiso social de la práctica filosófica, y la búsqueda de fundamentos del 
saber y la razón, sin descuidar ni la consideración de las diferentes dimensiones de 
la experiencia de la vida comunitaria y cultural ni la función militante y crítica del 
filósofo. Por ello la filosofía se entiende como un saber socialmente comprome-
tido que deviene una fuerza activa en la construcción de una comunidad regida 
por principios éticos, posición que sustenta la generación de maestros que precede 
inmediatamente a Iribarne, compuesta por Romero, Korn y Pucciarelli, quienes sin 
duda alguna han ejercido una influencia notable sobre la autora. En conclusión, 
Iribarne nos deja una importante lección de vida: Aun cuando no se pueda afirmar 
una conexión necesaria entre sentido y decisión, debe reconocerse que sólo bajo la 
condición de asumir nuestro ser centrado-descentrado puede nuestra vida revestir 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

Irene Mónica Breuer88

un sentido y una dignidad éticas. Esta insistencia final de Iribarne en el sentido 
ético de nuestras vidas es una diáfana y lúcida apelación por recuperar los principios 
éticos que deben regir toda conducta humana, una tarea que reviste una innegable 
urgencia en vista de la presente crisis ética que atraviesan nuestras sociedades. 

Bibliografía

Breuer, I. (2023). “La recepción de la fenomenología en Argentina: Eugenio Pucciarelli”, en 
Investigaciones Fenomenológicas N° 20, 2023a, p. 55–92, https://doi.org/10.5944/
RIF.20.2023.37867

Dotti, J.E. (1988). Die Anfänge der Kantrezeption in Argentinien (1837–1930), 
en: Dotti, J.E, Holz, H., Radermacher, H. (Hrsg.), Kant in der Hispanidad (pp. 
47–72), Bern, Peter Lang.

Dotti, J.E. (1992). La letra gótica. Recepción de Kant en Argentina desde el romanticismo 
hasta el treinta, Buenos Aires, Facultad de Filosofía y Letras.

Korn, A. (1938). “Axiología”, en Ensayos filosóficos. Apuntes filosóficos. Buenos Aires: 
Claridad, reimpreso en Obras, Vol. I, La Plata: Universidad Nacional de la Plata.

Korn, A. (1940). “Nuevas Bases” en Influencias filosóficas en la evolución nacional, 
Obras, Vol. III, La Plata: Universidad Nacional de la Plata. 

Korn, A. (1948, 1930). La libertad creadora, Buenos Aires, Claridad.

Husserl, E. Hua XIV. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. 
Zweiter Teil: 1921-1928, I. Kern (ed.), The Hague, Nijhoff, 1973.

Husserl, E. Hua XV. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. 
Dritter Teil: 1929-1935, I. Kern (ed.), The Hague, Nijhoff, 1973.

Husserl, E., Hua Mat. VIII, Späte Texte über Zeitkonstitution (1929–1934). Die 
C-Manuskripte. D. Lohmar (ed.), Dordrecht, Springer, 2006.

Husserl, E., Hua XLII. Grenzprobleme der Phänomenologie. Analysen des Unbewusstseins 
und der Instinkte. Metaphysik. Späte Ethik. Texte aus dem Nachlass (1908-1937), R. 
Sowa, Th. Vongehr (eds.), Cham, Springer, 2014.

Iribarne, J.V., (1985). “La fenomenología como monadología”, en Escritos de Filosofía 
N° 15-16, 71–82.

Iribarne, J.V. (I: 1987, II: 1988). La Intersubjetividad en Husserl. Bosquejo de una teoría 
Buenos Aires: Lohlé, traducción revisada: (1994). Husserls Theorie der Intersubjekti-
vität, M.A. Herlyn (Üb)., H.R. Sepp (Mitw.), Freiburg i. Br., Karl Alber.

Iribarne, J.V. (2002). Edmund Husserl. La fenomenología como monadología, Buenos 
Aires, Academia Nacional de Ciencias de Buenos Aires.



Julia Iribarne: hacia una ética trascendental

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

89

Iribarne, J.V. (2007). De la ética a la metafísica. En la perspectiva del pensamiento de 
Edmund Husserl, Bogotá, Universidad Pedagógica Nacional.

Iribarne, J.V. (2012). En torno al sentido de la vida. Ensayos fenomenológicos sobre la 
existencia, Morelia, Jitanjáfora.

Pucciarelli, E. (1987). “Presentación”, en J. Iribarne, La Intersubjetividad en Husserl. 
Bosquejo de una teoría, I, Buenos Aires, Lohlé, I–V.

Pucciarelli, E. (2007). “Autopresentación”, en Escritos de Filosofía 47, 291-310.

Pucciarelli, E. (1987). Los rostros del humanismo, Buenos Aires, Fundación Banco de 
Boston. 

Romero, F.  (1952). Sobre la filosofía en América, Buenos Aires, Rail.

Romero, F. (1960). Ortega y Gasset y el problema de la jefatura espiritual. Buenos Aires, 
Losada.

Romero, F.  (1965). Teoría del hombre, Buenos Aires, Losada.

San Martín, J. (2015). “El camino hacia una antropología trascendental”, en R.J. Wal-
ton, J. San Martín (eds.), “Julia V. Iribarne. Intersubjetividad, ética y antropología”, 
Escritos de Filosofía N°3, en asociación con Investigaciones Fenomenológicas, Serie 
Monográfica 6, 289–312.

Walton, R.J. (1997). “Spain and Latin America”, en L. Embree, D. Carr et al. (eds.), 
Encyclopaedia of Phenomenology, Dordrecht, Kluwer, . 675–679

Walton, R.J. (2002). “Prólogo”, en J.V. Iribarne, Julia V. (2002). Edmund Husserl. La 
fenomenología como monadología, Buenos Aires, Academia Nacional de Ciencias de 
Buenos Aires, 9–22.

Walton, R.J. (2015). “El núcleo ético de los temas filosóficos capitales”, en R.J. Wal-
ton, J. San Martín (eds.), “Julia V. Iribarne. Intersubjetividad, ética y antropología”, 
Escritos de Filosofía N°3, en asociación con Investigaciones Fenomenológicas, Serie 
Monográfica 6, 379–396.

Walton, R.J. (2022). “Culture and Person in Francisco Romero’s Phenomenology”, 
en B.C. Hopkins & D. De Santis (eds.), The New Yearbook for Phenomenology and 
Phenomenological Philosophy XX. Special Issue, Phenomenology and the Hispanic 
World, London/New York, Routledge, 97–114.

Walton, R.J. & San Martín, J. (2015). “Nota Editorial”, en R.J. Walton, J. San Martín 
(eds.), “Julia V. Iribarne. Intersubjetividad, ética y antropología”. Escritos de Filo-
sofía N°3, en asociación con Investigaciones Fenomenológicas, Serie Monográfica 6, 
11–12.

Recibido: 05-09-2025

Aceptado: 01-12-2025





ESPACIO Y GEOMETRÍA EN KANT A PARTIR DE 
LA INTERPRETACIÓN FENOMENOLÓGICA DE 

OSKAR BECKER

SPACE AND GEOMETRY IN KANT FROM 
OSKAR BECKER’S PHENOMENOLOGICAL 

INTERPRETATION

José M. García Gómez del Valle

Universidad Complutense de Madrid
josega27@ucm.es

Resumen: Se propone una reconsideración de la validez de las críticas dirigidas a 
la filosofía transcendental desde planteamientos epistemológicos que encontraron en el 
desarrollo de la geometría y de la física tras la muerte de Kant una evidencia del carácter 
obsoleto de su teoría. Con la intención de ofrecer una posible vía de justificación de 
la posición kantiana, se atiende a la relación entre la doctrina kantiana del espacio y 
su tematización en la geometría y en la ciencia natural matemática a partir de la inter-
pretación fenomenológica del filósofo y matemático Oskar Becker y su exposición del 
denominado «espacio de la intuición».

Palabras clave: espacio, geometría, intuición, filosofía transcendental. 

Abstract: This paper proposes a reconsideration of the criticism directed at Kant’s 
transcendental philosophy from an epistemological perspective which found evidence 
of the obsolete and sterile nature of his theory in the light of the advancements that 
geometry and physics experienced after the philosopher’s death. Aiming to present a 
potential justification of the Kantian position, the paper addresses the relationship bet-
ween Kant’s philosophical doctrine of space and its scientific thematization in geometry 
and mathematical natural science following the phenomenological interpretation by the 
philosopher and mathematician Oskar Becker and his notion of a «space of intuition».

Keywords: Space, Geometry, Intuition, Transcendental Philosophy.

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 91 - 108. UNED, Madrid



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 91 - 108. UNED, Madrid

José M. García Gómez del Valle92

1. Espacio y geometría en Kant. Introducción

La recepción histórica de la doctrina kantiana del espacio estuvo marcada 
inevitablemente por los importantes desarrollos de la matemática y de la física 
teórica acontecidos durante el siglo XIX y principios del XX. Estos avances en 
la investigación científica y sus posibles consecuencias filosóficas dieron pie a la 
consideración de que la comprensión transcendental del espacio habría quedado 
por completo obsoleta y habría sido por tanto deslegitimada por depender ésta 
aún en un sentido esencial de la geometría clásica euclidiana. 

Por poner un ejemplo de la referida orientación en la confrontación con la 
filosofía de Kant, el teórico de la ciencia Hans Reichenbach escribía en su mono-
grafía sobre Teoría de la relatividad y conocimiento a priori de 1920:

No hay duda de que la Estética transcendental de Kant parte de la vali-
dez incondicionada de los axiomas euclidianos; y si bien se puede discutir 
acerca de si él ve en su evidencia intuitiva el fundamento de prueba de su 
teoría del espacio apriórico, o bien, por el contrario, ve en la aprioridad del 
espacio el fundamento de prueba de su evidencia, en cualquier caso es com-
pletamente seguro que su teoría es incompatible con la invalidez de estos 
axiomas (Reichenbach 1920, p. 4).

De acuerdo con esto, y para considerar la corrección de esta crítica desde 
planteamientos epistemológicos a la filosofía de Kant y a su concepción del espa-
cio, parece oportuno, en primer lugar, atender al estatus metódico que el filósofo 
otorga explícitamente al conocimiento geométrico en este contexto; puesto que 
si se quisiera sostener la idea de que este derivó de la evidencia de la geometría 
euclidiana, o de la validez universal de sus principios, el fundamento de prueba 
para sus argumentaciones y explicaciones sobre la representación pura del espa-
cio y esto quisiera decir, más aún, que su dilucidación del concepto de espacio 
orientada ontológicamente (o su «exposición metafísica») depende del edificio 
doctrinal de una determinada teoría científica históricamente dada, entonces esta 
concepción sería fácilmente corregida (o, más bien, aparecería como hermenéu-
ticamente insostenible) de la mano de la más inmediata literalidad de aquellos 
pasajes en los que Kant establece su estrategia argumentativa en vista del carácter 
apriórico y necesario de la representación del espacio. 



Espacio y geometría en Kant a partir de la interpretación fenomenológica...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 91 - 108. UNED, Madrid

93

Más bien, bastaría un breve repaso a sus textos fundamentales para constatar 
que la remisión a la geometría funciona como ilustración o confirmación de la 
corrección del concepto filosófico de espacio ganado en una consideración «meta-
física» o «transcendental», pero nunca como su premisa o su fundamento de 
prueba. De hecho, ya en 1770, en su disertación inaugural, este Kant precrítico 
establece –y tal es el sentido literal del texto– que las determinaciones del espacio, 
que son ganadas en una reflexión metódica propiamente metafísica, encuentran 
en la geometría su constatación, más que su fundamento1. Esto viene formulado 
de manera más clara en 1781, en la «Exposición metafísica» de la primera edi-
ción de Crítica de la razón pura, en tanto que es «la certeza apodíctica de todos 
los principios geométricos y la posibilidad de su construcción a priori» la que 
se fundamenta en la «necesidad a priori» ganada para la representación pura del 
espacio2. También en sus Prolegómenos de 1783 –es decir, incluso allí donde Kant 
reelabora su argumentación asumiendo un «método analítico» que se orienta en 
el «factum» del conocimiento científico asentado como hilo conductor para la 
exposición de la cuestión «ontológica» acerca de «cómo son posibles en general 
los juicios sintéticos a priori»– la posibilidad misma de la geometría es remitida 
al carácter fundamental (i. e. en tanto que fundamento) de la intuición pura de 
su doctrina transcendental. El espacio es, por ello, expuesto como condición 
ideal y subjetiva de la posibilidad de objetos de experiencia; y esto específico 
de la representación del espacio es justamente lo que, para Kant, garantizaría 
definitivamente la posibilidad a priori de la geometría3. Es más, en 1787, en el 
marco de las modificaciones que Kant introduce en la segunda edición de su opus 
magnum, la relación entre la geometría y la determinación filosófica de la noción 
del espacio se expresa en una «Exposición transcendental», en el marco de la cual 
Kant refiere de nuevo precisamente cómo la posibilidad misma de la geometría 
debe explicarse a partir de la noción filosófica del espacio como «complexión 
formal subjetiva» en tanto que «forma del sentido externo en general»4. 

En ese sentido, y como ha mostrado, por ejemplo, Rolf-Peter Horstmann 
(1997), los argumentos que debían demostrar el carácter intuitivo y puro del 
espacio son expuestos de manera independiente de la geometría; motivo por el 
cual, al cabo, los principios y axiomas de aquella ciencia geométrica no pueden 
venir presupuestos en la exposición misma de la representación del espacio. Por 

1   Cf. Kant (1996, p. 21) y Humphrey (1973, p. 493).
2   Kant (KrV, A 24 s.).
3   Cf. Kant (Proleg., AA 4, pp. 287 s.); así como, por ejemplo, Schabel (2012).
4   Kant (KrV, B 41).



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 91 - 108. UNED, Madrid

José M. García Gómez del Valle94

consiguiente, la verdad y el fundamento de la consideración filosófica del espacio 
como forma pura a priori de la sensibilidad y elemento constitutivo esencial del 
conocimiento humano no se establece, al menos no en el planteamiento expreso 
propuesto por Kant en sus escritos, sobre los resultados de una tematización cien-
tífica del espacio en la geometría (y, más concretamente, en la geometría clásica, 
euclidiana). A lo sumo, de acuerdo con una formulación de Reinhard Brandt 
(2010, p. 30), que condensa de manera pregnante este complejo entramado de 
geometría y concepto filosófico de espacio, «la intuición pura subjetiva es ratio 
essendi de la geometría euclidiana y esta es, en verdad, ratio cognoscendi del espacio 
puro de la intuición». 

Ahora bien, las declaraciones de Kant acerca del estatus metódico que quiere 
asignar explícitamente a la geometría en relación con la determinación filosófica 
del concepto de espacio no pueden resolver aún el problema planteado por Rei-
chenbach, puesto que, si bien es cierto que el filósofo de Königsberg no quiso 
deducir las características fundamentales de su noción de espacio a partir del con-
tenido doctrinal de aquella ciencia, parece obvio que no podría tampoco recurrir 
a ella como constatación o confirmación de la corrección de su doctrina trans-
cendental si esta resulta al cabo incompatible en sus conclusiones con aquella.

Para intentar arrojar algo de luz sobre esta problemática el presente artículo 
se propone atender a la motivación de la mencionada crítica epistemológica 
(orientada específicamente en la teoría de la ciencia) de la filosofía transcenden-
tal, identificar hasta qué punto la evolución de las distintas disciplinas científicas 
posteriores a Kant representan efectivamente un problema para su doctrina del 
espacio y, de la mano de la interpretación fenomenológica desarrollada por Oskar 
Becker, ofrecer una posible vía de justificación de la posición kantiana. 

2. La nueva determinación científico-matemática del espacio y el 
«espacio de la intuición». La interpretación fenomenológica de 
Oskar Becker

El rechazo del papel central para la comprensión de la matemática que en 
el contexto de la filosofía crítica ostenta la intuición pura, así como de su inter-
pretación del conocimiento geométrico y de su caracterización metafísica del 
espacio, recibe diferentes estímulos con la evolución histórica de la matemática 
y de la física posteriores a Kant. Así, por ejemplo, se pudo presentar como 
contraargumento contra la concepción kantiana –el cual habría de arrebatar toda 



Espacio y geometría en Kant a partir de la interpretación fenomenológica...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 91 - 108. UNED, Madrid

95

aprioridad y necesidad a su concepto de espacio– la posibilidad de desarrollar 
consistentemente en geometría complejos axiomáticos que divergen del eucli-
diano –una posibilidad que se desplegó solo con el desarrollo de las geometrías 
no-euclídeas en el siglo XIX, pero que, curiosamente, Kant mismo previó en 
un texto publicado en 17475 –. Por otro lado, como es sabido, la aplicación de 
geometrías no-euclídeas en la física teórica a comienzos del siglo XX, por ejemplo 
en el marco de la teoría de la relatividad general, significó igualmente un cuestio-
namiento decisivo de la autoridad tradicional de la geometría clásica euclidiana 
como descripción vinculante del espacio físico. Estos no son, ciertamente, los 
únicos planteamientos de una crítica a la filosofía kantiana orientada epistemoló-
gicamente desde la nueva matemática y la discusión metodológica acerca de sus 
fundamentos6. Sin embargo, de los importantes avances científicos del s. XIX y 

5   Vid. Kant («Gedanken...», § 10; AA 1, pp. 24 s.); sobre esto, cf. e.g. Becker (1927, pp. 289 
ss.), Becker (1975, p. 175); Martin (1960, pp. 26 s.) o Torreti (1974, pp. 11 ss.).
6   También la moderna interpretación logicista de la matemática, i. e. la perspectiva –a la que 
aspiraban lógicos y teóricos de la ciencia como Bertrand Russell o Louis Couturat– de una 
reducción del completo edificio teórico de la matemática a relaciones lógico-formales y los 
modos y procedimientos analíticos del cálculo lógico, dio a esta crítica un significativo impul-
so en torno al cambio de siglo (finales del s. XIX y principios del XX), una crítica que se 
dirigió expresamente contra la comprensión filosófica de la matemática de Kant, i. e. contra 
la teoría de la construcción del conocimiento matemático y el papel destacado que Kant 
reserva en él para la intuición. El matemático y teórico de la ciencia Henri Poincaré resumía, 
no sin cierta ironía, este punto de vista con las siguientes palabras: «Para el señor Couturat, 
los trabajos nuevos y en particular los de los señores Russell y Péano, han cortado definitiva-
mente el debate, desde largo tiempo pendiente entre Leibnitz y Kant. Han mostrado que no 
hay juicio sintético a priori (como dijo Kant para designar los juicios que no podían ser 
demostrados ni analíticamente, ni reducidos a identidades, ni establecidos experimentalmen-
te), han demostrado que las Matemáticas son reductibles a la lógica y que la intuición no 
desempeña ningún papel. Es esto lo que el señor Couturat expuso en la obra que acabo de 
citar [sc. Les principes des mathématiques, Paris 1905], y lo que dijo más netamente aun en su 
discurso en el Jubileo de Kant, si bien oí decir a media voz a mi vecino: “Se ve bien que es el 
centenario de la muerte de Kant”.» Poincaré (1946, pp. 119 s.;  nuestra cursiva).
Por otro lado, para la crítica positivista a Kant y a su teoría del carácter sintético y a priori del 
conocimiento geométrico, vid. e.g. la introducción de Rudolf Carnap a otra de las obras de 
Reichenbach: «Kant dedujo de la aparente validez necesaria de los principios geométricos que 
su conocimiento era a priori (i. e. independiente de la experiencia), si bien sintético.» Del 
desarrollo posterior de la geometría y la física se sigue, según Carnap (1977, pp. 3–4), lo 
siguiente: «en la terminología de Kant: la geometría matemática es de hecho a priori, como él 
afirmó, pero lo es solo porque es analítica. La geometría física es de hecho sintética, pero 
descansa en la experiencia y, por ese motivo, no es a priori. En ninguno de los ámbitos que 
pertenecen a la geometría aparecen los juicios sintéticos a priori y, por ello, la doctrina de 
Kant debe ser abandonada.» Cf. también la exposición de esto en Carnap (1976, pp. 128 s. y 
177 ss.).



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 91 - 108. UNED, Madrid

José M. García Gómez del Valle96

XX, el desarrollo de geometrías no euclídeas y su empleo en las modernas teorías 
físicas poseen especial interés en este contexto por sus implicaciones filosóficas 
para la discusión en torno al concepto kantiano de espacio. Puesto que, en el marco 
de una recepción del pensamiento de Kant predominantemente epistemológica, 
supusieron un desafío para la noción de espacio de la filosofía crítica, una filosofía 
que fue comprendida inicialmente como un ensayo de fundamentación de la 
geometría euclídea y de la ciencia natural matemática newtoniana, como una 
suerte de instancia epistemológica fundamentadora de su evidencia, aprioridad, 
necesidad, universalidad, etc.7

En la década de los años 20 del pasado siglo, el filósofo y matemático Oskar 
Becker intervino en esta discusión desde un planteamiento propiamente fenome-
nológico. Más concretamente, su aportación a dicha problemática estaba orien-
tada por su particular propuesta de integrar la perspectiva de la fenomenología 
«formal» de Husserl y de la fenomenología «hermenéutica» de Heidegger en una 
interpretación ontológica de la matemática que ocasionalmente remite a la com-
prensión quasi-intuicionista y proto-fenomenológica de la matemática en Kant8.

Desde este trasfondo fenomenológico aboga Becker –en referencia explícita 
a Kant9– por el carácter esencial y necesario de la forma espacial euclídea como 
articulación apriórica del espacio de la intuición humana; y esto, además, contra 
la afirmación «empírico-crítica» o «lógico-positivista» de la contingencia y mera 
factualidad del espacio euclídeo que pretendidamente debería resultar de la apli-
cabilidad de modelos espaciales no-euclídeos en la física moderna. 

7   Entre las defensas de Kant contra las referidas objeciones se cuentan e.g. aportaciones 
como la de Hans Lipps (1921) o la de Julius Ebbinghaus (1944). Para lo intendido en estas 
páginas tiene especial interés el trabajo de José Ruiz (2004) que desde un punto de vista feno-
menológico consigue llevar a cabo una convincente vindicación del carácter intuitivo y feno-
ménico de la comprensión kantiana del espacio, precisamente contra aquella crítica epistemo-
lógica por parte del empirismo lógico.
8   Primero en su escrito de habilitación bajo la dirección de Edmund Husserl en 1922 en 
Friburgo, que se publicó en 1923 en el anuario editado por el propio Husserl, también en 
Existencia matemática de 1927 y en un artículo de 1929 que resultará especialmente ilustrati-
vo en este contexto. Cf., respectivamente, Becker (1923), Becker (1927) y Becker (1929). En 
general sobre Becker y su lugar destacado en la historia del movimiento fenomenológico, cf. 
e.g. Pöggeler (1969a) y García Gómez del Valle (2022). 
9   De Kant dice, por ejemplo en Existencia matemática, que su filosofía de la matemática «se 
mantiene estrictamente en el marco de lo fundamentable fenomenológicamente», Becker 
(1927, p. 739).



Espacio y geometría en Kant a partir de la interpretación fenomenológica...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 91 - 108. UNED, Madrid

97

De acuerdo con sus explicaciones, la posibilidad abierta por la matemática 
del siglo XIX de desplegar formalmente sistemas axiomáticos en geometría que 
postulan modelos teóricos del espacio en principio incompatibles con el espacio 
típicamente tridimensional, plano, de la geometría euclidiana, y, más aún, la 
perspectiva inaugurada por la física teórica de principios del siglo XX de una apli-
cación empírica de tales complejos geométricos como determinaciones legítimas 
del espacio físico, dejan sin decidir, no obstante, la cuestión de si la descripción 
geométrica correcta del espacio de intuición inmediato permanece siendo, a pesar 
de todo, esencialmente euclídea. Por otro lado, esta cuestión es, según Becker, 
independiente de la decisión acerca del carácter ontológico del espacio intuitivo 
y, más concretamente, de la pregunta de si se ha de considerar esta articulación 
del espacio como esencialmente necesaria y constitutiva o, más bien, como una 
solo fáctica y contingente. 

La moderna física teórica (e. g. la mecánica cuántica y la teoría de la rela-
tividad) hace ciertamente uso de modelos espaciales diferentes del típicamente 
euclídeo. Estos remiten, sin embargo, a ámbitos físicos (el de lo «muy-pequeño» 
o el de lo «muy-grande») que permanecen substraídos a la intuición humana 
inmediata y que sobrepasan, por tanto, la directa donación fenoménica (si bien, 
obviamente, no tienen el sentido de la «cosa en sí» kantiana). Se puede convenir, 
por tanto, que hay diferentes ámbitos de aplicación física para distintos modelos 
espaciales proyectados geométricamente. Fundamentalmente euclídeo permane-
cería, sin embargo, «el espacio de la naturaleza en el entorno del hombre, en el 
orden de magnitud del cuerpo humano y con una exactitud accesible a los sen-
tidos humanos desprovistos de cualquier equipo» (Becker 1929, pp. 131–132). 
Mientras que este espacio de la intuición, el más próximo e inmediato, está 
estructurado y conformado de manera típicamente euclídea, los espacios físicos 
de la ciencia moderna, por otro lado, tal y como son postulados por las geome-
trías no-euclídeas que les dan soporte matemático, son por principio intuitiva-
mente irrepresentables; puesto que, como comenta Becker (ibid., p. 155), «un 
espacio de cuatro o más dimensiones, o simplemente uno de dos dimensiones 
(no „encajado“), es absolutamente irrepresentable, aunque su estructura matemá-
tica sea del todo conocida10.»

10   Así, comenta Becker (1929, p. 155), «cuando los empiristas hablan aquí de una “dificilí-
sima” representabilidad, esto no es otra cosa que un eufemismo completamente injustifica-
do». Cf. la respuesta a las objeciones de Becker por parte de Hans Reichenbach (1931, pp. 61 
ss.), que quiere conceder tal representabilidad intuitiva a los espacios no-euclídeos. Sobre esta 
discusión, cf. v.g. la exposición de Klaus Volkert (1994, pp. 283 ss.). Además, sobre la prima-
cía sensible-inmediata del espacio de la geometría clásica y la irrepresentabilidad de los 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 91 - 108. UNED, Madrid

José M. García Gómez del Valle98

La interrelación de ambos –en sentido estricto– espacios físicos, esto es, del 
espacio intuitivo y de los intuitivamente irrepresentables modelos espaciales de 
la física teórica, hace pensar, según los ejemplos de teorías que Becker trae a cola-
ción y que expresan precisamente esta conexión entre el espacio euclídeo y los de 
la ciencia natural moderna (v. g. teoría general de la relatividad de Einstein o la 
mecánica cuántica de Schrödinger)11, que podría afirmarse «la posibilidad mate-
mática de la coexistencia y aún así el “contacto” de la forma espacial “sensible” 
euclídea y de la “extrasensible”, no-euclídea» (Becker 1929, p. 139). Así, en un 
recurso a la historia de las «relaciones matemáticas entre la espacialidad sensible 
y la extrasensible» presentes en esas teorías de la física de su época (estos textos 
de Becker aparecieron, como se indicó, entre 1923 y 1929), intenta mostrar el 
«ámbito del mundo circundante humano y de su correlato físico» como «una 
especie de “bifurcación” del espacio intuitivo y del espacio natural “extrasensible”, 
el punto de bifurcación o quizás mejor la región en la cual ambos se tocan de 
manera cuasi-asintótica, i. e. coinciden –de acuerdo con la forma aritmética– con 
gran aproximación» (ibid.). Esta descripción de la relación de las diferentes for-
mas del espacio se muestra solidaria de la tesis de Becker relativa a la historia de 
la ciencia que expone el progreso científico de manera que este implica una suerte 
de Aufhebung de las teorías anteriores, en el sentido hegeliano de una «supera-
ción» y a la vez «preservación» de la teoría, la cual es integrada sistemáticamente 
en un complejo o entramado más abarcante y comprensivo. Tal Aufhebung de la 
teoría significa en la misma medida una «delimitación» de su ámbito de validez.

De este modo puede entenderse que al espacio de la intuición sensible, al 
espacio de la experiencia directa e inmediata, se le fije una estructuración o 
articulación fundamentalmente euclídea y que con ello, a su vez, se delimite y 
circunscriba la legitimidad de la geometría clásica a este ámbito de lo más próxi-
mo e inmediatamente sensible, al del espacio de la intuición. La forma euclídea 
es válida, por tanto, «en la cercanía sensible del ser humano» (ibid., p. 137), i. 
e. como forma del espacio «de la cosa intuida de la experiencia vital» (ibid., p. 
136). Como se dijo, esto no contradice que la física teórica, para espacios físicos 
que por principio no son intuitivamente representables, emplee sistemas formales 
geométricos que proyecten otra complexión –no-euclídea– del espacio.

modelos espaciales no-euclídeos, véase de nuevo, también en discusión con la posición de 
Reichenbach, el artículo de José Ruiz (2004, pp. 109 ss.). 
11   Cf. Becker 1929, pp. 138–139. 



Espacio y geometría en Kant a partir de la interpretación fenomenológica...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 91 - 108. UNED, Madrid

99

Sin intentar agotar aún el sentido que se ha de conceder a esa relación entre 
los modelos espaciales por principio no intuibles con la complexión estructural 
del espacio de intuición cotidiana, cabe ejemplificar lo expuesto por Becker 
atendiendo a cómo, de igual manera que, por ejemplo, las más pequeñas parce-
laciones de la superficie de una esfera muestran una característica «plana» –como 
sucede de manera usual también para nosotros situados sobre la superficie terres-
tre en relación con los ámbitos más próximos, alcanzables visualmente, etc.–, de 
igual manera, la estructura espacial típicamente euclídea puede aparecer en este 
contexto como «caso particular» del espacio curvo de Riemann en las regiones 
espaciales más pequeñas. Y así, si a partir de la teoría de la relatividad de Einstein 
una modificación de este espacio geométrico de curvatura variable es reconocida 
como descripción legítima del espacio físico efectivo, también se da aquí, no 
obstante, como señala Reichenbach (1920, p. 30), la «“planitud” en las partes 
más pequeñas (Riemann)».

No obstante, la mencionada aplicabilidad de modelos espaciales no-euclídeos 
en la ciencia natural moderna deja sin responder la cuestión referida más arriba 
acerca de si la representación espacial típica de la geometría elemental clásica 
tiene carácter necesario y apriórico o, más bien, uno solo contingente y con-
vencional. Otra pregunta que quedó pendiente es la de qué relación guardan, 
más concretamente, la estructura del espacio de intuición cotidiana y aquellos 
modelos espaciales por principio no-intuibles de la geometría no-euclídea y de 
la física moderna. 

Estas son cuestiones que ponen en juego de manera más patente las convic-
ciones filosóficas de Becker y que delatan su posicionamiento «intuicionista»: 
la tesis «intuicionista» (o «fenomenológica») orientada en Kant defiende que el 
espacio de la intuición se constituye justamente a este nivel de experiencia del 
mundo sensible más próximo con su «planitud» y tridimensionalidad euclídeas 
características y esto, además, no de manera fáctica y contingente, sino de manera 
esencial y necesaria. Es más, también considera ineludible la referencia a este 
espacio de intuición inmediata –y por tanto a su formulación matemática como 
espacio específicamente euclídeo– a la hora de justificar el uso de cualesquiera 
otros modelos geométricos en la física teórica (al menos en lo que toca a la base 
observacional de las teorías, etc.). En ese sentido, Becker no sitúa al mismo nivel 
al espacio de la intuición (sensible, euclídeo) y al espacio natural de la ciencia 
moderna («extrasensible», no-euclídeo). La posibilidad matemática de un «con-
tacto cuasi-asintótico» de los diferentes modelos de espacio, tal y como Becker 
lo expone, es decir, de la «coexistencia y, aún así, el contacto» de las estructuras 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 91 - 108. UNED, Madrid

José M. García Gómez del Valle100

del espacio geométrico es esencial, puesto que funciona según Becker como 
«condición de posibilidad de la relación de la teoría física con su fundamento 
de observación» (Becker 1929, p. 140). Y esto, además, porque «tenemos que 
llevar a cabo una física puramente humana, [...] correspondientemente, con 
fundamento de experiencia humano. Pero la experiencia humana (en tanto que 
experiencia vital) se desarrolla sin embargo –sea de manera necesaria o contin-
gente– en un espacio euclídeo del mundo circundante» (ibid.). Esto otorga una 
prioridad a la forma del espacio inmediatamente sensible, euclidiana, frente a 
los diversos modelos espaciales no-euclídeos y «extrasensibles» de la nueva física; 
lo que, como se mencionó, es coherente, por lo demás, con el planteamiento 
fenomenológico e intuicionista de Becker12.

Así, delimitada su validez a lo sensible, Becker aboga por la «estructura a 
priori euclídea del espacio» como su articulación constitutiva y necesaria en 
relación con «la cercanía del ser humano (su mundo circundante, el orden de 
magnitud de su cuerpo, la agudeza de observación de sus sentidos desarmados)» 
(Becker 1929, p. 133)13. 

3. El «espacio de la intuición» en Kant

El propio Becker refiere la conexión del intuicionismo con la fenomenología, 
pero también, explícitamente, su afinidad con la filosofía kantiana de la matemáti-
ca. Según su opinión, «si uno ignora las diferencias terminológicas, la concepción 
fundamental kantiana coincide bastante precisamente con el intuicionismo moderno 
(de Brouwer)» (Becker 1927, p. 738)14. 

Es por este motivo que en el contexto de estas reflexiones recurre a la filosofía 
de Kant (a la «opinión del Kant histórico»; Becker 1929, p. 135) y cita del § 15 
de su disertación sobre Los principios y la forma del mundo sensible y del inteligible 
la siguiente formulación: «las leyes de la sensibilidad serán leyes de la naturaleza 

12   Cf. Gethmann (2002).
13   Pöggeler (2002, p. 16) comentaba al respecto que «la „fundamentación“ de la geometría 
de Becker es también „fenomenológica“ por defender la geometría euclídea como captación 
necesaria del espacio de intuición humano o del espacio para las cosas en tanto que dadas a 
nuestros sentidos (y no del espacio micro- o macro-físico).» Cf. también Pöggeler (1969b, p. 
322).
14   Sobre este punto, cf. e.g. también Cellucci (2007, pp. 69 ss.).



Espacio y geometría en Kant a partir de la interpretación fenomenológica...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 91 - 108. UNED, Madrid

101

en cuanto que ésta pueda caer dentro de la esfera de los sentidos» (Kant 1996, p. 23). 
La exposición del carácter sensible de la representación del espacio, que Kant 
expone por primera vez coram publico en el escrito académico de 1770 y que se 
integra posteriormente también en Crítica de la razón pura como un elemento 
propiamente transcendental de su teoría, significa igualmente una delimitación 
de la validez y la vinculatoriedad de la articulación formal del espacio euclidiana 
a la esfera de experiencia inmediata, es decir, al ámbito de lo representado de 
manera directamente intuitiva, de lo sensible. 

Esta interpretación de la concepción kantiana del espacio, tal y como aparece 
referida en el citado artículo de 1929 e incluso antes en Existencia matemática15, 
es desarrollada de nuevo por Becker en una monografía posterior, publicada en 
1959, titulada Grandeza y límites de los modos de pensamiento matemático. En ese 
contexto vuelve a referir el pasaje del § 15 de la Dissertatio y comenta:

Aquí se limita por tanto la validez de las leyes de la intuición sensible 
(i. e. de la geometría euclidiana) a la naturaleza, en la medida en que esta 
pueda caer bajo los sentidos. Esto abre la posibilidad (de la que Kant, sin 
embargo, apenas será consciente) de que la naturaleza, en la medida en que 
no caiga bajo los sentidos, pueda obedecer a otras leyes estructurales. Ahora 
bien, si en la física moderna, en la teoría general de la relatividad y en la 
teoría cuántica, de hecho son asumidas otras estructuras espaciotemporales 
y leyes cinemáticas diferentes a las de la física clásica, esto depende de que, 
en comparación con los criterios del vivir cotidiano del ser humano, se trata 
aquí de la dimensión inmensamente grande del espacio cósmico solo accesi-
ble a la astronomía o bien de la dimensión extremadamente pequeña de los 
átomos y las partículas elementales. Estas figuras extremadamente grandes 
o extremadamente pequeñas no caen bajo los sentidos. En este sentido, uno 
bien podría admitir entonces la intuición fundamental kantiana compren-
dida algo más libremente (Becker 1959, pp. 155–156).

La consecuencia que Becker extrae de esta aproximación a la filosofía de 
Kant coincide con el resultado de sus consideraciones epistemológicas y puede 

15   «Kant enseña que el espacio es una forma de la intuición pura –de la “sensibilidad”– del 
hombre y, con certeza, solo del hombre [...]. Aunque también, por ello, de la “naturaleza”, 
puesto que esta constituye el conjunto de las “apariciones” accesibles en la experiencia (sen-
sible)», Becker (1929, p. 135); cf. también Becker (1927, pp. 728 ss. y especialm. pp. 737–
738, nota 1).



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 91 - 108. UNED, Madrid

José M. García Gómez del Valle102

resumirse con las palabras: «El despliegue ulterior de aquella expresión kantiana 
de la disertación de 1770, por tanto, lleva de hecho a la tesis de que el espacio 
puede ser a priori euclídeo solo en la cercanía sensible del ser humano y ser 
además también de cualquier manera no-euclídeo, siempre que no perturbe a la 
primera estructura» (Becker 1929, p. 137)16. 

También en el texto de la Disertación encuentra Becker un punto de conexión 
para la tesis fenomenológico-intuicionista de la función fundamental de una inte-
gración de los diferentes modelos de espacio y del espacio geométrico euclídeo, 
como base necesaria para la posibilidad de una constatación empírica para las 
teorías de la ciencia natural moderna, y con ello, igualmente, para la afirmación 
de una cierta prioridad de la conformación tridimensional y plana del espacio de 
intuición, típicamente euclídea, frente a la multiplicidad de estructuras espaciales 
intuitivamente irrepresentables, no-euclídeas, que la física moderna pone en jue-
go. Y esto porque Kant presenta como una consecuencia conceptual necesaria del 
carácter fundamentalmente sensible de la representación del espacio que quien 
pretenda «inventar otras cualesquiera relaciones distintas de las que establece 
dicho concepto [sc. de espacio]», i. e. diferentes de aquellas que la forma de la 
sensibilidad pura prescribe originariamente a la determinación geométrica del 
espacio, «pierde en vano su trabajo, porque se ve obligado a usar de ese mismo 
concepto en apoyo de su ficción» (Kant 1996, p. 24). Becker glosa este pasaje con 
las siguientes palabras: «esto quiere decir: [...] a todo ensayo de una geometría 
no-euclidiana [...] subyace (o le sirve de fundamento) ya el concepto del espacio 
(tridimensional-euclídeo)» (Becker 1929, pp. 136–137).

Hay por tanto dos aspectos fundamentales de la doctrina kantiana del espa-
cio que Becker quiere revindicar en este contexto: por un lado, la limitación al 
ámbito de la intuición sensible y de la experiencia humana de la validez de la 
estructura fundamental euclídea del espacio (y su carácter vinculante, a priori 
y necesario en dicho ámbito) y, por otro, la necesaria remisión a esta noción 
del espacio de cualesquiera otras conformaciones espaciales posibles en otros 
ámbitos de la física teórica para su constatación empírica (en tanto que aquella 
funge como condición de posibilidad de la relación de las teorías físicas con su 
«fundamento de observación»).   

16   Vid. también Becker 1927, p. 739, en nota: «No sería entonces imposible la aplicación de 
construcciones no-euclídeas y multidimensionales en el mecanismo invisible de la naturaleza. 
Para ello, estas deben ser, en primer lugar, fundamentables aritméticamente y, en segundo 
lugar, consentir las apariciones visibles en el espacio euclídeo.»



Espacio y geometría en Kant a partir de la interpretación fenomenológica...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 91 - 108. UNED, Madrid

103

Sin embargo, de acuerdo con la interpretación de Becker, la estructura euclí-
dea del espacio de la intuición constituye para Kant solo «un “a priori” absolu-
tamente “contingente” (de acuerdo con la expresión de Husserl)» (ibid., p. 149; 
cf. también Becker 1923, pp. 392 ss.); es decir, para el filósofo de Königsberg «el 
espacio euclídeo es dado como forma de la intuición por razones que no le son 
cognoscibles al ser humano» (Becker 1929, p. 149)17. 

Puesto que, en su opinión, Kant simplemente plantea como un «factum» la 
aprioridad y necesidad del espacio de intuición euclídeo y, en el mejor de los 
casos, lo «expone» en una argumentación «metafísica», pero no aspira a funda-
mentarlo de manera fenomenológicamente estricta, Becker lleva a cabo en su 
artículo sobre «La estructura a priori del espacio de la intuición» –yendo en este 
punto más allá de Kant18– el ensayo de una justificación de su carácter a priori 
y constitutivo, de la necesidad esencial, por tanto, de la «tridimensionalidad» y 
«carácter plano» –o «estructura euclídea» (i. e. curvatura = 0)– para el espacio de 
la intuición sensible (cf. Becker 1929, pp. 149 ss.).

Ya en su habilitación bajo la dirección de Husserl, Becker presentó un ensayo 
de substanciar una fundamentación fenomenológica semejante de la necesidad y 
la aprioridad de la estructuración euclídea del espacio de intuición. La primera 
tarea de ese trabajo era «aclarar» «por medio del método fenomenológico» el fun-
damento de la geometría y su aplicación a la nueva física, y esto, además, como 
Becker destaca, «de manera radical», es decir, «en un recurso a los estratos feno-
ménicos originarios que constituyen la espacialidad» (Becker 1923, «Einleitung», 
p. 385). De acuerdo con esto, la verdadera «fundamentación fenomenológica», 
su «ensayo de una fundamentación transcendental-fenomenológica de la validez 
de la geometría euclidiana para el espacio de la naturaleza directamente intuitiva» 
(Becker 1923, § 12, pp. 481 ss.), consistiría fundamentalmente en probar que los 
rasgos esenciales de la estructura espacial representada por la geometría euclidiana 
coinciden con los momentos fenomenológicamente ganados de la constitución 

17   Sobre esto, cf. v.g. Kant, KrV, B 145 s. y Proleg. § 36, AA 4, p. 318; vid. igualmente el 
siguiente pasaje de una carta de Kant a Reinhold de mayo de 1789, en la que escribe, en 
relación con el espacio y el tiempo, que «el fundamento primero por el cual aquel tiene tres 
dimensiones y este último solo una, es para nosotros inalcanzable o inexplorable» (Kant, AA 
11, p. 37). Vid. también, la carta de Kant a Herz del mismo año en la que puede leerse: 
«cómo, sin embargo, una intuición sensible semejante (el espacio y el tiempo) sea posible 
como forma de nuestra sensibilidad es algo que nos resulta absolutamente imposible de expli-
car ulteriormente» (ibid., p. 51).
18   Vid. Becker (1929, p. 149): «aquí no obstante nos apartamos de Kant [...]».



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 91 - 108. UNED, Madrid

José M. García Gómez del Valle104

del espacio de intuición y son, al cabo, retrotraíbles a estos; de ser así, entonces 
la articulación específica del espacio euclídeo, en su estructura definitoria, ha 
de ser necesaria y a priori para el espacio inmediatamente experienciable de la 
intuición19.

Una exposición compendiada del curso de pensamiento de esta fundamen-
tación de la geometría euclídea en tanto que «norma para nuestra intuición del 
espacio», la ofrece Becker en la ya referida monografía de 1959 sobre el pensa-
miento matemático. Allí escribe:

El fundamento para la norma euclídea del espacio parece ser el siguiente: 
en nuestra intuición espacial concreta estamos (cada observador) en el punto 
central del espacio cuyo sistema de coordenadas natural no es el conocido 
sistema cartesiano con los tres ejes mutuamente perpendiculares y las coor-
denadas x, y, z (tres líneas o segmentos), sino el sistema de coordenadas polar 
en cuyo origen nos encontramos. Tenemos las coordenadas r, φ, θ, donde 
r, el radio, expone la distancia de un punto con respecto al origen; φ, θ, sin 
embargo, refieren el ángulo direccional frente a una dirección cero conven-
cional „hacia delante“, bajo las cuales vemos el punto avistado o intendido. 
Esto quiere decir: no tenemos tres coordenadas homogéneas x, y, z (todas 
líneas o segmentos), sino dos tipos de ellas, en primer lugar la coordenada 
r, un segmento, el cual ofrece la profundidad espacial (es decir, la distancia 
con respecto a nosotros) y en segundo lugar, las dos coordenadas de direc-
ción, el ángulo φ, θ. Considerado intuitivamente, podemos variar estos dos 

19  Becker refiere los resultados de su trabajo de habilitación, por ejemplo, en una carta de 
1923 al matemático Hermann Weyl, en la que comenta que lo decisivo aquí es la posibilidad 
de una «traducción» de la determinación riemanniana del espacio euclídeo, según la cual 
consiste en una principal «independencia» de lugar y dirección, en términos fenomenológico-
constitutivos, i. e. «expresado fenomenológicamente: la separación de los grupos de movi-
miento en el espacio homogéneo en traslaciones “puras” y rotaciones “puras” como conse-
cuencia de la separación condicionada constitutivamente de los movimientos en movimientos 
pre-espaciales (e. g. “oculo-motores”) de segundo grado y en movimientos de profundidad 
(estos últimos están destacados distintamente por medio del “moverse hacia delante en direc-
ción al horizonte interno”)». Becker (2005, p. 214). Vid. Becker (1923, § 7, pp. 433 ss.) para 
la exposición de la constitución fenomenológica del espacio; así como ibid. (§ 12, pp. 485 ss. 
y 492 ss., respectivamente), para la «investigación fenomenológica de la métrica euclídea» y 
para la «fundamentación fenomenológica de la tridimensionalidad del espacio efectivo». 
Sobre esto, cf. e.g. la crítica de la propuesta de Becker desde una perspectiva husserliana por 
parte de Ulrich Claesges (1964, pp. 84 ss.); la discusión en la réplica de Hans Reichenbach 
(1931) y las exposiciones de Klaus Volkert (1994, pp. 275 ss.) y de Paolo Mancosu y Thomas 
Ryckman (2005, pp. 153 ss.).



Espacio y geometría en Kant a partir de la interpretación fenomenológica...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 91 - 108. UNED, Madrid

105

tipos de coordenadas de manera mutuamente independiente; puesto que son, 
vistas fenomenológicamente, diferentes entre sí cualitativamente, de manera 
similar a la altura y el volumen de un tono o sonido. Con ello se afirma una 
«independencia de la dirección con respecto al lugar» (para decirlo con B. 
Riemann), y esto es lo característico para el espacio euclídeo (Becker 1959, 
pp. 50–51).

4. Conclusión

Volviendo a la interpretación de la filosofía kantiana, en relación con lo 
desarrollado en el marco de la «Estética transcendental» de Crítica de la razón 
pura como exposición propiamente filosófica de la noción del espacio y con los 
problemas indicados al comienzo del presente escrito, se concluye de la lectura 
realizada por Oskar Becker en clave fenomenológica que la comprensión kantia-
na del espacio en tanto que tematización expresa del denominado «espacio de la 
intuición» no se ve en principio impugnada por las vicisitudes y desarrollos de 
la geometría y la física teórica tras la muerte del filósofo.

En primer lugar, la argumentación de Kant no depende de la validez de 
los axiomas de la geometría (y, en particular, de la geometría euclidiana) como 
fundamento de prueba posible para su determinación ontológica («exposición 
metafísica») del concepto de espacio20. Es más, era su convicción que, en general, 
«la filosofía transcendental debía mostrar incluso la posibilidad de la matemática» 
(Kant, KrV, A 733/ B 762), por lo que no debe presuponerla en ningún caso. 
El recurso a la geometría se realiza expresamente en sus escritos con el propósito 
de ejemplificar y constatar la corrección de la teoría transcendental del espacio 
que lo presenta como forma del sentido externo e intuición pura. Con ello, la 
determinación de la estructura esencial del espacio en la filosofía crítica va de la 
mano de su delimitación explícita al ámbito de la experiencia humana inmediata. 
Su teoría aboga por el carácter necesario y a priori de aquella estructura (típica-
mente euclidiana) de la forma de la intuición, sin prejuzgar que en otros ámbitos 
(propiamente «físicos», pero inaccesibles a la intuición humana) se empleen otros 
modelos de espacio con una complexión y estructura distintas de aquella. Por 

20   De acuerdo, por ejemplo, con Gottfried Martin (1960, p. 19), la exposición de Kant no 
se pregunta «cómo podemos conocer el espacio y el tiempo, sino que se cuestiona qué son el 
espacio y el tiempo. [...] Kant pregunta por tanto por el ser del espacio y del tiempo [...]»; nuestra 
cursiva.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 91 - 108. UNED, Madrid

José M. García Gómez del Valle106

consiguiente, la mera existencia de sistemas axiomáticos en geometría divergentes 
del euclidiano o la aplicación de tales estructuras y complejos espaciales a ámbi-
tos de la naturaleza que exceden su aprehensión inmediata como espacio propio 
de la intuición humana, no refuta la validez de la noción kantiana de espacio, 
una vez que se ha delimitado esta –como de hecho hizo Kant– al ámbito de la 
experiencia vital humana.

En ese sentido, si puede ponerse en duda tanto el desarrollo efectivo como el 
resultado de su determinación filosófica del espacio, sucederá esto, sin embargo, 
en vista de, por ejemplo, ciertos presupuestos histórico-filosóficos y ontológicos 
asumidos quizás de manera acrítica en su planteamiento, de posibles puntos 
ciegos de su acceso metódico a los problemas, de algunas ambigüedades de su 
argumentación  o de las dificultades de su ejecución concreta, pero no, en gene-
ral, de la relación entre la geometría y el concepto de espacio en los términos 
planteados al comienzo del artículo por parte de la referida crítica de Kant en 
clave epistemológica.  

Bibliografía 

Becker, O. (2005). «The Becker–Weyl Correspondence», en: V. Peckhaus (Hg.), Oskar 
Becker und die Philosophie der Mathematik, München 2005; 211–219.

 –– 	(1975). Grundlagen der Mathematik in geschichtlicher Entwicklung, Suhrkamp, 
Frankfurt/M. (1. Aufl.: Karl Alber, Freiburg/München 1954.)

 –– 	(1959). Größe und Grenze der mathematischen Denkweise, Verlag Karl Alber, Frei-
burg/München.

 –– 	(1929). «Die apriorische Struktur des Anschauungsraumes (Mit besonderer Bezie-
hung auf H. Reichenbachs «Philosophie der Raum–Zeit–Lehre»)», Philosophischer 
Anzeiger. Zeitschrift für Zusammenarbeit von Philosophie und Einzelwissenschaft 
4/1929–1930; 129–162.

 –– 	(1927). Mathematische Existenz. Untersuchungen zur Logik und Ontologie mathema-
tischer Phänomene, Jahrbuch für Philosophie und phänomenologische Forschung, Bd. 
VIII, 1927.

 –– 	(1923) Beiträge zur phänomenologischen Begründung der Geometrie und ihrer phy-
sikalischen Anwendungen, en: Jahrbuch für Philosophie und phänomenologische Fors-
chung, Bd. VI, 1923.



Espacio y geometría en Kant a partir de la interpretación fenomenológica...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 91 - 108. UNED, Madrid

107

Brandt, R. (1998). «Transzendentale Ästhetik, §§ 1–3», en: G. Mohr/ M. Willaschek 
(Hg.), Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft (Klassiker Auslegen, Bd. 17/18), 
Berlin; 81–106.

Carnap, R. (1977). «Einleitende Bemerkungen zur englischen Ausgabe der «Philoso-
phie der Raum-Zeit-Lehre»», trad. M. Reichenbach, en: H. Reichenbach (1977) 
Philosophie der Raum–Zeit–Lehre (Gesammelte Werke, Bd. 2), Springer, Wiesbaden.

 ––	 (1976) Einführung in die Philosophie der Naturwissenschaft, Dt. Übers. v. W. 
Hoering, Nymphenburger Verlagshandlung, München.

Cellucci, C. (2007). La filosofia della matematica del Novecento, Editori Laterza, 
Roma-Bari.

Claesges, U. (1964). Edmund Husserls Theorie der Raumkonstitution (Phaenomenologica 
19), Nijhoff, Den Haag.

Ebbinghaus, J. (1944). «Kants Lehre von der Anschauung apriori», Zeitschrift für 
deutsche Kulturphilosophie 10/1944; 169–186.

García Gómez del Valle, J. M. (2022). «Oskar Becker y la fenomenología», Laguna. 
Revista de Filosofía, 51/2022; 109–112.

Gethmann, C. F. (2002). «Hermeneutische Phänomenologie und Logischer Intui-
tionismus. Zu O. Beckers Mathematische Existenz», en: A. Gethmann–Siefert/ J. 
Mittelstraß (Hg.), Die Philosophie und die Wissenschaften. Zum Werk Oskar Beckers, 
München 2002; 109–128.

Horstmann, R.-P. (1997). «Raumanschauung und Geometrie. Bemerkungen zu Kants 
transzendentales Ästhetik», en: id. Bausteine kritischer Philosophie. Arbeiten zu Kant, 
Philo Verlagsgesellschaft, Bodenheim bei Mainz; 15–34.

Humphrey, T. B. (1973). «Historical and Conceptual Relations between Kant‘s Meta-
physics of Space and Philosophy of Geometry», Journal of the History of Philosophy 
11/1973; 483–512.

Kant, I. (AA). Kant’s Gesammelte Schriften, 29 Bd. Herausgegeben von der Preußischen 
Akademie der Wissenschaften u.a., Berlin, 1900 y ss.

Kant, I. (KrV). Kritik der reinen Vernunft. Nach der ersten und zweiten Originalausgabe 
hg. v. J. Timmermann. Mit einer Bibliographie von H. Klemme (Philosophische 
Bibliothek, Bd. 505), Felix Meiner Verlag, Hamburg 1998.

Kant, I. (1996). De mundi sensibilis atque intelligibilis forma et principiis / Principios 
formales del mundo sensible y del intelibible (Disertación de 1770), trad. cast. R. 
Ceñal Lorente. Estudio preliminar y complementos de J. Gómez Caffarenna, Con-
sejo Superior de Investigaciones Científicas, Madrid.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 91 - 108. UNED, Madrid

José M. García Gómez del Valle108

Lipps, H. (1921). «Geometrie und Erfahrung», en: id., Die Verbindlichkeit der Sprache. 
Arbeiten zur Sprachphilosophie und Logik, Klostermann, Frankfurt/M., 2. Aufl., 
1958; 144–157.

Mancosu, P./ T. A. Ryckman (2005). «Geometry, Physics and Phenomenology: Four 
Letters of Oskar Becker to Hermann Weyl», en: V. Peckhaus (Hg.), Oskar Becker 
und die Philosophie der Mathematik, München 2005; 153–227.

Martin, G. (1960). Immanuel Kant. Ontologie und Wissenschaftstheorie, Köln 1960, 3. 
Aufl.

Pöggeler, O. (2002). «Phänomenologie und philosophische Forschung bei Oskar 
Becker», en: A. Gethmann–Siefert/ J. Mittelstraß (Hg.), Die Philosophie und die 
Wissenschaften. Zum Werk Oskar Beckers, München 2002; 13–25.

––	 (1969a). «Oskar Becker als Philosoph», Kant-Studien 60; 298–311.

––	 (1969b). «Hermeneutische und mantische Phänomenologie», en: O. Pöggeler 
(Hg.), Heidegger. Perspektiven zur Deutung seines Werks, Köln/Berlin; 321–357.

Poincaré, H. (1946). Ciencia y método, trad. M. García Miranda y L. Alonso, Espasa-
Calpe, Buenos Aires, 2ª ed.

Reichenbach, H. (1977). Philosophie der Raum–Zeit–Lehre (Gesammelte Werke, Bd. 
2), Springer, Wiesbaden.

 ––	 (1931). «Zur Anschaulichkeitsproblem der Geometrie. Erwiderung auf Oskar 
Becker», Erkenntnis 2; 61–71.

 ––	 (1920). Relativitätstheorie und Erkenntnis a priori, Berlin.

Ruiz, J. (2004). «A Vindication of Kantian Euclidean Space», Teorema 23; 105–115.

Schabel, L. (2012). «Zu Kants Frage «Wie ist reine Mathematik möglich?»», en: H. 
Lyre/ O. Schliemann (Hg.), Kants Prolegomena. Ein kooperativer Kommentar, 
Vittorio Klostermann, Frankfurt/M.; 61-84.

Torreti, R. (1974). «La geometría en el pensamiento de Kant», Anales del Seminario de  
Metafísica 9/1974; 9–60.

Volkert, K. (1994). «Zur Rolle der Anschauung in mathematischen Grundlagenfragen: 
Die Kontroverse zwischen Hans Reichenbach und Oskar Becker über die Apriorität 
der euklidischen Geometrie», en: L. Danneberg et al. (Hg.), Hans Reichenbach und 
die Berliner Gruppe, Braunschweig/Wiesbaden; 275–293.

Recibido: 26-09-2025

Aceptado: 31-10-2025



HUSSERL Y JULIÁN MARÍAS: HACIA UNA 
FENOMENOLOGÍA SITUADA DEL CUERPO 

HUSSERL AND JULIÁN MARÍAS: TOWARD A 
SITUATED PHENOMENOLOGY OF THE BODY

Pedro José Grande Sánchez

Universidad Complutense de Madrid
pgrand01@ucm.es

Resumen: Este artículo compara la concepción del cuerpo en Edmund Husserl y Julián 
Marías para mostrar cómo, partiendo de la distinción husserliana Leib/Körper y de la centra-
lidad del cuerpo en la orientación espacial, las afecciones localizadas y la motricidad, la antro-
pología metafísica de Marías amplía la fenomenología trascendental hacia una comprensión 
biográfica y circunstancial de la corporeidad. Sostengo que la noción de Marías de estructura 
empírica y forma de instalación del viviente integra la corporeidad en una ontología personal 
y biográfica, sin abandonar el rigor fenomenológico. El resultado es una propuesta en la que 
el cuerpo no solo media la experiencia (Husserl), sino que constituye el modo personal de 
estar-en-el-mundo (Marías). La comparación permite delinear convergencias (cuerpo como 
centro de orientación, unidad psicofísica, papel del tacto) y divergencias (trascendentalidad 
perceptiva vs. biografía y circunstancia), iluminando una fenomenología del cuerpo situada.

Palabras clave: fenomenología, corporeidad, antropología metafísica, Julián Marías, Husserl.

Abstract: This article compares Edmund Husserl’s and Julián Marías’s accounts of 
the body. Starting from Husserl’s Leib/Körper distinction and his emphasis on bodily 
orientation, localized sensations, and motility, I argue that Marías’s metaphysical anthro-
pology widens transcendental phenomenology by integrating a biographical and cir-
cumstantial understanding of embodiment. Marías’s notions of empirical structure and 
installation articulate the body as the personal way of being-in-the-world, beyond mere 
perceptual mediation. The comparison reveals convergences (the body as zero-point of 
orientation, psychophysical unity, the primacy of touch) and divergences (transcenden-
tal-perceptual focus vs. biographical-circumstantial focus), paving the way for a situated 
phenomenology of the body.

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madrid

mailto:pgrand01@ucm.es


Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madrid

Pedro José Grande Sánchez110

Keywords: Phenomenology, Embodiment, Metaphysical Anthropology, Julián 
Marías, Husserl.

1. Introducción

En 2010, Agustín Serrano recopiló bajo el título Cuerpo vivido1 una serie 
de ensayos de filósofos españoles del siglo XX, entre ellos José Ortega y Gasset, 
José Gaos, Joaquín Xirau y Leopoldo-Eulogio Palacios. A esa selección añadió 
su propio análisis fenomenológico de la atención y el dolor, con la intención de 
mostrar que la filosofía del cuerpo sigue siendo, en el siglo XXI, un tema central 
y de creciente interés dentro de la tradición hispanohablante2.

Sabemos que Ortega y Gasset, durante su estancia en Marburgo en 1911, 
entró en contacto con la fenomenología husserliana a través de las Investigaciones 
lógicas, en compañía de Nicolai Hartmann3. Más tarde, en Madrid, conoció tam-
bién las Ideas I. Su magisterio dio origen a la llamada “Escuela de Madrid”, inte-
grada por pensadores como Manuel García Morente, Xavier Zubiri, José Gaos, 
Joaquín Xirau, María Zambrano, Rodríguez Huéscar o Julián Marías. Aunque 
cada uno de ellos desarrolló un camino propio, compartían un punto de partida 
común: la filosofía orteguiana, impregnada de la impronta fenomenológica.

Un hito en esta tradición es el ciclo de conferencias de Ortega de 1925, titu-
lado Vitalidad, alma, espíritu4. Allí se plantea que el cuerpo humano constituye 
un objeto único en el universo, pues es accesible desde dos perspectivas hetero-
géneas: desde fuera, como cualquier objeto natural, y desde dentro, como expe-
riencia inmediata y vivida. Para nombrar esta segunda perspectiva, Ortega acuñó 

1   Serrano de Haro, A. (ed.) (2010). Cuerpo vivido. Madrid: Encuentro.
2   Prueba de ello es el grupo de investigación coordinado por Agustín Serrano de Haro (Ins-
tituto de Filosofía, CSIC), que desde hace más de una década desarrolla proyectos financiados 
por el Gobierno de España dedicados al estudio fenomenológico del cuerpo y de las experien-
cias de dolor y gozo, consolidando así una línea de trabajo de referencia en el ámbito hispa-
nohablante.
3   De especial interés resulta la reciente edición de la correspondencia entre Ortega y Nicolai 
Hartmann: Lesczyna, D. (2019). “Ortega y sus condiscípulos de la escuela de Marburgo: la 
correspondencia con Nicolai Hartmann”. Revista de Estudios Orteguianos, 38, 121-145.
4   Ortega y Gasset, J. “Vitalidad, alma espíritu” en: Serrano de Haro, A, op. cit., pp. 15-52; 
también en: Obras Completas II, Madrid: Taurus/Fundación J. Ortega y Gasset, 2005, pp. 
566-592.



Husserl y Julián Marías: Hacia una fenomenología situada del cuerpo 

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madrid

111

el término intracuerpo, identificándolo con la vitalidad. Aunque este concepto 
no tuvo un desarrollo sistemático posterior, introducía una intuición decisiva: 
el cuerpo propio no es mera cosa ni simple organismo, sino realidad vivida en 
primera persona, núcleo de la identidad y condición de la persona.

En este marco, Ortega describe la “gran topografía de nuestro ser íntimo” 
mediante tres estratos: la vitalidad como núcleo íntimo del yo, la esfera afectiva 
(alma) y la esfera intelectual-volitiva (espíritu). Este trabajo constituye “la primera 
aproximación explícita de la fenomenología hispanohablante a la cuestión del 
propio cuerpo5.

Ahora bien, el cuerpo, más allá de ser una entidad biológica o un objeto 
físico, debe comprenderse como centro constitutivo de nuestra percepción del 
mundo y de nuestra identidad personal. Este desafío filosófico requiere el cruce 
de diversas perspectivas. Por ello, este estudio propone un diálogo entre dos 
enfoques. En primer lugar, Edmund Husserl, cuya fenomenología trascendental 
distingue entre el Leib (cuerpo vivido) y el Körper (cuerpo físico), situando el 
cuerpo como condición de posibilidad de la experiencia, centro de orientación 
y de relaciones intersubjetivas.

En segundo lugar, el filósofo Julián Marías, heredero directo de Ortega, con-
cibe el cuerpo como dimensión biográfica, inseparable de la persona. Para él, la 
corporeidad no es un simple instrumento, sino la forma misma de instalación 
del viviente en su circunstancia, portadora de posibilidades y limitaciones.

En contraste, en Husserl el cuerpo vivido (Leib) no se entiende en senti-
do empírico, sino trascendentalmente, como condición de posibilidad de toda 
experiencia del mundo. En la Meditación quinta (Hua I, 121-177; 149-221), el 
cuerpo propio se revela como el único objeto dentro del mundo natural que no es 
mera cosa física, sino cuerpo vivo, sede de sensaciones y mediación entre el yo y 
el mundo. Su carácter de “instrumento” no debe entenderse, por tanto, como un 
medio exterior o una herramienta corporal –como el piloto respecto a la nave–, 
sino como la condición trascendental que hace posible toda correlación entre la 
subjetividad y el mundo. El cuerpo es el modo en que el yo actúa y padece en 
el mundo, la instancia constitutiva mediante la cual toda experiencia adquiere 
sentido perceptivo y práctico.

5   Cf. Grande Sánchez, P. J., “Ortega y la fenomenología: vitalidad, alma, espíritu” en: Ortega 
y Gasset. Razón y perspectiva vital. Madrid: Ciudad Nueva, 2025, pp. 135-151



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madrid

Pedro José Grande Sánchez112

Así, mientras Husserl mantiene el horizonte trascendental –la reducción que 
reconduce toda objetividad a sus condiciones de constitución en la conciencia–, 
Marías se sitúa en un plano intermedio entre lo a priori y lo empírico, que él 
mismo denomina “estructura empírica”. Esta expresión indica la trama biográfica 
y circunstancial en la que el ser humano está instalado, sin alcanzar la radicalidad 
constitutiva de lo trascendental husserliano. Ahora bien, de esta confrontación 
surge la siguiente tesis que proponemos: La fenomenología del cuerpo se enri-
quece cuando la mediación trascendental del Leib husserliano se articula con la 
vida biográfica y la circunstancia de Marías; el cuerpo pasa así de ser condición de 
posibilidad perceptiva a constituirse como núcleo personal de la realidad vivida.

En este sentido, proponemos subrayar la pertinencia de una fenomenología 
del cuerpo situada, que integre la dimensión trascendental y la biográfica, per-
mitiendo una comprensión más completa del ser humano como ser corporal.

2. El cuerpo en la fenomenología husserliana

Para comprender la centralidad del cuerpo en el sistema fenomenológico de 
Husserl6, nos detendremos en cinco ejes fundamentales expuestos en el capítulo 
tercero de la segunda sección de Ideen II (Ideas relativas a una fenomenología pura 
y una filosofía fenomenológica)7. En este núcleo de la obra, Husserl examina la 
corporeidad no solo como dato empírico, sino como condición trascendental de 
posibilidad de la experiencia. Así, se pone de relieve la distinción –y al mismo 
tiempo el entrelazamiento– entre Leib (cuerpo vivido) y Körper (cuerpo físico); 
el cuerpo como Nullpunkt aller Orientierung (punto cero de todas las orientacio-
nes); las sensaciones localizadas o Empfindnisse (ubiestesias), en contraste con las 
meras sensaciones externas; la primacía de la esfera táctil frente a la visual, que 
revela el Doppelsinn der Empfindung (doble sentido de la sensación); y, finalmen-
te, la espacialidad y motricidad, que confieren al cuerpo su papel de órgano de 
la voluntad y agente constitutivo del mundo percibido. Estos aspectos, lejos de 
constituir temas dispersos, configuran una verdadera fenomenología del cuerpo 

6   Para una mayor profundización se recomienda el trabajo de Javier San Martín: “Apuntes 
para una teoría fenomenológica del cuerpo”, en: Rivera de Rosales, J. & López Sáenz, M.ª del 
Carmen (coords.), El cuerpo. Perspectivas filosóficas. Madrid: UNED, 2002, pp. 133-164.
7   El análisis aquí desarrollado se apoya en la edición de Ideas II incluida en el volumen IV de 
Husserliana, preparada por Marly Biemel en 1952, así como en la traducción al castellano de 
Antonio Zirión, publicada por la Universidad Nacional Autónoma de México en 1997.



Husserl y Julián Marías: Hacia una fenomenología situada del cuerpo 

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madrid

113

que permite comprender cómo, para Husserl, el ser humano no simplemente 
“tiene” un cuerpo, sino que en cierto sentido es su cuerpo en tanto apertura 
originaria al mundo8.

2.1. Entre lo vivido y lo físico: la tensión Leib/Körper

Como es sabido, en Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenolo-
gischen Philosophie. Erstes Buch (Ideas I), Husserl introduce la noción de cuerpo 
vivido (Leib) como un objeto constituido por la conciencia: “El papel mismo 
con sus propiedades objetivas, su extensión en el espacio, su situación objetiva 
relativamente a esa cosa espacial que se llama mi cuerpo, no es una cogitatio, sino 
un cogitatum, no es una vivencia de percepción, sino un percepto”9. Este cuerpo 
no es meramente físico; su significado emerge de la experiencia subjetiva. Leib es 
el cuerpo tal como se nos da en la inmediatez vivida, no como un objeto externo, 
sino como una parte constitutiva de nuestra propia existencia. Es el cuerpo que 
siente, percibe y actúa (Zahavi, 1999: 92-97). Cuando experimentamos el dolor 
en una mano, no percibimos ese dolor como algo ajeno o externo; lo vivimos 
como algo propio. Es en esta dimensión del cuerpo donde se entrelazan la per-
cepción, las emociones y la acción

Por contraste, Körper designa el cuerpo entendido como objeto o cosa del 
mundo físico, análogo a cualquier otro ente que puede ser medido y analizado 
desde una perspectiva externa, como hace la biología o la física. Cuando Hus-
serl explora la dualidad entre el cuerpo físico (Körper) y el cuerpo vivido (Leib), 
señala que el primero aparece como un correlato inmediato de la intuición 

8   Para una profundización en esta problemática puede consultarse el trabajo de Ariela Battán 
Horenstein: “Apuntes críticos a la distinción Leib-Körper en Ideas II y la centralidad del Lei-
bkörper para la fenomenología de la corporeidad” en: Investigaciones Fenomenológicas, 20, 
2023, pp. 33-54, donde se examina el uso husserliano de los términos relativos a la corporei-
dad en Ideas II, con especial atención al concepto de Leibkörper. La autora sostiene que este 
término no puede reducirse a la clásica oposición Leib/Körper, pues abre una dimensión 
propia de la experiencia. Asimismo, analiza críticamente las lecturas de E. Behnke (1996) y 
N. Depraz (2001), mostrando la relevancia del Leibkörper para la fundamentación de una 
auténtica fenomenología de la corporeidad.
9   Husserl, E. (1976) Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philoso-
phie. Erstes Buch: Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie. (Husserliana, III/1). 
Den Haag: Martinus Nijhoff, p. 71. La traducción utilizada es la de José Gaos en Fondo de 
Cultura Económica, México, 1993, p. 79



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madrid

Pedro José Grande Sánchez114

sensible. Mi cuerpo físico se percibe como un objeto más entre las realidades 
que existen en el mundo, compartiendo con ellas propiedades como la visibili-
dad, la tangibilidad y su carácter fragmentario. Sin embargo, mi cuerpo vivido 
trasciende esta condición al ser la base de mi experiencia subjetiva y de toda 
intencionalidad práctica.

Por otro lado, el Leib es indispensable para cualquier forma de percepción, 
ya que actúa como mediador entre el yo y el mundo. Nuestro cuerpo nunca está 
ausente del campo perceptivo10. Por medio de sus órganos –los ojos, las manos, 
los oídos– el cuerpo posibilita la interacción con el entorno, mientras que la 
movilidad cinestésica conecta las experiencias perceptivas con la acción del yo. 
Las cinestesias, esos “yo muevo” (Ich bewege) o “yo hago” (Ich tue), constituyen 
una unidad fundamental en la interacción del sujeto con el mundo (Bernet, Kern 
& Marbach, 1993: 160-165).

En Ideas II, Husserl amplía esta perspectiva y asigna al cuerpo un papel más 
dinámico, considerándolo como co-constituyente de la realidad junto con la 
conciencia. 

El cuerpo es, ante todo, el medio de toda percepción; es el órgano de la 
percepción; concurre necesariamente en toda percepción. En el ver, el ojo 
está dirigido a lo visto (…) Al palpar, la mano se desliza sobre los objetos… 
(Hua IV: 56; 88). 

Con la introducción del término Leibkörper (cuerpo corporal), Husserl apun-
ta a un ámbito intermedio que integra elementos del cuerpo físico y del cuer-
po vivido, sin reducirlo a lo meramente material (res extensa cartesiana). Este 
concepto no es una mera síntesis terminológica, sino un intento de abordar la 
complejidad de la corporeidad humana, en tanto que estructura psicofísica que 
opera como bisagra entre lo natural y lo espiritual.

En efecto, Husserl reconoce que el Leibkörper juega un papel central 
en la constitución de la realidad: los cuerpos humanos, al ser portadores de 

10   Husserl, E. (1991). Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philoso-
phie. Zweites Buch: Phänomenologische Untersuchungen zur Konstitution. (Husserliana, IV). 
Den Haag: Martinus Nijhoff. p. 144. En la traducción de Zirión, op. cit., p. 184. En adelan-
te se citará: Hua, número de volumen, seguido de página y a continuación la traducción 
indicada en español.



Husserl y Julián Marías: Hacia una fenomenología situada del cuerpo 

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madrid

115

propiedades psíquicas y espirituales, se sitúan en un nivel ontológico distinto al 
de las cosas puramente físicas. Así, el Leibkörper se convierte en vínculo esencial 
entre la materialidad del mundo y la subjetividad humana.

Yo, el hombre como objeto de la naturaleza, soy cuerpo corporal, y 
el cuerpo corporal es –considerado egoísta-subjetivamente– objeto de mi 
entorno en el ‘aquí’ y está, considerado objetivamente, en el lugar del espacio 
objetivo que se exhibe en el aquí subjetivo (Hua IV: 203; 250).

Dentro de este contexto, el cuerpo físico (Körper) es percibido mediante 
los sentidos, pero siempre mediado por el Leib, que actúa como punto cero de 
orientación y como base de toda experiencia sensible (Battán, 2023: 51-52). La 
integración de la corporeidad en el mundo de la vida evidencia su condición 
fundamental como anclaje entre el sujeto y la realidad circundante.

2.2. El cuerpo como brújula: el Nullpunkt aller Orientierung

Ya hemos mencionado que Husserl concibe el cuerpo humano como una 
realidad única, simultáneamente cosa material (Körper) y realidad vivida (Leib). 
Aunque comparte propiedades con otros objetos del mundo natural –visibili-
dad, extensión y tangibilidad– el cuerpo no puede reducirse a una cosa más de 
la naturaleza material. Este carácter dual es esencial para comprender cómo el 
cuerpo se constituye en un centro de orientación para la experiencia subjetiva 
(Moran, 2000: 172).

En este sentido, el cuerpo ocupa una posición central en la percepción del 
mundo. Según Husserl, cada sujeto experimenta el entorno desde su propia 
perspectiva corporal, con el cuerpo funcionando como el Nullpunkt aller Orien-
tierung (punto cero de todas las orientaciones). Este punto central no es un 
lugar físico en el espacio, sino la referencia última desde la cual se organiza toda 
vivencia espacial. Las cosas aparecen en relación con el cuerpo: están “aquí”, 
“allá”, “arriba”, “abajo”, “a la derecha” o “a la izquierda”. Estas direcciones no 
existen de modo absoluto, sino únicamente en función de la ubicación y estruc-
tura corporal del sujeto (Zahavi, 2003: 98-99). Por ejemplo, lo que está “lejos” 
se entiende como lejos del cuerpo del observador; la “derecha” se define como el 
lado derecho de su cuerpo. La movilidad libre (freie Bewegung) del cuerpo per-
mite reconfigurar continuamente la experiencia del espacio: aunque los objetos 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madrid

Pedro José Grande Sánchez116

mantienen su posición relativa, la orientación cambia a medida que el cuerpo 
se desplaza. En este proceso, el cuerpo permanece como el centro inmutable de 
referencia en la vivencia.

Ahora bien, a diferencia de otros objetos del mundo, el cuerpo propio pre-
senta una peculiaridad decisiva: no puede ser percibido como un objeto externo 
completo. El sujeto puede variar su posición respecto de las cosas para observarlas 
desde distintos ángulos, pero no respecto de sí mismo. Algunas partes, como 
las manos, son visibles solo en perspectivas limitadas; otras, como la cabeza o el 
rostro, permanecen invisibles. Esta peculiar relación resalta la ambivalencia del 
cuerpo: es simultáneamente el medio a través del cual percibimos el mundo y 
un objeto que percibimos de manera incompleta. 

El cuerpo humano, además, forma parte del nexo causal del mundo físico. 
Sus movimientos pueden describirse desde la perspectiva de la causalidad natural, 
pero Husserl distingue entre movimientos “espontáneos” o “libres”, originados en 
la voluntad del sujeto, y movimientos “pasivos”, experimentados como impues-
tos desde fuera. En el primer caso, el sujeto vive una conexión inmediata entre 
la decisión y el movimiento corporal: “yo muevo mi mano” (ich bewege meine 
Hand). En el segundo caso, el movimiento aparece como algo que le ocurre al 
cuerpo: “mi mano es movida” (meine Hand wird bewegt) (Hua IV: 160; 199). 
Esta distinción pone de manifiesto la doble naturaleza del cuerpo: es, al mismo 
tiempo, un ente material sujeto a leyes físicas y una entidad vivida vinculada a 
la subjetividad.

Por último, el cuerpo actúa como puente entre procesos físicos y psíquicos. Si 
el cuerpo se enfría, el sujeto experimenta la sensación de frío; si recibe un golpe, 
siente dolor. Estas experiencias muestran que los fenómenos físicos y los vividos 
se entrelazan de manera inseparable en la corporeidad. Sin embargo, Husserl 
subraya que esta relación no es uniforme ni mecánica, sino que involucra una 
compleja interacción entre el cuerpo propio y el entorno. Por ejemplo, cuando 
un rayo de luz ilumina una mano, el proceso físico no conduce de manera inme-
diata a una sensación de color en la mano. En este sentido, el cuerpo constituye 
un intermediario único entre el mundo físico y la experiencia subjetiva, siendo, 
en palabras de Husserl, el “aquí” (das Hier) desde el cual se organiza toda per-
cepción (Hua IV: 202; 249). De este modo, el cuerpo se erige como punto de 
referencia fundamental que orienta nuestra relación con el espacio, los objetos 
y las demás personas.



Husserl y Julián Marías: Hacia una fenomenología situada del cuerpo 

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madrid

117

2.3. Sensaciones encarnadas: las Empfindnisse o ubiestesias

Husserl distingue dos tipos fundamentales de sensibilidad. Por un lado, están 
las meras sensaciones (Empfindungen) de colores, sonidos, olores o sabores, que 
pertenecen al campo perceptivo externo y se refieren a objetos en el mundo. 
Por otro lado, encontramos las Empfindnisse o sensaciones corporales internas, 
que no solo se sienten, sino que se experimentan como localizadas en el propio 
cuerpo: el calor en la mano, el frío en los pies, la presión de la ropa sobre los 
hombros. Estas sensaciones son fenómenos del cuerpo vivido, indisociables de 
la interioridad carnal (Hua IV: 144-147; 184-187).

Es importante señalar que estos dos tipos de sensibilidad no son excluyentes, 
sino estructuras diferenciadas que se entrecruzan. Mientras que las Empfindungen 
externas poseen un carácter espacial inherente y permanente, las Empfindnisse 
guardan una conexión íntima con el Leib. El cuerpo, en tanto objeto físico, 
comparte con otros entes propiedades como la extensión, la forma o la dureza; 
pero, en tanto cuerpo vivido, posee la capacidad única de experimentar sensacio-
nes localizadas que los objetos puramente materiales no pueden tener (Zahavi, 
1999: 106).

Un ejemplo clásico de Husserl aclara esta ambivalencia: si la mano izquierda 
toca la derecha, ambas se perciben como objetos físicos, con cualidades como 
suavidad, dureza o temperatura. Sin embargo, simultáneamente se despliega un 
segundo nivel: la mano izquierda siente el contacto como afección interna, mien-
tras que la mano derecha vive el acto como una acción ejecutada. De este modo, 
se produce el fenómeno de las “dobles sensaciones” (die Doppelempfindungen). 
En este entrecruzamiento, cada mano se vive a sí misma y a la otra en una inte-
racción recíproca, mostrando cómo el cuerpo puede ser al mismo tiempo sujeto 
y objeto de la experiencia (Hua IV: 147; 187)

Esta duplicidad perceptiva –la mano que toca y es tocada– distingue radical-
mente al cuerpo de cualquier otro objeto físico. En este sentido, el cuerpo huma-
no presenta una posición ambivalente: es simultáneamente cosa natural y campo 
de sensación vivida. Las Empfindnisse revelan, así, el doble carácter de toda expe-
riencia corporal, en la que percepción y afección se entrelazan inseparablemente.

Cuando interactuamos con objetos o con nuestro propio cuerpo, este doble 
carácter se manifiesta con claridad. Por un lado, aparecen las Empfindungen, es 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madrid

Pedro José Grande Sánchez118

decir, la percepción de objetos externos, como la dureza de la mesa o la lisura del 
vidrio de un pisapapeles. Por otro lado, emergen las Empfindnisse, experiencias 
internas del cuerpo, como la presión sentida en la palma o el frío localizado en 
un dedo.

Este desdoblamiento muestra que la corporeidad no puede comprenderse ni 
como simple cosa extensa ni como pura subjetividad, sino como síntesis vivida 
en la que se articula lo material y lo fenomenológico.

2.4. La intimidad del tacto 

En efecto, Husserl reconoce que el Leibkörper juega un papel central en la 
constitución de la realidad: los cuerpos humanos, al ser portadores de propie-
dades psíquicas y espirituales, se sitúan en un nivel ontológico distinto al de las 
cosas puramente físicas (Hua IV: 150, 189). Así, el Leibkörper se convierte en 
vínculo esencial entre la materialidad del mundo y la subjetividad humana.

Husserl sostiene que la tactilidad constituye una estructura fundamental 
de la experiencia y que, además, define la intimidad propia del cuerpo vivi-
do (Leib). Las sensaciones táctiles –el calor, el frío, la presión o el dolor– no 
deben entenderse como propiedades de la materia física del cuerpo, sino como 
manifestaciones localizadas, Empfindnisse o ubiestesias. Estas sensaciones están 
indisolublemente vinculadas al cuerpo en tanto realidad que se siente a sí misma 
desde dentro y en relación con el mundo. Solo un cuerpo vivido, capaz de ser 
portador de sensaciones, puede dar lugar al fenómeno de las dobles sensaciones: 
una misma sensación táctil puede experimentarse tanto como propiedad de un 
objeto externo cuanto como sensación localizada en el cuerpo que percibe.

Husserl distingue aquí de manera fundamental la esfera táctil de la visual. En 
la tactilidad, el cuerpo aparece tanto como objeto externo (Körper) –por ejem-
plo, un dedo palpado por otro dedo– cuanto como cuerpo propio que siente 
(Leib). Este fenómeno produce la duplicidad perceptiva: el cuerpo que palpa es, 
al mismo tiempo, palpado. En contraste, en la percepción visual, el ojo no apa-
rece como órgano que pueda “verse viendo” o experimentarse a sí mismo como 
órgano de visión. La experiencia visual, en este sentido, carece de la espacialidad 
íntima que es propia de la tactilidad.



Husserl y Julián Marías: Hacia una fenomenología situada del cuerpo 

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madrid

119

Husserl subraya que un sujeto carente de tactilidad no podría experimentar 
un cuerpo vivido. Si bien podría delimitar visualmente un contorno corporal 
–como ocurre en representaciones de espectros o fantasmas–, este carecería de 
la intimidad espacializada que define al cuerpo como portador de sensaciones. 
La tactilidad proporciona el “aquí absoluto” (das absolute Hier) en el que el yo se 
siente y se sufre a sí mismo sin posibilidad de distanciamiento.

Este carácter del cuerpo como vivido surge precisamente de la localización 
carnal de las sensaciones, en contraposición a las propiedades extensas de las cosas 
materiales. Las sensaciones táctiles no son estados de la materia, sino fenómenos 
que se identifican con la manera en que el cuerpo está presente para el sujeto. 
Dicho de otra manera: aunque el cuerpo puede ser visto como cualquier otro 
objeto, solo deviene cuerpo vivido a través de las sensaciones táctiles, el dolor y 
otras vivencias localizadas.

Por otro lado, Husserl destaca que la tactilidad constituye la base para la 
integración de otras experiencias sensoriales –visuales, auditivas, olfativas– en 
la constitución del cuerpo propio. Mientras que dichas percepciones permiten 
delimitar el cuerpo como objeto en el mundo, es la tactilidad la que funda su 
unidad vivida y su condición de sujeto de experiencia.

Un ejemplo puede ilustrar esta fenomenología: si sostenemos un cubo de 
hielo, por un lado percibimos el frío y la textura del hielo (ser-tocante), pero, al 
mismo tiempo, sentimos la piel de los dedos reaccionando a ese frío (ser-tocado). 
Esta doble percepción, posible únicamente en virtud del cuerpo vivido, es esen-
cial para nuestra relación con el mundo y constituye la experiencia más inmediata 
de nuestra encarnación.

2.5. Motricidad y mundo: el cuerpo como órgano de la voluntad

En efecto, Husserl reconoce que el Leibkörper juega un papel central en la 
constitución de la realidad: los cuerpos humanos, al ser portadores de propie-
dades psíquicas y espirituales, se sitúan en un nivel ontológico distinto al de las 
cosas puramente físicas. Así, el Leibkörper se convierte en vínculo esencial entre 
la materialidad del mundo y la subjetividad humana.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madrid

Pedro José Grande Sánchez120

El último aspecto que debemos considerar es la motricidad, que para Husserl 
resulta esencial en la constitución de nuestra experiencia del espacio. El cuerpo no 
es solo un receptor pasivo de estímulos; es también un agente activo en el espacio y 
en el tiempo. El cuerpo es el órgano de la voluntad, el único objeto que el yo puro 
puede mover de manera espontánea e inmediata. Esto lo convierte en un medio 
singular a través del cual el sujeto puede actuar sobre el mundo. Pensemos, por ejem-
plo, en el simple gesto de mover una mano para empujar o levantar un objeto: un 
acto aparentemente trivial que, sin embargo, manifiesta la unidad fenomenológica 
de voluntad, motricidad y corporalidad.

De algún modo, es por el cuerpo que hay espacio, y es a través del cuerpo que 
el espacio adquiere orientación y sentido. Sin esta orientación que surge de nues-
tra corporalidad vivida, el espacio se reduciría a una abstracción vacía, carente de 
significación. Como subraya Zahavi (1999: 107), la motricidad no solo organiza 
el campo perceptivo, sino que posibilita la constitución de un mundo habitable. 
Así, el cuerpo no simplemente existe “en” el espacio: él mismo da lugar al espacio al 
estructurarlo mediante el movimiento y la percepción.

Esto nos lleva a una característica esencial: el cuerpo se constituye como una uni-
dad dual. Por un lado, es el cuerpo percibido y visible, el Körper, objeto físico entre 
los demás entes del mundo. Por otro, es el cuerpo vivido y percipiente, el Leib, el 
que siente, actúa y experimenta desde una perspectiva interna. Esta unidad fenome-
nológica es central en Husserl porque, aunque podamos distinguir abstractamente 
ambas dimensiones, en la experiencia concreta se dan siempre como una sola: el 
cuerpo que siente es el mismo cuerpo que vemos y movemos (Moran, 2000: 166).

La integración entre cuerpo, percepción y movimiento no solo organiza el 
espacio, sino que también fundamenta la constitución del mundo objetivo. En la 
interacción motriz y sensorial con el entorno, el cuerpo posibilita que los objetos se 
manifiesten como cosas físico-espaciales. Al tocar un objeto con la mano, por ejem-
plo, no solo percibimos su textura, dureza o temperatura, sino que estas sensaciones 
aparecen siempre localizadas y vinculadas a la extensión del cuerpo en el espacio. 
En este sentido, la motricidad constituye el correlato dinámico de la percepción, 
asegurando la síntesis entre lo sensible y lo práctico.

Además, el cuerpo no es únicamente un agente motriz, sino también un campo 
de sensibilidad. No se limita a ser una estructura física, sino que constituye el lugar 
donde emergen sensaciones, sentimientos y vivencias profundas. Husserl muestra 
que el cuerpo no solo percibe el mundo externo, sino que también es el espacio 



Husserl y Julián Marías: Hacia una fenomenología situada del cuerpo 

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madrid

121

donde se experimentan emociones como el placer, el dolor o el bienestar. Estas 
sensaciones localizadas –la tensión en un músculo, el alivio al relajarlo– constitu-
yen la base de valores y actos intencionales, como la alegría, la preocupación o la 
disposición volitiva.

En conclusión, para Husserl el cuerpo no es simplemente una cosa que “tene-
mos”, sino algo que “somos”. Es el punto de partida de toda orientación espacial, el 
mediador de nuestras percepciones, el lugar donde se inscriben nuestras emociones 
y el vehículo de la voluntad. En definitiva, constituye la condición trascendental de 
toda experiencia posible.

3. Corporeidad en Julián Marías: estructura empírica e instalación

Para abordar la reflexión de Julián Marías sobre la corporeidad, me centraré en 
dos textos clave: su artículo “La estructura corpórea de la vida humana” (Revista de 
Occidente, 1962), y su obra Antropología metafísica (1970), escrita a partir de 1968. 
Ambos textos prolongan la herencia orteguiana, pero la reformulan en un horizonte 
personalista y biográfico. La corporeidad en Julián Marías se articula en torno a 
estas cinco dimensiones: la instalación, la transparencia/opacidad, la mundanidad 
sensorial, la sexualidad y la interpretación expresiva. A través de ellas, Marías muestra 
que el cuerpo no es un objeto que tenemos ni una esencia que nos determina por 
completo, sino la forma radical en que somos en el mundo, inseparable de nuestra 
biografía y de nuestra circunstancia11.

 3.1. Instalación y formas intrahumanas

El concepto de instalación es una de las aportaciones más originales de Marías. 
Vivir no es simplemente estar “dentro” de un mundo, sino estar instalado en él de 
un modo concreto y personal (Marías, 1962: 161). Esta instalación no equivale a 
una localización espacial, sino al modo singular en que nos proyectamos vitalmente 
desde un cuerpo, una lengua, una cultura y una circunstancia. La corporeidad y la 
mundanidad constituyen, en este sentido, formas radicales de instalación: es a través 
del cuerpo que habitamos el mundo.

11  Cf. Grande Sánchez, P. J. (2025). Julián Marías. Madrid: Fundación Emmanuel Mounier, 
pp. 55-117.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madrid

Pedro José Grande Sánchez122

Además, Marías introduce las formas intrahumanas –género, edad, lengua, cla-
se social– que modifican y diversifican la estructura empírica de la vida humana 
(Marías, 1970: 97–106). Estas diferencias no afectan a la estructura analítica –que 
incluye los caracteres universales de toda existencia, como la circunstancialidad, la 
temporalidad o la corporeidad–, pero sí transforman el modo empírico en que esa 
vida se realiza.

En este sentido, Marías distingue con precisión entre la estructura analítica, 
que corresponde a la vida –mi vida– en su nivel radical y universal, y la estructura 
empírica, que constituye “el conjunto de las estructuras empíricas con que se nos 
presenta la vida humana” (Marías, 1970: p. 94). 

Las formas intrahumanas son, pues, modulaciones internas de la estructura 
empírica a través de las cuales la vida se concreta en diversidad de modos históricos 
y biográficos. Por ello, la perspectiva de Marías se sitúa en un plano intermedio 
entre lo a priori y lo empírico: su fenomenología del cuerpo y de la vida humana no 
es trascendental en sentido husserliano, sino antropológica, centrada en las formas 
empíricas en que la persona se instala en su circunstancia. 

La antropología en el sentido plenario y adecuado de este término sería la 
ciencia de esta estructura empírica; mientras que la teoría de la vida humana 
como realidad radical es la metafísica. Este me parece ser el verdadero lugar 
teórico del problema del hombre, porque este es el lugar efectivo de su realidad. 
Este es el dominio de nuestra investigación; la estructura empírica de la vida 
humana (Marías, 1970: 94-95).

3.2. Transparencia, opacidad y corporeidad como límite/posibilidad

El cuerpo humano se nos da habitualmente como transparente: es el medio 
invisible a través del cual percibimos el mundo. No vemos nuestro cuerpo, sino 
las cosas que se nos presentan gracias a él. Sin embargo, en la enfermedad, el 
dolor o la muerte, el cuerpo aparece como opaco: se torna obstáculo, peso, límite 
insalvable12. 

12   Como también señala Pedro Laín Entralgo esta ambivalencia entre transparencia y 
opacidad define la condición encarnada, en: El cuerpo humano. Teoría actual. Madrid: Espasa 
Calpe, 1989, p. 132.



Husserl y Julián Marías: Hacia una fenomenología situada del cuerpo 

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madrid

123

De aquí surge la pregunta: ¿somos cuerpo o tenemos cuerpo? El filósofo espa-
ñol rechaza ambos reduccionismos: no somos pura corporeidad, pero tampoco 
poseemos un cuerpo como si fuera un objeto externo.

La instalación mundana coincide con la condición humana misma, con 
la circunstancialidad; pero su forma concreta es la corpórea: corporalmen-
te estoy instalado en el mundo, cuyas cualidades son correlativas de mi 
corporeidad. Pero, sobre todo, yo estoy instalado en mi cuerpo; quizá esta 
expresión es la que puede aclarar mejor las dificultades que asedian a la filo-
sofía cuando trata de precisar si simplemente “tengo” cuerpo o “soy” cuerpo 
(Marías 1970: 148).

Somos corpóreos, del mismo modo que somos circunstanciales. El cuerpo 
nos limita –no podemos volar, ni respirar bajo el agua–, pero esas limitaciones 
se convierten en motor de invención y superación mediante la técnica (Marías, 
1970: 156). De este modo, el cuerpo es simultáneamente límite y posibilidad.

3.3. Corporeidad, sentidos y mundanidad

Para Marías, la corporeidad es inseparable de la mundanidad: es el modo 
concreto en que existimos en un mundo dado. Por ser corpóreos, estamos situa-
dos en coordenadas espaciales que organizan nuestra percepción: arriba/abajo, 
izquierda/derecha, delante/detrás. La orientación espacial se constituye, pues, 
desde el cuerpo humano, que da lugar a vectores de sentido (Marías, 1970: 118).

A diferencia de los ángeles –que serían circunstanciales, pero no locales– los 
hombres estamos inexorablemente localizados. Esta localización está mediada por 
los sentidos, que poseen una jerarquía: la vista nos abre a la distancia, el oído a 
la temporalidad, el tacto a la inmediatez de lo carnal. La corporeidad, en suma, 
es la raíz de la apertura al mundo.

3.4. Sexualidad y diferencia estructural

La sexualidad merece en Marías un lugar especial. No basta con afirmar que 
el ser humano es un ser “sexual” en sentido biológico; lo decisivo es que somos 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madrid

Pedro José Grande Sánchez124

sexuados. La diferencia entre varón y mujer atraviesa toda la realidad personal y 
social, configurando modos distintos de ser y de relacionarse. 

La forma femenina de la vida humana, quiero decir esa forma personal, 
empieza por la corporeidad, porque la realidad humana es intrínsecamente 
corpórea. Más aún, la corporeidad es la forma primaria en que encuentro 
al otro, y es mi propia corporeidad la que hace que las demás cosas –y por 
supuesto los otros hombres– la tengan. Yo encuentro todo lo humano par-
tiendo del cuerpo. Por supuesto yo no soy mi cuerpo; me encuentro con él 
como con el resto de mi circunstancia; no lo he elegido, me gusta o no, tal 
vez no funciona bien; pero no es que “tenga” cuerpo, sino que soy corpóreo, 
estoy constituido en y por mi corporeidad. Es, como he estudiado en la 
Antropología metafísica, una de las instalaciones fundamentales de la vida 
humana” (Marías, 1980: 131).

El sexo humano no es una mera función, sino una estructura decisiva de la 
vida (Marías, 1970: 159-169). Esta diferencia se inscribe en la corporeidad, pero 
la trasciende, proyectándose en la biografía, la cultura y la historia.

3.5. Corporeidad como interpretación y expresión

Finalmente, Marías subraya que el cuerpo no es un mero dato biológico, sino 
que está siempre interpretado cultural e históricamente. La edad, la fuerza, la 
belleza o la salud se viven según significados sociales, que condicionan nuestras 
decisiones vitales (Marías, 1962: 170). Además, el cuerpo es expresivo: en los 
gestos, la postura o el rostro se manifiesta nuestro “quién”. La corporeidad, por 
tanto, no es solo el lugar donde vivimos, sino también el medio a través del cual 
nos comunicamos y proyectamos hacia los demás.

4. Husserl y Marías: dos perspectivas complementarias sobre la 
corporeidad

En esta última parte sintetizamos las principales convergencias y divergencias 
entre la fenomenología de Edmund Husserl y la antropología metafísica de Julián 
Marías. Mientras que Husserl concibe el cuerpo como mediador perceptivo y 



Husserl y Julián Marías: Hacia una fenomenología situada del cuerpo 

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madrid

125

condición trascendental de la experiencia, Marías amplía esta visión integrando 
la dimensión biográfica, histórica y cultural de la corporeidad.

4.1. Leib, Leibkörper y circunstancia

En Husserl, el cuerpo se articula en tres niveles: el Körper como cuerpo físi-
co, el Leib como cuerpo vivido y el Leibkörper como cuerpo carnal que integra 
ambas dimensiones (Hua IV: 144-151; 184-191). Marías, en cambio, interpreta 
el cuerpo desde la tesis orteguiana “yo soy yo y mi circunstancia”, subrayando que 
el cuerpo es inseparable de la circunstancia vital y biográfica (Marías, 1970: 149).

Aquí resulta especialmente iluminadora la distinción husserliana entre Stück 
(parte separable) y Moment (parte inseparable del todo). Marías recoge esta dis-
tinción para mostrar que, si bien físicamente el cuerpo puede parecer un Stück, 
en realidad –como cuerpo vivido– es un Moment inseparable de la vida humana 
(Marías, 1970: 49). Separado de su mundo vital, el cuerpo pierde su sentido 
como cuerpo vivido y se reduce a mero cuerpo físico (Körper). Es inseparable, 
por tanto, de su Umwelt, del entramado de relaciones y significaciones en el que 
la vida se realiza.

4.2. El cuerpo como mediación y como biografía

Para Husserl, el cuerpo es el “punto cero” (Nullpunkt aller Orientierung) 
desde el que se organiza el espacio (Hua IV: 158, 197). Esta idea se prolonga en 
Marías, que denomina “valoraciones espaciales” a las referencias corporales que 
estructuran la experiencia: arriba/abajo, derecha/izquierda, delante/detrás. Como 
él mismo observa, si el cuerpo humano fuese radial como una estrella de mar, la 
mundanidad adoptaría otra estructura radicalmente distinta (Marías, 1970: 154).

Ahora bien, mientras Husserl permanece en el nivel trascendental de la cons-
titución, Marías incorpora la dimensión biográfica. El cuerpo no solo organiza 
la percepción, sino que es el lugar desde el cual vivimos nuestra historia, nues-
tras relaciones y nuestros proyectos vitales. Aquí radica su propuesta de una 
“antropología metafísica”, que no se limita a describir condiciones formales de 
experiencia, sino que piensa la vida como una realidad personal, irrepetible e 
histórica.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madrid

Pedro José Grande Sánchez126

4.3. Transparencia, opacidad y límites de la percepción

Ambos filósofos coinciden en señalar la peculiaridad del cuerpo como objeto 
imperfecto de percepción. Husserl subraya que “ciertas partes del cuerpo solo 
puedo verlas en un peculiar acortamiento perspectivo, y otras (por ejemplo, la 
cabeza) son invisibles para mí” (Hua IV: 159;199). Marías recoge este análisis al 
distinguir entre el cuerpo como transparente, mediación hacia el mundo, y como 
opaco, cuando se convierte en obstáculo –enfermedad, muerte– (Marías, 1970: 
303). Esta ambivalencia refuerza la idea de que el cuerpo no puede reducirse a 
objeto físico, pero tampoco a pura interioridad13.

4.4. Estructura sensorial y jerarquía de los sentidos

Husserl enfatiza el papel de la tactilidad como base del Leib: solo en el con-
tacto y las dobles sensaciones el cuerpo se constituye como vivido. Reconoce, 
además, la necesidad de estudiar la función de los distintos grupos sensoriales, 
subrayando el oído como un campo poco explorado (Hua IV: 149; 188-189).

Marías amplía este enfoque con la noción de jerarquía de los sentidos 
(Marías, 1970: 137-138). Para él, los sentidos no se limitan a funciones bio-
lógicas, sino que se organizan según necesidades históricas y culturales. Así, en 
épocas primitivas el olfato fue esencial para la supervivencia, mientras que en la 
modernidad predominan vista, tacto y oído. Cada sentido revela un aspecto del 
mundo: el tacto la efectividad de lo real, la visión la estructura de las relaciones 
espaciales, y el oído la dimensión envolvente y significativa del lenguaje.

13   En este punto, la comparación con Merleau-Ponty resulta esclarecedora. Vid. Phénoméno-
logie de la perception, París, Gallimard, 1989, p. 109-110. El filósofo francés insiste en la 
“doble irreductibilidad” del cuerpo: no es ni máquina cartesiana ni pura conciencia, sino 
condición encarnada de toda experiencia. Cfr. Serrano de Haro, A., “Espacialidad y dolor. 
Meditaciones fenomenológicas”, en: Isegoría. Revista de Filosofía, Nº 60, ene-jun, 2019, 115-
116. Marías se sitúa en esta misma línea, aunque añade la perspectiva personalista-biográfica.



Husserl y Julián Marías: Hacia una fenomenología situada del cuerpo 

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madrid

127

4.5. Del Umwelt biológico al mundo biográfico

Husserl analiza el cuerpo como inseparable de su Umwelt o mundo circun-
dante, en continuidad con la biología fenomenológica de Jakob von Uexküll. 
El cuerpo vivido se constituye siempre en interacción con su entorno natural: 
respirar, alimentarse, habitar un espacio (Hua IV: 158; 198).

Marías amplía este concepto hacia lo biográfico. El Umwelt humano no solo 
incluye elementos naturales, sino también historia, cultura y proyectos persona-
les. El cuerpo humano no vive simplemente en interacción con su medio bioló-
gico, sino en una circunstancia vital, que integra tiempo, sociedad y biografía. 
Así, el cuerpo es simultáneamente biológico, histórico y personal, mediador entre 
naturaleza y cultura (Marías, 1970: 121).

5. Conclusión

La comparación entre Edmund Husserl y Julián Marías permite reconocer 
una serie de continuidades y desplazamientos en la reflexión filosófica sobre el 
cuerpo. Ambos coinciden en situar la corporeidad en el núcleo de la experiencia 
humana, aunque con matices distintos. Para Husserl, el Leib es condición tras-
cendental de la percepción y mediación originaria entre conciencia y mundo, de 
modo que el cuerpo se constituye como punto cero de toda orientación espacial, 
portador de sensaciones localizadas y órgano de la motricidad. Marías, por su 
parte, amplía este horizonte y lo desplaza hacia una antropología metafísica en la 
que la corporeidad aparece como forma empírica y biográfica de la vida, modu-
lada por la circunstancia, la instalación y las formas intrahumanas.

Las convergencias son evidentes: en ambos casos, el cuerpo no es un sim-
ple objeto físico, sino mediación constitutiva de la experiencia; su orientación 
espacial organiza el mundo vivido; su incompletitud perceptiva manifiesta la 
ambivalencia entre transparencia y opacidad; y su sensoriedad funda la apertura 
al mundo, aunque en Marías esta última se articule con una jerarquía histórica 
y cultural de los sentidos. 

Las divergencias, sin embargo, son igualmente significativas. Husserl piensa 
el cuerpo en clave trascendental, como condición de posibilidad de la experien-
cia perceptiva e intersubjetiva, mientras Marías lo interpreta en clave biográfica, 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madrid

Pedro José Grande Sánchez128

como instalación empírica de una vida concreta. El primero introduce la noción 
de Leibkörper para dar cuenta de la unidad psicofísica; el segundo entiende el 
cuerpo como modo de ser personal, expresión del “quién” que cada individuo es. 
Asimismo, mientras Husserl habla del Umwelt y del mundo de la vida, Marías 
radicaliza la noción orteguiana de circunstancia, integrando proyectos, trayec-
torias e interacciones convivenciales.

El resultado de esta confrontación es lo que aquí denominamos fenomenología 
situada del cuerpo. Se trata de una fenomenología que reconoce, con Husserl, 
el carácter trascendental del Leib como condición de posibilidad de toda expe-
riencia, pero que incorpora, con Marías, la dimensión biográfica, histórica y 
circunstancial de la corporeidad. El cuerpo es, en consecuencia, al mismo tiempo 
condición constitutiva de la experiencia y configuración personal de un mundo 
vivido. Esta doble perspectiva no solo rechaza las reducciones naturalistas, sino 
que permite comprender la corporeidad como un ámbito donde se entrecruzan 
lo trascendental y lo empírico, lo personal y lo social, lo vital y lo histórico, 
abriendo así un horizonte propio para la fenomenología hispánica del cuerpo.

Referencias bibliográficas

Battán, A. (2023).“Apuntes críticos a la distinción Leib-Körper en Ideas II y la centra-
lidad del Leibkörper para la fenomenología de la corporeidad” en: Investigaciones 
Fenomenológicas, 20, pp. 33-54.

Bernet, R., Kern, I., & Marbach, E. (1993). An Introduction to Husserlian Phenome-
nology. Evanston: Northwestern University Press.

Grande Sánchez, P. J., (2025). Julián Marías. Madrid: Fundación Emmanuel Mou-
nier.

Grande Sánchez, P. J., (2025). Ortega y Gasset. Razón y perspectiva vital. Madrid: 
Ciudad Nueva.

Husserl, E. (1950). Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrage. (Husserliana, I). 
Den Haag: Martinus Nijhoff. Meditaciones Cartesianas, Trads. José Gaos y Miguel 
García-Baró, en: Fondo de Cultura Económica, Madrid/México, 1985.

Husserl, E. (1976) Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Phi-
losophie. Erstes Buch: Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie. (Husser-
liana, III/1). Den Haag: Martinus Nijhoff. Trad. José Gaos, en: Fondo de Cultura 
Económica, México, 1993.



Husserl y Julián Marías: Hacia una fenomenología situada del cuerpo 

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madrid

129

Husserl, E. (1991). Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Phi-
losophie. Zweites Buch: Phänomenologische Untersuchungen zur Konstitution. (Hus-
serliana, IV). Den Haag: Martinus Nijhoff. Trad. A. Zirión, en: Universidad Nacio-
nal Autónoma de México, 1997.

Lain Entralgo, P. (1989). El cuerpo humano. Teoría actual. Madrid: Espasa-Calpe.

Marías, J. (1962). “La estructura corpórea de la vida humana”, en: Revista de Occidente, 
1(1), 15-35.

Marías, J. (1970). Antropología metafísica. Madrid: Revista de Occidente.

Marías, J. (1980). La mujer en el siglo XX. Buenos Aires: Ediciones de Arte Gaglianone.

Merleau-Ponty, M. (1989). Phénoménologie de la perception, París: Gallimard.

Moran, D. (2000). Introduction to Phenomenology. London: Routledge.

Ortega y Gasset, J. “Vitalidad, alma espíritu” en: Obras Completas II, Madrid: Taurus/
Fundación J. Ortega y Gasset, 2005, pp. 566-592.

San Martín, J. “Apuntes para una teoría fenomenológica del cuerpo”, en: Rivera de 
Rosales, J. & López Sáenz, M.ª del Carmen (coords.), El cuerpo. Perspectivas filosófi-
cas. Madrid: UNED, 2002, pp. 133-164.

Serrano de Haro, A. (ed.) (2010). Cuerpo vivido. Madrid: Encuentro.

Serrano de Haro, A. (2019). “Espacialidad y dolor. Meditaciones fenomenológicas”, 
en: Isegoría. Revista de Filosofía, Nº 60, ene-jun, 115-116. 

Zahavi, D. (1999). Self-awareness and Alterity. Evanston: Northwestern University 
Press.

Zahavi, D. (2003). Husserl’s Phenomenology. Stanford: Stanford University Press.

Enviado: 15/09/2025
Aceptado: 20/10/2025





Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madrid

LA CONFERENCIA DE LISBOA DE ORTEGA 
SOBRE LA “IDEA DEL TEATRO” COMO 

APLICACIÓN DEL MÉTODO FENOMENOLÓGICO

ORTEGA’S LISBON CONFERENCE ON THE “IDEA 
OF THE THEATRE” AS AN APPLICATION OF THE 

PHENOMENOLOGICAL METHOD

Carlos Morujão

Universidade Católica Portuguesa
carlosmorujao@ucp.pt

Resumen: Este artículo analiza la reacción del filósofo portugués Delfim Santos a 
la conferencia de Ortega en Lisboa de 1946, titulada “Idea del Teatro”. Demostraremos 
que Delfim Santos malinterpretó los objetivos de Ortega, ignorando que el filósofo espa-
ñol estaba aplicando el método fenomenológico. De hecho, sin un conjunto de concep-
tos que se remontan a las Ideas I de Husserl (como neutralización, irrealidad y fantasía), 
la conferencia de 1946 se vuelve casi incomprensible. Pero también demostraremos 
que Ortega no se limita a utilizar conceptos forjados por Husserl. Aplica creativamente 
el método fenomenológico, tal como lo había expuesto en 1929. Partiendo de que lo 
patente oculta lo latente, Ortega procede de lo exterior a lo más íntimo. Así, empieza 
analizando el papel que el edificio de teatro y la distinción entre público y escenario 
juegan en la representación teatral, para luego discutir lo esencial: la irrealización de la 
vida, o epoché del mundo efectivo, que se produce en la representación teatral.

Palabras clave: Ortega, Husserl, neutralización, irrealidad, fantasía.

Abstract: This paper examines Portuguese philosopher Delfim Santos’s response 
to Ortega’s 1946 Lisbon lecture, “Idea of ​​the Theater.” The analysis demonstrates that 
Delfim Santos misinterpreted Ortega’s objectives, overlooking the fact that Ortega was 
employing the phenomenological method. Without reference to key concepts originat-
ing from Husserl’s Ideas I – such as neutralization, irreality, and fantasy – the meaning 
of the 1946 lecture becomes difficult to grasp. Additionally, the paper shows that Ortega 

mailto:carlosmorujao@ucp.pt


Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madrid

Carlos Morujão132

does not merely adopt Husserl’s conceptual framework; rather, he applies the phenom-
enological method in a creative manner, consistent with his 1929 Lectures. Proceeding 
from the premise that what is manifest often conceals more intimate elements, Ortega 
advances from external features to more intrinsic aspects. He begins by exploring the 
significance of the theater’s architecture and the distinction between audience and stage, 
subsequently addressing the central issue: the irrealization of life, or the epoché of the 
effective world, which occurs within theatrical performance.

Keywords: Ortega, Husserl, Neutralization, Irreality, Phantasy.

1. Introducción

La conferencia de Lisboa de Ortega, “Idea del teatro”, impartida el 13 de 
abril de 1946, originó duras reacciones en los periódicos portugueses de la época. 
Una de las más violentas reacciones a la conferencia ha venido de un filósofo, 
Delfim Santos, en un artículo publicado en la revista Mundo Literário en mayo 
del mismo año1. Sin embargo, Delfim Santos, por aquellos años, era quizás el 
único filósofo portugués que podría entender a Ortega. En esta conferencia Orte-
ga hace una muy interesante y original aplicación del método fenomenológico. 
En Alemania, donde conoció a Heidegger y a Nicolai Hartmann, Delfim Santos 
pudo también conocer la fenomenología de Husserl y, vuelto a Portugal, llegó a 
escribir sobre ella. El presente trabajo tiene pues dos objetivos: primero, mostrar 
que “Idea del Teatro” sólo puede entenderse plenamente desde la fenomenología 
y, después, que Delfim Santos -porque no lo reconoció o no quiso reconocerlo- se 
equivocó en su interpretación. Es casi increíble que Delfim Santos no lo reco-
nociera y su polémica con Ortega tiene, en mi opinión, inconfesados motivos 
personales. 

Por supuesto, si no queremos encontrar ahora, en esta polémica, razones 
personales de desacuerdo, podremos plantear la hipótesis de que Ortega, en su 
conferencia, no supo cómo estar a la altura de su propio pensamiento. En mi 
opinión, creo que Ortega estuvo a la altura de su propio pensamiento. Hay por 
supuesto varias digresiones en esta conferencia, un proceso común en los escritos 
de Ortega, pero que nunca pierde el hilo de su pensamiento: lo que puede 

1   Cualquiera que desee tener información sobre las controvertidas relaciones entre Delfim 
Santos, pero también otras figuras de la escena cultural lisboeta de mediados del siglo XX, y 
Ortega, puede consultar el ensayo de Santos (2018: 81-110).



La conferencia de Lisboa de Ortega sobre la “idea del teatro” como aplicación...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madrid

133

parecer un desvío para un lector menos atento, para el lector atento se integra 
fácilmente en el tema principal. Por eso, es necesario comprender la intención 
de Ortega al impartir esta conferencia. Su temática no es solo estética. Asimis-
mo, interesa a Ortega aclarar que hacer teatro o asistir al teatro es una actividad 
humana específica, que implica, desde una perspectiva fenomenológica, la rea-
lización de un cierto tipo de actos. Por ello, Ortega dedica mucho tiempo -para 
el desagrado del filósofo portugués- a demostrar cómo el teatro presupone una 
suspensión de los actos ejecutivos del Yo y cómo, para entenderlo, es necesario 
percibir la especificidad de los actos de neutralización y de los actos de fantasía. 
Como es habitual en Ortega, él no expone directamente estos tecnicismos hus-
serlianos, pero ofrece ejemplos muy sugestivos sobre su funcionamiento.

Respecto al método utilizado en la conferencia, Ortega lo denomina “feno-
menológico”, tras haberlo llamado anteriormente “dialéctico”. Sin embargo, de 
inmediato añadió que su dialéctica es muy diferente de la de Hegel: en la dialéc-
tica de Ortega la coincidencia de lo pensado con el pensamiento no es una vio-
lencia sobre la cosa, sino la cosa misma empujando el pensamiento y forzándolo 
a coincidir con ella (el pensamiento empujando la cosa sería la característica de 
la dialéctica hegeliana). La descripción que hace Ortega de su modus operandi 
solo pude recordarnos algunas páginas famosas de las Meditaciones Cartesianas. 
Dice Husserl en el § 17: 

Si, por ejemplo, tomo el percibir este cubo por tema de la descripción, 
veo en la reflexión pura que «este» cubo está dado continuamente como 
unidad objetiva, en una mudable, multiforme diversidad de variantes feno-
ménicas en relaciones determinadas. Estas variantes no son en su curso una 
sucesión incoherente de vivencias. Transcurren, por el contrario, en la unidad 
de una «síntesis», por cuya virtud se presenta a la conciencia en ellas uno y 
el mismo objeto (Husserl, 1950: 77-78). 

Por su lado, en la conferencia de Lisboa, dice Ortega: “«Pensar dialéctica-
mente» quiere decir que cada paso mental que damos nos obliga a dar otro nuevo 
paso; no uno cualquiera, no así a capricho, sino otro paso determinado, porque 
lo visto por nosotros en el primero de la realidad que nos ocupa —y ahora es la 
realidad «Teatro»— nos descubre, queramos o no, otro nuevo lado o componente 
de ella que antes no habíamos advertido. Es, pues, la cosa misma, la realidad 
misma Teatro quien va a guiar nuestros pasos mentales, quien va a ser nuestro 
lazarillo” (Ortega, 2009a: 833). 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madrid

Carlos Morujão134

Hay muchos otros pasajes de la conferencia con los cuales podríamos hacer 
lo mismo: compararlas a pasajes de las Meditaciones de Husserl, de Ideas I e 
incluso de las Investigaciones Lógicas. Obtendríamos el mismo resultado. Pero no 
nos interesan demasiado las consideraciones de ámbito metodológico. Nuestro 
lazarillo, dice Ortega, es el teatro. Solo nos ayudarán reflexiones sobre el método 
si con ellas aclaramos los procedimientos que nos permitirán llegar a conocer a 
la esencia del teatro. Es el teatro, no las reflexiones metodológicas, lo que aquí 
nos interesa. 

2. El método de Ortega 

La forma en que Ortega empieza su conferencia irritó mucho a Delfim San-
tos. Las cosas, dice Ortega, nos ofrecen perspectivas muy variadas. Una de ellas es 
su vejez. En su estado decadente la cosa ya no nos muestra todas sus posibilida-
des, esto es, su idea2. En una ruina quizás podemos ver lo que las cosas han sido. 
Sin embargo, para definir su ser hay que verlas cuando están en forma. Por eso, 
para hablar del teatro hay que conocer al menos algunos de sus ejemplos mayo-
res, desde la antigua Grecia hasta nuestros días, para ver en los ejemplos menores 
sus posibilidades no realizadas. De manera análoga a como se considera que un 
deportista está en óptimas condiciones cuando puede desplegar plenamente sus 
capacidades —y es en ese estado donde se le reconoce auténticamente como 
tal—, en el ámbito del teatro resulta pertinente centrarse principalmente en sus 

2   Dos años después, en 1948, en un ensayo sobre Toynbee titulado “Sobre una nueva inter-
pretación de la historia universal”, Ortega retoma este tema de la idea como posibilidad 
(Ortega, 2009b: 1362). Ahí dice Ortega que la idea es “[…] el descubrimiento más sublime 
y eficaz que se ha hecho hasta ahora en el planeta donde habitamos y que hoy, al cabo de 
vueltas mil, constituye más que nunca el alfa y la omega de todo ejercicio científico”. Sin 
embargo, esta es una noción antigua en Ortega. Ya en 1924, en un artículo para el periódico 
argentino La Nación, se expresó una idea similar sobre el papel de la idea (Ortega, 2005a: 
671). Sin embargo, Ortega no siempre defendió esta concepción casi platónica de las ideas, 
cuyos orígenes se remontan a su primer libro, las Meditaciones del Quijote. Al abordar la rela-
ción entre ideas y creencias, defiende perspectivas ligeramente diferentes. Sobre este tema, 
véase San Martín (1998: 229). Pero, la temprana noción de lo que sea una idea está muy 
presente en la conferencia de 1946. Véase, por ejemplo, la afirmación siguiente: “Por lo mis-
mo que una cosa es siempre muchas y divergentes cosas, nos interesa averiguar si al través y 
en toda esa variedad de formas no subsiste, más o menos latente, una estructura que nos 
permita llamar a innumerables y diferentes individuos «hombre», a muchas y divergentes 
manifestaciones «Teatro». Esa estructura que, bajo sus modificaciones concretas y visibles, 
permanece idéntica, es el ser de la cosa” (Ortega, 2009a: 827-828).



La conferencia de Lisboa de Ortega sobre la “idea del teatro” como aplicación...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madrid

135

expresiones más destacadas, en lugar de enfocarse en sus periodos de decadencia 
(Ortega, 2009a: 828).

A esta primera indicación sobre el método hay que añadir una segunda. La 
llamaremos: “desde afuera hacia adentro”. Pronto veremos que se puede dividir 
en dos partes distintas. Con la primera parte, en la página 832 del Tomo VI de 
las Obras Completas, empieza la conferencia propiamente dicha. 

Si queremos saber qué es el teatro, podemos empezar señalando un edificio 
de teatro y diciendo: esto es teatro. Ortega no se limita a aplicar un procedimien-
to, que he llamado “desde fuera hacia dentro”, que utilizó por primera vez en 
las Meditaciones del Quijote y que profundizó en las lecciones tituladas ¿Qué es 
filosofía?, de 1929 (Ortega, 2008: 245)3. Se dirá que es posible hacer teatro en la 
calle, o, como ocurría en la Edad Media, a las puertas de una Iglesia. Sin embar-
go, lo importante aquí no son los muros que separan el interior del exterior, sino 
la peculiar disposición del espacio escénico y la forma en que se establece una 
relación entre los actores y los espectadores. Entendemos lo que está haciendo 
Ortega: busca delimitar con precisión el fenómeno a analizar, lo que sólo se 
puede hacer desde fuera, antes de penetrar en su intimidad.

Puede ser que este procedimiento sea particularmente adecuado para el pro-
blema que se está discutiendo. El edificio que llamamos “teatro” determina, y de 
forma muy directa, el espectáculo teatral; la idea que una época se hace del teatro 
es inseparable de él. Si pensamos, por ejemplo, en las diferencias del espacio 
escénico de la tragedia griega y del drama isabelino, en los tiempos de Shakes-
peare, entendemos fácilmente la justicia de la observación de Ortega. “Esto es 
un teatro” no es sólo la indicación de un espacio que separa la vida real de los 
hombres y sus quehaceres de ese otro en el que se desarrolla la representación. La 
representación misma –con el carácter de irrealidad que le es peculiar– debe ser 
pensada ya en términos de ese mismo espacio. Sin embargo, la idea de separación 
es importante. El fenomenólogo Alfred Schutz hablaba de niveles de realidad 
(por ejemplo, la realidad del mundo de la vida y la realidad de la ficción) y afir-
maba que era posible transitar de una a la otra. Muy bien: el espacio escénico es 
el lugar de esa transición, que puede hacerse, por supuesto, en las dos direcciones. 
Dice Ortega: 

3   Sobre el método de Ortega en estas conferencias véase San Martin (1998: 148-152).



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madrid

Carlos Morujão136

Por el Teatro de Esquilo, de Shakespeare, de Calderón entiéndase, ade-
más e inseparablemente, junto con sus obras poéticas, los actores que las 
representaron, la escena en que fueron ejecutadas y el público que las pre-
senció. No estoy dispuesto a renunciar a nada de eso, porque yo he venido 
aquí (…) para aclarar a ustedes lo que es el Teatro y (…) no me voy de aquí 
sin haberlo logrado. Ahora bien, para tal finalidad necesito de todos esos 
ingredientes (Ortega, 2009a: 832).

Esta es la segunda parte de la segunda indicación sobre el método de la 
Conferencia, en la misma página 832. Husserl nos había advertido, en sus Ideas 
I, que nada debemos retirar a lo que nos ha sido dado en una intuición. Ortega 
aplica esta advertencia husserliana: no podemos retirar a nuestra idea del teatro 
el que el teatro no es solo una obra literaria, algo para ser leído. El teatro es algo 
que existe para ser ejecutado. La maquinaría teatral es una parte de su esencia.

Ortega analiza esta cuestión en repetidas ocasiones en sus escritos. Por ejem-
plo, en sus Papeles sobre Velásquez, discute la pintura en términos muy similares. 
Según Ortega, la pintura se define por lo que alguien produce, y el denominado 
arte pictórico, es decir, la técnica particular de un pintor es solo un medio para 
que veamos el resultado de su acción. La pintura comienza donde terminan las 
acciones con los materiales pictóricos (Ortega, 1950: 219). De manera seme-
jante, el teatro no es literatura teatral, sino la representación en escena, que se 
materializa cuando la literatura termina, utilizando los recursos escénicos nece-
sarios para dicha representación. 

Delfim Santos, que escuchó la Conferencia de Ortega, revela, en este asunto, 
una particular mala fe. Ironiza con el hecho de que Ortega empiece su análisis 
con una referencia al edificio del Teatro Doña María, afirmando que el comienzo 
elegido por Ortega tal vez fuera justificado si el filósofo español hubiera optado 
por el edificio del teatro griego, o por el edificio del teatro isabelino (Santos, 
1987: 375). Esto es exactamente lo que acabamos de ver hacer a Ortega, refi-
riéndose a Esquilo, Shakespeare y Calderón. No veo ninguna razón por la que el 
teatro de Doña María II no pueda suscitar reflexiones del mismo tipo. Además, 
en mi opinión, es un ejemplo muy hermoso de la arquitectura portuguesa de 
mediados del siglo XIX. Pero hay, creo, otra intención de Ortega en la forma en 
que decidió iniciar su conferencia: devolver el teatro, como mero género litera-
rio, a las condiciones de su representación, sin las cuales no es plenamente un 
espectáculo teatral. El fenómeno que está analizando, dice Ortega (2009a: 385), 
no son solo palabras, no es solo literatura: el público no va al teatro solamente 



La conferencia de Lisboa de Ortega sobre la “idea del teatro” como aplicación...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madrid

137

para escuchar lo que dicen los actores. Al teatro se va para ver.  Por eso es tan 
esencial la distinción entre la sala y el escenario, o sea, el espacio de la visión y el 
espacio de la representación4.

Lo más interesante de todo esto es que, aproximadamente un mes antes de 
escribir su artículo sobre la conferencia de Ortega, o sea, el 22 de abril de 1946, 
Delfim Santos publicó un artículo sobre las actividades de un grupo de teatro 
estudiantil portugués en el que hacía declaraciones similares a las hechas por 
Ortega. El filósofo portugués elogia el hecho de que se llevara a escena dos obras 
de autores portugueses que, al no haber sido aún representadas, corrían el riesgo 
de quedarse simplemente en literatura. Ortega ya lo había dicho el 13 de abril: el 
teatro es más que literatura. Sigamos, sin embargo, con nuestro análisis. Veremos 
cómo Delfím Santos se equivocó en cuestiones aún más graves.

3. Apuntes sobre el concepto de “irrealidad”

Para entender lo que significa, desde la fenomenología, una representación 
teatral es esencial una clara comprensión del significado de “irrealidad”. Delfim 
Santos no quiso entender esto y sólo retiene, de todo el análisis de Ortega, que, 
para él, en una representación teatral, el público se distrae de sus quehaceres 
cotidianos. El concepto orteguiano de “distracción” necesita de un análisis, que 
intentaré hacer al final. Ahora me preocupa el concepto de “irrealidad”.

Los actores en el escenario no presentan sus personas, sino que representan 
un personaje distinto de ellos en tanto que hombres o mujeres. Ortega refiere 
el caso de una representación de Hamlet en el Teatro Doña María en Lisboa, 
donde el personaje de Ofelia es representado por la entonces joven actriz por-
tuguesa Mariana Rey Monteiro. Pero la palabra “representación” es equívoca. 
Se puede decir que una imagen de la Torre Eiffel la representa y sin embargo 
es la Torre Eiffel ella misma que está presente en imagen. La Torre Eiffel que 
ahora veo en imagen existe en el espacio y en el tiempo; esta su existencia es 
indiferente a su existencia en imagen. No es en el mismo sentido que la joven 
Mariana representa en escena a Ofelia. Ofelia no tiene otra existencia excepto la 
que se muestra en cada lectura o representación del texto de Shakespeare. Como 

4   Por supuesto, en el siglo XX hubo varios intentos de eliminar esta rígida distinción. Pode-
mos prescindir de ellos, ya que no son el tema de la conferencia de Ortega.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madrid

Carlos Morujão138

dice Roman Ingarden (1973: 243), se trata de una objetividad intencional que 
sólo simula lo real5. 

Alfred Schutz nos brindó excelentes conceptos para reflexionar sobre lo que 
le sucede al espectador, aunque Schutz se refería a la relación con cualquier 
obra de ficción y no específicamente con la representación teatral. En términos 
de Schutz, cada espectador entra, junto con los personajes en escena, en una 
especie de “relación de nosotros” (we-relation). Pero esta “relación de nosotros” 
tiene características muy peculiares. Mientras que en una “relación de nosotros” 
que ocurre en la vida real la dimensión temporal es el presente, en el teatro no 
ocurre lo mismo, ya que el tiempo de la función y el del espectador no coinciden. 
Incluso si, hipotéticamente, cuando un actor en escena dice “son las 10:00 p. 
m.”, esa es precisamente la hora en el reloj del espectador, esta coincidencia se 
debe únicamente a la hora de inicio de la función6.

Hay una condición para que esta simulación de la que habla Ingarden pueda 
acaecer. El edificio “teatro”, la disposición de sus partes, el escenario, los actores 
y el texto que declaman han irrealizado Mariana y posibilitado que nuestra per-
cepción, viéndola, vea Ofelia. El contenido fenomenológico del acto que mienta 
Mariana en el escenario es Ofelia y no Mariana. Es decir, es Ofelia y no Mariana 
quien pertenece al espacio representado. Esto solo es posible porque la materia 
del acto perceptivo y el sentido en que su objeto es mentado han sufrido una 
modificación. En el § 111 de Ideas I Husserl la llamaba “modificación de fanta-
sía”. Pero Husserl todavía parece tener algunas dificultades para distinguirla de la 
“modificación de neutralidad”, con la que, como veremos, no coincide, aunque se 
puede considerar que ambas son especies de un mismo género que Husserl llama 
“presentificación” (Husserl, 1950: 268). Tanto desde el punto de vista noético 
como noemático, el análisis de lo que sucede en las modificaciones de fantasía 
es muy complejo. La actriz Mariana Rey Monteiro no ha sido simplemente 

5   Hasta donde sabemos, Ortega no conocía la obra de Ingarden. Al menos no la menciona 
en ninguno de sus escritos.
6   Sobre este tema, véase Fink (1974: 60-61). Fink señala correctamente no solo que existe 
un mundo de fantasía, sino también que, así como existe el tiempo universal, este mundo de 
fantasía posee un flujo temporal, además de un espacio. Pero, considerando ahora el caso de 
la representación teatral, ese flujo temporal no tiene nada en común con el del Ego que con-
templa dicha representación. Obviamente, la epoché del tiempo universal, que ocurre durante 
la representación, siempre puede ser interrumpida; todo lo que el espectador necesita hacer 
es, distraído de lo que pasa en escena, mirar su reloj para saber qué hora es. De hecho, lo 
mismo ocurriría en el caso del cine o la literatura (volveré todavía más abajo al tema de las 
diferencias entre los dos flujos temporales).



La conferencia de Lisboa de Ortega sobre la “idea del teatro” como aplicación...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madrid

139

neutralizada, es decir, no se trata de afirmar que se la mienta de manera no posi-
cional. Tampoco se trata de un simple cambio en las características dóxicas del 
acto intencional, como si Mariana Rey Monteiro hubiese pasado a ser dudosa 
o probable.

Si el espectador estuviese mentando a Mariana, su presentación en la escena 
tendría un carácter ponente (Husserl, 1950: 268). Pero, como Sartre lo vio muy 
bien, el acto posicional de la conciencia de imagen es muy diferente de un acto de 
la conciencia perceptiva (Sartre, 1966: 30). Lo que significa que no empezamos 
por poner a Mariana en nuestro mundo perceptivo habitual para luego expulsarla 
de él. Sin embargo, en las malas representaciones teatrales o en casos extremos de 
errores de casting, la modificación de fantasía solo se realiza de forma incompleta; 
los trazos individuales peculiares del actor se sobreponen a los del personaje que 
debería representar. En estos casos, no se da el proceso de anulación específica-
mente teatral (Husserl, 2005: 490): la presentación perceptiva de la persona del 
actor no desaparece en el mundo de fantasía que se representa en escena.

Y, sin embargo, aquí hay un problema, que Ortega analizó de manera muy 
fina en uno de los anexos de esta conferencia, que escribió tras su regreso a Espa-
ña. La irrealidad que es la representación teatral tiene que plasmarse en la figura 
de los actores, que tienen un cuerpo, una voz, se mueven de una determinada 
manera, gesto, etc. Tras señalar que Shakespeare no dejó ninguna indicación 
sobre el aspecto físico de Hamlet y, por tanto, “Hamlet no tiene nariz”, Ortega 
añade: 

No es fácil de expresar con rigor en pocas palabras qué es lo que del 
hombre real que es el actor queda en el personaje y sobrevive a su anula-
ción, para que la fantasmagoría que es Hamlet nazca y viva y sea. Porque 
incuestionablemente el actor pone su propia nariz que es irrefragable realidad 
(Ortega, 2009c: 1482).

En un breve ensayo, publicado en el volumen IV de El Espectador, titulado 
“Elogio del Murciélago”, Ortega ya había hecho una referencia a “la nariz de 
Hamlet” (Ortega, 2004: 445). Dado que este texto no trata específicamente sobre 
teatro, no me extenderé demasiado en el tema. Sin embargo, observo en él una 
afirmación que la “Idea del Teatro” corrige acertadamente. En el artículo de El 
Espectador, Ortega sostiene que el Hamlet de Shakespeare es una obra esencial-
mente destinada a ser leída. Destaca que merece ser leída por la prosa barroca 
del escritor inglés y sus metáforas, las cuales se pueden apreciar cómodamente 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madrid

Carlos Morujão140

sentados en un sofá con el texto en la mano, sin perder sus valores esenciales. 
Ortega añade que el trabajo del actor es inesencial. La Conferencia de Lisboa 
reestablece la verdadera naturaleza de la obra teatral.

4. Aclaramiento conceptual: neutralización y ficción

Para evaluar el rigor del análisis conceptual que Ortega está realizando hay 
que tener presente lo que dice Husserl en Ideas I, cuyos §§ 109-111 Ortega, creo, 
tiene en mente. Husserl empieza el § 109 analizando lo que llama la modifica-
ción de neutralización. Ésta es un carácter dóxico peculiar de ciertos actos, en los 
que la diferencia entre el ser y el no ser de sus respectivos correlatos noemáticos se 
nos volvió indiferente, queda suspendida. En consecuencia, no sería exacto decir 
que la existencia de la actriz Mariana Rey Monteiro se nos volvió indiferente; 
la presencia de la actriz en el escenario nos interesa, pero solo en la medida en 
que representa a Ofelia. Una representación en un escenario se dice en alemán 
Vorstellung; sin embargo, hay que reconocer que estamos, hablando el lenguaje 
de la fenomenología, en presencia de una Vergegenwärtigung. Este término es 
utilizado por Husserl para indicar que una cosa no se presenta en carne y hue-
so, sino sólo mediante la presentación de otra. Pero primero debemos tener en 
cuenta la siguiente advertencia, hecha al final del § 109 de Ideas I: los correlatos 
noemáticos de las posiciones neutralizadas no tienen nada que sea predicable. 
La situación aquí es muy diferente: precisamente porque no se trata simple-
mente de “neutralización”, la actuación de Mariana en escena deberá hacernos 
ver todos los predicados que Shakespeare colocó sobre la figura de Ofelia: por 
ejemplo, que es hija de Polonio, o que está enamorada de Hamlet. Más aún: los 
predicados de Ofelia siguen siendo los mismos incluso cuando la actriz cambia. 
En tanto que correlato noemático, Ofelia tiene una identidad, es trascendente 
a todas las vivencias de la representación, igual que las cosas del mundo real 
trascienden la multiplicidad de los actos que las intencionan. Por eso también, 
y aunque provenga de la imaginación de Shakespeare, Ofelia tiene una realidad 
que no depende exclusivamente de la psicología de su genial creador. La esfera de 
realidad a la que pertenece –por hablar como Ingarden– no es la de los objetos 
físicos, ni la de las vivencias psíquicas (Ingarden, 1973: 33).

Una vez más, creo que Schutz nos permite comprender esta situación con 
particular claridad. Ya abordamos el concepto de «we-relation». Ahora bien, 
toda «we-relation» —la que el espectador de Hamlet supuestamente quiere 



La conferencia de Lisboa de Ortega sobre la “idea del teatro” como aplicación...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madrid

141

establecer con los actores— presupone una comunidad espacio-temporal que 
no existe en el teatro. Ya hemos dicho que el espacio de representación (es decir, 
el escenario, cualquiera que sea su forma) supone una ruptura de continuidad 
con el espacio del público, de modo que los actores se hablan entre sí y no al 
público; de igual modo, el espectador no se dirige a los actores. Pero igualmente 
importante es la diferencia temporal (Barber, 2024: 60). Las respectivas 
corrientes de conciencia —es decir, las del espectador y las de los actores—, 
como mencioné anteriormente, permanecen distintas gracias a los efectos del 
proceso de neutralización. De igual modo, cuando dos actores dialogan en 
escena, no estamos en presencia de una verdadera relación cara a cara (thou-re-
lation). Los actores dialogan entre sí según un texto que no se originó en sus 
respectivas corrientes de conciencia. Pero esta relación cara a cara, neutralizada 
por el contexto de la representación, también mantiene una relación especial con 
el espectador, quien no puede intervenir en ella. Todo espectador de Otelo sabe 
que Yago le miente a Otelo sobre la fidelidad de Desdémona; la mentira, que el 
espectador conoce, pero no puede deshacer, intensifica el efecto dramático que 
la historia tiene en él.

Por otro lado, como se ha señalado, lo que se representa en escena no debe 
identificarse únicamente como una manifestación de la vida psíquica del autor o 
de su imaginación. Hamlet y Ofelia poseen una identidad propia que se preserva 
en cada puesta en escena. No se reducen al ámbito psicológico de su creador, 
pero tampoco corresponden a objetos o personas en el sentido convencional del 
término (esto se mantiene incluso en el caso hipotético de que Hamlet u Ofelia 
hubieran existido históricamente, lo cual no es el caso). Analizar una obra en 
profundidad permite observar una forma distinta de realidad.

Por lo tanto, estamos en presencia de un tipo muy particular de lo que más 
arriba llamamos Vergegenwärtigung. En un tipo diferente, como es el caso de la 
memoria, la Vergengenwätigung es acompañada de un tipo de modalidad dóxica 
que es la creencia. Nos acordamos de algo que existió en el pasado. Igualmente, 
hay una continuidad entre mi yo presente, que se acuerda, y mi yo pasado que 
presenció lo que es recordado ahora (Sokolowski. 2000: 81). Pero en el caso del 
teatro es diferente: el teatro, dice Ortega, es farsa, es una ficción. A Delfim San-
tos, que se equivocó a lo largo de su artículo, le irritó el uso del término farsa, 
pensando que Ortega se refería en su conferencia al género teatral basándose en 
una de sus diversas especies, olvidándose, por ejemplo, de la tragedia o del drama. 
Ortega, sin embargo, al hablar de farsa está hablando de lo que Husserl llamó 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madrid

Carlos Morujão142

“modificación de fantasía”. Será esta la que nos permitirá comprender el tipo de 
realidad que tenemos ante nosotros.

En una modificación de fantasía no hay creencias; el sujeto simplemente 
vive en un mundo de ficción. Hay, sin embargo, dos cuestiones sobre las que 
Ortega nos llama la atención y que debemos analizar. En primer lugar, vivir en 
el mundo de la ficción implica mantener, al menos en condiciones normales, la 
creencia en la existencia de un mundo real. Una vez más, las paredes del teatro, 
la distribución de la sala –con su diferencia entre el escenario y el lugar de los 
espectadores– están ahí para recordárnoslo. La representación teatral no es la vida 
real, a la que volveremos cuando termine la representación. Creo que es en este 
sentido que Ortega se refiere a la pasividad del espectador, afirmación que Delfim 
Sanos tampoco entendió. El espectador es pasivo en el sentido de que sabe que 
la acción que tiene lugar en la escena no es la vida real, no es una circunstancia 
en la que pueda intervenir para cambiar el curso de la vida. Schutz, aunque se 
refiere a la novela, también enfatizó la pasividad del lector, afirmando que el 
significado subjetivo de una obra de ficción estaba totalmente determinado por 
su autor (Barber, 2024: 54). La temporalidad de su vida efectiva y la temporali-
dad de los personajes de la obra son muy diferentes (Cavallaro, 2017: 166). El 
espectador jamás se comportará como Don Quijote en el famoso episodio del 
retablo de Maese Pedro (Ortega, 2009a: 841). La acción nunca le parecerá tan 
real –es decir, desplegándose en una temporalidad igual a la suya– como para 
que sienta la necesidad de acudir en ayuda de un personaje. Sin embargo, en su 
crítica, Delfim Santos añade que Ortega se contradice a sí mismo cuando, un 
poco más adelante, habla de una actividad que sería propia del espectador. Es 
una cuestión importante y hay que ver lo que dice Ortega:

La cosa empieza a complicarse un poco y sabrosamente cuando, como 
acabo de decir, advertimos que esos hombres y mujeres que se mueven y 
dicen en el escenario no son cualesquiera, sino esos hombres y mujeres que 
llamamos actores y actrices, esto es, que se caracterizan por una actividad 
especialmente intensa. Al paso que los hombres y mujeres de que el público 
se compone, en cuanto son público, se caracterizan por una especialísima 
pasividad. En efecto, en comparación con lo que hacemos el resto del día, 
cuando estamos en el teatro y nos convertimos en público, no hacemos nada 
o poco más —dejamos que los actores nos hagan —por ejemplo, que nos 
hagan llorar, que nos hagan reír. A lo que parece el Teatro consiste en una 
combinación de hiperactivos e hiperpasivos (Ortega, 2009a: 834).



La conferencia de Lisboa de Ortega sobre la “idea del teatro” como aplicación...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madrid

143

Cuando nos hacemos público, ha dicho Ortega, no hacemos nada. Curio-
samente, esto también es a menudo lo que el sentido común cree que sucede 
cuando empezamos a hacer filosofía. De hecho, cuando filosofamos, la naturaleza 
ejecutiva de la vida queda, por un momento, suspendida. Esta suspensión sin 
embargo es una forma muy peculiar de actividad. Vamos a verlo en la siguiente 
sección.

5. Pasividad y actividad

La crítica de Delfim Santos llega tan lejos que acusa a Ortega, no solo de 
contradecirse en su conferencia, sino de contradecir lo que afirmara en otras 
obras suyas, por ejemplo, en Ensimismamiento y Alteración (Santos, 1987: 374). 
Aunque no pudo conocer el texto completo de las lecciones ¿Qué es filosofía?, 
Delfim Santos, sumando su conocimiento de las obras publicadas de Ortega a 
su familiaridad con la fenomenología, podría haber entendido lo que Ortega 
quiso decir cuando dijo que vamos al teatro a distraernos. Es que la vida, como 
realidad radical, establece, según dice Ortega, una relación intencional con las 
cosas en la que ellas adquieren un carácter de “ser para mí”; no en un posible 
sentido idealista de esta expresión, sino más bien en el sentido de que la realidad 
primera de las cosas coincide con su “ser funcionante”. Javier San Martín (1998: 
195) tiene un análisis muy fino de esta expresión orteguiana y de su contexto en 
las lecciones ¿Qué es filosofía? Ahora resulta que Delfim Santos, que casi siempre 
está más cerca de Heidegger o de Nicolai Hartmann que de la fenomenología 
de Husserl, interpreta esa realidad radical desde la distinción, bien conocida por 
quienes han leído Ser y Tiempo, entre autenticidad e inautenticidad7. A partir 
de aquí queda abierto el camino para cometer todos los errores posibles sobre lo 
que afirma Ortega en la conferencia de Lisboa.

Una vez más, un concepto schutziano, en este caso, el de “provincias finitas 
de sentido”, resulta pertinente para comprender los aspectos fundamentales de 
este análisis. La primera y más inmediata “provincia de sentido”, denominada por 
Schutz como “realidad suprema” (paramount reality), corresponde al mundo del 

7   Delfim Santos, creyendo oponerse a Ortega en este tema, afirma que la llamada vida real 
es, en realidad, «vida cosificada», porque simplemente gira en torno a las cosas. En un texto 
ligeramente posterior, el pensador portugués concluye su argumento sobre la naturaleza de la 
existencia con lo siguiente: «En la existencia inauténtica que es la vida cotidiana, el hombre 
se relaciona con las cosas, con los demás y rara vez consigo mismo» (Santos 1982c: 387).



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madrid

Carlos Morujão144

trabajo, caracterizado por una relación objetiva con los objetos, cuya existencia 
no se pone en duda8. La resistencia que ofrecen las cosas y la imposibilidad de 
manipularlas arbitrariamente confirman su realidad. Asimismo, cabe señalar que 
esta “realidad suprema” implica una relación pragmática tanto con los objetos 
como con las personas. En contraste, el mundo de la ficción conforma una 
“provincia de sentido” distinta, generando una epojé respecto a dicha relación 
pragmática. Es en este contexto donde puede situarse el origen del concepto 
orteguiano de la “distracción”. No obstante, tal como subraya Michael Barber 
(2024: 69), la función de esta epojé no consiste únicamente en relajar nuestros 
vínculos intencionales con el mundo de la acción. La suspensión de la relación 
pragmática con la vida posibilita, mediante la experiencia de una obra de ficción, 
una visión alternativa de esa misma realidad pragmática. Por otra parte, la inten-
sidad emocional experimentada —significativamente superior a la derivada de 
las demandas de la vida diaria— contribuye de manera decisiva a la generación 
de nuevos sentidos.

Al no haber entendido lo que Ortega quiere decir con “distraerse”, Delfim 
Santos cree estar diciendo algo muy diferente a lo que pensaba Ortega. Así, 
insistiendo en que no se sale de casa para ir al teatro como se sale de casa para 
ir a una taberna (para emborracharse, por supuesto), explica que el efecto del 
espectáculo en el espectador es provocar ese ensimismamiento que tan bien había 
Ortega explicado unos años antes. Por lo tanto, Delfim Santos no entiende que el 
ensimismamiento sigue siendo una forma para que alguien se distraiga de la vida, 
suspendiendo los hilos intencionales que lo conectan con ella. Cuando alguien se 
distrae de la vida, en el sentido orteguiano, lo hace igual al filósofo que reflexiona: 
para comprender mejor su propia vida, para que ella sea una vida pensada. En 
mi opinión, Ortega plantea en la Conferencia de Lisboa un problema que for-
muló por primera vez en las Meditaciones del Quijote, aunque ahora, en 1946, lo 
hace para un público muy diverso, para quien ciertas cuestiones filosóficas más 
técnicas probablemente resultarían incomprensibles. 

En conclusión, todo lo que dice Ortega podría incluso parecerse un poco a 
Nietzsche, quien dijo que necesitamos ficciones para vivir. Creo, sin embargo, 

8   En realidad, la palabra alemana Wirkwelt podría traducirse como “mundo de acción”. Pero 
para Schutz, además de otras características que mencionamos más adelante, este Wirkwelt 
posee una realidad que se manifiesta, sobre todo, en el trabajo humano y sus características 
proyectuales específicas; el trabajo implica materializar la intención de generar un estado de 
cosas previamente inexistente, mediante una actividad corporal que interactúa con el mundo 
exterior. Sobre este tema, véase Schutz (1962: 230).



La conferencia de Lisboa de Ortega sobre la “idea del teatro” como aplicación...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madrid

145

que Ortega sigue fiel a su interpretación de Husserl. Desde 1914, utilizando un 
término de Platón en el Fedón, Ortega y Gasset había sostenido que el concepto 
o la idea, es decir, la cultura superior, no se opone a la vida, aunque tampoco se 
identifica con ella. Por supuesto, la irrealidad del concepto difiere de la irrealidad 
de la farsa. Pero la fenomenología permite a Ortega plantear una perspectiva 
más amplia que la de Nietzsche. Para este último, la diferencia esencial entre 
una ficción como la teoría de las ideas de Platón, por ejemplo, y la Orestíada de 
Esquilo radica en la cualidad de la voluntad expresada en cada una: una voluntad 
reactiva en la primera y afirmativa en la segunda. Desde la óptica fenomenológica 
de Ortega, ambas formas de irrealidad suspenden provisionalmente el mundo 
percibido; el concepto lo hace al cancelar la realidad ejecutiva de la vida (al 
ponerla entre paréntesis, como decía Husserl) para que la vida sea aclarada desde 
su propio interior, mientras que la farsa muestra un aspecto bajo el cual la vida 
pude ser vivida. En síntesis, la distinción central entre las dos actitudes –teorética 
y estética–, según Ortega, consiste en que en la primera, tras la suspensión, se 
restablece la relación de coexistencia con el objeto, mientras que en la segunda se 
mantiene la contemplación del objeto9. Sin embargo, tanto el concepto como la 
farsa, aunque por vías distintas, impiden que nos desorientemos en nuestra vida 
o nos sintamos perdidos en ella.

9   Sobre la diferencia entre coexistencia y contemplación, véase La Deshumanización del Arte 
(Ortega, 2005b: 851).



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madrid

Carlos Morujão146

Bibliografía 

Barber, Michael (2024). “Social Relationships in the Finite Province of Meaning of 
Reading Literature”, Schutzian Research, 16, 51-74. DOI: https://doi.org/10.5840/
schutz2024165

Cavallaro, Marco (2017). “The Phenomenon of Ego-Splitting in Husserl’s Phenom-
enology of Pure Phantasy”. Journal of the British Society for Phenomenology, 48: 2, 
162-177. DOI: http://dx.doi.org/10.1080/00071773.2016.1250436

Fink, Eugen (1974). “Re-presentation et image. Contribution à la phénoménologie 
de l’irréalité ». In De la Phénoménologie (pp. 15-93), Paris, Les Éditions de Minuit.

Husserl, Edmund (1950). Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologi-
schen Philosophie, Den Haag, Martinus Nijhof.

Husserl, Edmund (2005). Phantasie, Bildbewusstsein, Erinnerung (Husserliana XXIII), 
Dordrecht, Springer.

Ingarden, Roman (1973). A Obra de Arte Literária (trad. de Maria Manuela Saraiva), 
Lisboa, Fundação Calouste Gulbenkian.

Ortega y Gasset, José (1950). Papeles sobre Velázquez y Goya, Madrid, Revista de 
Occidente.

Ortega y Gasset, José (2005a). “El deber de la nueva generación argentina”, en Obras 
Completas, Tomo III (pp. 664-672), Madrid, Taurus.

Ortega y Gasset, José (2005b). La Deshumanización del Arte, en Obras Completas, 
Tomo III (pp. 847-877), Madrid, Taurus

Ortega y Gasset, José (2008). ¿Qué es Filosofía?, en Obras Completas, Tomo VIII (pp. 
235-374), Madrid, Taurus.

Ortega y Gasset, José (2009a). “Idea del Teatro”, en Obras Completas, Tomo IX (pp. 
825-882), Madrid, Taurus.

Ortega y Gasset, José (2009b). “Sobre una nueva interpretación de la historia univer-
sal”, en Obras Completas, Tomo IX (pp. 1187-1408), Madrid, Taurus.

Ortega y Gasset, José (2009c). “Teatro, género literario”, en Obras Completas, Tomo 
IX (pp. 1481-1483), Madrid, Taurus. 

San Martín, Javier (1998). Fenomenología y Cultura en Ortega, Madrid, Tecnos.

Santos, Delfim (1982a). “O Homem e o seu Destino”, en Obras Completas II (pp. 
125-127). Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2.ª edição.

Santos, Delfim (1982b). “Linha Geral da Nova Universidade”, en Obras Completas II 
(pp. 373-390), Lisboa, Fundação Calouste Gulbenkian, 2.ª edição.

https://doi.org/10.5840/schutz2024165
https://doi.org/10.5840/schutz2024165
http://dx.doi.org/10.1080/00071773.2016.1250436


La conferencia de Lisboa de Ortega sobre la “idea del teatro” como aplicación...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madrid

147

Santos, Delfim (1982c). “Palestra sobre o Filme ‘A Dança da Morte’”, en Obras Com-
pletas II (pp. 385-388), Lisboa, Fundação Calouste Gulbenkian, 2.ª edição.

Santos, Delfim (1982d). “Ensino Clássico? Ensino Moderno?”, en Obras Completas II 
(pp. 391-397), Lisboa, Fundação Calouste Gulbenkian, 2.ª edição. 

Santos, Delfim (1987). “Filosofia da Distracção – Ortega e o Teatro”, en Obras Com-
pletas III (pp. 373-376), Lisboa, Fundação Calouste Gulbenkian, 2.ª edição. 

Santos, Filipe Delfim (2018). “Delfim Santos e Ortega y Gasset: Aproximações e Dis-
tanciamentos”, en A. Braz-Teixeira, G. del Puerto & R. Epifânio (org.), Presença de 
Ortega e Gasset em Portugal e no Brasil (pp. 81-110), Lisboa, Instituto Cervantes / 
MIL. URL: FilipeDelfimSantos_DelfimSantos_e_OrtegayGasset_2018.pdf

Sartre, Jean-Paul (1966). L’Imaginaire, Paris, Gallimard.

Sokolowski, Robert (2000). Introdução à Fenomenologia (trad. de Alfredo de Oliveira 
Moraes), São Paulo, Edições Loyola.

Schutz, Alfred (1962). “On Multiple Realities”, In: Maurice Natanson, (ed.), Collected 
Papers I (pp. 207-259), Den Haag, Martinus Nijhoff. 

Recibido: 05-09-2025

Aceptado: 28-10-2025

https://run.unl.pt/bitstream/10362/101735/1/FilipeDelfimSantos_DelfimSantos_e_OrtegayGasset_2018.pdf




OBJETO Y ACONTECIMIENTO: ENTRE LO 
RACIONAL Y LO RAZONABLE

OBJECT AND EVENT: BETWEEN RATIONALITY 
AND REASONABLENESS

Francisco Novoa-Rojas

Universidad Católica de la Santísima Concepción
fnovoa@ucsc.cl 

Resumen: Este artículo examina la distinción fenomenológica entre fenómenos de 
tipo objeto y fenómenos aconteciales a fin de precisar el lugar de lo racional y lo razo-
nable en la comprensión de lo dado. El objetivo es mostrar que la razón no se divide en 
dos, sino que se ejerce de modo proporcional según la modalidad del aparecer. Metodo-
lógicamente, el trabajo sigue un análisis hermenéutico de los textos de Jean-Luc Marion, 
articulando su propuesta con aportes de Husserl, Heidegger, Ricoeur y Levinas. Los 
resultados muestran que el fenómeno de tipo objeto se valida por adecuación categorial 
y repetibilidad, mientras que el acontecial exige acreditación ex evento. La conclusión 
principal es que lo razonable no sustituye a lo racional, sino que lo complementa, per-
mitiendo una comprensión ampliada del aparecer y una antropología fenomenológica 
del sujeto como adonado.

Palabras clave: fenomenología acontecial, fenomenología, acontecimiento, obje-
tividad, racionalidad.

Abstract: This article examines the phenomenological distinction between object 
phenomena and event phenomena in order to clarify the place of rationality and rea-
sonableness in the understanding of givenness. The aim is to show that reason is not 
divided into two, but is exercised proportionally according to the modality of appearing. 
Methodologically, the study follows a hermeneutical analysis of Jean-Luc Marion’s texts, 
articulated with contributions from Husserl, Heidegger, Ricoeur, and Levinas. The 
results show that the object phenomenon is validated by categorial adequacy and repea-
tability, whereas the event phenomenon requires ex-event accreditation. The main con-
clusion is that reasonableness does not replace rationality but complements it, allowing 
for an expanded understanding of appearing and a phenomenological anthropology of 
the subject as gifted.

Keywords: Evental Phenomenology, Phenomenology, Event, Objectivity, 
Rationality.

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

mailto:fnovoa@ucsc.cl


Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

Francisco Novoa-Rojas150

1. Introducción

En fenomenología se ha ido distinguiendo entre una racionalidad estricta y 
una razonabilidad ampliada para dar cuenta de distintos modos de aparición. 
Ya Husserl (2013) había erigido la evidencia –la intuición adecuada a un sig-
nificado– como criterio de lo racional, con la idea de que solo así se asegura un 
conocimiento riguroso. Sin embargo, los fenómenos que exceden las condiciones 
de presencia plena desafían ese paradigma estrictamente racional (Husserl, 2013, 
§42–44). Varios fenomenólogos han propuesto extender la razón más allá de la 
mera adecuación categorial, hacia una razón razonable proporcionada a lo que 
se da. En la actualidad, se reconoce que la fenomenología debe ensanchar sus 
criterios de inteligibilidad para no excluir manifestaciones que, aun careciendo de 
fundamento causal o previsibilidad, poseen sentido y apelan a la interpretación 
(Filiz, 2024, pp. 29-83). Así, la pregunta por lo racional y lo razonable delimita 
el paso de una razón centrada en el control objetivo a una razón abierta a la 
singularidad y el exceso de ciertos fenómenos.

Un punto de inflexión temprano proviene de Martin Heidegger, quien dife-
renciaba entre el pensar calculador (enfocado en fines determinados) y el pensar 
meditativo (atento al sentido). Como señala, “el pensamiento que calcula nunca 
se detiene, no se encierra en sí mismo. No es un pensamiento meditativo, un 
pensamiento en busca del significado que domina todo lo que existe” (Heidegger, 
1990, p. 163). En otras palabras, Heidegger denuncia que la razón instrumental 
no agota el pensar: junto a la racionalidad calculadora –eficaz pero encerrada en 
lo dado– debe reivindicarse una comprensión meditativa que busca el signifi-
cado más allá de lo inmediatamente útil. Ambas son necesarias en la existencia 
humana, pero Heidegger subraya que la modernidad técnica peca de unilate-
ralidad, huyendo de la segunda. Esta distinción anticipa la idea de que además 
de lo racional (que calcula y domina), existe un uso de la razón más razonable, 
dispuesto a contemplar y esperar el sentido en lugar de forzarlo. En términos 
fenomenológicos, esto abre la puerta a que ciertos fenómenos –no reducibles 
a objeto manipulable– requieran una actitud distinta, menos reductora y más 
receptiva, para ser comprendidos.

Paul Ricoeur desarrolla explícitamente la diferencia entre racionalidad téc-
nica (le rationnel) y razonabilidad práctica (le raisonnable) en el ámbito humano 
e histórico. Según Ricoeur (1985), la esfera técnico-económica de la sociedad 
“solo satisface los requisitos del racional” (p. 62), y por eso el ser humano queda 



Objeto y acontecimiento: entre lo racional y lo razonable

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

151

insatisfecho en ella; necesita buscar lo razonable en un horizonte más amplio, 
“el universal concreto que define la política como tal” (p. 62). Aquí lo racio-
nal alude a lo calculable y universalizable (leyes económicas, medios eficientes), 
mientras que lo razonable remite a la deliberación ética y política informada 
por la historia, la pluralidad y la justicia. En efecto, Ricoeur indica que una 
sociedad puramente racionalizada (por reglas técnicas o formales) deja un resto 
de insatisfacción, ya que el ser humano también aspira a una razón práctica que 
contemple el bien común, la equidad y la prudencia. Así, en el ámbito político-
jurídico él distingue las exigencias de lo racional (coherencia, medios-fines) de 
las exigencias de lo razonable (legitimidad, reconocimiento mutuo, equilibrio de 
derechos). Esta distinción, influyente también en teorías contemporáneas de la 
justicia (por ejemplo, en Rawls), muestra que la fenomenología hermenéutica de 
Ricoeur aboga por ensanchar la razón: no abandonarla, sino complementarla con 
un saber práctico dispuesto al compromiso, la narratividad y la interpretación 
de contextos singulares.

Emmanuel Levinas lleva la cuestión a la esfera ética, cuestionando la suficien-
cia de la razón ontológica occidental cuando enfrenta la alteridad del prójimo. 
Para Levinas, la filosofía tradicional –centrada en lo Mismo y la totalidad– tiende 
a reducir al Otro a categorías del entendimiento, lo cual considera una violencia 
de la razón. Frente a ello, propone una razón razonable (raison raisonnable) fun-
dada en la responsabilidad infinita hacia el otro (Levinas, 2016). El rostro de otra 
persona no es accesible ni a un análisis especulativo ni a una aproximación con-
textual; se manifiesta como lo único desconocido y trascendente. En ese aparecer 
del Otro surge un mandato ético inmediato –no matarás– que interpela al yo y 
lo obliga más allá de todo cálculo (Roggero, 2024). Así, lo racional, entendido 
como justificaciones autónomas y simetría de derechos, cede el paso a lo razona-
ble como acogida de una demanda que no proviene de un razonamiento previo, 
sino de la alteridad misma. La razón fenomenológica debe entonces reformularse: 
ya no como poder de síntesis, sino como respuesta a una trascendencia que no 
puede ser contenida en conceptos (Roggero, 2024b). Levinas desplaza, en con-
creto, el eje hacia una sabiduría ética, una razonabilidad fundada en la empatía 
y la justicia, que corrige las cegueras de la razón autosuficiente.

Pensadores actuales han retomado estas líneas para articular, como pro-
ponemos, una razón ampliada desde la fenomenología acontecial1. Jean-Luc 

1   Como plantea Roggero (2024a, pp. 1-2): La expresión “fenomenología acontecial” busca 
dar cuenta del cambio de estatus en la noción de fenómeno –como bien señalan Hans-Dieter 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

Francisco Novoa-Rojas152

Marion, por ejemplo, distingue entre fenómenos de tipo objeto (regidos por la 
adecuación racional, controlable por el sujeto) y fenómenos denominados bajo 
la noción de acontecimiento (que requieren una razonabilidad hermenéutica, 
pues su sentido emerge sin causa ni previsión). Para Marion, la aparición de 
ciertos fenómenos (la experiencia estética, religiosa o del nacimiento) desborda 
las condiciones conceptuales, forzando a la razón a volverse interpretativa en 
lugar de reductiva. Esto significa que la validación ya no se hace solo por pruebas 
lógicas o empíricas previas, sino ex evento, por los efectos y la respuesta que el 
fenómeno suscita. Coincidiendo con Levinas, se reconoce que la respuesta del 
testigo forma parte de la manifestación misma: lo razonable implica atender al 
testimonio, la memoria y la promesa que trae el fenómeno más que encajarlo 
en un esquema dado. Así, autores contemporáneos (Marion, Romano, Henry, 
etc.) insisten en que la racionalidad clásica de la objetividad es necesaria pero 
insuficiente (Pérez, 2024). Junto a ella debe operar una racionalidad razonable, 
capaz de acoger lo inesperado y de someterse a revisión cuando lo real –en su 
donación– así lo exige. En definitiva, la fenomenología actual concibe la razón 
como una facultad polifónica, es decir, estrictamente racional ante lo repetible y 
medible, y prudentemente razonable ante lo único y desbordante. Esto permite 
integrar rigor y apertura, manteniendo la exigencia de verdad, pero adecuando 
sus modos a la manera de darse de cada fenómeno. 

En este sentido, la hipótesis que defendemos es que la razón permanece 
una, pero en el ámbito humano se ejerce de manera proporcionada a cómo se 
nos da lo real. Cuando lo que aparece se da como objeto, decide por adecuación 
intención–cumplimiento, por control y repetición que aseguran reconocimiento 
y transmisión. Cuando lo que llega se da como acontecimiento y reordena la 
experiencia al pasar, decide por lo que obra en la vida, por los efectos que deja, 
por la memoria compartida que lo sostiene y por la respuesta responsable que 
lo hace oír sin forzarlo. El acento es antropológico. El sujeto no se comprende 

Gondek y László Tengelyi, siguiendo lo propuesto con anterioridad por Jean-Luc Marion y 
por Carla Canullo –ocurrido en el ámbito de la fenomenología francesa de los últimos cin-
cuenta años.  Esta transformación comienza con las elaboraciones en torno al fenómeno del 
“símbolo” en Paul Ricœur, del “sentido espontáneo” y de lo “invisible” en Maurice Merleau-
Ponty, del “rostro” en Emmanuel Levinas y de la “afectividad” en Michel Henry. Pero incluso 
antes también, con la obra de Martin Heidegger y su propuesta de una “fenomenología de lo 
inaparente”, con la tematización del Ereignis como “lo más inaparente de lo inaparente” y con 
la del propio Edmund Husserl, cuando    refiere    al “protoacaecer” [Urgeschehen] de la sub-
jetividad transcendental” o cuando incluye en la categoría de fenómeno a “todo tipo de sen-
timiento, deseo y querer con su comportamiento inmanente”.



Objeto y acontecimiento: entre lo racional y lo razonable

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

153

solo como productor de sentido, sino como donatario cuya comprensión y cuyo 
juicio quedan abiertos a corrección. La razonabilidad no reemplaza a lo racional, 
lo sitúa en su campo y exige virtudes prácticas para revisar decisiones cuando una 
nueva donación deshace expectativas previas. Así, la verdad no se relativiza, se 
guarda mediante criterios distintos según el modo de darse y se vuelve fecunda 
para pensar acciones, instituciones y vínculos.

Para argumentarla, seguiremos un análisis hermenéutico de los textos de 
Marion y haremos un recorrido por los apartados sobre el fenómeno de tipo 
objeto, sobre el fenómeno acontecial y sobre la razón y la razonabilidad, cui-
dando en cada paso su alcance antropológico. En el primero se fija el lugar 
metódico del objeto y la función de una economía de intuición que garantiza 
inteligibilidad común sin agotar la donación. En el segundo se describe el adve-
nir que exige comprensión a posteriori y se muestran las formas de acreditación 
que le son propias –eficacia del paso, sedimentaciones interpretativas, memoria 
e institución–. En el tercero se articula cómo lo racional y lo razonable operan 
juntos en la práctica humana, desde la prueba que verifica hasta la atestación 
que convence por lo que hace vivir y decir de otro modo. El hilo no persigue 
una tipología exhaustiva, propone una regla de uso para decidir sin empobrecer 
el acontecimiento ni desfondar la objetividad. Con esto, se abre el examen del 
fenómeno de tipo objeto.

2. El fenómeno de tipo objeto

Trazar el lugar metodológico del objeto exige partir del núcleo husserliano 
de la evidencia. En Ideas I (2013), el principio de todos los principios fija que 
“toda intuición originariamente dadora es fuente legítima de conocimiento” 
(§24, p. 129) y que lo dado debe aceptarse tal como se da, pero solo en los 
límites en que se da. Esta máxima no es una consigna empirista, sino una regla 
trascendental para el enjuiciamiento de validez en cuanto las enunciaciones valen 
cuando expresan fielmente la dación originaria. De hecho, Husserl formula que 
“la claridad perfecta es la medida de toda verdad y que las enunciaciones que 
dan fiel expresión a sus datos no necesitan cuidarse de ningunos argumentos, 
por muy elegantes que sean” (Husserl, 2013, §78, p. 258). De aquí se sigue que 
la fenomenología no exige presencia plena en cada vivencia, sino un ajuste pro-
porcionado al modo de donación que efectivamente se da.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

Francisco Novoa-Rojas154

La estructura intención–cumplimiento no homologa presencia y fenómeno 
sin resto en cuanto introduce grados de evidencia y admite inadecuación como 
rasgo constitutivo del aparecer en percepción. El objeto se constituye por síntesis 
de perfiles (Abschattungen) y verificación ulterior, de modo que su identidad no 
es un bloque dado de una vez, sino una unidad regulativa susceptible de con-
firmación y corrección (Husserl, 2013). El ideal de adecuación no clausura la 
experiencia; orienta el examen crítico de las pretensiones de sentido según nuevas 
intuiciones, sin convertir la evidencia en un absolutismo de presencia.

Esta arquitectura permite entender por qué la objetividad posee un prestigio 
metodológico en Husserl: no por una sobrevaloración de lo cósico, sino porque 
la experiencia estructura horizontes de co-posibilidad, abre vías de reiteración 
controlable y posibilita la comunicación intersubjetiva de lo mismo; lo objetivo 
se estabiliza por reglas de confirmación y repetición que, lejos de negar la fini-
tud del aparecer, la explicitan como perfectibilidad sistemática. Este prestigio se 
corrige críticamente en La crisis al reconducir la objetividad científica a su suelo 
de sentido, el mundo de la vida, formulado por Husserl de modo programáti-
co: “el mundo de la vida concreto, pues, como siendo al mismo tiempo suelo 
fundacional del mundo “científicamente verdadero”, y al mismo tiempo como 
abarcándolo en su propia concreción universal” (Husserl, 2008, p. 173). La 
objetividad no se demuele; se reinscribe en un horizonte previo de experiencia 
compartida, histórico y práctico, que condiciona tanto la construcción teórica 
como su validez.

Así entendida, la medida por adecuación no uniforma sin más los modos 
de darse. La fenomenología husserliana incorpora niveles pasivos de afección, 
temporalización interna y motivaciones no meramente teóricas que amplían el 
campo de lo evidente más allá de la intuición sensible estricta (Husserl, 2002). 
El trabajo sistemático sobre percepción, afectividad y volición muestra que la 
racionalidad husserliana se ensancha y que la validez debe sopesarse según el 
tipo de acto, su génesis pasiva y su modo de donación (Rabanaque, 2017). Con 
esto, el método no deviene policía de la presencia, sino una crítica fina de los 
diferentes regímenes de donación en los que se juega la validez.

El límite aparece cuando se pregunta si todo fenómeno se deja medir por 
anticipaciones horizónticas y condiciones de posibilidad previas. En la fenome-
nología del acontecimiento, Romano precisa: “una fenomenología del aconteci-
miento excluye que el acontecimiento sea sometido a algo así como condiciones 
previas de posibilidad” (Romano, 2016, p. xvii). No se trata de desautorizar 



Objeto y acontecimiento: entre lo racional y lo razonable

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

155

a Husserl, sino de marcar el punto donde algunos fenómenos configuran su 
sentido en la propia irrupción y, por tanto, exigen un léxico metodológico que 
complemente la lógica de cumplimiento, lo que significa que la medida ya no 
es solo el ajuste, sino la responsividad ante lo que sobreviene y abre su propio 
régimen de aparecer.

Sobre el trasfondo husserliano, la rearticulación reciente que Marion (2010a) 
hace de la fenomenicidad en clave de objetos y acontecimientos permite situar con 
mayor precisión el lugar metodológico del fenómeno pobre y de derecho común 
ya tipificados en Étant donné (2013). Este tipo de fenómenos pertenece al ámbito 
del objeto, allí donde el aparecer se estabiliza bajo el régimen de la adecuación 
y el control intencional (Porcel, 2024). La distinción entre objetos y aconteci-
mientos no elimina la tópica tripartita de Marion, sino que la redistribuye y le 
da un nuevo relieve (Roggero, 2020). En ese marco, lo pobre se entiende como 
modalidad del objeto, pues se mide por la suficiencia mínima de lo que se mues-
tra para ser reconocido, repetido y transmitido como lo mismo. La pobreza de 
intuición no es aquí un defecto axiológico, sino un criterio que define su modo 
de aparecer. En este contexto, hablar de fenómenos de tipo objeto equivale a 
describir el dominio de lo racional, es decir, el régimen de la adecuación, donde 
la validación del aparecer se decide por pruebas formales y categoriales (lo sufi-
ciente para el reconocimiento, la repetición y la transmisión).

La clave marioniana es que el objeto no constituye la forma originaria del 
aparecer, sino un resultado metódico, es decir, una configuración secundaria que 
fija y recorta lo dado. Por eso Marion lo dice con precisión: “el objeto no llega a 
ser conocido según su esencia, sino según las condiciones que el yo impone a su 
experiencia” (2013, p. 150); y, correlativamente, “el objeto de la actitud teórica 
se obtiene por reducción, abstracción y método” (Marion, 2010b, p. 136). Estas 
dos tesis, tomadas en conjunto, delinean la función de la objetivación: no añadir 
contenido al fenómeno, sino imponerle una forma de circulación que sacrifica 
la singularidad de la donación en favor de su previsibilidad, transmisibilidad y 
uso. En términos metodológicos, allí donde el aparecer se somete a reglas de 
suficiencia categorial, emerge el fenómeno de tipo objeto como el modo corriente 
–y, por eso mismo, normativo– de inteligibilidad.

Esta lectura permite entender que la fenomenalidad de los objetos pobres 
o de derecho común no brota de la objetividad como de su principio, sino que 
debe pensarse desde la donación. Por eso, cuando Marion afirma que su proyecto 
“intenta pensar el fenómeno de derecho común y, a través de él, el fenómeno 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

Francisco Novoa-Rojas156

pobre, a partir del paradigma del fenómeno saturado” (2013, p. 316), no institu-
ye una jerarquía excluyente, sino que determina una derivación ya que lo común 
y lo pobre se aclaran como modalidades de la donación, no como el patrón ori-
ginario de la manifestación. La consecuencia es doble. Primero, la objetividad 
no es autosuficiente: depende de operaciones reductivas que estabilizan lo dado. 
Segundo, la pobreza no es carencia valorativa, sino el índice estructural de un 
modo de darse donde la intuición se reduce a lo necesario para la adecuación. De 
ahí que Marion pueda sintetizar el vínculo: “cuanto más aparece como objeto (se 
objetiviza), más pobre se vuelve su intuición” (2010a, p. 307).

Lejos de significar un defecto, esta pobreza es constitutiva del régimen de 
la objetividad puesto que el objeto no empobrece porque le falte por naturale-
za aquello que otros fenómenos sí tienen, sino porque su modo de aparecer 
exige una depuración de la intuición a la medida de la suficiencia formal. Tal 
depuración, al mismo tiempo que limita, habilita; ofrece el suelo estable de la 
experiencia ordinaria, hace posible la coordinación intersubjetiva y permite que 
lo dado, incluso en su mínima comparecencia, conserve inteligibilidad común. 
En este sentido, el fenómeno pobre ocupa un lugar fundamental como umbral 
inferior de la donación (Murga, 2022, p. 461) ya que no queda fuera del campo 
fenomenológico, sino que lo asegura por abajo, garantizando que la circulación 
de sentido no dependa siempre de un exceso de intuición, sino que también 
pueda sostenerse con lo estrictamente suficiente para el reconocimiento y la 
transmisión.

La pregunta que De Surcroît (2010c) instala desde su inicio refuerza este pun-
to: “de la demasía [Surcroît], ante todo ¿aparecen siempre los fenómenos según la 
tranquila adecuación en ellos de la intuición con uno o varios significados, o bien 
siguiendo un déficit medido de aquella con respecto a éste?” (p. v). La disyuntiva 
no contrapone dos reinos inconmensurables, sino que traza el espectro de la 
donación. Desde el ajuste tranquilo hasta el déficit medido, pasando por el exceso 
que desborda la medida. El interés aquí recae en el polo de la adecuación porque 
cuando prevalece la coincidencia entre intuición y significado, la manifestación se 
administra por suficiencia categorial y se consolida como fenómeno de derecho 
común. El déficit medido no significa imposibilidad de aparecer, sino economía 
de intuición al servicio de la claridad y del uso. Un único ejemplo basta para fijar 
la idea: un registro contable contiene solo lo necesario para identificar, verificar 
y transmitir la operación; nada le falta para su función, aunque su intuición sea 
deliberadamente escueta.



Objeto y acontecimiento: entre lo racional y lo razonable

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

157

Con esto se entiende mejor el sentido de la crítica marioniana al aplanamien-
to del aparecer. La operación fenomenológica heredada de Husserl privilegia el 
ajuste entre intención y evidencia y, por eso, tiende a confundir la reducción al 
objeto con la presencia misma. De ahí la advertencia ya mencionada: “se puede 
decir que el fenómeno husserliano, como apariencia perfecta de la presencia, es 
un fenómeno plano” (2010b, p. 90). Leída en su tenor metodológico, la obser-
vación no rompe con Husserl, sino que lo prolonga críticamente. La fenomeno-
logía no puede detenerse en la objetividad como criterio último de validez sin 
perder de vista la amplitud de la donación. El fenómeno de tipo objeto (pobre 
y de derecho común) resulta imprescindible como límite interno, pues asegura 
la inteligibilidad y la coordinación del sentido, a condición de no absolutizarlo 
como medida exhaustiva de la fenomenalidad.

En esta misma dirección, Certitudes négatives (2010a) explicita el fundamento 
de la distinción entre objetos y acontecimientos: “la distinción de los fenómenos 
en objetos y acontecimientos encuentra, pues, su fundamento en las variaciones 
de la intuición. Cuanto más un fenómeno aparece como acontecimiento (se 
acontecializa), tanto más se revela saturado de intuición. Cuanto más aparece 
como objeto (se objetiva), tanto más se revela pobre en intuición” (p. 307). El 
modo de l’objectité no denigra la fenomenicidad; la formaliza en vistas al uso, la 
previsión y la transmisibilidad. Esta formalización vuelve visible el papel estruc-
tural de la pobreza como operador de fiabilidad ya que, sin ella, la circulación de 
lo dado en la vida común se tornaría incierta; con ella, lo dado se hace verificable, 
repetible y comunicable sin requerir siempre un exceso de intuición.

Recapitulando, por tanto, hay elementos principales. (1) Husserl fija el régi-
men de adecuación como criterio de validez y, con ello, eleva a la objetividad a 
patrón de claridad; (2) Marion muestra que esa claridad depende de una reduc-
ción metódica que estabiliza lo dado, de manera que el objeto –en su versión 
pobre o de derecho común– es una figura derivada de la donación; (3) esta 
derivación no invalida la función del objeto, sino que la sitúa: provee el suelo 
estable de la experiencia común, pero no agota la fenomenalidad; (4) la pobreza, 
entendida como suficiencia medida de intuición, es el índice propio del régimen 
objetivo y, por eso, una condición de posibilidad de la inteligibilidad compartida. 
Así, el fenómeno de tipo objeto aparece no como residuo o fracaso, sino como la 
frontera inferior de la fenomenalidad que asegura la continuidad del campo de la 
donación. Lejos de debilitar a la fenomenología, la fortalece, porque permite que 
incluso lo mínimo dado se incluya en el horizonte de la donación y se legitime 
como manifestación.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

Francisco Novoa-Rojas158

De este modo, el fenómeno de tipo objeto cumple una función decisiva 
porque posibilita el reconocimiento, la repetición y la circulación de lo que apa-
rece, garantizando que incluso lo mínimo dado pueda entrar en el ámbito de la 
experiencia y sostener la vida ordinaria. Frente al riesgo de confundir la pobreza 
de intuición con insignificancia o esterilidad, la clave radica en recordar su esta-
tuto metodológico: el déficit controlado de intuición no cancela la donación, 
la administra. Por eso, admitir fenómenos de derecho común no empobrece la 
fenomenología; por el contrario, la amplía, pues confirma la ley fundamental 
que ciñe todo el espectro del aparecer, desde la escasez suficiente hasta el exceso, 
pues todo lo que se da, se da como don.

3. El fenómeno acontecial

El fenómeno acontecial nombra un modo de darse que no deriva su validez 
de condiciones previas ni de una cadena causal, sino que se instituye por su 
propio advenir y por el carácter único de su cumplimiento2. Marion lo formula 
con contundencia al afirmar que el acontecimiento “se resuelve finalmente en sí 
mismo y desde sí mismo, sin causa ni razón, con su sí mismo por fin manifestado” 
(Marion, 2013, p. 237-238). En esta definición se cifra un doble rasgo constitu-
tivo. Por un lado, el acontecimiento no se deja predecir ni reproducir; por otro, 
opera como centro de reorganización del campo fenomenal una vez que se ha 
cumplido. La acontecialidad no designa, pues, un déficit de racionalidad, sino 
una fuente de inteligibilidad ex evento, pues la razón del acontecimiento es su 
darse, y lo que explica se reconstruye desde sus efectos.

Esta auto-institución se reconoce además en la temporalidad propia del acon-
tecimiento, ya que este no ocupa un presente estabilizado como el objeto, sino 
que lo tensa desde el por-venir y lo desborda en su llegada. Marion señala: 

2   En fenomenología, el término cumplimiento traduce el alemán Erfüllung, categoría deci-
siva en Husserl para describir la síntesis en la que una intención vacía se plenifica mediante la 
intuición correspondiente. La verdad se mide por esa coincidencia entre el sentido intencio-
nal y la intuición que lo confirma (Husserl, 2011, §3). Marion, al heredar y reformular este 
concepto, muestra que los fenómenos pobres o de derecho común requieren solo un cumpli-
miento débil –una mínima confirmación intuitiva–, mientras que los fenómenos saturados 
desbordan toda posibilidad de cumplimiento acabado (Marion, 2013, §16-18; 2010c). En 
este marco, hablar de cumplimiento en el fenómeno acontecial implica señalar un modo de 
donación que no se asegura en la adecuación previa entre intención e intuición, sino que se 
instituye en el mismo acontecimiento de su darse



Objeto y acontecimiento: entre lo racional y lo razonable

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

159

El acontecimiento no se mantiene en el presente, no cabe en el presente, 
porque no se limita a él; siempre anticipa sobre el presente, se inclina hacia 
delante del presente en dirección de aquello que le adviene, –como desde 
un balcón uno se inclina, fuera del encierro de la casa, hacia lo abierto que 
se ha de visitar. O más bien, el acontecimiento se inclina hacia lo que advie-
ne más allá del presente, porque el tiempo se presenta siempre por lo que 
viene, puesto que él mismo viene del futuro, y no se lo experimenta sino 
recibiéndolo desde lo que está por delante. El acontecimiento acaece desde 
una presencia continuamente orientada según el porvenir, porque anticipa 
sobre sí (Marion, 2016, p. 185).

De ahí se sigue un principio decisivo de proporcionalidad entre donación 
y manifestación, que especifica la fenomenalidad propia del acontecimiento. 
Lo esencial no radica en un suplemento cuantitativo de contenidos, como si el 
acontecimiento aportara simplemente más datos o una intuición más rica; lo que 
se juega es, más bien, un exceso temporal que desborda cualquier estabilización 
presente. El acontecimiento no termina de mostrarse porque no termina de 
advenir: su aparecer se mantiene abierto en una tensión continua hacia lo que 
viene, de modo que la experiencia de su donación se inscribe en un horizonte 
de espera y de interpretación inagotables. 

Precisamente porque el tiempo del acontecimiento se adelanta a sí mismo 
y no se clausura en un presente cerrado, el exceso de su fenomenalidad consiste 
en arrastrar consigo un despliegue hermenéutico que nunca llega a completarse. 
Como advierte Marion en Réduction et donation (2010b), la fenomenología debe 
comprender que el fenómeno no se mide por la clausura de su objetivación, 
sino por la apertura que deja lugar a su ulterior manifestación. Dicho de otro 
modo, la donación y la manifestación se corresponden dinámicamente: cuanta 
más donación acontece, más se multiplica la exigencia de interpretación, sin que 
se alcance jamás un término último. En esta clave, el acontecimiento se cons-
tituye como fenómeno de exceso no solo porque supere un límite de cantidad, 
sino porque introduce una temporalidad irreductible al presente que obliga a 
una racionalidad interpretativa en permanente trabajo, lo que Pizzi (2024) ha 
caracterizado como una fenomenología traslativa3 propia del fenómeno saturado.

3   En palabras de Pizzi (2024): “una fenomenología traslativa cuestiona el predominio de la 
objetualidad y la enticidad como el paradigma de la fenomenicidad, mostrando así que, en 
rigor, debemos ubicar al exceso como esta “única fenomenicidad”. Esto significa remontarnos 
al fundamento del aparecer de los fenómenos que se dan bajo un régimen objetual u óntico, 
con el fin de dilucidar, por vía de una variación fenoménica, el trasfondo excesivo o saturado 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

Francisco Novoa-Rojas160

Además, en un sentido chrétieniano (1992), el acontecimiento no solo llega, 
sino que llama; y este llamado no se oye primero como un dato neutro, sino que 
acontece en la medida en que recibe respuesta:

La respuesta de Samuel (llamado, seducido, que «toma para sí») hace 
resonar por primera vez la llamada; sin esa respuesta, el Señor no habría 
podido llamar. Así, tanto en la situación de intersubjetividad amorosa como 
en la de la elección, la palabra que toma la iniciativa (que elige, que seduce) 
no comienza a hacerse oír sino cuando, y en la medida en que, la respuesta 
le concede haber sido escuchada: la llamada, a priori, espera el a posteriori de 
la respuesta para comenzar a haber sido dicha y a fenomenalizarse (Marion, 
2013, p. 395).

La lógica que se desprende de este pasaje desautoriza toda lectura que sitúe 
la respuesta como un añadido subjetivo o psicologista a un hecho ya constitui-
do. Aquí la copertenencia llamado-respuesta define la fenomenalidad misma 
del acontecer. Que la llamada espere el a posteriori de la respuesta significa que 
la donación, en régimen acontecial, no se agota en un emisor soberano ni en 
una recepción pasiva, sino que se cumple –se hace fenómeno– en la medida en 
que el adonné se expone y consiente el decir que lo alcanza. La hermenéutica 
del adonné no opera, entonces, como técnica ulterior de interpretación, sino 
como la medida originaria en que el llamado adquiere audibilidad/visibilidad: 
el sentido no se descifra después, se deja venir respondiendo. De este modo, la 
fenomenalización del acontecimiento queda indexada al grado de exposición 
responsiva del adonné, sin que ello implique relativismo, pues la respuesta no 
fabrica el fenómeno, sino que le otorga su comparecencia como don al hacer 
sitio a la palabra que lo convoca 

La principal consecuencia de esta estructura es la banalidad de los fenómenos, 
pues pueden provenir de cualquier parte, lo que implica su inscripción transversal 
en el campo de lo que aparece4. Trasladado al plano de la acontecialidad, esto 
significa que aquello que llega excepcionalmente (no por frecuente, sino por 

que los constituye” (p. 272). Sobre la hermenéutica: “sostenemos que la expresión “fenome-
nología traslativa” pretende ofrecer una serie de herramientas para pensar (a) la variación 
hermenéutica entre los diversos niveles de los fenómenos” (p. 271).
4   Marion aclara el sentido técnico de banal: “hablar de un fenómeno saturado banal no 
implica, por lo tanto, que se vuelva corriente y frecuente; ni que, por el contrario, se vuelva 
obligatoriamente excepcional y raro, y por ello se limite a los márgenes de la fenomenalidad 
común, supuesta como la única capaz de fijar la norma” (Marion, 2005, p. 155).



Objeto y acontecimiento: entre lo racional y lo razonable

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

161

concernir a todos en el sentido de lo banal) puede habitar el corazón de la expe-
riencia común sin reducirse a objeto. La acontecialidad es transversal porque el 
llamado puede emerger en registros heterogéneos; su unidad no la da un género 
de cosas, sino el régimen del llegar que desborda la medida del concepto en el 
instante mismo en que se da.

En rigor, solo un acontecimiento me abre a otro acontecimiento; no lo hace 
un objeto. Así señala Marion (2010a) al afirmar que “solo un nuevo aconteci-
miento, nunca un objeto, puede darme acceso a un evento” (p. 285). Con ello se 
precisa la identidad fenomenal del acontecimiento: su paso es tal que me afecta 
en un cruce donde aparece porque se va, y se va porque aparece; “me adviene, 
me cruza, me sobrepasa y así perece ante mis ojos” (Marion, 2010a, p. 285). Lo 
que se inaugura en el cruce del acontecimiento no puede describirse como la acu-
mulación de objetos que subsisten en serie, sino como una historicidad singular 
que se instituye en el diferimiento mismo de su paso. Cada acontecimiento, al 
darse, abre un horizonte retroactivo y prospectivo que no estaba allí antes de su 
irrupción, configurando así un tiempo propio que no se deja reducir al orden 
de los objetos. En lugar de asegurar una continuidad establecida de antemano, 
el evento introduce una discontinuidad generativa que, lejos de clausurar el 
sentido, lo desborda en la medida misma en que acontece y se retira. Por eso, su 
historicidad no consiste en una cronología de entes, sino en la trama viva que se 
engendra de acontecimiento en acontecimiento, y que sólo se comprende en la 
medida en que se recibe.

Si se exige un ejemplo no banal y conceptualmente decisivo, Marion tematiza 
el naissance como caso paradigmático de acontecimiento puro:

El nacimiento ofrece, pues, los caracteres del acontecimiento por exce-
lencia. Se muestra, en efecto, imprevisible (sin causa, sin condiciones de posi-
bilidad, etc.); siempre provoca un exceso (mi vida misma, que se desarrolla 
sin medida común ni previsible) que puede más de lo que puede (lo im-posi-
ble); adviene de una vez por todas, perfectamente irrepetible, irremediable, 
irreversible, justificando aquello que la metafísica justamente nunca explica 
en el tiempo: su orientación irreversible. Pues la flecha del tiempo proviene 
de mi retraso originario respecto de mi nacimiento. Más que un aconteci-
miento entre otros, más que el acontecimiento por excelencia, más aún que 
el primero de todos los acontecimientos que me afectan, el nacimiento pone 
en obra la acontecimentalidad que sostiene y desencadena todo fenómeno 
como un acontecimiento que acaece (Marion, 2010a, p. 298).



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

Francisco Novoa-Rojas162

La paradoja del nacimiento se advierte en que no remite a un sentimiento 
subjetivo ni a un recuerdo biográfico, sino a la estructura donativa que lo cons-
tituye como acontecimiento. En él se revela que la donación puede cumplirse 
aun sin una mostración inmediata, pues la vida se despliega a partir de un origen 
que nunca puede tematizarse directamente, pero cuya eficacia permanece en cada 
instante. El hecho de que nuestra existencia esté siempre en retraso respecto de su 
comienzo indica que la donación no depende de nuestro poder de tematización, 
sino que nos sostiene desde una procedencia que excede. En este sentido, el naci-
miento ilustra el carácter paradójico del acontecimiento porque instituye toda 
posibilidad de aparecer precisamente porque se da sin poder ser reducido a un 
aparecer objetivo. No hay aquí contradicción, sino la regla misma de los límites 
de los fenómenos: todo fenómeno debe primero darse antes de poder mostrarse, 
y a veces su darse nunca se traduce en un mostrarse pleno.

Así, la acontecialidad reclama una hermenéutica a la altura del desajuste 
entre donación y visibilización. Reprise du donné (2016) describe esta tarea en 
términos precisos: “La hermenéutica constituye en sí misma un caso –particular 
y ejemplar– del juego entre lo que se da y lo que se muestra, entre el llamado 
de lo dado y la respuesta (por el sentido) de lo que en ello se muestra” (Marion, 
2016, p. 84). Esta hermenéutica no ‘domestica’ el evento; administra su exce-
so traduciéndolo en figuras de manifestación, sabiendo que el llamado solo se 
entiende en su propia lógica. La singularidad del evento no excluye variaciones 
y relanzamientos –hasta su posible repetición no idéntica, como Marion discute 
con Derrida (Marion, 2023)–, pero preserva su unicidad insuplantable. En con-
creto, el fenómeno acontecial se define por la primacía del llegar que llama, por 
su temporalidad pro-vectiva, por la copertenencia de respuesta e interpretación, 
y por la posibilidad de inscribirse –sin perder su singularidad– en el tejido de la 
experiencia común.

Entendido en su positividad propia, el fenómeno acontecial no designa un 
objeto más ni un modo intensificado de presencia, sino el advenir mismo en 
cuanto irrecusable y único. Su firma se reconoce en una constelación de rasgos 
que se implican mutuamente: singularidad no iterable, imprevisibilidad sin causa 
previa, inscripción temporal ex evento y exigencia inmediata de respuesta. Marion 
(2013) lo enuncia con nitidez al afirmar que “el acontecimiento no adviene sino 
ex-sistiendo fuera de sus causas, de sus antecedentes o precedentes; es decir, 
excediéndolos, hasta dejarlos” (p. 241). 



Objeto y acontecimiento: entre lo racional y lo razonable

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

163

4. Lo racional y lo razonable

En clave marioniana, la hipótesis de una razón ampliada –que no se agota 
en lo racional, sino que se despliega también como razonable– deriva del propio 
estatuto de la donación: allí donde el aparecer se decide por exceso, por déficit 
medido o por adecuación tranquila, la razón no puede quedar constreñida a una 
sola forma de evidencia sin falsear la fenomenicidad. Lo racional, entendido aquí 
como el régimen que, valida por adecuación categorial y por pruebas contro-
lables, funciona magníficamente en el dominio del objeto y de los fenómenos 
pobres; pero la misma fenomenología de la donación exige reconocer modos de 
validación que no se reducen a esa única forma, porque la donación introduce 
asimetrías (temporalidad provectiva, imprevisibilidad, unicidad del advenir) que 
piden otras reglas de legitimación. El tránsito hacia lo razonable no significa 
renunciar a la razón, sino ajustar su ejercicio a la índole de lo dado, es decir, a 
una racionalidad proporcionada al fenómeno.

En ese sentido, el criterio de proporcionalidad5, que Marion trabaja al distin-
guir objeto y acontecimiento, pobreza y saturación, opera también en la inteligi-
bilidad, puesto que lo que hace razonable (no solo racional) una respuesta o un 
juicio es su proporción a la manera de darse del fenómeno (Marion, 2013, §19). 
Si el fenómeno aparece por exceso de intuición, su inteligibilidad no se juega 
en cerrar lo dado bajo un concepto previo, sino en acoger el exceso sin abolirlo 
(Pizzi, 2024, 195-214); y si aparece bajo escasez suficiente, la inteligibilidad se 
juega en no sobredimensionar lo que el fenómeno no promete. Lo razonable, así, 
no es una coartada relativista, sino la regla de ajuste entre donación y manifes-
tación que evita dos reducciones simétricas: reducir el acontecimiento a objeto 
(por empobrecimiento interpretativo) o exigir al objeto una sobrecarga de sentido 
que no le compete.

Lejos de constituir un añadido externo a la fenomenología, la distinción for-
ma parte integrante de su método porque la hermenéutica que Marion reivindica 
–entendida como gestión del hiato entre lo que se da y lo que eventualmente 
se muestra– articula de hecho un uso razonable de la razón. Esta hermenéutica 

5   La proporcionalidad exige que el juicio se ajuste a la manera concreta en que el fenómeno 
se da: lo que es razonable para un objeto (criterios de repetibilidad y verificación) no lo es 
necesariamente para un acontecimiento (unicidad, respuesta irreductible). Gschwandtner 
(2014) subraya: “Marion muestra cómo el objeto y el acontecimiento parecen diametralmen-
te opuestos y cómo los criterios de conocimiento de uno no sirven para el otro” (p. 38).



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

Francisco Novoa-Rojas164

no suspende el juicio hasta la parálisis ni fuerza un cierre dogmático; por el 
contrario, administra el exceso de la donación traduciendo lo dado en figuras 
interpretativas y manteniendo, al mismo tiempo, la conciencia de su desborde. 
Concebida así, no suaviza el acontecimiento, sino que respeta su temporalidad 
abierta y su modo de advenir como llamada, imponiendo una pauta de racionali-
dad que opera mediante criterios de suficiencia interpretativa y no por exigencias 
de clausura. En ese punto, lo razonable obtiene su perfil propio pues no sustituye 
a la razón por lo irracional, sino que la ajusta –en forma y grado– a la exigencia 
del fenómeno, permitiendo una respuesta que razona desde el fenómeno y con 
el fenómeno, no contra él.

Si lo racional privilegia la prueba categorial, lo razonable, en el campo acon-
tecial, privilegia la prueba ex evento ya que el acontecimiento se valida por el 
rastro de sus efectos, por la reconfiguración del campo que cumple al pasar, por 
la consonancia que suscita en prácticas, lenguajes y vidas6. No se trata de una 
validación subjetivista; es más bien el modo objetivo en que un fenómeno cuya 
esencia es advenir (y retirarse) deja señales verificables: nuevas posibilidades de 
intelección, desplazamientos de expectativas, mutación de escalas. En lugar de 
pedir garantías previas (propias de lo objetual), lo razonable se deja convencer 
por la eficacia del fenómeno en la experiencia, por su capacidad para explicar 
más con menos y abrir caminos de sentido antes vedados.

En el registro de las certezas negativas, Marion muestra que la razón puede y 
debe trabajar con límites cognoscitivos que no son ignorancia, sino condiciones 
que fijan alcance y orientan el pensar. Llamar negativa a una certeza es recono-
cer que se sabe con rigor aquello que no se puede hacer o decir sin traicionar 
el fenómeno; y ese saber orienta positivamente la investigación7. Lo razonable, 
ahí, aparece como el tacto intelectual que no confunde lo que falta con defecto 
de verdad, sino que discierne si la falta es estructura del fenómeno (por ejemplo, 
su invisibilidad de principio) o simple carencia metodológica. Esa diferencia 
evita el círculo vicioso, es decir, absolutizar lo que se ve o bien descalificar como 
irracional lo que no cabe en lo visible.

6   Marion (2005b, pp. 66–67), al referirse al transcurso temporal del acontecimiento en la 
carne, sostiene que éste se apila en ella; cada llegada y cada vivencia se inscriben como capas 
sucesivas que, acumuladas, terminan por dejar en el rostro una huella visible de lo acontecido.
7   Como muestra Pizzi (2024), la dimensión neoplatónica de Dionisio que sigue Marion 
explica la recuperación de un léxico apofático, sin el cual resulta inconcebible el fenómeno 
saturado, pues en esa corriente la predicación une la palabra con la alabanza más que con una 
simple intuición.



Objeto y acontecimiento: entre lo racional y lo razonable

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

165

Este punto se refuerza con la noción de invisibilidad regulada que Marion 
elabora a propósito del acontecimiento en cuanto hay fenómenos que se dan sin 
mostrarse o que solo se muestran mediatamente; la respuesta razonable no es 
negarlos, sino reconocer el orden de mediaciones que les corresponde (lenguaje, 
intrigas intersubjetivas, kinestesias, instituciones). La razón –en su forma razo-
nable– no impone un estándar único de evidencia, sino que discierne el tipo de 
prueba pertinente: testimonio cualificado, trazabilidad de efectos, convergencia 
de interpretaciones, coherencia interna de un relato que permanece fiel al exceso. 
El criterio ya no es ver para creer, sino hacer justicia a lo que se da.

Desde esta óptica, lo razonable nombra la capacidad de juicio que no colapsa 
diferencias de régimen fenomenal. Resulta razonable cerrar por verificación cate-
gorial allí donde el fenómeno se ofrece como objeto; y resulta razonable aplazar 
el cierre, administrar el exceso y corroborar por eficacia allí donde el fenómeno se 
ofrece como acontecimiento. Se trata, por tanto, de una unidad de la razón por 
diferencia de reglas: la razón permanece una (no hay dos razones), pero opera con 
gramáticas distintas según el modo de darse. Ese desplazamiento metodológico 
evita que el análisis derive en psicologismo o en decisionismo, de modo que la 
medida no la pone el sujeto a su arbitrio; la impone el fenómeno al solicitar los 
procedimientos adecuados.

Este giro hacia lo razonable no reniega de la norma de adecuación; la rela-
tiviza a su campo. La adecuación sigue siendo insustituible para mantener el 
suelo común de la experiencia y del discurso –de ahí la centralidad del fenómeno 
pobre. Cuando la donación rebasa la medida del concepto, el intento de salvar 
la racionalidad mediante equivalencias categoriales produce el efecto contrario. 
O bien empobrece el fenómeno hasta volverlo irreconocible, o bien califica de 
irracional lo que no lo es. Lo razonable evita ese falso dilema porque amplía la 
caja de herramientas de la razón sin abdicar de sus fines: verdad, inteligibilidad, 
comunicación.

El vínculo con la testificación es clave para comprender tal distinción. En lo 
objetual, el testigo comprueba; en lo acontecial, el testigo responde y, respon-
diendo, hace audible/visible el llamado (Marion, 2006). No es la subjetividad 
la que inventa el fenómeno; pero sin respuesta no hay fenómeno cumplido 
(Rossodivito, 2024). Lo razonable, entonces, reconoce que la respuesta forma 
parte del modo de validación. De ahí se siguen reglas prudenciales: atención a la 
calidad del testimonio (Mena, 2019), a su coherencia interna, a la comunidad 
hermenéutica que contrasta y afina interpretaciones, a la capacidad performativa 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

Francisco Novoa-Rojas166

del fenómeno de sostener vida y lenguaje en el tiempo (Pizzi, 2024b). Son reglas 
de razón, pero de una razón que juzga desde el don. Estas no son concesiones 
a la indeterminación, sino dispositivos normativos que permiten que la derrota 
de una conclusión –cuando llega una nueva donación– se realice como acto 
de corrección epistemológica responsable y no como abandono de la exigencia 
racional.

La razonabilidad –esa capacidad de emitir juicios que admiten revocación 
frente a nuevas donaciones de sentido– encuentra en Marion un terreno pri-
vilegiado cuando se considera la condición misma del sujeto: ya no un agente 
autosuficiente que produce sentido a partir de premisas cerradas, sino un ser 
configurado por lo que se le da. En esa inversión antropológica, la normatividad 
del juicio no desaparece; se transforma, pues la norma sigue siendo exigente 
porque no cualquier interpretación es válida8, pero su fuerza se ejerce en clave 
provisorio-responsiva. Esa estructuración encaja con la idea de la fenomenolo-
gía de la donación, en la que la evidencia no es únicamente adecuación entre 
concepto e intuición, sino recepción de un don que impone, en su llegada, una 
reconfiguración de las razones que antes parecían concluyentes. En concreto, la 
razonabilidad es el gesto epistemológico que hace inteligible una antropología 
donde el sujeto es, ante todo, receptor y no solo productor de sentido.

El hilo textual lo confirma cuando se piensa la antropología moderna como 
problema; así señala Marion (2010a) al examinar la tradición antropológica: 
“Kant proporciona el indicio –sin duda involuntario– de este escándalo cuan-
do emprende esbozar una antropología” (p. 28). Esta frase señala dos cosas 
relevantes para nuestra investigación: primero, que la tarea de hacer ciencia del 
ser humano ya contiene una tensión (la ciencia que mira al humano desde el 
interior corre el riesgo de convertir lo vivo en mero objeto); segundo, que esa 
tensión obliga a replantear cómo justificamos nuestras afirmaciones sobre lo 
humano. Si la antropología se vuelve investigación sobre un sujeto que se da a 
sí mismo en modos diversos y no siempre previsibles, entonces la razón que la 
gobierna debe aceptar la posibilidad de ser superada por nuevas donaciones de 
la experiencia humana. En este sentido, la derrota epistemológica no es fracaso, 
sino forma de fidelidad hermenéutica.

8   Respecto a la interpretación, Marion señala que esta debe pasar por un proceso de valida-
ción que pasa desde interprete a interprete, de ahí que la misma palabra sea inter-pretación 
(Marion, 2016, §15).



Objeto y acontecimiento: entre lo racional y lo razonable

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

167

En consecuencia, la noción del adonado desplaza el centro de gravedad de 
la pregunta antropológica en cuanto ya no se insiste en el sujeto como origen 
autosuficiente de sentido, sino en la precedencia de una donación que condi-
ciona y remodela la identidad y las exigencias interpretativas. Así, por tanto, 
se puede argumentar que “el concepto de adonado es clave en esta fenomeno-
logía, ya que redefine la existencia humana como una reconfiguración de su 
lugar dentro del marco fenomenológico” (Novoa, 2025a, p. 152). Tomado en 
serio, esto obliga a que nuestras razones sobre lo humano sean revisables: si el 
adonado puede ser reconfigurado por una nueva donación –por un testimonio, 
por un acontecimiento litúrgico, por una experiencia estética que desborda la 
categoría previa– entonces lo razonable exige procedimientos para retractarse, 
reelaborar hipótesis y rehacer inferencias en clave abductiva. La derrota de una 
conclusión previa no descalifica la racionalidad, sino que la transforma en una 
práctica operativa de ajuste a la donación.

Por tanto, si el adonado es ante todo un sujeto constituido por una dona-
ción previa, la posibilidad de que nuestras afirmaciones sobre lo humano sean 
derrotadas no es solo un asunto epistemológico sino una exigencia ética: la 
relación con el otro –entendida como relación de interdonación– convierte la 
revisión racional en una respuesta moral. En otras palabras, cuando una nueva 
donación reconfigura la posición del sujeto, la retractación o la reelaboración 
de nuestras hipótesis no constituyen simples correcciones técnicas sino actos 
de justicia hacia aquello que se ha dado; responder correctamente implica, 
además de verificar coherencias y evidencias, reconocer la autoridad del don 
que nos interpela. Esa doble consistencia –epistémica y ética– explica por qué 
lo razonable instala procedimientos y virtudes como la prudencia para no cerrar 
prematuramente los marcos interpretativos, la humildad para aceptar la sufi-
ciencia potencial de la donación frente a nuestras categorías y la valentía para 
modificar decisiones o enunciados asentados cuando el fenómeno lo exige. Y 
porque la donación suele presentarse en contextos intersubjetivos (testimonio, 
rito, encuentro estético), estas respuestas requieren también prácticas comuni-
tarias que permitan que la derrota de una conclusión sea pública, articulada y 
reparadora, no un gesto solipsista de abandono. 

Esa dimensión interpersonal de la donación explica por qué la razonabi-
lidad es también ética: la relación con el otro como don exige respuestas que 
rehacen la evaluación racional. Frente a esto, se puede argumentar que “el 
otro ya no comparece como correlato empático que mi conciencia sintetiza, 
sino como fenómeno saturado que me excede, des-centra e instituye como 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

Francisco Novoa-Rojas168

adonné-donatario de una presencia que se impone antes de toda iniciativa 
mía” (Novoa, 2025b, p. 11). Allí aparece la razonabilidad en su modalidad 
comunitaria en tanto que las interpretaciones públicas y las decisiones políticas 
o morales deben prever la posibilidad de que un testimonio o una presencia 
convoque nuevas exigencias. 

Con todo, la consecuencia es clara y mesurada: la razonabilidad no quiebra 
la exigencia epistemológica, sino que la complejiza y la precisa. En el dominio 
del objeto sigue siendo pertinente la corrección categorial; en lo acontecial y 
antropológico entra en juego una segunda capa –lo razonable– que articula la 
adecuación formal con la hospitalidad hermenéutica. Ello comporta: (a) privi-
legiar inferencias abductivas cuando el dato excede las categorías disponibles; 
(b) institucionalizar prácticas públicas de contraste y memoria que permitan la 
reapertura responsable de juicios; (c) cultivar virtudes epistémicas que hagan 
posible la revisión de conclusiones sin deslegitimar la búsqueda de la verdad. 
En términos marionianos, captar el fenómeno antropológico exige una razón 
dispuesta a someterse a la revisión que impone lo dado: tal revisión no es renun-
cia, sino regla práctica del rigor en contextos donde lo humano se nos dona más 
allá de nuestros marcos conceptuales.

5. Conclusiones 

La distinción entre fenómeno de tipo objeto y fenómeno acontecial no abre 
dos dominios ontológicos inconexos, sino que establece modos diferenciados de 
validación que dependen de la ley de la donación. En el régimen del objeto, la 
adecuación intención–cumplimiento conserva vigencia porque asegura recono-
cimiento, repetición y transmisión intersubjetiva. Ese prestigio metodológico no 
proviene de una sobrevaloración de lo cósico, sino de su función estabilizadora, 
que fija umbrales de suficiencia sin negar la finitud del aparecer y que, por lo 
mismo, opera como suelo para la experiencia común.

Cuando el fenómeno se instituye al advenir, con temporalidad provectiva y 
unicidad irreductible, el cierre categorial deja de constituir la medida principal. 
Lo que justifica es el cumplimiento mismo y la reconfiguración que deja su paso 
en el campo de experiencia, de manera que la inteligibilidad se obtiene ex even-
to. No se trata de una concesión subjetivista, pues la objetividad adopta aquí 



Objeto y acontecimiento: entre lo racional y lo razonable

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

169

formas propias de visibilidad mediada que se sostienen en memoria compartida, 
trazabilidad de efectos y respuesta del adonné.

De este recorrido emerge una regla de proporcionalidad. A cada modo de 
darse corresponde un modo de prueba. En lo objetual, la prueba se decide por 
suficiencia categorial y control verificable. En lo acontecial, la prueba se decide 
por eficacia del paso, sedimentaciones interpretativas y convergencias públicas 
que acreditan la llegada sin reducirla a esquema previo. La verdad no se relati-
viza, se distribuye según la índole del aparecer, y así se evitan dos reducciones 
simétricas, empobrecer el acontecimiento hasta volverlo objeto o exigir al objeto 
una sobrecarga de sentido que no le compete.

En este marco, sostenemos que lo racional no desaparece, sino que se reubi-
ca. Mantiene su fuerza normativa allí donde rigen la adecuación tranquila y el 
déficit medido, y deja espacio para lo razonable cuando el exceso impone una 
gramática distinta. Lo razonable no sustituye razones por decisiones arbitrarias, 
sino que organiza procedimientos de contraste a la altura del fenómeno que 
llega, con criterios de coherencia interna, calidad del testimonio, convergencia 
hermenéutica y durabilidad performativa.

Las consecuencias metodológicas son nítidas. Se evita el dogmatismo del cie-
rre prematuro porque la investigación admite derrotas locales cuando una nueva 
donación desbarata expectativas instaladas. Se elude también el escepticismo de 
la suspensión indefinida porque existen reglas operativas para decidir en régimen 
de acontecialidad sin exigir imposibles probatorios. La razón queda así exigente 
y revisable, fiel al fenómeno en su exceso y al objeto en su suficiencia.

La hermenéutica del adonné adquiere un relieve específico. Si el llamado 
solo se oye en la respuesta, el cumplimiento del fenómeno requiere exposición 
y acogida. La respuesta no fabrica lo que llega, pero permite su comparecencia 
en el orden del sentido. De ahí la necesidad de prácticas de memoria, archivos, 
relatos, ritos y protocolos de testificación que sostienen en el tiempo lo que no 
puede repetirse como objeto sin traicionar su modo de darse.

El plano antropológico se ve reorientado. Si el sujeto es ante todo donata-
rio, la normatividad del juicio se desplaza hacia una ética de la recepción en la 
que retractar, corregir o reabrir hipótesis, lejos de ser un signo de debilidad, se 
convierte en forma de rigor y, llegado el caso, en acto de justicia respecto de 
aquello que se ha dado. Las virtudes epistémicas dejan de figurar como adornos 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

Francisco Novoa-Rojas170

para transformarse en condiciones de posibilidad de la razón donde el exceso es 
estructural.

Queda, además, el tratamiento de las zonas mixtas. Hay objetos que irrum-
pen con rasgos aconteciales y eventos que sedimentan en objetividades operativas. 
La regla de proporcionalidad permite gobernar esos tránsitos sin sincretismos, 
cambiando de gramática probatoria cuando cambia el régimen del aparecer y 
manteniendo la continuidad del campo de la donación desde la escasez suficiente 
hasta el exceso.

Bibliografía

Heidegger, M. (1990). Sérénité. En Questions, tome III. Gallimard

Husserl, E. (2002). Lecciones de fenomenología de la conciencia interna del tiempo. 
Trotta.

Husserl, E. (2008). La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascendental. 
Prometeo.

Husserl, E. (2011). La idea de la fenomenología. Herder.

Husserl, E. (2013). Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía 
fenomenológica; tomo I. FCE.

Chretien, J-L. (1992). L’Appel et la réponse. De Minuit.

Gschwandtner, C. (2014). Degrees of Givenness. Indiana.

Filiz, K. (2024). Event and Subjectivity. The Question of Phenomenology in Claude 
Romano and Jean-Luc Marion. Brill.

Marion, J.L. (2005a). Le visible et le révélé. Cerf.

Marion, J.L. (2005b). Acerca de la donación. Jorge Baudino.

Marion, J.L. (2013). Étant donné. PUF. 

Marion, J.L. (2010a). Certitudes négatives. Grasset.

Marion, J.L. (2010b). Reduction et donation. PUF.

Marion, J.L. (2010c). De Surcroît. PUF.

Marion, J.L. (2016). Reprise du donné. PUF.



Objeto y acontecimiento: entre lo racional y lo razonable

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

171

Marion, J.L. (2018). Le témoin et le paradoxe. Remarques sur la phénoménalité dans 
le texte biblique. Revue des sciences religieuses, 92(1). https://doi.org/10.4000/
rsr.4033 

Marion, J.-L. (2023). En el nombre o cómo callarlo. Revista de Filosofía UCSC, 22(2), 
217-249. https://doi.org/10.21703/2735-6353.2023.22.2.2315 

Mena, P. (2019). La atención de la solicitud. Revista de Filosofía,  76, pp. 111–126. 
Recuperado a partir de https://revistafilosofia.uchile.cl/index.php/RDF/article

Murga, E. (2022). El discernimiento hermenéutico en Jean-Luc Marion. Revista de 
Filosofía (Madrid), 47(2), 455-470. https://doi.org/10.5209/resf.71121 

Novoa-Rojas, F. (2025a). La cuestión de la antropología en la propuesta de Jean-Luc 
Marion. Tábano, 26, 140-157. https://doi.org/10.46553/tab6857 

Novoa-Rojas, F. (2025b). Além da empatia: acolhendo a alteridade por meio da doa-
ção. Trans/Form/Ação, 48, e025145. 

Pérez, P. (2024). Una forma razonable de decir a-Dios. Sobre el sentido ético de la 
trascendencia en Emmanuel Levinas. Cauriensia. Revista Anual de Ciencias Eclesiás-
ticas, 19, 1133–1154. https://doi.org/10.17398/2340-4256.19.1133

Pizzi, M. (2024a). Fenomenología del exceso. SB.

Pizzi, M. (2024b). Recibir una tradición como expresión del doubler la métaphysi-
que: pragmatismo dionisiano y performatividad en el lenguaje de la saturaci-
ón de Jean-Luc Marion. Revista de Filosofía UCSC, 23(2), 301-314. https://doi.
org/10.21703/2735-6353.2024.23.2.2680

Potestà, A. (2013). El origen del sentido. Metales pesados.

Porcel, M. (2025). La primera tópica del fenómeno según Jean-Luc Marion: donación, 
posibilidad y exceso. Carthaginensia, 41(79), 243–286. https://doi.org/10.62217/
carth.651 

Ricœur, P. (1985). Éthique et politique. Autres Temps. Les cahiers du christianisme 
social, (5), 58-70. 

Rabanaque, L. (2017). Percept, feeling, pragma: Some static and genetic connections. 
In R. Walton, S. Taguchi, & R. Rubio (Eds.), Perception, affectivity, and volition in 
Husserl’s phenomenology (pp. 21–34). Springer. 

Roggero, J. L. (2020). La noción de “fenómeno” en la fenomenología de 
Jean-Luc Marion.  Diánoia,  65(84), 167–189.  https://doi.org/10.22201/
iifs.18704913e.2020.84.1586

Roggero, J. (2024a). Editorial. Invisto, 1(1), 1-4. https://doi.org/10.21703/invis-
to.2024.09  

https://doi.org/10.4000/rsr.4033
https://doi.org/10.4000/rsr.4033
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2023.22.2.2315
https://revistafilosofia.uchile.cl/index.php/RDF/article/view/55777
https://doi.org/10.5209/resf.71121
https://doi.org/10.46553/tab6857
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2024.23.2.2680
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2024.23.2.2680
https://doi.org/10.62217/carth.651
https://doi.org/10.62217/carth.651
https://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2020.84.1586
https://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2020.84.1586
https://doi.org/10.21703/invisto.2024.09
https://doi.org/10.21703/invisto.2024.09


Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

Francisco Novoa-Rojas172

Roggero, J. (2024b). La metafísica como transgresión. La impronta levinasiana en 
la fenomenología de Jean-Luc Marion.  Revista de Filosofía UCSC,  23(2), 367 – 
384. https://doi.org/10.21703/2735-6353.2024.23.2.2895

Rossodivito, J. (2024). La llamada: de la presencia a la manifestación. Una reflexión 
en torno a la diferencia entre metafísica y fenomenología.  Revista de Filosofía 
UCSC, 23(2), 315-333. https://doi.org/10.21703/2735-6353.2024.23.2.2897

Romano, C. (2016). There Is. Fordham.

Recibido: 26/09/2025

Aceptado: 20/10/2025

https://doi.org/10.21703/2735-6353.2024.23.2.2895
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2024.23.2.2897


SALVAR LOS FENÓMENOS: LA FILOSOFÍA DE 
LA PERSPECTIVA DE ORTEGA Y GASSET EN LA 

FENOMENOLOGÍA DE LOS DELIRIOS

SAVING THE PHENOMENA: ORTEGA Y GASSET’S 
PHILOSOPHY OF PERSPECTIVE IN THE 

PHENOMENOLOGY OF DELUSIONS

Guillermo Ruiz-Pérez
Medizinische Hochschule Brandenburg

guillermo.perez@mhb-fontane.de

Resumen: Este artículo revisita la relevancia de la filosofía de José Ortega y Gasset 
—en especial sus conceptos de creencia y perspectiva— para la psicopatología fenome-
nológica contemporánea. Gracias al trabajo pionero del psiquiatra español Luis Valen-
ciano Gayá, las ideas de Ortega fueron aplicadas de manera sistemática a la compren-
sión de la psicosis y el delirio ya en la década de 1950, de forma independiente a los 
marcos husserlianos y heideggerianos dominantes. Sostenemos que la teoría orteguiana 
de la perspectividad —fundada en la relación situada del sujeto con su circunstancia— 
anticipa desarrollos clave de la psiquiatría fenomenológica posterior. En particular, 
exploramos la concepción de Valenciano del delirio como una rigidificación de la pers-
pectiva, entendida como una respuesta al colapso de las estructuras de creencia que pre-
viamente sostenían el sentido de realidad del sujeto. A partir de la dialéctica orteguiana 
entre creencia e idea, sugerimos que las formaciones delirantes pueden desempeñar un 
papel compensatorio frente a una incertidumbre existencial radical. Desde un punto de 
vista clínico, este modelo ofrece una comprensión accesible e integradora del deterioro 
de la flexibilidad perspectival y de la apertura intersubjetiva. Al recuperar las contribu-
ciones de Ortega y Valenciano, buscamos ampliar tanto los horizontes históricos como 
teóricos de los enfoques fenomenológicos de la psicosis.

Palabras clave: perspectividad, delirio, esquizofrenia, Ortega y Gasset, Luis 
Valenciano, intersubjetividad.

Abstract: This article revisits the relevance of José Ortega y Gasset’s philosophy—
especially his concepts of belief and perspective—for contemporary phenomenological 

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madrid



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madrid

Guillermo Ruiz-Pérez174

psychopathology. Through the pioneering work of Spanish psychiatrist Luis Valenciano 
Gayá, Ortega’s ideas were systematically applied to the understanding of psychosis and 
delusion as early as the 1950s, independent of the dominant Husserlian and Heide-
ggerian frameworks. We argue that Ortega’s account of perspectivity—grounded in the 
subject’s situated relation to their circumstance—anticipates key developments in later 
phenomenological psychiatry. In particular, we explore Valenciano’s view of delusion as 
rigidification of perspective, understood as a response to the collapse of belief structures 
that previously sustained the subject’s sense of reality. Drawing on Ortega’s dialectic 
between belief and idea, we suggest that delusional formations may serve a compen-
satory role in the face of radical existential uncertainty. Clinically, this model provides 
accessible and conceptually integrated insights into the loss of perspectival flexibility 
and intersubjective openness. By recovering Ortega and Valenciano’s contributions, 
we aim to broaden both the historical and theoretical horizons of phenomenological 
approaches to psychosis.

Keywords: Perspectivity, Delusion, Schizophrenia, Ortega y Gasset, Luis Valen-
ciano, Intersubjectivity.

1. Introduction

The concept of delusion has been a central topic in theoretical discussions 
of the philosophy of psychiatry, even prior to the work of Karl Jaspers (Berrios, 
1991). Among the various schools of thought, phenomenology—together with 
existentialism and Daseinsanalyse—has provided the main vocabulary and con-
ceptual instruments for understanding this phenomenon. Husserl’s philosophy, 
especially the kind of phenomenology developed in his Nachlass, has played a key 
role insofar as it extends phenomenological thought to encompass the cultural 
world and the realm of meaning—both essential elements for understanding 
delusions and psychosis.

Many authors, particularly following Wolfgang Blankenburg, have argued 
that psychotic disorders are generally underpinned by a disturbance in the consti-
tution of intersubjectivity(Fuchs, 2020a; Stanghellini, 2000; Van Duppen, 2016)
delusion is considered the result of faulty information processing or incorrect 
inference about external reality. In contrast, the article develops a concept of 
delusion as a disturbance of the enactive and intersubjective constitution of 
a shared reality. A foundation of this concept is provided by a theory of the 
objectivity of perception, which is achieved on two levels: 1. The concept of 



Saving the phenomena: Ortega y Gasset’s philosophy of perspective in...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madrid

175

intersubjectivity has become increasingly influential in philosophy following the 
discovery of the so-called “new Husserl”: an interpretation of Husserl based on 
the Husserliana publications, which made clear that his project extended beyond 
a solipsistic and idealist conception of consciousness toward a philosophy of 
culture and human life (Szanto, 2014; Welton, 2003). The notion of the world 
as a horizon of intentions, central to intersubjectivity, refers to a shared reality 
of meaning, whose subjective constitution is revealed through transcendental 
reduction.

In this context, the problem of the constitution of being is no longer a purely 
idealist dilemma but one that refers to the apperceptive horizon and shared 
meanings, thereby involving culture and history. To participate in this horizon 
of intentions—in this intersubjective reality—means to possess, or rather be, 
a particular perspective. However, one’s constitutive perspective—that is, the 
perspectival way in which being is constituted through a subject—is not by 
itself sufficient to access this intersubjective horizon. What is essential is the 
recognition of one’s own perspective as one among many. To achieve this, the 
perspective must be sufficiently flexible to be integrated into a multiplicity of 
perspectives. As Fuchs (2015) notes: “An essential presupposition for these pro-
cesses is the capacity of shared intentionality or perspective-taking—that is, to 
transcend one’s primary, egocentric perspective and to grasp others’ intentions 
and points of view.”

Some authors have argued that delusions may be rooted in a loss of this 
capacity, namely the inability to exit one’s own perspective and adopt another. 
Drawing on Helmuth Plessner’s concept of eccentricity, this phenomenon has 
been described as a loss of eccentric position (Fuchs, 2020b; Plessner, 1928). 
This notion derives not only from phenomenology, for example, Alfred Schütz’s 
notion of the reciprocity of perspectives (Schütz, 1971). One of the earliest 
examples in the philosophy of psychopathology is Paul Matussek’s concept of 
Wahrnehmungsstarre (rigidity of perception) (Matussek, 1952), although his con-
cept is mainly confined to the sensory level. Later in that same decade, Klaus 
Conrad introduced the concept of a loss of translational capacity—i.e., the 
ability “to achieve an exchange of reference frames or perspectives, that is, to 
consider the situation—even if only temporarily—with the eyes of the other(s)” 
(Conrad, 1958). Wolfgang Blankenburg acknowledged that Conrad was one of 
the first to apply this concept to the psychopathology of schizophrenia, although 
he criticized the way in which Conrad oversimplified it (Blankenburg & von 
Baeyer, 1991). Shortly after Conrad’s major work, Luis Valenciano extended 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madrid

Guillermo Ruiz-Pérez176

this notion by characterizing delusions as a rigidity or inflexibility of perspective 
(Valenciano Gayá, 1961).

This process of rigidification, however, does not directly equate to the delu-
sion itself but rather to the underlying alteration that leads to it. In Conrad’s 
model, this phenomenon occurs during the so-called trema phase of emerging 
psychosis. Thus, the alteration of intersubjective constitution—often assumed 
to be the foundational layer of psychosis—is reflected in the perspectival cons-
titution of reality and the subject, progressing toward a moment of personal 
perspectival rigidity, that is, the abolition of perspectivism.

Breyer undertook one of the few attempts to offer a comprehensive overview 
of the use of the concept of perspective in psychopathology. He summarized 
the core elements of perspectivity in psychiatric phenomenology based on the 
work of Wolfgang Blankenburg, although its genealogy extends much further 
(Breyer, 2012; Micali & Fuchs, 2014). Breyer highlights the influence of Bin-
swanger and Minkowski, yet we argue that the ideas of Luis Valenciano were 
no less significant. As Blankenburg himself noted: “The relationship between 
an onto-analytical and purely phenomenological research into delusion must be 
clarified, beyond Binswanger’s last work on ‘Delusion.’ The ideas of intersubjec-
tive research suggested by the later Husserl are by no means exhausted. Without 
trying too hard, connections can be established with the thoughts of Valencia-
no, which are derived from those of Ortega y Gasset” (Blankenburg, 1980a). 
Nonetheless, the names of Luis Valenciano Gayá and José Ortega y Gasset are 
almost entirely absent from the phenomenological psychiatric literature.

Another limitation is that the concept of perspective in psychopathology 
has traditionally been restricted to its epistemological strand, which focuses on 
how reality is known and disclosed. The ontological strand—the constitution of 
reality—has largely been neglected in favor of the former.

From this conceptual background—reality as an intentional horizon and the 
subject as a constitutive perspective—we can ask about the meaning of delusions 
under the condition of altered perspectivity and how this affects the subject’s 
experience of the world. If we accept a hermeneutic understanding of delusions, 
we must acknowledge their sense-making character (Ritunnano & Bortolot-
ti, 2021). These authors contribute to the debate on the categorical status of 
delusions, specifically, whether they should be considered beliefs. Bortolotti’s 
account aligns with other authors who, for decades, have defended the view that 



Saving the phenomena: Ortega y Gasset’s philosophy of perspective in...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madrid

177

delusions are (false) beliefs (Bayne & Pacherie, 2005; Bortolotti, 2012, 2022; 
Miyazono, 2015). The mannifold senses of belief have  been discussed in detail 
elsewhere (Ruiz-Pérez, 2022). Her Anti-doxastic accounts, such as those of Eric 
Schwitzgebel, criticize the belief model for failing to clearly fit delusions into 
the concept of belief itself (Schwitzgebel, 2002, 2022). Schwitzgebel proposes 
that delusions are better understood as “in-between” cases (Schwitzgebel, 2001). 
Others, such as Jasper Feyaerts, call for a phenomenological approach to delusion 
that moves beyond belief altogether (Feyaerts et al., 2021).

Because these accounts focus directly on delusions rather than the underlying 
process, they often fail to grasp the broader context, what Blankenburg called 
the Grundstörung (basal disturbance). Delusions do not appear ex nihilo; they 
emerge within specific cultural, historical, and biographical horizons. Other 
authors have addressed delusion not only from a typological point of view but 
also from its existential implications. Thomas Fuchs has pursued this in recent 
years through his enactive approach, which has been robustly defended, although 
sometimes criticized (Fuchs, 2020a; Sass, 2020; Walter, 2020). In these texts, key 
concepts emerge: intersubjectivity, Leib, perspective, sense, common sense, and 
eccentric position—all of which demonstrate the interconnectedness of delusion, 
perspective, and belief.

We believe that the Ortuegian framework introduced by Valenciano Gayá 
and referred to by Blankenburg deserves renewed examination for several interre-
lated reasons. First, there is historiographical interest. If Valenciano’s psychiatric 
approach is genuinely phenomenological, his work may represent one of the ear-
liest instances of a phenomenologically oriented psychopathology grounded not 
in Husserl or Heidegger but in Ortega y Gasset. This possibility opens up a new 
line of inquiry into the intellectual genealogy of phenomenological psychiatry. 
Valenciano’s work suggests that Ortega’s thought, despite never being systema-
tized for clinical use, could have served as a legitimate phenomenological foun-
dation for understanding psychosis and delusions as early as the 1950s. Second, 
a comparative philosophical rationale emerges, as recent scholarship has unco-
vered subtle parallels between Ortega’s writings and Husserl’s later works (San 
Martín, 2013). We propose that similar resonances may be identified between 
Valenciano’s use of Ortega and the work of his phenomenological contempo-
raries in psychiatry. Third, Ortega’s conceptual framework appears significantly 
more accessible than other phenomenological thinkers. His philosophical style 
allows for more accessible articulation in clinical practice. Unlike Husserl and 
Heidegger’s intricate systems, Ortega’s categories, particularly those of perspective 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madrid

Guillermo Ruiz-Pérez178

and belief, are more readily translatable into clinical vocabulary. Furthermore, 
Ortega offers a particularly clear articulation of the relationship between pers-
pective and belief, which is essential for understanding delusional experiences. 
In contrast to models that emphasize either intentionality or the breakdown 
of natural self-evidence, Ortega enables us to trace how the disintegration of 
belief structures leads to a collapse of perspectivity and underlies such a loss of 
self-evidence.

Building on Valenciano Gayá’s early insights, this paper aims to reassess 
Ortega’s relevance to contemporary psychopathology. Finally, we argue that 
Ortega’s framework permits a reinterpretation of phenomena such as the rigi-
dification of perspective and invites us to broaden their implications toward a 
more comprehensive understanding of impairments in freedom, conceived as 
the subject’s capacity to inhabit their circumstances and to project and choose 
among future possibilities. As Valenciano himself writes: “the rigidification of 
perspective, the impossibility of [translation], the loss of freedom amputates the 
human being from one of his most radical essences: the choice in time of his 
possibilities in the circumstance, the choice of himself, which is nothing less than 
gaining control of the truth” (Valenciano Gayá, 1961).

2. Ortega’s overlooked role for philosophy of psychiatry: Ortega as 
phenomenologist?

Ortega y Gasset’s philosophy has often been interpreted in varied and some-
times conflicting ways—ranging from Lebensphilosophie and perspectivism to 
existentialism—depending on the phase or theme under consideration. This 
multiplicity of labels, along with the conceptual dispersion across his writings 
and the absence of a single systematic treatise, contributed to his limited integra-
tion into the dominant philosophical movements of the twentieth century. While 
his notion of ratiovitalism was defended by his closest followers, particularly the 
so-called School of Madrid, as a wholly original system, this emphasis on origina-
lity may have blinded them to the deeper resonances and convergences between 
Ortega’s thought and broader philosophical currents. More recent comparative 
scholarship has gradually begun to dismantle this isolationist reading, showing 
Ortega’s proximity to phenomenology, hermeneutics, and even structuralism 
in certain respects. This re-evaluation opens the door to reconsidering Ortega’s 



Saving the phenomena: Ortega y Gasset’s philosophy of perspective in...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madrid

179

philosophical legitimacy and relevance beyond the boundaries set by his own 
disciples.

Ortega’s relation to phenomenology—particularly to Husserl—constitutes 
a key point of interest in this article. Although his philosophical position has 
traditionally been classified under labels such as Lebensphilosophie, perspectivism, 
or existentialism, his exact placement within 20th-century European philoso-
phy remains ambiguous. His closest followers—especially the so-called “School 
of Madrid”—emphasized the originality of ratiovitalism and often portrayed 
Ortega as being outside phenomenology altogether. This effort to highlight his 
singularity may have obscured deeper philosophical affinities, especially with 
Husserl, which recent scholarship has sought to re-examine (Ropero, 2020; San 
Martín, 2012, 2015).

Ortega’s engagement with German philosophy was broad: he studied in 
Marburg and Berlin, was familiar with neo-Kantianism, read Wilhelm Schapp’s 
early works, and integrated ideas from Dilthey and Nietzsche. He also read 
Husserl’s Ideen in 1914 but later claimed to have abandoned phenomenology “at 
the very moment he received it” (Ortega y Gasset, 1965, p. 273). This distancing 
was based on two key criticisms: first, that phenomenology retained a Carte-
sian reduction of reality to consciousness, failing to overcome the limitations of 
idealism; and second, that it lacked a systematic structure, which Ortega dee-
med essential for any philosophical project. He articulated these critiques both 
in his “Preface for Germans” and—according to some scholars—during a visit 
to Husserl and Fink in 1934 (Ortega y Gasset, 1965, pp. 13–60; San Martín, 
2022). Later, Ortega added that phenomenology was unable to deal with history, 
a limitation he thought to have overcome through his notion of historical reason1.

However, many of these criticisms reflect partial interpretations or misun-
derstandings. Ortega confused eidetic and transcendental reduction, and 
dismissed key developments in Husserl’s later work—particularly his turn toward 
culture and history in the Freiburg years and Die Krisis, a text that Ortega wron-
gly attributed to Fink (Ortega y Gasset, 1964, p. 547). As San Martín (2012) and 
others have shown, Husserl had already begun elaborating on the philosophy of 
history and Lebenswelt in the 1920s. Thus, Ortega’s rejection of phenomenology 

1   In a footnote he says “for me, this leap from the phenomenological doctrine has been 
extremely satisfactory because it consists, no less, in resorting to… ‘historical reason’” (Orte-
ga y Gasset, 1964, p. 547), that is to say, to his own philosophy.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madrid

Guillermo Ruiz-Pérez180

may have functioned more as a rhetorical gesture than as a definitive philoso-
phical break. As Silver (1978) argues, Ortega’s claim to have “abandoned” phe-
nomenology likely meant that he rejected a specific form of it, rather than the 
entire phenomenological approach.

It is important to consider what influences Ortega’s relationship with phe-
nomenology may have had on his relevance to psychopathology. We argue that 
reclaiming Ortega for the philosophy of psychiatry requires understanding 
him—though not exclusively yet primarily—as a phenomenological thinker. This 
point warrants further clarification. Owing to his historical exclusion from both 
phenomenology and existentialism, Ortega has long been regarded as peripheral 
to the two main philosophical traditions that have shaped the philosophy of 
psychiatry. Consequently, for many scholars in the field, Ortega has not appeared 
as a philosopher worth engaging with directly. On the contrary, incorporating 
Ortega into the discussion would have required the adoption of a fundamentally 
different philosophical point of departure —one that lies outside the dominant 
frameworks.

3. Tracing Ortega y Gasset’s Path into the Philosophy of 
Psychiatry

Ortega’s contribution to the philosophy of psychiatry was first introduced 
by Luis Valenciano Gayá in 1932, but his approach did not gain international 
attention until his theory of schizophrenia—what he called the ‘paranoid syn-
drome’—and of delusion, presented at a 1957 conference in Zürich and later 
expanded in a 1960 publication (Valenciano Gayá, 1958; Zutt & Kulenkampff, 
1958). In Spain, Luis Martín-Santos and Manuel Cabaleiro Goás were the first to 
underscore the significance of Valenciano’s ideas, followed by Carlos Castilla del 
Pino (Cabaleiro Goás, 1959, 1966; Castilla del Pino, 1988). Internationally, his 
theory received the most attention from Paul Matussek and, especially, Wolfgang 
Blankenburg, who engaged more directly with his conceptual proposals (Bally 
et al., 1963; Blankenburg, 1971, 1980b).

No further developments have been made. It would be helpful to explore 
whether Ortega’s inherited conception exposed in the first section may have 
influenced his reception and development in the philosophy of psychiatry. The 
psychiatrist Manuel Cabaleiro Goás saw very early the correspondences between 



Saving the phenomena: Ortega y Gasset’s philosophy of perspective in...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madrid

181

phenomenology of schizophrenia and Ortega’s anthropology in its applied form 
in Valenciano’s works: “We have seen how the aforementioned Spanish psychia-
trist [Valenciano] interprets paranoid delusion through Orteguian concepts, 
without moving away from those characteristics that phenomenological psychopatholo-
gy pointed out to this type of delusion” (Cabaleiro Goás, 1966, p. 204). But neither 
Cabaleiro Goás nor Valenciano formulated directly that at this point they —as 
well as Ortega— were doing phenomenology, still believing they were starting 
from an original standpoint2. 

Valenciano—primarily—and Cabaleiro Goás—secondarily—were not in 
a position to propose that Ortega could be understood as a phenomenologist 
due to a twofold limitation. The first is Ortega’s self-exclusion, as discussed 
previously. Second, Valenciano’s theory of delusion fundamentally rests on the 
concept of belief, and only secondarily on that of perspective. While the latter 
can already be found relatively early in Husserl’s work, especially in its episte-
mological dimension, the notion of belief (Glaube, doxa) remains largely unex-
plored within Husserl’s phenomenology (Belussi, 1990; NI, 1999; Rang, 1973; 
San Martín, 2022). Not even Blankenburg, despite his pioneering insights into 
the loss of natural self-evidence, was able to connect this disturbance explicitly 
with Husserl’s concept of doxa3—simply because the depth of doxa in Husserl’s 
thought was not yet known at the time. Although Blankenburg clearly recogni-
zed the relevance of Lebenswelt in the constitution of experience and its distur-
bance in schizophrenia, he did not discuss this in a detailed reading of Husserl’s 
analyses of doxa. 

Due to this historical gap in the reception of Husserl’s work, combined with 
Ortega’s own explicit distancing from phenomenology, authors like Valenciano 

2   Luis Valenciano refers to his work as phenomenological analysis in only one passage: 
“[Castilla del Pino] considers my thesis extraordinarily rich in possibilities, especially because 
the phenomenological analyses do not lead me away from the concrete realities that are social 
structures” (Valenciano Gayá, 1978, p. 61). In that passage, we see that, despite everything, 
Valenciano still holds an idealist conception of phenomenology.
3   “The term ‘glorification’, which is rarely used today, was apparently familiar to the patient 
through the Bible translation. The Greek word ‘δοξάζω’ (to glorify), which appears frequently 
in the original text, derives from ‘δόξα’ (doxa), a term that spans a wide spectrum of mea-
nings — from deceptive appearance, illusion, mere opinion, and expectation, to revelation, 
honor, fame, and glory. This range of antithetical meanings is certainly not a random linguis-
tic peculiarity; rather, it points to the dual nature of appearance itself — as something that 
simultaneously reveals and conceals. It is precisely for this reason that this seemingly marginal 
remark deserves attention.” (Blankenburg, 1965, p. 34)



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madrid

Guillermo Ruiz-Pérez182

and Cabaleiro interpreted Ortega’s reflections on belief and perspective as origi-
nal philosophical resources for psychiatry. 

We argue that, in light of current advances in both Husserlian and Orte-
guian scholarship, Valenciano’s proposal should be regarded as a thorough 
phenomenological contribution and that his application of the concepts of 
belief and perspective ought to be recognized as such within the framework of 
phenomenological psychopathology. Having clarified the historical and philoso-
phical background that we consider essential for understanding the theoretical 
and historical crossroads at stake, we will now briefly present both concepts. 
This will allow us, first, to appreciate the remarkable foresight in Valenciano’s 
application of Ortega’s concepts to the study of psychosis and delusions, and 
second, to assess the potential horizons this perspective opens up for contem-
porary clinical practice.

Two Orteguian concepts are central to Valenciano’s theory of the paranoid 
syndrome: perspective and belief, which are deeply interconnected. In this study, 
we focused primarily on the concept of perspective. Valenciano’s reflections on 
belief—and their later resonance in Blankenburg’s work—have been addressed 
in detail elsewhere (Ruiz-Pérez, 2024a). First, what follows is a brief account of 
how perspective and belief are intrinsically linked in Valenciano’s framework. We 
will then outline his understanding of psychosis as grounded in a disruption of 
the structure of belief, and show how this leads to his central claim that delusions 
are ultimately rooted in a rigidification of perspective.

4. Ortega’s phenomenology of perspective

Ortega begins his conceptualization of perspective in his Meditations on 
Quixote. He intends to stress individuality–the individual being embedded in 
life. It consists of the particular individuality of the objects and the subjects. 
Ortega’s purpose is to overcome idealism and materialism in the construction 
of his ontology. “Only parts do exist in fact; the whole is an abstraction of the 
parts and it depends on them” (Ortega y Gasset, 1961, p. 44). It is important 
to remark on Ortega’s attempts to avoid falling into materialism, sensation, and 
idealism, in particular Kant’s constructivism. For him, reality is not a dichotomy 
between a subject as an idealist ego and external material things that can be 
perceived. Reality is only determined from the perspective of the correlate of 



Saving the phenomena: Ortega y Gasset’s philosophy of perspective in...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madrid

183

a positioned subject. Ortega reveals this overcoming in a well-known quote: 
“When shall we open our minds to the conviction that the ultimate reality of 
the world is neither matter nor spirit, is no definite thing, but a perspective” 
(Ortega y Gasset, 1961, pp. 44–45).

With this statement, Ortega seeks to open a path beyond both realism and 
idealism—phenomenology included—by introducing the ontological foundation 
of his philosophy, perspective as the subjective correlate through which reality 
is constituted. Therefore, at this point, Ortega’s concept of perspective carries 
genuine metaphysical weight. That is, it is not merely an epistemological con-
sideration. For Ortega, reality is perspective. Perspective does not simply refer 
to the fact that reality is perceived or known from a particular vantage point 
determined by an observer. Nor does this merely indicate that our access to 
the world is conditioned by a subjective standpoint. Rather, perspective itself is 
constitutive of reality. We cannot speak of being apart from perspective, since any 
statement about reality necessarily involves perspective. This strong ontological 
claim is most explicitly defended in Meditations on Quixote. However, in Ortega’s 
later writings—particularly in The Modern Theme, and specifically in the chapter 
Doctrine of the Point of View— his perspectivism appears to shift toward a more 
gnoseological interpretation (see Milagro Pinto, 2015, pp. 56–59).

For Ortega y Gasset, reality does not present itself as a neutral or an unor-
dered collection of objects. Rather, it is always already structured through a hie-
rarchy of appearances—a configuration of importances (Bedeutungen) in which 
certain elements emerge in the foreground, while others remain latent in the bac-
kground. This ontological organization implies that being is always a being-in-a-
perspective. The subject is not a passive spectator, but a constitutive center from 
which reality acquires meaning. As Ortega famously asserts, “the sound is not 
distant; I make it distant” (Ortega y Gasset, 1961, p. 65). Distance, depth, and 
spatial relations are thus not purely objective properties but accomplishments 
of the subject’s situatedness. From one perspective, the subject actively organizes 
the world into a structure of relevance, bringing some aspects to presence while 
relegating others to absence.

Perspective inherently entails an order: a dynamic play between surfaces and 
depths, presence, and latency. The visible always implies the invisible. Ortega 
illustrates this with his well-known image of the forest: “The trees do not allow 
the forest to be seen… and it is due to this fact that the forest exists” (Ortega y 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madrid

Guillermo Ruiz-Pérez184

Gasset, 1961, p. 65). The visible trees conceal the rest, and it is only by intuiting 
this hidden structure that totality—the forest—emerges as meaningful.

“Perspective is one of the constitutive components of reality. Far from being a 
distortion, it is the very principle by which reality is organized” (Ortega y Gasset, 
1966, p. 199). Only the claim to an absolute, singular perspective—or even to 
a hypothetical ‘perspectiveless view,’ a total kaleidoscopic sum of all possible 
perspectives—would constitute a distortion. This is what Ortega, drawing on 
Nietzsche, refers to as the view from nowhere (Ortega y Gasset, 1966, p. 237). 
Instead, each generation and individual filters reality through their own grid of 
interpretation. This interpretation does not focus on what perspective is disclo-
sed but on what it leaves in the background. It is through the interplay between 
what is manifested and what remains in latency that perspective enables a fuller 
experience of reality. That which does not appear directly remains co-present4 
with what does, and is shaped by what Ortega calls a ‘vital sensibility’ or system 
of beliefs— a framework through which reality acquires unity, completeness, 
and thus being. 

This is precisely where the continuity between the concepts of perspective 
and belief becomes evident in Ortega’s thought. The fact that reality is pers-
pectival underlies the essential function of a belief system. Perspective is not 
merely a structural feature of experience; it is shaped and sustained by a system 
of underlying beliefs that orient the subject’s relation to reality. In this sense, 
belief is not something superadded to perception but rather the very condition 
that configures how things appear and acquire meaning within a perspective. 
A parallel can be drawn with Husserl’s notion of Weltglaube—the implicit, pre-
reflective trust in the existence and coherence of the world that underlies our 
everyday experience (Rang, 1973, pp. 50–65). As in Ortega, this background 
layer of belief is not merely epistemological, but also existential and ontological: 
it enables the constitution of a stable and coherent world. Both thinkers thus 
point to a phenomenological understanding of perspective as always already 
embedded within a structure of belief—a structure that not only orients expe-
rience, but also grants reality its unity and ontological status.

We will now examine how Valenciano applies the concept of perspective to 
his understanding of psychosis and delusion, and how it becomes inseparable 

4   “Co-presence” should be understood as the concept homologous to “apperception” in Husserl.



Saving the phenomena: Ortega y Gasset’s philosophy of perspective in...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madrid

185

from the structure of belief that underpins both the constitution of experience 
and its pathological disruption

5. Valenciano’s Account of Altered Perspectivity in Psychosis

5.1. Perspectivity and the Tension Between Authenticity and Openness

Ortega continues his Meditations by stating: “A perspective is perfected 
through the multiplication of its viewpoints and the precision with which we 
respond to each of its planes” (Ortega y Gasset, 1961, p. 45). As we mentioned 
earlier, it is not perspectivism that distorts reality, but rather its opposite: the 
absolutization of a single point of view, or what Nietzsche—and Ortega after 
him—called the “view from nowhere.” True perspective requires recognizing 
itself as one among many. The latent face of reality, then, is not something 
hidden per se but something posited  by us within our own perspective. This 
positing generally relies on two factors: first, our own past experience of having 
perceived reality from other positions; and second, our engagement with the 
perspectives of others—both contemporary and historical (culture, tradition, 
inherited worldviews, etc.). The concealment of latent meaning is thus a com-
posite effect of both personal and shared experiences crystallized over time into 
what Ortega calls the system of belief.

However, this dynamic only functions properly under one essential condi-
tion: that we recognize our own perspective as just one among many, and that 
we remain open to shifting our point of view. Only then can we approach an 
objective experience of the world—an objectivity grounded not in the nega-
tion of perspective but in its dialogical expansion. This is precisely where Luis 
Valenciano’s proposal for a psychopathology of delusion becomes relevant: “A 
perspective, in order to be true to its essence”—that is, to be authentic—“must 
know that it is only one among many existing and possible perspectives” (Valen-
ciano Gayá, 1978, p. 41). We transcend our standpoint by co-presenting or 
apperceiving unities—just as we physically move around an object in order to 
grasp how it appears from all sides. Not to overcome perspectivism—since, as we 
have argued, perspective is constitutive of reality—but to assume it consciously 
and actively as such in our experience of the world.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madrid

Guillermo Ruiz-Pérez186

But as Wolfgang Blankenburg and Valenciano himself caution, this transcen-
dental capacity for perspective-taking—the ability to virtually “see” from other 
points of view—also requires limits in order for the subject to remain anchored 
in their own perspective and identity (Blankenburg & von Baeyer, 1991). Thus, 
a belief system should not exhaust the entire spectrum that sustains its existence. 
Inevitably, gaps emerge where failed or collapsing beliefs once stood, and these 
voids are filled with what Ortega calls “ideas.”

At this point, the dialectic between belief and idea becomes essential. Ideas 
are intellectual constructions developed by the subject who, confronted with 
the breakdown of belief, begin to think to reconstitute a world that has become 
hollow. These ideas serve an orthopedic function—they act as supports or subs-
titutes that attempt to restore coherence to a fractured experiential field (Ortega 
y Gasset, 1964, p. 398). They are subjective, private creations, and through them 
the subject articulates their personal project. This is where Ortega’s concept of 
authenticity is central. A healthy, non-pathological perspective must be unders-
tood as a dynamic tension between two poles: the possibility of taking other 
perspectives and the capacity to maintain one’s own situated point of view. One 
must not allow either their own perspective—or ideas alone—to monopolize 
the horizon of experience.

Rigidly clinging to one’s own perspective without the ability to transcend it 
leads to exclusion from the intersubjective world. Conversely, fully relinquishing 
one’s perspective entails the dissolution of self-agency, and the integrity and 
unity of the self. For Ortega, authenticity is not merely a psychological trait but 
a moral imperative—and only within this tension between belief and personal 
project can it be fully realized.

Here, Blankenburg’s still-unanswered question re-emerges: how does the 
mentally healthy individual navigate the transition—or balance—between a 
belief system, largely inherited and passively assumed, that grounds the expe-
rience of reality, and a personal project that is self-constructed and unique? How 
can one relativize their own perspective without losing themselves? (Blankenburg 
& von Baeyer, 1991). This is precisely the anthropological question that emerges 
from the study of delusion, where this equilibrium collapses—as we shall now 
explore.



Saving the phenomena: Ortega y Gasset’s philosophy of perspective in...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madrid

187

5.2. Pathological Rigidity in Perspective-Taking as an answer to 
belief-crisis: to save the phenomena

Luis Valenciano’s fundamental proposal regarding psychosis is that the 
underlying pathological process consists of a collapse or breakdown of belief: 
that is, the belief system that sustains the experience of both the world and the 
self begins to crack (Ruiz-Pérez, 2024a). Once this collapse occurs, the subject 
falls into radical doubt, into complete uncertainty. What had previously been 
taken for granted—as the background or horizon of experience, the correlative 
of belief— has now become problematic. Up to that point, it has been silently 
accepted and experienced as self-evident. However, the subject now finds them-
selves in a state of total problematicity: reality, which is constitutionally skewed 
and perspectival, can no longer be trusted. It loses its coherence, unity, and 
reliability.

Faced with this crisis, the subject attempted to restore the stability. As Ortega 
suggests, when a belief fails, one attempts to exit doubt through an idea—an 
idea that bears the distinctive characteristics Ortega attributes to it (Expósito 
Ropero, 2020, p. 142; Ruiz-Pérez, 2024b, p. 62). The subject clings to such an 
idea, which is then transformed into a belief-like certainty, a newly ‘believed’ idea 
turned absolute. This is the basis of the delusion, according to Valenciano. And 
it is precisely at this point that the alteration of perspectivity comes into play:

For me, the unshakable conviction of the delusional patient, grounded 
in the new belief, is a problem of perspective rigidification. (…) Reality—the 
field of importances—only exists as such in relation to a self. Yet a menta-
lly healthy person never loses sight of the fact that every circumstance is 
embedded in a broader one. What is clumsy or pathological is to grasp only a 
few circumstances, when in fact we are surrounded by the whole. (…) Falsity 
consists in not being fully faithful to perspectivism, in forgetting the multi-
ple, perspectival nature of truth, in failing to recognize the need to integrate 
one’s own perspective with those of others—that is, with other people—and 
in absolutizing a single point of view (Valenciano Gayá, 1978, pp. 41–42).

In the introduction, we referred to authors who discussed the alteration of 
perspective in delusional experience. Valenciano stresses that what he calls ‘rigi-
dity of perspective’ is something similar to what Conrad defined as ‘loss of Übers-
tieg’: the incapacity of changing the coordinate system or point of view. Conrad 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madrid

Guillermo Ruiz-Pérez188

referred to it as the impossibility of a ‘copernican revolution’, as Blankenburg 
years later also remarks in his studies on perspectivism (Blankenburg, 2007, p. 
56). What is important to highlight at this point is that we find in Valenciano 
Gaya an early understanding of this concept of rigidity of perspective in a delu-
sional experience outside the existentialist philosophical context. We have already 
pointed out how Blankenburg concluded in one of his texts that it is necessary 
to go beyond the late Husserl, whose possibilities in psychopathology were “by 
no means exhausted”, and he referred to Ortega as a plausible way (Blankenburg, 
1980b, p. 106).

This remark should be understood within the framework of the limitations in 
the understanding of Husserl that we previously noted, such that the Orteguian 
path appeared, from a certain point onward, as a seemingly divergent possibility 
from Husserl’s proposal.

This path is the only one left in order to meet life’s hermeneutic demand: to 
save5 the phenomena. To recover the meaning of the circumstance and escape 
the “sea of doubt,” to reach some form of certainty—something that cannot be 
achieved without paying a high price.

Now, their perspective — their apprehension of truth — must become 
absolute, exclusive, and admit no concessions to other possible perspectives. 
Under normal conditions, such perspectives are given to us in synthetic, and 
often systematic, bundles through our belief system. The subject now needs 
to find a footing — and does so — in a new certainty, which becomes a 
belief. From this basis, life begins to function again, but within a new totality 
of perspective that is narrow and exclusivist. And such a “totality,” as Jaspers 
puts it, “is not granted to any man at a low price.” In my view, this is the 
very foundation of the incorrigibility of delusions and of their apodictic 
certainty (Valenciano Gayá, 1978, p. 42).

A particularly significant aspect of Valenciano’s approach is the connection 
between freedom and perspective. As Valenciano Gaya stresses, freedom con-
sists in the fact that the subject dispose of a range of possibilities, which my 
circumstance offers me within my perspective: “the rigidification of perspective, 

5   “Benefac loco illi quo natus es, as we read in the Bible. And in the Platonic school the task 
of all culture is given as ‘to save the appearances’, the phenomena; that is to say, to look for 
the meaning of what surrounds us” (Ortega y Gasset, 1961, p. 46).



Saving the phenomena: Ortega y Gasset’s philosophy of perspective in...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madrid

189

the impossibility of transition, the loss of freedom amputates the human being 
from one of his most radical essences: the choice in time of his possibilities 
in the circumstance, the choice of himself ” (Valenciano Gayá, 1978, p. 43).  
The condition for an authentic and free unfolding of the self lies precisely in 
the presence of possibilities—possibilities that emerge only through fidelity to 
perspectivism: that is, through the capacity to step outside one’s own particular 
point of view, to decenter oneself. Just as an image loses its sense of hierarchy 
when the background is rendered with the same sharpness as the foreground, as 
discussed earlier, possibilities vanish when it no longer contrasts with alternatives. 
Everything collapses into a single plane: no depth, no horizon. To choose among 
the possibilities offered by our circumstances, one must be able to relativize one’s 
perspective.

	 Finally, these possibilities within one’s circumstances are also a reflection 
of our temporal openness to the future. The possibilities are always related to 
future events. “In the temporal dimension, what is exclusive to man is his ability 
to live towards and from the future, to open himself up to it; only the future 
rejects us towards the past and installs us in the present” (Valenciano Gayá, 
1978, p. 43). It is our openness to the future that becomes problematic, and it 
is precisely the function of the belief system to alleviate that burden. This is why 
we need some certainty about it:

For me to be calm now with respect to the minute that is to come, I 
need to be sure, for example, that the earth that supports me now will not 
fail me later. This earth of that my feet now tread on is a thing that is there, 
but the earth later, the earth of the immediate future is not there, it is not a 
thing, but I have now to invent it, to imagine it, to construct it for myself 
in an intellectual scheme, in short, in a belief about it (Ortega y Gasset, 
1964, p. 85). 

Here we find the necessary connection between our openness to the future 
and our beliefs. Only inasmuch we can anticipate what our circumstance and its 
possibilities are about to mean for me I can exercise my freedom. By choosing 
within my possibilities, I become myself authentically, developing the project 
I am, and that is always a creative task: “The imperative of authenticity is an 
imperative of invention (Ortega y Gasset, 1965, p. 29). 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madrid

Guillermo Ruiz-Pérez190

Conclusion

This article explores the relevance of Ortega y Gasset’s philosophical fra-
mework, as interpreted and applied by Luis Valenciano, for phenomenological 
psychopathology. By recovering Ortega’s concepts of belief and perspective and 
examining their integration into Valenciano’s account of delusion and psychosis, 
we have highlighted a theoretical approach that anticipates later developments 
in phenomenological psychiatry and offers conceptual tools for clinical unders-
tanding.

Ortega’s concept of perspective, as we have argued, is not merely epistemolo-
gical but ontological. Being is always perspectival; reality is constituted through 
the subject’s situated relation to the world, structured by a dynamic hierarchy 
of importances. This structure is inseparable from the subject’s system of beliefs, 
which provide coherence to experience. Convergence of perspective and belief 
allows reality to appear stable and unitary.

Valenciano’s originality lies in his early systematic application of Ortega’s 
ideas to psychiatry. Already in the 1950s, he conceptualized psychosis as a break-
down in the system of beliefs that underpins the coherence of the world. In 
response, the subject may substitute their beliefs with rigid ideas, leading to a 
loss of perspectival flexibility and intersubjective openness. Delusions, in this 
view, arise from absolutizing one’s own position and failing to acknowledge the 
perspectival nature of experience.

Valenciano offers a phenomenological model grounded in a coherent phi-
losophical system. He was able to do so because his reading of Ortega was 
remarkably ahead of its time—so much so that it enabled developments which 
only became available to phenomenology after the posthumous publication of 
Husserl’s works. Ortega’s philosophy provided Valenciano with a highly systema-
tic foundation for his model, as seen in the interconnection between perspective 
and belief. Internal coherence enables a structured and integrated approach to 
psychopathology.  Particularly important is the ethical implication of Ortega’s 
perspectivism: the link between freedom and the ability to decenter from one’s 
viewpoint.

Clinically, this framework invites attention not only to the content of delu-
sions but also to the structural transformation of the patient’s experiential world. 



Saving the phenomena: Ortega y Gasset’s philosophy of perspective in...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madrid

191

Delusions reshape the structure of experience—flattening depth, eliminating 
possibilities, and severing intersubjective connection. Clinical work should aim 
to restore perspectival flexibility and rebuild trust in a shared world, supporting 
patients’ capacity to open themselves to alternative perspectives. Furthermore, 
Ortega’s dialectic between belief and idea helps clinicians understand how delu-
sional systems temporarily function adaptively. Ideas fill the gaps left by failed 
beliefs. Recognizing this dynamic can guide therapeutic strategies that gently 
soften rigidity and support the development of new shared beliefs.

Although this study does not claim that Ortega and Valenciano’s model is 
superior to other frameworks, we argue that its originality and coherence warrant 
greater attention. Its accessibility and pragmatism, in contrast to more deman-
ding transcendental approaches, make it especially suitable for clinicians seeking 
theoretical grounding. As Cabaleiro Goás noted in 19666, Ortega’s clarity can 
lead to conclusions comparable to, or even exceeding, those of more complex 
systems.

Recovering Ortega’s contributions, and especially their application in 
Valenciano’s psychiatric work, enriches the historical landscape of phenome-
nological psychopathology and opens promising directions for further explora-
tion. Valenciano and Ortega deserve recognition not merely as parallels, but as 
important contributors to the development of a phenomenological paradigm 
in psychiatry.

6  “Advantage over Daseinsanalyse and other similar orientations (...) of being simpler and 
clearer for the psychiatrist and with which one reaches similar and sometimes even superior 
conclusions than those reached with those other directions” (Cabaleiro Goás, 1966, p. 194)



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madrid

Guillermo Ruiz-Pérez192

Literature

Bally, G., Brengelmann, J. C., Cornu, F., Ey, H., Eysenck, H. J., Heimann, H., 
Kretschmer, W., Kuhn, R., López Ibor, J. J., Matussek, P., Meerwein, F., 
Müller, M., Natanson, M., Pichot, P., Solms, H., Straus, E. W., Wyrsch, 
J., & Zutt, J. (Eds). (1963). Grundlagen und Methoden der Klinischen Psychiatrie. 
Springer Berlin Heidelberg. https://doi.org/10.1007/978-3-662-00726-6

Bayne, T., & Pacherie, E. (2005). In Defence of the Doxastic Conception of Delu-
sions. Mind and Language, 20(2), 163–188. https://doi.org/10.1111/j.0268-
1064.2005.00281.x

Belussi, F. (1990). Die Modaltheoretischen Grundlagen der Husserlschen Phänomenolo-
gie. Verlag K. Alber.

Berrios, G. E. (1991). Delusions as “Wrong Beliefs”: A Conceptual History. British Jour-
nal of Psychiatry, 159(S14), 6–13. https://doi.org/10.1192/S0007125000296414

Blankenburg, W. (1965). Zur Differentialphänomenologie der Wahnwahrnehmung. 
Nervenarzt, 36, 285–298.

Blankenburg, W. (1971). Der Verlust der natürlichen Selbstverständlichkeit: Ein Beitrag 
zur Psychopathologie symptomarmer Schizophrenien. Enke.

Blankenburg, W. (1980a). Anthropological and Ontoanalytical Aspects of Delu-
sion. Journal of Phenomenological Psychology, 11(1), 97–110. https://doi.
org/10.1163/156916280X00138

Blankenburg, W. (1980b). Antropological and ontoanalytical aspects of delusion. 
Journal of Phenomenological Psychology, II, 97–110.

Blankenburg, W. (2007). Psychopathologie des Unscheinbaren: Ausgewählte Aufsätze 
(M. Heinze, Ed.). Parodos-Verlag.

Blankenburg, W., & von Baeyer, W. (Eds). (1991). Wahn und Perspektivität: Störun-
gen im Realitätsbezug des Menschen und ihre Therapie. Enke.

Bortolotti, L. (2012). In defence of modest doxasticism about delusions. Neuroethics, 
5(1), 39–53. https://doi.org/10.1007/s12152-011-9122-8

Bortolotti, L. (2022). Are delusions pathological beliefs? Asian Journal of Philosophy, 
1(1). https://doi.org/10.1007/s44204-022-00033-3

Breyer, T. (2012). Perspektivität als Thema der Phänomenologie und Einleitung. Novem-
ber, 1–14.

Cabaleiro Goás, M. (1959). Temas psiquiátricos I. Cuestiones generales y direcciones de 
investigación. Paz Montalvo.



Saving the phenomena: Ortega y Gasset’s philosophy of perspective in...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madrid

193

Cabaleiro Goás, M. (1966). Temas psiquiátricos II. Algunas cuestiones psicopatológicas 
generales. Paz Montalvo.

Castilla del Pino, C. (1988). La patología de la confianza en la obra de Valenciano. 
In Luis Valenciano: La dimensión múltiple (pp. 131–137). Consejería de Cultura, 
Educación y Turismo.

Conrad, K. (1958). Die beginnende Schizophrenie. Versuch einer Gestaltanalyse des 
Wahns. Thieme.

Expósito Ropero, N. (2020). Para una revisión de la teoría orteguiana de la creencia. 
Dos notas de Manuel Granell. Boletín de Estudios de Filosofía y Cultura Manuel 
Mindán, 15, 137–154.

Feyaerts, J., Henriksen, M. G., Vanheule, S., Myin-Germeys, I., & Sass, L. A. 
(2021). Delusions beyond beliefs: A critical overview of diagnostic, aetiological, 
and therapeutic schizophrenia research from a clinical-phenomenological pers-
pective. The Lancet Psychiatry, 8(3), 237–249. https://doi.org/10.1016/S2215-
0366(20)30460-0

Fuchs, T. (2015). The intersubjectivity of delusions. World Psychiatry, 14(2), 178–179. 
https://doi.org/10.1002/wps.20209

Fuchs, T. (2020a). Delusion, reality, and intersubjectivity a phenomenological and 
enactive analysis. Philosophy, Psychiatry and Psychology, 27(1), 61–79. https://doi.
org/10.1353/ppp.2020.0009

Fuchs, T. (2020b). On Excentricity and Explanation: Reply To Sass’s and Walter’s 
Comments. Philosophy, Psychiatry, and Psychology, 27(1).

Matussek, P. (1952). Untersuchungen über die Wahnwahrnehmung. Archiv Für 
Psychiatrie Und Nervenkrankheiten Vereinigt Mit Zeitschrift Für Die Gesamte Neuro-
logie Und Psychiatrie, 189(4), 279–319. https://doi.org/10.1007/bf00351194

Micali, S., & Fuchs, T. (Eds). (2014). Wolfgang Blankenburg—Psychiatrie und Phäno-
menologie. Verlag Karl Alber.

Milagro Pinto, A. (2015). Las creencias en el proyecto metafísico de Ortega. UNED.

Miyazono, K. (2015). Delusions as harmful malfunctioning beliefs. Consciousness and 
Cognition, 33, 561–573. https://doi.org/10.1016/j.concog.2014.10.008

NI, L. (1999). Seinsglaube in der Phänomenologie Edmund Husserls (Vol. 153). Springer 
Netherlands. https://doi.org/10.1007/978-94-011-4693-7

Ortega y Gasset, J. (1961). Meditations on Quixote. Norton & Company.

Ortega y Gasset, J. (1964). Obras completas. Tomo V (1933-1941). Revista de 
Occidente.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madrid

Guillermo Ruiz-Pérez194

Ortega y Gasset, J. (1965). Obras completas. Tomo VIII (1958-1959). Revista de Occi-
dente.

Ortega y Gasset, J. (1966). Obras completas. Tomo III (1917-1928) (6th edn). Revista 
de Occidente.

Plessner, H. (1928). Die Stufen des Organischen und der Mensch: Einleitung 
in die philosophische Anthropologie. Walter de Gruyter & Co. https://doi.
org/10.1515/9783110845341

Rang, B. (1973). Kausalität und Motivation (Vol. 53). Springer Netherlands. https://
doi.org/10.1007/978-94-010-2393-1

Ritunnano, R., & Bortolotti, L. (2021). Do delusions have and give meaning? 
Phenomenology and the Cognitive Sciences. https://doi.org/10.1007/s11097-021-
09764-9

Ropero, N. E. (2020). La fenomenología de la objetividad de Ortega. Una respuesta a 
Graham Harman. Estudios Filosóficos, LXIX, 183–197.

Ruiz-Pérez, G. (2022). Delirio como creencia. Culturas Científicas, 3(2), 78–108. 
https://doi.org/10.35588/cc.v3i2.5685

Ruiz-Pérez, G. (2024a). El síndrome paranoide: La fenomenología de la esqui-
zofrenia de Valenciano a Blankenburg. Revista Colombiana de Psiquiatría, 
S0034745024000325. https://doi.org/10.1016/j.rcp.2024.03.007

Ruiz-Pérez, G. (2024b). Una fenomenología de la esquizofrenia desde Ortega: Luis 
Valenciano Gayá y Wolfgang Blankenburg [Universidad Nacional de Educación a 
Distancia]. https://hdl.handle.net/20.500.14468/26504

San Martín, J. (2012). La fenomenología de Ortega y Gasset. Biblioteca Nueva.

San Martín, J. (2013). Why Declaring Ortega To Be A Phenomenologist Is Impor-
tant. Reasons And Difficulties / ¿Por qué es importante considerar a Ortega y Gas-
set fenomenólogo? Razones y dificultades. Investigaciones Fenomenológicas, 4(1).

San Martín, J. (2015). La nueva imagen de Husserl. Trotta.

San Martín, J. (2022). Creencia y afectividad. Un capítulo de antropología filosófica. 
Phenomenology, Humanities and Sciences, 2(3), 333–345.

Sass, L. A. (2020). Delusion, reality, and excentricity comment on thomas fuchs. 
Philosophy, Psychiatry and Psychology, 27(1), 81–83. https://doi.org/10.1353/
ppp.2020.0010

Schütz, A. (1971). Gesammelte Aufsätze I. Das Problem der Sozialen Wirklichkeit (A. 
Gurwitsch, H. L. van Breda, & R. Grathoff, Eds). Springer Netherlands.

Schwitzgebel, E. (2001). In-Between Believing. The Philosophical Quarterly, 51(202), 
76–82.



Saving the phenomena: Ortega y Gasset’s philosophy of perspective in...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madrid

195

Schwitzgebel, E. (2002). A phenomenal, dispositional account of belief. Nous, 36(2). 
https://doi.org/10.1111/1468-0068.00370

Schwitzgebel, E. (2022). The Nature of Belief From a Philosophical Perspective, 
With Theoretical and Methodological Implications for Psychology and Cognitive 
Science. Frontiers in Psychology, 13. https://doi.org/10.3389/fpsyg.2022.947664

Silver, P. W. (1978). Ortega as Phenomenologist: The Genesis of Meditations on Quixote 
(Issue 2). Columbia University Press.

Stanghellini, G. (2000). At Issue: Vulnerability to schizophrenia and lack of common 
sense. Schizophrenia Bulletin, 26(4), 775–787. https://doi.org/10.1093/oxford-
journals.schbul.a033493

Szanto, T. (2014). Social Phenomenology: Husserl, Intersubjectivity, and Collective 
Intentionality. International Journal of Philosophical Studies, 22(2).

Valenciano Gayá, L. (1958). Das paranoide Syndrom im Lichte anthropologischer 
Auffassungen Ortega y Gassets. In J. Zutt & C. Kulenkampff (Eds), Das Paranoide 
Syndrom in Anthropologischer Sicht (Issue September 1957, pp. 34–37). https://doi.
org/10.1007/978-3-642-86071-3

Valenciano Gayá, L. (1961). El delirio paranoide y la razón vital. Archivos de Neuro-
biología, 24(2), 115–144.

Valenciano Gayá, L. (1978). Estudios y ensayos sobre la vida y las vidas humanas. Aca-
demia Alfonso X el Sabio.

Van Duppen, Z. (2016). Schizophrenia: A disorder of intersubjectivity. A phenomenologi-
cal analysis.

Walter, H. (2020). Description is not enough: The real challenge of enactivism 
for psychiatry. Philosophy, Psychiatry and Psychology, 27(1), 85–87. https://doi.
org/10.1353/ppp.2020.0011

Welton, D. (2003). The New Husserl: A Critical Reader. Indiana University Press.

Zahavi, D. (2009). Husserls Phänomenologie. In Husserls Phänomenologie. utb. https://
doi.org/10.36198/9783838532394

Zutt, J., & Kulenkampff, C. (1958). Das Paranoide Syndrom in Anthropologischer 
Sicht. In Das Paranoide Syndrom in Anthropologischer Sicht (Issue September 1957). 
https://doi.org/10.1007/978-3-642-86071-3

Recibido: 14-05-2025

Aceptado: 28-10-2025





POR QUÉ EL CUERPO VIVIDO SÍ EXISTE II: 
LA ANTROPOLOGÍA DEL CUERPO VIVIDO Y 

EL PROBLEMA MENTE-CUERPO EN CLAUDE 
ROMANO

WHY THE LIVED-BODY DOES EXIST II: CLAUDE 
ROMANO ON THE ANTHROPOLOGY OF LIVED-

BODY AND THE MIND-BODY PROBLEM

Guillermo Santiago Salinas

Universidad FASTA
guillermosalinas@ufasta.edu.ar

Resumen: La previa exposición, Por qué el cuerpo vivido sí existe, I: Críticas al pen-
samiento existencialista de Claude Romano, comprendía como objeto la presentación 
de ciertas críticas desarrolladas a partir del análisis de los argumentos del mencionado 
autor. Se presenta una continuación conformada por una exposición sintética de las 
posibilidades que existen para el tratamiento fenomenológico, antropológico y onto-
lógico del concepto de cuerpo vivido (Leib). Asimismo, a partir de la descripción de 
la antropología del cuerpo vivido sostenida por Romano, se evidencia la relevancia del 
uso de dicha noción análoga para la filosofía de la mente y las ciencias cognitivas y la 
comprensión del ser humano y su totalidad integral. 

Palabras clave: nueva fenomenología francesa, problema mente/cuerpo, antropo-
logía, ontología, filosofía de la mente y las ciencias cognitivas.

Abstract: The previous exhibition, Why the Lived-body does exist, I: Critiques on 
Claude Romano’s existentialist thought, included as its object the presentation of certain 
criticisms developed from the analysis of the aforementioned author’s arguments. A 
continuation consisting of a synthetic exposition of the possibilities that exist for the 
phenomenological, anthropological and ontological treatment of the concept of lived-
body (Leib) is presented. Likewise, since the description of Romano’s anthropology of 
lived-body, the relevance of the use of the mentioned analogous notion in philosophy 
of mind and cognitive sciences, and towards the understanding of the human being in 
its integral totality is evidenced.

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas198

Keywords: New French Phenomenology, Mind/Body Problem, Anthropology, 
Ontology, Philosophy of Mind and Cognitive Sciences.

1. La antropología en la fenomenología existencial de Claude 
Romano

Esta investigación tiene lugar como la continuación de un artículo previo, 
publicado en la revista Investigaciones Fenomenológicas e intitulado Por qué el 
cuerpo vivido sí existe I. Críticas al pensamiento existencialista de Claude Romano1. 
En esa primera parte de nuestra exposición, analizamos ciertas obras del autor 
francés referentes a la problemática de la corporalidad en perspectiva fenome-
nológica. Contra la posición del autor, argumentamos en favor de la existencia y 
del uso de la distinción fenomenológica de Leib y Körper, remarcando la impor-
tancia de la aplicación de dichas nociones. En aquellas primeras críticas, hemos 
demostrado – al menos parcialmente – la legitimidad de los conceptos fenome-
nológicos sobre la corporalidad. Para ello, hemos puesto en juicio los principios 
epistemológicos de la perspectiva fenomenológica radical del Lebenswelt sostenida 
por Romano. Ahora bien, es necesaria una visión sintética que dé cuenta de la 
legitimidad de las nociones fenomenológicas llevadas a juicio por Romano. Esta 
segunda exposición pretende erigir dicha perspectiva sintética.

Como hemos presentado en la parte primera de nuestra exposición, la cor-
poralidad (corporéité) – según es señalada por el autor francés – se enmarca en 
su proyecto de una verdadera fenomenología del cuerpo: aquella que abandone 
la distinción misma de Leib y Körper y todos sus sustitutos2. “No hay cuestión 
más urgente en fenomenología que la cuestión del cuerpo propio [corps propre], 
tal como fue nombrado desde Husserl”3. Este concepto, afirma, ha sido tomado 
como autoevidente y se limita a la consideración de los modos en que dicho 
término puede promover contribuciones científico-positivas4.

1   Cf. Salinas, G. S. (2024). “Por qué el cuerpo vivido sí existe I. Críticas al pensamiento 
existencialista de Claude Romano”, en Investigaciones Fenomenológicas, 21, 145-177.
2   Cf. Romano, C. (2021). “Por qué el cuerpo vivido no existe. Traducción de Elkin Gutié-
rrez”, en Aporía. Revista Internacional de Investigaciones Filosóficas, 20, 128-129.
3   Romano, C. (2016). “After the Lived-body. Translation by Samuel Webb”, en Continental 
Review, 49 4, 445.
4   Cf. Ibid.



Por qué el cuerpo vivido sí existe, II: la antropología del cuerpo vivido y ...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 33 - 55. UNED, Madrid

199

Partiendo de una noción radical de mundo de la vida (monde de la vie), el 
pensador francés afirma que hay un solo cuerpo, que no es ni el objeto de la 
fisiología ni el «objeto subjetivo» sostenido por Husserl: “en el mundo de la 
vida, solo hay un cuerpo que soy yo, y ese cuerpo me parece perfectamente 
ubicado en el mundo y perfectamente separado por los límites de todos los 
cuerpos circundantes”5. El cuerpo propio es percibido desde un principio como 
propio sin necesidad de objetivación en ningún sentido. Se nos revela desde el 
comienzo como “la ubicación primordial que ocupo en primer lugar en virtud 
de la diferencia entre la sensibilidad con la que me relaciono con este cuerpo y 
mi sensibilidad en general con el mundo que me rodea”6. Este corps propre ocupa 
un volumen espacial cuyo lugar está dentro del mundo – entre las cosas –, aún 
con su propia intimidad situada en el Lebenswelt: se trata de “una manera en que 
me paro en un lugar dado dentro de un entorno percibido, ya que el límite de 
mi cuerpo es el comienzo de las cosas”7.

Así, la noción de cuerpo propio acuñada por Romano se debe a otro térmi-
no previo al que refiere, esto es, al espacio, sitio, lugar o volumen ocupado, en 
tanto originariamente estructurado por diferencias espaciales. Es la espacialidad 
primordial del cuerpo, dependiente esencialmente de él. El cuerpo fenomenal 
está estructurado espacialmente de modo que las sensaciones afectivas, a las que 
hicimos referencia anteriormente, se originan de manera espontánea encontrando 
localización por sí mismas8. Ubicado espacialmente por su propio margen de 
referencia inicialmente orientado, este cuerpo con límites definidos que somos, 
posee un peso, una inercia, lugar de inherencia en el mundo como sujetos esen-
cialmente encarnados, sujetos de percepción ecológicos, tributarios del mundo 
en su propio ser, con acceso inmediato a la propia espacialidad9.

De este modo pretende el filósofo galo romper – según su concepción his-
tórico-filosófica – con la tradición de la ciencia y la filosofía modernas, las que 
han escindido la naturaleza material externa y la mente (o Leib): abandonando la 
distinción entre cuerpo vivido y objetivo, que es una consecuencia de la acepta-
ción de dicha escisión10. El cuerpo fenomenal es un cuerpo en primera persona, 

5   Romano, C. “Por qué el cuerpo vivido no existe”, 127.
6   Cf. Ibid., 129.
7   Ibid., 133-134.
8   Cf. Ibid., 134; Romano, C. “After the Lived-body”, 456; 460.
9   Cf. Romano, C. “Por qué el cuerpo vivido no existe”, 130; 135-136; Romano, C. “After 
the Lived-body”, 461.
10   Cf. Romano, C. “Por qué el cuerpo vivido no existe”, 124.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas200

fenomenológico, sitio en que se manifiestan la sensaciones afectivas egocéntricas, 
que se presenta siempre como distinto del resto11. “Debido a que mi cuerpo 
me es dado desde el principio como perteneciente al registro de sensibilidad 
afectiva es absolutamente distinto de todo lo que no es y precisamente no es un 
«objeto»”12. Es decir, su referencia para ser dado es la sensibilidad, puesto que 
esto ocupa el lugar en que estoy sin que nadie más pueda ocuparlo: “es el «aquí» 
de mi presencia a las cosas”13.

Por el contrario, la encarnación se nos revela como la experiencia caracteri-
zada principalmente por carecer de contraparte o correlato objetivos, es decir, 
no hay distancia entre Yo y mí mismo, como, por ejemplo, cuando siento la 
opresión en el pecho por ansiedad14. Dotado también de materialidad, facti-
ble de ser afectado por otros objetos, no es concebible como cuerpo espacial o 
mundano, según afirma Romano, puesto que lo experimentamos directamente 
como nuestro. Es nuestra posición central de referencia, que experimentamos, 
más bien, como nosotros, puesto que es nuestra presencia en y para el mundo 
(dans le monde et au monde)15.

Enmarcada en la idealización de objetividad de la moderna filosofía natural, 
la división entre naturaleza física y mente ha permitido únicamente dos salidas: 
1) el monismo propio del naturalismo materialista y la reducción de la mente a 
“materia concibiendo los fenómenos mentales como puros efectos de procesos 
neurofisiológicos”16; o 2) el dualismo de raigambre gnóstica y racionalista-idea-
lista, a partir del sostenimiento de una heterogeneidad esencial que libera a la 
mente del determinismo mecanicista de la naturaleza, dividiendo al hombre en 
un ser sujeto corporalmente a las leyes que determinan el universo, por un lado, 
y liberado mentalmente de estas, por el otro17.

11   Cf. Ibid., 130.
12   Ibid., 131.
13   Ibid.
14   Cf. Ibid., 132.; Romano, C. “After the Lived-body”, 457-458.
15   Cf. Romano, C. “Por qué el cuerpo vivido no existe”, 132; Romano, C. “After the Lived-
body”, 458-459; 465.
16   Ibid., 446.
17   Cf. Ibid. Ambas posiciones, el monismo y el dualismo, comparten la misma concepción 
del mundo y la naturaleza, según el autor, en tanto universo material neutral, objetivo y 
gobernado por leyes, que es única realidad autosuficiente y explicación última de los fenóme-
nos mentales. Esto deja sin lugar al ser humano que, desprovisto de toda finalidad y significa-
do, sólo puede caer en el abismo de la perplejidad y la ansiedad. Así, retomando el prejuicio 
criticado por Spinoza en el Apéndice de su Ética demostrada según el orden geométrico, se recae 



Por qué el cuerpo vivido sí existe, II: la antropología del cuerpo vivido y ...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

201

Romano sostiene que el fundamento de los errores de ambas posiciones se 
encuentra en su concepción unívoca respecto del mundo, es decir, el consecuente 
mito de una única descripción de este último y en los intereses que los subyacen. 
Afirma también que, en su perspectiva fenomenológica radical, se encuentra una 
visión del mundo (the environment [milieu] of our life) tal como se presenta: un 
enfoque capaz de superar la dicotomía teórica que nos encuentra. En nuestro 
desarrollo previo, hemos presentado nuestras críticas a las bases de la propues-
ta antropológica existencial de Romano, estas son: el principio epistemológico 
apriorístico del Lebenswelt y las reducciones epistemológicas, fenomenológicas 
y ontológicas que este conlleva, junto a los argumentos contra la descripción 
husserliana de cuerpo vivido y la noción fenomenista de la sensibilidad humana. 
Ahora bien, consideramos necesario esclarecer también la significancia de dichos 
fundamentos atendiendo a un enfoque ontológico de la relación cuerpo-mente. 
Este último, según su adecuación, será capaz de integrar y fundamentar la noción 
fenomenológica de cuerpo vivido a una comprensión de los grados del ser y de la 
vida, pudiendo dar cuenta de las operaciones cognitivas, afectivas y conductuales 
analizadas por la filosofía de la mente.

Según Romano, nuestro acceso fenomenológico y nuestras construcciones 
teoréticas respecto del mundo y de la corporalidad, están determinados por nues-
tros esquemas conceptuales mentales y los usos lingüísticos relativos a ellos18. 
De allí, la confusión en torno al mundo – como cifrado por una infraestructura 
matemática – y al cuerpo como objetivo o Körper. Sin embargo, aquellas primeras 
son dependientes por origen a la experiencia pre-teórica ingenua del mundo y 
nosotros mismos19. La interrogante que se nos presenta es, por tanto, qué puede 
acaso aportarnos la descripción del anthropos dado en el nivel ingenuo primario al 

en una visión unívoca de lo existente considerando toda finalidad y sentido como proyección 
antropomórfica y alienante de la naturaleza; cf. Romano, C. “After the Lived-body”, 446-
447; Spinoza, B. (1980). Ética demostrada según el orden geométrico. Madrid, Ed. Orbis, 
62-68. Asimismo, menciona que la ruina de ambas posiciones, asociadas al positivismo, es 
traída gracias al reconocimiento de que “no hay tal cosa como la «realidad» en este singular 
sentido, porque no hay tal cosa como la (una y única) descripción del mundo”; Romano, C. 
“After the Lived-body”, 448. Por un lado, consideramos injusta la dependencia de lo ontoló-
gico a lo lingüístico, signada por la Sprachlichkeit sostenida por el autor y aplicada a las cien-
cias al modo de un giro trascendental copernicano como el presentado por Kant (cf. KrV, 
Prólogo B [Kant, I. (1998). Crítica de la razón pura. México, Ed. Porrúa, 11-25]). Por otro 
lado, estas afirmaciones no arriban sino a un escepticismo y una caída de las posibilidades de 
la fenomenología y la filosofía.
18   Cf. Romano, C., “After the Lived-body”, 451.
19   Cf. Ibid., 449.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas202

que se cierne Claude Romano20. Por lo tanto, abordaremos esta materia de mane-
ra crítica en dos sentidos, estos son, el acceso fenomenológico a la corporalidad 
y el dinamismo propio de las operaciones psíquicas-somáticas humanas, inten-
tando denotar la constitución psicosomática compleja de la persona humana.

1.1. El acceso fenomenológico al cuerpo humano

Asevera Romano: “en el mundo de la vida, radicalmente entendido, no 
podrían haber objetos físicos, y mucho menos cuerpos objetivos”21. “Nunca 
tratamos con cuerpos objetivos como substratos de determinaciones físico-
biológicas, sino siempre con «cuerpos subjetivos» [des corps propres], como 
modos de autopresentación de distintos tipos de seres vivos”22. Esto quizás 

20   A este respecto, consideramos necesario afirmar lo siguiente: Heidegger critica la ilusión 
fenomenológica fundamental de la objetivación promovida por Husserl, encontrando en ella 
la ejecución de un quid pro quo entre teoría y vida, en que la primera deforma inevitablemen-
te a la segunda por considerarse como un modo de ser en el mundo y una posición natural 
(natürliche Einstellung); cf. GA 20: 253-254; Rodríguez, R. (2019). La transformación herme-
néutica de la fenomenología: una interpretación de la obra temprana de Heidegger. San Martín, 
UNSAM Edita, 81-86. Este mismo quid pro quo acontece en la propuesta de Romano entre 
experiencia primaria del mundo y vida, en un nivel fenomenológico de la donación y onto-
lógico. Es decir, la segunda es reducida por la primera, en cuanto la experiencia ingenua en el 
mundo de la vida (y los esquemas conceptuales-lingüísticos) se concibe como aquella que 
provee, a posteriori, el significado. Se manifiesta nuevamente el apriorismo del mundo de la 
vida de Romano, en tanto condición de posibilidad del significado de la vida. Consideramos 
que es posible afirmar que, en términos de la excedencia de los fenómenos tratados por la 
fenomenología francesa (por ej., Marion), Romano no consigue – al menos en estos escritos 
– liberar a la vida en su donación por sí misma de las condiciones subjetivas. Es reducido el 
valor ontológico de lo existente a la mera experiencia subjetiva al modo de un fenomenismo. 
Asimismo, esto debe ser revisado y profundizado en la totalidad de la obra del autor francés, 
haciendo hincapié en su concepción del fenómeno insigne o acontecimiento.
21   Romano, C., “After the Lived-body”, 452.
22   Ibid. Respecto a la presentación en persona de los otros en el mundo de la vida, Romano 
se detiene distinguiendo, desde su perspectiva radical, que los demás se encuentran presentes, 
como subjetividades corporales, en el mundo que compartimos ab initio. Al poseer una expe-
riencia propia basada en mi espacialidad y mi perspectiva (mutuamente dependientes, con-
formando así la experiencia desde el propio standpoint), puedo distinguirme de otros corpo-
ralmente, puesto que el lugar que ocupo no es el que otros lo hacen y mi sentirme 
egocéntrico es diverso al sentir a los otros (alocéntrico). El lugar geométrico podría ser ocu-
pado por otros, mas no el mundo, pues este lo ocupamos corporal y fenomenalmente desde 
el principio: mi relación corpóreo-fenomenal con el sitio ocupado debe entenderse en sentido 
mínimo. Del mismo modo, la experiencia y el mundo de la vida – en que se abre aquella – es 
compartido: este sentido mínimo de pertenencia es lo que abre al mundo como Mitsein 



Por qué el cuerpo vivido sí existe, II: la antropología del cuerpo vivido y ...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

203

parezca contradictorio con aquello que menciona en otro escrito: “desde luego 
descubrimos empíricamente que el agua es una molécula compuesta de dos 
átomos de hidrógeno y un átomo de oxígeno”23. Sin embargo, aquí vuelve a 
manifestarse el apriorismo del mundo de la vida implicado en la mediatez de 
la experiencia.

Romano considera que la experiencia que poseemos del agua requiere de un 
conocimiento a priori de esencias, esto es, un conocimiento que, de iure, no tiene 
necesidad de investigación o hipótesis empíricas para ser conocido, aunque de 
facto pueda ser conocido por cultura, educación u otro semejante24. El modo de 
presentación del agua dependerá del esquema conceptual que poseamos estando 
encarnados en el mundo de la vida. Que el agua sea H2O, o que toda cosa sea 
sí misma, dependerá de sus propiedades (el modo de su aparecer o sus determi-
naciones fenomenales), y estas se fundan en la esencia presupuesta para poder 
conocer aquello que es objeto de experiencia (categorías conceptuales subjeti-
vas). Según Romano, la esencia «agua» pertenece al género «cosa material/física» 
(subordinándose a los axiomas ontológicos regionales). Por esto, para saber lo 
que es el agua de modo precientífico, es debido conocer a priori, por ejemplo, 
qué es un cuerpo material y que todo cuerpo material es espacialmente extenso25.

Luego, asevera que “ya hay que saber lo que es el agua para poder descubrir 
algo al respecto. (…) si yo no supiera ya lo que es el agua de manera precientífica 
(…) jamás podría descubrir empíricamente nada a propósito de ella”26. Si no 
fuera así, según el autor, no podría saber respecto de qué estoy descubriendo algo. 
Respecto de lo mencionado anteriormente acerca de la corporalidad, no hay aquí 
más que una contradicción. Además, pueden añadirse las siguientes críticas: en 
primer lugar, lo único que sostiene la pertenencia de una esencia a un género es 
su subordinación a axiomas, pero podemos preguntar si en el mundo de la vida 
tienen lugar estos axiomas o constituiremos un nominalismo, tal como Roma-
no ha mencionado que intenta evitar. En segundo, si el conocimiento del agua 
depende de conocer a priori su esencia y el conocerla se debe a tener experiencia 
en el mundo y conocimiento a priori de qué es un cuerpo material, entonces no 

(world shared with others) y es, según el autor, el punto de inicio de una fenomenología de los 
otros; cf. Ibid., 465-467.
23   Romano, C. (2012). “Esencia y modalidad: Husserl y Kripke”, en Tópicos. Revista de Filo-
sofía de Santa Fe, 23/24, 102.
24   Cf. Ibid., 101; Romano, C. “After the Lived-body”, 452.
25   Cf. Romano, C. “Esencia y modalidad: Husserl y Kripke”, 101-104.
26   Ibid., 101.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas204

puede afirmarse que no tengamos experiencia del cuerpo objetivo o físico. Más 
bien, debe haber experiencia de ello para poder conocer qué es un cuerpo físico 
extenso y qué es una cosa física y, luego, qué es el agua27.

Esto mismo podría decirse respecto del cuerpo fenomenal en tanto sitio de 
nuestra encarnación en el mundo. La espacialidad de la corporéité, que únicamen-
te podríamos admitir en términos análogos descriptivos, no es capaz de asumirse 
en un modo unívoco sensitivo, según sugiere Romano, puesto que esto requeriría 
de nociones previas relativas a lo dimensivo, lo cuantitativo, lo matemático y 
lo físico. En este sentido, nada nos detendría de recuperar el cuerpo en cuanto 
Körper28.

El fenomenólogo galo tampoco acepta, en sus textos acerca de la corporali-
dad, que tengamos experiencia de ningún elemento referido a las dimensiones 
físicas y biológico-orgánicas de nuestra corporeidad29. Por el contrario, “las cosas 
en nuestro Lebenswelt poseen una «certeza» que precede toda justificación que 
podamos dar”30. Este es el caso de la sensibilidad afectiva que ya hemos descrip-
to31. Por lo tanto, no podemos admitir la noción de Körper, sino que únicamente 
experimentamos el cuerpo fenomenal, de modo que, según Romano, se resuelve 
el tradicional problema mente-cuerpo. Este problema, cree el profesor de la 
Sorbona, tiene su origen en el hecho de partir de un cuerpo físico y fisiológico 

27   Cabe afirmar que debe distinguirse el no aparecer del no-mostrarse a simple vista, al 
modo de aquello que es llamado observación directa y observación indirecta. Por tanto, no es 
cierto que no aparezca el cuerpo objetivo, sino que no se muestra del modo pretendido por el 
autor. Las cualidades de lo objetivo sí se dan, a partir de sí mismas en las cosas, junto a todas 
las propiedades, determinaciones, y demás, puesto que son estas las que fundamentan aquello 
con lo que interactuamos entitativa, cognitiva, afectiva y conductualmente. Si así no fuera, tal 
como menciona el autor, no habría forma de objetivar un contenido.
28   En este sentido, la descripción de Romano nos plantea problemáticas en torno a otros 
fenómenos si es asumida en este modo unívoco y asociado a la sensibilidad que criticamos. 
Un ejemplo de ello es el embarazo, en que las fronteras de la sensibilidad se vuelven inestables 
y la espacialidad del volumen corporal – como coordenadas en el mundo –se presenta de 
manera diversa.
29   No consideramos que esto halle justicia con múltiples fenómenos cotidianos, como la 
experiencia de los cambios fisiológicos propios del desarrollo de la persona humana, las viven-
cias que podemos poseer de los efectos de los condicionamientos psicológicos o psiquiátricos 
y los efectos del consumo de sustancias químicas (fármacos u otras drogas) en el estrato psí-
quico intencional mental.
30   Cf. Romano, C. “After the Lived-body”, 453.
31   “Mi cuerpo es experimentado (éprouvé) y sentido (ressenti) en una manera completamen-
te distinta a la de otros cuerpos”; Ibid., 453.



Por qué el cuerpo vivido sí existe, II: la antropología del cuerpo vivido y ...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

205

y, desde ello, procede a inquirir si este es el sitio de la consciencia o si esta se 
mantiene heterogénea32.

Frente a este problema, el cuerpo fenomenal planteado posee una certeza 
primaria: aquellos cuerpos fisiológicos tienen sentido en referencia a este único, 
por lo que debemos describirlo per se si deseamos comprender el cuerpo objeti-
vo al que refieren las ciencias33. En esto, estamos de acuerdo con el autor, pero 
no nos parece que afirme que el Körper o el Leib no existan, siendo su objetivo 
principal desechar la tradicional distinción e indicar un número de direcciones 
que la reflexión puede y debe tomar34.  Por el contrario, es debido comprender-
los de un modo nuevo. Esto será lo que defina si es necesaria la distinción entre 
cuerpo vivido y cuerpo objetivo, y qué valor posee la distinción en términos 
antropológicos.

1.2. El dinamismo psicosomático de la operatividad humana

El cuerpo fenomenal (corps phenomenal) no se presenta como cuerpo o men-
te, sino como el modo en que se manifiestan los seres vivientes, esto es, como 
idénticos a su cuerpo. Este no es una parte del ser humano, sino aquello que 
constituye su todo, tanto un aspecto del ser viviente como algo idéntico a su 
totalidad. Por ello, al presentarse de este modo, no hay lugar para la cuestión 
acerca de una división o unión de cuerpo y alma35. Este problema se origina 
en la reificación de la mente y la conciencia como una identidad diversa. Son 
miradas, junto a la del movimiento exploratorio husserliano, que traicionan la 
perspectiva en primera persona, observando al sí mismo «desde fuera», como 
en el acto de conocimiento similar al utilizado para el conocer de los objetos36. 

32   Cf. Ibid., 453.
33   Cf. Ibid.
34   Cf. Ibid., 445.
35   Cf. Ibid., 453-454. 
36   Cf. Ibid., 458. El problema del movimiento exploratorio no es tal si uno lo comprende en 
relación con los procesos psíquico-atencionales y no en términos ontológicos. La interpreta-
ción vaga de Romano considera que en él se presenta una relación dualista entre cuerpo y 
mente, en que esta última, en tanto ego trascendental, realiza una apropiación en que el cuer-
po se torna vivo a través de la exploración táctil del Yo. El cambio debe ser comprendido 
únicamente como un cambio fenomenológico, estesiológico e intencional, en que el cuerpo 
es explorado en su sensibilidad y, a partir de ello, es representado a la mente de modo ligado 
a aquel sitio en que es sentido, al modo de una fenomenalización orgánica, viva y 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas206

Así, la auto-referencialidad inmediata e intrínseca propia del ser humano por 
medio de la espacialización, manifestando también de este modo su corporali-
dad, demuestra por qué, según el autor, “Yo no me encuentro situado junto a 
mi cuerpo como la consciencia trascendental”37, sino que estoy “al mismo nivel 
que el mundo a través de mi cuerpo y mi cuerpo es mi propia voluminosidad 
primordial, que sólo yo soy capaz de ocupar en tanto la experimento en un modo 
que no se parece a ningún otro”38.

De este modo, es también el lugar donde son ejercitadas las disposiciones y 
habilidades: “experimentarse uno mismo como cuerpo es medirse con respec-
to a las tareas que no son cognoscitivas en primer lugar, sino de acción, a las 
que depende esencialmente la percepción”39. Es decir, nos somos dados para la 
existencia y el cuerpo es el lugar para esa potencialidad: nos somos dados corpo-
ralmente para la praxis. Pero actuar no es actuar sobre el cuerpo propio (como 
instrumentalmente), sino que toda acción es corpórea: toda acción presupone 
al cuerpo como sujeto de la acción, pues el único sujeto agente es el agente 
encarnado (embodied), el sujeto corporal, mí-mismo-en-tanto-cuerpo (myself-as-
body)40. Esto se debe a que, según Romano, “yo no estoy «en» mi cuerpo de un 
modo misterioso (…), sino que soy mi cuerpo”41. Somos los sujetos de la acción 
y “de ninguna manera lo es un Ego distinto del cuerpo que tuviera que ejercer 
una agencia misteriosa sobre él”42. Ser consciente y ser una consciencia no es lo 

psicosomática: un proceso psíquico, corporal, estesiológico y atencional actualizante. Así 
también, el no-mostrarse latente (potencial) en el estado de sueño, actualizado atencional e 
intencionalmente en el estado de vigilia, en términos relativos a diversos lugares de nuestra 
corporalidad. 
37   Ibid., 461.
38   Ibid.
39   Ibid. 
40   Cf. Ibid., 462-463.
41   Ibid., 463.
42   Ibid. En cuanto a la intersubjetividad, afirma que las otras subjetividades corporalmente 
aparecidas no pueden ser agotadas por la descripción. “Con seguridad, son también un con-
junto de capacidades y disposiciones que exceden cualquier mero «dado» corporalmente”; 
Ibid., 467. Asimismo, tampoco debemos reificar la consciencia de otros, puesto que “uno 
debe decir de los otros lo que dice de uno mismo: ser consciente no significa ser una cons-
ciencia”; Ibid. No sólo es criticable el existencialismo sujeto a tal escepticismo que se torna 
incapaz de avanzar desde los efectos hacia sus causas, sino que este sugiere una antropología 
casi nula, casi vacía, únicamente descripta bajo términos fenomenistas de “lo aparente”: esto 
es, aquello que puedo de los otros percibir, aquello que criticaba Scheler, que solo nos es dado 
de los otros sus cuerpos, sus alteraciones, sus movimientos; cf. Scheler, M. (1973). Wesen und 
formen der Sympathie. Bern, Francke, 238.



Por qué el cuerpo vivido sí existe, II: la antropología del cuerpo vivido y ...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

207

mismo para el autor, puesto que la segunda no es algún tipo de cosa que en el 
mundo tenga espacio: no existe una «una consciencia», sino “un sujeto corporal 
dotado con varias aptitudes y, entre ellas, la de ser consciente de su mundo cir-
cundante y de aquellos que en él tienen lugar”43.

Romano recupera una cita de Husserl en el segundo libro de las Ideas, en que 
Husserl afirma lo siguiente: “está comprendido el hombre entero con cuerpo y 
alma. De ahí que pueda muy bien decirse yo no soy mi cuerpo, sino yo tengo 
mi cuerpo; yo no soy un alma, sino yo tengo un alma”44. Romano lee en ello 
una reformulación de la distinción cartesiana entre res cogitans y res extensa, es 
decir, una yuxtaposición extrínseca entre el alma o la consciencia, identificada 
con el Yo, y el cuerpo, identificado con la extensión dimensible (corpus meum 
sive me totum). De este modo, pretende desechar la noción de Leib. Sin embargo, 
esta lectura es pobre, ya que podemos encontrar en ella otro sentido que refiera 
a la realidad compleja de nuestro cuerpo: que el Leib se funde análogamente 
en nuestro acceso directo en primera persona a nuestra corporalidad, que exi-
ge (como condición de posibilidad) una naturaleza unitaria corpóreo-anímica 
humana y que así dé cuenta fenomenológicamente de la unidad intrínseca de 
cuerpo y mente45.

Consideramos que aquí se encuentra una de las claves fundamentales de la 
problemática que lleva al intento de afirmar la inexistencia del cuerpo vivido, 
y esta es: la identificación del cuerpo vivido como Yo, res cogitans y mente, 
frente al cuerpo objetivo como sí mismo, res extensa y cuerpo fisiológico. Por el 
contrario, el ser humano es más que su cuerpo y su mente y, debido a su uni-
dad intrínseca, su subjetividad no prescinde, sino que la integra y se conforma 
sobre su corporalidad46. En este sentido, nos hallamos con el requerimiento 

43   Cf. Romano, C. “After the Lived-body”, 467.
44   Husserl, E. (2005). Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. 
México, Fondo de Cultura Económica, 128 [Husserl, E. (1991). Ideen zu einer reinen Phäno-
menologie, Zweites Buch. Dordrecht-Boston-London, Kluwer, 212; (1952). Hua IV. Phänom-
enologisches Untersuchungen zur Konstitution. Den Haag, Martinus Nijhof ]. citado por Roma-
no en “Por qué el cuerpo vivido no existe”, 122.
45   Esta es la concepción antropológica clásica sintetizada como anima mea non est ego, men-
cionada por Tomás de Aquino en Super I Epistolam B. Pauli ad Corinthios lectura, XI, lect. 2; 
recuperada por Lombo, J. A.; Giménez Amaya, J. M. (2015). “Cuerpo viviente y cuerpo 
vivido. Algunas reflexiones desde la antropología filosófica”, en Naturaleza y Libertad. Revista 
de estudios interdisciplinares, 5, 368.
46   Ibid., 360. En el sentido de trascenderla siendo siempre sí mismo, cuerpo y mente. Esto 
ha sido lo tradicionalmente sostenidos por el hilemorfismo y el realismo. Sin embargo, con 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas208

de esclarecer cómo comprende al ser humano Claude Romano a través de 1) 
la relación cuerpo-mente y 2) la relación cuerpo-Yo. Atendiendo a que ambas 
relaciones son mutuamente dependientes, comenzaremos con el tratamiento de 
la segunda de ellas.

1.3. En torno a la relación entre Yo y corporeidad

Consideramos junto a Romano que es el ser humano como un todo el que 
se manifiesta precisamente en su corporalidad (con su extensión, duración, loca-
lización, entre otros)47. Sin embargo, existe cierta simpleza en la descripción del 
pensador respecto de la interacción del ser humano a través de su corporalidad, 
esto es, según afirma, el cuerpo en cuanto adosado con ciertas capacidades, 
deseos y experiencias. Lejos de esto, el dinamismo psicosomático manifiesta la 
propia interioridad en su complejidad, permitiendo la vinculación con otros y 
la experiencia social, cultural, histórica48.

Romano ha reconocido con certeza que el cuerpo viviente “no es una sus-
tancia material que reciba y soporte la actividad” del alma o el Yo49. A pesar de 
ello, no ha dado cuenta de cómo es posible la completitud humana y, aún más, 
le es imposible en su formulación presentar cómo puede tenerse experiencia 
profunda de la propia unidad, puesto que ha deslegitimado todo tipo de unión50. 
La experiencia propia del Yo parece siempre poder distinguirse de la corporali-
dad, pero en sus expresiones parecen identificarse excesivamente a través de ésta 
última, oscureciéndose la relación entre los eventos/actos mentales (cognitivos, 

prejuicio afirma con desprecio Romano: “el realismo que ve en ello [la construcción teorética] 
una fiel representación de la realidad inaccesible a través de otros sentidos”; cf. Romano, C. 
“After the Lived-body, 450.
47   Cf. Lombo, J. A.; Giménez Amaya, J. M. “Cuerpo viviente y cuerpo vivido”, 364.
48   Cf. Ibid.
49   Ibid. Se trata de una comprensión del cuerpo como sustancia material.
50   Cf. Ibid. En este sentido, los autores citados recuperan lo mencionado por J. Vicente 
Arregui y J. Choza, en torno a la posibilidad, superadora de la perspectiva del pensador 
francés, de considerar al cuerpo: en tanto modos de observar al cuerpo, 1) interioridad o 
cuerpo vivido y 2) exterioridad o cuerpo sujeto a cambios físicos; y en tanto enfoques, 3) 
objetivo o cuerpo en cuanto diverso del sujeto y 4) subjetivo o cuerpo propio; cf. Ibid., 365; 
Arregui, J. V.; Choza, J. (1992). Filosofía del hombre. Una antropología de la intimidad. 
Madrid, Rialp, 127-128. 



Por qué el cuerpo vivido sí existe, II: la antropología del cuerpo vivido y ...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

209

afectivos, aquellos a los que tenemos acceso fenomenológico en primera persona 
y de manera privada) con los (físico-)corpóreos.

Al igual que Romano, comprendemos que “el cuerpo es el carácter extenso 
del ser humano, y no es una realidad viviente con independencia de él”51. Sin 
embargo, el dinamismo no creemos que sea holístico-unitario como afirma el 
fenomenólogo, sino que cuerpo y mente son la misma cosa en tanto ser huma-
no, mas no en tanto principios de dinamismo52. Asimismo, el cuerpo y el Yo no 
pueden identificarse por completo, aunque el primero no pueda existir ni obrar 
por sí mismo y, a la vez, manifieste al segundo posibilitándole el acceso al mundo 
y a los otros53. Mas, “la relación entre el cuerpo y el yo parece ser de identidad, 
pero esto sería contradictorio”54. Si el Yo no fuera más que cuerpo, no existiría 
subjetividad alguna, sino mera extensión u objetividad: si fuera cierto que no 
hay ningún tipo de distancia, como sostiene Romano, entre la corporalidad y el 
Yo, “no habría actividad del yo sobre el mundo sino tan solo del mundo sobre 
el yo. El sujeto no sería más que una cosa entre otras cosas”55. Por tanto, el Yo, 
la persona, debe ser más que el cuerpo y que el alma: quiere decirse con ello, su 
conjunción intrínseca, sólo distinguiéndose alma y cuerpo por distinción ideal. 
Así, “el Yo trasciende el propio cuerpo y puede objetivarlo” y vivenciarlo56. Se 
trata del Yo corpóreo presente en el mundo y capaz de experienciar(se).

Refiriéndose a la praxis humana, el fenomenólogo de la Sorbona asegura 
que el cuerpo fenomenal se da a sí mismo mediante aquella primer. Esto a tal 
punto que podemos llamarlo, con Husserl, el órgano de un «Yo puedo», bajo 
la condición de comprender el ejercicio de esta potencialidad o capacidad del 
siguiente modo57: “Yo únicamente puedo actuar en mi cuerpo (en el sentido de 
una acción transitiva) si ya poseo un cuerpo capaz de actuar por sí mismo (…), y 
consecuentemente, un cuerpo con el que soy uno”58. Por tanto, la acción espon-
tánea no es una acción transitiva o una acción en algo, ni reflexiva (una acción 
de un sujeto sobre sí mismo como objeto), sino una intransitiva en que soy el 

51   Lombo, J. A.; Giménez Amaya, J. M. “Cuerpo viviente y cuerpo vivido”, 366.
52   Cf. Ibid.
53   Cf. Ibid., 367.
54   Ibid.
55   Ibid., 367-368.
56   Ibid., 368.
57   Cf. Romano, C. “After the Lived-body”, 461-462.
58   Ibid., 462.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas210

único sujeto encarnado de acción sin actuar sobre mí como otro, pudiéndose 
llamar esto «auto-moción» (o, mejor, locomoción)59.

Nuevamente, la formulación intenta ser una alternativa que rechace tanto al 
materialismo naturalista como al dualismo cartesiano. No obstante, el carácter 
extremo de su salida no se debe a que no pueda ser comprendida la praxis como 
manifestación del vínculo Yo-cuerpo de otro modo, sino a sus propios princi-
pios apriorísticos radicales. Contra esto, consideramos completamente admisible 
que, en la experiencia ordinaria, podamos vivenciarnos como causas agentes de 
nuestros propios actos, los que podemos con certeza llamar libres o voluntarios. 
Puesto que poseemos clara experiencia de nuestro Yo personal, es que podemos 
ser causa en el mundo, pudiendo mover nuestra corporeidad accionando en nues-
tro entorno60. Nuestro Yo (nosotros mismos), con nuestra identidad particular61 
y nuestra autoconsciencia en el obrar, actúa conforme a leyes físicas (dirigiendo 
el propio cuerpo, manipulando objetos y modificando objetos externos no de un 
modo cualesquiera), poseyendo así experiencia subjetiva de una influencia real 
en las alteraciones físicas del mundo que nos circunda62.

Obramos conforme a nuestros deseos, gustos y amores, atendiendo a medios 
y fines, valores y bienes. “Podemos decir que actuamos en función de algo que 
amamos (bienes) y de acuerdo con ciertas razones subsiguientes (lo que nos per-
mite conseguir o mantener esos bienes”63. Es decir, podemos auto-determinarnos, 
por nuestro Yo, decidiendo actuar de un modo específico, implicando esto una 
gestión por y en nuestro cuerpo64. Estos movimientos que determinamos, son 
alteraciones nuevas a partir de eventos previos en los que concurre el Yo65. Así 
entendido, el Yo no se identifica con la mente y su acción no es meramente 

59   Cf. Ibid., 462-463.
60   Cf. Sanguineti, J.J. (2019). “El yo como causa”, en Cuerpo, mente y ser personal. Rosario, 
Ed. Logos Ar., 119.
61   Esta identidad no es representable de modo observacional bajo el método empírico de las 
ciencias naturales; cf. Ibid., 127; Jonas, H. (1982). The Phenomenon of Life. Chicago-London, 
The University of Chicago Press, 64-92.
62   Cf. Ibid., 119-120.
63   Ibid., 120.
64   Cf. Ibid.
65   Esto no implica mecanicismo naturalista alguno, sino que manifiesta la causalidad siste-
mática relativa a un margen de posibilidades dependiente de una identidad en específico. Esta 
sistematicidad no es simple y unívoca, sino más bien compleja, puesto que en ella intervienen 
niveles varios de causalidad y resultados dinámicos de plazos menores o mayores; cf. Ibid., 
122-123.



Por qué el cuerpo vivido sí existe, II: la antropología del cuerpo vivido y ...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

211

«sobre el cuerpo», sino que las alteraciones que determina son en, con y por el sí 
mismo, es decir, la totalidad subjetiva que comprende los diversos grados de la 
vida humana. Se trata de la persona total, con indiferencia de si es autoconsciente 
en acto y en cuanto dotada de potencialidad natural de alcanzar una vida inte-
lectual autoconsciente y libre, por la que somos capaces de afirmar «Yo puedo»66.

El Yo en tanto sí mismo autoconsciente, es decir, en tanto capaz de auto-
gestión (volitiva), se identifica con la totalidad personal, con la propia persona, 
coincidiendo con ella misma e incluyendo, por tanto, la totalidad del cuerpo67. 
De esta manera, al modo de una analogía esencial (cum fundamento in re) pode-
mos distinguirlo del sí mismo total, que es a su vez factible de distinción en 
términos de sí mismo humano profundo natural y sí mismo psíquico intencio-
nal68. Esto último, en virtud de la constitución psicobiológica que, al modo de 
causa estructural, permite la emergencia de la vida intencional (no entendida 
meramente en términos apriorísticos objetivantes). Este poder, no extrínseco ni 
sobreañadido del sí mismo (autós, seipsum, self, Selbst), es principio de su propia 
praxis, conteniendo en ella todo el conjunto diferenciado de operaciones cuyo 
objeto es el propio beneficio natural y aquellas relativas a la interacción ambien-
tal69. El conjunto mencionado es variable, constantemente actualizado según 
diversas capacidades del organismo viviente y, en tanto sujetos, relacionado a 
los actos psicosomáticos como las sensaciones, percepciones, emociones, senti-
mientos y todo tipo de especies cognitivas, es decir, a los eventos psíquicos a los 
que poseemos acceso inmediato fenoménico, a partir de los cuales es dispuesta 
la praxis en un modo intencional específico70.

Poseyendo estas vivencias fenomenológicas, experimentamos también nuestro 
cuerpo como propio y disponemos de él en tanto dispuesto para la motricidad71. 

66   En este sentido, tal como Romano bien afirma, si fuéramos privados de la propia poten-
cialidad de la autoconsciencia, no seríamos reducidos a una conciencia angelical o a un puro 
Yo trascendental; cf. Romano, C. “Por qué el cuerpo vivido no existe”, 132. La persona sub-
siste aún en la autoconsciencia de ser sí misma, como en el estado embrional, por ej. Esto es 
recuperado por Sanguineti, J.J. Cuerpo, mente y ser personal, 136, mencionando a otros 
autores que dan cuenta de ello como Wojtyla, K. (2003). Metafísica della persona. Milán, 
Bompiani; Gallagher, S.; Shear, J. (eds). (1999). Models of the Self. Thorverton, Imprint Aca-
demic.
67   Cf. Sanguineti, J.J. Cuerpo, mente y ser personal, 136-137.
68   Acerca de esto, ver Ibid., 131-140.
69   Cf. Ibid., 128.
70   Cf. Ibid., 128-129.
71   Cf. Ibid., 131.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas212

De este modo, bajo el tratamiento de nuestra praxis en tanto relación Yo-cuerpo 
y Yo-sí mismo, podemos proponer un modo de concepción de cuerpo vivido no 
sujeto al dualismo cartesiano, al materialismo naturalista o a la fenomenología 
radical de la encarnación en el mundo de la vida, con sus obstáculos propios. A 
la vez, en cuanto es posible dar cuenta del «cuerpo intencional» en tanto sujeto 
que incide como agente en sus propias acciones72  – haciendo gestión de dicho 
cuerpo en vinculación a los eventos/actos psíquicos – podemos también formular 
apreciaciones en torno a la relación cuerpo-mente. Intentaremos hallar claridad 
en cuál es la posición del autor respecto de esta temática.

1.4. En torno a la relación entre mente y cuerpo

Sin escapar de la dualidad del lenguaje a través de expresiones antropológicas 
como sujeto encarnado, Romano conforma lo que podríamos llamar un monismo 
holístico fenomenal no-científico (entendiendo ciencia en sentido experimental). 
Este tipo de monismo se trata de una visión reactiva al dualismo, que rechaza la 
distinción de lo humano en elementos más o menos independientes, fundiendo 
las dimensiones humanas diversas en una unidad, “disolviendo la complejidad en 
favor de una comprensión más simple”73. Por ello, la mirada antropológica del 
pensador francés se orienta al ser humano como una totalidad, es decir, de manera 
holística, sin arrebatarle su corporalidad ni quitarle sus experiencias fenomenoló-
gicas psíquicas. Por el contrario, corporalidad y experiencias se hallan presentes 
en un único ser del que solo podemos predicar lo que de él experimentamos 
perceptualmente, siempre y cuando prescindamos de toda descripción que las 
ciencias experimentales puedan hacer a su respecto.

En la perspectiva de Romano, los eventos psíquicos o mentales se presentan 
en torno a capacidades mentales (ser-consciente), atribuibles al modo en que se 
aparecen los seres humanos y uno mismo en la experiencia cotidiana de la vida. El 
dinamismo psíquico cognitivo es relativamente independiente a la corporalidad, 

72   Esta auto-causación libre no comporta una causación total o absoluta de toda la agencia 
personal, sino que las acciones que llamamos libres son causas parciales y a la vez decisivas de 
la conducta. En el acto voluntario concurren múltiples estratos causales, como los hábitos, la 
memoria, la historicidad particular, los contextos sociales, entre otros; acerca de esto y de los 
múltiples modos interrelacionados de causación en distintos niveles de la persona humana, 
ver Ibid., 136-140.
73   Lombo, J. A.; Giménez Amaya, J. M. “Cuerpo viviente y cuerpo vivido”, 359.



Por qué el cuerpo vivido sí existe, II: la antropología del cuerpo vivido y ...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

213

puesto que es con él que conocemos fenomenológicamente, pero estando a la 
vez encarnado el sujeto que conoce. Sin embargo, con cierta oscuridad es que se 
da el evento de lo psíquico, ya que, en su intento de evitar tanto su reducción 
a lo físico como una sustancialidad pensante cartesiana, acaba por presentar las 
propiedades mentales con cierta diferencia respecto de las propiedades físicas. Así, 
menciona que podemos afirmar un cuerpo dotado de propiedades como las psí-
quicas – mientras la relación cuerpo-mente se esfuma – presentando una especie 
de vinculación modal epifenoménica: las capacidades psíquicas se manifiestan 
como modos fenomenales que surgen con cierta espontaneidad en la corporalidad 
visible.

De igual modo, por la radicalidad de sus afirmaciones, parece que no es 
posible afirmar actos mentales sin estar inheridos al cuerpo fenomenal, por lo 
que no podemos afirmar superveniencia o emergencia alguna, ni secuenciación 
causal o cronológica respecto de los eventos físicos. Ni determinación, ni condi-
cionamiento, ni orientación es posible predicar de unas respecto de las otras, sino 
únicamente que gozan de un sentido o significancia compartida en su mostrarse 
en el mundo de la vida. Asimismo, el dinamismo respecto de lo afectivo no es, 
más allá de su dualismo estesiológico estratificado (en razón de interioridad o 
exterioridad según las cualidades primarias o secundarias), psíquico o físico, 
sino uno solo (psicofísico); un sentir que a la vez es afección corporal y afección 
mental. Esto evidencia el monismo, puesto que no hay interacción o causalidad 
entre la percepción sensible corpórea y la sensibilidad egocéntrica íntima.

En algún modo, podríamos llegar a afirmar que se halla una especie de inte-
raccionismo horizontal entre eventos psíquicos y físicos, en cuanto los primeros 
se dan con los segundos en un único y simple evento fenomenal psicosomático 
cuyas propiedades son, a la vez, físicas, en tanto brindan experiencia sensible, y 
mentales, en cuanto ofrecen significados interpretables por la actividad conscien-
te. Así se intenta salvaguardar la posibilidad del conocimiento fenomenológico 
radical a costa de una reducción antropológica profunda. De cualquier modo, 
esto recae nuevamente en el principio epistemológico, fenomenológico y onto-
lógico de la percepción en el mundo de la vida que el autor ha asumido también 
como actitud filosófica. Esto último se debe a que, así como no se afirma que 
haya mente o consciencia, con la misma arbitrariedad se asevera que sí existe un 
ser-consciente subjetivo en tanto acción intransitiva.

Esto trae diversas problemáticas, por ejemplo, en relación con la diferencia 
antropológica respecto de los animales no humanos, que sólo serían distinguibles 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas214

por poseer determinaciones fenomenales o modalidades de aparición diferentes 
en el orden de la sensibilidad fenomenal. Mientras tanto, en términos psicoso-
máticos deben entenderse como iguales, a menos que se introduzca el uso de la 
analogía, que exigiría asimismo un uso analógico para las capacidades humanas. 
Por otro lado, en su visión, las representaciones de especies cognitivas (objetos 
intencionales y qualia) recaerían en una fundamentación por parte de la per-
cepción fenoménica, debido a la escasa constitución psicológica que poseería 
el ser humano, esto es, en un enclave fenomenista. En materia lingüística y 
del conocimiento, la variabilidad de fenómenos podría permitir una relatividad 
contextual del lenguaje y de la ciencia, puesto que a cada modo de aparecer le 
correspondería una expresión lingüística y científica, por no haber fundamento 
noético y ontológico, sino solo fenomenal contextual. Toda expresión cobraría, 
a nuestro parecer, el carácter temporal indexical. En el orden ético, no sería 
necesario preguntar por la posibilidad de valores éticos, sino que, aceptado un 
criterio de bondad o maldad, todo aquel que se manifieste fenomenalmente con 
cualidades asumidas como buenas, entonces será afirmado como virtuoso sin 
necesidad de serlo. Esto es, una antropología vacía de anthropos.

Debe decirse que, si se comprende el monismo de Romano de un modo 
racionalista, y la corporalidad como modo de aparecer de los sujetos, podemos 
entonces preguntarnos con justicia si la fenomenología optará por describir la 
subjetividad corporeizada en su totalidad o se interesará por los fenómenos psí-
quicos que vivencia (en tanto brindan el sentido de la vida en el mundo). Si este 
último es el conocimiento de relevancia, puesto que nos brinda aquello que posee 
un verdadero significado existencial, ¿qué nos detiene a afirmar que el cuerpo es, 
como en términos de Leibniz, un «fenómeno bien fundado»? Mas, si optamos 
por la primera opción, ¿queda para la fenomenología únicamente la tarea de la 
descripción de modos de aparecer en la búsqueda infértil de un sentido «hipos-
tático» detrás de ellos? Esto implica un fenomenismo o un dualismo ontológico 
que Romano intenta descartar, cumpliendo su fenomenología una paradoja o 
contrasentido. A nuestro modo de ver, aquí se evidencia otra vez el fenomenismo 
existencial que limita la posición fenomenológica del autor y en que recae como 
conclusión.

La posición de Claude Romano, a fin de cuentas, no nos resulta suficiente 
para admitir el rechazo total de toda forma de distinción del cuerpo como Leib y 
Körper, sino que, por el contrario, ha presentado múltiples defectos y obstáculos. 
Es por ello que podemos afirmar, según lo que hemos expuesto hasta aquí, que el 
cuerpo vivido sí existe tanto como el cuerpo en tanto objetivo. Esto correspondería 



Por qué el cuerpo vivido sí existe, II: la antropología del cuerpo vivido y ...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

215

a diversas nociones analógicas capaces de expresar las diversas dimensiones de la 
vida humana, esto es, sus estratos fisicoquímico, biológico, neurovegetativo sin-
tiente, psíquico intencional y personal espiritual (intelectivo-volitivo). Así, pueden 
ampliarse las nociones, sin caer en distinciones sin fundamento, sino a partir de 
los diversos sentidos dados en la especificidad del ser humano, esto es, distintas 
razones formales. Ejemplos de ello son el cuerpo tomado en la perspectiva bio-
lógica (cuerpo orgánico), en tanto disponible y dispuesto para el uso voluntario 
(cuerpo voluntario), en cuanto dimensible y sujeto a las leyes físicas (cuerpo mate-
mático, cuerpo físico) y en relación a la propia subjetividad que se vivencia de 
manera encarnada (cuerpo vivido)74.

Múltiples formulaciones han dado cuenta de estos niveles de la corporeidad, 
logrando una comprensión ontológicamente fundada de la vinculación entre el 
Yo y el sí mismo, el cuerpo y la mente inmaterial75, en estas dimensiones de la 
persona humana. Evitando el monismo materialista y el dualismo psico-físico 
extrínseco, estas propuestas no reduccionistas dan cuenta de la humanidad total 
en su compleja constitución y su dinamismo psicosomático multiestratificado, 
haciendo hincapié en su complejidad, pero no desestimando la posibilidad de su 
conocimiento. Se sustenta así un inicio antropológico y psicológico que contribu-
ye a la perspectiva fenomenológica de la corporalidad viviente. Ejemplos de estas 
producciones son las elaboradas por José Ángel Lombo y José Manuel Gutiérrez, 
Juan José Sanguineti, Leonardo Polo, Karol Wojtyla o Edith Stein. Así es que, 
recobrando también el valor de la interacción entre perspectivas en primera y 
tercera persona, puede darse cuenta de la necesidad de un tratamiento filosófico 
de la mente en vinculación al acceso fenomenológico a la experiencia. De ello 
da cuenta, en cierto sentido, lo que algunos han llamado neurofenomenología76.

74   Acerca de esto, Sanguineti recupera las nociones presentadas por santo Tomás de Aquino: 
la corporeidad en virtud de su pertenencia al género substancia dimensional, o corpus sensibi-
le (de extensión y carácter empírico-mensurable); tomado en relación  con el género cantidad, 
o corpus mathematicum (tridimensional in abstracto); y en cuanto dimensión material del ser 
vivo, con adición de las perfecciones vitales vegetales, animales y humanas; cf. Sanguineti, J.J. 
Cuerpo, mente y ser personal, 88-91.
75   Para una perspectiva de la relación cuerpo-mente inmaterial no dualista ni materialista en 
una visión filosófica de la mente con fundamento ontológico, ver Sanguineti, J.J., “La mente 
inmaterial en Tomás de Aquino”, en Ibid., 99-117.
76   Acerca de esto, ver Montero Anzola, J. (2008). “La neuro-fenomenología: una reflexión 
sobre las metodologías en primera persona en el estudio de la conciencia”, en Universitas 
Philosophica, 25 51, 115-140; Escudero, J. A. (2012). “Mente y cuerpo. Las aportaciones de 
la fenomenología genética de Husserl a las nuevas ciencias cognitivas: El caso de la neuro-
fenomenología”, en Thémata. Revista de Filosofía, 46, 293-298; Noejovich, E. (2019). “El 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas216

En última instancia, estamos de acuerdo con el autor en afirmar que reflexio-
nar acerca del cuerpo desde una perspectiva fenomenológica, “lejos de ser una 
tarea simple e inmediata, en realidad nos exige repensar la historia de la filosofía 
como un todo”77. Empero, no se nos figura el objetivo de este repensar como un 
“cuestionar esa historia en la forma más radical posible y poner a prueba algunas 
de sus tesis más centrales”78, sino recobrar aquellas propuestas y posiciones que, 
por su valor sapiencial, son dignas de ser llamadas filosóficas y de ser heredadas 
bajo el título de tradición, pues, con amor a la verdad, siguen siendo capaces 
de educar nuestra conocimiento aún en desarrollo, en medio de las dificultades 
de los caminos ya andados y de los nuevos senderos aún por recorrer. Por ello, 
“el problema del cuerpo no es solo un problema, una tarea entre otras para la 
fenomenología. Es una que obliga a la fenomenología a repensarse a sí misma 
una y otra vez”79.

1.5. Conocimiento antropológico y posibilidades para la fenomenología

Hasta aquí, hemos tratado la antropología en la fenomenología existencial de 
Romano, señalando y caracterizando sus expresiones psicológico-antropológicas 
más relevantes, para luego indagar en ellas en atención al acceso fenomenológi-
co a la corporalidad y al dinamismo psicosomático de la operatividad humana. 
Atendiendo a la importancia de la relación entre el Yo y la corporalidad y el 
cuerpo y la mente, hemos sido guiado hacia el descubrimiento de nuevos obstá-
culos en el pensamiento del profesor de la Sorbona, y hacia la denominación de 
su postura como un monismo holístico fenomenal, existencial y anticientífico. 
Ahora bien, su filosofía del hombre, esclarecida en consideración de una visión 
realista de la persona humana, demuestra ciertos rasgos que delimitan no sólo el 
conocimiento antropológico, sino también las posibilidades de la fenomenología.

A nuestro modo de ver, la presentación de Romano lleva en sí el carácter de 
novedad en tanta magnitud como en el de radicalidad y dificultad, exigiendo de 
nosotros una comprensión más allá de los límites visibles de la fenomenología y, 

problema mente-cuerpo y el dualismo naturalista: bases para considerar rechazar un acer-
camiento naturalista y considerar seriamente un acercamiento fenomenológico al problema 
de la conciencia”, en Estudios de Filosofía, 17, 125-149.
77   Cf. Romano, C. “After the Lived-body”, 467-468.
78   Ibid.
79   Ibid.



Por qué el cuerpo vivido sí existe, II: la antropología del cuerpo vivido y ...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

217

muchas veces, exigiendo una iluminación desde fuera de ella para los elementos 
más oscuros y sin desarrollo global o sistemático.

Comprendemos, a fin de cuentas, que, frente a la imagen científica del mun-
do que sí existe como actitud en ciertos ámbitos de las ciencias, Romano no 
reduce el cosmos a categorías cuantitativas. Sin embargo, tampoco las propie-
dades cualitativas de la realidad hallan en su tratamiento una profundización o 
explicación. Afirmar que el mayor rasgo distintivo de la corporeidad es ser lugar 
de inherencia al mundo como sujetos es, en el mejor de los casos, una reducción 
de lo que significa el cuerpo humano. Se trata de un sometimiento a verse la 
carne como sitio en un eje de coordenadas delimitadas geométrica o intersticial-
mente y determinadas a priori. No un ser personal vinculado con el kosmos, sino 
un sujeto incrustado en un cuerpo, cuya carne o rostro no comportará jamás 
fenómeno excedente, ni será llamado por uno a recibir lo dado.

La propuesta de fenomenología radical de la encarnación no nos parece mere-
cer un desarrollo al modo de línea programática, tal como sugiere el autor, por 
encima de toda otra formulación fenomenológica del cuerpo vivido. Se trata de 
una verdadera pérdida en la potencialidad del concepto. A nuestro modo de ver, 
este no es únicamente el cuerpo como se presenta fenomenalmente a la propia 
conciencia, sino que se trata de la íntima unión entre la conciencia y el cuerpo, 
al punto de poder afirmar que no se halla un individuo psíquico y corpóreo, 
sino un individuo psicosomático en que conciencia y cuerpo se distinguen sólo 
por distinción de razón. El cuerpo sintiente y sentido, vivo y vivido, es reducido 
gravemente por el autor a cuerpo aparecido en la conciencia.

Esta visión antropológica nos posiciona en la necesidad de preguntarnos 
acerca de las actitudes fundamentales de la fenomenología, es decir, si es debido 
atender a una interacción interdisciplinar entre fenomenología y ontología o 
fenomenología y ciencias particulares. La visión de Romano presenta una visión 
rígida, inflexible y radical en estos términos, clausurando la fenomenología en sí 
misma y volviéndola súbdita del principio de carencia de presupuestos recayen-
do en un fenomenismo descriptivo. La interrogante se vuelve reflexiva hacia la 
cuestión por la fenómeno-logía, esto es, cuál es el lógos al que podemos acceder 
en, con y por los fenómenos.

Asimismo, la pregunta se torna epistemológica y ética, si nos mantenemos, 
en cierto modo, en los propios términos del autor: ¿acaso no nos hallamos con 
la necesidad de responder al rostro del otro presente en el mundo de la vida? ¿No 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas218

debemos entregarnos a sus propuestas no por la mera argumentación, sino por el 
principio ético de darnos al llamado que comporta la sabiduría de los otros y el 
aporte teórico y práctico de los que goza? Mas, no creemos que esto sea posible 
en el proyecto radical de un fenomenismo en que no haya evidencia (enárgeia), 
como acto cognitivo, que brinde al sujeto un convencimiento de la existencia y 
de las propiedades con que se manifiesta tal existencia. Esta únicamente puede 
darse admitiendo una inteligibilidad del ser de las cosas relativa a la capacidad 
intelectual del hombre (fundamento ontológico de la evidencia)80. Un cono-
cimiento evidente inmediato, que implica relación con la verdad en un acto 
subjetivo, abre la percepción hacia las posibilidades del juicio, esto es, el juicio 
perceptivo, aun sabiendo que non omne apparens est verum81.

Puesto que de otro modo la verdad sería solo un aparecer, concluimos que el 
pensamiento de Romano requeriría un tratamiento de esta cuestión. Y, ya que de 
la evidencia psicológica deriva la gnoseológica – es decir, que la posición gnoseo-
lógica de Romano se apoya en sus afirmaciones psicológico-fenomenológicas –, 
también podemos afirmar que su concepción antropológica y fenomenológica es 
la que orienta su mirada del conocimiento y la ciencia. Esta es dirigida hacia un 
pseudo-fundacionalismo fenomenológico empírico, que justifica las creencias que 
sostiene únicamente a partir de la percepción sensible de lo fenomenal. Mas, ante 
cierta insuficiencia, abre paso a cierto coherentismo argumental, para, en última 
instancia, introducir un modo de confiabilismo en la phrónesis hermenéutica.

Por ello, creemos también pertinente, para el provecho de la fenomenología, 
recobrar una concepción de ciencia no radicalmente reductiva, sino que asuma 
que “el modo de manifestarse de la verdad en cada ciencia debe ser conveniente 
a lo que cae bajo la materia de esa ciencia”82. Así, puede aceptarse que “no se 
da certeza ni puede exigirse del mismo modo en todos los discursos relativos a 
alguna temática sobre la cual razonamos”83. Por ello, nos parece que no se debe 
admitir un único punto de partida y una sola fuente de conocimiento para la 
filosofía y la fenomenología de la corporalidad, sino que es posible y adecuada la 
inserción de los estudios en metodologías con perspectiva de aceptación filosófica 
de conocimientos científicos en cuanto esgrimido como seguros84.

80   Cf. Sanguineti, J.J. Cuerpo, mente y ser personal, 46-47.
81   Cita de Tomás de Aquino (In IV Metaph., 15, 716; 9, 661-662), retomada por Ibid., 49.
82   Texto de Tomás de Aquino (In I Ethic., 3, 32), recuperado por Ibid., 79.
83   Ibid.
84   Cf. Ibid, 121. “Una de las tareas de la filosofía es la de dar una interpretación de fondo de 
los resultados científicos”; Ibid. En ningún sentido se trata de una pretensión de dem-



Por qué el cuerpo vivido sí existe, II: la antropología del cuerpo vivido y ...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

219

Conclusiones

En el discurrir de nuestra exposición hemos presentado los postulados fun-
damentales de Claude Romano en torno a la problemática de la corporalidad a 
partir de sus dos artículos relativos a esta materia, atendiendo también a otros 
textos del autor sobre temáticas lindantes. Consideramos sus argumentaciones, 
estableciendo algunas críticas bajo un análisis de conjunto, a fin de rechazar su 
tesis principal: el olvido de la tradicional distinción entre cuerpo vivido o Leib y 
cuerpo objetivo o Körper. Por el contrario, a nuestro parecer hemos evidenciado 
la necesidad de aceptar dichas nociones incluso en el marco de una conceptua-
lización diversa de la corporalidad. Ha sido la actitud realista respecto del ser 
humano y el ser la que nos ha motivado en variados argumentos en favor del 
término análogo de cuerpo que presentamos.

Criticar el uso cerrado de la noción de cuerpo fenomenal ha sido uno de 
nuestros objetivos, en la medida en que lográsemos desentrañar los principios que 
fundan las afirmaciones del autor francés. Para ello, nuestro intento fue aquel de 
generar, en última instancia, una visión sintética de la concepción antropológica 
de Romano, en razón de sus características básicas y su discurso fenomenológi-
co. Cotejando su exposición junto a una comprensión filosófica de la mente de 
raigambre ontológica, tratamos acerca de la posibilidad de una integración de la 
noción de cuerpo vivido en una consideración de la constitución compleja del 
ser humano.

Por ello, hemos evidenciado el punto de partida fenomenológico radical que 
se haya en la perspectiva asumida por el autor desde el inicio. Esta se manifiesta 
en el principio epistemológico (y fenomenológico-ontológico) del mundo de la 
vida o Lebenswelt. Sus afirmaciones psicológicas y antropológicas son deudoras 
de las potencialidades que tributa el autor al acceso fenomenológico en cuanto 

ostración por métodos científicos (de las ciencias naturales). Más bien, se pretende una inter-
acción interdisciplinar, por ejemplo, con las ciencias cognitivas y de la mente (neurociencias, 
neuropsicología). Estas hacen uso de conceptualizaciones tanto teóricas como empíricas de las 
ciencias naturales en vinculación a nociones psicológicas y sociales, irreductibles a ideas físi-
cas. La dificultad se acrecienta frente a la falta de rigurosidad conceptual en temáticas como 
las aquí trabajadas, y acaba por ser un obstáculo sin salida aparente al sostenerse propuestas 
reductivas. Los estudios, en este sentido, se tornan reductivos en razón de su método, y en 
ello puede caer una fenomenología radical: en una metodología incapaz de reconducirnos 
hacia el sentido, sometiendo a lo dado a una mera simplificación, carente de significancia 
profunda, por la exaltación de lo fenomenal; cf. Ibid.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas220

ceñido a dicho principio. La actitud, que a través de todo ello se manifiesta, es la 
de una radicalizada falta de presupuestos y crítica de prejuicios como exclusión 
de todo enunciado no aparecido al observador fenomenológico en el mundo de 
la vida, esto es, el principio de Voraussetzungslosigkeit.

Romano traduce esta actitud en un señalamiento del prejuicio científico 
moderno, gestor inicial de los conceptos de cuerpo como objeto. A este se deben 
tanto las posiciones materialistas como dualistas, permitiendo una única salida, 
o sea, su propia perspectiva fenomenológica, según ha afirmado el pensador. 
Sin embargo, hemos señalado las dificultades fenomenológicas que se originan 
a su alrededor, en su intento de una visión pura no-teorizante. Estos obstáculos, 
que hemos señalado por su impronta heideggeriana radicalizada, asociados a 
una reformulación – en algunos casos – de la hermenéutica de la facticidad, se 
vinculan a los siguientes elementos clave:

1.	La limitación excesiva de las fronteras de la fenomenología por un «pesi-
mismo cognoscitivo», que acentúa la falibilidad de las facultades humanas. 
Esto se visualiza en su comprensión mediatizada del acceso a los fenóme-
nos, en razón de los conceptos heredados y los usos lingüísticos determi-
nativos (Sprachlichkeit).

2.	La denostación de la filosofía como ciencia sapiencial, reduciéndola a la 
fenomenología radical y una práctica meramente argumental. Esto se mani-
fiesta en cierto desprecio de lo teórico-científico y sobrevaloración de la 
experiencia preteórica como ámbito originario del conocimiento científico, 
que aquello primero únicamente perturba y corrompe.

3.	La sujeción del sentido de lo dado y de la actividad humana al apriorismo 
de la experiencia sensible en el mundo de la vida (la mundanización como 
condición de posibilidad en que mundo y sujeto son imbricados). Este pos-
tulado ha sido puesto en interacción con la hermenéutica de la facticidad 
heideggeriana, subrayando la relevancia de la experiencia de la evidencia, 
la intuición hermenéutica y la planificación o cumplimiento (Erfüllung) 
sostenidas por Heidegger, que en absoluto son afirmadas por Romano, ni 
siquiera en un modo renovado. Esto contrae una fenomenología funda-
mental incapaz de indagar en el ente en cuanto ente y en lo dado más allá 
de la fenomenalización.



Por qué el cuerpo vivido sí existe, II: la antropología del cuerpo vivido y ...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

221

4.	La oscuridad de su doctrina respecto de las esencias y nuestra relación cog-
noscitiva y personal con ellas, únicamente comprensible bajo un imperativo 
de los conceptos apriorísticos subjetivos. Así, se rechaza el conocimiento del 
horizonte propio de lo dado con su sentido en razón de la fenomenalidad 
como modalidad de apariencia de las cosas. Este modelo hermenéutico-
lingüístico, en que los sentidos que se nos representan son únicamente 
composiciones lógico-fenomenológicas a partir de datos sensibles, lo hemos 
llamado fenomenismo.

Estos elementos, que manifiestan la desmedida radicalización de las actitudes 
y principios esgrimidos por Romano con toda anterioridad al discurrir filosófi-
co, atraviesan con rigurosidad las centrales afirmaciones antropológicas que el 
fenomenólogo brinda. Estas han sido expuestas y contraargumentadas hacia la 
mitad de la primera parte de nuestro desarrollo, demostrando sus caminos sin 
salida y sus contradicciones o, al menos, sus graves dificultades.

El análisis que mencionamos ha tenido en cuenta también la descripción 
del autor respecto de la corporalidad según Husserl y de la sensibilidad según 
aquel primero. Esta descripción nos ha conducido a reafirmar una de nuestras 
tesis: que el autor no ha logrado superar una interpretación propia de los textos 
husserlianos, ni ha conformado una posición propia capaz de evidenciar la nece-
sidad de rechazar la propuesta husserliana en favor de su posición basada en la 
sensibilidad y la argumentación. Por el contrario, creemos que ha sido posible 
demostrar la necesidad de una perspectiva más amplia, capaz de dar cuenta de 
los variados niveles ontológicos del ser y su expresión conceptual analógica. 
Los rasgos y características considerados en torno al enfoque fenomenológico 
de Romano fueron especialmente tratados en el aspecto antropológico de su 
filosofía, a fin de esclarecer cómo son comprendidas las relaciones entre Yo y sí 
mismo y cuerpo y mente. Así, el acceso fenomenológico a la corporalidad nos 
detuvo en el dinamismo psicosomático humano a fin de dar cuenta de su uni-
dad. Finalmente, hemos señalado ciertas consecuencias que la visión radical de 
Romano trae aparejadas para la fenomenología. 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas222

Bibliografía

Arregui, J. V. y J. Choza. (1992). Filosofía del hombre. Una antropología de la intimi-
dad. Madrid, Rialp.

Escudero, J. A. (2012). “Mente y cuerpo. Las aportaciones de la fenomenología gené-
tica de Husserl a las nuevas ciencias cognitivas: El caso de la neurofenomenología”, 
en Thémata. Revista de Filosofía, 46, 293-298.

Gallagher, S. & J. Shear. (eds.). (1999). Models of the Self. Thorverton, Imprint 
Academic.

Giménez Amaya, J. M. y J. A. Lombo. (2015). “Cuerpo viviente y cuerpo vivido: algu-
nas reflexiones desde la antropología filosófica”, en Naturaleza y libertad. Revista de 
estudios interdisciplinares, V, 357-385.

Heidegger, M. (1987). GA 56/57.- Zur Bestimmung der Philosophie 1. Die Idee der 
Philosophie und das Weltanschauungsprolem (KNS 1919) 2. Phänomenologie und 
transzendentale Wertphilosophie (SS 1919) 3. Anhang: Über das Wesen der Universität 
und des akademischen Studiums (SS 1919), editado por Bern Heimbüchel, [Primer 
curso traducido por Jesús Adrián Escudero como (2005). La idea de la filosofía y el 
problema de la concepción del mundo. Barcelona, Herder].

Husserl, E. (2005). Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomeno-
lógica. Libro segundo. Investigaciones fenomenológicas sobre la constitución. México, 
UNAM-Instituto de Investigaciones Filosóficas; (2005). Ideas relativas a una feno-
menología pura y una filosofía fenomenológica. México, Fondo de Cultura Económi-
ca. [(1991). Ideen zur einer reinen Phänomenologie, Zweites Buch. Dordrecht-Bos-
ton-London, Kluwer; Hua IV. Phänomenologisches Untersuchungen zur Konstitution. 
Den Haag, Martinus Nijhof ].

Jonas, H. (1982). The Phenomenon of Life. Chicago-London, The University of Chica-
go Press.

Kant, I. (1998). Crítica de la razón pura. México, Ed. Porrúa.

Montero Anzola, J. (2008). “La neuro-fenomenología: una reflexión sobre las met-
odologías en primera persona en el estudio de la conciencia”, en Universitas Philo-
sophica, 25 51, 115-140.

Noejovich, E. (2019). “El problema mente-cuerpo y el dualismo naturalista: bases 
para considerar rechazar un acercamiento naturalista y considerar seriamente un 
acercamiento fenomenológico al problema de la conciencia”, en Estudios de Filo-
sofía, 17, 125-149.

Rodríguez, R. (2019). La transformación hermenéutica de la filosofía: una interpretación 
de la obra temprana de Heidegger. San Martín: UNSAM Edita.



Por qué el cuerpo vivido sí existe, II: la antropología del cuerpo vivido y ...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

223

Romano, C. (2012). “Esencia y modalidad: Husserl y Kripke”, en Tópicos. Revista 
de Filosofía de Santa Fe, 23/24, 85-110. DOI: https://doi.org/10.14409/topicos.
v0i23.7559 

— (2016). “After the Lived-body. Translation by Samuel Webb”. Continental Review 49 
(4), 445-468.

— (2021). “Por qué el cuerpo vivido no existe. Traducción de Elkin Gutiérrez”. Aporía. 
Revista Internacional de Investigaciones Filosóficas, 20, 120-136.

Salinas, G. S. (2024). “Por qué el cuerpo vivido sí existe I. Críticas al pensamiento 
existencialista de Claude Romano”. Investigaciones Fenomenológicas, 21, 145-177. 
DOI: https://doi.org/10.5944/rif.21.2024.40033

Sanguineti, J. J. (2019). Cuerpo, mente y ser personal. Rosario: Ed. Logos Ar.

Spinoza, B. (1980). Ética demostrada según el orden geométrico. Madrid, Ed. Orbis.

Wojtyla, K. (2003). Metafisica della persona. Milán, Bompiani. 

Recibido 22-02-2024

Aceptado 23-07-2024

https://doi.org/10.14409/topicos.v0i23.7559
https://doi.org/10.14409/topicos.v0i23.7559
https://doi.org/10.5944/rif.21.2024.40033




COMENTARIOS Y NOTAS CRÍTICAS





Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madrid

EL PERSPECTIVISMO AGONAL: EMMANUEL 
ALLOA EN REPARTOS DE LA PERSPECTIVA

AGONAL PERSPECTIVISM: EMMANUEL ALLOA 
IN THE SHARE OF PERSPECTIVE

Tomás Epifani

Universität zu Köln | Université de Fribourg
tepifani@smail.uni-koeln.de

Resumen: El siguiente comentario ofrece una lectura crítica del ensayo Repartos de 
la perspectiva de Emmanuel Alloa. Partiendo del diagnóstico de la crisis epistemológica 
contemporánea —encabezada por el fenómeno de la posverdad y el neofactualismo—, el 
texto de Alloa reivindica la noción de perspectiva conforme a una relectura arqueológica-
fenomenológica del sentido de la imagen. El enfoque transversal e interdisciplinario de 
la perspectiva obliga al ensayo discutir interpretaciones aparentemente consolidades en 
la historia de la filosofía y del arte. Autores como Platón, Leibniz, Nietzsche, Panofsky, 
Cassirer, Merleau-Ponty, Damisch, Smithson conforman las coordenadas críticas del 
perspectivismo dinámico o agonal expuesto. Finalmente, se sugiere el compromiso de 
una pedagogía de la comunicación inspirada en  estudios de corte latinoamericanos con 
el propósito de motivar una agonalidad en la propia práctica discursiva.

Palabras clave: perspectivismo, fenomenología, estética, lateralidad, agonalidad.

Abstract: This commentary offers a critical reading of Emmanuel Alloa’s essay 
The Share of Perspective. Starting from a diagnosis of the contemporary epistemological 
crisis—led by the phenomena of post-truth and neofactualism— Alloa’s text reclaims 
the notion of perspective through an archaeological-phenomenological reinterpretation 
of the meaning of the image. The transversal and interdisciplinary approach to pers-
pective compels the essay to challenge interpretations that are seemingly consolidated 
within the history of philosophy. Thinkers such as Plato, Leibniz, Nietzsche, Panofsky, 
Cassirer, Merleau-Ponty, Damisch, Smithson delineate the critical coordinates of the 
proposed dynamic or agonal perspectivism. Finally, the commentary advocates for a 
pedagogy of communication inspired by selected Latin American studies, with the aim 
of encouraging agonality within discursive practice itself.

Keywords: Perspectivism, Phenomenology, Aesthetics, Laterality, Agonality.

mailto:tepifani@smail.uni-koeln.de


Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madrid

Tomás Epifani228

1. Introducción

Las circunstancias epistemológicas actuales se caracterizan por una intencio-
nada falsificación de eventos. Estos fenómenos han transformado la correlación 
entre conocimiento y objetividad para dar lugar a una escisión radical entre el 
punto de vista y el hecho: todo vale [anything goes]. Este fenómeno es propor-
cional a la engañosa “democratización de la tecnología” que subyace en redes 
sociales y modelos de lenguaje a gran escala (LLM). Las consecuencias son, en 
mayor o menor medida, familiares, pues las experimentamos con cierta frecuen-
cia. Todos escuchamos, de primera o segunda mano, mencionar los “alternative 
facts”, la difusión “fake news”, el enclaustramiento de la “echo chamber”, o la 
satirización de la realidad por “internet trolls”. Junto a la desintegración aparente 
de fuentes de legitimación tradicionales, el “equal validity” del constructivismo 
social, la deconstrucción atomizada del conocimiento y filosofía de los juegos del 
lenguaje; todos estos signos, junto con los anteriores, constituyen el pronóstico 
epistémico del siglo XXI. Ahora bien, el variopinto de la terminología señalada 
se engloba, en rigor, bajo dos categorías epistemológicas sustanciales: posverdad 
y neofactualismo. Pese a la inminente primacía de estos fenómenos en la actu-
alidad, Emmanuel Alloa busca reivindicar una tercera vía de acceso al cono-
cimiento y, por eso, a la realidad que ha denomina, con un término en desuso 
en la tradición filosófica, perspectivismo. ¿De qué se trata este perspectivismo y 
cómo se diferencia de la posverdad y el neofactualismo? ¿Cómo acabó el viejo 
perspectivismo en el relativismo claustral y el universalismo del sujeto imparcial 
que ya conocemos? ¿Cómo opera este peculiar perspectivismo dinámico o agonal 
que nos ofrece el texto?

El estudio de Emmanuel Alloa Partages de la perspective traducido al 
castellano como Repartos de la perspectiva por la editorial Palinodia es un ensayo 
de arqueología fenomenológica enfocado en el término perspectiva. El trabajo 
se ajusta a los esquemas arqueológicos en cuanto que busca rastrear el origen y 
respectivas transformaciones de la perspectiva en un horizonte transversalmente 
interdisciplinario. En lo que respecta al ejercicio fenomenológico —tal cual lo 
muestra el propio recorrido de la lectura del texto—, el estudio parte explicitando 
ya una orientación mediante la cual atiende el fenómeno. Se trata, pues, en todo 
caso del principio de escorzamiento [Abschattung] que, naturalmente, posibilita el 
acceso al mundo en cuanto tal. De este modo, se parte ya desde un cierto dilema: 
la perspectiva no puede referirse a sí misma sino a condición de una perspectiva 
operante desde la cual se orienta. Dicha característica autorreferencial revela lo 



El perspectivismo agonal: Emmanuel Alloa en repartos de la perspectiva

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madrid

229

que podríamos llamar una transfenomenicidad: el hecho de cada fenómeno exija 
ya una orientación para dejarse percibir, imposibilita el desprendimiento total 
del medio y, por eso, de una epistemología de sobrevuelo.

En rigor, el título de la obra misma enseña su raigambre fenomenológica. 
Si la perspectiva —fenómeno altamente peculiar cuanto que es precisamente 
aquello que permite a los fenómenos mismos mostrarse— no puede alcanzar, 
por su naturaleza, una omni-inclusividad absoluta de direcciones, supone 
necesariamente la (re)partición de las mismas. En otras palabras, sólo es 
posible la perspectiva como pluralidad de perspectivas. Inmediatamente, uno 
podría salvar la heterogeneidad perspectival con alternativas providencialistas 
leibnizianas o hermenéuticas cuyas direcciones tenderían todas a una teleología 
común de horizonte armonizado. No obstante, Alloa, que no reniega de la propia 
naturaleza intrínsicamente escozada de la perspectiva, sugiere la fórmula “repartos 
de perspectivas” para no caer en la homogeneidad. Reparto significa aquí una 
encadenación de múltiples vectores según diferentes vértices. Los vértices son, 
simultáneamente, puntos de demarcación e indiferenciación que nadie puede 
considerar bajo su soberanía, sino a condición de una cierta interseccionalidad y 
reposicionamiento distinta de la fusión soberana de horizontes leibnizianos. Esto 
obliga al autor a reintroducir una noción cuya estructura se funde en lo agonal 
y lo dinámico. La agonalidad y el dinamismo reflejan la necesidad conflictiva 
entre vértices, pero además la posibilidad de la mutua reorientación de cada 
vector. En definitiva, el estudio de Alloa busca conocer y describir instantes 
donde se forman o deforman significaciones de una orientación en el plano, en 
la discusión, en posiciones políticas o en la elección de una decisión.

2. Una arqueología gráfica: Alloa entre Damisch, Merleau-Ponty y 
Husserl

Habiendo definido el método del ensayo de acuerdo a lo que hemos llamado 
una arqueología fenomenológica, diremos además que se enmarca, en términos más 
amplios, en una incipiente tradición estética que el post-estructuralista Hubert 
Damisch sugirió denominar “arqueología gráfica”. La denominación aparece por 
primera vez en el marco de una serie de entrevistas tituladas Genealogía de la 
grilla [Genealogy of the Grid] de 1998, pero, en rigor, su programa teórico ya 
encontraba sentido en El origen de la perspectiva [L’Origine de la perspective] de 
1987. Sin agotar la totalidad de esta gran obra, la tesis de Damisch se articula, 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madrid

Tomás Epifani230

fundamentalmente, a propósito de dos premisas centrales. (i) A diferencia de lo 
que sostuvo Émile Benveniste, el lenguaje verbal no constituye el único modelo 
de enunciación reflexiva y autorreferencialidad. Según las reglas de la perspectiva, 
la imagen expone de hecho múltiples formas metapictoriales. (ii) Esta reflexibili-
dad de la imagen encarna, además, una condición fundamental de toda expre-
sividad verbal de acuerdo a su esencia deícticamente ante-predicativa. En este 
contexto, la arqueología gráfica es una arqueología fenomenológica extendida 
que pasea por los suburbios del arte; una disciplina transversal y estructural que 
se ocupa de flexiones históricas de la perspectiva en la imagen. De este modo, 
busca “hacer resurgir las temporalidades paralelas, concurrentes y divergentes, 
todas estas sucesiones de golpes, estos encadenamientos y estas rupturas, para 
sacar a la luz otras genealogías.” (cf. Alloa, 2023, p. 183). 

Dicho entrecruzamiento epistemológico se inscribe dentro del conjunto de 
ciencias laterales o lateralizaciones epistémicas para las que ciertos fenómenos 
peculiares como la perspectiva exigen cavar una distancia crítica específica [Dis-
tanzen aufreißen]. Siguiendo a Damisch, Alloa trabaja diversos cruces discipli-
narios entre escuelas filosóficas aparentemente divorciadas. Fácilmente se iden-
tifican hibridaciones de tipo fenomenológico-estructuralista, estético-artístico, 
iconográfico-simbólico y comparativo-filológico. La lógica de estas modulaciones 
laterales emerge de un síntoma de época: la crisis en los métodos tradicionales 
que abordan las exigencias del mundo contemporáneo. No es casual que el anexo 
a La crisis de las ciencias europeas de Husserl ofrezca la garantía de esta novísima 
tradición: El origen de la geometría. Los cimientos husserlianos de las laterali-
zaciones epistémicas tiene dos correlatos en la tradición francesa. Por un lado, 
la escuela merleau-pontiana a propósito de los cursos del Collège de France de 
1959-1960 y, por el otro, la derridiana, de acuerdo con Introducción a “El origen 
de la geometría” de Husserl. Esta tradición finalmente coronada por Damisch se 
estructura sobre la base una Stiftung denominada grilla. Una grilla es un espacio 
geométrico distribuido en partes iguales que sirve para recortar y precisar mejor 
detalles de un objeto, tanto para la pintura como para la medicina. Damisch 
sostiene que la grilla es la estructura institutiva-instituida de todo sentido y que 
“es por eso que la grilla es por un lado lo que permite la proyección y, por otra 
parte, es la operación proyectiva que hace surgir la grilla: no hay cuadrícula, en el 
sentido estricto, sino instituida” (p. 192). En términos generales, la arqueología 
fenomenológica de Alloa se inscribe en esta tradición: orientada por la teoría del 
conocimiento geométrico de Husserl, la reflexividad lateral en Merleau-Ponty y 
la arqueología gráfica de Damisch. 



El perspectivismo agonal: Emmanuel Alloa en repartos de la perspectiva

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madrid

231

3. El enclaustramiento perspectivista y las relaciones de laterización 
epistémicas 

El capítulo inicial del ensayo, que lleva el mismo título de la obra, se articula 
a partir de dos esquemas fundamentales. El primero esboza el recorrido del desti-
no estigmatizado de la perspectiva que acaba en una concepción relativista, indi-
vidualista y totalitaria del mundo. El segundo esquema explica las condiciones 
básicas que permiten modular la perspectiva más allá de sus anclajes originarios. 
Este segundo esquema obliga al autor a retomar la noción merleau-pontiana 
de intersubjetividad co-perceptiva —intencionalidad conjunta o focalización 
intersubjetiva [shared point of view]— en virtud de una tercera vía de acceso a 
la verdad.

Arqueológicamente, el destino estigmatizado del término comienza a ini-
cios del Renacimiento. Perspectiva, que tradujo Boecio del griego optikē tekhnē 
—arte de la visión—, fue lo que Alberto Durero posteriormente definió como 
“ver-a-través” (ein durchsehung). Es decir, un dispositivo diseñado para repetir 
una experiencia y ser verificada según el régimen de la percepción: “lo vi, con 
mis propios ojos” (p. 25). De este modo, los incipientes usos generales de la 
perspectiva, como parte fundamental de la geometría y la óptica, comenzaron 
de alguna forma a establecer las leyes de la representación cabal del mundo. 
Finalmente, el conocimiento geométrico —con aspiraciones a formar parte del 
quadrivium— acaba consolidándose como un saber necesario tanto para las artes 
como para el espíritu. Esta revolución de la perspectiva durante la época rena-
centista alcanzará incluso cierta estratificación esotérica. Durero, por ejemplo, la 
llamará “el arte secreto de la perspectiva”. La sectorización del conocimiento se 
concentrará con el correr de los años y, finalmente, la encriptación matemática 
—y mística— acabará reapropiando estos procedimientos epistemológicos para 
la alquimia del siglo XVI. De esto se sigue, naturalmente, el primer momento 
de enclaustramiento de la perspectiva.

A partir del siglo XVI, el linaje sectario de la perspectiva infecta otras dimen-
siones del conocimiento. Alloa llama considerablemente la atención el testimonio 
de la expresión literaria. Por un lado, durante los inicios del género novelístico, 
Miguel de Cervantes pronostica o, más bien, acentúa las formas enclaustradas de 
perspectivas que se multiplican. Este sería el segundo momento del enclaustra-
miento, ahora, fragmentado en valoraciones subjetivas. La novela Don Quijote es 
un ejemplo claro. La psicología misma de los personajes es, precisamente, la que 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madrid

Tomás Epifani232

instaura entrelíneas este relativismo epistémico ciego. La expresión paradigmá-
tica de la obra es la siguiente: “eso que a tí te parece bacía de barbero me parece 
a mí el yelmo de Mambríno, y a otro le parecerá otra cosa” (p. 35). La sutileza 
de la cita pronostica la parcelación del mundo abismalmente divergente entre el 
parecer de uno y otro —como el aguafuerte de Abraham Bosse— que alcanzará 
su mayor auge de fragmentación en la novela moderna —Proust, Kafka, Joyce—. 
De tal modo que la objetividad de la perspectiva acaba subsumida al parecer de 
puntos de vista subjetivos. 

Asimismo, como todo extremo, la divergencia subjetiva de puntos de vista 
supone un opuesto complementario, un punto de inflexión vectorial, la otra 
cara de la misma moneda: el sometimiento totalitario encabezado por un solo 
régimen perspectivista. De acuerdo con Alloa, el caso paradigmático resulta el 
del novelista contemporáneo Elias Canetti. El autor germanófono mostrará en 
Masa y poder cómo acaba el mundo relativizado y desorientado socorrido por 
un Leviatán homogeneizador que converge finalmente todas esas miradas parce-
ladas del mundo en una sola. La perspectiva que había sido asociada en primer 
término al relativismo extremo del Quijote, ahora, termina por identificarse con 
el totalitarismo que describen las novelas antropológicas. Hasta aquí, la primera 
cartografía que esquematiza el capítulo inicial.

El segundo esquema de la sección surge como consecuencia necesaria del pro-
nóstico anterior. Este binomio, preocupantemente presente, habilita la urgencia 
de pensar una nueva vía de acceso al mundo. Un acceso que evite la tentación 
del relativismo y el totalitarismo. Por esta razón, Alloa sugiere un horizonte de 
referencia común denominado situación de atención compartida o conjunta que 
Erwin Straus, citado por Alloa, resume cabalmente: 

«Durante una operación, el cirujano y su ayudante ven el cuerpo según 
diferentes perspectivas, lo que no les impide, desde los respectivos lugares 
donde se encuentran, de volverse ambos al mismo cuerpo. Así, pues, no es 
de la visión que podemos participar, sino de lo visible que se nos aparece 
como parte de una alteridad inclusiva global según diferentes perspectivas 
espacio-temporales» (p. 47). 

Bajo esta estructura compartida lo que aparece tiene como condición apare-
ciente ser visible para todos. Esta situación de atención compartida desarticula 
directamente los objetos de las pseudociencias, creacionismos, escepticismos cli-
máticos, teorías del complot, etc. Simplemente porque, de acuerdo al principio 



El perspectivismo agonal: Emmanuel Alloa en repartos de la perspectiva

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madrid

233

de la perspectiva, el objeto al que mientan estos discursos debe poder ser expe-
rimentado nuevamente por otro vidente y, en rigor, no se repite. Ahora bien, 
el problema, entonces, radica en una escasez metódica de nuevos regímenes 
perspectivistas. En consecuencia, siguiendo a Merleau-Ponty y Damisch, Alloa 
sugiere restablecer las prácticas de relaciones laterales. Las relaciones laterales 
son entrecruzamientos epistémicos que producen mayor profundidad y, por eso, 
alcance del objeto estudiado. Estos lazos evitan enfrentamientos imparciales del 
objeto —la inadecuación entre el punto de vista del “espectador imparcial” y el 
aspecto del objeto— y habilitan perfiles de expresiones que hasta el momento 
permanecían mudos. Cruces epistémicos como la fisiología del arte, la genealo-
gía de moral o la arqueología gráfica, convergen en el punto de vista del sujeto 
y el aspecto del objeto sin subsanar el uno bajo el otro. Así, por ejemplo, no 
podríamos hablar de un “metáfora viva”, si Ricœur no hubiese orientado la 
fisiología —el estudio de las funciones principales de los seres vivos— a la poesía 
para estudiar nuevas variables de la expresión metafórica. En rigor, el reposicio-
namiento epistémico —las relaciones laterales— es exigido por la propia natu-
raleza de la perspectiva que el texto reivindica. Alloa compone dicha naturaleza 
del siguiente modo: (a) dirección, pues la perspectiva es siempre para alguien; 
(b) anti-representacionalidad, ya que no es exclusiva del sujeto y del objeto; (c) 
medialidad en la medida que correlaciona el sujeto y objeto mutuamente; (d) 
objetividad, pues ofrece la transparencia de la experiencia misma; y (e) pluralidad 
porque debe poder repetirse para cada uno de nosotros.

4. La querella de las imágenes o Sobre el régimen de orientación 
en Platón 

Como se dijo antes, la palabra perspectiva fue traducida al latín del optikē grie-
go utilizada indistintamente para mencionar tanto el conocimiento fisiológico 
como el geométrico, y artístico. La segunda sección de la obra se detiene a revisar 
esta última acepción, la artística, al interior de la célebre discusión platónica sobre 
poetas y pintores. El famoso destierro de la mimesis poética y pictórica del Libro 
X en República marca el punto de partida de la examinación. A contrapelo de 
la interpretación canónica, Alloa se vale de la fórmula de Nietzsche, “inversión 
del platonismo” (Umdrehung des Platonismus), para ocuparse de lo que llama 
primera “querella de las imágenes” (querelle des images). La sección consiste en 
un comentario riguroso, en primer lugar, del diálogo entre Sócrates y Glau-
cón en República y, complementariamente, del Sofista. El diálogo del período 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madrid

Tomás Epifani234

maduro busca asignar a cada actividad ciudadana un lugar específico en la Polis. 
Es entonces, una vez que los interlocutores aterrizan la pregunta por el sentido 
de las artes, cuando aparece la gran encrucijada. Para Platón en boca de Sócrates, 
la mímesis del artista fabrica un cierto tipo de imágenes denominadas εἴδωλον: 
sombra, imagen, representación. Estos objetos aparentes —eidôla— participan en 
menor grado de la forma ideal —eidos— representada. El artista, a diferencia del 
filósofo, se contentaría así sólo con estos actos de figuración menor. Ahora bien, 
a diferencia de la poesía, el arte de las imágenes, sostiene Alloa, se caracteriza por 
el privilegio de no sólo producir objetos, sino además re-producirlos, “lo que las 
vuelve doblemente temibles” (p. 146). En este contexto, el autor orienta el foco. 
Sitúa a los pintores, indistintamente, en el territorio de las apariencias donde el 
debate entre ser y parecer resulta obsoleto. Es una vez delimitado el campo de la 
pintura que podemos hacer la siguiente pregunta: ¿de qué distinciones depen-
de la pintura de una ‘buena’ mesa y de una ‘mala’ mesa? Sucede, pues, que no 
hay una clara diferencia entre, por un lado, aquellas apariencias que participan 
efectivamente del ser mismo de las que, por otro lado, no constituyen partici-
pación alguna. De este modo, la ontología platónica-derivativa de la eidolon se 
resquebraja. El doble temor del que habla Alloa merece debida atención en la 
medida que el conflicto entre representaciones ha perdido el objeto represen-
tado. Por esta razón, el dilema de las apariencias exige, con cierta urgencia, un 
claro mecanismo de discernimiento entre las edôla, entre imagen-copia (eikastikē 
technē) e imagen-simulacro (phantastikē technē). “Se trata de saber si la pintura 
es una acción ‘orientada a representar imitativamente, para cada ser, lo que es’ 
o ‘para cada apariencia, de representar cómo aparece’ (τὸ φαινόμενον ὡς φαίνεται)” 
(p. 152). Alloa ofrece un giro interpretativo sutil, pero radicalmente preciso 
que alienta otra forma de descernimiento. A saber: los conflictos de apariencias 
deben disponerse a la orden de un régimen de orientación —distinto del régimen 
de dependencia o participación vertical— que determine las apariencias repre-
sentadas acorde a una captación y no a una subordinación. Es decir, deben estar 
determinadas por aquello a lo que apuntan y no por lo que fueron creadas: ¿hacia 
dónde se hace visible una pintura? Será este el ámbito en el que Alloa advierte la 
necesidad de discernimiento. El régimen de orientación platónico, según las 
coordenadas de Alloa, abre así el primer ámbito de discusión poiético-mimético 
del plano aparente. De este modo, Platón inaugura, con ironía, la primera “que-
rella de las imágenes” (querelle des images), una versión ática de la “querella de los 
Antiguos y de los Modernos” (querrele des Classiques et des Modernes).  

Al interior del régimen de orientación subyace una discusión estética con 
buena parte de la tradición ateniense. La célebre anécdota que Pierre-Maxime 



El perspectivismo agonal: Emmanuel Alloa en repartos de la perspectiva

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madrid

235

Schuhl en Platon et l’art de son temps describe del concurso entre Alcámenes y 
Fidias es un ejemplo claro de la querella. Una vez construido el Partenón, se 
convocó a una serie artistas para representar una figura de la diosa Atenea. El 
escultor ateniense Fidias optó por fabricar una estatua de 12 metros de altura. 
Para ello, el escultor decidió sacrificar las dimensiones reales de la fisonomía 
humana y trabajar un monumento memorable de acuerdo a las medidas que 
exigía el tamaño del templo. Esto produjo un revuelo inmediato porque la Atenea 
Pártenos revelaba a primera vista rasgos intencionadamente deformados. La des-
proporción de la escultura sólo conseguiría “ordenarse”, naturalmente, al erigirse. 
De ahí que no participara de las dimensiones naturales con las que se concibe 
antropológicamente a la diosa, sino en razón de una orientación proyectada en 
su figura aparente. La magnitud espacial del Partenón exigía una obra proporcio-
nalmente adecuada de conformidad con el rito y la contemplación. Fidias eligió 
renunciar a la fidelidad antropológica en virtud de adecuar esencialmente la diosa 
al espacio. Este sacrificio del artista “estaría entonces en abierta contradicción 
con la exigencia formulada en el cuarto libro de la República, donde se dice que 
la fidelidad a la relación de los miembros entre ellos no puede subordinarse a una 
lógica de conjunto” (p. 159). Pero, en rigor, la anécdota de Filias reafirma la tesis 
del régimen de orientación: la figuración de un objeto sólo aparece a través de una 
perspectiva exigida exclusivamente por las dimensiones de la obra y no por su 
objeto representado. En tal caso, la apariencia del objeto figurará el ser en tanto 
y cuanto se establezcan las condiciones de orientación adecuadas, el “buen punto 
de vista”. ¿Qué expone, entonces, un fresco desde el punto de vista correcto?

5. Ex-posición del mundo según la filosofía de la Darstellung

La lectura de Platón que ofrece Alloa en el marco de la querella de las imá-
genes tiene eco en la doctrina teórica moderna que se denomina filosofía de la 
ex-posición [Darstellung]. El cambio de régimen derivativo al orientativo tiene 
cierta correlación con el célebre binomio descrito en La ideología alemana por 
Marx y Engels: el concepto de Vorstellung (representación) y Darstellung (ex-
posición). Allí donde hay ex-posición, dicen Marx y Engel, la filosofía ya no tiene 
el monopolio del pensamiento. El pensamiento de la ex-posición se opone fun-
damentalmente al término de representación ideológica [ideologische Vorstellung]. 
Ahora bien, ¿cuál es la relación estricta entre la ex-posición y la orientación? La 
representación ideológica responde a los mecanismos derivativos platónicos. En 
rigor, se busca establecer una relación vertical entre la idea en términos absolutos 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madrid

Tomás Epifani236

y su representación doctrinal teórico-práctica. Alloa explica que, bajo las con-
diciones del régimen de orientación de las imágenes, la representación [Vorste-
llung] no alcanza a explicar las tensiones fenoménicas del mundo mismo de la 
apariencia. La representación ideológica aprioriza, naturalmente, un solo tipo 
orientación, la vertical. Pero el conocimiento de las apariencias horizontales no 
se explica por la representación vertical, dependiente e ideológica. La Darstellung 
no es la arqueología ideológica de la Vorstellung, sino, más bien, una arqueología 
de las apariencias. En tal caso, la ex-posición del saber queda sujeto a los modos 
en los que se presenta, es decir, de acuerdo a su perspectiva. Según este horizon-
te arqueológico y las reglas propias del arte, Alloa infiere, a continuación, dos 
tesis de Hubert Damisch. A saber, (i) la posibilidad de una reflexividad en la 
ex-posición pictórica —fenómenos como la interpicturalidad y la intrapicturali-
dad—, y (ii) la idea de la pintura perspectivista como la característica fundante 
de la enunciación verbal —tal como Omar Calabrese, inicialmente, lo proble-
matiza en La macchina della pittura. En tal caso, el mecanismo a partir del cual la 
enunciación enunciaba se dispone ahora a exponer: “la de-mostración, sensible, 
que es por la configuración espacial que puede ocurrir algo como la enunciación 
verbal” (p. 216).

6. Brunelleschi y Smithson: Mecanismos de adecuación y desajuste 
semántico de la enunciación expositiva

Para pensar el sentido de la ex-posición del mundo como lo de-muestra el 
arte, Alloa designa dos paradigmas diacrónicos de la historia de arte. El primer 
ejemplo lo encarna el renacentista Filippo Brunelleschi. Según relata Antonio di 
Tuccio Manetti, a principios del 1425 el renacentista se instaló bajo el Duomo 
de Florencia para pintar el baptisterio de San Juan que le hace frente. Para 
verificar la adecuación entre el fresco y el edificio religioso, Brunelleschi diseñó 
artesanalmente un mecanismo de correlación perspectival. Una vez instalado 
el lienzo y maqueteada la obra, se realizó un pequeño agujero en la contra-
cara de la tablilla a través del cual observaba el reflejo de un espejo que colocó 
frente a él. De esta manera, el dispositivo permitía asegurar que el cuadro, 
pintado simétricamente invertido, coincidía cabalmente con la arquitectura 
del baptisterio. La técnica articula así una doble estructura. Combinando 
la perspectiva natural y artificial, la imagen aparece según una dimensión 
perspectivista —desde donde el ojo orienta la mirada— y otra especular —
mediante la que se legitima la correlación con el objeto—. En palabras de Alloa, 



El perspectivismo agonal: Emmanuel Alloa en repartos de la perspectiva

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madrid

237

“Brunelleschi mostrará así primero su perspectiva artificial gracias a la tablilla 
(nella prima cosa in che e‘lo mostro), pero sobre todo, demostrará su objetivo 
gracias a la imagen especular que da a ver la mirada a través del agujero (per 
quanto s’aveva a dimostrare)” (p. 206). Este montaje no busca simplemente 
representar, sino de-mostrar, en el sentido fuerte de la palabra, la verdad como 
correspondencia entre la perspectiva visual y la estructura del mundo. En rigor, 
se trata de una forma de ex-posición pictórica que produce verdad al hacer visible 
el modo en que el mundo aparece.

El segundo paradigma es el que Alloa encuentra en la obra del artista de land 
art Robert Smithson. Según ciertos ensayos del propio Smithson, Alloa intuye 
una afinidad directa con la obra Merleau-Ponty y Damisch, en particular en lo 
que concierne al papel del movimiento como operador semántico. Smithson 
suscribe a la necesidad imperiosa de modular los umbrales que establecen ciertos 
dispositivos de legitimación del arte —especialmente espacios cerrados—. 
Como todo artista serio, Smithson intenta transcender los límites instituidos de 
antemano en virtud de resemantizar la periferia. En sus palabras: “Si la galería 
es el punto centro, entonces tienes una periferia. Si vas hacia las montañas o al 
desierto, dejas un contexto rectangular por el un contexto abierto” (p. 234). 
La pregunta que atraviesa, entonces, su obra es ¿cómo evitar que la periferia se 
vuelva nuevamente un centro? 

En primera instancia, debemos comprender que el régimen de la percepción 
se rige, en términos fenomenológicos, por una síntesis del cumplimiento 
[Erfüllungssynthese]. Las experiencias en el plano de la percepción confirman o 
decepcionan anticipaciones prefigurativas de una posible percepción. Merleau-
Ponty, por su parte, entiende la modulación de los cumplimientos de acuerdo 
a un sistema de cercanía y profundidad. Sostiene que la αἴσθησις es una forma 
de κίνησις. Puesto que “el cuerpo está ‘entrelazado de visión y movimiento’, se 
acerca para ver mejor y se aleja discerniendo lo que ve” (p. 235). El problema 
del reposicionamiento espacial es que el cuerpo no deja de ser nunca la 
coordenada cero de las percepciones, el centro desde el cual se constituye toda 
periferia posible. Esto supone una imposibilidad radical sobre la base de una 
descentralización absoluta. 

Partiendo de esta imposibilidad, Alloa explica que Smithson intenta 
desafiarla por medio de la noción de atopía. A diferencia de la utopía —lugar 
fuera de cualquier lugar—, la atopía es el desfasaje de un lugar, su alteración o 
dislocación. La atopía o el (no)sitio [non-sight(s)] no niega el espacio sobre el cual 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madrid

Tomás Epifani238

opera la realidad, sino que reposiciona el cuerpo que descubre, dinámicamente, 
nuevas periferias semánticas. Smithson denomina esta estrategia “acedia visual”, 
a tenor de una obra de corte borgiana titulada El agotamiento de la vista o Cómo 
cegarse y seguir viendo [The Exhaustion of Sight or How to go blind and yet see]. 
La acedia visual es el desembrague [displacement] de las rutinas centralizadores 
de hábitos perceptivos. En rigor, permite que la perspectiva fuerce otra forma 
de acceso al objeto estudiado, lateralmente. En este sentido, se trata de una 
forma de ex-posición contraria a la de Brunelleschi, pues busca de-mostrar el 
acceso al mundo por medio del desajuste semántico del centro expositivo, es 
decir, de acuerdo a una lógica periférica, simétricamente desfasada, de objetos 
enantiomórficos, en superposición [empiètement], para conquistar la “negación 
de cualquier punto de fuga central” (p. 246).

7. La naturaleza medial de la perspectiva: Más acá de Cassirer y 
Panofsky

La lectura de imágenes, entendidas estas como símbolos de una multiplicidad 
semántica, se ha desarrollado, por lo menos, en dos tradiciones contemporáneas 
fundamentales: (i) la iconográfica-iconológica; y (ii) la simbólica-perceptiva. Es 
decir, una aproximación predominantemente interpretativa y otra de carácter, 
digamos, intuitivo. La diferencia programática entre las doctrinas se explica, en 
última instancia, en el cómo cada una define la noción de forma simbólica. 

El teórico del arte Erwin Panofsky esquematizó la razón iconográfica-ico-
nológica de la imagen en su célebre conferencia de 1924 titulada La perspectiva 
como forma simbólica. El ensayo de Panofsky consiste fundamentalmente en 
denunciar a la perspectiva central en detrimento de una constitución artificial del 
mundo y su respectiva percepción. A diferencia de los ensayos que estudiamos 
de Smithson, Panofsky no busca desmarcase radicalmente del punto de fuga 
central. Por su parte, empeña un abordaje iconológico de la historia del arte para 
recuperar formas de perspectiva que habían quedado relegadas a la perspectiva 
central. En cierta medida, otras perspectivas le permiten al autor acceder a nuevas 
formas de reflexibilidad pictórica. Como, por ejemplo, la perspectiva “esferoidal” 
o “curvilínea” que descubre Hermann von Helmholtz. La modulación misma de 
la perspectiva, especialmente la curvilínea, rescribe la reorientación de la imagen 
y produce una simbolización, según Panofsky, de hecho, “natural”. Pero lo que 
está de fondo en la teoría panofskiana de la perspectiva como forma simbólica, 



El perspectivismo agonal: Emmanuel Alloa en repartos de la perspectiva

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madrid

239

es el simple hecho de que “el sentido de toda imagen no está nunca directamente 
en la imagen, sino más allá” (p. 279). Esto le permite inferir que la perspectiva 
de una obra de arte es la forma simbólica de su sentido intrínseco y del espíritu 
de una época que exige ser interpretada.

La otra pata del díptico la encabeza Ernst Cassirer, con quien Panofsky com-
parte, entre otras cosas, la anécdota del “jabón goetheano”. Cassirer desarrolla 
cabalmente el término “forma simbólica” en el tercer volumen de Filosofía de 
las formas simbólicas. A diferencia de Panofsky, el filósofo neokantiano sostiene 
que el arte supone una forma simbólica, pero de acuerdo a lo que ella misma 
presenta. Es decir, el arte, como otras formas simbólicas, consiste tan sólo en eso 
mismo que aparente, más no en lo que le transciende. Más allá de la extensión 
visible de la propia de la obra, el sentido de la misma no puede ser instituido, 
sino a costa, precisamente, de lo que muestra; en otras palabras, estaríamos trai-
cionando lo que la obra por ella nos de-muestra. La obra de arte hace visible lo 
invisible, como dijo Paul Klee, en el mero hecho de su exposición. La perspectiva 
que forma la obra, entendida en términos panofskianos, sería la representación 
simbólica de un sentido abierto más allá de ella misma. Cassirer, en cambio, 
sostiene que el sentido de la forma simbólica se encuentra más acá de toda inter-
pretación iconográfica-iconológica:

es la percepción misma la que debe a su propia organización inmanente 
una suerte de ‘articulación’ espiritual y que, tomada en su textura interna, 
pertenece también a una determinada textura de sentido […] No es recibi-
da solamente a posteriori en esta esfera, sino que parece de alguna manera 
nacida en ella y con ella (p. 289).

De esta forma, se produce lo que autor llama “pregnancia simbólica”, un 
proceso o movimiento entre el acto sensible de la percepción y la “energía del 
espíritu por la cual un contenido de significación inteligible [geistiger Bedeu-
tungsgehalt] se une a un signo sensible concreto [konkretes sinnli- ches Zeichen] e 
intrínsecamente adaptado a ese signo”. (p. 267). Es lo que, en términos semán-
ticos, Merleau-Ponty llama l’état naisannt, una traducción laxa del erscheinendes 
Sein husserliano de Ideas II. A diferencia de los autores mencionados, Alloa 
considera, contra toda teoría de la perspectiva como símbolo, la idea de perspec-
tiva como medialidad [médialité]. A grandes rasgos, la medialidad es la propia 
esencia de la perspectiva en cuanto que sólo se intuye por flexiones determinadas 
de un objeto o una experiencia. Esta peculiaridad anula la posibilidad de pensar 
una perspectiva en el estado puro de una forma simbólica. La perspectiva es el 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madrid

Tomás Epifani240

principio resemantizador mediante el cual es posible modular la forma simbólica. 
La perspectiva no es una forma simbólica, sino la operación medial que consti-
tuye el sentido de la forma simbólica misma. 

La perspectiva representa entonces ese médium que proporciona un 
acceso a la realidad, incluso si en la medida en que hace emerger, para uti-
lizar una expresión de Cassirer, un nuevo ‘lado de la realidad’, obstaculiza 
también el acceso inmediato a esta: la perspectiva es, pues, simultáneamente 
el principio de formación y de deformación (p. 304-5).

8. El perspectivo dia-agonal: más allá de la posverdad y el neofactualismo

El ensayo, finalmente, acaba con una propuesta de renovación epistemológica 
del viejo perspectivismo. ¿En qué consiste el perspectivismo en términos políticos 
del siglo XXI? El perspectivismo epistémico-político de Alloa apunta a criticar 
dos coordenadas fundamentales de la actualidad, a saber, (i) la posverdad; y (ii) 
el neofactualismo. 

En primer lugar, las prácticas políticas asociadas a la posverdad —ocupadas 
indiscriminadamente de disolver todo tipo de discusión— son el primer blanco 
que el perspectivismo de Alloa desafía. Especialmente, porque este tipo de posi-
cionamientos habilitan la legitimación de un individualismo extremo de corte 
ilegítimamente nietzscheano, afín al modelo ideal de individuo promovido por 
el neoliberalismo. La proliferación de los infinitos puntos de vista —proclamados 
bajo el slogan: “crisis de la verdad”— certifican su validez según el mecanismo 
igual validez [Equal Validity] característico de la filosofía posmoderna y construc-
tivista, como lo advierte Paul Boghossian.

En segundo lugar, el neofactualismo trabaja en dirimir todo punto de vista 
con el propósito de establecer una única descripción posible de los hechos. Estos 
hechos que se arroga el neofactualismo, además, parecen ser independientes 
del modo de acceso, como si estuviesen por fuera del sesgo que produciría 
toda perspectiva. De ahí que esta postura puede entenderse como una suerte 
de idealismo empírico. El neofactualista se adjudica la objetividad sobre 
la base “hechos alternativos” que parecen olvidar por completo las leyes del 
escorzamiento fenomenológico. Como si, con los ojos vendados, tan solo por 
caer ante objetos “sin orientación”, bastara con tocar dos cosas sensiblemente 



El perspectivismo agonal: Emmanuel Alloa en repartos de la perspectiva

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madrid

241

isomórficas y considerar la una verdadera por analogía de la otra. Y en rigor 
resulta que los neofactualistas no se autodefinen metafóricos como podría 
parecerle a uno, sino que así lo creen. En resumen, los hechos que describe esta 
corriente son, de buenas a primeras, una fijcción [fixion], una ficción que se 
encuentra fijada a un tejido de construcciones sociales, tal como sostiene Barbara 
Cassin. 

En este contexto, la reivindicación del perspectivismo surge como respuesta 
a la totalización discursiva de estos dos polos epistemológicos. El debate político 
contemporáneo se redujo a dos discursos de realidad, en principio, opuestos 
que tienden a deslegitimar la verdad y su medio de acceso. Por esta razón, 
Repartos de las perspectivas plantea reconsiderar una tercera vía de acceso a la 
realidad. Denostada por su equívoco carácter claustral o aditivo —esto es, ora 
encerrada en su sesgo, ora suma de perspectivas parciales—, el perspectivismo no 
escapará del reproche relativista o irénico sino a condición de ser reformulado. 
Dicha reformulación exige aceptar la necesidad de la confrontación: “solo un 
perspectivismo conflictual y contrastante permite proporcionar el relieve que 
requiere todo conocimiento”, es decir, sólo la agonalidad en su estudio lateral 
permitirá la profundidad discursiva que exige el objeto estudiado sin relativizarse 
ni enclaustrarse. Esta agonalidad compartida es la que, en definitiva, teje la 
distribución misma de una perspectiva, la lógica del reparto. En resumidas 
cuentas, Alloa habla de una perspectiva dia-agonal: 

Contra la idea de que solo habría una representación completa y ver-
dadera del mundo, y que el mundo consistiría en un conjunto de objetos 
independientes sea cual fuera la manera en que uno se remita a ellos, la 
perspectiva dia-agonal exige rearticulaciones de sentido permanentes. Cada 
perspectiva nueva completa y relativiza a la vez a las precedentes (p. 340). 

Este es el perspectivismo con el que se accede a una suerte de objetividad 
en términos intersubjetivos y co-perceptibles, aquel que completa y relativiza 
simultáneamente perspectivas en conjunto mediante un criterio de adecuación 
experiencia-expresión o realidad-discurso. 

Dicha agonalidad de la perspectiva, por otra parte, tiene una exigencia deli-
beradamente dinámica para evitar los extremos que el psiquiatra y fenomenólogo 
Wolfgang Blankenburg llamaba hipo- e hiperperspectivismo. El primero mienta 
la rigidez perspectivista que impide integrar otras miradas del mundo. El segun-
do, contrariamente, describe una engañosa empatía extremista donde el sujeto 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madrid

Tomás Epifani242

“nunca está en su piel”, sino en la de los demás anticipando permanentemente 
deseos, expectativas y voliciones ajenas. La dinámica de este perspectivismo per-
mite distanciarse de estos extremos en la medida que responde a las siguientes 
características: (i) ver-para: el objeto aparece siempre para alguien; (ii) ver-como: 
en su aparecer, lo vemos como si tuviera tal o cual forma; (iii) ver-por: sólo hay 
una cierta manera de ver por o a través de su mediación; (iv) ver-que: la media-
ción hace las veces de objetividad lateral —no ob-jetiva—, permitiendo ver que 
algo es de tal o cual modo; y, finalmente, (v) ver-con: una perspectiva se consti-
tuye en conjunto, con otros, de manera co-perceptiva.

Conclusión

El trabajo de Emmanuel Alloa ofrece una arqueología del concepto de pers-
pectiva y sus consecuencias actuales. La metafísica de la primera persona del 
singular ha proyectado su psico-geografía interna sobre las explicaciones del 
mundo exterior. Es menester restablecer una doctrina perspectivista capaz de 
articular descripciones del mundo a partir de la complejidad heterogénea de 
la propia realidad. Por esta razón, el conflicto y la reorientación resultan una 
determinación epistemológica necesaria. Como señala Alloa: “La posibilidad de 
variar —de poner en juego las diferencias— resulta ser un recurso importante en 
la obtención de un progreso en el conocimiento, pero también en la organización 
de un mundo común” (p. 65). 

Frente a la necesidad de entrecruzamientos epistemológicas, reposiciona-
mientos políticos y conflictos discursivos, la historia colonial latinoamericana 
guarda en su memoria, por llamarlo de algún modo, cierto privilegio. A saber, el 
hecho de que nace en y tienda a la agonalidad a propósito de su propia naturaleza 
híbrida. El colonialismo ha dado lugar a términos como la transmodernidad del 
filósofo Enrique Dussel; hibridación, elaborado por el antropólogo Néstor García 
Canclini; la epistemología aymara como la ch’ixi, desarrollada por la socióloga 
boliviana Silvia Rivera Cusicanqui. Configuraciones político-culturales radical-
mente conflictuales que encuentran sus raíces en el concepto de raza de Aníbal 
Quijano. 

En efecto, esto no excluye que cada una de las teorías híbridas, conforme 
a la naturaleza de la perspectiva, suponga una contradicción inevitable y, de 
hecho, constitutiva, tanto en el discurso colonial como en el decolonial. Por este 



El perspectivismo agonal: Emmanuel Alloa en repartos de la perspectiva

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madrid

243

motivo, una vez aceptada la imposibilidad de una perspectiva omni-inclusiva, 
en el ámbito práctico bien bastaría una pedagogía de perspectivas dinámicas. Por 
un lado, porque las prácticas de ese tenor dinámico exigen, en términos estruc-
turales, ciertas condiciones formales y materiales básicas que posibiliten procesos 
complejos de discernimiento teóricos o artísticos. Por otro lado, porque, en tér-
minos discursivos, posibilitan conflictos espiritualmente destructivos sometidos, 
en gran medida, al ejercicio del poder. En rigor, se intenta reorientar el espíritu, 
no destruirlo. Si el poder sólo existe en la medida que, consciente o inconscien-
temente, se está dispuesto a aceptarlo, como sostuvo Maquiavelo, entonces, será 
necesario, pues, más bien formular una pedagogía discursiva epistemológicamente 
reorientadora. Es decir, una pedagogía de la comunicación. El monumental traba-
jo de Carlos Lenkersdorf sobre la filosofía precolombina de los tojolabales —“los 
que saben escuchar bien”— en torno al concepto nosotrificación, sugiere una 
valiosa descripción de la pedagogía discursiva desde una filosofía de la escucha. 
De esto modo, un perspectivismo riguroso no debería limitarse solamente a “ver 
de nuevo”, como rezaba Merleau-Ponty, sino también a escuchar y, complemen-
tariamente, oler, tocar y saborear co-perceptivamente con pretensiones, más bien 
de una perspectiva demos-agonal.

Bibliografía

Alloa, Emmanuel. (2023). Repartos de la perspectiva, Chile: Palinodia, trad. Zeto 
Bórquez.

Enviado: 18/06/2025

Aceptado: 15/09/2025





RESEÑAS





Reseñas	 247

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madrid

Derrida, J (2024). Du même à l’autre. Deux cours sur Husserl, 1963 (ed. Raphaël 
Authier y Édouard Mehl). París: Éditions du Seuil, 214 pp.

Daniel Alvarado-Grecco
Universidad Nacional Autónoma de México

danielalvarado@filos.unam.mx

A finales del año pasado se publicó Du même à l’autre. Deux cours sur Husserl, 
1963, trabajo que recoge dos cursos que Jacques Derrida dictó en la Sorbona 
sobre la cuestión de la teología en el pensamiento de Edmund Husserl y la quinta 
meditación cartesiana. La publicación, cuya edición fue establecida por Raphaël 
Authier y Édouard Mehl, puede sorprender a más de un lector. ¿Por qué no haber 
publicado el curso sobre la quinta meditación cartesiana independientemente?, 
¿por qué no haber incluido en una sola edición el curso sobre fenomenología 
y teología y otro curso que Derrida impartió sobre metafísica y método? A lo 
largo de esta reseña me gustaría responder a estas dos preguntas, mostrando, por 
un lado, que la cuestión de Dios y del otro van de la mano y por el otro, que 
Derrida se mantuvo fiel a una forma de elaborar el problema de la otredad que 
remite a Husserl, incluso si, en última instancia, esta fidelidad también entraña 
un gesto crítico.

El curso que abre la publicación se titula “Phénoménologie, téléologie, théo-
logie: le Dieu de Husserl” y se compone de cuatro sesiones. A lo largo de ellas es 
claro el propósito de Derrida: a pesar del silencio inicial de Husserl respecto a la 
teología, había una necesidad interna en el discurso fenomenológico que obligó 
al fenomenólogo a darle un lugar a Dios dentro de la fenomenología (p. 28). Es 
así como Derrida se lanza a las primeras alusiones a Dios en Ideas I, prestando 
atención al rol que Husserl le da al momento de describir la validez necesaria e 
incondicional de las leyes eidéticas. A través de un diálogo ficticio entre Kant y 
Husserl, Derrida insiste en la necesidad de que las leyes eidéticas en lo que con-
cierne a la dación de los cuerpos pesen tanto sobre los sujetos corpóreos como 
sobre Dios. A diferencia de Kant, quien insistiría en la diferencia entre intuición 
originaria e intuición derivada al momento de plantear que solo a nosotros, 
sujetos finitos en cuanto corpóreos, nos aparecen escorzados los cuerpos, Husserl 
señalaría que una percepción así responde a una necesidad esencial sin importar 

mailto:danielalvarado@filos.unam.mx


248	 Reseñas

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madrid

al sujeto al que se muestre, ya sea Dios o un sujeto humano, pues la espacialidad 
es un predicado esencial de la corporalidad que, de no admitirse, implicaría que 
lo que se me muestra a mí, sujeto finito, es ilusorio (p. 38). No puede haber, por 
consiguiente, un sujeto que esté exento de las necesidades de esencia. Pero de 
limitarnos a esta referencia, ¿no debería decirse entonces que Dios está lejos de 
ocupar un lugar central en la fenomenología?

Derrida dirige su atención a otros momentos de Ideas I, particularmente allí 
donde Husserl practica la epojé y luego la reducción trascendental con tal de 
delimitar las estructuras esenciales de conciencia. Toda trascendencia cae bajo el 
peso de la epojé fenomenológica salvo dos, a saber, el yo puro y Dios. Derrida se 
muestra bastante atento al carácter que tienen tanto el yo puro como Dios, pues 
ello da razón de que Husserl, en lugar de haberse desentendido de la cuestión 
de Dios, solo la pospuso para regresar a ella. Así, mientras que el yo puro es una 
trascendencia en la corriente de vivencias de la conciencia en la medida en que 
está presupuesto como polo unificador de cada una de ellas (p. 56), Dios es una 
trascendencia mediata a la cual no hay acceso y que, sin embargo, se anuncia 
en la conciencia reducida fenomenológicamente (p. 57). Pero, añade Derrida, 
si Dios se anuncia así (dando lugar a un desarrollo conceptual y filosófico que 
ocupará a Husserl en obras tardías) no sale indemne del tratamiento del que ha 
sido objeto por parte de la fenomenología. En lugar de conservar algún predicado 
asociado comúnmente a él, el Dios de Husserl se verá modificado (p. 63).

¿Qué tiene en mente Derrida al sugerir que Dios pierde sus “atributos onto-
lógicos clásicos”? En lugar de ser un “otro absoluto”, Dios describirá la manera 
en que la conciencia alcanza su propio ser trascendiéndose o escapando de sí a la 
vez (p. 69). Derrida desarrolla esta idea con base dos temas. El primero de ellos 
es el de la objetividad ideal, concepto con el cual Derrida piensa tanto en obje-
tos ideales, como los que conforman la tradición de las disciplinas matemáticas, 
como las esencias. Sea cual sea el caso, importa saber aquí que la conciencia que 
se da estos objetos es una conciencia que trasciende su finitud y que, al hacerlo, 
exige la verdad incondicionada para ella y para cualquier otro sujeto, haciendo 
aflorar así lo divino (p. 70). El segundo tema en el que aflora lo divino en el 
pensamiento de Husserl es la idea en sentido kantiano. Leyendo a Derrida, me 
atrevería a afirmar que en su lectura confluyen dos interpretaciones de esta idea. 
Habría un primer sentido vinculado a la percepción horizontal de la cosa –en la 
medida en la que se da escorzadamente, hay percepciones que apuntan a la ple-
nificación de perfiles comentados y no presentes–, y un sentido práctico y ético 
más decisivo en la cuestión de Dios. Que la percepción sea inacabada prescribe, 



Reseñas	 249

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madrid

afirma Derrida, una tarea infinita de la determinabilidad, la cual es solidaria de 
la divinidad misma (p. 72).

El seminario cierra con una reflexión sobre la relación entre la cuestión de 
la divinidad y la intersubjetividad. Derrida señala que ambos temas irían de la 
mano no solamente porque la intencionalidad que se refiere a Dios y al otro es 
mediata; hay una interrelación porque Dios es el telos y valor al que tiende la 
comunidad de las mónadas de la que Husserl habló en la quinta meditación 
cartesiana. Esta afinidad me hace pensar a la fórmula “cualquier otro es comple-
tamente otro”, intraducible en español en la medida en que la palabra tout puede 
ser tanto un adjetivo como un adverbio en francés. Es este doble uso el que, años 
más tarde, permite decir a Derrida mientras habla del sacrificio de Isaac que esta 
fórmula vale tanto para el otro en cuanto otro yo como para Dios. Salvando 
las distancias, no parece descabellado sugerir, cuando menos, una cercanía por 
explorar. A final de cuentas, ¿el otro y Dios en la fenomenología no comparten el 
exceso de toda fenomenalidad, la trascendencia que Derrida destaca precisamente 
a propósito del otro en cuanto infinitamente otro? (2024b, p. 349).

El siguiente curso versa sobre la quinta meditación cartesiana. Los lecto-
res más familiarizados con el trabajo Derrida encontrarán muchas resonancias 
entre algunas de las sesiones y “Violence et métaphysique: essai sur la pensée 
d’Emmanuel Levinas” (publicado originalmente en 1964 en la Revue de métaphy-
sique et de morale y retomado en L’écriture et la différence en 1967). Sin embargo, 
en el seminario hay una atención a aquellos parágrafos que, por una razón u 
otra, no ocuparon a Derrida de igual manera en su publicación de 1964. Así, 
Derrida no pierde de vista, desde la primera sesión del seminario, que esta quinta 
meditación no solo versa sobre el otro y el tipo de intencionalidad que lo define 
(algo que constituirá su principal argumento en contra de Levinas en “Violence 
et métaphysique”; desde el comienzo subraya el carácter trascendental que reviste 
las descripciones de Husserl. Esto es crucial porque, en lugar de tratar al alter 
ego como el yo de un hombre localizado en el mundo y, por lo tanto, como una 
realidad situada espaciotemporalmente, la aproximación trascendental hace del 
otro un origen del mundo al igual que yo, y, en esa medida, una fuente consti-
tutiva de su sentido (p. 86). Esta precisión nos previene no solo frente a otros 
textos en donde Husserl abordó la cuestión de la intersubjetividad (como Ideas 
II y al cual alude Derrida en este seminario), sino que también da la ocasión 
para que Derrida presente sus objeciones en contra de otros filósofos, como Jean-
Paul Sartre (p. 128), quienes rechazaron tajantemente el concepto de alter ego. 
Solamente al abordar el carácter egoico del alter ego se logra hacer justicia de su 



250	 Reseñas

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madrid

otredad; de lo contrario, se le reduce al estatus de cosa. Pero, concluye Derrida 
en la quinta sesión, es precisamente su carácter egoico lo que también supone un 
problema: ¿no es el otro aquello que supone un desafío insuperable no solo para 
la fenomenología, sino también para la “intención de la filosofía occidental” por 
ser no fenomenalizable? (2025, pp. 201-202). La fenomenología sería necesaria 
para reconocer la alteridad radical del otro incluso si, en última instancia, sus 
supuestos se ven desbordados al asumir esta tarea.

El curso sobre la quinta meditación cartesiana se desarrolla en cinco sesio-
nes. En la primera de ellas, Derrida llama la atención sobre el pathos con el que 
Husserl empieza su reflexión. Se trata de un tono sobrio pero patético, pues la 
cuestión del otro amenaza con hacer que una crisis invada la idea misma de 
la filosofía. El concepto de crisis tiene resonancias con el planteamiento de la 
Crisis de las ciencias europeas, pero Derrida distingue su acepción: si en la Crisis 
hay tal, se debe al recubrimiento y olvido de un acto que da origen al sentido, 
estableciéndose así que el olvido es superable. Por el contrario, la crisis de la que 
testimoniaría la quinta meditación cartesiana parece insuperable y afectaría a la 
idea de la filosofía desde su interior (p. 90). Esta crisis no sería otra que la del 
solipsismo, cargo que amenaza no solo a la fenomenología sino también a la 
filosofía en general en la medida en que pone en cuestión las pretensiones de la 
verdad como algo universal y válido para cualquier sujeto. A pesar de este pathos, 
Derrida encuentra un “racionalismo optimista” de la parte de Husserl que lo 
hace considerar toda negatividad como “pasajera” o “accidental”. En este senti-
do, todo solipsismo es pasajero o, para ser más preciso, solamente un momento 
en un decurso que siempre se encamina a su superación. Otra cuestión que 
prevalece en este planteamiento y que hilará la reflexión de Derrida a lo largo 
del seminario: si con la fenomenología trascendental se abre verdaderamente el 
problema del otro, se debe a que, propone Derrida, el otro en cuanto alter ego 
no se deduce de lo “otro” en la medida en que es una conciencia como yo. Sin 
embargo, esta idea deja reintroducir una dialéctica de lo mismo y lo otro que 
Derrida vincula a una herencia griega: el alter ego es radicalmente otro por ser 
una conciencia constituyente de sentido, pero es lo mismo que yo al darse con 
el sentido de otro ego (p. 88). La fenomenología trascendental se encontraría 
entonces en oscilación entre un movimiento que se dirige a su liberación respecto 
a dicha dialéctica de lo mismo y de lo otro, y un movimiento que, sin embargo, 
la confina a ella. Retomando a Eugen Fink, Derrida cuestiona las pretensiones 
de la fenomenología al buscar liberarse de los presupuestos filosóficos de una 
tradición a la que sin embargo pertenece y cuyo lenguaje sigue hablando sin 
poder abdicar de él (p. 89).



Reseñas	 251

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madrid

En la segunda sesión, Derrida continúa elaborando aquello que hacía nece-
saria la tematización de la intersubjetividad. Derrida se refiere, en primer lugar, 
a la comunicación, cuya problemática atraviesa esta quinta meditación por cuan-
to la verdad no solo implica validez intersubjetiva, sino también un horizonte 
común en el que el intercambio entre conciencias es posible. Aunado a esto se 
encontraría una alusión en Ideas I a la Einfühlung o intropatía (intropathie), cuya 
elaboración anticipa ya que la dación del otro es estructuralmente similar a la 
del recuerdo en la medida en que ambas vivencias se caracterizan por no darse 
en la intuición de una manera plena o directa (p. 123). Me gustaría aprovechar 
esta ocasión para insistir en que este fue un tema predilecto de Derrida. La 
alusión a la afinidad entre el recuerdo y la intropatía se encuentra también en la 
“Introduction a L’Origine de la géométrie” (1962, p. 83) y La Voix et le phénomè-
ne (1967b, p. 52), trabajos en los que Derrida insiste en la manera en que la 
temporalidad deja insinuar la alteridad al interior de la conciencia misma. Pero 
el seminario aporta una pieza valiosa en este encadenamiento: Derrida propone 
ver entre ambas experiencias “una sola y misma posibilidad”, como si el tiempo 
entrañara de suyo una alteridad que impide una reducción a lo que Husserl, en 
el curso de esta quinta meditación, llamará esfera de propiedad. Derrida invita 
así a los lectores a ver la compenetración entre temporalidad e intersubjetividad 
con base en los manuscritos C (p. 189). Haciendo a un lado la cuestión, Derri-
da procede a un análisis entre el tratamiento de la intersubjetividad en Ideas 
II y Meditaciones cartesianas. La diferencia estaría en que Ideas II se ocupa del 
problema de la intersubjetividad desde el otro como entidad psicofísica. En los 
niveles de constitución, esto implica una derivación, pues la psique, en cuanto 
situada espaciotempralmente y en conexión con la realidad en virtud del cuer-
po, extrae su sentido de la conciencia trascendental como región originaria del 
sentido (p. 124). Cabe destacar que estas observaciones y las anteriores tienen un 
carácter preliminar por el que Derrida busca justificar tanto el punto de partida 
como el camino que toma Husserl para abordar la descripción del otro. Así, 
una vez hechas estas precisiones, Derrida se lanza a su comentario de la quinta 
meditación.

A lo largo de las otras sesiones, Derrida ofrece una lectura guiada de cada 
parágrafo acompañándola de un comentario. Me limitaré entonces a las obser-
vaciones que considero más pertinentes. Una de ellas se refiere al §45, en donde 
Husserl, después de haber practicado la epojé temática que le permite suspender 
toda referencia a lo extraño y así aislar los elementos que permiten su cons-
titución, habla de una apercepción mundanizante del ego trascendental. Este 
ego trascendental constituye el mundo y realiza una apercepción de sí. Derrida 



252	 Reseñas

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madrid

se pregunta entonces si este yo constituido por el ego trascendental no puede 
tomarse como el primer otro para el yo. Si la apercepción significa que el ego 
trascendental se mundaniza al apercibirse, que constituye como un ser mundano 
o ser en el mundo a través de la apercepción de sí, quizás sea pertinente hablar 
del yo mundano como otro yo (2025, p. 157). Otro momento importante viene 
en el comentario al §50, en donde aparece el concepto de apresentación ana-
lógica y con el cual Husserl describe que el otro el otro se encuentra allí frente 
a mí sin que se dé originariamente. La experiencia que tengo del otro supone 
entonces una intencionalidad mediata, y es precisamente en torno al concepto 
de mediatez, tomado tanto de un vocabulario tecnológico como semiótico, que 
girarán las reflexiones de Derrida. En cualquier caso, la reticencia que Derrida 
busca expresar así se refiere a que la descripción de la apresentación del otro es 
hecha en un lenguaje de origen mundano, pregunta con la cual Derrida vuelve 
a retomar a Fink. Aunque Husserl parezca pensar que es posible neutralizar el 
sentido mundano del lenguaje del que se sirve, Derrida considera que no y que el 
lenguaje es lo último que la fenomenología pueda reducir (p. 174). Pero Derrida 
no busca deshacerse del concepto de apresentación analógica, y ello puede verse 
en la manera favorable en que interpreta otra fórmula que emplea Husserl para 
definir la intencionalidad que me da al otro, a saber, el de modificación intencio-
nal. En contra de Ricoeur y de Levinas, Derrida insiste en su importancia porque 
permite poner de relieve la responsabilidad filosófica que así asume Husserl: solo 
al reconocer al otro en cuanto alter ego como modificación intencional mía (es 
decir, a sabiendas de que todo lo que pueda decir de él o ella me presupone a mí) 
puede respetarse las exigencias de un discurso filosófico responsable que conoce 
sus condiciones y límites (p. 181). Como puede inferirse, este es un punto en 
común con “Violence et métaphysique”, en donde Derrida habla de la respon-
sabilidad filosófica no solo en relación con Husserl sino también con Heidegger, 
otro filósofo cuyo planteamiento Derrida pone a prueba en contra de las críticas 
de Levinas. Queda por averiguarse si este concepto de responsabilidad cambia a 
lo largo de la trayectoria filosófica de Derrida. Pienso nuevamente en el seminario 
sobre el secreto, en donde Derrida, retomando la decisión que Abraham toma 
frente a Dios de sacrificar a Isaac, vincula la responsabilidad con la incapacidad 
de dar cuenta de mis actos (2024b, p. 324). Si en un caso se acentúa la respon-
sabilidad filosófica como aquella que es consciente de los supuestos que hacen 
posible cierto discurso, mientras que en el otro se piensa la responsabilidad como 
radicalmente heterónoma, se vuelve una tarea pendiente elaborar que lleva la 
trayectoria de una determinación a otra.



Reseñas	 253

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madrid

Me gustaría concluir con un comentario sobre la afinidad que Derrida expre-
sa respecto a Husserl. Esta afinidad se refiere a la manera en que la fenomenología 
trata al otro y en la que logra escapar a las críticas de Levinas (a saber, la violencia 
hacia la alteridad del otro al reducirlo al estatus de alter ego). No obstante, aun-
que haya aquí un gesto ético, no ha de olvidarse que se realiza en medio de un 
horizonte en el que ya ha acontecido un acto violento: el hecho de que la dación 
del otro me presuponga de un modo u otro para que tenga sentido. Esta sería una 
violencia preética, afirma Derrida, y, por consiguiente, instalada en el aparecer 
mismo (pp. 183-184). Me atrevería a decir que esta es una idea que atraviesa la 
reflexión de Derrida sobre el otro, a saber, que no hay horizonte ético sin una 
herida que implique ya cierta traición a su singularidad. Es así como Derrida 
cierra “En composant ‘Circonfession’”, en donde la posibilidad del perjurio se 
debe a que todo lenguaje dirigido al otro deja insinuar a un tercero (2005). No 
hay, por lo tanto, ética o relación de justicia que no presuponga ese primer gesto 
de traición. 

Bibliografía

Derrida, Jacques (1962). Introduction à L’Origine de la Géométrie. En Edmund Hus-
serl, L’Origine de la géométrie (pp. 3-171). Presses Universitaries de France.

Derrida, Jacques (1967a). Violence et métaphysique: Essai sur la pensée d’Emmanuel 
Levinas. En Jacques Derrida, L’écriture et la différence (pp. 117-228). Éditions du 
Seuil.

Derrida, Jacques (1967b). La Voix et le phénomène: introduction au problème du signe 
dans la philosophie de Husserl (6a edición). Presses Universitaires de France.

Derrida, Jacques (2005).  «  En composant ‘Circonfession’  ». En John D. Caputo y 
Michael J. Scanlon (eds.), Des Confessions. Jacques Derrida, Saint Augustin (pp. 
45-61). Stock.

Derrida, Jacques (2024b). Répondre – du secret. Séminaire (1991-1992). Éditions du 
Seuil.

Recibido: 15/09/2025

Aceptado: 17/09/2025





Reseñas	 255

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madrid

Xavier Escribano López (ed.) (2024). Vivir del aire, pensar la respiración. 
Ensayos filosóficos e interdisciplinares de antropología de la corporalidad II. Madrid: 
Síntesis Editorial, 444 pp.

Jorge Andrés Calvo Chávez
Benemérita Universidad Autónoma de Puebla

calvoj.andres@gmail.com

La función de un título es identificar los temas principales de los que trata 
una obra y ofrecer al lector una idea general de la perspectiva central que el libro 
persigue. Con esta idea en mente, puedo afirmar, sin temor a duda alguna, que 
pocas obras han acuñado de forma tan concreta y clara su tema de investigación 
como lo hace Vivir del aire, pensar la respiración. La obra en cuestión se suma al 
reciente esfuerzo de distintos autores y corrientes del pensamiento por abordar 
el tema del aire; por ejemplo el Phenomenological Ontology of Breathing de Petri 
Berndtson; el Breathing Aesthetics, de Jean-Thomas Tremblay; y, por mencionar 
uno más, On Breathing: Care in a Time of Catastrophe, de Jamieson Webster. La 
valiosa aportación que se hace respecto del tema, a cargo de la edición de Xavier 
Escribano, dialoga con la filosofía, la antropología y la estética, pero principal-
mente con el lector, al poner al descubierto este proceso tan vital e íntimo. 

Este último talante representa la mayor contribución que esta obra presenta 
frente a los aportes contemporáneos. Cada uno de los autores de este volumen 
se dio a la tarea por tematizar la relación entre el aire y el sujeto desde distintos 
linderos de la filosofía, las artes y la antropología. La diversidad de posturas aquí 
ilustradas es, sin duda, la fortaleza incuestionable del texto porque no se incurre 
en la ilusión de agotar un tema mediante una única perspectiva teórica; por el 
contrario, se ofrece una red conceptual amplia sobre las diversas implicaciones 
de pensar el aire como concepto central en la vida actual. Esta visión amplia 
del aire y la respiración parte de la convicción de que el aparente trasfondo de 
obviedad en el que respiramos es, en realidad, más problemático de lo que podría 
pensarse a primera vista. Vivir del aire, pensar la respiración desmonta la imagen 
de obviedad que rodea al acto de respirar al mostrar que es más que un simple 
fenómeno fisiológico: es una estructura fundamental de la corporalidad y de la 
vida misma, pero también revela una inherente unión con el mundo que nos 
rodea. La relación entre la persona y su mundo se materializa en cada inspiración 

mailto:calvoj.andres@gmail.com


256	 Reseñas

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madrid

y cada exhalación. Este intercambio continuo entre oxígeno y dióxido de carbono 
revela tanto la pertenencia del sujeto a su entorno como la capacidad afectiva 
que este simple acto puede tener en la experiencia inmediata del cuerpo vivido.

En los veinte capítulos, distribuidos en cuatro secciones, hay una pregunta 
constante que marca la pauta de la discusión: ¿qué relación tiene el aire con el ser 
humano y su mundo? Esta pregunta se explora desde distintas perspectivas que 
los autores de este compendio desarrollan desde sus respectivos ámbitos temá-
ticos con una elegancia digna de elogio. Que el aire funcione como eje de estas 
investigaciones da pie a una serie de paralelismos interesantes entre los capítulos. 
Se le concibe como alimento, inspiración, realidad corporal, esfuerzo y salud, en 
síntesis, el aire permea por entero cualquier relación que se tenga con el mundo. 
Los cuatro ejes que articulan esta amalgama de posibilidades temáticas son los 
siguientes: filosofía de la respiración; fenomenología de la respiración, ética, prác-
tica y política de la respiración, y por último la estética de la respiración. Ahora 
bien, el leitmotiv que une estas cuatro divisiones puede describirse del siguiente 
modo: el aire y la respiración constituyen partes fundamentales e inherentes de 
la vida del ser humano. 

Esa unión es, en realidad, el impulso que permite apreciar las distintas gra-
daciones temáticas del acto de respirar. En palabras del propio Escribano (2024, 
p. 41): “la modulación de nuestra respiración expresa de manera inmediata el 
modo como estamos instalados afectivamente en el mundo.” Se trata de una 
acción simple que imbuye al cuerpo de vida, pero cuya aparente simplicidad deja 
ver, paradójicamente, que detrás de la respiración hay una serie de presupuestos 
que dotan a esta acción vital de un trasfondo filosófico profundo que abarca 
desde la cualidad del olfato, la normalidad del respirar hasta las dimensiones 
políticas del aire en la ciudad. La convergencia, por ejemplo, entre el hábito, 
el olvido por respirar, el amianto, la danza y el teatro, todos temas centrales de 
este volumen, no radica en las específicas vicisitudes que intervienen en cada 
escrito ni en las hipótesis que cada uno de sus autores ha tenido en mente, sino 
en el develamiento y análisis de las intrincadas relaciones que acontecen en la 
respiración y que competen al ser humano. Ya sea que se trate de la danza, de la 
fenomenología, de la política o de la ética, la respiración ocupa un papel central 
porque refleja el íntimo encuentro que el yo establece con su mundo circundante.

El libro consolida la investigación al sostener un equilibrio adecuado entre 
la pregunta por el aire y la libertad temática con la que los investigadores 
desarrollaron sus reflexiones. La relación con el aire como tema de investigación 



Reseñas	 257

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madrid

filosófica no se vuelve en ningún momento redundante al navegar por las páginas 
de estas cuatro secciones, ya que en cada una se aborda de forma concreta la 
conexión que el cuerpo y el sujeto mantienen con la respiración, y no como una 
simple permutación temática. El respirar se asume como un vector que vertebra 
las reflexiones de este libro, pues se considera la condición de posibilidad para 
pensar los diversos rangos de la experiencia humana. Se trata de una acción 
corporal que acaece, en la mayoría de los casos, de forma anónima, pero en estas 
páginas se muestra que posee un vigor conceptual que invita a reconsiderar esa 
primera impresión. La relevancia filosófica tanto del aire como de la respiración 
delata una profundidad temática que testimonia la riqueza conceptual de 
la relación entre los autores y el tema. Ya se trate de rastrear la génesis de la 
filosofía de la respiración en la tradición hindú, examinar el papel político que 
la respiración desempeña en el pensamiento de Thomas Hobbes o cuestionar el 
rol que el aliento tiene en piezas coreográficas submarinas por mencionar unos 
ejemplos. Lo valioso de estos análisis, a ojos de este lector, no se circunscribe 
únicamente a los cuidadosos y prolijos argumentos que han sido vertidos en Vivir 
del aire, pensar la respiración, al explorar las relaciones antes descritas, sino en 
que se trata de un autentico ejercicio con connotaciones filosóficas para pensar 
la relación que el aire tiene con uno mismo. 

A modo de conclusión, presento, en estas últimas hojas, una breve sinopsis de 
los capítulos que constituyen este libro. La primera sección, la filosofía de la res-
piración consiste en cinco capítulos. El primero de ellos lleva el título de “Ham-
bre de aliento. El prana como alimento en la Taittiriya Upanisad” de Raquel 
Ferrández en el que la discusión gira en torno a la figura del aliento en este texto 
fundamental del Vedanta. Ferrández indaga en el concepto del aliento con la 
intención de ahondar en la conexión que guarda con el cuerpo para señalar que 
se trata de una relación general en el mundo, pues “el cuerpo hecho de alimento 
es el primero, pues del alimento vienen todos los seres y al alimento retornan 
tras la muerte.” (61). El segundo, a cargo de Bernat Torres, titula su trabajo “El 
pneuma como aliento vital en el pensamiento estoico: análisis de la dimensión 
cosmológica y psicofisiológica del concepto” Aquí se ofrece una cuidada explo-
ración del concepto de pneuma con vistas a establecerlo como un garante entre 
la materia y la forma, porque se llega a “la consideración del cosmos como un 
ser vivo y, juntamente con ello, las teorías médicas que sitúan el pneuma como 
la causa principal de los procesos fisiológicos y vitales.” (78). Abel Miró i Comas 
presenta el tercer capítulo, titulado “Inspiración profética e inspiración poética 
en Tomás de Aquino” en la que la inspiración poética y profética comparten un 
aire divino con el cual llegan a ser participes de lo sacro y hablan con voz divina. 



258	 Reseñas

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madrid

El artista cumple una función de profeta ante los otros al establecer los desig-
nios divinos. El cuarto texto “Ver la naturaleza como un organismo viviente y 
respirante: Schelling revisitado por Merleau-Ponty”, de Stéphanie Perruchoud 
Entabla un diálogo fecundo con la tradición del idealismo alemán en Schelling 
y con la fenomenología de Merleau-Ponty al destacar la dimensión dinámica 
con la que puede percibirse la Naturaleza, situada en el límite de aquello sobre 
lo que el yo ejerce influencia, pero que, aun así, nos rodea y nos compenetra. El 
último capítulo de esta primera parte tiene el nombre de “El aire y la respiración 
en la esferología de Peter Sloterdijk”, de la autoría de Martín Curiel, quien se 
da a la tarea de rastrear en la obra de Sloterdijk una relevante conexión entre 
el ser humano y su respirar en la que aborda los cambios que le competen a la 
civilización del siglo XXI: “Aquello que el cuerpo era capaz de realizar sin tener 
que pensar -la respiración- se ha vuelto ahora un objeto calculable auto operable 
manejable al antojo” (156).

La segunda sección, la fenomenología de la respiración consiste en cinco capí-
tulos. El sexto, titulado “Respirando soy, aspectos fenomenológicos de la expe-
riencia de respirar” de Ariela Battán Horenstein tiene el objetivo de abordar 
la experiencia de la respiración en el nivel del cuerpo vivido. Esto implica una 
investigación de las condiciones y efectos que la respiración tiene sobre la vida 
afectiva y el vaivén entre su doble ciudadanía. En palabras de la autora: “se 
trata de un proceso fisiológico involuntario y automático invisible y que tiene 
lugar en la interioridad del cuerpo pero que cae también bajo el dominio de la 
voluntad y estar relacionado con la existencia es observable por el movimiento 
muscular implicado en la actividad respiratoria y se exterioriza por medio de 
la voz el soplido o el suspiro” (171). Roland Breeur en “Olvidarse de respirar”, 
presentan una visión clara de un problema complejo. Se trata de la discusión 
sobre la primacía de la respiración, que toca el trasfondo de la compleja relación 
entre el cuerpo vivido y el cuerpo físico, con la intención de señalar que la inte-
racción entre ambos registros no puede ser comprendida como si se tratase de 
una subyugación, sino como una yuxtaposición. “La experiencia de la alteridad 
olfativa”, a cargo de Mădălina Diaconu indaga en las vivencias sobre el olor y 
en sus particulares modos en cómo nos sitúan ante la experiencia del otro. Ya 
sea desde el deseo carnal de lo sexual o desde la putrefacción de la muerte. La 
vivencia de la otredad está imbuida por el olor del otro. Luís António Umbelino 
presenta la “Teoría de los lugares respirables”, e indaga de la mano de Maine de 
Biran en la interacción entre la afectividad corporal y la atmosfera vital, con el fin 
de señalar que la atracción afectiva que se tenga hacia ellas está en sintonía con el 
cuerpo. Por último, el décimo capítulo, a cargo de Agata Bąk y Martín Mercado 



Reseñas	 259

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madrid

Vásquez titulado “Mascarilla y carne polirrítmica. Anatomía fenomenológica de 
la respiración en tiempos de SARS-Cov-2” tienen el objetivo de traer a la luz el 
choque que la experiencia pasiva corporal tuvo al ser intervenida por la imple-
mentación de las mascarillas durante la pandemia como medida para combatirla. 
El uso de la mascarilla constituye un buen caso descriptivo para la fenomenología 
de la respiración, porque señala cómo el propio ritmo con el que el cuerpo se 
desenvuelve se ve modificado en la habitualidad y cotidianidad.

La tercera parte del libro. Ética, práctica y política de la respiración. Inicia 
con Isabel Morales Benito y su capítulo “El hábito de respirar (bien)” En este 
texto se explora el concepto del hábito en la respiración, pero no como parte 
de una continuación mecánica y ciega, sino que se señala la relevancia de una 
naturaleza dinámica y libre. El artículo decimosegundo “El ritmo respiratorio 
de la emoción: el caso de la ansiedad” de Carlos Martos ofrece un argumento en 
pos de la importancia de la respiración para la modulación de las emociones con 
base en testimonios recogidos en sesiones de psicoterapia. “La dimensión política 
del acto de respirar. Una mirada desde Thomas Hobbes.” De Roger Castellanos 
Corbera busca explorar los límites de la condición de la soberanía al señalar la 
imposibilidad por regir sobre aquellos movimientos vitales sobre los que el pacto 
en cuestión no puede interceder. El artículo de  María Teresa Russo, “Respirar 
polvo de muerte. El debate sobre el amianto: una cuestión de ética profesional 
y ambiental”, expone los peligros de la industrialización cuando la salud de los 
mineros se vio gravemente afectada por las políticas sanitarias defectuosas de la 
Inglaterra de finales del siglo XIX y comienzos del XX, y los paralelismos que el 
pasado guarda con las políticas de salud pública del presente. El decimoquinto 
capítulo, el último de esta sección, corre a cargo de Ana María Rabe con su 
“Respirando el polvo de las Torres Gemelas. Paradojas de una memoria en el 
aire.” La autora sitúa la difícil labor que ha sido la identificación de las víctimas 
de estos atentados por haber sido reducidos a partículas de polvo y el problema 
de salud que la inhalación del polvo, producto de la caída de las torres, tuvo en 
los sobrevivientes. 

La última parte de este libro es la Estética de la respiración. Esteban A Geral-
dino investiga en “El motivo de la respiración en los Sonetos a Orfeo de R. M. 
Rilke” el papel central que el aliento tiene en la búsqueda de la condición huma-
na y su relación con lo divino. Para Rilke, esta búsqueda, acorde con Geraldino, 
conlleva la conexión entre lo humano y lo divino, pues el ser humano se vuelve 
necesario para lo divino porque es quien puede completarlo al religarse a él. El 
decimoséptimo tiene por nombre “Aire y aliento: experiencias de la respiración 



260	 Reseñas

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madrid

en el arte contemporáneo” de Albert Moya. En este artículo se exploran las 
condiciones artísticas de finales del siglo pasado y el actual, y cómo en ellas el 
aire, lo inmaterial y lo evanescente afectan el mundo habitual en el que la vida 
discurre. El arte pone en entredicho la inocua normalidad con la que el aire es 
concebido y arroja luz sobre las implicaciones que el aire que respiramos sea uno 
y el mismo para todos. Sergio H. Sierra M. y Sergio Naranjo V., presentan “La 
respiración en la escena moderna. Los modelos corporales de Stanislavski, Meyer-
hold y Laban”, y llevan a cabo un recorrido por las distintas escuelas artísticas 
que han incorporado o innovado, de una manera u otra, la imagen corporal y 
las transformaciones surgidas al considerar el impacto que la respiración tiene en 
la ejecución escénica del artista. El decimonoveno corresponde a Eulàlia Polls i 
Camps “Coreografiar bajo el agua: Julie Gautier y la danza apneica” Su objetivo 
es ahondar en la danza apneica y desentrañar las raíces de esta escuela dancística 
que  ha encontrado en las profundidades acuáticas un nuevo modo de expresión 
artística. Por último, Ester Vendrell Sales concluye este compendio con “Danza 
y Prânâyâma. El poder transformador de la respiración para la práctica y poética 
de la danza.” La autora se da a la tarea de buscar a contrapelo en la historia de la 
danza, el yoga y el Prânâyâma las distintas interacciones que acontecieron a partir 
del modo en que la respiración era valorada en cada una de estas disciplinas y el 
impacto transformador que el encuentro entre la danza y el yoga tuvo.

Recibido: 18-11-2025

Aceptado: 01-12-2025



Reseñas	 261

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madrid

Schutz, Alfred (2025). Filosofía de la música. Escritos 1924-1956 (selección, 
traducción e introducción de Jacobo López Villalba). Madrid: Ediciones Encuentro, 
203 pp. 

Gustavo Fabián Cámara
Universidad de Buenos Aires

guscamara@yahoo.com

Pocos pensadores han tematizado los asuntos musicales con tanta penetra-
ción fenomenológica como lo ha hecho Alfred Schutz. Destacado en el terreno 
de la sociofenomenología, su producción teórica encontró gran reconocimiento 
incluso nada menos que por el fundador de la fenomenología, Edmund Husserl. 

Menos conocida, y sin embargo de gran relevancia en su pensamiento, es 
su producción  de textos de temática musical. Pero antes de abordar los textos 
musicales de Schutz —que juntos por primera vez en español son presentados 
en este libro— dediquemos un breve comentario a la introducción de Jacobo 
López Villalba, el encargado de la selección, traducción e introducción de los 
textos que aquí se reseñan. El mundo filosófico-musical de Schutz nos lo presenta 
allí con su riqueza de datos biográficos y académicos; pero además, lo hace con 
generosas —por lo atinentes y explicativas— notas a pie de página en el cuerpo 
de los escritos shutzianos, que  ponen en contexto y echan luz sobre aquellas 
nociones que requieren de mayor comprensión. Un dato no menor con respecto 
a lo musical: López Villalba, además de filósofo, es Profesor de Violonchelo y 
Música de Cámara, motivo por el cual el lector no versado en dicha «provincia 
finita de sentido», —al decir del vienés— agradece y puede confiar en encontrar, 
en cada caso, la explicación oportuna y contextualizada. La introducción es de 
una extensión suficiente para ser profunda en su desarrollo y definitivamente 
consigue secundarnos en la lectura y comprensión de los temas fundamentales 
del autor. Se revelan y anticipan allí motivaciones presentes en Schutz que, al 
modo del ostinato musical, exponen una constante de su pensamiento: sus escri-
tos fenomenológicos sobre música probarán ser explicativos de aspectos de su 
teoría social. Nos dedicaremos ahora sí a los textos de Alfred Schutz. La presente 
traducción de estos cinco imprescindibles textos filosóficos sobre música significa 
un valiosísimo aporte para el público de habla hispana.



262	 Reseñas

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madrid

«Estructuras de Sentido en el Arte Dramático y la Ópera» es este primer texto 
de 1924 que corresponde, como señala el traductor, al período bergsoniano del 
vienés. La durée y su relación con la melodía, el tiempo interno y su correlato 
con el tiempo espacializado, las vivencias originales de la duración pura, y la 
relación «tú», todos estos tópicos se encuentran condensados en un tipo de arte 
que Schutz conoce muy bien: la ópera. Podríamos evocar al joven austríaco 
—como lo recuerda en su homenaje su amigo Winternitz, según reza la intro-
ducción—  escuchando en «el piso más alto de la Ópera de Viena El rapto en el 
serrallo de Mozart con la partitura en la mano» (p. 11), y a la par lo imaginamos 
forjando algunas intuiciones que aparecerían posteriormente desplegadas en su 
obra. En efecto, nuestro autor dirá que la ópera, en tanto es combinación de arte 
dramático y música, reúne la duración pura en el tiempo interno y el tiempo 
espacializado en que se desarrollan las acciones de los personajes; este tópico 
atraviesa gran parte de su desarrollo teórico. Luego de un breve análisis acerca del 
sentido de una forma artística  Schutz recurre al drama como clave interpretativa 
de comprensión de la ópera. Hay una «técnica» de composición en el drama que 
se mantiene más allá de su contenido, y lo invariable consiste en que los seres 
humanos interactúan con palabras y acciones «en un marco espaciotemporal 
determinado» (p. 31).  Así, señala que en tanto las obras de Eurípides difieren 
en estilo y época de las de Strindberg, y en este sentido son inconmensurables, 
ambas pueden sin embargo mostrar estructuralmente, digamos en términos de 
Wittgenstein, un «aire de familia». 

Una divisa esencial del drama es la palabra. Es la palabra que  presupone la 
«relación-tú» como aquella inmediatez donde los actores y en general, actores 
sociales, se experimentan en persona en intercambio mutuo. La orientación-
tú deviene en la relación-nosotros que es origen de la intersubjetividad. No se 
refiere Schutz en rigor a la palabra del poeta, puesto que la poesía aporta parte 
de la interpretación mientras en el drama la palabra conduce a la relación tú, 
que se exhibe ante el espectador «sin ninguna pista para su interpretación» (p. 
37). Esta forma de acción social constituye un a priori de toda comprensión y 
«requisito previo esencial del arte dramático» (Ibíd.), significa un «modelo» de 
cómo actuaríamos nosotros espectadores en el auditorio; hay un salto compren-
sivo, intuitivo, a la relación-tú, a la universalidad de las acciones: ya no se trata 
de la simple actuación de dos actores en tanto meros «egos psicofísicos reales» (p. 
37). Con la palabra Schutz parecería acercarse poco a poco a lo verdaderamente 
musical, no se trata de  palabra escrita, sino de palabra escuchada, palabra habla-
da. Esto es decisivo, ya que con el habla se está introduciendo aquí el tema del 
sonido, y con el tono de voz descubrimos en el hablante aquello que no es del 



Reseñas	 263

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madrid

orden del concepto o la interpretación teórica. Por medio de la palabra hablada 
y su entonación los estados interiores del prójimo comparecen con precedencia 
vivaz a nuestra aprehensión. Pero en la ópera la música tendrá que habérselas no 
sólo con la palabra sino también con la acción, toda vez que ambas están en esta 
forma artística llamadas a ser musicalizadas. 

Schutz nos transporta a un debate fascinante a través de Nietzsche, Scho-
penhauer, Wagner, y Mozart en torno a la palabra, su preponderancia o no res-
pecto de la música, y aun la disputa entre la prevalencia de la melodía sobre el 
ritmo. No podemos extendernos aquí, pero para nuestro autor, en clara herencia 
bergsoniana la melodía airosa ocupará un lugar destacadísimo; también para 
Wagner, que de manera enfática declara a la melodía por sobre la armonía y el 
ritmo como «la forma de la música misma» (p. 49). La palabra es subsidiaria de 
la música para Nietzsche, y de la misma forma es para Mozart, quien escribiera 
en carta a su padre un dictamen en tono prescriptivo: «la palabra siempre debe 
ser la sierva obediente de la música» (p. 51). No menesterosa de interpretación, 
la melodía no conoce el tú, el lenguaje, ni el concepto porque no tiene necesidad 
de objetivarse en el espacio y el tiempo (p. 52). Ahora bien, la duración interior 
supone, dice el autor, la vivencia más primitiva y original del ser humano (Ibíd.). 
En efecto, como López Villalba comenta en la introducción, el «yo duración 
pura» es la primera forma de vida con la que trabaja Schutz (Cfr. 14). Y aunque 
el vienés afirme que «la música es el arte más solitario», no obstante, vivenciarse 
como ser humano significa también el ser consciente de su propio cuerpo como 
algo extenso, capaz de establecer el espacio y tiempo, condiciones previas, ahora 
sí, para el tú, el lenguaje y el concepto. De acuerdo con lo esbozado, sobre la 
duración interior en que vive la melodía pueden construirse estratos superiores 
de la conciencia en los cuales se despliegan las acciones de los personajes, y es el 
cuerpo el mediador entre el ámbito de la duración pura y el mundo exterior. En 
esto consiste la ópera como combinación de drama y música: «Nuestro propio yo 
sale fuera del ámbito de la duración interior mediante la acción, el movimiento 
y la extensión de su cuerpo» (p. 53). En este sentido, la música aporta a la ópera 
una particularidad por la que comprendemos las vivencias originales de la dura-
ción pura y la relación-tú. La palabra se vincula al contenido de sentido, el gesto 
al mundo espaciotemporal comprensible y la música a la duración interior. Con 
este abigarramiento de elementos en apariencia tan heterogéneos se comprende 
cómo la ópera reúne a la música, las palabras y las acciones.        

La orquesta tendrá un lugar destacado en la ópera. Antes de cualquier gesto 
y cualquier palabra es la música la que invita a sumergirnos en la duración en 



264	 Reseñas

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madrid

nuestra interioridad, reviviendo todos los acontecimientos de la escena pertene-
cientes al mundo espaciotemporal (p. 61). La música, a través de la orquesta, es 
la esencialmente destinada a enlazar «el hilo de la duración y de la melodía alrede-
dor de los actores y los cantantes, por un lado, y de los oyentes, por otro» (p. 64). 
Acerca del sentido en la ópera se disputan Mozart y Wagner. En el primero, el 
amor como tema, para el segundo, la tragedia, lo milagroso, lo mítico, e influido 
fuertemente por Schopenhauer, la filosofía. Mozart expresa lo maravilloso, como 
Wagner, «pero no lo que proviene del exterior. Para él, el surgimiento de los sen-
timientos humanos ya es bastante maravilloso de por sí…» (p. 67). En cuanto a 
la «relación-tú» Schutz afirma que es en Mozart donde la inspiración dramática 
se forjó musicalmente de la existencia real de dos personas en el espacio. Por eso, 
actuando simultáneamente los personajes participan «de nuestro mundo en el 
sentido más verdadero» (p. 71). 

En el segundo texto presentado, «Fragmentos para una Fenomenología de la 
Música», del año 1944, Schutz emprende un camino atendiendo a la relación que 
tenemos con el fenómeno musical y la reflexión sobre la escucha. Una definición 
importante del autor es que la música, a diferencia del lenguaje poético, no refiere 
a ningún objeto del mundo y carece de estructura conceptual, no tiene carácter 
semántico, aunque en el caso de la pintura sí hay una referencia a los objetos del 
mundo (Cfr. p. 75). 

Pero debemos ir ahora al Schutz cabalmente fenomenólogo. En el apartado 
que se titula «El acercamiento fenomenológico a la música» queda claro lo 
que persigue el autor: será irrelevante para la experiencia del oyente cualquier 
consideración de la música como sonidos entendidos desde el punto de vista de 
la física, ni serán atinentes los nervios y células del cerebro, el oyente «simple-
mente está escuchando música» (p. 78). Más allá del carácter cultural y ciertas 
circunstancias históricas que operan en el modo en que se escucha la música a 
través de las diferentes épocas, estas consideraciones preparan y anteceden una 
tesis central del texto. Tomando distancia de la posición atribuida a Husserl por 
el vienés según la cual «una sinfonía existe únicamente cuando es interpretada 
por una orquesta» (p. 167-168) se encamina Schutz hacia una consideración 
ontológica de la música como un objeto ideal. Esta idealidad de la música 
junto a su inmaterialidad tiene el carácter peculiar de poder ser reproducida 
«desde el principio hasta el final en [el] oído interior» (p. 81). Con este aserto 
se encuentra expresado el quid de un concepto fenomenológico muy caro a los 
análisis musicales schutzianos, lo «politéticamente» constituido, o construido, 



Reseñas	 265

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madrid

como también consta en la traducción1.  El  «teorema de Pitágoras», construido 
politéticamente a partir de unos pasos u operaciones mentales ordenados de 
principio a fin, puede sin embargo, ser captado en su sentido sin la necesidad 
de reproducir los pasos por los cuales fue desplegado. Este modo de obtener 
«en un solo rayo» la proposición resultante es lo que se denomina un cap-
tar «monotético». Aunque un poema ciertamente comparte con la música la 
posibilidad de una construcción politética  su contenido conceptual puede ser 
contemplado en un solo rayo, esto es, monotéticamente. Naturalmente, para 
tener el poema en tanto tal debo recitarlo o leerlo de principio a fin. La pre-
gunta que se presenta entonces es ¿por qué no puedo captar una obra musical 
monotéticamente al igual que el poema?  Y Schutz revela algo muy simple: «la 
afirmación de que la música no puede ser captada monotéticamente es solo un 
corolario de la tesis según la cual el contenido de sentido de la música no está 
relacionado con un esquema conceptual» (p. 83). Dicho de otro modo, por 
no poseer la música conceptos —ni semántica— que puedan ser captados de 
una sola vez, no hay posibilidad para una captación monotética. 

Ahora bien, hasta qué punto, dice Schutz, podemos hablar de una consti-
tución politética de una obra musical en el tiempo interior (p. 85). Este inte-
rrogante, que nuestro autor no responderá acabadamente, irrumpe a partir de 
la paradoja eleática de Zenón y la flecha en movimiento, como una análogo del 
modo en que escuchamos música. Con esta paradoja que introduce el proble-
ma bergsoniano acerca del «doble aspecto del movimiento» (p. 84) se disparan 
las veintidós preguntas consecutivas que aparecen en el texto, —según hemos 
contabilizado—y que insinúan el verdadero problema del cual dice Schutz que 
hasta incluso «el propio método fenomenológico (…) puede resultar insuficiente» 
(p. 87). Resumamos el problema de acuerdo a lo monotético-politético de este 
modo. Por una parte el elemento que impide cualquier constitución monotética 
de la música es, como vimos, la ausencia en ella de todo contenido conceptual. 
Por otra parte, una constitución politética de la pieza musical se ve amenazada 
—por eso la pregunta que inquietaba a Schutz— en virtud de la subrepticia 
espacialización que introduce como posibilidad la paradoja eleática de la flecha, 
que como dijimos, es la consideración del movimiento en su doble aspecto: el 
movimiento como curso continuo y el movimiento realizado dividido en partes. 

1   El término «politético» y los actos de constitución politética comportan una gran comple-
jidad. Para ahondar en esta temática remitimos al lector a: Husserl, Edmund (1949): Ideas 
relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica, Méjico, Fondo de Cultura 
Económica. Libro Primero, §§ 118 y 119. 



266	 Reseñas

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madrid

Sólo el primero es una unidad que participa en la corriente de nuestra conciencia 
en el tiempo interior, mientras que el segundo, en tanto tiempo espacializado, 
conlleva una referencia a lo conceptual, y eo ipso, contrario a la durée. (Cfr. 84). 
Otro problema surge con la introducción de las cinestesias visuales, táctiles y de 
locomoción. Y al respecto ¿qué sucede en el caso de la música? Schutz afirma: 
«El órgano a través del cual experienciamos la música, el oído, no posee ninguna 
cinestesia» (p. 91). Podemos añadir que no hay nada en la música del orden de 
la perspectiva; una nota do, por ejemplo, no tiene caras ni lados. Schutz es lo 
suficientemente categórico cuando dice lo que condensamos aquí en un solo 
párrafo: el oído no es capaz de construir la dimensión espacial, no tiene un centro 
de cercanía, ni una estructuración análoga a la de la perspectiva, el movimiento 
cinestésico no es propio o exclusivo de la audición, el oído es incapaz de crear una 
recurrencia y un patrón, etcétera (Cfr. 92-93). Queda expresada, por la negación 
que abunda en estas oraciones, la diferencia entre la esfera visual y la dimensión 
de lo audible (Cfr.93).

El autor distingue la experiencia del oyente que al escuchar música vive en la 
dimensión del tiempo interior de la de aquel que participa de un tiempo medi-
ble, esto es, fragmentado, un «tiempo de los relojes», o el «tiempo de los físicos», 
donde tienen lugar nuestras acciones y el encuentro con nuestros semejantes (p. 
94). Schutz utiliza en el análisis de la corriente de pensamiento conceptos feno-
menológicos de las Lecciones de fenomenología de la conciencia interna del tiempo 
de Husserl2. La particularidad de la experiencia musical es que su objeto es uno 
que dura en el tiempo, y tanto las retenciones y protenciones, —que operan pasi-
vamente en el nivel de la conciencia absoluta constitutiva del tiempo— como las 
rememoraciones y anticipaciones (con más grado de actividad), intervienen en la 
constitución de dicho objeto de duración. En este sentido, la escucha musical que 
tiene lugar en el tiempo interior se contrapone a la «atención plena» y el «estado 
de alerta» propios del tiempo espacializado  de la vida cotidiana, desde donde 
hay que volverse para rendirse al flujo de la música en «la corriente de conciencia 
en el tiempo interior» (p. 102). El vienés se encarga de subrayar que esta actitud 
es común para cualquier tipo de música; en una suerte de epojé busca deslin-
dar mediante el análisis fenomenológico musical aquellos elementos culturales 
particulares. Sin embargo reconoce que el oyente utiliza experiencias previas del 
tipo de música que está escuchando. En suma, toda experiencia musical, según 
el recuento de Schutz, requiere: del flujo interior en que se origina la experiencia 

2   Husserl, Edmund (2002): Lecciones de fenomenología de la conciencia interna del tiempo, 
Trad: Agustín Serrano de Haro. Madrid, Editorial Trotta.



Reseñas	 267

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madrid

musical, de la facultad de la mente para recolectar el pasado por medio de las 
retenciones y reproducciones, de la prevención del futuro mediante las protencio-
nes y anticipaciones, y, de una configuración que significa el tema experienciado 
como un todo, pero que puede repetirse, modificarse, y ornamentarse (p. 107). 

A través de un ejemplo musical concreto de una melodía compuesta por 
seis notas se pone en juego este repertorio fenomenológico de la temporalidad 
mostrando el operar de estos elementos en la escucha musical. Schutz explica 
cómo a partir de la retención de un sonido podemos «esperar por medio de una 
protención» (p. 109) la impresión de otro sonido adviniente. Acaso sea necesario 
apuntar algo sobre lo que nuestro autor no ahonda, por lo menos aquí. Y es que 
la retención es una fase de la conciencia interna del tiempo, y que en tanto tal 
tiene «lugar» en la dimensión pasiva de la conciencia, esto es, sin el operar de un 
yo activo. De acuerdo a esta retención, como dice Schutz, «podemos esperar por 
medio de una protención» una nota que guarde relación con la nota retenida 
(p. 109). Pero es necesario remarcar que retenciones y protenciones son síntesis 
pasivas, por lo cual deberíamos distinguir la esfera donde operan las protencio-
nes respecto de la esfera de las esperas o «anticipaciones» en las cuales, en estas 
últimas, sí hay un grado de actividad yoica. Schutz establece la diferencia entre 
protenciones y anticipaciones en términos de que estas últimas «se refieren a 
acontecimientos y experiencias de un futuro más lejano» (p. 99)3.  En efecto, 
podríamos ejemplificar el caso de una espera o anticipación como la circunstancia 
en que estamos expectantes de si el tenor en la ópera dará el do de pecho bien afi-
nado, o si el tema modulará hacia otra tonalidad, etc., pero este «estrato intuitivo 
de rememoraciones y esperas»4 va de consuno con un proceso de retenciones y 
protenciones que posibilitan dicho estrato y que operan pasivamente. 

El autor introduce la «recurrencia». Si en el campo visual podemos percibir 
un mismo objeto que permanece mientras se interrumpen nuestras experiencias 
del mismo5, en el campo auditivo, en cambio, la identificación se experiencia 

3   En relación al uso de los términos husserlianos sobre la temporalidad que utiliza Schutz 
cabe resaltar la advertencia de López Villalba en nota a pie de página en cuanto que «la termi-
nología utilizada por Schutz no siempre coincide con la de Husserl» (p. 97).
4   Ales Bello, Angela y Walton, Roberto (2013): Introducción al Pensar Fenomenológico. Des-
pliegues de la consigna de Husserl «volver a las cosas mismas», 1ª ed. Ciudad Autónoma de 
Buenos Aires, Biblos, p. 92.
5   Husserl presenta el clásico ejemplo de la percepción de una mesa en: Husserl, Edmund 
(1949): Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica, Méjico, Fondo 
de Cultura Económica. Libro Primero, §41, p. 91.



268	 Reseñas

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madrid

como una recurrencia de un objeto semejante (Cfr. 116). En la recurrencia del 
evento sonoro tenemos una «síntesis de reconocimiento o identificación», no en 
el modo de una coexistencia de objetos en el espacio sino como sonidos que se 
suceden en el tiempo (Cfr. 116). Schutz remarca el operar de la síntesis pasiva 
de identificación o reconocimiento en este captar la sucesión6, y en este proceso 
es determinante el concepto de irreversibilidad de la corriente de conciencia7 (p. 
117). Señalemos que Schutz no tuvo acceso a los Análisis de la síntesis pasiva de 
Husserl, y todo lo que recoge del tema es en virtud de la lectura de las Lecciones 
de fenomenología de la conciencia interna del tiempo, texto de 1928, como apunta 
López Villalba en la introducción (p. 17). En estos párrafos Schutz expone el 
modo en que las experiencias audibles pasadas nos permiten identificar aquello 
medular de una pieza musical que significa el tema, una unidad de sentido de 
la que se espera una repetición inmediata, y a la que desembocan los subtemas 
—o subunidad del tema (p.125)— que encuentran referencialidad en dicha 
unidad. Schutz explica que funciona como «una especie de posición de origen» 
que podemos reasumir en cualquier momento de la escucha o reproducirla en 
el oído interior (p.120). 

Hay dos tipos de síntesis que nuestro autor se encarga de separar, la que se 
efectúa al escuchar la obra musical por primera vez y la de una pieza musical ya 
conocida, solo en el primer caso vivimos en el flujo continuo de conciencia. Si 
abandonamos el flujo o lo llevamos a una «detención aparente» (p. 122) ingre-
samos en el campo de la reflexión, donde ya no estamos viviendo en los actos de 
escucha sino, precisamente, el oyente hace «de los actos de su escucha el objeto de 
reflexión» (p. 124). Esta actitud reflexiva dotará de sentido a nuestras experien-
cias pasadas, es más, solo este tipo de experiencias son las que tienen sentido, y 
este será dependiente del ahora en que se asuma tal actitud. Para elucidar cuáles 
son esas experiencias pasadas que surgen de la indiferenciación pretérita hacia 
el presente Schutz aporta conceptos fundamentales como: el interés teórico, la 
atención, los sentimientos y, una «teoría de las relevancias», que como señala 
López Villalba, sería consumada por Schutz en los «manuscritos de los años 
1947, 1950 y 1951» (p. 130)8.  

6   En este sentido es pertinente recordar las palabras de Husserl: «la conciencia de un suceso 
sonoro, de una melodía que estoy ahora mismo oyendo, muestra una sucesión, de ello tene-
mos una evidencia que hace absurdas toda duda y toda negación». En: Husserl, E.,  Lecciones, 
op. cit., p. 26.
7   Schutz retoma este concepto, que ampliaremos,  en el apartado «Hacer música juntos. Un 
estudio sobre las relaciones sociales».
8   Nota al pie n° 58.



Reseñas	 269

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madrid

En cuanto a la atención y el interés Schutz recoge claramente el legado hus-
serliano. La idea del interés constituido por experiencias previas —y que mueve 
a la atención—, la metáfora de dirigir un «rayo reflexivo» o la de un «cono de 
luz» (p. 128), son motivos muy presentes en el tratamiento de Husserl sobre 
estos temas. A su vez el interés conlleva un carácter afectivo con sede en la «esfera 
emocional» (p.130). En suma, mientras escuchamos una pieza musical nuestro 
interés —anclado en la dimensión afectiva— mueve la atención hacia objetos 
temáticos musicales que resultan afines con un esquema de relevancias; estas al 
mismo tiempo pueden estar apoyadas en recursos del compositor y en la propia 
estructura musical (Cfr. 135). Uno de estos recursos es el ritmo, tema del texto 
que comentaremos seguidamente. 

«Fragmento sobre la fenomenología del ritmo» (1944) es una continuación 
de lo abordado en el manuscrito anterior, donde si lo que se analizaba allí era 
el sentido melódico de una pieza musical, aquí se presta atención a los aspectos 
rítmicos, como el fraseo musical, del que algo había  hablado Schutz  y que ahora 
podemos tematizarlo más en detalle.

Con el análisis del ritmo Schutz vuelve a transitar por los problemas del 
tiempo interior de la conciencia y la imposibilidad de medición de los sonidos 
al estilo de las cosas espaciales. Pero que se impugne la medición more geométrico 
no es óbice para una comprensión de la diferencia de intensidad de una nota 
musical por sobre otra, una temática que entra en juego vía el mecanismo de las 
retenciones: las notas musicales encontrarán mayor relevancia para constituir una 
unidad temática cuando exista «una absoluta congruencia y “superposición” de 
la retención de sus fases iniciales y la experiencia actual del “mismo” sonido que 
aún continúa» (p. 138). Si bien la relevancia de una nota respecto de otra está 
dada por la duración hay sin embargo otro factor importante. Schutz señala con 
bastante sentido común que una nota exhibirá una relevancia mayor en virtud 
de su repetición —donde un caso extremo sería un ostinato, o una nota pedal. De 
acuerdo a esto queda como otro ingrediente de gran importancia la «recurrencia», 
tanto en su modalidad «inmediata» como «intermitente» (Cfr. 139). 

Schutz se encamina en un minucioso análisis —más específicamente técnico-
musical que fenomenológico— utilizando como ejemplo un pasaje musical de un 
parágrafo anterior, el §19, donde abunda la notación musical junto a los matices 
que comportan, más la indicación de articulaciones y adornos, todos elementos 
de familiaridad para el lector versado en música. En el recuento de elementos 
constitutivos del ritmo que efectúa el austríaco —entre ellos el fraseo musical, la 



270	 Reseñas

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madrid

relevancia que es constituida por la duración y recurrencia de las notas musicales, 
acentos, matices, articulaciones, etcétera— aparece en primer lugar la tensión 
dinámica de los impulsos o fases de la conciencia con momentos de reposo. 
Schutz asocia esta articulación al interior de la conciencia con el movimiento 
del vuelo de un pájaro, analogía que el autor toma prestada de William James 
(p. 100). Lo interesante de esta imagen es comprender que las fases de vuelo 
más las fases de reposo del ave conforman una unidad en la que, sin embargo, 
podemos recolectar la fase anterior de vuelo en virtud de la pausa representada 
en esa nueva fase de reposo. Análogamente, en el tratamiento husserliano de la 
gramática pura, se distinguen al interior de esta estructura necesaria y universal 
una «significación independiente», esto es, frases con sentido que conforman una 
unidad en contraposición de frases de «significación no-independiente» como 
un significado que necesita ser completado9. En relación con lo que nos ocupa 
aquí, podemos acceder al sentido de la frase musical como unidad, como tema y 
subtema, en virtud del fraseo musical que reúne «en la misma frase lo que debe 
ir junto» y «separándola de la siguiente frase mediante una interrupción muy 
breve del flujo musical» (p. 133) posibilitada por este lugar de reposo —como 
sucedía en el vuelo del pájaro. En suma, si «los lugares de reposo articulan la 
totalidad del movimiento del pájaro, [poniendo] fin a las fases iniciales...» (p. 
126) en el caso de la música las pequeñas pausas que ocurren nos instan o invitan 
«a [dirigirnos] a la fase inicial desde esta fase final, a retornar al comienzo que es 
todavía accesible gracias al juego de retenciones…» (p. 133).

Schutz continúa su análisis del ritmo relacionándolo ahora con procesos 
fisiológicos del cuerpo, que parecen conectarnos con fenómenos rítmicos con 
los que el público en general está más familiarizado. Los latidos del corazón o la 
respiración alejan un poco al lector de aquellas descripciones rítmicas más técni-
cas, involucradas con la sucesión melódica, la armonía, compases, acentuaciones 
y articulaciones, matices, etcétera. Podríamos decir que en este nuevo enfoque 
su descripción se acerque más a pulsos repetidos y secuencias determinadas de 
sonidos con cierto compromiso corporal; dice el autor como tesis: «el ritmo 
siempre se refiere a movimientos corporales reales o virtuales en el espacio» (p. 
145).   Con todo, parece prevalecer en el autor el análisis rítmico ligado al fra-
seo melódico, y enumera las características fundamentales del ritmo como: a) 

9   Para este tema que excede el alcance de esta reseña remitimos al lector a la cuarta Investi-
gación Lógica «La diferencia entre las significaciones independientes y no-independientes y la 
idea de la gramática pura». En: Husserl, Edmund (1995): Investigaciones Lógicas (II), Barce-
lona, Ediciones Altaya, S.A., p. 437 y ss.



Reseñas	 271

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madrid

«articulación en fases numéricamente idénticas», b) un final de la unidad que 
restablece la «misma situación» de un comienzo, c) la «misma duración» de las 
unidades, d) las unidades en «repetición inmediata», e) distinto «peso» o «acento» 
de las fases que componen la unidad; y afirma: la definición de estos puntos «es 
suficiente para comprender lo que significa el ritmo en la música» (p. 145). La 
relación entre el tiempo interior y el tiempo exterior, con el cuerpo como media-
dor, ha sido tratada en el primer texto de nuestro recorrido, y fiel a aquel motivo 
bergsoniano escribe aquí: el cuerpo es «el transformador del tiempo interior en 
espacio y es el origen de nuestras experiencias espacio temporales» (p. 145). 

El texto queda inconcluso. Con el ejemplo del cuarteto de cuerdas de Beetho-
ven, y la consiguiente pregunta de si podrían esos cuatro compases constituir un 
patrón rítmico como tema es un enigma a resolver. Sin embargo, contamos con 
los instrumentos conceptuales que nos lega el vienés; además, si el lector desea 
convertirse en oyente del segundo movimiento del Cuarteto de cuerda op. 59, 
nº 1 de Beethoven, no podrá dejar de atender al fraseo rítmico del comienzo, 
y acaso los interrogantes finales sugeridos por Schutz en el manuscrito puedan 
suponerse preguntas retóricas.  

La tesis fundamental de  «Hacer Música Juntos. Un Estudio sobre las Rela-
ciones Sociales» (1951), —nuestro cuarto texto— es la que postula la relación 
de sintonía mutua como experiencia del «nosotros» que se encuentra en la base 
de toda comunicación posible. Esta tesis, pilar de la intersubjetividad, es a la 
vez subsidiaria de otra que hemos venido esbozando: el contenido de sentido de 
la música no está relacionado con un esquema conceptual. En rigor, este tema 
y otros importantes que se desarrollan ya habían sido abordados en los «Frag-
mentos para una Fenomenología de la Música», a saber, la imposibilidad de 
fragmentar el tiempo interior al modo de segmentos espaciales, el impedimento 
consiguiente de medición del tiempo interno, la durée como la forma misma de 
la existencia de la música, entre otros temas. 

En principio Schutz se desmarca de la idea de una interacción social funda-
mentada únicamente en el lenguaje, la semántica, los gestos significativos, y el 
habla, como trasmisión de sentido. Incluso toma distancia de la tesis de G. H. 
Mead acerca de presupuestos prelingüísticos que derivan en un «conductismo 
social» (p. 150). La actividad de «hacer música juntos» es la que desvelará la rela-
ción de sintonía mutua en la que «el “yo” y el “tú” son experienciados por ambos 



272	 Reseñas

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madrid

participantes como un “nosotros” en presencia viviente» (p. 151)10. Schutz dirige 
una mirada crítica a la posición de Maurice Halbwachs según la cual la memoria 
individual es subsidiaria de la memoria colectiva, pero una distinción más proble-
mática es la que establece entre el músico culto y el profano. El músico culto es 
capaz de hacer uso de la notación musical en tanto «lenguaje musical socialmente 
condicionado» (p. 153) que funge como creador de la música. Esta posibilidad 
no estaría al alcance del profano, como tampoco una memoria colectiva sin el 
recurso a la escritura. Sin embargo, Schutz no solo rechaza esta distinción carente 
de fundamento entre el músico culto y el lego, sino que además se opone a la 
identificación entre sí de los siguientes elementos: el pensamiento musical con 
su comunicación, la comunicación musical con el lenguaje musical, la notación 
musical con el origen social del proceso musical (Cfr., 155). A cambio de una 
teoría social de la música fundada en la convencionalidad de los signos o nota-
ción musical Schutz abogará por la «cultura musical» capaz de guiar una interpre-
tación de ellos (p. 158). Con el concepto de cultura musical Schutz hace ingresar 
en la escena a los protagonistas que interactúan en esta trama: el compositor, el 
oyente, y el espectador. En efecto, tenemos una estructura de interacción social 
en la que la relación de sintonía mutua involucra al compositor y al oyente, y en 
la que ambos comparten el flujo continuo del contenido musical. El intérprete 
es ubicado como un intermediario entre el compositor y el oyente. La cultura 
musical del intérprete significa un conocimiento del estilo, del «tipo» en el que 
se inscribe la obra musical consistente en un «esquema de referencia» según el 
cual tendrán lugar sus anticipaciones sobre dicha obra (p. 159). Por otra parte, 
el origen social del conocimiento está fundado en la dimensión intersubjetiva 
e histórica del mundo de la vida, según la cual el intérprete se conecta con sus 
predecesores, «sus maestros, y sus maestros de sus maestros» (p. 160). 

Schutz describe la estructura de esta relación social entre el compositor y 
el espectador, y señala a este último como término que contiene al oyente y al 
intérprete. Naturalmente, la pieza musical será el vehículo que unirá a compo-
sitor y espectador, participando el último «casi simultáneamente en la corriente 
de conciencia del primero, ejecutando con él paso a paso la articulación en curso 
de su pensamiento musical» (p. 164). En relación con esto Schutz destaca la 
dirección irreversible aunque no irrecuperable del tiempo interior. ¿Qué quiere 
expresar con esto? Es palmario que luego de lo que hemos dicho acerca de la 
escucha musical posibilitada por retenciones y protenciones podamos entender 

10   Recordemos que este tema se aborda en «Estructuras de Sentido en el Arte Dramático y la 
Ópera», primer texto comentado en esta reseña.



Reseñas	 273

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madrid

la constitución de la melodía como una unidad o tema. Pero además Schutz 
quiere ahora decir que no sólo tenemos acceso a un recién sido —en virtud de 
las retenciones— sino que el oyente establece una conexión  «con lo que acaba 
de escuchar y con lo que ha escuchado desde que comenzó esta pieza musical» 
(p. 163). Es en este sentido que el oyente vence a la aparente irreversibilidad 
temporal y se dirige en dirección contraria —en rememoración hacia lo que 
«ha escuchado»— hacia los primeros compases del comienzo de la pieza musi-
cal. Similar a lo que vimos en los «Fragmentos para una Fenomenología de la 
Música» Schutz se extiende sobre la articulación politética —esto es, el paso a 
paso— del pensamiento musical del compositor en el tiempo interior. Como 
anticipamos más arriba no redundaremos en esto, pero sí queremos ahondar 
en algunos aspectos de la relación entre el tiempo interior y el tiempo exterior, 
puesto que es un tópico medular en el hacer música en conjunto y representa 
cabalmente la relación de sintonía mutua. Para este tema creemos pertinente 
focalizarnos en la actuación del intérprete, puesto que con él —como mediador 
entre compositor y oyente— se introducen los aspectos espaciales que significan 
los movimientos al ejecutar un instrumento, los acontecimientos en el mundo 
exterior, el «cara a cara», y «la experiencia común de vivir simultáneamente en 
varias dimensiones temporales» (p. 169). En efecto, mientras que en el oyente la 
escucha se efectúa en una articulación politética en el tiempo interno, en el caso 
del intérprete ejecutante sus acciones con el instrumento musical se desarrollan 
en el mundo exterior, esto es, tienen lugar en el tiempo exterior espacializado. 
Y en el caso de dos co-ejecutantes que hacen música, el escucharse mutuamente 
previendo la acción futura de cada uno implica el operar de protenciones y anti-
cipaciones comprometidas en la ejecución conjunta. Esta experiencia representa 
una «verdadera relación cara a cara» en que aquellos comparten una «sección de 
tiempo» y un sector del espacio» (p. 170). 

No queremos dejar de mencionar lo que presupone esta relación de comu-
nicación, y es la que significa, en bella ocurrencia de Schutz, «envejecer juntos» 
(p. 168).

Con el título de nuestro siguiente texto, «Mozart y los filósofos», Schutz 
parecería querer desligar al compositor precisamente de los «filósofos». Pues todo 
lo contrario, lo que surgirá del texto, incluso de manera explícita, será un recono-
cimiento de Mozart como «una de las mentes filosóficas más grandes» (p. 203), 
aun cuando «apenas tuvo conocimiento de los escritos de los filósofos» (p. 177). 
Aquí regresan ciertos tópicos que ya hemos transitado en el primer texto: el tema 



274	 Reseñas

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madrid

de la ópera y con ella la música que reina por sobre la palabra, la melodía que una 
vez más señorea por sobre otras categorías musicales, y, la filosofía. 

La relación de la música con la filosofía —uno de los temas importantes que 
se abordan aquí— mueve al autor a emprender un recorrido por las opiniones 
que tuvieron sobre la música los principales filósofos de la ilustración francesa, 
aunque tampoco faltan las de otros filósofos «modernos» (p. 181); pero por sobre 
todos ellos, Schutz quiere enaltecer la condición de «músico puro» en Mozart 
como garante de profundidad teórica. En efecto, Mozart es  poseedor de un 
atributo superior al saber filosófico, capaz, como dice el vienés, de resolver los 
problemas de los filósofos «demostrando así ser el más grande de todos ellos» (p. 
176). En este derrotero se destaca Schopenhauer, cuyo proverbial interés por la 
música lo lleva a colocarla a la altura de la filosofía. De los filósofos más impor-
tantes del siglo XVIII, d’Alembert, Diderot, Rousseau, es este último por quien 
se interesa nuestro autor, pues además de su escritura profusa sobre música y la 
publicación de un diccionario de música, es naturalmente de mayor interés para 
Schutz su abordaje de los problemas de la forma operística (Cfr., 179). 

Sería muy extenso, e improbable, describir exhaustivamente el minucioso 
análisis schutziano, solo podemos esbozarlo, pues abarca: las imágenes que se 
han formado de Mozart filósofos como Hermann Cohen, Søren Kierkegaard 
y Wilhelm Dilthey, la interesantísima relación entre filosofía y música —con 
el aporte de pensadores como Schopenhauer, Nietzsche—, y la manera en que 
Mozart resuelve los problemas de los filósofos. Apenas podemos insinuar el desa-
rrollo verdaderamente virtuoso que despliega Schutz en este texto, su erudición 
sobre el mundo de la ópera como combinación de música y arte dramático, la 
trama y argumento de estas formas artísticas, la psicología de sus personajes, 
etcétera.

No obstante intentemos trazar algunas líneas de interés. A diferencia de Kier-
kegaard, Cohen y Dilthey, —para quienes Mozart tenía el propósito dramático 
de construir, por medios musicales, personalidades únicas e individuales— la 
tesis que adopta Schutz es la de abandonar la suposición de que Mozart perseguía 
ese propósito;  a cambio, el vienés pondrá en el centro el valor de la «situación», 
de «ocasiones tipificadas» en la que los participantes presentan «actitudes típi-
cas» (p. 196). Y más interesante es que dentro del sentido objetivo propio de la 
situación, Schutz remarca cómo el genial compositor logra que una situación 
tipificada se torne única y concreta, nos comunica a nosotros espectadores «los 
diferentes sentidos que tiene una misma situación para cada uno de los personajes 



Reseñas	 275

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madrid

involucrados en ella» (p. 197). Las «tipicidades», las situaciones típicas, resultan 
ser un «marco tipificado de acontecimientos que se desarrollan en el escenario» 
(p.197) con la siguiente salvedad: «dicha situación tipificada se vuelve única y 
concreta, individual y atípica por el sentido particular que tiene para cada uno de 
los participantes» (p. 198). Esto que los personajes vivencian en la ópera mozar-
tiana es trasladable a nuestra experiencia del mundo social. En este sentido, es 
vital la función de la orquesta, que logra una simultaneidad «entre la corriente de 
conciencia de las personas en el escenario y la del espectador» —que es también 
simultaneidad de los flujos del tiempo interior—estableciendo una «comunidad 
intersubjetiva entre los dos» (p. 201). El análisis sobre el sentido de la ópera en 
Mozart presenta para nuestro socio-fenomenólogo una piedra de toque para la 
comprensión de la relación social en la vida cotidiana. De esta forma, contra 
Cohen, Schutz llega a afirmar que Mozart no tiene como tema principal el amor 
sino «el misterio metafísico de la existencia de un universo humano de socialidad 
pura…» (p. 202). 

Para concluir. La enunciación schopenhaueriana acerca de la naturaleza de la 
música, en sutil reformulación de la que enunciara Leibniz, expresa: «la música es 
una actividad metafísica oculta de una mente que no sabe que está filosofando» 
(p. 202). A partir de este dictamen y casi como en deducción lógica, nuestro 
autor, Alfred Schutz, de quien ya nos despedimos, concluye: «Si Schopenhauer 
tiene razón, y yo creo que la tiene, entonces Mozart fue una de las mentes filo-
sóficas más grandes que jamás hayan existido» (p. 203). 

Enviado: 23/09/2025

Aceptado: 20/10/2025



INFORMACIÓN PARA LOS COLABORADORES

Envío de originales: Los originales se presentarán en la página digital de la revista.
El autor/a habrá de registrarse en ella y seguir las instrucciones que se indican. Los 
manuscritos no han de estar publicados  en otro lugar o soporte ni haber sido enviados 
simultáneamente a otras revistas. El Consejo de Redacción revisará los originales recibidos 
antes de remitirlos a los evaluadores.  

Aceptación: Todos los originales serán evaluados mediante informes de doble ciego 
por dos personas expertas designadas por el Consejo Editorial y ajenas a la Facultad de 
Filosofía de la UNED. Los autores podrán sugerir nombres de posibles revisores que no 
pertenezcan a su propia institución; el Consejo de Redacción se reserva la decisión final. 
El autor será informado del resultado de la evaluación en un plazo máximo de dos meses. 

Libros para recensión: Deben enviarse a la Secretaría de la revista: Facultad de Filosofía, 
Paseo Senda del Rey, nº 7, Madrid 28040.  

Réplicas: Se aceptarán réplicas a artículos y reseñas aparecidos en Investigaciones 
Fenomenológicas. Serán publicadas bajo idénticos criterios de calidad. 

Formato y estructura de los textos originales: Los manuscritos estarán escritos en 
formato Word o similar. No deben utilizarse negritas ni subrayados, únicamente cursivas, 
«comillas angulares» y “comillas inglesas”, según los casos. No se fijarán márgenes ni 
Retornos Manuales, salvo en los puntos y aparte. El texto se dividirá en epígrafes, 
incluyendo una introducción, conclusión y bibliografía. 

Notas: Siempre con la función «pie de página». 

Extensión: Para Estudios o Artículos, hasta 35.000 caracteres, incluidos los títulos, 
resúmenes y bibliografía. Para Reseñas y Comentarios: 3.000 palabras. Interlineado doble. 
Fuente: Times New Roman, 12 ptos. 

Figuras y Tablas: Se incorporarán al texto; irán numeradas y con sus respectivas leyendas 
al pie, en cursiva y tamaño 10 ptos.  

Abstract y keywords: Todos los manuscritos incorporarán título, resumen y palabras 
clave en español y en inglés. El autor indicará la institución a la que pertenece debajo de 
su nombre y escribirá su dirección postal y electrónica mediante un asterisco de llamada 
a pie de página insertado después de su nombre. 

Bibliografía: Alfabética, el apellido del autor en versales, seguido de la inicial del nombre 
y el año de publicación (éste entre paréntesis). Para los Artículos se utilizarán «comillas» y 
para los títulos de libros y revistas, cursiva. Seguirá por este orden: Lugar: Editorial, página 
(p. ó pp.) 



SOLICITUD DE INSCRIPCIÓN EN LA SEFE

Nombre: .......................................................................................

Apellidos: .....................................................................................

Nombre: .......................................................................................

Dirección: calle: ...........................................................................

                  ciudad: ........................................................................

 Tfno.: ...........................................................................................

Lugar de trabajo: .........................................................................

Línea o líneas de investigación:

            1)  ......................................................................................

            2)  ......................................................................................

            3)  ......................................................................................

NOTA: de acuerdo al art. 4.2. de los Estatutos, la admisión de nuevos socios 
correspone al Comité Científico, debiendo el solicitante ser presentado por dos 
socios. En caso de que no conozca a ningún miembro que lo pudiera presentar, 
es preciso que envíe junto con esta hoja y un breve curriculum en el que expli-
que las líneas de investigación. Una vez que el Comité Científico haya decidido 
la admisión del solicitante, éste recibirá una notificación para que proceda a 
ingresar la cuota de inscripción, trámite imprescindible para que la admisión 
sea firme.

La solicitud deberá ser dirigida a la siguiente dirección:

 jdiaz@fsof.uned.es


