Bl INVESTIGACIONES FENOMENOLOGICAS IR

oy J

_—

2025
SEFE

SOCIEDAD ESPANOLA
DE FENOMENOLOGIA

‘
x







INVESTIGACIONES
FENOMENOLOGICAS

REVISTA DE LA SOCIEDAD ESPANOLA DE FENOMENOLOGIA

DIRECTORES DE LA EDICION

Jestis M. Diaz Alvarez / Joan Gonzalez Guardiola

SECRETARIA ACADEMICA
Agata Bak / Ignacio Vieira

CONSEJO DE REDACCION

Luis Alvarez Falcén (Univ. de Zaragoza), Agata Bak (UNED), Alicia de Mingo (Univ.
de Sevilla), Tomas Domingo Moratalla (UNED), Alejandro Escudero (UNED), Noé
Exposito Ropero (UNED), Joan Gonzalez Guardiola (UIB), Carmen Segura (Univ.
Complutense), Agustin Serrano de Haro (CSIC)

CONSEJO ASESOR

Pedro M.S. Alves (Univ. de Lisboa), Jorge Brioso (Carleton College), Philip Buckley
(McGill University), Jesus Conill (Univ. de Valencia), Ion Copoeru (Rumania), Natalie
Depraz (Université de Rouen), Lester Embree(Florida Atlantic University 1), Urbano
Ferrer (Univ. de Murcia), Luis Flores Hernandez (Univ. de Chile), Miguel Garcia-Bar6
(Univ. de Comillas) José M.* G. Gémez-Heras (Univ. de Salamanca), Julia Iribarne
(Academia de las Ciencias de Buenos Aires 1), Robert Lane Kaufmann (Rice Univer-
sity), José Lasaga Medina (UNED), M.* Carmen Lépez Sdaenz (UNED), Sebastian Luft
(Marquette University), Vicent Martinez Guzman (Univ. Jaume I 1), César Moreno
(Univ. de Sevilla), Juan Manuel Navarro Cordén (Univ. Complutense), M.* Carmen
Paredes (Univ. de Salamanca), Patricio Pefialver (Univ. de Murcia), Francesc Perenya
(Univ. de Barcelona), M.* Luz Pintos Pefiaranda (Univ. de Santiago de Compostela),
Hans Rainer Sepp (Univ. de Praga), Mario T. Ramirez (Univ. Michoacana S.N.), Rose-
mary Rizo-Patrén (Univ. Catélica de Pert1), Ramén Rodriguez (Univ. Complutense de
Madrid), Nel Rodriguez Rial (Univ. de Santiago de Compostela), Sergio Sevilla (Univ.
de Valencia), Bernhard Waldenfels (Ruhr Universitat Bochum), Roberto Walton
(Argentina, UBA y Academia de Ciencias de Buenos Aires), Antonio Zirién (Univ.
Auténoma de México)

NUMERO VEINTIDOS
2025

A

%






INVESTIGACIONES
FENOMENOLOGICAS

REVISTA DE LA SOCIEDAD ESPANOLA DE FENOMENOLOGIA

LISTADO DE EVALUADORES Y EVALUADORAS QUE HAN COLABORADO
CON INVESTIGACIONES FENOMENOLOGICAS
EN EL PRESENTE NUMERO

Alcira Bonilla (UBA/CONICET), Gustavo Camara (UBA), Luis Alberto Canela Morales
(UNAM), Guillermo Ferrer (UFV), Julidn Garcia Labrador (URJC), Juan José Garcia
Norro (UCM), Pali Guifiez (UDP), Alejandro de Haro Honrubia (UCLM), Alba Jimé-
nez (UCM), Maria Lida Mollo (Universita della Calabria), M* Carmen Lépez Saenz
(UNED), Jacobo Lépez Villalba (SEFE), Juan Manuel Monfort Prades (CEU), César
Moreno Marquez (US), Carlos Morujao (Universidade Catélica Portuguesa), Ezequiel
Murga (USAL), Ménica Andrea Ogando (UBA), Matias Ignacio Pizzi (UBA/CONICET),
Rubén Sanchez Munoz (BUAP), Paolo Scotton (UB/UPNA)



Esta obra se distribuye bajo una licencia Creative Commons

Se permite la copia, distribucién, uso y comunicacion de la obra si se respetan las siguientes
condiciones: Reconocimiento — No Comercial — Sin obras derivadas
El texto precedente no es la licencia completa sino una nota orientativa de la licencia original
(juridicamente valida) que puede encontrarse en
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

Edita:

Sociedad Espariola de Fenomenologia
Facultad de Filosofia, UNED
ISSN:1137-2400

e-ISSN: 1885-1088

Magquetacién y disefio: Regina G. Cribeiro
Madrid, diciembre de 2025


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

INDICE

NoT1A EDITORIAL

La conversacion fenomenoldgica en 2025. Una mirada desde Investigaciones

fenomenoldgicas
Jestis M. DIAZ ALVAREZ ...covvvveoiiiieeiiieeeiee ettt

IN MEMORIAM. FRANCESC PERENYA (1947-2025)

Homenaje a Francesc Perenya. Introduccion
Joan GONZALEZ (GUARDIOLA .......ccvveeeeiviirriereeeiesiinreeeeesesinneseesessnnnnns

De un intercambio epistolar de Francesc Perenya con Dan Zahavi
Francesc PERENYA (Editor y traductor Agustin SERRANO DE HaRrO) ..

Francesc Perenya. La irreductibilidad del ta
Xavier ESCRIBANO .....cccccoiiiiiiiiiiiiiiiiiiiciiccccc

Amistad y filosofia. En memoria de Francesc Perenya
Jestis M. DIAZ ALVAREZ .......c.coovoveeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeean

Minima evocacion de Francesc Perenya
Agustin SERRANO DE HARO ......cooooviiiiii

Homenaje a Francesc Perenya. Una amistad mids alld de la filosofia
Pau PEDRAGOSA ......ccccoviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiciccccc

Apuntes para una fenomenologia de la ausencia
Carlota SERRAHIMA  c.oeevveiiieeeeeeeeeee e,

Francesc Perenya. In Memoriam
Ingrid VENDRELL ....ccocciriiiiniiiiniiinieieieteieeieeeeee e

Francesc Perenya. In Memoriam
Marta JORBA ..oooviviiiiieeeeeiiieeee ettt e e a e eae e e

Francesc Perenya. In Memoriam

Wolfgang KUNNE ....ccovviiieiiniiiiiiiiicicecseeee e

Francesc Perenya. In Memoriam
Kevin MULLIGAN ..oovviiiiiiieeeieiiieeeeeeeeiteeeeeeeeeeeeeeeeeev e e e e eeaaeeees

15

23

25

31

35

39

43

47

53

57

61

63



ARTICULOS

Julia Iribarne: hacia una ética transcendental
Irene MoOnica BREUER ......ccccovvviiiiiiiiiiiiiiiieee sttt

Espacio y geometria en Kant a partir de la interpretacion fenomenoldgica
de Oskar Becker

José Maria GARCIA GOMEZ DEL VALLE .......cccovveeieeeiieeiieeiveesireaenins

Husserl y Julidn Marias: hacia una fenomenologia situada del cuerpo
Pedro José GRANDE SANCHEZ ........ccvvevveeeuieerieenieiieaieeiseeseaeseeneannns

La conferencia de Lisboa de Ortega sobre la “Idea del teatro” como aplicacion
del método fenomenoldgico

Carlos MORUJAO ..ccooeiiee e

Objeto y acontecimiento: entre lo racional y lo razonable
Francisco NOVOA-ROJAS ...ooooeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee

Salvar los fendmenos: la filosofia de la perspectiva de Ortega y Gasset en
la fenomenologia de los delirios
Guillermo RUIZ-PEREZ ..o

Por qué el cuerpo vivido si existe I1: la antropologia del cuerpo vivido y el
problema mente cuerpo en Claude Romano

Guillermo SANTIAGO SALINAS .eevvveveeieeeeeeeeeeeee e eeeeeeeeeenens
COMENTARIOS Y NOTAS CRITICAS

El perspectivismo agonal: Emmanuel Alloa en Repartos de la perspectiva
Tomas EPTFANT .....c.coiiiiiiiiiiiiiiiiiiccc e

RESENAS

DERRIDA, JACQUES (2025). Du méme a lautre. Deux cours sur Husserl, 1963
(ed. Raphaél Authier y Edouard Mehl). Paris: Editions du Seuil, 214 pp.

Daniel ALVARADO-GRECO ..eeeeeeeeeeeeeeeee e

65

91

109

131

149

173

197

227

247



XaviER EscriBano LoOrEz (ed.) (2024). Vivir del aire, pensar la respiracion.
Ensayos filosdficos e interdisciplinares de antropologia de la corporalidad 1. Madrid:
Sintesis Editorial, 444 pp.

José Andrés CALVO CHAVEZ ........ccveevveeivieerieiiieeieeieeieecie e 255

Scuutz, ALFRED (2025). Filosofia de la miisica. Escritos 1924-1956 (seleccidn,
traduccién e introduccién de Jacobo Lépez Villalba). Madrid: Ediciones Encuen-
tro, 203 pp.

Gustavo Fabidn CAMARA ......cooooiviiiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeee e, 261






SUMMARY

EDITORIAL NOTE

The Phenomenological Conversation in 2025. A View from Phenomenological
Investigations

Jests M. DIAZ ALVAREZ .....ccouviviiiiiiieniiieeiieeiceeeeee e

IN MEMORIAM. FRANCESC PERENYA (1947-2025)

Tribute to Francesc Perenya. Introduction
Joan GONZALEZ (GUARDIOLA .......vevevvuvireeniiieesiiieeeeireeeeeneeeessseeeenens

From a Correspondence between Francesc Perenya and Dan Zahavi
Francesc PERENYA (Editor and Traductor Agustin SERRANO DE HaRO)

Francesc Perenya. The Irreducibility of the You
Xavier ESCRIBANO .....ooovvviiiiiiiiiieeeeeeeeeeeeeee e

Friendship and Philosophy. In Memory of Francesc Perenya
Jestis M. DIAZ ALVAREZ .......c.cooveeoeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeen,

A Brief Evocation of Francesc Perenya
Agustin SERRANO DE HARO .....c.ccooiiiiiiiiiiiiiicce,

Tribute to Francesc Perenya. A Friendship beyond Philosophy
Pau PEDRAGOSA .....coviiiiiiiiiicicce e

Notes for a Phenomenology of Absence
Carlota SERRAHIMA ....ocooviiiiiiiiiiiiiccicccccccc

Francesc Perenya. In Memoriam
Ingrid VENDRELL .....ccooviiiiiiiiiiiiiiiciccc s

Francesc Perenya. In Memoriam
Marta JORBA ...ocoiiiiiiiieee ettt e et e e e e e e e e e

Francesc Perenya. In Memoriam
Wolfgang KUNNE ......ccociiiiiiiiiiiiiiiiiceccc e

Francesc Perenya. In Memoriam
Kevin MULLIGAN .....ociiiiiiiiiiiiiiicciicciccc s

15

23

25

31

35

39

43

47

53

57

61

63



ARTICLES

Julia Iribarne: Towards a Transcendental Ethics
Irene MoOnica BREUER ......ccccovvviiiiiiiiiiiiiiiieee sttt

Space and Geometry in Kant from Oskar Beckers Phenomenological
Interpretation

José Maria GARCIA GOMEZ DEL VALLE .......cccovveeieeeiieeiieeiveesireaenins

Husserl and Julidn Marias: Toward a Situated Phenomenology of the Body
Pedro José GRANDE SANCHEZ ........ccvvevveeeuieerieenieiieaieeiseeseaeseeneannns

Ortegd’s Lisbon Conference on the “ldea of the Theatre” as an Application
of the Phenomenological Method

Carlos MORUJAO ..ccooeiiee e

Object and Event: Between Rationality and Reasonableness
Francisco NOVOA-ROJAS ...ooooeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee

Saving the Phenomena: Ortega y Gasset’s Philosophy of Perspective in the
Phenomenology of Delusions

Guillermo RUIZ-PEREZ ..o

Why the Lived-Body does Exist: Claude Romano on the Anthropology of
the Lived-Body and the Mind-Body Problem

Guillermo SANTIAGO SALINAS .eevvveveeieeeeeeeeeeeee e eeeeeeeeeenens

COMMENTS AND CRITICAL NOTES

Agonal Perspectivism: Emmanuel Alloa in The Share of Perspective
Tomds EPIFANT ......coviiiiiiiiiiiic e

REVIEWS

DERRIDA, JACQUES (2025). Du méme a lautre. Deux cours sur Husserl, 1963
(ed. Raphaél Authier y Edouard Mehl). Paris: Editions du Seuil, 214 pp.
Daniel ALVARADO-GRECO ......ccveevvierieiieiieeiiecieeieeieeie e

65

91

109

131

149

173

197

227

247



XaviER EscriBano LoOrEz (ed.) (2024). Vivir del aire, pensar la respiracion.
Ensayos filosdficos e interdisciplinares de antropologia de la corporalidad 1. Madrid:
Sintesis Editorial, 444 pp.

José Andrés CALVO CHAVEZ ........ccveevveeivieerieiiieeieeieeieecie e 255

Scuutz, ALFRED (2025). Filosofia de la miisica. Escritos 1924-1956 (seleccidn,
traduccién e introduccién de Jacobo Lépez Villalba). Madrid: Ediciones
Encuentro, 203 pp.

Gustavo Fabidn CAMARA ......cooooiviiiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeee e, 261






LA CONVERSACION FENOMENOLOGICA EN
2025. UNA MIRADA DESDE INVESTIGACIONES
FENOMENOLOGICAS

Jestis M. Diaz ALVAREZ
UNED
jdiaz@fsof.uned.es

El ntimero de Investigaciones fenomenolégicas que hoy entregamos a los
lectores y lectoras viene marcado por un acontecimiento trdgico, el fallecimiento
de nuestro querido amigo, maestro y companero Francesc Perenya. Con su
ausencia, la comunidad fenomenolégica iberoamericana pierde a una de sus
personalidades mds reconocidas, alguien que supo como nadie aunar lo propio
y lo extrano, la bondad y la inteligencia, la amistad y la filosofia. Verdadera
alma de la fenomenologia catalana contempordnea, Francesc fue recientemente
homenajeado en un acto organizado por su discipulo Joan Gonzélez Guardiola y
por su apreciado amigo Agustin Serrano de Haro en el marco del XV Congreso
Internacional de la Sociedad Espanola de Fenomenologia celebrado en Palma de
Mallorca. Las sentidas y emocionadas intervenciones que alli tuvieron lugar pue-
den ser leidas ahora en la seccién de la revista que lleva por titulo In Memoriam.
Francesc Perenya (1947-2025). A ellas se han anadido dos textos de enorme inte-
rés que Perenya envié a Dan Zahavi al hilo de un intercambio epistolar sobre la
relacién Husserl/Heidegger y en donde la corporalidad y la temporalidad tienen
el protagonismo. Agradezco a Joan Gonzilez Guardiola y a Agustin Serrano de
Haro que se hayan encargado de coordinar esta parte en tiempo récord. También
quiero mostrar mi mds sincero reconocimiento a todos los participantes por su
disponibilidad y diligencia a la hora de dar forma a este abrazo conjunto que
desde Investigaciones hemos querido dar al anorado Francesc.

En cuanto al resto del volumen, y suponiendo que una publicacién como la
presente pueda servir como termémetro de la conversacién fenomenolégica en
2025, creo no equivocarme mucho si digo que este numero 22 estd atravesado
por dos caracteristicas que se han vuelto persistentes en los tltimos anos. Asi,
por un lado, nos vamos a encontrar con una gran pluralidad en los temas y en la
forma de abordarlos. Por otro, asistimos a un creciente protagonismo de autores

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 15 - 20. UNED, Madlrid



16 | JESUS M. Diaz ALVAREZ

y autoras vinculados al mundo hispdnico. Ambas cosas no deberian extrafarnos
dado el tipo de filosofia que quiere encarnar la fenomenologia.

Con respecto a la primera, es preciso tener en cuenta que si algo ha carac-
terizado al movimiento fenomenoldgico es su capacidad para crear tanto conti-
nuidades fructiferas como cambios y mutaciones a partir de la semilla germinal
plantada por su genial fundador, Edmund Husserl. Solo hace falta echar una
ojeada al libro cldsico de Herbert Spiegelberg, 7he Phenomenological Movement.
A Historical Introduction (Spiegelberg, 1960), para darse cuenta de que uno de
los grandes éxitos de la fenomenologia —entendida esta expresién en un sentido
amplio— ha sido, precisamente, su capacidad de multiplicacién en proyectos
muy diversos que, sin embargo, quieren mantener un hilo de continuidad en su
fidelidad a los fenémenos. Es verdad que tal fidelidad, leida de muchas maneras,
es causa de fricciones e incompatibilidades en el seno mismo del movimiento,
pero no parece ser menos cierto que tal hecho hace que la fenomenologfa, como
tendencia global y “estilo” de pensar, se halle en uno de sus mejores momentos.

En cuanto a la importancia cada vez mayor en nuestra publicacién de los
pensadores y pensadoras vinculados al mundo hispdnico, creo que hay que verlo
como un éxito colectivo que apunta, por fin, a la consolidacién, a un lado y
otro del atldntico, de una tradicién filoséfico-fenomenolégica demasiadas veces
interrumpida. La relevancia de Ortega y Gasset a este respecto nunca serd sufi-
cientemente destacada. En este sentido, soy de los que piensa que su variada
recepcion, es verdad que guadianesca, en los dos hemisferios ha permitido llegar
al prometedor momento en el que nos hallamos. Ortega no es, desde luego,
el tnico responsable, pero considero que sin ¢él las cosas habrian sido mucho
mds complicadas. Sea como fuere, lo que si es ya una feliz realidad es que el
movimiento fenomenolégico hispano no se limita a la importantisima tarea de
ponerse al dia, recepcionar o discutir las propuestas que vienen de otros dmbitos
culturales, ya sean franceses, alemanes o anglosajones, sino que recurre a sus
propios cldsicos y los pone en discusién, de igual a igual, con los de las mencio-
nadas tradiciones. La importancia de este hecho en el surgimiento de las voces
mds importantes y creativas de la fenomenologia hispdnica actual estd todavia
por escribir e historiar.

Mirado el presente nimero desde esta doble perspectiva —pluralidad temd-
tica y de enfoque, y creciente puesta en valor de los propios cldsicos— vemos
que el primero de los siete articulos que este afio se publican, el de Irene Breuer,
habria que situarlo en el marco de esa puesta en valor de los propios cldsicos. Su

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 15 - 20. UNED, Madlrid



LA CONVERSACION FENOMENOLOGICA EN 2025. UNA MIRADA DESDE INVESTIGACIONES... I 17

objeto es la obra de una de las grandes pensadoras de la fenomenologia hispano-
americana contempordnea fallecida en 2014, Julia Iribarne. El trabajo de Breuer
muestra no solo la decisiva inspiracién que supuso para aquella la teoria de la
intersubjetividad husserliana en la elaboracién creativa de una ética transcenden-
tal que considera inseparable la ética de la metafisica, sino que senala, a su vez,
la importancia crucial que en ella tuvo la obra de Francisco Romero, Alejandro
Korn y Eugenio Pucciarelli en la medida en que los tres hicieron en Argentina
una recepcién creativa de la fenomenologfa volcada en buena parte a la filosofia
moral. Breuer concluird, por ello, que la obra de Iribarne debe ser leida en abierta
continuidad con la de aquellos que tiene por maestros.

El articulo siguiente, firmado por José¢ M. Garcia Gémez del Valle, se ocupa
de uno de esos territorios maximamente abstractos y relevantes de la filosofia
teérica: el espacio. Trata de averiguar, en concreto, si la enorme evolucién de
la fisica tedrica (teoria de la relatividad) y de la geometria (planteamientos no
euclidianos) acaecidos tras la muerte de Kant invalidan o no el enfoque habili-
tado por el fildsofo de Kénisberg en la estética transcendental de la Critica de la
razdn pura. Serd en este contexto en el que la lectura que Oskar Becker hace del
espacio como “espacio de la intuicién” se mostrard decisiva, a juicio del autor,
para seguir manteniendo la plausibilidad de las tesis kantianas.

Con el tercer y cuarto ensayo volvemos a la puesta en valor de los cldsicos
hispdnicos. En el primero de ellos, escrito por Francisco José Grande Sinchez,
se aborda con originalidad y rigor una aproximacién fenomenolégica a la obra
de Julidn Marfas, en particular, a su teorfa de la corporalidad. El filésofo elegido
para realizar tal aproximacién no es uno cualquiera, sino el mismo Edmund
Husserl. Y ese es precisamente uno de los aspectos mds atractivos del trabajo,
pues es de sobra conocida que la proclamacidn, realizada por el propio Ortega,
del abandono de la fenomenologfa nada mds conocerla no se ajusta, ciertamente,
a la realidad, pero fue validada a pies juntillas por sus discipulos mds cercanos,
entre ellos, el propio Marias. En este contexto paradéjico, el ensayo pondera las
convergencias y divergencias de ambos planteamientos sobre la corporalidad en
el dmbito de lo que se denomina una “fenomenologia del cuerpo situada”.

El cuarto articulo estd emparentado con el anterior en determinados asuntos
y en ciertos personajes. Lo protagoniza el gran valedor de la tradicién fenome-
nolégica hispana, José Ortega y Gasset. Carlos Morujao, gran conocedor de
la obra del pensador espafol y una autoridad reconocida también en el mun-
do fenomenolédgico, hace un rico y matizado anilisis de la famosa conferencia

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 15 - 20. UNED, Madlrid



18 | JESUS M. Diaz ALVAREZ

“Idea del teatro”. Pronunciada en el conflictivo y decisivo afio de 1946, el autor
pone su acento no en el contexto politico y en su recepcidn espafiola, sino en
su acogida portuguesa, lisboeta, y en su comprensién como “modelo” a seguir
en la aplicacién del método fenomenoldgico en su recreacion orteguiana'. Aqui
resultard muy novedosa la estrategia que Morujao emplea en su trabajo, pues
este se va a articular a partir de la reaccién negativa, y a su juicio errada y malin-
tencionada, que el filésofo portugués Delfim Santos, asistente al evento, hace
de la conferencia.

Y de la fenomenologia en Ortega, saltamos de nuevo en el siguiente ensayo
fuera del 4mbito ibérico para adentrarnos en una temdtica decisiva en el pensa-
miento fenomenoldgico francés contempordneo: la discusion en torno a la idea
de acontecimiento o evento y del tipo de racionalidad posible que puede vincu-
larse a semejante manifestacién de lo real. Tomando como punto de apoyo prin-
cipal la fenomenologia acontecial de Jean-Luc Marion —aunque también estdn
muy presentes Husserl, Heidegger, Ricoeur y Levinas—, Francisco Novoa-Rojas
examina en su texto la distincién entre fenémenos de tipo objeto y fenémenos
aconteciales. En el subsuelo de la discusién, un problema que afecta a la filosofia
de modo especial desde los inicios del siglo pasado: la ampliacién de la idea de
racionalidad y la distincién entre lo racional y lo razonable.

La siguiente contribucién nos trae de vuelta al mundo de la fenomenologia
hispdnica, aunque esta vez mediante un articulo escrito originalmente en inglés.
Ortega y Gasset es nuevamente el protagonista. Pero en este caso la aportacién
de Guillermo Ruiz Pérez incide en un aspecto que me parece completamente
novedoso o, cuando menos, muy poco tratado. Me refiero a la exploracién que
se hace en el escrito de la importancia y fecundidad que tienen tanto la teorfa
orteguiana de la perspectiva como su distincién entre ideas y creencias a la hora
de estudiar, comprender y, en la medida de lo posible, curar los trastornos men-
tales asociados a los delirios. Ademds, el trabajo rescata para la fenomenologia
la figura del psiquiatra espafiol Luis Valenciano Gay4, quien en la década de los

! La conferencia “Idea del teatro” se pronuncia por primera vez en Lisboa el 13 de abril de

1946. El 4 de mayo Ortega vuelve a hacer sustancialmente la misma intervencién en el Ate-
neo Madrid, aunque precedida de una introduccién escrita para la ocasién. La relevancia
social y politica de este texto en su version espafola se explica porque se trata de la primera
conferencia publica del filésofo en su pais después de la Guerra Civil. La expectacién que
causé en una Espafa dictatorial y atravesada por una dura y cruel posguerra fue enorme y
controvertida. Para todos estos asuntos, ver Ortega y Gasset, 2009, 1477-1480; Zamora,
2002, 459-464; Gracia, 2014, pos. 9959-10029.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 15 - 20. UNED, Madlrid



LA CONVERSACION FENOMENOLOGICA EN 2025. UNA MIRADA DESDE INVESTIGACIONES... I 19

cincuenta de la pasada centuria insisti6 en la importancia del filésofo madrileno
a la hora de elaborar una psicopatologia de corte fenomenoldgico.

La seccién de articulos del presente volumen termina con una aportacién
de Guillermo Santiago Salinas en la que se contintia la comprensién y critica de
uno de los grandes representantes de la fenomenologia francesa a la que antes
me he referido. En este caso se trata de Claude Romano, y, més en concreto, de
su peculiar negacién del cuerpo vivido. Y digo “se contintia” porque el texto de
Salinas es la prolongacién natural de otro aparecido en el niimero anterior de
la revista (Salinas, 2024, 145-177). Si en el trabajo precedente su autor queria
mostrar los problemas tedricos que plantea la eliminacién de la distincién Leib/
Korper operada por el fenomendlogo, en el presente trata de poner en valor y
hacer visible su legitimidad a la hora de elaborar una teoria fenomenolégica de
la corporalidad bien temperada.

Hasta aqui la seccién de articulos que Investigaciones fenomenoldgicas ofrece
este afo a sus lectores y lectoras. El niimero se completa con una nota critica de
Tomds Epifani sobre el libro de Emmanuel Alloa, Repartos de la perspectiva, y con
tres resefias que comentan con detalle obras de Jacques Derrida sobre Edmund
Husserl, de Alfred Schiitz sobre filosofia de la musica y de nuestro companero
Xavier Escribano, en calidad de editor, acerca de la corporalidad. En ellas, igual
que en la seccién de articulos, vuelve a surgir esa doble faz que ha presidido en mi
opinidn la conversacion fenomenolégica de 2025 contemplada desde la esquina
del mundo que acoge esta publicacién, una doble faz en la que se ainan y com-
plican la pluralidad temdtica y de enfoque con la creciente puesta en valor de
los propios cldsicos. Un pantedn del que ya forma parte, y para siempre, nuestro
querido Francesc Perenya.

Para finalizar, no me gustarfa terminar esta “Nota editorial” sin hacer constar
mi més sincero agradecimiento al enorme y generoso trabajo realizado por D.
Ignacio Vieira Ferndndez. Su corresponsabilidad reciente en la secretarfa acadé-
mica, sumada a la veterania y buen hacer de D2. Agata Bak, han sido decisivos
para que este numero pudiera hoy ver la luz.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 15 - 20. UNED, Madlrid



20 | JESUS M. Diaz ALVAREZ

Referencias bibliograficas

GRACIA, Jordi (2014). José Ortega y Gasset. Madrid: Taurus (edicién Kindle).
ORTEGA Y GASSET, José (2009). Obras completas, Tomo IX. Madrid: Taurus.

SaLiNas, Guillermo Santiago (2024). “Por qué el cuerpo vivido si existe I. Critica al
pensamiento existencialista de Claude Romano”. Investigaciones Fenomenoldgicas,
n° 21, pp. 145-177.

SPIEGELBERG, Herbert (1960). 7he Phenomenological Movement. A Historical Introduc-
tion. Den Haag: Nijhoff.

ZAMORA, Javier (2002). Ortega y Gasset. Barcelona: Plaza y Janés.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 15 - 20. UNED, Madlrid



IN MEMORIAM
FRANCESC PERENYA (1947 - 2025)







HOMENAJE A FRANCESC PERENYA.
INTRODUCCION

Joan GONZALEZ GUARDIOLA

Universitat de les Illes Balears
phaenoml1@hotmail.com

El miércoles 12 de noviembre, a las 11:45, en el Salén de Actos del edificio
Jovellanos, del Campus Valldemossa de la Universitat de les Illes Balears, se
celebr6 el Homenaje a Francesc Perenya Blasi (1947 — 2025), en el seno del XV
Congreso Internacional de la Sociedad Espafola de Fenomenologia (SEFE). En
este homenaje, algunos de sus mds cercanos amigos y discipulos, tanto del dmbi-
to nacional como internacional, participaron con algunas palabras en recuerdo
del maestro de generaciones de fenomenélogos y fenomendlogas catalanes que
ahora se retinen en el grupo de investigacion que ¢l fundé: el Grup d’Estudis
Fenomenologics, seccién de la Societat Catalana de Filosofia, sociedad filial del
Institut d’Estudis Catalans. En este emotivo homenaje se recogieron algunos
textos, que aqui presentamos, respecto a los que hay que tener en cuenta el
estilo oral del formato en el que estaban inicialmente pensados y redactados.
Acompanfian los textos del homenaje la traduccién de una correspondencia con
el Dr. Dan Zahavi, profesor en la Universidad de Copenhague y director del
Center for Subjectivity Research, en la que puede traslucirse tanto su concepcién
de la fenomenologia como su particular sutileza a la hora de afinar las cuestiones
metodoldgicas mds complejas de la filosofia fenomenoldgica.

Fue Francesc Perenya un investigador y divulgador insustituible de la
fenomenologia durante sus afios de magisterio en la Universitat de Barcelona.
Con la fundacién del Grup d’Estudis Fenomenologics en el afio 1996 comenzé
la consolidacién de un grupo de discipulos que alrededor de su persona y bajo
su guia se formd en la filosofia fenomenoldgica y fue culminando sus resultados
a través de la consecucién de diversas tesis doctorales. Tiene todo el sentido que
estos textos vean la luz en la revista de la Sociedad Espafiola de Fenomenologia,
“Investigaciones Fenomenoldgicas”, dado que, durante todos estos afos, el

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 23 - 24. UNED, Madlrid


mailto:phaenom11@hotmail.com

24 | JoAN GONZALEZ GUARDIOLA

Dr. Francesc Perenya fue el artifice de que el Grup d’Estudis Fenomenologics
estableciera puentes con la SEFE, y hoy en dia buena parte de los miembros del
Grup d’Estudis Fenomenologics son también socios de SEFE. El Grup d’Estudis
Fenomenolodgics y la SEFE estuvieron como sociedades independientes en el
congreso de la fundacién de la Organization of Phenomenological Organizations
(OPO), fundada por otro gran amigo de la SEFE, el recordado Dr. Lester
Embree, en su fundacién el ano 2002 en Praga. Fue a partir de entonces
cuando ambas sociedades comenzaron a trabajar juntas y a establecer vinculos
de colaboracién y amistad, que culminan en la celebracién del X Congreso de la
SEFE en Barcelona en 2013, con motivo de la conmemoracién del centenario
de “Ideas I”. Mucha gente que conoce al maestro Francesc comenta su capacidad
para reunir a gente diversa, para poner a trabajar juntas a gentes con visiones
diferentes y alinearlas en la direccién de un horizonte comin. Y Francesc tenia
la capacidad de reunir y conciliar estas diferencias y ademds hacerlo de manera
que pareciera fécil. El rastro que ha dejado en la fenomenologia catalana es ya
imborrable, y el hueco que ha dejado va a ser ya muy dificil de restaurar. Consten
estos textos a modo de homenaje de la huella que ha dejado en nosotros.

Recibido: 23-11-2025
Aceptado: 01-12-2025

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 23 - 24. UNED, Madlrid



DE UN INTERCAMBIO EPISTOLAR DE
FRANCESC PERENYA CON DAN ZAHAVI

Francesc PERENYA
(Edicion y traduccion de Agustin Serrano de Haro)

Presentacion

Al hilo de ciertas conversaciones de correo electrénico que manteniamos
Francesc Perefia y yo mismo sobre asuntos de comprension de la fenomenologia
trascendental, me envio Francesc en febrero de 2011 un adjunto con dos res-
puestas que él habia mandado unas semanas antes a Dan Zahavi, al hilo de otras
conversaciones que ellos habian tenido. El profesor cataldn escribia en alemdn al
profesor danés que le escribia en inglés. Se trata, por supuesto, de misivas breves,
ocasionales, en un lenguaje con poca elaboracién, pero que si dan una viva idea
de c6mo Francesc tenfa en la cabeza muchas ideas agudas acerca de la relacion
Husserl-Heidegger y de cémo él podia entrar con voz propia en el debate entre
conceder la primacia fenomenoldgica a la pasividad corporal de la experiencia o
hacerlo a la existencia humana activa en el mundo entorno. Los dos pequenos
textos son de intensidad creciente, por cuanto el segundo entra en considera-
ciones acerca de como cabria pensar la unidad cooriginaria del cuerpo con la
temporalidad y acerca de si tal examen es un limite para la fenomenologia, una
frontera que ya linda con la meditacién metafisica. Probablemente Perefia no me
mandé los correos originales de Zahavi; al cabo de tanto tiempo no he consegui-
do yo localizarlos. Pero si me preocupé entonces de imprimir los mensajes y de
conservarlos y me ha producido alegria traducirlos y compartirlos ahora con los
lectores de “Investigaciones fenomenoldgicas” en homenaje al inolvidable amigo
y a su pasién filoséfica.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 25 - 29. UNED, Madrid



26 | FRANCESC PERENYA

Primer correo a Dan Zahavi

Yo también encuentro que el silencio de Heidegger acerca del cuerpo es
una gran carencia de su andlisis (una “lacuna”), que naturalmente menoscaba
su tratamiento del espacio. Y concuerdo asimismo en que el espacio no se deja
derivar del tiempo, sobre lo cual él si hizo ocasionalmente una autocritica. Puede
decirse ya que Heidegger nos dejé a deber un andlisis del cuerpo y del espacio.
Tu texto aporta evidencia suficiente, en todo caso, de las razones que pudieron
haberle motivado. Que él considerara al cuerpo una “obviedad” que no mereciera
un andlisis fenomenoldgico, no puede ser realmente su posicion. Seria demasiado
incoherente. Mds importante y mds caracteristico me parece a mi el hecho de que
él considere al cuerpo meramente bajo el concepto de “lo ante los ojos” y que
no atienda suficientemente a la diferencia entre cuerpo vivido y cuerpo fisico.
Lo primero serfa, a mi entender, también incoherente y fenomenolégicamente
mortal. Lo segundo se limitaria a testimoniar una insuficiencia, cuando él de
hecho reconoce, tal como td lo citas, que “the whole being of human being is
characterized in such a way, that it must be grasped as the bodily being-in-the-
world of human being”. Que en su andlisis Heidegger deje sin desarrollar el
“embodiment” no significa necesariamente que el desarrollo no estuviera ahi
en potencia. Al contrario: parece claro que el andlisis del mundo entorno tiene
que contar con el cuerpo: ningln ocuparse con martillos, ningtn uso de ellos,
sin el cuerpo.

Cabe decir que el andlisis del mundo entorno permanece abstracto. Pero
muchos andlisis fenomenoldgicos, al poner de relieve unas partes o aspectos del
fenémeno a costa de otros, son igualmente unilaterales y, con ello, abstractos.
Esto es ya un déficit fenomenoldgico, que en principio debiera subsanarse. Pero,
por el otro lado, cada uno de tales andlisis persigue una meta, apunta a algo, que
es lo que justifica en cierta medida la unilateralidad y el relieve.

Ahora puede uno preguntarse qué puede haber motivado a Heidegger a
proceder tal como procede y a conceder al tiempo la primacia. Si uno se hace
presente el camino que sigue el anélisis del mundo, desde los entes intramunda-
nos hasta el mundo (Ser y tiempo, §§15-18), es claro que el trato con los utiles,
la conexién de remisidn, la conformidad, etc., han de entenderse desde el “por
mor de si”. Si uno somete esto a consideracién en el marco tnico del existir como
el tener-que-ser, como un poder-ser, etc., en breve, en el marco del comportarse
de uno respecto de uno mismo, se llega a la conclusién de que se trata, antes

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 25 - 29. UNED, Madlrid



DE UN INTERCAMBIO EPISTOLAR DE FRANCESC PERENYA CON DAN ZAHAVI 1 27

que nada, de un planteamiento prictico; podriamos decir, de una contribucién
a la teoria de la accién. Incluso concediendo que todo ello compete a un ser-ah{
encarnado (‘embodied” Dasein), que el cuerpo vivido estd concurriendo, asi y
todo el concepto de tiempo es el concepto clave. (Una cuestién colateral: ;qué
filosofia préctica ha llegado a dar cuenta suficientemente del cuerpo?) Es también
caracteristico, asi me lo parece, el que el tratamiento de la espacialidad entre en
escena primeramente como anexo, una vez que el andlisis del mundo ha llegado
a su término.

Esto se confirma luego en el curso posterior de Ser y tiempo: proyecto, com-
prender, cura, ser para la muerte, resolucién anticipadora, voz de la conciencia,
etc.

Hay que preguntar, ademds, si el “ser del Dasein” y los existenciarios no
podrian tener en segunda instancia “sentido corporal” tal como ellos tienen un
sentido temporal. Lo que seria exigible si cuerpo y tiempo fueran cooriginarios.

Si uno trae a la consideracién no tanto la filosoffa prictica cuanto mds bien
un cuestionamiento ontolégico-fenomenoldgico, yo podria conceder en general
que sin el cuerpo esta tltima serfa una mala abstraccién, que cuerpo y tiempo
serfan, en efecto, eventualmente cooriginarios. Pero, tomando en consideracion
el proyecto ontoldgico de Heidegger en Ser y tiempo, habria que plantear la cues-
tién de cudl seria el sentido corporal del ser que se hallarfa en correspondencia
con la “temporalidad”.

En el Heidegger tardio son, por lo demds, espacio y tiempo “mds coorigi-

. b2 <« . » <« . . - « ’ b <«
narios”. La “cuaternidad”, “el juego-tiempo-espacio”, la “topologia del ser”, “la
cosa’, etc. Pero esto no puede considerarse en propiedad una correcciéon de la
unilateralidad del punto de partida trascendental de Ser y tiempo, pues aqui la
corporalidad del Dasein cae en la misma medida que la temporalidad.

Si permanecemos con el Heidegger anterior al giro, yo dirfa que la caren-
cia de Heidegger estriba en tomar en consideracién sélo la vertiente activa, en
desdenar la pasividad, porque los aspectos pasivos del ser-ahi (estado de yecto,
facticidad) han quedado de hecho subordinados al sentido activo del existir. Por
esta razon dice Heidegger poco de la percepcién, por ejemplo.

Que no pueda decirse lo mismo de Husserl es, en mi opinién, una de las
razones para seguir ocupdndose de él. La tltima parte de su texto me ha suscitado

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 25 - 29. UNED, Madrid



28 | FRANCESC PERENYA

también algunas reflexiones y preguntas. Sobre todo, acerca del problema de la
unidad. Las dejo para otra ocasién. Por hoy basta, quiz4 incluso sobra. Me dis-
culpo por el tiempo que te he quitado.

Segundo correo a Dan Zahavi

Cuando se toma como punto de partida que “temporalization and spatializa-
tion must necessarly be thought in their unity”, se me plantea a mi la cuestién
de cémo haya que entenderse aqui “unidad”. Ciertamente que la una sin la otra
serfa una abstraccién, y “there is in that sense no attempt on Husserl to derive
the structures of, say, perceptual intentionality from that of time-consciousness”.
En este sentido ambas serian cooriginarias. Pero cuando la conciencia del tiem-
po es, con todo, “the most basic and fundamental level”, ;no cabe quizd pensar
que ambas, la una y la otra, son justamente originarias y no “derivables” una de
otra, pero que, con todo, no son cooriginarias en el sentido de que una se halla
subordinada a la otra, con lo que esta dltima es la que determina la unidad?
Cuando td o cuando el propio Husserl operdis con el esquema forma/contenido,
es preciso preguntar cémo hay que entender justo este esquema, y mds exacta-
mente si ha de verse a la forma como un “container” que se llena con contenidos
(por mds “complejo”, dindmico o “extdtico” que sea el contenedor). Si esto no
vale, es razonable pensar que la unidad del fenémeno originario -llamémoslo
“tempocorporalidad” (Leibzeitlichkeit)- reside justamente en el tiempo. Incluso
no habiendo, naturalmente, ninguna conciencia ni ninguna autoconciencia sin
afecciones, no puedo yo desprenderme de la idea de que la unidad reposa sobre
el lado de la temporalidad unificadora porque ella determina el cardcter de la
conciencia. En este sentido me parece representativa tu expresién: “we regard
sensing as the original consciousness OF TIME” (subrayado mio): ;no quiere
esto decir que corporalidad y afeccidn se resuelven en la temporalidad en cuanto
conciencia y autoconciencia, en cuanto justamente conciencia?

Yo trato, en todo caso, de tomarme con la maxima seriedad la irreductibi-
lidad del cuerpo al tiempo y la cooriginariedad de ambos. Tu texto argumenta,
con fuerza suficiente, contra la disolucién del cuerpo en el tiempo y contra la
deduccidén del primero a partir del segundo. Pero con ello tenemos una diada
fenomenal originaria que estd en busca de unidad; lo cual ha de aclararse feno-
menolégicamente. Uno no puede ciertamente entender en sentido causal las
cinestesias y afecciones en tanto son originarias, mientras que la causalidad es

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 25 - 29. UNED, Madlrid



DE UN INTERCAMBIO EPISTOLAR DE FRANCESC PERENYA CON DAN ZAHAVI I 29

desde luego “constituida”. Por este camino no puede clarificarse la dualidad aqui
en cuestion y la unidad exigida. Por ello planteo yo en forma interrogativa la
siguiente y arriesgada hipétesis como consideracién de una posibilidad. Cuando
uno se plantea en perspectiva fenomenoldgica la cuestién de qué es lo que retine
a cuerpo y tiempo, qué es lo que hace o determina su conexidn, ;no tropieza
la fenomenologia desde dentro con sus propios limites al preguntar por su fun-
damento de unidad cuando ella se ve remitida a una instancia tltima sin que
pueda hacerla fenédmeno, sin poder describirla y determinarla categorialmente?
La fenomenologia se ve mds bien retrotraida de inmediato a juego o entrejuego
de cuerpo y tiempo [Zusammenspiel] que subyace al dominio de fenomenalidad,
en el que todas las donaciones y todas las experiencias discurren; retrotraida,
pues, a la tarea incesante e inacabable de la constitucion en el “horizonte inde-
finidamente abierto”. Esto comportaria entonces la finitud del Dasein humano,
pero también la del sujeto trascendental, incluido el fenomenologizante como
“espectador desinteresado”.

Arriesgada hipétesis, decia yo. Pues alguien puede preguntar si esto no es mds
bien una recaida metafisica. Mds bien uno debe hacer valer el entrejuego justo
contra la conexién o la cohesién. Pero puede entonces preguntarse: el entrejuego
mismo es la unidad? Y, si no lo fuera, ;debe uno abandonar la pregunta por la
unidad?

Heidegger nos advierte: “El fenémeno de la cooriginariedad de los momen-
tos constitutivos ha sido con frecuencia desatendido en la ontologia debido a la
tendencia irrefrenada a mostrar el origen de todo y de cada cosa a partir de un
“fundamento originario” simple” (Ser y tiempo, §28, s. 131). Con la temporalidad
quizd él mismo cometid, de hecho, tal error. Yo por mi parte debo preguntarme
si no he caido con mi hipétesis en la tendencia irrefrenada. Creo que no, pero
no estoy tan seguro.

Te agradezco tu paciencia.

Recibido: 23-11-2025
Aceptado: 01-12-2025

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 25 - 29. UNED, Madrid






FRANCESC PERENYA
LA IRREDUCTIBILIDAD DEL TU

Xavier ESCRIBANO

Universitat Internacional de Catalunya
xescriba@uic.es

El reconocido filésofo y profesor de la Universitat de Barcelona, Francesc
Perenya Blasi, gran conocedor del idealismo alemdn y de la fenomenologfa, admi-
rado y apreciado por muchas personas dentro y fuera del mundo académico, a
cuya memoria va dirigido este modesto homenaje, celebraba su cumpleanos el
27 de julio. Ese dato, que puede parecer anecddtico, resulta significativo, puesto
que en torno a esa fecha, con periodicidad anual, los miembros del Grup d’Estudis
Fenomenologics (GEF), —dirigido y animado por Francesc Perenya, en Barcelona,
desde hacfa més de veinte aflos— nos reunfamos para celebrar su aniversario
en Torroella de Montgri, una hermosa poblacién ampurdanesa donde nuestro
admirado maestro y amigo solia acogernos en su casa familiar, situada en pleno
casco antiguo, en la Plaga del Pintor Mascort. En el patio interior de aquella
antigua vivienda, a la sombra benéfica de un tilo, nos sentdbamos alrededor de
una larga mesa para hacer balance del curso recién finalizado y planear las acti-
vidades y proyectos del nuevo curso, pero sobre todo para disfrutar de la mutua
compaiifa, en torno al polo magnético que —con su caracteristica pipa siempre
medio encendida y su despreocupado atuendo— era Francesc.

En tales encuentros se repetian, casi invariablemente, algunos elementos: al
animado rato de conversacién bajo el tilo, le seguia una suerte de peregrinacién
ritual por las callejuelas de la poblacién hasta la Biblioteca Municipal Pere Blasi,
donde siempre recalibamos unos minutos. En 2007, se habia inaugurado esta
biblioteca, que llevaba el nombre del abuelo materno de Francesc, Pere Blasi i
Maranges, pedagogo, gedgrafo y politico catalin, muy vinculado a la poblacién
de Torroella, que hubo de exiliarse tras la guerra civil, y de quien Francesc habla-
ba siempre con gran reconocimiento y orgullo. El ritual paseo se completaba
con una simpdtica conversacién con las eficientes bibliotecarias, que conocian
muy bien al profesor Perenya, tratdndole siempre con gran afecto y considera-
cién, y una foto preceptiva con los miembros del GEF que habfamos acudido
al encuentro aquel ano en las escaleras interiores del edificio, donde Francesc

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 31 - 34. UNED, Madlrid



32 | XAVIER ESCRIBANO

posaba como un venerable patriarca, orgulloso de sus retonos fenomenolégicos,
que lo rodedbamos siempre con una mezcla de ingenua ilusién y buen humor.

Tras el paso por la biblioteca, llegaba la hora de la comida, siempre en algtn
restaurante cercano, donde proseguia la animada conversacién filoséfica y final-
mente regresibamos a casa de Francesc a tomar el café, protegidos del sol y
del calor en el interior de la vivienda. Era el momento musical, puesto que al
gran amor que Francesc profesaba a la musica correspondiamos nosotros con
algtn instrumento y alguna pieza preparada para la ocasién. Ese era otro de
los elementos estructurales que conformaban invariablemente los encuentros
del Cercle Fenomenologic de Torroella, como también habiamos bautizado aquel
encuentro estival, y que Francesc Perenya, amante de las tradiciones, no permitia
obviar en ningiin caso y esperaba con gran fruicién. Recuerdo que fue en ese
contexto cuando le of mencionar una composicién musical que le emocionaba
profundamente, se trataba de “La cancién de Solveig”, de la pieza de Edvard
Grieg para la obra teatral de Henrik Ibsen Peer Gynt, una composicién profun-
damente melancélica que habla de amor, separacién y esperanza de reencuentro.
Nunca tuve el acierto de preguntar a Francesc de dénde procedia su devocién
a esa melodia, aunque quizds no sea procedente realizar tales preguntas, sino
escuchar una y otra vez esa pieza —como estoy haciendo mientras escribo esta
evocacidn— e intentar imaginar cémo la escucharia él. Comprendo, al menos,
que le conmoviera profundamente y lo imagino escuchando atentamente, con
una mirada sofiadora, una ligera sonrisa de comprensién o quizds de compasién
e, indefectiblemente, sosteniendo la pipa en una de sus manos.

La pérdida de una persona querida y admirada, como Francesc Perenya,
deja muchas preguntas sin resolver, pequenos o grandes enigmas sobre los que
no tenemos la clave, porque no supimos encontrar el momento, o no tuvimos el
acierto de preguntar aquello que ahora no sabemos cémo resolver. Gran amante
de la literatura, comentd en varias ocasiones su admiracién por la obra de Victor
Catala (pseudénimo de Caterina Albert), So/itud, publicada en 1905, pero jera
por el dramatismo de la historia, por la energia del impresionante personaje
femenino, por el extraordinario dominio de la lengua que demostraba la autora
o bien porque la Ermita de Sant Pong, donde se concentra la trama, era un
trasunto de la Ermita de Santa Caterina, encaramada en la Serra del Montgri,
cercana a Torroella? Otras muchas preguntas, que ahora me gustaria formularle,
han quedado sin respuesta y en este momento, por ejemplo, no sé si he sofiado
o si efectivamente le of a Francesc preguntarse en voz alta cdmo seria el sabor de
la viltima naranja.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 31 - 34. UNED, Madlrid



FRANCESC PERENYA (1947-2025). LA IRREDUCTIBILIDAD DEL TU 1 33

Por fortuna, sin embargo, si que he podido averiguar algo m4s acerca de otra
de sus preferencias literarias. Me refiero al poeta Marius Torres, un reconocido
poeta cataldn fallecido prematuramente en 1942, a quien Francesc siempre se
referfa con admiracién. En efecto, los dias 29 y 30 de junio de 2006 se cele-
braron en la sede del Institut d’Estudis Catalans, lugar de reunién habitual del
GEF durante mis de veinte afos, las “Jornades sobre fonamentacié i facticitat
en 'idealisme alemany i en la fenomenologia”, organizadas por el profesor de
la Universitat de Barcelona, Salvi Turré. En ese contexto, Francesc present6 una
ponencia titulada “Fenomenologia i poesia lirica. Una aproximacié fenomeno-
logica al poeta Marius Torres”. En ese texto desvela que Marius Torres Perenya
era, efectivamente, primo hermano de su padre, médico y poeta, muerto de
tuberculosis a los 31 afos y cuya memoria, en las reuniones y celebraciones de
su familia, era una presencia constante.

El poeta Marius Torres, en una carta al eminente filélogo, traductor y poeta
Carles Riba afirma tener “la conciencia de que yo soy esencialmente esa cosa
absurda: un poeta lirico”. En el texto dedicado al poeta, en un estilo eminente-
mente interrogativo, Francesc se pregunta por el significado de ese calificativo
de “absurdo” —que él entiende como desvinculacién respecto de los afanes y la
l6gica mundana— vy se plantea, cudles podian ser las similitudes y las diferencias
entre un poeta lirico y un fenomendlogo, a partir de la actitud compartida por
ambos de una toma de distancia reflexiva respecto a las propias vivencias. No
me detendré en la resena de un texto de gran concision y agudeza intelectual,
que avanza de interrogacién en interrogacion, intentando deslindar las tareas
respectivas de poesia lirica y filosofia fenomenoldgica respecto a la descripcién o
el andlisis de la experiencia vivida. De los cuatro poemas de Marius Torres cita-
dos en la ponencia de Francesc me referiré simplemente, para acabar, al poema
sin titulo que comienza por el verso “Si m'haguessis fer néixer gra de blar” (Si me
hubieras hecho nacer grano de trigo). En ¢l se desarrolla la idea de que siendo
espiga de trigo o rayo de luz, no se tendria que soportar la carga de la existencia
que implica, en el ser humano, el hecho de ser libre y de tener que buscar orien-
tacidn en la noche, la tarea de encontrar “I’estel del nord / en la nit nostra, viva,
pero obscura” (la estrella del norte / en la nuestra noche, viva, pero oscura). En
un didlogo, que el poeta dirige a Dios, concluye el poema reconociendo que su
situacion seria extraordinariamente dura si, perdido en esa noche, “pogués perdre
el repos del teu somriure” (pudiera perder el reposo de tu sonrisa). Pues bien,
me parece que el comentario que realiza Francesc Perenya a estos versos que he
citado sucintamente son muy representativos de su actitud como persona, como
profesor, como maestro y como inolvidable amigo, una actitud que podriamos

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 31 - 34. UNED, Madlrid



34 | XAVIER ESCRIBANO

denominar “la irreductibilidad del td”, y que en los textos que se reinen en este

. <« . » e 7 » <« .
homenaje se glosa como “capacidad de escucha”, “interés por el otro”, “sentido
profundo de la amistad” y otras muchas férmulas que apuntan a la centralidad
del “tt” en la atencidn filoséfica y personal que Francesc dirigfa al mundo y a
la vida.

Asi dice, para concluir, su comentario a ese dltimo verso: «Una sonrisa, no
obstante, es siempre la sonrisa de alguien, de otro, de un “ed” aqui y ahora que
me otorga ese don. ;De Dios? ;O del nino, de la persona amada, del amigo, de
familiar aqui y ahora, “en persona”, o quizds en el recuerdo o en la expectacién?
Sea como sea (...) el indéxico de segunda persona me parece irreductible».

Recibido: 23-11-2025
Aceptado: 01-12-2025

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 31 - 34. UNED, Madlrid



AMISTAD Y FILOSOFIA. EN MEMORIA DFE
FRANCESC PERENYA

Jests M. DiAz ALVAREZ

Universidad Nacional de Educacion a Distancia (UNED)
jdiaz@fsof.uned.es

No recuerdo bien cudndo conoci a Francesc Perenya, pero estoy bastante
seguro de que la primera vez que lo vi fue en el marco de los encuentros sobre
fenomenologia mantenidos a comienzos del nuevo milenio en la facultad de filo-
sofia de la UNED de Madrid. La incorporacién, por aquel entonces, al seminario
permanente de la SEFE de un grupo importante de fenomendlogos catalanes
fue una buena suerte para todos y un acontecimiento en si mismo. Y digo esto
porque Joan Gonzélez Guardiola, Marta Jorba, Pau Pedragosa, Ingrid Vendrell,
Carlota Serrahima o Xavi Escribano, por citar solo a algunos de los aqui presen-
tes, apuntaban ya maneras por aquel entonces y se podia intuir que su aportacién
futura a la fenomenologfa seria mas que prometedora, como asi ha resultado.
Su vinculacién al seminario en sucesivas oleadas lo llené de talento y frescura,
revitalizando el cultivo de la filosofia fenomenolégica peninsular.

¢Pero quién habia formado, organizado e inspirado a este grupo de prome-
tedores fenomendlogos catalanes y les habia convencido para venir a Madrid
una vez al mes los fines de semana para hablar de la temporalidad, la intuicién
categorial, la imaginacién, las sintesis pasivas o la crisis de las ciencias europeas,
por citar solo algunos de los muchos asuntos tratados? El responsable de esta
proeza era un ilustre profesor de la universidad de Barcelona del que yo todavia
no habfa tenido noticia alguna y por el que sus discipulos —no hacia falta ser
muy perspicaz para darse cuenta— sentian enorme carifio y respeto intelectual.
Este profundo afecto y respeto por su magisterio fue una de las cosas que mds me
llamé la atencién en aquellas primeras sesiones del seminario. Y es que Francesc
gozaba entre los suyos, un suyos que mds tarde se amplié a todos los que tuvimos
la fortuna de conocerlo, no solo de un enorme prestigio en asuntos fenomenolé-
gicos y filoséficos en general, sino que irradiaba por cada poro de su persona ese
intangible que habitualmente recibe el nombre de respeto o autoridad moral. Y

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 35 - 38. UNED, Madrid


mailto:jdiaz@fsof.uned.es

36 | JESUS M. Diaz ALVAREZ

quiero incidir un momento en este aspecto, pues el maridaje de ambas cosas no
suele abundar en un mundo tan competitivo y egocéntrico como el académico.

Todos conocemos universitarios excelentes en sus materias de estudio, hom-
bres y mujeres de gran erudicién, e incluso altamente creativos, que admiramos
por sus escritos y capacidad especulativa, pero que, sin embargo, carecen de
autoridad moral. La escisién posible, mds que comprobada, entre el mds alto y
original conocimiento tedrico y la excelencia moral que cuaja en afecto es una
vieja herida filoséfica que viene ya desde la época griega y que seguird dando
mucho que pensar, aunque me temo que nuestro querido y anorado Francesc
de poco nos va a servir en este asunto pues, en buena légica socrdtica aunaba de
modo singular, como ya sefialé hace un momento, conocimiento y bonhomia,
autoridad intelectual y autoridad moral. Fue esa preciosa y escasa aleacion la que
me atrajo hacia su persona desde el primer momento y dio paso a una serie de
timidas conversaciones iniciales en las que me fui enterando de su paso por Ale-
mania, mds en concreto, por la Universidad de Heidelberg, en la que permanecié
cuatro anos bajo la tutela de Gadamer y donde conocié bien a Dieter Henrich
o Ernst Tugendhat. También hablamos en aquellos comienzos de su interés por
el idealismo alemdn, del que era un reconocido especialista, o de su aprecio por
la filosofia analitica. Sus conocimientos en todos esos dmbitos eran enormes y
eso lo hacfa especial una vez mds. Porque es verdad que transitar del idealismo a
la fenomenologia o viceversa no es algo tan raro. Hay muchos ilustres ejemplos
al respecto, aunque es preciso reconocer que la mayoria de los expertos en una
y otro suelen visitarse cada vez menos al estar todos crecientemente atrapados
por el virus de la hiper especializacién. Ahora bien, apreciar honestamente y
con curiosidad no inquisitorial los planteamientos de la filosofia analitica desde
una posicién fenomenoldgica, o al revés, siempre ha sido algo bastante mds
excepcional, y no solo en nuestro pais. Y ahi Francesc era, de nuevo, una rara
avis que ejercia un enorme magnetismo para todos aquellos que no gustaban de
encerrarse férreamente en una sola capilla académica y que sentian curiosidad
por otras propuestas.

Cada vez que conversabamos sobre esos asuntos, su sabiduria salia a relucir.
Recuerdo que en este contexto siempre mentaba el caso de Roderick Chisholm,
editor de la revista Philosophy and Phenomenological Research, como un ejemplo
de la buena recepcién que una parte de la filosofia analitica, eso si minoritaria,
habia brindado a la fenomenologia. El didlogo, en suma, no era imposible. Tam-
bién hacfa referencia al ya mencionado Tugendhat y, sobre todo, insistia, igual
que otro querido maestro también ya desaparecido, Lester Embree, que en estas

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 35 - 38. UNED, Madlrid



AMISTAD Y FILOSOFfA. EN MEMORIA DE FRANCESC PERENYA | 37

materias tanto fenomendlogos como analiticos siempre perdian de vista la raiz
comun de ambas tradiciones, a saber, la filosofia austriaca de Bolzano, Meinong
y Brentano.

Con los afios nuestra amistad y aprecio se fue consolidando. También la
conflanza. Yo le mandaba algunos de mis textos, que comentaba con afecto y
rigor, y le pedia que me enviara algo, a lo que siempre se resistia. Solo en una
ocasién, y después de mucho insistir, consegui que me hiciera llegar un escri-
to que, como cabia esperar, result6 ser magnifico. Se titulaba “Racionalidad
universal y diversidad cultural” y apareci6 en un libro que Carmen Lépez y yo
editamos en Biblioteca Nueva en 2012 bajo el rubro Racionalidad y relativismo.
En el laberinto de la diversidad.

No es la ocasién ahora para hacer un andlisis pormenorizado de este impor-
tante trabajo, algo que espero llevar a cabo en otro foro, pero si me gustaria, en
la recta final de mi intervencidn, decir alguna cosa sobre él porque considero que
tanto la temdtica que aborda como el desarrollo que se hace de ella iluminan muy
bien algunas de las preocupaciones filoséficas de Francesc que, en su caso, como
en el de todo filésofo de raza, eran preocupaciones vitales y no puros ejercicios
de elaborada carpinteria conceptual.

Partiendo de un riguroso anilisis del célebre ensayo de Husserl “La filosofia
como ciencia estricta’, y teniendo también presente los articulos sobre Renova-
cion del hombre y la cultura, traducidos por su querido amigo presente también
hoy en esta mesa, Agustin Serrano de Haro, Francesc reflexionaba en su escrito
sobre las virtualidades y problemas que una racionalidad fuerte como la husser-
liana tiene a la hora de afrontar la diversidad cultural ;Es posible compatibilizar
realmente ambas cosas, se pregunta? ;Cabe encajar verdaderamente la pluralidad
en el centro de la propia comprensién husserliana de la racionalidad sin reducir
aquella a una mera comparsa o adorno de la universalidad? O puesto de otra
manera, en una época tan pluralista y cosmovisional como la nuestra, ;tiene
todavia sentido hablar de “filosofia cientifica’, de un fundamento en sentido
estricto que, de alguna forma, y aunque sea asint6ticamente, pudiese eliminar
los vértigos y desacuerdos tltimos y radicales, allanando propiamente el camino
hacia un mundo comin?

Francesc y yo hablamos largo y tendido, en numerosas ocasiones, sobre este
asunto y sus derivadas. Su opinién dltima, reflejada también en este importante
articulo, era, con todas las cautelas antidogmaticas y antiautoritarias posibles, de

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 35 - 38. UNED, Madrid



38 1 JESUS M. Diaz ALVAREZ

corte husserliano-ilustrado. A este respecto, no creo equivocarme demasiado si
afirmo que el viejo maestro alemdn y su idea de racionalidad gozaron siempre, y
hasta el final, de las simpatias de nuestro homenajeado. Por eso en la polémica
Husserl/Heidegger, fenomenologia en sentido husserliano riguroso o herme-
néutica, su corazén y su razén estuvieron en ultima instancia siempre del lado
del autor de la /deas, sin desmerecer nunca, eso si, la importancia y genialidad
del creador de Ser y tiempo o las conexiones que, pese a todo, se podian trazar
entre ambos. En su opcién final pesaba mucho, me parece, la idea de que la linea
hermenéutica que partia de Heidegger no tenia suficientes anticuerpos frente al
relativismo y el nihilismo.

A estas alturas de nuestras vidas y nuestras conversaciones, recuerden que
el articulo al que termino de referirme era de 2012, Francesc sabia bien de mi
creciente desconfianza hacia cualquier tipo de fundacionalismo, incluido el hus-
serliano. Cuando él me insistia en los ya mencionados nubarrones del relativismo
y el nihilismo yo le replicaba que tanto o mds peligroso que eso eran los dogma-
tismos y autoritarismo de la razén o de cualquier otra propuesta de fundamento
que siempre apunta a un cierre de la realidad. El suefio o alucinacién de una
explicacién global me parecia no solo fenomenoldégicamente poco sostenible,
dada nuestra insercién en la historia y en una circunstancia determinada, sino
que tampoco lo vefa deseable. Entender que la realidad es en el fondo un enigma
que acechamos filoséficamente, pero que siempre nos supera, me parecia una
cura de humildad y una apuesta mds sensata para combatir tanto el relativismo
como el dogmatismo. Al expresarle estas ideas y otras parecidas el muy querido y
afiorado Francesc se refa, pipa en ristre, con ese aire sabio y bonachén que siem-
pre le caracterizaba y afiadia: “bueno, bueno, lo seguimos discutiendo. Cuando
escribas algo mds, mdndamelo y lo comentamos”. Mi tltimo envio fue el libro
escrito con Jorge Brioso sobre la filosofia politica de Ortega. Cuando lo recibié
me llamé y me dijo algo fatigado —la enfermedad no le daba tregua—: “a ver
cudndo podemos darle una vuelta”; “tienes que venir a Barcelona”. No pudo ser.
Hablamos bastantes mds veces y volvi a Barcelona, pero en esos momentos la
filosofia ya valia de poco, lo que primaba era el afecto, el consuelo y la amistad.
Lo voy a echar mucho de menos.

Recibido: 23-11-2025
Aceptado: 01-12-2025

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 35 - 38. UNED, Madlrid



MINIMA EVOCACION DE FRANCESC PERENYA

Agustin SERRANO DE HARO

Instituto de Filosofia (CSIC)
agustin.serrano@cchs.csic.es

Yo conoci a Francesc Perenya el 21 de febrero de 2003. Lo sé con esta
extraia exactitud por el tribunal de doctorado en que él me invité a participar
en la Universidad de Barcelona. {Para algo habian de servir los curricula! Mds
adelante ya estuve en Barcelona en un buen punado de tesis por él dirigidas,
incluida por cierto la de algtin Presidente de la Sociedad Espafola de Fenome-
nologia que tuvo la ocurrencia de que el examen se convocara en plena canicula
mediterrdnea. También participé en jornadas del proyecto de investigacién que
él codirigié de hecho con Salvi Turré, y mds tarde coincidimos una y otra vez
en jornadas de los proyectos sobre dolor y gozo corporal que yo dirigi y que se
celebraron en la Universitat Internacional de Catalufia. Aunque Francesc nunca
formd parte de estos proyectos radicados en el CSIC, es como si siempre hubiera
sido un alentador principal de ellos, ya que no investigador principal, y esto no
solo por los discipulos suyos que han sido parte esencial en su actividad. Peren-
ya bajé también mucho por Madrid en esos afios posteriores, incluidas algunas
sesiones de la SEFE de la era previrtual; en mi Presidencia, serfa quizd en 2010,
asumié por ejemplo una estupenda intervencidn inicial en el seminario sobre
“La crisis de las ciencias europeas”. Y por supuesto bajé y subié, quizd solo un
poco mds despacio, las empinadas cuestas de la ciudad de Segovia en el Congreso
OPO de 2011, en cuyo éxito todo el Grup d’Estudis Fenomenologics tuvo un
papel fundamental. Creo ahora recordar que, degustando un sabroso cochinillo
con vistas al acueducto romano, trabé €l la amistad duradera que le uni6 también
con Antonio Zirién.

Francesc ha sido para mi una presencia entranable a lo largo de estas mds de
dos décadas, la persona que deja primero huella y luego hueco, y mds tarde el
hueco da un relieve todavia més claro a la huella. Tenia él un don especial para
la amistad filos6fica, para el cultivo y disfrute de las personas en medio de las
exigencias del pensamiento. No era solo su capacidad para debatir conversando
y para dialogar debatiendo, ni solo su agilidad proverbial a la hora de susci-
tar ejemplos ocurrentes u objeciones inesperadas, ni siquiera su franqueza para

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 39 - 41. UNED, Madlrid


mailto:agustin.serrano@cchs.csic.es

40 | AGUSTIN SERRANO DE HARO

indicar a cualquier ponente que algo por él dicho se veia bien o se vefa regular.
Junto a todo ello estaba su capacidad para reparar en las personas de carne tras
las palabras tedricas que pronunciaran, y la naturalidad con que se interesaba por
las circunstancias intransferibles de la vida del interlocutor al menos tanto como
por sus afirmaciones, por los significados en su sentido ideal. Muy del estilo de
Francesc era el que los intercambios filos6ficos no acabaran en los limites tempo-
rales de jornadas o sesiones, y que en los dias siguientes uno recibiera una llamada
de teléfono o un largo mensaje de correo electrénico dando una vuelta mds a las
mismas cosas o aportando nuevos comentarios. De una de estas prolongaciones
informales tan de su gusto guardo yo un vestigio valioso, que en su momento
conservé por puro interés cientifico y que se publica en este mismo niimero de
“Investigaciones fenomenolégicas”. Se trata de una larga nota, de en torno a
tres pdginas, que Francesc envié en alemdn a Dan Zahavi; el pensador cataldn
contestaba al conocido estudioso danés acerca de la cooriginariedad del cuerpo
con el tiempo en el “Umweltanalyse”, a lo que seguia, tal como Vds podrin
leer, una conversacién acerca de la fuente de esta unidad o dualidad, acerca de
finitud y pasividad, por entre Husserl y Heidegger. Francesc entremezclaba su
buen alemdn de los afos de Heidelberg con el inglés de su interlocutor, de quien
recogia giros y expresiones, un poco como otras veces entreveraba sobre la mar-
cha el cataldn con el castellano. Esta nota a la que aludo arrancaba de hecho del
siguiente modo, que me permite citar aqui al querido amigo, aunque no sea ni
en cataldn ni en castellano: “Wenn man schon davon ausgeht, dass temporalization
and spatialization must neccesarily be thought in their unity”, so stellt sich mir die
Frage, wie “Einbeit” hier zu verstehen ist”. En el “se me plantea una cuestién, se
me ocurre una duda’, se reconoce bien el talante de su autor, que apenas variaba
-me parece a mi- si se dirigfa a una eminencia internacional de la fenomenologia
o0 a un principiante nacional de cualquier coloquio, y en este preciso arranque
resuena la estirpe de pensadores que ponen la palabra hablada con otros al menos
en el mismo rango que la escrita para cualquiera.

No me cabe duda de que el Grup d’Estudis Fenomenologics de la Sociedad
Catalana de Filosofia lleva impreso el cardcter que le ha trasmitido su fundador.
Es curioso pensar que la amistad filoséfica fue ya una sena de identidad de los
primeros grupos de fenomendlogos, un rasgo caracteristico de ellos, que resultaba
congenial a esta peculiar forma de pensar apartada de las cosmovisiones y volcada
sobre los entresijos estructurales de la experiencia. La fraternidad discutidora y
analizadora nunca fue tan patente, tan llamativa como en los primeros circulos
de la lejana ciudad de Gotinga, cuando el descubrimiento de la fenomenologia
trajo consigo un acontecimiento renovador a muchas vidas personales y llevé a

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 39 - 41. UNED, Madlrid



MINIMA EVOCACION DE FRANCESC PERENYA I 41

una convivencia académica mds humana y gratificante, por mds que a la vez hacia
crecer la intensidad filoséfica y la exigencia intelectual. Algo de este estilo, de
este aire peculiar, ha tenido siempre el grupo de la querida ciudad de Barcelona
constituido en torno a Francesc Perenya y gracias a él. Tampoco la fraternidad
discutidora y celebradora de los viernes por la tarde en el viejo Hospital de San
Pau gusta de las adscripciones rigidas de orientacion filoséfica y mds bien se siente
cémoda por entre Husserl y Heidegger, con un ojo puesto en Merleau, con el
otro reservado a los analiticos, y sin que en el fértl bullicio nadie mande mds que
los fenémenos mismos. Sobre ello, también ese espacio de personas ha estado
siempre abierto a gentes de los cuatro vientos y de las muchas procedencias que,
al presentar temas, libros, ponencias, hemos pasado por las preguntas incisivas
de Perenya y por las recuestiones y repreguntas de las otras voces. Quienes hemos
sido amigos y no discipulos de Francesc sentimos hoy que la fenomenologia que
se cultiva en Espana ha perdido con su partida algo de la humanidad afable que,
antes que despistarse con jerarquias académicas o distraerse con menudencias,
ayudaba hondamente a la vitalidad filos6fica y promovia en verdad la lucidez
fenomenoldgica. Aunque sepa a poco, nos queda el recuerdo de Francesc, esa
modificacién irreparable de la percepcién.

Recibido: 23-11-2025
Aceptado: 01-12-2025

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 39 - 41. UNED, Madlrid






HOMENAJE A FRANCESC PERENYA
UNA AMISTAD MAS ALLA DE LA FILOSOFIA

Pau PEDRAGOSA

Grup d’Estudis Fenomenologics
pau.pedragosa@gmail.com

Quisiera compartir con vosotros una semblanza del Dr. Francesc Perenya,
amigo y maestro. Rememorando hoy su figura al final de su vida, me gustaria
evocar el comienzo, el nacimiento de nuestra amistad.

Le conoci a mediados de los noventa, cuando asisti a su seminario dedicado
a la lectura de Ser y tiempo. Recuerdo muy bien sus clases, el aula-seminario de
la Facultad de Filosofia en el viejo edificio de estilo brutalista de la Diagonal de
Barcelona, la atmésfera cdlida impregnada del olor a tabaco de pipa, su ejemplar
de Sein und Zeit bastante destartalado y gastado por el uso, con la portada y
algunas pdginas unidas al libro por unos pocos hilos de la encuadernacién. Su
lectura del texto alemdn era pausada —lefa traduciendo—, palabra por palabra,
linea tras linea, mientras comentaba la traduccién de algunos términos, la raiz de
los numerosos neologismos, la estructura de las frases y pardgrafos (o parrafos, el
dilema sobre la diferencia entre pdrrafo y pardgrafo estuvo abierto durante todo
el curso). Me llamé la atencién cdmo se aplicaba con escrupuloso detalle a las
distinciones conceptuales, su alta valoracién de la precisién y el rigor conceptual.
Llegaba al espiritu del texto sélo a través de un extremo cuidado con la letra. Se
acomodaba en la silla, inspiraba su pipa —y se inspiraba con ella—, y comentaba
el pasaje recién leido. Alentaba nuestra participacién para que interrumpiéra-
mos el texto con el didlogo vivo —este método de lectura y exégesis llegaria a su
culminacién unos afios después cuando, en el Grup d’Estudis Fenomenologics,
dedicamos cuatro afos a la lectura atenta de las Investigaciones ldgicas de Husserl,
su filésofo de referencia.

La lectura lenta, la meditacién pausada, el no precipitarse, titubear, detenerse,
reemprender; asi era también su movimiento corporal. Sus gestos no respon-
dian tanto a las tareas practicas como a algln extrano resorte que, por ejemplo,
le hacia detenerse y casi darte la espalda en medio de una conversacién y dar
algunos pasos en otra direccién, como si hubiera suspendido el entorno préctico

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 43 - 45. UNED, Madrid


mailto:pau.pedragosa@gmail.com

44 | PAU PEDRAGOSA

inmediato y siguiera una idea, algin pensamiento que el didlogo le habia susci-
tado pero que sdlo él era capaz de ver. Cuando, segtin el antiguo relato, imagino
al viejo sabio Tales de Mileto caer en un pozo provocando la risa de la muchacha
tracia, no puedo evitar ver a Francesc.

Después del examen final del seminario de Heidegger me llamé a su despa-
cho y fue entonces cuando realmente nos conocimos. Tengo adn un recuerdo
vivido de ese encuentro. Me dijo que el examen estaba muy bien pero que habia
una traduccién de un término que no le gustaba y requeria de una explica-
cién: “Si justificas bien el por qué de esta traduccidn, te pondré una Matricula
de Honor”, dijo. Se referfa al término Entwurf, que traduje por “croquis”. Le
expliqué que acababa de estudiar arquitectura, que el proyecto arquitecténico
define esta profesién en la que los proyectos se llevan a cabo mediante dibujos
tentativos, esbozos, esquemas, en definitiva, croguis (que era el nombre de la
revista de arquitectura mds prestigiosa). Entonces empezé a meditar sobre qué
es un dibujo y qué lo distingue de un esquema, y me pregunté por el sentido
de anticipacién del dibujo arquitecténico. Mi justificacién de la traduccién le
satisfizo (me puso la MH), pero no la traduccién misma; recuerdo que me dijo
que nunca volviera a traducir el Enswurfheideggeriano por “croquis” (confieso
que elegi esta traduccién para llamar la atencién del maestro, algo de lo que
ahora, visto retrospectivamente, me alegro enormemente).

Durante este primer encuentro mostré una curiosidad genuina por la arqui-
tectura y por saber por qué estudiaba filosofia si como arquitecto me ganaria
mejor la vida, e insistié en que no la abandonara, que aunque no me dedicara
profesionalmente, hiciera de la arquitectura el objeto de mis futuras investigacio-
nes filoséficas; insistié mucho —y lo siguié haciendo siempre— pues argumentaba
que conociendo desde dentro este mundo de la vida particular lo debia aprovechar
para analizarlo fenomenoldégicamente con mayor rigor. Con este consejo mostré
su preocupacién por mi formacién, por cémo orientar mi proyecto profesional
de vida. La conversacién acabé pidiéndome detalles sobre mi vida personal, si
tenia novia...

Francesc tenia el don de acceder a lo mds personal sin ser una intromision,
todo lo contrario, pues desde el principio era claro que ganarse la confianza era
una condicién para poder educar, formar en el sentido cldsico alemdn de Bildung,
que tanto le gustaba. Como comprobé a lo largo de los anos, para Francesc
el filosofar era inseparable de la amistad y encarnaba asi un ideal cldsico de la
filosofia antigua, al que hay que afadir también su predileccién por el didlogo,

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 43 - 45. UNED, Madlrid



HOMENAJE A FRANCESC PERENYA | 45

la conversacién, la transmisién oral del conocimiento. Aunque sentia un placer
indisimulado por el cotilleo —rechazando asi, performativamente, la critica de
Heidegger a esta modalidad inauténtica de la existencia—, ejercia sobre todo el
didlogo en el sentido auténtico de curiosidad y conocimiento del otro, y también
como medio de reconciliacién de las diferencias (personales, politicas y filos6fi-
cas) a través del logos o, como también solia decir, en el “espacio de razones”. Era
muy critico con la creciente especializacién del conocimiento (“quien es experto
en ratas blancas no sabe nada de ratas negras”, decia) asi como con la filosofia
posmoderna, lamentaba que la filosoffa hubiera renunciado a su vocacién original
de busqueda de los fundamentos.

El talante dialogante y razonable; no querer separar la filosofia de la persona
que filosofa; y el cuidado con los matices descriptivos y las distinciones concep-
tuales para alcanzar un conocimiento riguroso —motivo por el cual se sentia tan
cercano a Husserl: estos aspectos, esbozados a grandes rasgos, forman, para mi,
el “croquis” de su ensefianza.

Asi fue, pues, el comienzo de una hermosa y larga amistad de la que tanto
he aprendido y a la que tanto debo. Le debo haber podido realizar una estancia
de investigacién doctoral en la Universidad Libre de Berlin y en el archivo de
la Bauhaus bajo la supervisién de Peter Bieri; también le debo —le debemos—
haber fundado y dirigido el Grup d’Estudis Fenomenologics con el que incentivé
la prictica de la fenomenologia en cataldn y desde el cual nos alent6 y ayudé a
participar activamente en la fenomenologfa espanola facilitando nuestro acceso
a proyectos de investigacién con fenomenélogos de reconocido prestigio, aqui
presentes; y, en definitiva, sin él y sus importantes consejos que nunca dejé de
darme cuando le consultaba regularmente, hoy no estaria participando en este
congreso de la Sociedad Espafiola de Fenomenologfa. Por todo ello me siento
tan privilegiado y, ain mds, agradecido.

Gracies, Francesc!

Recibido: 23-11-2025
Aceptado: 01-12-2025

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 43 - 45. UNED, Madrid






APUNTES PARA UNA FENOMENOLOGIA DE LA
AUSENCIA

Carlota SERRAHIMA

Universitat de Valéencia
carlota.serrahima@uv.es

Como probablemente sea el caso de mds de uno de los compafieros presentes
hoy en esta mesa, conoci a Francesc en el aula, en la asignatura de Antropologia
Filoséfica I que él impartia en la Universidad de Barcelona. Era la primera clase
que los alumnos recién llegados a la Licenciatura de Filosofia recibfamos en
nuestro primer curso en la facultad —creo, los lunes. Es decir: Francesc era el
primer contacto de todos los estudiantes con la filosofia académica. Para mi, eso
sucedié en septiembre de 2006.

No fue hasta febrero de 2007, al inicio del segundo semestre de ese primer
curso, que mi relaciéon con Francesc, hasta entonces basicamente distante —por
mi parte la relacién, si puede llamarse asi, de la alumna que observa al profesor
desde, recuerdo, bastante lejos; algo perpleja ante el ritmo especialmente lento
de su discurso magistral, y ante lo que parecia ser una absorcién total de él en
los libros de los que nos hablaba, de los que no solia apartar la vista—, pasé a ser
otra. Hablamos; me pregunté si en mi casa habia libros; también, creo, si tenia
formacién musical. Al hilo de todo esto, acordamos encontrarnos regularmente
para leer y comentar Ser y tiempo.

No recuerdo cudnto duré ese seminario de lectura de Ser y tiempo, pero no
fue poco: quizds un afio o incluso més. En ese tiempo, no pasamos del pérrafo
18. Reconozco que fui yo —tal y como Francesc se ocupaba de recordarme
posteriormente a menudo— quien manifestd cierto cansancio y sugirié cambiar
de texto. Francesc propuso entonces leer a Husserl, abordando, para empezar, la
quinta Investigacién Légica. Tampoco recuerdo cudnto duré ese segundo semi-
nario de lectura, pero también en este caso tengo certeza de que duré bastante,
quizds otro afio o incluso mds. En ese tiempo leimos sélo lo que nos habiamos
propuesto como paso inicidtico, la quinta Investigacién.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 47 - 52. UNED, Madrid



48 | CARLOTA SERRAHIMA

Estos hechos son anecdéticos, aunque no meramente anecdéticos. Son anec-
déticos porque son personales, y ademds ejemplifican sélo uno de los aspectos de
la relacién de mentoria que construy6 Francesc en esos afos iniciales. También
me integré en el GEF —el Grup d’Estudis Fenomenologics del cual forman parte
Pau Pedragosa, Xavier Escribano, Marta Jorba, Joan Gonzélez y fngrid Vendrell,
presentes aqui, y muchos otros—, y no es exagerado decir que todo lo que sé de
fenomenologfa lo he aprendido alli. Pero no son, estos hechos, meramente anec-
déticos, porque reflejan la manera que tenfa Francesc de entender la filosofia y,
quiero resaltar especialmente, la mentoria: como una relacién que se va tejiendo
en un tiempo en el que cabe el didlogo con silencios; la consideracién de ideas
todavia sin juicio y después, quizds, el juicio sobre las ideas; la comprensién, la
incomprensién, el aburrimiento; y la expresién de todo ello. En definitiva, un
tiempo en el que los implicados actdan como si tuviesen tiempo.

Cerraré este capitulo de hechos anecdéticos —por autobiograficos— apuntan-
do que aquellas sesiones de lectura fueron derivando en otra cosa cuando Francesc
devino mi director, y yo su estudiante, de doctorado. Debo decir que Francesc
tuvo en ese momento un gesto que sélo puede interpretarse como una manifes-
tacion de virtud, moral y epistémica: hubo generosidad y apertura de miras en su
voluntad de no ser sélo él mi director, sino también su colega analitico Manuel
Garcfa—Carpintero; y en su esfuerzo para que el grupo de investigaciéon que me
acogiera fuese el grupo Logos de filosofia analitica. Hubo generosidad y apertura
de miras porque aquello me facilité las cosas, a la vez que impact6 remarcable-
mente en la manera como nos relacionidbamos Francesc, yo y la fenomenologfa.

Quiero separarme ahora un poco del relato autobiogrifico para exponer muy
brevemente algunas de las ideas que Francesc me ayudé a articular en esa tesis.
Quiero hacerlo porque, de un tiempo a esta parte, me ha resultado fructifero
recurrir a esas ideas para reflexionar sobre la experiencia de la ausencia, y en
particular sobre la experiencia de la ausencia en el duelo. He pensado que seria
oportuno, en esta ocasién, compartir con ustedes unos esbozos de esas reflexiones.
Me dispongo pues a hacerlo, si me permiten, de manera bastante poco sistemdtica
y necesariamente escueta, articulindolas alrededor de tres imdgenes que hoy vin-
culo con Francesc, y que introduciré mds adelante. Por las razones autobiograficas
explicadas, lo que yo puedo tematizar hoy es la experiencia del duelo relativa a una
relacién de mentoria construida de la manera que les he contado; y lo que quisiera
comunicarles es cudn significativa puede llegar a ser esta experiencia.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 47 - 52. UNED, Madlrid



APUNTES PARA UNA FENOMENOLOGIA DE LA AUSENCIA I 49

Empiezo situdndoles: me interesa pensar en el cuerpo vivido. Mds en parti-
cular, me interesa pensar en la experiencia de ddrsenos como mio el cuerpo que
sentimos “desde dentro”; es decir, el cuerpo que sentimos cuando tenemos sen-
saciones téctiles, de dolor, de hambre, de calor o de frio, cinestésicas, propiocep-
tivas. ;En qué consiste exactamente, en el dmbito especifico de la sensacién, la
experiencia tan peculiar de este objeto como algo subjetivo —como algo que soy
yo? Encontramos, creo, una respuesta en la nocién de campo sensorial: experi-
mento el cuerpo como mio en la sensacién porque, en ella, lo experimento como
un campo sensorial.

:Cémo ilumina esta nocién de campo sensorial nuestra pregunta acerca de la
subjetividad del cuerpo? Pensemos por un momento en el campo visual, ejemplo
paradigmdtico de campo sensorial. El campo visual es lo que podemos llamar un
elemento estructural de nuestras experiencias visuales: aparece en todas ellas, pero
con un estatuto diferente al de los objetos externos que ellas representan: el campo
es el drea dentro de la cual se presentan los objetos representados, dentro de los
limites de la cual quedan espacialmente ordenados estos objetos. Dichos limites
del campo son tdcitamente operativos, pero forzando la atencién, podemos fijar-
nos en ellos. Cuando lo hacemos, lo ticito deviene explicito: el campo visual se
nos da como lo que es, algo subjetivo —en el sentido exacto de ser un elemento
estructural de las experiencias, las cuales son, efectivamente, algo subjetivo.

Les pido que acepten ahora este marco: también el cuerpo, sentido desde
dentro, tiene un estatuto especial en virtud de ddrsenos como aquello que permite
nuestro acceso perceptivo al resto de objetos. Esto es paradigmdticamente asi en
el tacto: los objetos del tacto, en contacto directo con los limites del cuerpo, nos
permiten percibir estos limites; limites corporales que, relativamente constantes
en todas nuestras experiencias tictiles, son ni mds ni menos que los limites del
drea en la cual los objetos del tacto se presentan. Asi, el cuerpo sentido estructura
nuestro acceso al mundo, en el sentido concreto de ser condiciéon de posibilidad
de mis experiencias tdctiles de los objetos mundanos. La huella fenomenoldgica de
ello es justamente la vivencia del cuerpo como lo subjetivo de la sensacién téctil.
Si aceptamos esto para el tacto, quiero sugerir, podemos aceptarlo para todas las
sensaciones. Nuestra vivencia del cuerpo, incluso cuando no estd en contacto con
los objetos externos, es la vivencia de algo que estructura nuestra experiencia del
mundo, por el hecho exacto de que podria estar en contacto con los objetos. Y asi es
como se vive. El cuerpo se vive siempre como un campo sensorial, porque se vive
como aquello en virtud de lo cual podriamos ser afectados por los objetos; tener
experiencias nuestras de lo que estd, fisicamente, fuera de nosotros.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 47 - 52. UNED, Madrid



50 1 CARLOTA SERRAHIMA

Este es el marco. Los detalles no son relevantes ahora. Lo relevante es la
idea general que se sigue de él y a la que quiero acogerme: nuestra vivencia mds
fundamental de nosotros mismos consiste, por lo menos en parte, en la vivencia
constante de una expectativa encarnada de contacto con aquello que existe fuera
de nosotros.

Este marco es fructifero para pensar en nuestra experiencia de la presencia
de aquello que percibimos. Es decir, para pensar en nuestra experiencia de los
objetos mundanos como existentes ahi fuera, independientes de nosotros. He
aqui la idea: los objetos se nos dan como presentes si se nos dan como algo que
estd, o crucialmente, podria estar, en contacto con nosotros. En otras palabras,
los objetos se nos dan como presentes si se nos dan como algo que podria causar
en nosotros variaciones de lo tdctil en el sentido mds amplio; que podria afec-
tarnos. Pienso, pues, en la presencia como la propiedad de suscitar expectativas
corporales de contacto.

A partir de ahi, podemos pensar también en la experiencia vivida de la ausen-
cia como una forma de fallo de esta expectativa corporal: un fallo de la afectaciéon
que esperamos que el entorno y sus ocupantes tengan en nosotros. Esto funcio-
na, creo, en abstracto, para la percepcién de ausencias en general. Pero puede
funcionar también, mds en concreto, para la vivencia de la ausencia en el duelo.
Aquello que se nos da como ausente se nos presentard de manera mds articulada
en cuanto al contenido, y con mds viveza, cuantas mds habitualidades hayan sido
fijadas al hilo de nuestra expectativa de interaccién con ello. Este es el caso de las
personas a las que queremos, y de su falta.

En su articulo “Presence in absence. The ambiguous phenomenology of
grief” (2018), Thomas Fuchs reconoce este elemento de protension corporal,
basado en las habitualidades de la memoria, como un elemento fundamental
del duelo. Fuchs parece sugerir que, mds fundamental que esto, hay en el duelo
un elemento de desajuste temporal entre el pasado, que sabemos pasado, y en el
que la persona querida todavia estaba; y el presente, en el sabemos que la persona
querida ya no estd. Yo tengo la impresién de que el orden de la fundamentacién
es el inverso: lo que, en el duelo, caracteriza nuestra experiencia de la persona
querida como vividamente ausente es la constante protensién corporal incum-
plida; junto con la certeza, que viene de algtn sitio que no es el cuerpo, de que
esta expectativa no se puede cumplir. La experiencia de un desajuste temporal
entre un pasado con la persona querida, y un presente sin ella, resulta del fallo
constante de las habitualidades del cuerpo que apuntan al futuro.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 47 - 52. UNED, Madlrid



APUNTES PARA UNA FENOMENOLOGIA DE LA AUSENCIA | 51

En lo que sigue, y como tdltima parte de mi intervencién, quiero valerme
de estas observaciones para comentar tres imdgenes que hoy me sirven para
evocar a Francesc. Espero que esto sirva, no sélo para iluminar mi experiencia
especifica del duelo, sino también para enriquecer la descripcién de la manera
como Francesc entendia y ejercia la mentoria, que es la razén de ser de dicha
experiencia especifica.

La primera imagen es la de una alarma guardada en la aplicacién de reloj de
mi teléfono. Es una alarma para las 12h del mediodia, con un mensaje recorda-
torio: “Trucar Perenya” (“Llamar a Perenya”). Sobre todo en los tltimos meses,
la programaba a veces para no olvidarme de llamar a Francesc y hablar con él por
teléfono. Estd ahi, como un recordatorio del pasado, en varios sentidos. Primero,
como el recuerdo de un recordatorio. Esta alarma fue guardada en mi teléfono con
la funcién de impulsarme a hacer algo en un futuro planeado, de esta manera en
que funcionan las alarmas de este tipo: se programan para que, cuando salten,
uno satisfaga su mandato inmediatamente. En este sentido, esta alarma es ahora
obsoleta porque no la puedo programar para las 12h de ningtin dia concreto sin
que esto constituya la irracionalidad de mandarme a mi misma hacer algo que sé
que no puede realizarse. Pero es interesante pensar en el por qué de no eliminar,
entonces, la alarma de la lista, y verla ahi a menudo. Es porque se trata de un
recordatorio del pasado en otro sentido. Su registro me recuerda cémo eran las
cosas, y lo hace casi literalmente al reactivar por un instante la protensién cor-
poral que todavia existe. Es el registro del momento justo del salto del presente
hacia el futuro; la posibilidad de recordar la importancia de recibir esa orden en
concreto. Hay algo reconfortante en revivir estos recordatorios del cuerpo.

La segunda imagen es la de dos libros en mi escritorio, Antropologia filosdfica,
de Ernst Cassirer, y Apologia de lo contingente, de Odo Marquard. Francesc me
los dio porque sabia que ahora imparto la asignatura de Antropologia filos6fica
en la Universidad de Valencia: son los ejemplares que €l usaba para su asignatu-
ra en Barcelona. Estos objetos acarrean, también de una manera casi literal, el
simbolismo de la transmisién de saber, y me remiten a una certeza rotunda: filo-
s6ficamente, yo le preguntaria todo a Francesc. Todas las ideas a las que accedo
piden ser comentadas con él a su manera, y todos los proyectos tedricos que me
dispongo a emprender se me presentan incompletos por este motivo. En esto
seguramente haya cierto grado de comunién con los companeros del GEF: es
incesante la actualizacién de la expectativa de departir con nuestro maestro sobre
todas las cosas, e intensa la vivencia del fallo de esta expectativa.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 47 - 52. UNED, Madrid



52 | CARLOTA SERRAHIMA

Con todo, Fuchs define una fase final del duelo, la del “reajuste” y la “rein-
tegracién”, en la que el sujeto reconoce y acepta los cambios profundos de su
nueva realidad, y establece entonces desde ahi una relacién nueva con la persona
querida. Nuestro maestro estuvo ahi para nosotros tanto, que a menudo es fécil
imaginar como serian sus respuestas —por lo menos, con qué tono nos las daria
y a qué tipo de problema apuntarian. Si uno se fija en la respuesta imaginada, se
desdibuja entonces su contenido: ahi la experiencia de la ausencia. Pero puede
que la idea esquemdtica imaginada sea, con el tiempo, suficiente para seguir
creciendo con Francesc de una manera nueva. Francesc trabajé mucho para que
esto fuera asi.

La dltima imagen que quiero evocar es un recuerdo. Es el gesto de Francesc
el tltimo dio en que nos vimos: me apreté la mano y después besé su dorso. Una
despedida. Esta imagen contiene las razones, que ya he comenzado a apuntar en
el comentario sobre la segunda imagen, por las que los duelos pueden cerrarse
sin extrafiezas ni incomodidades. El proceso de reajuste y reintegracién del que
nos habla Fuchs se consigue cuando recuperamos la memoria: la representacion
del pasado ya como pasado, sin desajustes. Y la memoria permitird, dice el autor,
la narracién. El caso es que la mentoria de Francesc se deja ya explicar narrati-
vamente como un gesto perfecto. Su gesto inicial de recibimiento continda en
un gesto constante de acompafamiento, y también de apertura a otras ideas y
formas de hacer. Incluso los titubeos estdn en continuidad con estos gestos: si
alguien te estd dando la mano, no es extrafo sentir que titubea. La relacién se
cierra finalmente con ese gesto de apretarse las manos: la expectativa encarnada
de contacto plenamente cumplida.

Dice Fuchs que la narracién incluye también el hecho de explicarles a los
demds la historia de nuestra relacién con la persona para integrarla en la esfera
intersubjetiva. Se dirfa que esto es lo que estamos haciendo hoy en este acto
de homenaje. Es una parte del mecanismo por el cual nos reconciliamos con
el hecho de que nuestras habitualidades nos proyecten constantemente hacia
quien queremos, para que esto pase a vivirse, no como algo extrafio, sino como
algo que puede ser satisfecho por un tipo de presencia del otro conjuntamente
reinventada. Agradezco mucho que hoy me hayan dejado contribuir a este relato
compartido.

Recibido: 23-11-2025
Aceptado: 01-12-2025

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 47 - 52. UNED, Madlrid



FRANCESC PERENYA. IN MEMORIAM

Ingrid VENDRELL FERRAN

Philipps Universitdt Marburg
ingridvefe@web.de

Conoci a Francesc Perenya durante los afios 90, cuando yo era alumna de
la Facultad de Filosofia de la Universidad de Barcelona. Francesc era por aquel
entonces un profesor emblemdtico. Fumaba en pipa mientras daba sus clases.
Incluso intentaba entrar con ella en la biblioteca, el llamado edificio OVNI,
alegando que en el cartel de “prohibido fumar” aparecia solo un cigarrillo, pero
no una pipa.

Recuerdo con mucho carifio su seminario de Heidegger dedicado a la lectura
de Ser y tiempo, al cual venia con su libro desgastado. Avanzabamos poco a poco,
pues no quedaba ni una frase sin comentar. El examen de este seminario tuvo
lugar a mediados de junio, en plena canicula. Nos permitié ir al examen con el
libro. Hacfa un calor terrible. Ya al inicio nos dijo que tenfamos cinco horas para
realizarlo y que, si lo necesitdbamos, podiamos irnos a casa y tomar una ducha.
Con esta mezcla de humor y afecto, nos tranquilizamos todos de inmediato.

Tengo un sinfin de recuerdos con Francesc. Uno de los mds entranables es el
de c6mo un grupo de estudiantes de filosofia —entre los que destaco a Joan Gon-
zélez Guardiola, Pau Pedragosa, Mén Pdez Blanch y yo misma, entre otros—,
a finales de los 90, le perseguiamos a él y a Josep Maria Bech, suplicindoles
que nos dieran clases extra de fenomenologia. No nos bastaban solo los cursos
ofrecidos por la universidad. Querfamos mas. Querfamos leer mds Husserl, mds
Heidegger, mds Merleau-Ponty. Esta peticién dio lugar a la formacién del Grupo
de Estudios Fenomenologicos, el GEF, del cual él pronto se convirtié en una
figura central e imprescindible, alrededor de la cual todos nosotros orbitdbamos.
El GEF es hoy un grupo de investigacién consolidado que ha llevado a Barcelona
a los principales exponentes de la fenomenologia actual y del cual él estaba muy
orgulloso. En sus inicios, nos encontrdbamos cada viernes por la tarde para leer
Las investigaciones ldgicas de Husserl. Después fuimos espaciando los encuentros.
Cuando yo me fui a vivir a Alemania, siguié Francesc leyendo y discutiendo este
texto con mis companeros durante cuatro afos.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 53 - 56. UNED, Madrid



54 | INGRID VENDRELL FERRAN

También recuerdo cémo me ayudé a traducir el libro £/ oficio de la libertad,
de su buen amigo Peter Bieri, también fallecido recientemente. Cada frase del
libro fue discutida con él, cada matiz de cada palabra fue examinado. Asi traba-
jaba Francesc, cuidadosamente, sin perder detalle alguno.

Me gustaria resaltar dos cosas que aprendi de él y que creo que son importan-
tes a la hora de hacer filosofia. No me refiero a contenidos filoséficos especificos,
pues me faltarfan pdginas. Con Francesc leimos las principales obras de Husserl,
desde “La idea de la fenomenologia” hasta las Meditaciones cartesianas, pasando
por Ideasy Las investigaciones ldgicas. Como seria imposible mencionar todos los
conocimientos que él me aportd, me refiero mds bien a habilidades importantes
para la prictica filoséfica. La primera es la lectura atenta de los textos. Con él
aprendi a leer con el texto original a un lado, la traduccién (si es que habia) en
el medio y el diccionario de alemdn en el otro. Como heredero de la tradicién
hermenéutica, me ensefid a leer y releer con calma y sin prisa, dejando que el
texto, como artefacto vivo, deje entrever todos sus niveles de significacién, per-
mitiendo que se encuentren los diferentes horizontes de los lectores, asi como el
horizonte mismo del autor.

La otra cosa que aprendi es que uno puede ser amigo de sus alumnos. Fran-
cesc discutia con nosotros filosofia, pero también nos preguntaba —con una
mezcla de interés genuino y curiosidad— por los diferentes temas vitales que
ocupaban a cada uno: familia, amigos, amores, temores, preocupaciones, planes
de futuro y expectativas. La relacién de maestro y pupilo no excluia, por ende,
una relacién de auténtica amistad, sino que incluso la fomentaba y la avivaba.
Asi, filosofibamos no solo sobre temas abstractos, sino también sobre cada una
de nuestras tesituras vitales, aplicando a nuestras existencias pensamientos que
habiamos encontrado en los cldsicos de la fenomenologia. Hacia con nosotros
filosoffa aplicada.

Hay muchas cosas que nos unian, pero hay dos que en particular quiero men-
cionar en esta semblanza. La primera son nuestros origenes: la familia paterna
de Francesc era, como la mia, de la provincia de Lleida, a la que se suele llamar
“el salvaje oeste cataldn”. Le encantaba el “lleidatd”, este dialecto del cataldn tan
diferente del que se habla en Barcelona. Siempre me preguntaba por cémo se
dice en leridano esto y aquello y cuando me lo hacia pronunciar, hacfa cara de
deleitarse con ello. La segunda es un destino compartido: Alemania. En este pais
pasé Francesc parte de su vida, sus afios de Heidelberg con Gadamer, y del que
decidi6 irse para regresar a Barcelona, mientras que yo he decidido quedarme.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 53 - 56. UNED, Madlrid



FRANCESC PERENYA, IN MEMORIAM | 55

Cuando yo estaba ya en Tiibingen, pero mucho m4s atin cuando hacfa mi docto-
rado en Berlin —donde entonces también estaba Peter Bieri—, y luego cuando
hice mi sustitucién de cdtedra en Heidelberg, le encantaba que lo llamara y lo
pusiera al dia de lo que se hacia en cada uno de estos institutos.

Su fallecimiento me ha acercado a una verdad filoséfica formulada por el
fil6sofo Paul Ludwig Landsberg en su libro publicado primero en castellano:
La experiencia de la muerte. En este libro, Landsberg se pregunta si hay una
experiencia humana cercana a la experiencia de la propia muerte. En contra de
Scheler, que analiza la experiencia de la muerte por medio de un estudio del
envejecimiento, Landsberg afirma que la experiencia mds cercana a la experiencia
de la propia muerte es la experiencia de la muerte de alguien a quien amamos y
con quien tenemos un vinculo intimo. Esta verdad refleja ahora mi manera de
hacer el duelo, sintiendo que, con su ausencia, Francesc se ha llevado también
una parte de mi.

Para terminar, me gustaria leer una poesia de Marius Torres y Perenya, poeta
cataldn de la ciudad de Lleida, que era ademds pariente de Francesc. Marius
Torres provenia de una familia muy conocida e ilustre de esta ciudad: su padre
era médico y su madre, una médium destacada. Ambos crefan en la inmortalidad
del alma, un tema que creo que a Francesc le iba bastante grande. Francesc y yo
habiamos leido juntos las poesias de Marius Torres y, en particular, esta dedicada
a la ciudad de Lleida le gustaba mucho. La leeré en mi dialecto del cataldn, que
refleja mejor la rima tal y como la concibié su autor.

La ciutat llunyana

Ara que el bra¢ potent de les furies aterra

la ciutat d’ideals que voliem bastir,

entre runes de somnis colgats, més prop de terra,
Patria, guarda’ns: — la terra no sabra mai mentir.

Entre tants crits estranys, que la teva veu pura

ens parli. Ja no ens queda quasi cap més consol

que creure i esperar la nova arquitectura

amb que bragos més lliures puguin ratllar el teu sol.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 53 - 56. UNED, Madrid



56 | INGRID VENDRELL FERRAN

Qui pogués oblidar la ciutat que s'enfonsa!
Més llunyana, més lliure, una altra n’hi ha, potser,
que ens envia, per sobre d’aquest temps presoner,

batecs d’aire i de fe. La d’'una veu de bronze
que de torres altissimes s'allarga pels camins,
i eleva el cor, i escalfa els peus dels pelegrins.

Gracias por todo, Francesc!

Recibido: 23-11-2025
Aceptado: 01-12-2025

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 53 - 56. UNED, Madlrid



FRANCESC PERENYA. IN MEMORIAM

Marta JORBA
Universitat Pompeu Fabra
marta.jorba@upf.edu

Buenos dias a todos y todas. Antes que nada, siento mucho no poder estar
en Palma y hacer esta intervencién en persona. Por varias razones me ha sido
imposible viajar, pero agradezco a Joan la posibilidad de participar virtualmente
en este homenaje. Aprovecho también para felicitar a Joan y a todo el equipo
organizador de la conferencia por su trabajo para llevar adelante este congreso.

Empezaré mi intervencién diciendo que me ha costado mucho encontrar el
tono adecuado para esta comunicacién. Tengo la sensacién de que no ha pasado
todavia tiempo suficiente desde que Francesc nos dejé para poder hablar sobre ¢l
en un homenaje, porque hay aspectos sobre los que pensar que toman su tiempo
y requieren cierta perspectiva. Se requiere la distancia de la teorfa, si queréis, de
la que hablan los fenomendélogos, el distanciamiento del objeto tematizado —un
tema, por cierto, que Francesc introducia en sus clases a través de Ser y Tiempo
de Heidegger y del famoso ejemplo del martillo. Una actitud (teérica) hacia
las cosas que muchas veces es posible sélo cuando el martillo de rompe, o sélo
cuando alguien ya no estd, en su ausencia. Hay aspectos del tematizar la ausencia
de alguien que creo que solo aparecen con el tiempo y a veces sin esperarlos o
precisamente sin querer pensarlos, sino que se viven y se sienten de un modo
«implicito», como sedimentos que lentamente van haciendo pozo a medida que
la vida nos presenta situaciones (parecidas a las de antes o nuevas) en que per-
sonas que antes estaban ahora ya no. Aunque quizds es reciente todavia, como
decia, si que es verdad que ya se han ido dando momentos, y el tiempo suficiente
para que estos sedimentos vayan aflorando a la superficie y nos vayamos dando
cuenta de ellos, para asi poderlos llevar a la atencién y a la palabra.

Empezaré con una anécdota, de las muchas que podemos contar en relacién
a Francesc, que me permitird hablar de la persona y el filésofo que Francesc fue
de un modo que creo que puede resonar en muchos de vosotros/as.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 57 - 60. UNED, Madrid



58 1 MARTA JORBA

Era hacia el afio 2008, cuando empecé a hacer el doctorado con él, en una
de las primeras reuniones que tuvimos. Me presenté a su despacho para la reu-
nién y me di cuenta de que Francesc habia traido una bolsa grande de deporte
que pesaba mucho. Amante del deporte no era, precisamente, como sabéis. Lo
que esa bolsa contenia era un nimero desorbitado de libros que me habia traido
para que “empezara a leer” sobre fenomenologfa, sobre Husserl, etc., y pudiera
asi empezar a delimitar los temas de mi tesis. Como os podéis imaginar, sali de
ese despacho entre ilusionada y abrumada, entre entusiasmada y perdida. Supe
después que el camino de la tesis ya era esto, navegar entre el entusiasmo y la
desesperacién. Este hecho podia ser abrumador, como en efecto fue —ya se lo
habia dicho muchas veces después— pero creo que ilustra algo importante de
Francesc, a saber, su generosidad, su actitud de dar y compartir todo lo que estaba
en sus manos para contribuir a la formacién de sus alumnos. Podemos hablar
de libros, pero también de conversaciones, de dedicacién a los textos de otros,
de correcciones infinitas sobre los textos que le manddbamos, y sobre los cuales
siempre encontraba algin detalle u otro para comentar. Generoso con su tiem-
po: aquellos momentos en que todo se paraba y las cosas mismas de la filosofia
era lo Ginico que importaba. También era generoso con la gente que conocia:
era hdbil en poner a la gente en contacto —de ahi también el grupo que somos
actualmente en el GEF y mds all4 de él.

Su generosidad era especialmente también intelectual y en un doble sentido:
por un lado, era generoso en compartir sus ideas y su conocimiento, y por el
otro, también en escuchar y recibir las ideas de otros.

Este tltimo punto me parece especialmente importante en un 4mbito como
la filosoffa y una profesién como la nuestra, en la que las tradiciones, los autores,
etc., a menudo forman estos compartimentos estanque con sus propias reglas, sus
conceptos fetiche y sus trincheras académicas. Francesc era generoso al entrar en
discusiones con sus colegas kantianos, o del idealismo alemdn, o con sus colegas
analiticos, a los que intentaba convencer de la relevancia de la fenomenologia y
de las ideas que él pensaba importantes, pero a la vez estaba abierto a examinar
otros puntos de vista y a entender la filosofia como un proyecto colectivo donde
las distintas perspectivas, también las distintas tradiciones, son relevantes. La
RAE dice que una acepcién de ‘generoso’ es ‘desinteresado’ y, aplicado a la tierra,
‘fértil’, fecundo’, ‘rico’. La generosidad de Francesc en el dmbito intelectual se
materializé, a mi modo de ver, con un didlogo fértil, fecundo, rico, con filoséfos
y tradiciones filoséficas més alld de Husserl, que era su favorito (y también a pesar
de que su inclinacién siempre fuese decir algo tipo “Husserl ya lo habia dicho

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 57 - 60. UNED, Madyrid



FRANCESC PERENYA, IN MEMORIAM I 59

en alguna pdgina de su inmensa obra”). Esta actitud filoséfica abierta, dirfamos,
forma parte de una manera de entender la filosofia que libera mds que encierra,
que da alas mds que limita. En mi caso particular fue crucial para mi desarrollo
filoséfico y también para mi manera de entender la filosofia, como de algin
modo mis alld de las divisiones (quizds tan necesarias como peligrosas) entre
filosofia continental y filosofia analitica, por ejemplo. A Francesc le gustaba «ir a
las cosas mismas», hablar de los fenémenos, de los temas, pensar las cosas mismas
a través de los textos de los filésofos y por uno mismo.

Fue quizds esta apertura, a la vez, esa generosidad, la que le trajo alguna que
otra preocupacion al tener estudiantes que nos ibamos por otros caminos no
estrictamente husserlianos. Francesc no sé cansé de decirme, durante bastante
tiempo, que “él me daba consejos académicos y yo hacia lo que me daba la gana”
(v se refa después). El hecho era que en mi tesis, aunque fenomenoldgica en
espiritu, no habia tanta fenomenologia en el sentido clésico y husserliano cémo
hubiera querido Francesc, sino que se centraba en una cuestién de la filosofia
(analitica) de la mente contempordnea. Se quejaba cuando a veces le mandaba
textos que discutian la fenomenologia del pensamiento, o la intencionalidad,
con autores que se alejaban de la fenomenologia cldsica. Pero él entraba en los
textos, los pensaba, los discutia. Con atencién, con paciencia, con rigor. Al final
creo que me hice perdonar, por asf decirlo, con un articulo que escribi sobre el
concepto de horizonte en Husserl, que salié publicado en el afio 2020, algunos
afios después de hacer la tesis y cuando Francesc creo que ya habia aceptado, y
creo que hasta medio celebrado, mi camino poco ortodoxo.

El grupo de estudiantes, de discipulos, si queréis, que Francesc dejé es una
muestra viva de su propia manera de entender la filosofia y la fenomenologfa.
El Grup d’Estudis Fenomenologics, que él presidié durante décadas, lo forman
actualmente un conjunto de filoséfos/as de varias familias filoséficas y de distin-
tos intereses y estilos, unidos, también claro, por un interés por la fenomenolo-
gfa o algtin aspecto de ella. A alguien le podrd parecer poco unitario, pero creo
que a Francesc ya le gustaba la variedad y la critica interna, al mds propio estilo
Husserl y, no era, de hecho, nada dogmadtico respecto a las posturas filoséficas,
como tampoco respecto a otras cuestiones de la vida.

Ahora que yo misma tengo doctorandos y he empezado a dirigir tesis docto-
rales es cuando me doy cuenta de la generosidad de Francesc en muchas de sus
dimensiones y también de su legado en su forma de hacer y practicar filosofia,
propia de alguien ocupado en las “cosas mismas” de una forma que conseguia

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 57 - 60. UNED, Madrid



60 | MARTA JORBA

ir al mds especifico detalle de una cuestién a la vez que tomar perspectivas mds
amplias y globales. (;Quizds a veces tan ocupado con las cosas mismas, que las
tareas mds practicas y cotidianas podian devenir una odisea a su lado!). Decia
que ahora soy mds consciente de lo que implicaba su dedicacién a mi trabajo,
del tiempo que invertia, de las horas de discusiones, de su predisposicién a guiar,
a corregir, a comentar, a quejarse si era necesario, pero, sobre todo, su maestria,
el hecho de que fue un maestro y no un simple buen profesor. Me doy cuenta
del legado precioso que nos dejé, que me atreveria a decir que no es ni mds ni
menos que el goce por la filosoffa y por la filosofia compartida como una manera
de estar en el mundo.

Muchas gracias.

Recibido: 23-11-2025
Aceptado: 01-12-2025

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 57 - 60. UNED, Madyrid



FRANCESC PERENYA. IN MEMORIAM

Wolfgang KUNNE

Universitdt Hamburg
wolfgang kuenne@uni-hamburg.de

Der Hymnus auf Bolzanos Logik in Husserls Prolegomena hat dafiir gesorgt,
dass der Husserl-Forscher Francesc und der Bolzano-Forscher Wolfgang Kiinne
wissenschaftlich stets genug Gesprichsstoff hatten. Vor vielen Jahrzehnten haben
wir bei unserer ersten Begegnung auf einem Internationalen Philosophie-Kon-
gress in Barcelona Erinnerungen an die gemeinsame Studienzeit in Heidelberg
ausgetauscht, und sehr bald wurde Francesc mein bester Freund in Spanien.
Er war mehrfach unser Gast in Hamburg. Was ihn mehr alls alles Andere fiir
mich und meine Frau unvergesslich macht, ist eine Eigenschaft, die das Wort
‘Herzensgiite’ optimal bezeichnet.

El himno a la légica de Bolzano en los Prolegémenos de Husserl hizo que
Francesc, investigador de Husserl, y Wolfgang Kiinne, especialista en Bolzano,
siempre tuvieran suficientes temas de conversacién académica. Hace muchas
décadas, en nuestro primer encuentro durante un Congreso Internacional de
Filosofia en Barcelona, compartimos recuerdos de nuestros anos de estudio en
Heidelberg, y muy pronto Francesc se convirtié en mi mejor amigo en Espafia.
Fue nuestro invitado en Hamburgo en numerosas ocasiones. Lo que lo hace mds
que cualquier otra cosa inolvidable para mi y para mi esposa es una cualidad
que la palabra “bondad de corazén” (Herzensgiite) describe de manera 6ptima.

(Trad. fngrid Vendprell Ferran)

Recibido: 23-11-2025
Aceptado: 01-12-20

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 61. UNED, Madrid


mailto:wolfgang.kuenne@uni-hamburg.de




FRANCESC PERENYA. IN MEMORIAM

Kevin MULLIGAN

University of Geneva/Universita della Svizzera Italiana
kevin.mulligan@usi.ch

I first met Francesc in 1996 or 1999 and often had lunch or dinner with him
in Barcelona, together with José Diez and Manuel Garcia- Carpintero. I think
it was in these meetings that I first came to appreciate some of the differences
between the Catalans and the Spanish. Differences I had not really noticed or
appreciated whilst employed as a manager of a discotheque in Ampuria Brava
towards the end of the 1960’s. Francesc’s calm and simple modesty was always
very striking, as was the slow smile by which it was often accompanied. An
often mysterious smile — was he merely amused, content, delighted, ironic? But
Wolfgang Kiinne is right — his most striking characteristic was indeed his Her-
zensgiite, as the language he loved so much, puts it.

Conoci a Francesc en 1996 0 1999 y solia comer o cenar con ¢l en Barce-
lona, junto con José Diez y Manuel Garcia-Carpintero. Creo que fue en estos
encuentros donde empecé a apreciar algunas de las diferencias entre catalanes
y espafioles. Diferencias que no habia notado ni apreciado realmente mientras
trabajaba como gerente de una discoteca en Ampuria Brava a finales de los afios
sesenta. La modestia tranquila y sencilla de Francesc siempre era muy llamativa,
al igual que la sonrisa pausada que a menudo la acompafaba. Una sonrisa a
menudo misteriosa: sera simplemente divertido, contento, encantado, irénico?
Pero Wolfgang Kiinne tiene razdn: su caracteristica mds llamativa era, sin duda,
su Herzensgiite, como lo expresa en el idioma que tanto amaba.

(Trad. Joan Gonzilez Guardiola).

Recibido: 23-11-2025
Aceptado: 01-12-2025

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 63. UNED, Madrid


mailto:kevin.mulligan@usi.ch




JULIA IRIBARNE: HACIA UNA ETICA
TRASCENDENTAL

JULIA IRIBARNE: TOWARDS A
TRANSCENDENTAL ETHICS

Irene MoOnica BREUER
Bergische Universitcit Wuppertal
ibreuer@hotmail.com

ResuMeN: Esta contribucién se centra en la reflexién filoséfica de Julia Iribarne
sobre la intersubjetividad trascendental husserliana y la constitucién de una ética tras-
cendental. Revela la inseparabilidad de la ética y la metafisica y considera sus impli-
caciones para las cuestiones relativas al sentido de la vida. Se presta especial atencién
al didlogo entre esta filosofia y la literatura. Basdndose en la obra de Husserl, Iribarne
propone establecer una ética trascendental fundamentada en la igualdad trascendental
entre el propio ser y el de los demds, y en la libertad y la responsabilidad mutua. El tema
general de su obra es el sentido de la vida, que aborda en su singular significacién ética
a través del concepto de ‘centramiento descentrado’. Segun Iribarne, solo asumiendo
la responsabilidad por nosotros mismos y por los demds en una comunidad unida por
el amor puede toda nuestra vida adquirir dignidad y sentido éticos. Este es el mensaje
central de Iribarne. Es de una actualidad innegable.

PALABRAS CLAVE: ética, igualdad, intersubjetividad, metafisica, sentido, vida.

AsstrACT: This contribution explores Julia Iribarne’s philosophical reflections on
Husserlian transcendental intersubjectivity and the constitution of a transcendental
ethics. It reveals the inseparability of ethics and metaphysics and considers the implica-
tions of this for questions concerning the meaning of life. Particular attention is given
to the dialogue between this philosophy and literature. Building on Husserl’s work,
she proposes establishing a transcendental ethics grounded in transcendental equality
between one’s own being and that of others, and in freedom and mutual responsibility.
The overarching theme of her work is the meaning of life, which she addresses in her
unique ethical significance through the concept of ‘decentered centring’. According to
Iribarne, only by assuming responsibility for ourselves and for others in a community

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid



66 | IRENE MONICA BREUER

bound by love can our whole life gain dignity and ethical meaning. This is Iribarne’s
central message. It is undeniably topical.

Kevworbs: Ethics, Equality, Intersubjectivity, Metaphysics, Sense, Life.

1. Introduccion. La recepcion de la fenomenologia en Argentina
y su elaboracion ética en Francisco Romero, Alejandro Korn y
Eugenio Pucciarelli.

Las diversas escuelas de pensamiento en Argentina que han recepcionado a la
fenomenologfa y la antropologia filos6fica se caracterizan por haber entendido la
filosofia y la cultura como instrumentos tanto para la transformacién de la socie-
dad como para la definicién de la identidad nacional. Para ello, han elaborado
una teorfa ética de los valores fundamentales o axiologia cuyas raices humanistas
hacen hincapié en los conceptos de libertad responsable y voluntad teleoldgica
de alcanzar valores espirituales superiores. La filosofia se entiende como un saber
socialmente comprometido que acepta y sostiene una pluralidad de perspectivas
de acuerdo con los contextos variables de insercién y que se abstiene de tomar
partido politico. La recepcion de la fenomenologia y antropologia filoséfica opera
por integracién de las diferentes corrientes filoséficas, a las que retine bajo el
primado de una ética de sesgo humanista.

En este sentido, ya en 1952 Francisco Romero sostenia en su Sobre la filosofia
en América que la “mente iberoamericana” se caracterizaba, por un lado, por la
“predileccién por las cuestiones atinentes al espiritu, los valores y la libertad”, la
tendencia a unificarlos bajo la “afirmacién del espiritu como la esencia o el dpice
de la realidad” y la afirmacién de la “espiritualidad” como “libre realizacién del
valor” (Romero 1952, 17). Romero destaca que “para el hombre americano, la
libertad es una experiencia tanto colectiva como individual, porque las naciones
de América se constituyen y nacen mediante actos de liberacién, y porque el
individuo tiene ante si un amplio horizonte geogrifico y social abierto a su libre
iniciativa” (ibid.). Por otra parte, como observé més tarde en 1960, en Ortega y
Gasset y el problema de la jefatura espiritual y otros ensayos, un rasgo sobresaliente
fue la consideracién de una multiplicidad de perspectivas, para lo que acuné el
término “occidentalidad mds espacio libre”, rasgos todos ellos que atestiguaban la
“unidad fundamental”, la “uniformidad primaria” y la originalidad de la cultura
latinoamericana, donde “persiste como vinculo un conjunto ancestral de ideas,

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madlrid



JULIA IRIBARNE: HACIA UNA ETICA TRASCENDENTAL | 67

sentimientos e instituciones comunes, y también un haz bastante homogéneo de
problemas” (Romero 1960, 114—116). Romero hizo hincapié en el “sentimiento
de libertad” (Romero 1952, 17) que subyace a la teoria de los valores de Korn,
de “raiz humanisima”, en la que se expresa la “personalidad humana y se encarna
la lucha contra todas las coacciones” y “el esfuerzo por la libertad” (ibid., 67).

Por su parte, Alejandro Korn (1860-1936) en su obra principal La libertad
creadora (1930), subraya los conceptos de libertad, que no es absoluta, y de
voluntad, que se esfuerza teleolégicamente por la realizacién de valores espiri-
tuales superiores. Por lo tanto, no puede imaginar “una ética sin obligacién, sin
responsabilidad, sin sancién vy, sobre todo, sin libertad”, que, al liberarnos del
“automatismo mecdnico”, nos devuelva “la dignidad de nuestra personalidad
consciente, libre y duena de su destino” (Korn, 1948/1930, p. 46). Como escribe
Pucciarelli en su prefacio a la edicién de 1948, “el hébito se repite y la libertad
crea’ (Korn, 1948, p. 9), palabras que transmiten el mensaje esencial de Korn:
“Si queremos un mundo mejor, lo crearemos” venciendo resistencias y obstdcu-
los (ibid.). Korn sostiene en “Nuevas bases” (1940 [1925]) que el positivismo
debe ser “subordinado” a una “concepcién superior” que afirme “la autonomia
de la personalidad humana como lo exige la ética. Porque importa ante todo
emancipar al hombre de su servidumbre y devolverle su jerarquia como creador
de la cultura, destinada a actualizar su libertad intrinseca” (Korn 1940, 291).
Korn reivindica la personalidad libre y el restablecimiento de la responsabilidad
de la conducta humana para fundamentar con ello la ética: “La filosofia es teoria
de los valores o sea axiologia”, senala Korn en “Axiologia” (1938, 102). Su pos-
tura tedrica bdsica, que intenta combatir tanto el solipsismo como el realismo
ingenuo, a menudo estd en desacuerdo con el planteamiento epistemoldgico de
Kant. La recepcién que Korn hace de la ética kantiana se destaca por su libre
apropiacién del criticismo, ya que para Korn la razén préctica no funge como la
instancia decisiva de la moralidad, sino como un rechazo intimo y pre-reflexivo
de las condiciones materiales a las que estd sujeta la accién (cf. Dotti 1992). Para
Korn, la voluntad no es en realidad la razén en su uso prictico, sino un impulso
vital que permite desafiar el determinismo de la naturaleza. La verdadera libertad
es una prerrogativa de la voluntad y siempre se realiza cuando el yo no se somete
o deja de someterse a objetivos materiales o instintivos. Esta “buena voluntad”
no es un “hecho” externo, sino interno, que sin embargo pertenece al mundo de

las apariencias (cf. Dotti 1988, 63).

Con respecto a Francisco Romero (1891-1962) la tesis principal que presenta
en Teoria del Hombre de 1952 es que la experiencia nos enfrenta a un movimiento

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid



68 | IRENE MONICA BREUER

de “trascendencia’ que, como “impulso o empuje”, emana de una “voluntad
de conciencia” (1965 [1952], 46) e impregna la realidad. Este movimiento se
intensifica y abarca diversas formas de radiacién que se extienden gradualmente
desde la realidad inorgédnica, pasando por la vida, el psiquismo pre-intencional
y el psiquismo intencional, hasta el reino del espiritu (cf. Walton 1997, 676;
2022, 97f.). En esta obra, Romero elabora una sintesis de antropologfa filoséfica
y fenomenologia, por cuanto su concepcién se fundamenta en el hecho humano
originario, la conciencia intencional, y dentro de ella, la percepcién objetivadora.
La actitud intencional lleva en si la actitud espiritual; el espiritu lleva a su pleni-
tud el ser del hombre y su proyeccién hacia el valor, que se expone en una teoria
de los valores. El hombre es considerado en su integridad, como constituido por
la intencionalidad y el espiritu (cf. Walton 1997, 676; 2022, 97s.). Al igual que
Korn, afirma el “paralelismo de la libertad y la trascendencia”, en la medida en
que la “trascendencia absoluta” de los actos mentales y culturales se correlaciona
con la supresién de las “coacciones naturales”. En definitiva, Romero desarrolla
una teorfa general de la realidad y esboza una “metafisica de la trascendencia”
como marco para el estudio de la realidad y de los valores, “cumpliendo el requi-
sito filoséfico de no mantener ningtin problema particular aislado de las concep-
ciones concernientes a la totalidad” (Romero 1965 [1952], 163s.), confiriendo
a la fenomenologia husserliana un giro marcadamente realista.

Eugenio Pucciarelli (1907-1995) comparte con sus maestros Romero y Korn
un profundo humanismo y un compromiso concomitante con la justicia social
y la cultura nacional que no funciona por exclusién, sino mediante una sintesis
provisional de rasgos culturales propios y ajenos que varia segtn las circuns-
tancias y caracteriza la identidad como nacién (cf. Breuer 2023). En cuanto
a los problemas ,,que se han hecho carne® en su conciencia, ellos han sido la
razén, el tiempo, la técnica y la ideologia. Esta primacia no excluye que sus
intereses tedricos se hayan extendido a otros campos como la naturaleza de la
filosoffa y el humanismo. Ademds, se ha dedicado a la historia de la filosoffa y
a la literatura argentinas, temdticas a las que subyace la pregunta por la conditio
humana (2007). Frente a esta pluralidad de temas, Pucciarelli destaca en su
“Autopresentacién”’, que es necesario entablar un didlogo sobre los problemas,
distinguiendo entre la situacién particular de los problemas, que es afectada por
el paso del tiempo, y su contenido, que no es afectado por la historia. En todas
las oportunidades Pucciarelli senala que ha “tratado de no olvidar las implicacio-
nes éticas de la ensefianza de la filosofia, ensenanza dirigida no a la inteligencia
sino al hombre entero miembro de una sociedad” (1987, 42). Este escrito nos
revela su vocacién humanista, en tanto menciona los tres principios a los que se

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madlrid



JULIA IRIBARNE: HACIA UNA ETICA TRASCENDENTAL I 69

ajustd su pensamiento y accionar. El primero proviene de Bergson, que invoca
a “obrar como hombre de pensamiento y pensar como hombre de accién”. El
segundo principio remite a Croce, quien ensenaba que “querer un objetivo es
crear las condiciones que hacen posible su conquista”, pues es contradictorio e
irresponsable querer algo en abstracto, “prescindiendo de la situacién histérica
en que se vive”. El tercer principio es el de vivir, sentir y concebir el dia de hoy
como si fuera el primero de la vida en aras de dignificarla en la accién. Este con-
sejo es atn valido en nuestros dias, “para quienes consideran que ‘no hay nada
malo que no pueda empeorar’, refrdn que se cumple con aterradora precisién en
la vida politica de este medio continente donde nos arrojé el azar” (ibid.). Estas
preocupaciones éticas son compartidas por Julia Iribarne, su discipula, en quien
se centra esta contribucién.

2. Julia Iribarne, la continuidad de las consideraciones éticas

Como destacan Roberto J. Walton y Javier San Martin en la nota editorial
a la edicién en comdn de Investigaciones Fenomenoldgicas y Escritos de Filosofia
dedicada a su memoria (2015), ademds de proponer fundar la ética transcenden-
tal en base a la igualdad como sentido propio de las operaciones trascendentales
que hacen posible la experiencia del otro, Julia V. Iribarne (1929-2015) intentd
su aplicacién al dambito mundano, en un esfuerzo para reorganizar y resolver las
relaciones conflictivas reinantes en la sociedad. En este sentido, en su De la ética
a la metafisica sostiene que la afirmacién “éticamente habita el hombre” implica
una accién que apunta a la concrecién de lo més correcto y justo dentro del
dmbito de las posibilidades y en medio de una comunidad intersubjetivamente
constituida e impulsada por el amor (2007, 237-249). Sus reflexiones giran en
torno a dos tépicos principales: la libertad y la intersubjetividad, las cuales con-
ducen a la transformacién de la vida misma (Walton & San Martin 2015, 11)
y contribuyen a su sentido, que Iribarne resume en su original propuesta de la
paradoja del ‘centramiento descentramiento’ entendida como articulacién de la
necesidad de la preservacién de un si mismo con las obligaciones morales para
con el préjimo. En lo que sigue, analizaremos parte de su obra, en especial la
que se centra en la cuestién de la intersubjetividad dentro del marco de la ética,
destacando su aportacién original.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid



70 | IRENE MONICA BREUER

3. El sentido de la vida en la convergencia ética de libertad e
intersubjetividad: la intersubjetividad trascendental

La cuestién de la intersubjetividad es desarrollada detenidamente en su libro
La intersubjetividad en Edmund Husserl (1988), su tesis de doctorado. Como
Pucciarelli destaca en el prélogo, el itinerario que recorre Iribarne es el correcto:
después de interrogarse por la existencia de una teoria de la intersubjetividad en
los textos de Husserl y de la necesidad de responder a la objecién del solipsismo,
el andlisis aborda la V Meditacion Cartesiana, donde examina la fenomenologia
en sus aspectos estdtico y genético. Su andlisis demuestra que la unidad de la
teorfa de la intersubjetividad va de la mano con la fenomenologia transcenden-
tal entendida como monadologia (Pucciarelli 1987, III). Para demostrar que
“la fenomenologia trascendental conduce coherentemente a una monadologfa”
(Iribarne 1987, 22), Iribarne parte del problema planteado por la intersubjetivi-
dad y de las dificultades que Husserl enfrenta para dar cuenta de la objetividad
universalmente vilida del mundo desde la perspectiva de una conciencia consti-
tutiva, puesto que es “intrinsecamente imposible al so/us ipse desvelado dar cuenta
de la objetividad. Objetivo es universal, objetivo e intersubjetivo” (ibid., 12).
Necesitamos un sujeto “universal”, pero a la vez “concreto”, para poder referirnos
a una multiplicidad de sujetos. Iribarne plantea claramente las exigencias que
debe cumplir el andlisis. Se debe mostrar que: 1) todo sujeto debe ser autocons-
tituido; 2) cada sujeto debe ser constituido como tal en otro sujeto, pues de lo
contrario no resultarfa un universo monadolégico, 3) la constitucién del Otro
debe corresponder a la autoconstitucién del Otro para asegurar su validez; 4)
los sujetos deben constituir un mundo concordante de objetividad para que la
comunicacién sea posible; 5) el mundo constituido debe incluir a cada uno mis-
mo y a los Otros para asegurar su unidad. Finalmente, todas estas afirmaciones
deben ser confirmadas por mi ego trascendental para tener un fundamento real.
El andlisis husserliano de la intersubjetividad, que Iribarne detalla en la obra de
referencia, aspira a justificar cada una de estas exigencias (ibid., 13).

Iribarne destaca los esfuerzos de Husserl por realizar esta tarea, que sélo la
ética permite realizar, puesto que ella “es la ruina del solipsismo, la rehabilita-
cién de un esencial ser-con” (ibid., 11). Husserl intenta “eludir la prisién del
‘yo pienso’”, sin abandonar el contexto trascendental, ya que “toda validez debe
proceder de la dindmica inmanente al sujeto, pero toda subjetividad constituida
debe, para ser tal, estar avalada por el Otro, ser con-validada” (i6id., 13). Es la
conciencia trascendental la que constituye la objetividad, que es esencialmente

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madlrid



JULIA IRIBARNE: HACIA UNA ETICA TRASCENDENTAL 1 71

universal e intersubjetiva. Para Husserl, agrega Iribarne en la traduccién alemana
de su obra, “toda validez debe provenir de la dindmica inmanente de la consti-
tucién del sentido por parte del sujeto, pero toda subjetividad constituida, para
ser tal, debe encontrar su conformacién en el otro” (1994, 17). Iribarne no deja
de destacar, empero, que si la consciencia transcendental puesta al descubierto
en reducciones sucesivas, es decir, el ‘yo' puro que ha sido iluminado en niveles
sucesivamente superiores de abstraccidn, es la tinica zona de fundamentacién
radical de la cognicién, entonces el lugar de la dacién del otro debe encontrarse
dentro de los limites de este ‘yo’ (ibid.). Iribarne concluye, por lo tanto, que la
unidad que caracteriza los andlisis husserlianos sobre la intersubjetividad estd
basada en la pertenencia de todos los niveles al campo trascendental. Este campo
se evidencia en el tiempo intersubjetivo, sobre cuyas bases “yo y nosotros se entre-
lazan mutualmente”: “Llevo los otros en m{”, ésta es para Iribarne la afirmacién
de validez universal clave de la fenomenologia husserliana (76id., 195).

Esa experiencia del otro equivale, como senala Javier San Martin, a la “apari-
cién o descubrimiento de la intersubjetividad trascendental”. Para ello, continda
este autor, se debe ampliar la “reduccién fenomenoldgica trascendental a una
reduccién fenomenoldgica intersubjetiva” (cf. Hua I, 236), gracias a la cual el
otro se revela “como otro trascendental”. Si bien Iribarne no habla de “reduccién
intersubjetiva’, si se explaya sobre la doble reduccién (1987, 45, 47, 51, 53-57,
etc.). Al caracterizar la trascendentalidad de los otros a partir de las experiencias
propias de los otros — llevamos a los otros en nosotros mismos — Iribarne mues-
tra que la reduccién intersubjetiva pone al Otro como Otro trascendental (San
Martin 2015, 298). Al respecto, en el prologo al libro de Iribarne Edmund Hus-
serl. La fenomenologia como monadologia (2002), Walton esclarece esta cuestién:

Asi, la legitimacién de la condicién trascendental del otro no reside en
su propia reduccidén trascendental, que bien podria no ser efectuada por
él, sino en esa reduccion mia “en” el otro que es posible porque la empatia
admite también el procedimiento de la doble reduccién. Con otras palabras,
la explicitacién de las implicaciones intencionales de la propia vida del ego
nos lleva mis alld de ella, y pone de manifiesto el mayor alcance de la vida
trascendental al convertir la reduccién egoldgica en una reduccién intersub-
jetiva (Walton 2002, 13).

Es por ello que la segunda reduccién, la reduccién intersubjetiva, no implica
una vivencia de mi propio curso, sino una inherente a otro curso, a otro yo que
es un yo del Otro trascendental del mismo modo que mi yo pasado: Ambos son

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid



72 | IRENE MONICA BREUER

puestos al descubierto por medio de una reflexién ‘en’ la empatia (ibid.). Sin
embargo, a nuestro parecer, en la medida en que Iribarne comprende la epojé
como una reduccién a la esfera de evidencia propia del ego, se deja de reconocer
en forma cabal la trascendentalidad del Otro, es decir, su prioridad constitutiva
no sélo en el nivel pre-objetivo del comportamiento corporal, sino también en el
nivel de la vida espiritual objetivada. Como Husserl destaca, “el Otro es el primer
ser humano, no yo” (Hua XIV, 418, 402). Estamos originalmente unidos en una
comunidad de pulsiones en la manera de un “entrelazamiento intencional” (Hua
XYV, 366). Husserl entiende a esta esfera como “radicalmente pre-egoica’, ya que
pertenece al estrato inferior de la “pasividad exenta de ego” (ibid., 595), es decir,
a la esfera del ‘yo’ anterior a la constitucién de un si mismo. Por consiguiente,
una unificacién del si mismo y del Otro tiene lugar en un nivel que es previo a
la empatia reciproca. Como lo expresa Husserl:

El otro es para si de la misma manera, pero su para si es al mismo tiempo
mi para-mi, en la forma de mi potencialidad de la apresentacién. Pero ¢l
mismo esta apresentado en mi y yo en él. Llevo a los Otros en mi en tanto
apresentados en su mismidad y a ser apresentados y en tanto soy yo mismo
llevado por los Otros. [...]. La co-presencia de los Otros es inseparable de
mi en mi en mi presentificacién de mi mismo viviente, y esta co-presencia
de los Otros es fundante del presente del mundo (Hua Mat. VIII, 56s.).

La “interioridad de ser uno para el otro” en tanto entrelazamiento inten-
cional es “el hecho primordial metafisico, es el entrelazamiento de lo absoluto”
(Hua XV, 366). Husserl agrega que cada uno encuentra al Otro como un Otro
distinto con sus propias capacidades, pero “intencionalmente en si mismo y
‘en relacién’ al mismo mundo” (ibid.). El término “metafisico”, aplicado a lo
“absoluto” significa que el ‘yo’ es un “ser absoluto”, y que estd referido a un
universo de “co-yoes trascendentales” (ibid., 370). Este reconocimiento de una
esfera pre-egoica, en donde cada uno es para si mismo y portador de los Otros
implica que no puedo ser quien soy sin los Otros que existen para mi, a la vez
que estos Otros no pueden serlo sin mi, puesto que “la inclusién intencional es
la necesidad de la coexistencia trascendental” (i6id.). Las reflexiones husserlianas
sobre la coexistencia de seres distintos que llevan a su/s Otro/s en si mismos dejan
claro, a diferencia de lo afirmado por Iribarne, que el ego propio no posee una
prioridad constitutiva. Por consiguiente, la reduccién egoldgica que justifica su
concepcién de la fenomenologia trascendental como monadologia demuestra ser
s6lo el primer paso hacia la reduccién intersubjetiva. En realidad, la reduccién
intersubjetiva quiebra con la monadologia concebida como centrada en el propio

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madlrid



JULIA IRIBARNE: HACIA UNA ETICA TRASCENDENTAL | 73

ego constituyente de una pluralidad de egos en comunién. En conclusién, a pesar
de este problema, el mérito de La intersubjetividad en Edmund Husserl es haber
puesto de relieve el “gran giro” efectuado por el pensamiento de Husserl, “la elu-
cidacién de la intersubjetividad”, y haberlo localizado en la esfera trascendental
(2002, 196; cf. Walton 2015, 381).

4. Fenomenologia y monadologia — Hacia una ética trascendental I:
la igualdad trascendental

Iribarne reconoce una intersubjetividad originaria que quiebra con la subjeti-
vidad monadoldgica reducida a la esfera del ego propio en su articulo “Edmund
Husserl. La fenomenologia como monadologia” (1985). En él, intersubjetividad
y libertad convergen en la ética: Iribarne anticipa los temas de sus posteriores
reflexiones, desarrollando un “enfoque genético”, en el cual la explicitacién de
la experiencia del otro es presentada segtin tres momentos, que aluden a los
estratos del dmbito trascendental y que comprenden “lo constituido, su historia
y su protohistoria™: 1) una “monadologia idealista”, donde la aprehensién de una
comunidad monddica compuesta de polos-yo estd orientada hacia un tnico y
mismo mundo; 2) una “monadologia social”, donde los yo-seres humanos con-
cretos con sus habitualidades, se desvelan reciprocamente en la comunicacidn;
finalmente, 3) una “monadologia pre-reflexiva” que concierne a la protohistoria
del ego reflexivo. Esta elaboracién de la expresién husserliana “las ménadas tie-
nen ventanas” no sélo permite entender al ego aislado como un recurso metddi-
co, sino que fundamentalmente justifica la interpretacion de la fenomenologia
como monadologia, que es “el resultado” de “la explicitacién de la experiencia
del otro” (1985, 75), ya que en Husserl se asiste “a la identificacién [...] de lo
egoldgico con lo intersubjetivo (ibid., n.14).

Esta ética intersubjetiva que requiere un entrelazamiento de ménadas en
una coexistencia armoniosa estd basada en el reconocimiento de una “igualdad
radical” entre ellas, un concepto en torno del cual gira el tratamiento de los
problemas desarrollados en su Edmund Husserl. La fenomenologia como mona-
dologia (Buenos Aires, 2002). Como destaca Walton, el aporte original de esta
obra es su propuesta de fundamentacién de una ética transcendental a partir
de la igualdad como el sentido propio de las operaciones trascendentales que
hacen posible la experiencia del otro (Walton 2015, 381). Al respecto, Iribarne
afirma que el sentido de la estructura de la conciencia configurante del mundo,

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid



74 | IRENE MONICA BREUER

es decir, de las operaciones trascendentales constitutivas, es “la afirmacién de la
reciproca igualdad” (Iribarne 2002, 427). Esta “igualdad trascendental” (ibid.)
se evidencia en la experiencia singularizadora del otro ser humano, por cuan-
to, “originariamente, radicalmente, lo sé igual a mi” (ibid., 429). La “igualdad
radical” es la “condicién de posibilidad de la constitucién del Otro”, ella nos
proporciona la certidumbre de que “el Otro, la Otra, es mi par”: ésta es la base de
la comprensién de nuestro préjimo. Esta “igualdad radical” tiene su origen en el
dmbito de la constitucién trascendental, donde se descubre “mi entretejimiento
igualitario con los Otros”, sin los cuales no podrian concebirse ni el mundo ni la
objetividad. Los seres humanos nos constituimos reciprocamente como préjimos
“porque la estructura misma de las operaciones que permiten captar el sentido de eso
que somos los unos para los otros es el de la igualdad’ (ibid., 430). Esta “igualdad
trascendental” se evidencia en los rasgos existenciales que compartimos, como
el ser “arrojado” en determinadas circunstancias, el ser responsables del ser que
vamos siendo, y fundamentalmente en “nuestra posibilidad de crecimiento en

la dimensién de la libertad” (7bid., 430s.).

El hombre no nace libre, liberarse es su tarea, es decir, ser capaz de decidir
libremente las normas a las que sometemos nuestra libertad, cuya expresién es
“nuestra reciproca diferenciacién”: “El derecho a llegar a ser diferentes” es otra
forma radical derivada de la igualdad trascendental (ibid., 431). Una vez realizada
la “primera inmersién solipsista” de cada uno respecto de su consciencia, para
acceder a sus vivencias personales en relacion con su propio ser, el solipsismo “se
quebranta” gracias a la irrupcién del “fenémeno radical de entrelazamiento con
los Otros, los pares” (ibid., 432). Por la “fuerza de la posicién de igualdad”, sin la
cual no serfamos capaces de concebirnos los unos a los otros, sabemos que somos
solidarios con nuestra vida y, fundamentalmente, respecto de los seres humanos,
“sujetos de esperanza’, proyectados a nuestro futuro. Cuando se fuerza la igual-
dad originaria que fundamenta la solidaridad, y se instala la contradiccién en la
consciencia constitutiva y configuradora del mundo, se “instituye la violencia”:
“El es igual a mi, pero derechos sélo tengo yo, o sea que él, que es igual a mi
mismo al mismo tiempo no es igual a mi” (ibid.). La comprensién del mundo ya
no compromete mi solidaridad con el préjimo. En consecuencia, la violencia no
s6lo “contradice el sentido y funcionamiento de la intersubjetividad, sino que
desrealiza su simbolizacién mediada por el pronombre ‘nosotros’ [...]. El Otro
ser humano, mi préjimo, no es mi préjimo” (ibid., 433). Iribarne destaca que
“la mds radical forma de violencia”, es “la violencia hecha a la coberencia de mi
conciencia’, que se origina en “la conviccién de que el Otro, la Otra, no es igual
a mi”: Esta ruptura de la unidad y coherencia de la conciencia consigo misma

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madlrid



JULIA IRIBARNE: HACIA UNA ETICA TRASCENDENTAL | 75

es la “clave de béveda” de todas las formas de violencia, ella rompe con “el fac-
tum radical de que el Otro es ‘mi par’” (ibid., 434). Como destaca Iribarne, el
nacimiento de nuestra capacidad configuradora de mundo no coincide ni con
el nacimiento de la solidaridad ni con el nacimiento del espiritu, sino con el
momento en que el ser humano acepta que “la igualdad, que es condicién de su
comprensién del préjimo, rija la organizacion del mundo que configura” (ibid.).
En su concusién, Iribarne enfatiza que

como sujetos trascendentales tenemos la capacidad desarrollada de con-
figurar significativamente el mundo a partir de lo dado. Parte de eso ‘dado’
es la solidaridad que cada uno vivencia respecto de si mismo, su igualdad
respecto de los demds y su reverso: el derecho de cada préjimo a ser solidario
consigo mismo (ibid., 435).

En consecuencia, la fractura de la igualdad trascendental, que equivale a “la
instauracién de la desigualdad entre los hombres” es para Iribarne “el acto més
originario de violencia y el acto mds elemental de inmoralidad” (ibid.). Este
lacido andlisis nos revela que el reconocimiento de la igualdad trascendental
entre los seres humanos es el primer acto instaurador de la ética trascendental.

A la luz de estas consideraciones éticas, se hace evidente la importancia del
andlisis detallado de los esfuerzos realizados por la fenomenologia husserliana
para superar el aislamiento de la ménada leibniziana, que Iribarne desarrolla a
lo largo del libro: las arduas elaboraciones de Husserl con el objetivo de abrir
ventanas a la ménada leibniziana, el otorgamiento de una referencia comin a
las ménadas al mundo, que, en Husserl, implica la constitucién por parte de la
subjetividad trascendental, y, por Gltimo, la orientacién de las ménadas hacia
un relos ideal, que en Leibniz asume el carcter de una repiblica del espiritu.
Iribarne se detiene en aspectos fundamentales de la fenomenologia husserliana
como la sintesis pasiva, la constitucion de la identidad a partir de la génesis del
yo en el fluir temporal originario, la intencionalidad instintiva, la comunidad
del amor, temas a los cuales Husserl se dedicé una vez realizado el giro a hacia
una fenomenologia genética, como sefiala Walton en el iluminador prélogo a
la obra (2002, 20, cf. 2015, 381). Al respecto enfatiza que la importancia y la
originalidad del pensamiento husserliano respecto de otras filosofias trascenden-
tales reside en “la estructura y la vigencia del funcionamiento instintivo”, que se
lleva a cabo en el dmbito trascendental, a partir del cual se configura el mundo

y la intersubjetividad (Iribarne 2002., 129).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid



76 | IRENE MONICA BREUER

Iribarne analiza el funcionamiento de la sintesis pasiva como la condicién
de posibilidad de la identidad personal, y sefala el surgimiento del yo personal
como libre, siendo clave para este desarrollo el concepto de ‘autorregulacién’. Al
examinar la ipseidad en relacién con la memoria y el olvido, Iribarne confronta
la posicién husserliana con las de H. Bergson y de M. Proust, posiciones que
coinciden en la concepcién de la memoria como “condicién sine que non para
el desarrollo de la identidad personal” (ibid., 152). Asimismo, pone de relieve
que “la recurrencia de habitualidades serfa una forma de memoria” (i6id., 135),
habitualidades que pueden integrarse en un todo armonioso de las ménadas. A
este horizonte no le es ajeno el ejercicio de la libertad, que se manifiesta en la
“creacién de si mismo por si mismo”, tema que Iribarne analiza en la experiencia
empdtica en la fenomenologia husserliana, y el ‘ser-con’ en la obra de M. Heide-
ggery J.P. Sartre. La libertad se manifiesta ademds en el hecho de que si bien la
herencia y la intersubjetividad influyen en la constitucién del ego, la “separacion
del ego” no sélo permite su recreacién sino ademds posibilita los cambios y la
evolucidn histérica de la humanidad (:i6id., 167). Enlazando estos tltimos temas,
Iribarne se dedica a la cuestién de las relaciones entre teoria y praxis dentro de
una concepcién de la razén que es unificadora, por un lado de la funcién prictica
de la teorfa y por el otro, de la ética como funcién préctica de la teoria.

Los puntos centrales de la monadologia son, para Iribarne, la comunidad
ética y la idea-Dios, los cuales contribuyen a elucidar las implicaciones de la
filosoffa préctica de Husserl. En lo que concierne a la ética, el primer tema tra-
tado es la libertad en sus manifestaciones, alcances y limites, un tema clave de
su pensamiento. Sus andlisis culminan en la interrelacién “creatividad-auténtica
humanidad” que se realiza en la accién auténtica, la de la razdn, que “se muestra
en el ejercicio de la personalidad creadora y el reconocimiento universal de lo
humano en el hombre”, accién que se actualiza en el entretejimiento del indivi-
duo y la comunidad (6id., 229). Subyace a estos estudios la conviccién de que
la libertad verdadera sélo es posible en tanto el ser humano es miembro de una
comunidad ética, constituida como comunidad universal, conducida por una
“voluntad responsable” que, articulando las pluralidades, aspira a “realizar el ‘todo
de las ménadas’ segtn la universalidad de la razén” (ibid.).

La naturaleza teleoldgica de la ética ocupa, por consiguiente, un lugar desta-
cado en los andlisis de Iribarne. Por un lado, la ética se orienta a la constitucién
de una comunidad universal, por el otro, la teleologia proporciona el marco
referencial para los problemas del valor, la persona moral y su entrelazamien-
to intersubjetivo, donde, en base a la interpretacién de areté como excelencia,

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madlrid



JULIA IRIBARNE: HACIA UNA ETICA TRASCENDENTAL 1 77

Iribarne aborda nuevamente el tema que recorre toda su obra, el del sentido de la
vida: la busqueda de una coherencia de la razén cada vez mds perfecta no agota
el sentido de la concepcién de la arezé en Husserl, sino que abarca la responsabi-
lidad por si mismo que es inseparable de la responsabilidad por el Otro, siendo
el “amor ético o universal” una “intencién de cuno universal” (ibid., 257), que
guia la actualizacion del todo de las ménadas. La comunitarizacion en el amor
y en la responsabilidad mutuas estdn dirigidas a la idea de Dios “como limite
absoluto” de una “entelequia divina”.

La fenomenologia trascendental, afirma Iribarne, aspira a “la creacién de un
Gorteswelt, el mundo de una persona divina de orden superior mediante el amor
universal ético”, proceso que conduce al cumplimiento de fines sometidos a “lo
absolutamente debido” (ibid., 258), proceso al cual no es ajeno el estado en tanto
momento del desarrollo de las ménadas hacia el cumplimiento del zelos ideal. La
entelequia divina que se realiza en la comunidad del amor y la responsabilidad
resulta el zelos de la persona moral, proceso en el que se resume el sentido de la
vida. Iribarne subraya la gran importancia que adquiere para Husserl una filosofia
segunda o metafisica preocupada por la facticidad y el acceso a lo divino y analiza
sus desarrollos ulteriores, como los de M. Henry, ].-L. Marion y ]J.-L Chrétien.
La parte final del libro se detiene en la cuestién de la organizacién perceptiva en
la génesis trascendental y su articulacién de la experiencia en el comportamien-
to del nifio autista, para mostrar cémo se altera el proceso de adquisicién de
habitualidades. Otro tema es el de los suefios, que es examinado en referencia a
Husserl y a las concepciones de J. Hering y T. Conrad a la luz de las reflexiones
de H.R. Sepp. El anilisis se extiende a los aportes de la psicologfa profunda de
L. Binswanger y a los de la literatura en M. Zambrano.

El libro cierra con una original propuesta: la razén de ser de la conciencia
solidaria es aquella que configura a los Otros y al mundo en concordancia con
el sentido trascendental de las operaciones constitutivas, cuya “expresién exis-
tencial” es la “igualdad trascendental” entre los seres humanos (ibid., 33). Como
se detalla al comienzo del apartado, la revelacién del Otro se manifiesta como
igualdad entre el propio ser y el de los Otros, una igualdad radical, vivida y
reconocida como fundamento de una ética trascendental.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid



78 | IRENE MONICA BREUER

5. El sentido de la vida en la imbricacion de la esperanza, la finitud
y la muerte

Finalmente, los temas de la esperanza, la finitud y la muerte se imbrican
en su libro En torno al sentido de la vida. Ensayos fenomenoldgico-existenciales
(Morelia, 2012). A través de esta meditacién sobre la vida asistimos a un bello
e iluminador andlisis de la existencia humana. Es un libro sobre la vida huma-
na, y nos invoca a sentirnos involucrados “en la didfana descripcién de sus
pulsaciones, sus incertidumbres y riesgos, de las oportunidades para conferirle
o encontrar su sentido, y, por tanto, de vivir con posibles certezas salvadoras”,
como destaca Walton (2015, 383). Los temas mencionados, en la pluma de
Husserl y Borges, ocupan un lugar privilegiado en esta obra, en la cual nos
detendremos mds extensamente por ser la dltima y por la relevancia ética de las
cuestiones tratadas. Los andlisis filos6ficos abarcan otras multiples cuestiones
suscitadas por grandes pensadores de la literatura contempordnea como Bor-
ges, Pessoa, Garcia Mdrquez, Gabriel Marcel, Sartre, Bloch, Becket, Vallejo y
Unamuno, en cuya obra Iribarne muestra cémo los temas de la fenomenologia
han sido elaborados por la literatura. Estos andlisis se enriquecen con alusiones
a textos religiosos de la antigua Mesopotamia y de Egipto, del hinduismo, del
budismo y de la tradicién judeocristiana, y con ejemplos extraidos de la cine-
matografia. A la reflexién sobre estos temas “subyace”, como senala la autora
en la “Introduccién”, “la cuestién sobre el sentido de la vida” (Iribarne 2012,
14), al que dedica el tltimo capitulo de la obra. La pregunta por el sentido de
la vida es indudablemente, la més radical de las preguntas, la que, a nuestro
entender, subyace a toda reflexién filos6fica sobre la finitud de nuestra exis-
tencia.

Iribarne recurre a Husserl para destacar lo imaginario y el presente vivido
en la vigilia del kairds ante una autorrenovacién de calidad irrepetible, la aspi-
racién a la felicidad y la lucha contra el destino para resaltar la Einmaligkeit o
singularidad de la vida que vivimos, en la creencia de que es el conjunto de la
vida misma lo que nos permite dar sentido a la propia vida. Iribarne pone un
énfasis especial en el andlisis del tiempo y en las configuraciones o concreciones
de nuestro modo de ser tiempo y en la forma de nuestro ser temporal que vive
el pasado decantado en forma de herencia, en la vigilia del kairds, y el futuro
como apertura que posibilita la creatividad (i6id., 71). Mientras el término
‘herencia’ designa una tradicién intersubjetivamente trasmitida, el concepto
de ‘kairds’ revela un ‘momento oportuno’ en relacién con la decisién de poner

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madlrid



JULIA IRIBARNE: HACIA UNA ETICA TRASCENDENTAL I 79

en marcha una accidn, si bien Iribarne reconoce que nuestras limitaciones en
cuanto a la capacidad de leer correctamente las circunstancias presentes y a
la posibilidad de prever todas las variables vinculadas a nuestra accién en el
futuro. La orientacién hacia el futuro se une a la conciencia imaginativa de la
posibilidad de mejorar o superar las dificultades presentes para apuntar hacia la
produccién de algo nuevo (ibid., 71-82). Destaca el andlisis de la mortalidad
del ser humano y la inmortalidad del sujeto trascendental, la aspiracién a la
felicidad y la lucha contra el destino que se opone, y la creencia en un sentido
del todo de la vida que permite rescatar el sentido de la vida propia, tema al
que nos dedicamos en el siguiente apartado.

Los rasgos esenciales de la existencia humana, la temporalidad de la con-
ciencia, los suefios como producto constituido, la cuestién de la identidad
personal, el sistema de valores, la memoria, la tradicién, la vocacién individual
y hasta el entretejimiento subjetivo, se hallan presentes en la obra de Borges,
a la que Iribarne somete a la mirada fenomenoldgica: la constitucién husser-
liana del mundo como “una accidn reciproca” entre el sujeto que constituye el
mundo y el mundo que revierte sobre él (76id., 23), la estructura temporal de
la consciencia como un fluir temporal inspirada en Herdclito, la capacidad de
reflexién de la consciencia con el tema del espejo que evocan la cuestién de la
identidad personal, del yo constituyente y del yo constituido, de la memoria,
del cuerpo vivido, la sedimentacién de las habitualidades y la instauracién de
valoraciones con la constitucién de una nueva identidad en los personajes,
el perspectivismo con la obra de Dante y Cervantes, fenémeno que implica
que, estando algunas perspectivas vedadas a nosotros, el reconocimiento de
quiénes hemos sido y el sentido de nuestra vida s6lo se nos revelan en la hora
de nuestra muerte, la tradicién, la trama intersubjetiva y la memoria, con la
particularidad del criollismo y la posibilidad de la transformacién imaginaria
de si mismo. Borges es valorado no por sus seguridades sino justamente por
sus incertidumbres respecto de la identidad personal y el sentido de la vida,
que se hallan reconciliados en “la sospecha de una memoria universal”, lo que
nos permite, a Borges y a sus lectores, dar gracias por el ser inagotable de la

poesia (ibid., 48).

La finitud es examinada en una reflexién del modo en que “la experiencia
de los propios limites ‘refluye’ sobre cada vida”, es decir, cémo ella obra sobre
nuestro modo de vivirla (ibid., 133s.). Guia estas reflexiones la idea de que
es la conciencia de nuestra finitud, la que vuelve nuestros dias preciosos; es la
experiencia de finitud y no la de omnipotencia, la que caracteriza la experiencia

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid



80 | IRENE MONICA BREUER

humana. La cuestién es analizada a la luz del tema de la existencia dirigi-
da hacia la muerte segin Heidegger, y también en referencia a Sartre, quien
entiende esta experiencia como “facticidad”. Su sentido se vincula a aquello que
no podemos modificar ni suprimir, como la corporalidad, el pasado que tiene
“la solidez de los definitivo ‘a nuestras espaldas’, y la libertad, que implica la
necesidad de elegir permanentemente nuestro ser (ibid., 140). Iribarne también
alude a los andlisis de Fink sobre los fenémenos “fundamentales” de la exis-
tencia en los que se manifiesta la finitud como la muerte, el amor, la lucha, el
trabajo y el juego, a los que Iribarne anade los fenémenos del conocimiento y
la comunicacién, los cuales no agotan el espectro de experiencias posibles de la
finitud (ibid., 141-143). Al respecto destaca que no es dificil sefialar los limites
del conocimiento haciéndose eco de una frase de Einstein, que nos conmina
a reconocerlos, so pena de ponernos “en ridiculo con los dioses” (ibid., 142).

Asimismo, la comunicacién es limitada, pues depende del horizonte del
sentido del otro, lo que solo permite un acceso restringido a la fuente incons-
ciente de la que abrevan nuestras convicciones y nuestros actos. Estas reflexio-
nes cierran con la pregunta por el sentido de la vida humana. Por un lado, el
sentido de la finitud es doble: “la vida es esza vez” a la vez que “nadie puede
vivir mi vida por mi. Mi vida es la mfa. En esta cuestién no hay duplicados”
(ibid., 144); por el otro, la realizacién de nuestra propia mismidad sélo llega
a cumplirse en la medida en que nos entregamos a “la creacién de una obra
o a la solidaria responsabilidad por los demds” (ibid., 145), temas que mds
adelante Iribarne profundiza al concebirlos bajo la paradoja del ‘centramiento
descentrado’. Iribarne senala, ademds, que, siendo la vida de cada uno irrepe-
tible y corriendo el peligro de perderse, surge en ella un “reclamo” similar a
“una exigencia de rescate o salvacién”: Se trata de asumir lo que nos es dado,
“asumir el sentido, salvar la vida” (ibid., 146) y “descubrir el sentido irrepeti-
ble de cada vida personal” (ibid., 147). Aun cuando empunemos la vida con
seriedad, esforzdndonos por hacer frente a las circunstancias adversas, y seamos
conscientes de nuestra finitud, podemos reir ante este hecho, en una “reafir-
macién de la vida” como “gesto de confianza frente al misterio” (ibid., 148).

Se trata pues, de una confianza que se fundamenta en la esperanza. Iribarne
subraya que el Eclesiastés ya expresa la mirada desconsolada del ser humano
frente a los avatares de la vida, y se pregunta por la posibilidad de mantener
una actitud esperanzada (bid., 98s.). La autora se ocupa de delimitar esta
actitud frente a otras, como la del optimista, la del deseo y del anhelo. Se
refiere particularmente al contraste entre la “actitud desesperanzada”, que se

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madlrid



JULIA IRIBARNE: HACIA UNA ETICA TRASCENDENTAL I 81

manifiesta en un desencanto, una suerte de derrota existencial, y la “actitud de
desesperacién”, que alude al estado emocional de quien se siente acorralado
por determinadas circunstancias, como la pérdida de un ser querido o un fra-
caso econémico o profesional. Mientras la desesperacién provoca reacciones, a
menudo desmesuradas, ante estas situaciones, la desesperanza, por el contrario,
no conduce a la accién, sino que, en ella, desaparece toda referencia al futu-
ro, pues el desesperanzado ha perdido la razén de ser, el mundo no convoca,
su entorno, el préjimo y las cosas del mundo le resultan indiferentes, pues
desaparecen los signos vitales que lo llevan a comprometerse con ellos. Ya no
hay “intencién de planificacién de cada dia”, el sujeto se segrega, no sélo del
mundo, sino de si mismo también.

Ante esta desesperanza, ante la ausencia de valor y sentido, solo subsiste
“la espera desinteresada de la nada”, la espera de la muerte (ibid., 102). Ante
esta desesperanza, la esperanza nace cuando surge algo nuevo en el curso de los
acontecimientos o en nuestras circunstancias que es ajeno a la propia voluntad.
A pesar de que la confianza comparte con el deseo el cardcter de ser un llamado
hacia la realizacién de su objeto, el objeto del deseo compromete el ejercicio
de nuestra voluntad y de nuestra accién, mientras que la esperanza implica
mantener una radical humildad y una confianza bisica porque la esperanza estd
rodeada de incertidumbres y de factores ajenos a nuestro control. La actitud
esperanzada entrafa confianza y entrega al futuro, por lo que se produce una
cierta “refluencia” del futuro intencionado sobre el presente, llevando al con-
secuente reconocimiento de la finitud de nuestros dias a la vez que iluminando
y convirtiendo en preciosos los dias de nuestra vida (ibid., 103-105).

Iribarne delimita una “dimensién mundana” de una “dimensién transcen-
dente de la esperanza” (ibid., 105). En el primer caso se trata de un enfoque del
futuro en que las caracteristicas negativas de nuestro mundo se transforman en
favorables. Esta forma de esperanza tiene un alcance variado. La proyeccién
menor concierne al dmbito en que se desarrollan nuestras acciones. Asumimos
nuestras limitaciones, reconocemos nuestra capacidad restringida de modificar
nuestras circunstancias concretas, y esto nos lleva a reflexionar sobre la mejor
orientaciéon de nuestra accidon y sobre la meta ideal a las que se tiende, lo cual
nos lleva a alentar esperanzas. Esta direccién futura nos enfrenta a “una de las
preguntas del ser mds radicales e inevitables: es la pregunta por el sentido de
nuestra vida y de ese todo en que nuestra vida se halla inmersa” (ibid., 1006).
Cuando esta pregunta se orienta a lo inmanente al mundo, la respuesta se
halla en la vida comunitaria, que es experimentada con un valor propio y en

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid



82 | IRENE MONICA BREUER

la esperanza en un mundo mejor. Mientras que en la dimensién mundana
subyace una esperanza en el devenir futuro en paz de la humanidad, donde
la dignidad humana sea universalmente reconocida, en la dimensién de tras-
cendencia se vislumbra un sentido mds abarcador, que incumbe a nuestro ser
y al misterio. Frente a la comprobacién de la finitud de la vida, se afirma la
esperanza de un no-fin, el deseo de eternidad. Cuando no se concibe un alma
inmortal, la memoria se presenta como posibilidad de escapar a la aniquilacién
absoluta (ibid., 188s.). La esperanza escatoldgica o de un no-fin es un “don”,
porque no resulta de la propia voluntad ni responde a 6rdenes ajenas (ibid.,

109).

Siguiendo a Marcel, se suman dos condiciones esenciales de la esperanza:
una condicién profética porque implica una referencia a ’lo que debe ser’, y una
condicién salvadora, que remite a una misteriosa eficacia contraria a aquella de
las armas y que se asimila a un milagro. La expresién trascendente de la espe-
ranza se manifiesta en una confianza bésica y en una “esperanza de pertenencia
a un todo de sentido que nos desborda, nos precede y nos contiene”, y, agrega
Iribarne, “al que serfa maravilloso volver algtin dia” (ibid., 116). Tal vez sea
éste un ideal inalcanzable; en las posiciones de Scheler y Unamuno Iribarne
encuentra meditaciones sobre la esperanza y el rol que le cabe a la filosoffa:
“la filosofia, por su parte, considera la cuestién como metafisica y aunque no
logre dar respuestas definitivas tiene el derecho de sostener el tema en forma
de preguntas” (ibid., 161). La metafisica es teologia, por lo que la idea de
inmortalidad es una cuestién de creencia y no de intuicién, como lo sostiene
Scheler; aun cuando se pretenda con Unamuno la resurreccién de su cuerpo
o alma y la persistencia de la memoria, esto no quita que el entrelazamiento
de la vida, la esperanza y la razdn sean testigo de pretensiones que desafian la
racionalidad y se acercan al mito (ibid., 165s.).

La muerte nos recuerda nuestra finitud y el valor de la vida. Es por ello que
“una meditacién sobre la muerte es el reverso de una meditacién sobre la vida.
Sélo lo que ha vivido puede morir” (ibid., 151). Iribarne se detiene en algunas
experiencias que se relacionan con ella. Estamos sometidos a una pérdida de
energfa vital, y sentirse abandonados por ella nos hace pensar en la proximidad
de la muerte. Se trata de “una experiencia significativa como anticipadora de la
propia muerte” (ibid., 153). Si la vitalidad decae por debajo de un cierto nivel,
ya sea por enfermedad, tristeza, desesperacién, nos embarga la experiencia de
un deslizarse hacia la muerte, que se siente como una entrega al cansancio y
a una expectativa de alivio. Bajo estos estados de 4dnimo se experimenta una

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madlrid



JULIA IRIBARNE: HACIA UNA ETICA TRASCENDENTAL | 83

“relacién amistosa” con la muerte (ibid.). Otra experiencia que nos revela el
sentimiento de la muerte es la experiencia de no ser amado por nadie ni ser
necesario para nadie. Se abre “un desierto de afectos”, y quedamos embargados
por una situacion sin signos positivos ni negativos, es decir, en una monotonia
donde se disuelven todos los afectos y por ende, nosotros mismos.

Nuestra experiencia de la muerte se relaciona también con la muerte del
otro, cuya ausencia se percibe. Se la percibe como un “aniquilamiento de
nuestra expectativa anticipante de su presencia’, en los objetos que nos recuer-
dan su ausencia (ibid., 154). Por lo tanto, si bien la experiencia originaria
efectiva de la propia muerte es imposible, vivimos otras que se convierten
en una “pseudoinstitucion originaria” de ella (6id., 156). Iribarne concluye
que “el ser humano maduro y experimentado puede reconciliarse con la idea
de su muerte” ya que “vivir en paz” con la muerte que hemos aceptado es “la
manera humana de morir”: “Vivir es llevar a cabo una tarea, dar respuesta a un
llamado; habiéndola llevado a cabo, querriamos partir hacia algo diferente y
no seguir viviendo interminablemente del mismo modo o empezar de nuevo”
(ibid., 158). Iribarne aboga por una aceptacién pacifica de la muerte, y destaca
la respuesta de Husserl a la antinomia desgarradora entre la necesidad de morir
y la voluntad de persistir, que se resuelve en la creencia:

Sélo puedo tener fuerzas en la creencia en un mundo pleno de sentido,
en un mundo que alcanza el sentido a partir de nosotros y que, a pesar de
todas las irrupciones del sinsentido, alcanza sentido mediante la fuerza que
supera [obstdculos] en la comunidad de los hombres de buena voluntad, de
tal modo que nuestra fuerza es ‘fuerza de Dios’ (ibid., 182 en traduccién

de Iribarne, cf. Hua XLII, 406).

En estas lineas es posible constatar la inevitable oposicidn entre la esperanza
de persistir y el temor a desaparecer. Es posible que la mejor respuesta para
vivir sin obviar el factum de la propia muerte sea, tal como lo sostiene Iribarne
siguiendo a Husserl, la “creencia en el sentido del todo (Iribarne 2012, 182),
que no es sino la creencia en el sentido de la vida.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid



84 | IRENE MONICA BREUER

6. Hacia una ética trascendental 1I: el sentido ético de la vida a
través de la paradoja del ‘centramiento descentrado’

En la misma obra, £n torno al sentido de la vida, Iribarne retoma a Husserl
para responder a la pregunta por el sentido de la vida, tomando como referen-
cia sus textos para la revista japonesa Kaizo. En ellos, considera los rasgos del
mundo y de la persona para la que el mundo es tal, el problema de la confor-
midad consigo mismo, la cuestién de los valores y su relacién con los fines y las
circunstancias que se oponen al predominio del sentido. La cuestién del sentido
se vincula a ciertos conceptos: la finalidad, en cuanto entendemos el sentido
como realizacién que apunta a un desarrollo que le precede, el zelos, como
dimensién ideal que orienta la realizacién del sentido, el valor, pues el sentido
por el que se pregunta es una finalidad, y, por ende, es valioso; la historia y su
potencialidad significante que la marcha de la humanidad ha decantado en el
tiempo (ibid., 234). Estas cuestiones se nuclean en torno a la pregunta acerca
de la correcta actitud del ser humano que aspira a la felicidad, en un mundo
cuyo sentido racional es interferido por las formas de negatividad que Husserl
retne bajo el término ‘destino’ (ibid., 236).

El destino interfiere en la realizacién de proyectos y obras, en las que el
ser humano resume el sentido de la vida: la vulnerabilidad fisica y psiquica
atenta contra la culminacién de proyectos y la busqueda de sentido; el azar, lo
contingente, lo accidental, implican el mismo peligro; el error, puesto que la
repercusién futura de la accidn es imprevisible, lo cual conduce al sinsentido,
lo imprevisible de la naturaleza, todos estos factores conllevan la aniquilacién
de valores y conducen a afirmar el sinsentido de la vida (ibid., 241-244). La
dificultad que se agrega para la afirmacién del sentido de la vida es la imprevi-
sibilidad del futuro, que no es sino su rasgo esencial (ibid., 244). A pesar del
azar y de las circunstancias adversas, el ser humano pleno aspira hacia los valores
superiores, y se eleva hacia una valoracién de la vida desde el punto de vista de
lo mejor, de modo que la vida brinde la satisfaccién mds plena posible. La dicha,
destaca Iribarne, no es la forma de la vida plena, sino la alegria por el triunfo de
lo mejor para todos los que se ama y, en fin, para todos los seres humanos. La
persona cuya accién se orienta siempre hacia lo mejor posible abre su camino

a la vida ética (ibid., 240s.).

Sin embargo, la irracionalidad del destino y del error de conocimiento y
decisién, nos hace dudar de que la vida misma tenga sentido. Frente a este

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madlrid



JULIA IRIBARNE: HACIA UNA ETICA TRASCENDENTAL | 85

hecho, Iribarne se pregunta si tiene sentido la vida ética en busca de lo mejor
posible, en comunidad amorosa y sometimiento al imperativo categérico (ibid.,
241). De la conciencia de la vulnerabilidad de nuestra situacién en el mundo y
cosmos, Iribarne desprende la conclusion, en su interpretacién de la meditacion
husserliana, de que

el amor es una capacidad disposicional propia de los seres humanos;
si se la actualiza en el sentido de la universalizacién ética, el ser humano
encuentra su camino hacia lo superior en la opcién por lo mejor posible,
tal como resulte de su critica racional, para si mismo, para sus préjimos y

para la humanidad (i6id., 249).

La persona cuyos actos estdn siempre orientados hacia lo mejor posible abre
la via a una vida ética (ibid., 240). Aun frente a las calamidades que pueda depa-
rarnos el destino, “el amor y la consecuente compasién y solidaridad respecto
de uno mismo y del otro nos lleva a optar por el comportamiento ético” (ibid.,
249). O bien, en otras palabras: Husserl ha senalado la igualdad trascendental
y existencial de los seres humanos. La grandeza del ser humano se evidencia en
la disposicién de amar y de crear el bien; si bien el ser humano es consciente de
sus propias miserias que le pueden impedir elegir el camino hacia lo mejor, esto
no invalida que el sentido de la vida sea la busqueda del bien. Aun aceptando la
hipétesis de la carencia de sentido de lo cédsmico y de la historia, “el ser humano
realiza su sentido en la asuncién de su responsabilidad” (76id.), una toma de res-
ponsabilidad por el préjimo que se atina a “la exigencia” planteada por Husserl,
de “creer en el sentido del Todo”, pues, sin esta creencia, no tendriamos fuerzas
para conducir la propia vida (ibid.). Se trata de una exigencia autoimpuesta, que,
a nuestro entender, es un Gltimo recurso para afirmar la vida frente a la fuerza

de la adversidad.

Las reflexiones de Iribarne culminan en una concepcion ética a través de la
paradoja del “centramiento descentrado”, la cual constituye el aporte original y
central con el que corona su obra:

El centramiento se manifiesta en el hecho de que la motivacién mds
primordial que subyace a la renovacién de las tomas de posicién y habitua-
lidades de la persona es su preocupacién por la vida como la vida mia, la que
estd a mi cargo. Se trata de la busca de una ‘satisfaccién vital’ que me lleva a
preguntarme por i auténtica existencia, la que me traerfa cierto bienestar

(ibid., 223).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid



86 | IRENE MONICA BREUER

No sélo la experiencia tan radical como el “yo pienso” o la del “yo puedo” impli-
can un grado médximo de centramiento, sino también la experiencia de sentimientos
como la tristeza, la alegria, el dolor, y también la experiencia del deseo, la expectativa
y la frustracién, propios del ser humano, pues en cada caso se trata de experiencias
mias (ibid., 225). La identidad que ha de ser preservada alude a la responsabilidad
consigo mismo. Tal responsabilidad exige a la persona asumir su esencia teleoldgica
y orientarse voluntariamente segtn el zelos, una “vida universal referida a una ‘tarea
vital’ unitaria” que no es sino la preservacién de si mismo (ibid., 224s.). En cuanto
esta responsabilidad compromete la propia libertad y decisidn, se presenta, en prin-
cipio, estrictamente centrada en la propia identidad (i6id., 226). Esta afirmacién de
una identidad personal fundamentalmente centrada, centripeta, es complementada
por la funcién de descentramiento, centrifuga, que alude al cardcter intersubjetivo

de la subjetividad (ibid.).

Esta paradoja estd no sdlo relacionada con el énfasis de Husserl en la profun-
didad y hasta la inevitabilidad de la presencia del otro, quien es responsable por el
reconocimiento del si mismo de cada sujeto (Hua XV; 366, 371), sino también
alude a la relacién amorosa de los amantes que renuncian a su propia voluntad en
aras de la voluntad del otro, es decir, alude a expresiones como “ser-el-uno-con-
el-otro”, “ser-el-uno-para-el-otro”, “ser-el-uno-en-el-otro” y la posibilidad de ser
“el-uno-segtin-el-otro” (ibid., 228). El mantenerse fiel a si mismo implica a la vez
centramiento y descentramiento:

La experiencia en que culmina el centramiento descentrado de la identidad,
que la preservacién de si mismo aspira a conservar, es la persona ética. La per-
sona ética, para ser tal, tiene que ser centrada, debe ser consciente de si misma,
autorregulada y responsable por si misma, sin embargo, esa autorreferencialidad
incluye, esencialmente, descentramiento (ibid., 230).

Esta reflexién ética que articula magistralmente la necesidad de autosuficiencia
y preservacién del si mismo con el reconocimiento de las obligaciones morales para
con el préjimo, nos muestra que el otro participa necesariamente en la constitucién
de mi propia identidad. Esta apelacién a valores y fines éticos demuestra ser una
condicién de posibilidad de una vida auténticamente humana. La aspiracién de la
preservacion de un si mismo que ha asumido el hacerse responsable por los demds,
no es suprimida por las limitaciones externas como guerras, o la degradacién final
del mundo, que afectan la reflexién filoséfica sobre la posible falta de sentido del
mundo y de la vida (7bid., 231). La experiencia en que culmina el centramiento des-
centrado de la identidad, es la “persona ética”: Ella debe “ser consciente de si misma,

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madlrid



JULIA IRIBARNE: HACIA UNA ETICA TRASCENDENTAL | 87

autorregulada y responsable por si misma”, sin embargo, alcanza la “conformidad
consigo misma” Gnicamente en la medida en que aspira a alcanzar los valores éticos
mds altos que no son sino aquellos que lo son para “el préjimo, de jure, para toda

la humanidad” (ibid., 230).

Se trata de una “solidaridad radical que responde al hecho de la universal vul-
nerabilidad humana”, que no es suprimida por las limitaciones, ni por la posible
“carencia de sentido en lo césmico” y en la “historia”, sino por el contrario, es la
tnica base propicia para la convivencia: “El ser humano realiza su sentido en la res-
ponsabilidad” y “se humaniza por la respuesta ética. La vulnerabilidad del otro nos
convoca y el sentido de nuestra propia vida es responder a su llamado” (#bid., 259).
Es por ello que “el sentido de ser de nuestro ser seres humanos es ser centrado-des-
centrados a favor del respeto y la responsabilidad por la dignidad humana del otro”
(ibid.) ala vez que por la propia. Desde este punto de vista, no habrifa una relacién
necesaria entre el sentido final y totalizador de la vida, por una parte, y por otra, la
decisién de cada ser humano de conducir éticamente la propia vida” (ibid., 249).

7. Conclusiones

De la presente exposicién de la recepcién de la fenomenologia y de la antropolo-
gia filoséfica en Argentina se desprende que ésta no fue pasiva, sino critica, resultado
de su insercién en la problemdtica sociocultural propia. Los filésofos han elaborado
en mayor o menor medida una axiologfa de matiz humanista que promueve la
libertad responsable y la voluntad teleoldgica con miras no s6lo a postular, sino a
llevar a la préctica valores espirituales superiores. En este sentido, estas disciplinas
se unen para postular un ideal de humanismo que enfatiza la dimensién personal,
el compromiso social de la prictica filoséfica, y la bisqueda de fundamentos del
saber y la razén, sin descuidar ni la consideracion de las diferentes dimensiones de
la experiencia de la vida comunitaria y cultural ni la funcién militante y critica del
filésofo. Por ello la filosofia se entiende como un saber socialmente comprome-
tido que deviene una fuerza activa en la construccién de una comunidad regida
por principios éticos, posicién que sustenta la generacién de maestros que precede
inmediatamente a Iribarne, compuesta por Romero, Korn y Pucciarelli, quienes sin
duda alguna han ejercido una influencia notable sobre la autora. En conclusién,
Iribarne nos deja una importante leccién de vida: Aun cuando no se pueda afirmar
una conexion necesaria entre sentido y decisién, debe reconocerse que sélo bajo la
condicién de asumir nuestro ser centrado-descentrado puede nuestra vida revestir

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid



88 | IRENE MONICA BREUER

un sentido y una dignidad éticas. Esta insistencia final de Iribarne en el sentido
ético de nuestras vidas es una didfana y lticida apelacién por recuperar los principios
éticos que deben regir toda conducta humana, una tarea que reviste una innegable
urgencia en vista de la presente crisis ética que atraviesan nuestras sociedades.

Bibliografia

BREUER, 1. (2023). “La recepcion de la fenomenologia en Argentina: Eugenio Pucciarelli”, en
Investigaciones Fenomenoldgicas N° 20, 2023a, p. 55-92, https://doi.org/10.5944/
RIE20.2023.37867

Dorrr, J.E. (1988). Die Anfinge der Kantrezeption in Argentinien (1837-1930),
en: Dotti, J.E, Holz, H., Radermacher, H. (Hrsg.), Kant in der Hispanidad (pp.
47-72), Bern, Peter Lang.

Dorrr, J.E. (1992). La letra gotica. Recepcion de Kant en Argentina desde el romanticismo
hasta el treinta, Buenos Aires, Facultad de Filosofia y Letras.

Korn, A. (1938). “Axiologia”, en Ensayos filoséficos. Apuntes filoséficos. Buenos Aires:
Claridad, reimpreso en Obras, Vol. 1, La Plata: Universidad Nacional de la Placa.

Korn, A. (1940). “Nuevas Bases” en Influencias filoséficas en la evolucion nacional,
Obras, Vol. 111, La Plata: Universidad Nacional de la Plata.

Korn, A. (1948, 1930). La libertad creadora, Buenos Aires, Claridad.

Husserw, E. Hua XIV. Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit. Texte aus dem Nachlass.
Zweiter Teil: 1921-1928, 1. Kern (ed.), The Hague, Nijhoft, 1973.

Hussery, E. Hua XV. Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit. Texte aus dem Nachlass.
Dritter Teil: 1929-1935, 1. Kern (ed.), The Hague, Nijhoff, 1973.

Hussery, E., Hua Mat. VIII, Spdite Texte iiber Zeitkonstitution (1929-1934). Die
C-Manuskripte. D. Lohmar (ed.), Dordrecht, Springer, 2006.

Husservy, E., Hua XLIL. Grenzprobleme der Phinomenologie. Analysen des Unbewusstseins
und der Instinkte. Metaphysik. Spite Ethik. Texte aus dem Nachlass (1908-1937), R.
Sowa, Th. Vongehr (eds.), Cham, Springer, 2014.

IRIBARNE, ].V,, (1985). “La fenomenologia como monadologia”, en Escritos de Filosofia
N° 15-16, 71-82.

IRIBARNE, ].V. (I: 1987, 11: 1988). La Intersubjetividad en Husserl. Bosquejo de una teoria
Buenos Aires: Lohlé, traduccidn revisada: (1994). Husserls Theorie der Intersubjekti-
vitit, M.A. Herlyn (Ub)., H.R. Sepp (Mitw.), Freiburg i. Br., Karl Alber.

IRIBARNE, J.V. (2002). Edmund Husserl. La fenomenologia como monadologia, Buenos
Aires, Academia Nacional de Ciencias de Buenos Aires.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madlrid



JULIA IRIBARNE: HACIA UNA ETICA TRASCENDENTAL I 89

IRIBARNE, ].V. (2007). De la ética a la metafisica. En la perspectiva del pensamiento de
Edmund Husserl, Bogotd, Universidad Pedagdgica Nacional.

IRIBARNE, ].V. (2012). En torno al sentido de la vida. Ensayos fenomenolégicos sobre la
existencia, Morelia, Jitanjafora.

PucciareLy, E. (1987). “Presentacién”, en J. Iribarne, La Intersubjetividad en Husserl.
Bosquejo de una teoria, 1, Buenos Aires, Lohlé, I-V.

PucciareLty, E. (2007). “Autopresentacion”, en Escritos de Filosofia 47, 291-310.

PucciareLLs, E. (1987). Los rostros del humanismo, Buenos Aires, Fundacién Banco de
Boston.

RoMmEro, E (1952). Sobre la filosofia en América, Buenos Aires, Rail.

RoMERro, F. (1960). Ortega y Gasset y el problema de la jefatura espiritual. Buenos Aires,
Losada.

RoMEro, E (1965). Teoria del hombre, Buenos Aires, Losada.

SaN MarrTiN, J. (2015). “El camino hacia una antropologia trascendental”, en R.J. Wal-
ton, J. San Martin (eds.), “Julia V. Iribarne. Intersubjetividad, ética y antropologia”,
Escritos de Filosofia N°3, en asociacién con [nvestigaciones Fenomenoldgicas, Serie
Monogrifica 6, 289-312.

Warron, R.J. (1997). “Spain and Latin America”, en L. Embree, D. Carr et al. (eds.),
Encyclopaedia of Phenomenology, Dordrecht, Kluwer, . 675-679

Warron, R.J. (2002). “Prélogo”, en ]J.V. Iribarne, Julia V. (2002). Edmund Husser!. La
fenomenologia como monadologia, Buenos Aires, Academia Nacional de Ciencias de
Buenos Aires, 9-22.

Watron, R.J. (2015). “El nucleo ético de los temas filoséficos capitales”, en R.J. Wal-
ton, J. San Martin (eds.), “Julia V. Iribarne. Intersubjetividad, ética y antropologia”,
Escritos de Filosofia N°3, en asociacién con Investigaciones Fenomenoldgicas, Serie

Monogrifica 6, 379-396.

Warron, R.J. (2022). “Culture and Person in Francisco Romero’s Phenomenology”,
en B.C. Hopkins & D. De Santis (eds.), The New Yearbook for Phenomenology and
Phenomenological Philosophy XX. Special Issue, Phenomenology and the Hispanic
World, London/New York, Routledge, 97-114.

WaLToN, R.J. & San Martin, J. (2015). “Nota Editorial”, en R.]. Walton, J. San Martin
(eds.), “Julia V. Iribarne. Intersubjetividad, ética y antropologia”. Escritos de Filo-
soﬁ'ﬂ N°3, en asociacién con [nvestigaciones Fmammo/o’gz’ms, Serie Monogréﬁca 0,

11-12.

Recibido: 05-09-2025
Aceptado: 01-12-2025

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid






ESPACIO Y GEOMETRIA EN KANT A PARTIR DE
LA INTERPRETACION FENOMENOLOGICA DE
OSKAR BECKER

SPACE AND GEOMETRY IN KANT FROM
OSKAR BECKER’S PHENOMENOLOGICAL
INTERPRETATION

José M. GARCiA GOMEZ DEL VALLE
Universidad Complutense de Madrid
josega2/7@ucm.es

RESUMEN: Se propone una reconsideracion de la validez de las criticas dirigidas a
la filosoffa transcendental desde planteamientos epistemoldgicos que encontraron en el
desarrollo de la geometria y de la fisica tras la muerte de Kant una evidencia del cardcter
obsoleto de su teorfa. Con la intencién de ofrecer una posible via de justificacion de
la posicién kantiana, se atiende a la relacién entre la doctrina kantiana del espacio y
su tematizacién en la geometria y en la ciencia natural matemdtica a partir de la inter-
pretacion fenomenoldgica del fildsofo y matemdtico Oskar Becker y su exposicion del
denominado «espacio de la intuicién».

PALABRAS CLAVE: espacio, geometria, intuicion, filosofia transcendental.

AssTrAcT: This paper proposes a reconsideration of the criticism directed at Kant’s
transcendental philosophy from an epistemological perspective which found evidence
of the obsolete and sterile nature of his theory in the light of the advancements that
geometry and physics experienced after the philosopher’s death. Aiming to present a
potential justification of the Kantian position, the paper addresses the relationship bet-
ween Kant’s philosophical doctrine of space and its scientific thematization in geometry
and mathematical natural science following the phenomenological interpretation by the
philosopher and mathematician Oskar Becker and his notion of a «space of intuition».

Kevworps: Space, Geometry, Intuition, Transcendental Philosophy.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 91 - 108. UNED, Madlrid



92 | JosE M. GARciA GOMEZ DEL VALLE

1. Espacio y geometria en Kant. Introduccion

La recepcidn histérica de la doctrina kantiana del espacio estuvo marcada
inevitablemente por los importantes desarrollos de la matematica y de la fisica
tedrica acontecidos durante el siglo XIX y principios del XX. Estos avances en
la investigacién cientifica y sus posibles consecuencias filoséficas dieron pie a la
consideracién de que la comprensién transcendental del espacio habria quedado
por completo obsoleta y habria sido por tanto deslegitimada por depender ésta
aun en un sentido esencial de la geometria clésica euclidiana.

Por poner un ejemplo de la referida orientacién en la confrontaciéon con la
filosoffa de Kant, el tedrico de la ciencia Hans Reichenbach escribia en su mono-
grafia sobre Zeoria de la relatividad y conocimiento a priori de 1920:

No hay duda de que la Estética transcendental de Kant parte de la vali-
dez incondicionada de los axiomas euclidianos; y si bien se puede discutir
acerca de si él ve en su evidencia intuitiva el fundamento de prueba de su
teorfa del espacio apridrico, o bien, por el contrario, ve en la aprioridad del
espacio el fundamento de prueba de su evidencia, en cualquier caso es com-
pletamente seguro que su teoria es incompatible con la invalidez de estos
axiomas (Reichenbach 1920, p. 4).

De acuerdo con esto, y para considerar la correccién de esta critica desde
planteamientos epistemoldgicos a la filosoffa de Kant y a su concepcién del espa-
cio, parece oportuno, en primer lugar, atender al estatus metédico que el filésofo
otorga explicitamente al conocimiento geométrico en este contexto; puesto que
si se quisiera sostener la idea de que este derivé de la evidencia de la geometria
euclidiana, o de la validez universal de sus principios, el fundamento de prueba
para sus argumentaciones y explicaciones sobre la representacién pura del espa-
cio y esto quisiera decir, mds adn, que su dilucidacién del concepto de espacio
orientada ontolégicamente (o su «exposicién metafisica») depende del edificio
doctrinal de una determinada teorfa cientifica histéricamente dada, entonces esta
concepciodn serfa ficilmente corregida (o, mds bien, apareceria como hermenéu-
ticamente insostenible) de la mano de la mds inmediata literalidad de aquellos
pasajes en los que Kant establece su estrategia argumentativa en vista del cardcter
apridrico y necesario de la representacién del espacio.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 91 - 108. UNED, Madlrid



ESPACIO Y GEOMETRIA EN KANT A PARTIR DE LA INTERPRETACION FENOMENOLOGICA... 1 93

Mis bien, bastarfa un breve repaso a sus textos fundamentales para constatar
que la remisién a la geometrfa funciona como ilustracién o confirmacién de la
correccién del concepto filoséfico de espacio ganado en una consideracién «meta-
fisica» o «transcendental», pero nunca como su premisa o su fundamento de
prueba. De hecho, ya en 1770, en su disertacién inaugural, este Kant precritico
establece —y tal es el sentido literal del texto— que las determinaciones del espacio,
que son ganadas en una reflexién metédica propiamente metafisica, encuentran
en la geometria su constatacion, mds que su fundamento’. Esto viene formulado
de manera més clara en 1781, en la «Exposicién metafisica» de la primera edi-
cién de Critica de la razén pura, en tanto que es «la certeza apodictica de todos
los principios geométricos y la posibilidad de su construccién a priori» la que
se fundamenta en la «necesidad a priori» ganada para la representacién pura del
espacio”. También en sus Prolegdmenos de 1783 —es decir, incluso alli donde Kant
reelabora su argumentacién asumiendo un «método analitico» que se orienta en
el «factum» del conocimiento cientifico asentado como hilo conductor para la
exposicion de la cuestién «ontoldgica» acerca de «cémo son posibles en general
los juicios sintéticos a priori»— la posibilidad misma de la geometria es remitida
al cardcter fundamental (i. e. en tanto que fundamento) de la intuicién pura de
su doctrina transcendental. El espacio es, por ello, expuesto como condicién
ideal y subjetiva de la posibilidad de objetos de experiencia; y esto especifico
de la representacién del espacio es justamente lo que, para Kant, garantizaria
definitivamente la posibilidad a priori de la geometria’. Es mds, en 1787, en el
marco de las modificaciones que Kant introduce en la segunda edicién de su opus
magnum, la relacién entre la geometria y la determinacién filoséfica de la nocién
del espacio se expresa en una «Exposicién transcendental», en el marco de la cual
Kant refiere de nuevo precisamente cémo la posibilidad misma de la geometria
debe explicarse a partir de la nocién filoséfica del espacio como «complexién
formal subjetiva» en tanto que «forma del sentido externo en general»*.

En ese sentido, y como ha mostrado, por ejemplo, Rolf-Peter Horstmann
(1997), los argumentos que debian demostrar el cardcter intuitivo y puro del
espacio son expuestos de manera independiente de la geometria; motivo por el
cual, al cabo, los principios y axiomas de aquella ciencia geométrica no pueden
venir presupuestos en la exposicién misma de la representacién del espacio. Por

' Cf. Kant (1996, p. 21) y Humphrey (1973, p. 493).

Kant (KrV, A 24 s.).

Cf. Kant (Proleg., AA 4, pp. 287 s.); asi como, por ejemplo, Schabel (2012).
Kant (KrV, B 41).

BN

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 91 - 108. UNED, Madlrid



9 | JosE M. GARciA GOMEZ DEL VALLE

consiguiente, la verdad y el fundamento de la consideracién filoséfica del espacio
como forma pura a priori de la sensibilidad y elemento constitutivo esencial del
conocimiento humano no se establece, al menos no en el planteamiento expreso
propuesto por Kant en sus escritos, sobre los resultados de una tematizacién cien-
tifica del espacio en la geometria (y, mds concretamente, en la geometria cldsica,
euclidiana). A lo sumo, de acuerdo con una formulacién de Reinhard Brandt
(2010, p. 30), que condensa de manera pregnante este complejo entramado de
geometria y concepto filoséfico de espacio, «la intuicién pura subjetiva es ratio
essendi de la geometria euclidiana y esta es, en verdad, ratio cognoscendi del espacio
puro de la intuicién».

Ahora bien, las declaraciones de Kant acerca del estatus metédico que quiere
asignar explicitamente a la geometria en relacién con la determinacién filoséfica
del concepto de espacio no pueden resolver atin el problema planteado por Rei-
chenbach, puesto que, si bien es cierto que el filésofo de Kénigsberg no quiso
deducir las caracteristicas fundamentales de su nocién de espacio a partir del con-
tenido doctrinal de aquella ciencia, parece obvio que no podria tampoco recurrir
a ella como constatacién o confirmacién de la correccién de su doctrina trans-
cendental si esta resulta al cabo incompatible en sus conclusiones con aquella.

Para intentar arrojar algo de luz sobre esta problemitica el presente articulo
se propone atender a la motivacién de la mencionada critica epistemoldgica
(orientada especificamente en la teorfa de la ciencia) de la filosofia transcenden-
tal, identificar hasta qué punto la evolucién de las distintas disciplinas cientificas
posteriores a Kant representan efectivamente un problema para su doctrina del
espacio y, de la mano de la interpretacién fenomenoldgica desarrollada por Oskar
Becker, ofrecer una posible via de justificacién de la posicion kantiana.

2. La nueva determinacion cientifico-matematica del espacio y el
«espacio de la intuiciéon». La interpretacion fenomenologica de
Oskar Becker

El rechazo del papel central para la comprensién de la matemdtica que en
el contexto de la filosofia critica ostenta la intuicién pura, asi como de su inter-
pretacién del conocimiento geométrico y de su caracterizacién metafisica del
espacio, recibe diferentes estimulos con la evolucién histérica de la matemadtica
y de la fisica posteriores a Kant. Asi, por ejemplo, se pudo presentar como
contraargumento contra la concepcién kantiana —el cual habria de arrebatar toda

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 91 - 108. UNED, Madlrid



ESPACIO Y GEOMETRIA EN KANT A PARTIR DE LA INTERPRETACION FENOMENOLOGICA... I 95

aprioridad y necesidad a su concepto de espacio— la posibilidad de desarrollar
consistentemente en geometria complejos axiomdticos que divergen del eucli-
diano —una posibilidad que se desplegé solo con el desarrollo de las geometrias
no-euclideas en el siglo XIX, pero que, curiosamente, Kant mismo previé en
un texto publicado en 1747’ —. Por otro lado, como es sabido, la aplicacién de
geometrias no-euclideas en la fisica tedrica a comienzos del siglo XX, por ejemplo
en el marco de la teoria de la relatividad general, significé igualmente un cuestio-
namiento decisivo de la autoridad tradicional de la geometria cldsica euclidiana
como descripcién vinculante del espacio fisico. Estos no son, ciertamente, los
tnicos planteamientos de una critica a la filosofia kantiana orientada epistemold-
gicamente desde la nueva matemadtica y la discusién metodoldgica acerca de sus
fundamentos®. Sin embargo, de los importantes avances cientificos del s. XIX y

> Vid. Kant («Gedanken...», § 10; AA 1, pp. 24 s.); sobre esto, cf. e.g. Becker (1927, pp. 289
ss.), Becker (1975, p. 175); Martin (1960, pp. 26 s.) o Torreti (1974, pp. 11 ss.).

¢ También la moderna interpretacién logicista de la matemdtica, i. e. la perspectiva —a la que
aspiraban légicos y teéricos de la ciencia como Bertrand Russell o Louis Couturat— de una
reduccién del completo edificio tedrico de la matemdtica a relaciones légico-formales y los
modos y procedimientos analiticos del cdlculo légico, dio a esta critica un significativo impul-
so en torno al cambio de siglo (finales del s. XIX y principios del XX), una critica que se
dirigié expresamente contra la comprensidn filoséfica de la matemdtica de Kant, i. e. contra
la teorfa de la construccién del conocimiento matemadtico y el papel destacado que Kant
reserva en ¢l para la intuicién. El matemdtico y teérico de la ciencia Henri Poincaré resumia,
no sin cierta ironfa, este punto de vista con las siguientes palabras: «Para el sefior Couturat,
los trabajos nuevos y en particular los de los sefiores Russell y Péano, han cortado definitiva-
mente el debate, desde largo tiempo pendiente entre Leibnitz y Kant. Han mostrado que no
hay juicio sintético a priori (como dijo Kant para designar los juicios que no podian ser
demostrados ni analiticamente, ni reducidos a identidades, ni establecidos experimentalmen-
te), han demostrado que las Matematicas son reductibles a la 16gica y que la intuicién no
desempefia ningin papel. Es esto lo que el seior Couturat expuso en la obra que acabo de
citar [sc. Les principes des mathématiques, Paris 1905], y lo que dijo mds netamente aun en su
discurso en el Jubileo de Kang, si bien of decir a media voz a mi vecino: “Se ve bien que es el
centenario de la muerte de Kant”» Poincaré (1946, pp. 119 s.; nuestra cursiva).

Por otro lado, para la critica positivista a Kant y a su teorfa del cardcter sintético y a priori del
conocimiento geométrico, vid. e.g. la introduccidon de Rudolf Carnap a otra de las obras de
Reichenbach: «Kant dedujo de la aparente validez necesaria de los principios geométricos que
su conocimiento era a priori (i. e. independiente de la experiencia), si bien sintético.» Del
desarrollo posterior de la geometria y la fisica se sigue, segin Carnap (1977, pp. 3-4), lo
siguiente: «en la terminologfa de Kant: la geometria matemdtica es de hecho a priori, como él
afirmé, pero lo es solo porque es analitica. La geometria fisica es de hecho sintética, pero
descansa en la experiencia y, por ese motivo, no es a priori. En ninguno de los 4mbitos que
pertenecen a la geometria aparecen los juicios sintéticos a priori y, por ello, la doctrina de
Kant debe ser abandonada.» Cf. también la exposicién de esto en Carnap (1976, pp. 128 s. y
177 ss.).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 91 - 108. UNED, Madlrid



9% | JosE M. GARciA GOMEZ DEL VALLE

XX, el desarrollo de geometrias no euclideas y su empleo en las modernas teorias
fisicas poseen especial interés en este contexto por sus implicaciones filoséficas
para la discusién en torno al concepto kantiano de espacio. Puesto que, en el marco
de una recepcién del pensamiento de Kant predominantemente epistemoldgica,
supusieron un desafio para la nocién de espacio de la filosofia critica, una filosofia
que fue comprendida inicialmente como un ensayo de fundamentacién de la
geometria euclidea y de la ciencia natural matemadtica newtoniana, como una
suerte de instancia epistemoldgica fundamentadora de su evidencia, aprioridad,
necesidad, universalidad, etc.”

En la década de los anos 20 del pasado siglo, el filésofo y matemdtico Oskar
Becker intervino en esta discusién desde un planteamiento propiamente fenome-
nolégico. Més concretamente, su aportacién a dicha problemdtica estaba orien-
tada por su particular propuesta de integrar la perspectiva de la fenomenologia
«formal» de Husserl y de la fenomenologfa «<hermenéutica» de Heidegger en una
interpretacién ontolégica de la matemdtica que ocasionalmente remite a la com-
prensién quasi-intuicionista'y proto-fenomenoldgica de la matemidtica en Kant®.

Desde este trasfondo fenomenoldgico aboga Becker —en referencia explicita
a Kant’- por el cardcter esencial y necesario de la forma espacial euclidea como
articulacién apridrica del espacio de la intuicién humana; y esto, ademds, contra
la afirmacién «empirico-critica» o «légico-positivista» de la contingencia y mera
factualidad del espacio euclideo que pretendidamente deberia resultar de la apli-
cabilidad de modelos espaciales no-euclideos en la fisica moderna.

7 Entre las defensas de Kant contra las referidas objeciones se cuentan e.g. aportaciones

como la de Hans Lipps (1921) o la de Julius Ebbinghaus (1944). Para lo intendido en estas
pdginas tiene especial interés el trabajo de José Ruiz (2004) que desde un punto de vista feno-
menolégico consigue llevar a cabo una convincente vindicacién del cardcter intuitivo y feno-
ménico de la comprensién kantiana del espacio, precisamente contra aquella critica epistemo-
légica por parte del empirismo l6gico.

8 Primero en su escrito de habilitacién bajo la direccién de Edmund Husserl en 1922 en
Friburgo, que se publicé en 1923 en el anuario editado por el propio Husserl, también en
Existencia matemdtica de 1927 y en un articulo de 1929 que resultard especialmente ilustrati-
vo en este contexto. Cf., respectivamente, Becker (1923), Becker (1927) y Becker (1929). En
general sobre Becker y su lugar destacado en la historia del movimiento fenomenoldgico, cf.
e.g. Poggeler (1969a) y Garcia Gédmez del Valle (2022).

9 De Kant dice, por ejemplo en Existencia matemdtica, que su filosoffa de la matemdtica «se
mantiene estrictamente en el marco de lo fundamentable fenomenolégicamente», Becker

(1927, p. 739).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 91 - 108. UNED, Madlrid



ESPACIO Y GEOMETRIA EN KANT A PARTIR DE LA INTERPRETACION FENOMENOLOGICA... 1 97

De acuerdo con sus explicaciones, la posibilidad abierta por la matemdtica
del siglo XIX de desplegar formalmente sistemas axiomdticos en geometria que
postulan modelos teéricos del espacio en principio incompatibles con el espacio
tipicamente tridimensional, plano, de la geometria euclidiana, y, mds adn, la
perspectiva inaugurada por la fisica tedrica de principios del siglo XX de una apli-
cacién empirica de tales complejos geométricos como determinaciones legitimas
del espacio fisico, dejan sin decidir, no obstante, la cuestién de si la descripcién
geométrica correcta del espacio de intuicién inmediato permanece siendo, a pesar
de todo, esencialmente euclidea. Por otro lado, esta cuestién es, segiin Becker,
independiente de la decisién acerca del cardcter ontoldgico del espacio intuitivo
y, mds concretamente, de la pregunta de si se ha de considerar esta articulaciéon
del espacio como esencialmente necesaria y constitutiva o, mds bien, como una
solo féctica y contingente.

La moderna fisica tedrica (e. g. la mecdnica cudntica y la teorfa de la rela-
tividad) hace ciertamente uso de modelos espaciales diferentes del tipicamente
euclideo. Estos remiten, sin embargo, a dmbitos fisicos (el de lo «<muy-pequeno»
o el de lo «muy-grande») que permanecen substraidos a la intuicién humana
inmediata y que sobrepasan, por tanto, la directa donacién fenoménica (si bien,
obviamente, no tienen el sentido de la «cosa en si» kantiana). Se puede convenir,
por tanto, que hay diferentes dmbitos de aplicacion fisica para distintos modelos
espaciales proyectados geométricamente. Fundamentalmente euclideo permane-
cerfa, sin embargo, «el espacio de la naturaleza en el entorno del hombre, en el
orden de magnitud del cuerpo humano y con una exactitud accesible a los sen-
tidos humanos desprovistos de cualquier equipo» (Becker 1929, pp. 131-132).
Mientras que este espacio de la intuicién, el mds préximo e inmediato, estd
estructurado y conformado de manera tipicamente euclidea, los espacios fisicos
de la ciencia moderna, por otro lado, tal y como son postulados por las geome-
trias no-euclideas que les dan soporte matemadtico, son por principio intuitiva-
mente irrepresentables; puesto que, como comenta Becker (ibid., p. 155), «un
espacio de cuatro o mds dimensiones, o simplemente uno de dos dimensiones
(no ,encajado®), es absolutamente irrepresentable, aunque su estructura matema-
tica sea del todo conocida'®.»

10 Asi, comenta Becker (1929, p. 155), «cuando los empiristas hablan aqu{ de una “dificili-
sima” representabilidad, esto no es otra cosa que un eufemismo completamente injustifica-
do». Cf. la respuesta a las objeciones de Becker por parte de Hans Reichenbach (1931, pp. 61
ss.), que quiere conceder tal representabilidad intuitiva a los espacios no-euclideos. Sobre esta
discusion, cf. v.g. la exposicion de Klaus Volkert (1994, pp. 283 ss.). Ademds, sobre la prima-
cfa sensible-inmediata del espacio de la geometria cldsica y la irrepresentabilidad de los

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 91 - 108. UNED, Madlrid



98 | JosE M. GARciA GOMEZ DEL VALLE

La interrelacién de ambos —en sentido estricto— espacios fisicos, esto es, del
espacio intuitivo y de los intuitivamente irrepresentables modelos espaciales de
la fisica tedrica, hace pensar, segin los ejemplos de teorias que Becker trae a cola-
cién y que expresan precisamente esta conexion entre el espacio euclideo y los de
la ciencia natural moderna (2. g. teorfa general de la relatividad de Einstein o la
mecdnica cudntica de Schrodinger)'!, que podria afirmarse «la posibilidad mate-
matica de la coexistencia y atin asi el “contacto” de la forma espacial “sensible”
euclidea y de la “extrasensible”, no-euclidea» (Becker 1929, p. 139). Asi, en un
recurso a la historia de las «relaciones matemadticas entre la espacialidad sensible
y la extrasensible» presentes en esas teorfas de la fisica de su época (estos textos
de Becker aparecieron, como se indicé, entre 1923 y 1929), intenta mostrar el
«dmbito del mundo circundante humano y de su correlato fisico» como «una
especie de “bifurcacién” del espacio intuitivo y del espacio natural “extrasensible”,
el punto de bifurcacién o quizds mejor la regién en la cual ambos se tocan de
manera cuasi-asintdtica, i. e. coinciden —de acuerdo con la forma aritmética— con
gran aproximacién» (ibid.). Esta descripcién de la relacién de las diferentes for-
mas del espacio se muestra solidaria de la tesis de Becker relativa a la historia de
la ciencia que expone el progreso cientifico de manera que este implica una suerte
de Aufhebung de las teorias anteriores, en el sentido hegeliano de una «supera-
cién» y a la vez «preservacién» de la teoria, la cual es integrada sistemdticamente
en un complejo o entramado mds abarcante y comprensivo. Tal Aufhebung de la
teorfa significa en la misma medida una «delimitacién» de su dmbito de validez.

De este modo puede entenderse que al espacio de la intuicién sensible, al
espacio de la experiencia directa e inmediata, se le fije una estructuracién o
articulacién fundamentalmente euclidea y que con ello, a su vez, se delimite y
circunscriba la legitimidad de la geometria cldsica a este dmbito de lo mds proxi-
mo e inmediatamente sensible, al del espacio de la intuicién. La forma euclidea
es vélida, por tanto, «en la cercania sensible del ser humano» (ibid., p. 137), .
e. como forma del espacio «de la cosa intuida de la experiencia vital» (ibid., p.
136). Como se dijo, esto no contradice que la fisica tedrica, para espacios fisicos
que por principio no son intuitivamente representables, emplee sistemas formales
geométricos que proyecten otra complexién —no-euclidea— del espacio.

modelos espaciales no-euclideos, véase de nuevo, también en discusién con la posicion de
Reichenbach, el articulo de José Ruiz (2004, pp. 109 ss.).
" Cf. Becker 1929, pp. 138-139.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 91 - 108. UNED, Madlrid



ESPACIO Y GEOMETRIA EN KANT A PARTIR DE LA INTERPRETACION FENOMENOLOGICA... I 99

Sin intentar agotar ain el sentido que se ha de conceder a esa relacién entre
los modelos espaciales por principio no intuibles con la complexién estructural
del espacio de intuicién cotidiana, cabe ejemplificar lo expuesto por Becker
atendiendo a cémo, de igual manera que, por ejemplo, las mds pequefas parce-
laciones de la superficie de una esfera muestran una caracteristica «plana» —como
sucede de manera usual también para nosotros situados sobre la superficie terres-
tre en relacién con los dmbitos mds préximos, alcanzables visualmente, etc.—, de
igual manera, la estructura espacial tipicamente euclidea puede aparecer en este
contexto como «caso particular» del espacio curvo de Riemann en las regiones
espaciales mds pequenas. Y asi, si a partir de la teoria de la relatividad de Einstein
una modificacién de este espacio geométrico de curvatura variable es reconocida
como descripcién legitima del espacio fisico efectivo, también se da aqui, no
obstante, como sefala Reichenbach (1920, p. 30), la «“planitud” en las partes
més pequenas (Riemann)».

No obstante, la mencionada aplicabilidad de modelos espaciales no-euclideos
en la ciencia natural moderna deja sin responder la cuestién referida mds arriba
acerca de si la representacion espacial tipica de la geometria elemental cldsica
tiene cardcter necesario y apriérico o, mas bien, uno solo contingente y con-
vencional. Otra pregunta que quedé pendiente es la de qué relacién guardan,
mds concretamente, la estructura del espacio de intuicién cotidiana y aquellos
modelos espaciales por principio no-intuibles de la geometria no-euclidea y de
la fisica moderna.

Estas son cuestiones que ponen en juego de manera mds patente las convic-
ciones filoséficas de Becker y que delatan su posicionamiento «intuicionista»:
la tesis «intuicionista» (o «fenomenoldgica») orientada en Kant defiende que el
espacio de la intuicién se constituye justamente a este nivel de experiencia del
mundo sensible mds proximo con su «planitud» y tridimensionalidad euclideas
caracteristicas y esto, ademds, no de manera fictica y contingente, sino de manera
esencial y necesaria. Es mds, también considera ineludible la referencia a este
espacio de intuicién inmediata —y por tanto a su formulacién matemdtica como
espacio especificamente euclideo— a la hora de justificar el uso de cualesquiera
otros modelos geométricos en la fisica tedrica (al menos en lo que toca a la base
observacional de las teorias, etc.). En ese sentido, Becker no sitta al mismo nivel
al espacio de la intuicién (sensible, euclideo) y al espacio natural de la ciencia
moderna («extrasensible», no-euclideo). La posibilidad matemadtica de un «con-
tacto cuasi-asintético» de los diferentes modelos de espacio, tal y como Becker
lo expone, es decir, de la «coexistencia y, ain asi, el contacto» de las estructuras

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 91 - 108. UNED, Madlrid



100 1| JosE M. GARciA GOMEZ DEL VALLE

del espacio geométrico es esencial, puesto que funciona segiin Becker como
«condicién de posibilidad de la relacién de la teoria fisica con su fundamento
de observacién» (Becker 1929, p. 140). Y esto, ademds, porque «tenemos que
llevar a cabo una fisica puramente humana, |...] correspondientemente, con
fundamento de experiencia humano. Pero la experiencia humana (en tanto que
experiencia vital) se desarrolla sin embargo —sea de manera necesaria o contin-
gente— en un espacio euclideo del mundo circundante» (ibid.). Esto otorga una
prioridad a la forma del espacio inmediatamente sensible, euclidiana, frente a
los diversos modelos espaciales no-euclideos y «extrasensibles» de la nueva fisica;
lo que, como se menciond, es coherente, por lo demds, con el planteamiento
fenomenoldgico e intuicionista de Becker'.

Asi, delimitada su validez a lo sensible, Becker aboga por la «estructura a
priori euclidea del espacio» como su articulacién constitutiva y necesaria en
relacién con «la cercania del ser humano (su mundo circundante, el orden de
magnitud de su cuerpo, la agudeza de observacién de sus sentidos desarmados)»

(Becker 1929, p. 133)%.

3. El «espacio de la intuicion» en Kant

El propio Becker refiere la conexién del intuicionismo con la fenomenologia,
pero también, explicitamente, su afinidad con la filosofia kantiana de la matemiiti-
ca. Segln su opinidn, «si uno ignora las diferencias terminoldgicas, la concepcion
fundamental kantiana coincide bastante precisamente con el intuicionismo moderno

(de Brouwer)» (Becker 1927, p. 738)™.

Es por este motivo que en el contexto de estas reflexiones recurre a la filosofia
de Kant (a la «opinién del Kant histérico»; Becker 1929, p. 135) y cita del § 15
de su disertacién sobre Los principios y la forma del mundo sensible y del inteligible
la siguiente formulacién: «las leyes de la sensibilidad serdn leyes de la naturaleza

12 Cf. Gethmann (2002).

13 Poggeler (2002, p. 16) comentaba al respecto que «la ,fundamentacién® de la geometria
de Becker es también ,fenomenolégica® por defender la geometria euclidea como captacién
necesaria del espacio de intuicién humano o del espacio para las cosas en tanto que dadas a
nuestros sentidos (y no del espacio micro- o macro-fisico).» Cf. también Poggeler (1969b, p.
322).

14 Sobre este punto, cf. e.g. también Cellucci (2007, pp. 69 ss.).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 91 - 108. UNED, Madlrid



ESPACIO Y GEOMETRIA EN KANT A PARTIR DE LA INTERPRETACION FENOMENOLOGICA... 1 101

en cuanto que ésta pueda caer dentro de la esfera de los sentidos» (Kant 1996, p. 23).
La exposicién del cardcter sensible de la representacién del espacio, que Kant
expone por primera vez coram publico en el escrito académico de 1770 y que se
integra posteriormente también en Critica de la razén pura como un elemento
propiamente transcendental de su teorfa, significa igualmente una delimitacién
de la validez y la vinculatoriedad de la articulacién formal del espacio euclidiana
a la esfera de experiencia inmediata, es decir, al dmbito de lo representado de
manera directamente intuitiva, de lo sensible.

Esta interpretacion de la concepcion kantiana del espacio, tal y como aparece
referida en el citado articulo de 1929 e incluso antes en Existencia matemdtica®,
es desarrollada de nuevo por Becker en una monografia posterior, publicada en
1959, titulada Grandeza y limites de los modos de pensamiento matemdtico. En ese
contexto vuelve a referir el pasaje del § 15 de la Dissertatio y comenta:

Aqui se limita por tanto la validez de las leyes de la intuicién sensible
(i. e. de la geometria euclidiana) a la naturaleza, en la medida en que esta
pueda caer bajo los sentidos. Esto abre la posibilidad (de la que Kant, sin
embargo, apenas serd consciente) de que la naturaleza, en la medida en que
no caiga bajo los sentidos, pueda obedecer a otras leyes estructurales. Ahora
bien, si en la fisica moderna, en la teoria general de la relatividad y en la
teorfa cudntica, de hecho son asumidas otras estructuras espaciotemporales
y leyes cinemiticas diferentes a las de la fisica cldsica, esto depende de que,
en comparacidn con los criterios del vivir cotidiano del ser humano, se trata
aqui de la dimensién inmensamente grande del espacio césmico solo accesi-
ble a la astronomia o bien de la dimensién extremadamente pequefia de los
dtomos y las particulas elementales. Estas figuras extremadamente grandes
o extremadamente pequefas no caen bajo los sentidos. En este sentido, uno
bien podria admitir entonces la intuicién fundamental kantiana compren-

dida algo mds libremente (Becker 1959, pp. 155-156).

La consecuencia que Becker extrae de esta aproximacién a la filosofia de
Kant coincide con el resultado de sus consideraciones epistemoldgicas y puede

!5 «Kant ensefia que el espacio es una forma de la intuicién pura —de la “sensibilidad”— del

hombre y, con certeza, solo del hombre [...]. Aunque también, por ello, de la “naturaleza”,
puesto que esta constituye el conjunto de las “apariciones” accesibles en la experiencia (sen-
sible)», Becker (1929, p. 135); cf. también Becker (1927, pp. 728 ss. y especialm. pp. 737—
738, nota 1).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 91 - 108. UNED, Madlrid



102 | JosE M. GARciA GOMEZ DEL VALLE

resumirse con las palabras: «El despliegue ulterior de aquella expresién kantiana
de la disertacién de 1770, por tanto, lleva de hecho a la tesis de que el espacio
puede ser a priori euclideo solo en la cercania sensible del ser humano y ser
ademds también de cualquier manera no-euclideo, siempre que no perturbe a la
primera estructura» (Becker 1929, p. 137)'°.

También en el texto de la Disertacion encuentra Becker un punto de conexién
para la tesis fenomenoldgico-intuicionista de la funcién fundamental de una inte-
gracién de los diferentes modelos de espacio y del espacio geométrico euclideo,
como base necesaria para la posibilidad de una constatacién empirica para las
teorfas de la ciencia natural moderna, y con ello, igualmente, para la afirmacién
de una cierta prioridad de la conformacién tridimensional y plana del espacio de
intuicién, tipicamente euclidea, frente a la multiplicidad de estructuras espaciales
intuitivamente irrepresentables, no-euclideas, que la fisica moderna pone en jue-
go. Y esto porque Kant presenta como una consecuencia conceptual necesaria del
cardcter fundamentalmente sensible de la representacién del espacio que quien
pretenda «inventar otras cualesquiera relaciones distintas de las que establece
dicho concepto [sc. de espacio]», i. e. diferentes de aquellas que la forma de la
sensibilidad pura prescribe originariamente a la determinacién geométrica del
espacio, «pierde en vano su trabajo, porque se ve obligado a usar de ese mismo
concepto en apoyo de su ficcién» (Kant 1996, p. 24). Becker glosa este pasaje con
las siguientes palabras: «esto quiere decir: [...] a todo ensayo de una geometria
no-euclidiana [...] subyace (o le sirve de fundamento) ya el concepto del espacio
(tridimensional-euclideo)» (Becker 1929, pp. 136-137).

Hay por tanto dos aspectos fundamentales de la doctrina kantiana del espa-
cio que Becker quiere revindicar en este contexto: por un lado, la limitacién al
dmbito de la intuicién sensible y de la experiencia humana de la validez de la
estructura fundamental euclidea del espacio (y su cardcter vinculante, a priori
y necesario en dicho dmbito) y, por otro, la necesaria remisién a esta nocién
del espacio de cualesquiera otras conformaciones espaciales posibles en otros
dmbitos de la fisica tedrica para su constatacién empirica (en tanto que aquella
funge como condicién de posibilidad de la relacién de las teorias fisicas con su
«fundamento de observacién»).

16 Vid. también Becker 1927, p. 739, en nota: «No serfa entonces imposible la aplicacién de
construcciones no-euclideas y multidimensionales en el mecanismo invisible de la naturaleza.
Para ello, estas deben ser, en primer lugar, fundamentables aritméticamente y, en segundo
lugar, consentir las apariciones visibles en el espacio euclideo.»

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 91 - 108. UNED, Madlrid



ESPACIO Y GEOMETRIA EN KANT A PARTIR DE LA INTERPRETACION FENOMENOLOGICA... 1 103

Sin embargo, de acuerdo con la interpretacién de Becker, la estructura eucli-
dea del espacio de la intuicién constituye para Kant solo «un “a priori” absolu-
tamente “contingente” (de acuerdo con la expresién de Husserl)» (ibid., p. 149;
cf. también Becker 1923, pp. 392 ss.); es decir, para el filésofo de Konigsberg «el
espacio euclideo es dado como forma de la intuicién por razones que no le son

cognoscibles al ser humano» (Becker 1929, p. 149)".

Puesto que, en su opinién, Kant simplemente plantea como un «factum» la
aprioridad y necesidad del espacio de intuicién euclideo y, en el mejor de los
casos, lo «expone» en una argumentacién «metafisica», pero no aspira a funda-
mentarlo de manera fenomenoldégicamente estricta, Becker lleva a cabo en su
articulo sobre «La estructura a priori del espacio de la intuicién» —yendo en este
punto mds alli de Kant'®- el ensayo de una justificacién de su cardcter a priori
y constitutivo, de la necesidad esencial, por tanto, de la «tridimensionalidad» y
«cardcter plano» —o «estructura euclidea» (i. e. curvatura = 0)— para el espacio de
la intuicién sensible (cf. Becker 1929, pp. 149 ss.).

Ya en su habilitacién bajo la direccién de Husserl, Becker present6 un ensayo
de substanciar una fundamentacién fenomenoldgica semejante de la necesidad y
la aprioridad de la estructuracién euclidea del espacio de intuicién. La primera
tarea de ese trabajo era «aclarar» «por medio del método fenomenoldgico» el fun-
damento de la geometria y su aplicacién a la nueva fisica, y esto, ademds, como
Becker destaca, «de manera radical», es decir, «en un recurso a los estratos feno-
ménicos originarios que constituyen la espacialidad» (Becker 1923, «Einleitungy,
p- 385). De acuerdo con esto, la verdadera «fundamentacién fenomenoldgica»,
su «ensayo de una fundamentacién transcendental-fenomenolégica de la validez
de la geometria euclidiana para el espacio de la naturaleza directamente intuitiva»
(Becker 1923, § 12, pp. 481 ss.), consistiria fundamentalmente en probar que los
rasgos esenciales de la estructura espacial representada por la geometria euclidiana
coinciden con los momentos fenomenolégicamente ganados de la constitucién

17 Sobre esto, cf. v.g. Kant, KrV, B 145 s. y Proleg. § 36, AA 4, p. 318; vid. igualmente el
siguiente pasaje de una carta de Kant a Reinhold de mayo de 1789, en la que escribe, en
relacién con el espacio y el tiempo, que «el fundamento primero por el cual aquel tiene tres
dimensiones y este tltimo solo una, es para nosotros inalcanzable o inexplorable» (Kant, AA
11, p. 37). Vid. también, la carta de Kant a Herz del mismo ano en la que puede leerse:
«cémo, sin embargo, una intuicién sensible semejante (el espacio y el tiempo) sea posible
como forma de nuestra sensibilidad es algo que nos resulta absolutamente imposible de expli-
car ulteriormente» (ibid., p. 51).

18 Vid. Becker (1929, p. 149): «aqui no obstante nos apartamos de Kant [...]».

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 91 - 108. UNED, Madlrid



104 | JosE M. GARciA GOMEZ DEL VALLE

del espacio de intuicién y son, al cabo, retrotraibles a estos; de ser asi, entonces
la articulacién especifica del espacio euclideo, en su estructura definitoria, ha
de ser necesaria y a priori para el espacio inmediatamente experienciable de la
intuicién®.

Una exposicién compendiada del curso de pensamiento de esta fundamen-
tacién de la geometria euclidea en tanto que «norma para nuestra intuicién del
espacio», la ofrece Becker en la ya referida monografia de 1959 sobre el pensa-
miento matemadtico. Allf escribe:

El fundamento para la norma euclidea del espacio parece ser el siguiente:
en nuestra intuicidn espacial concreta estamos (cada observador) en el punto
central del espacio cuyo sistema de coordenadas natural no es el conocido
sistema cartesiano con los tres ejes mutuamente perpendiculares y las coor-
denadas x, y, z (tres lineas o segmentos), sino el sistema de coordenadas polar
en cuyo origen nos encontramos. Tenemos las coordenadas r, ¢, 6, donde
1, el radio, expone la distancia de un punto con respecto al origen; @, 0, sin
embargo, refieren el dngulo direccional frente a una direccién cero conven-
cional ,hacia delante, bajo las cuales vemos el punto avistado o intendido.
Esto quiere decir: no tenemos tres coordenadas homogéneas x, y, z (todas
lineas o segmentos), sino dos tipos de ellas, en primer lugar la coordenada
1, un segmento, el cual ofrece la profundidad espacial (es decir, la distancia
con respecto a nosotros) y en segundo lugar, las dos coordenadas de direc-
cién, el dngulo @, 0. Considerado intuitivamente, podemos variar estos dos

19 Becker refiere los resultados de su trabajo de habilitacién, por ejemplo, en una carta de
1923 al matemdtico Hermann Weyl, en la que comenta que lo decisivo aqui es la posibilidad
de una «traduccién» de la determinacién riemanniana del espacio euclideo, segin la cual
consiste en una principal «<independencia» de lugar y direccién, en términos fenomenolégico-
constitutivos, i. e. «expresado fenomenolégicamente: la separacién de los grupos de movi-
miento en el espacio homogéneo en traslaciones “puras” y rotaciones “puras” como conse-
cuencia de la separacién condicionada constitutivamente de los movimientos en movimientos
pre-espaciales (e. g. “oculo-motores”) de segundo grado y en movimientos de profundidad
(estos tltimos estdn destacados distintamente por medio del “moverse hacia delante en direc-
cién al horizonte interno”)». Becker (2005, p. 214). Vid. Becker (1923, § 7, pp. 433 ss.) para
la exposicién de la constitucién fenomenoldgica del espacio; asi como ibid. (§ 12, pp. 485 ss.
y 492 ss., respectivamente), para la «investigacién fenomenoldgica de la métrica euclidea» y
para la «fundamentacién fenomenolégica de la tridimensionalidad del espacio efectivon.
Sobre esto, cf. e.g. la critica de la propuesta de Becker desde una perspectiva husserliana por
parte de Ulrich Claesges (1964, pp. 84 ss.); la discusién en la réplica de Hans Reichenbach
(1931) y las exposiciones de Klaus Volkert (1994, pp. 275 ss.) y de Paolo Mancosu y Thomas
Ryckman (2005, pp. 153 ss.).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 91 - 108. UNED, Madlrid



ESPACIO Y GEOMETRIA EN KANT A PARTIR DE LA INTERPRETACION FENOMENOLOGICA... 1 105

tipos de coordenadas de manera mutuamente independiente; puesto que son,
vistas fenomenoldgicamente, diferentes entre si cualitativamente, de manera
similar a la altura y el volumen de un tono o sonido. Con ello se afirma una
«independencia de la direccién con respecto al lugar» (para decirlo con B.
Riemann), y esto es lo caracteristico para el espacio euclideo (Becker 1959,

pp- 50-51).

4. Conclusion

Volviendo a la interpretacién de la filosofia kantiana, en relacién con lo
desarrollado en el marco de la «Estética transcendental» de Critica de la razin
pura como exposicion propiamente filoséfica de la nocién del espacio y con los
problemas indicados al comienzo del presente escrito, se concluye de la lectura
realizada por Oskar Becker en clave fenomenolégica que la comprensién kantia-
na del espacio en tanto que tematizacién expresa del denominado «espacio de la
intuicién» no se ve en principio impugnada por las vicisitudes y desarrollos de
la geometria y la fisica tedrica tras la muerte del filésofo.

En primer lugar, la argumentacién de Kant no depende de la validez de
los axiomas de la geometria (y, en particular, de la geometria euclidiana) como
fundamento de prueba posible para su determinacién ontoldgica («exposicion
metafisica») del concepto de espacio®. Es mds, era su conviccién que, en general,
«la filosofia transcendental debia mostrar incluso la posibilidad de la matemadtica»
(Kant, KrV, A 733/ B 762), por lo que no debe presuponerla en ningtn caso.
El recurso a la geometria se realiza expresamente en sus escritos con el propésito
de ejemplificar y constatar la correccidn de la teoria transcendental del espacio
que lo presenta como forma del sentido externo e intuicién pura. Con ello, la
determinacién de la estructura esencial del espacio en la filosofia critica va de la
mano de su delimitacién explicita al dmbito de la experiencia humana inmediata.
Su teoria aboga por el cardcter necesario y a priori de aquella estructura (tipica-
mente euclidiana) de la forma de la intuicién, sin prejuzgar que en otros dmbitos
(propiamente «fisicos», pero inaccesibles a la intuicién humana) se empleen otros
modelos de espacio con una complexidn y estructura distintas de aquella. Por

2 De acuerdo, por ejemplo, con Gottfried Martin (1960, p. 19), la exposicién de Kant no

se pregunta «cdmo podemos conocer el espacio y el tiempo, sino que se cuestiona qué son el
espacio y el tiempo. |[...] Kant pregunta por tanto por e/ ser del espacio y del tiempo [...]»; nuestra
cursiva.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 91 - 108. UNED, Madlrid



106 | JosE M. GARciA GOMEZ DEL VALLE

consiguiente, la mera existencia de sistemas axiomdticos en geometrl'a divergentes
del euclidiano o la aplicacién de tales estructuras y complejos espaciales a dmbi-
tos de la naturaleza que exceden su aprehensién inmediata como espacio propio
de la intuicién humana, no refuta la validez de la nocién kantiana de espacio,
una vez que se ha delimitado esta —como de hecho hizo Kant— al dmbito de la
experiencia vital humana.

En ese sentido, si puede ponerse en duda tanto el desarrollo efectivo como el
resultado de su determinacién filoséfica del espacio, sucederd esto, sin embargo,
en vista de, por ejemplo, ciertos presupuestos histérico-filoséficos y ontoldgicos
asumidos quizds de manera acritica en su planteamiento, de posibles puntos
ciegos de su acceso metédico a los problemas, de algunas ambigiiedades de su
argumentacién o de las dificultades de su ejecucién concreta, pero no, en gene-
ral, de la relacién entre la geometria y el concepto de espacio en los términos
planteados al comienzo del articulo por parte de la referida critica de Kant en
clave epistemoldgica.

Bibliografia

BEcker, O. (2005). «The Becker—Weyl Correspondence», en: V. Peckhaus (Hg.), Oskar
Becker und die Philosophie der Mathematik, Miinchen 2005; 211-219.

— (1975). Grundlagen der Mathematik in geschichtlicher Entwicklung, Suhrkamp,
Frankfurt/M. (1. Aufl.: Karl Alber, Freiburg/Miinchen 1954.)

— (1959). Grifse und Grenze der mathematischen Denkweise, Verlag Karl Alber, Frei-
burg/Miinchen.

— (1929). «Die apriorische Struktur des Anschauungsraumes (Mit besonderer Bezie-
hung auf H. Reichenbachs «Philosophie der Raum—Zeit—Lehre»)», Philosophischer
Anzeiger. Zeitschrift fiir Zusammenarbeit von Philosophie und Einzelwissenschaft
4/1929-1930; 129-162.

— (1927). Mathematische Existenz. Untersuchungen zur Logik und Ontologie mathema-
tischer Phinomene, Jahrbuch fiir Philosophie und phinomenologische Forschung, Bd.
VIII, 1927.

— (1923) Beitrige zur phinomenologischen Begriindung der Geometrie und ibrer phy-
sikalischen Anwendungen, en: Jabhrbuch fiir Philosophie und phinomenologische Fors-
chung, Bd. VI, 1923.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 91 - 108. UNED, Madlrid



ESPACIO Y GEOMETRIA EN KANT A PARTIR DE LA INTERPRETACION FENOMENOLOGICA... 1 107

BranDT, R. (1998). «Transzendentale Asthetik, §§ 1-3», en: G. Mohr/ M. Willaschek
(Hg.), Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunfi (Klassiker Auslegen, Bd. 17/18),
Berlin; 81-106.

Carnap, R. (1977). «Einleitende Bemerkungen zur englischen Ausgabe der «Philoso-
phie der Raum-Zeit-Lehre»», trad. M. Reichenbach, en: H. Reichenbach (1977)
Philosophie der Raum—Zeit—Lehre (Gesammelte Werke, Bd. 2), Springer, Wiesbaden.

— (1976) Einfiihrung in die Philosophie der Naturwissenschaft, Dt. Ubers. v. W.
Hoering, Nymphenburger Verlagshandlung, Miinchen.

Cerrucer, C. (2007). La filosofia della matematica del Novecento, Editori Laterza,
Roma-Bari.

CLAESGES, U. (1964). Edmund Husserls Theorie der Raumkonstitution (Phaenomenologica
19), Nijhoff, Den Haag.

EBBINGHAUS, ]. (1944). «Kants Lehre von der Anschauung apriori», Zeitschrift fiir
deutsche Kulturphilosophie 10/1944; 169—186.

Garcia GOMEZ DEL VALLE, J. M. (2022). «Oskar Becker y la fenomenologia», Laguna.
Revista de Filosofia, 51/2022; 109-112.

GerHMANN, C. E (2002). «Hermeneutische Phinomenologie und Logischer Intui-
tionismus. Zu O. Beckers Mathematische Existenz», en: A. Gethmann—Siefert/ J.
Mittelstrall (Hg.), Die Philosophie und die Wissenschaften. Zum Werk Oskar Beckers,
Miinchen 2002; 109-128.

Horstmany, R.-P. (1997). «Raumanschauung und Geometrie. Bemerkungen zu Kants
transzendentales Asthetik», en: id. Bausteine kritischer Philosophie. Arbeiten zu Kant,
Philo Verlagsgesellschaft, Bodenheim bei Mainz; 15-34.

Humrurey, T. B. (1973). «Historical and Conceptual Relations between Kant's Meta-
physics of Space and Philosophy of Geometry», Journal of the History of Philosophy
11/1973; 483-512.

KanT, I. (AA). Kants Gesammelte Schriften, 29 Bd. Herausgegeben von der Preufischen
Akademie der Wissenschaften u.a., Berlin, 1900 y ss.

Kan, . (KtV). Kritik der reinen Vernunft. Nach der ersten und zweiten Originalausgabe
hg. v. J. Timmermann. Mit einer Bibliographie von H. Klemme (Philosophische
Bibliothek, Bd. 505), Felix Meiner Verlag, Hamburg 1998.

Kant, L. (1996). De mundi sensibilis atque intelligibilis forma et principiis / Principios
Jormales del mundo sensible y del intelibible (Disertacion de 1770), trad. cast. R.
Cenal Lorente. Estudio preliminar y complementos de J. Gémez Caffarenna, Con-
sejo Superior de Investigaciones Cientificas, Madrid.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 91 - 108. UNED, Madlrid



108 1| JosE M. GARciA GOMEZ DEL VALLE

Lirpes, H. (1921). «Geometrie und Erfahrungy, en: id., Die Verbindlichkeit der Sprache.
Arbeiten zur Sprachphilosophie und Logik, Klostermann, Frankfurd/M., 2. Aufl.,
1958; 144-157.

Mancosu, P/ T. A. Ryckman (2005). «Geometry, Physics and Phenomenology: Four
Letters of Oskar Becker to Hermann Weyl», en: V. Peckhaus (Hg.), Oskar Becker
und die Philosophie der Mathematik, Miinchen 2005; 153-227.

MARTIN, G. (1960). Immanuel Kant. Ontologie und Wissenschafistheorie, Kéln 1960, 3.
Aufl.

P6GGELER, O. (2002). «Phinomenologie und philosophische Forschung bei Oskar
Becker», en: A. Gethmann-Siefert/ J. Mittelstrall (Hg.), Die Philosophie und die
Wissenschaften. Zum Werk Oskar Beckers, Miinchen 2002; 13-25.

— (1969a). «Oskar Becker als Philosoph», Kanz-Studien 60; 298-311.

— (1969b). «Hermeneutische und mantische Phinomenologie», en: O. Poggeler
(Hg.), Heidegger. Perspektiven zur Deutung seines Werks, Koln/Berlin; 321-357.

Poincarg, H. (1946). Ciencia y método, trad. M. Garcia Miranda y L. Alonso, Espasa-
Calpe, Buenos Aires, 22 ed.

ReicuensacH, H. (1977). Philosophie der Raum—Zeit—Lehre (Gesammelte Werke, Bd.
2), Springer, Wiesbaden.

— (1931). «Zur Anschaulichkeitsproblem der Geometrie. Erwiderung auf Oskar
Becker», Erkenntnis 2; 61-71.

— (1920). Relativititstheorie und Erkenntnis a priori, Berlin.
Ruiz, J. (2004). «A Vindication of Kantian Euclidean Space», Teorema 23; 105-115.

ScHaBEL, L. (2012). «Zu Kants Frage «Wie ist reine Mathematik moglich?»», en: H.
Lyre/ O. Schliemann (Hg.), Kants Prolegomena. Ein kooperativer Kommentar,
Vittorio Klostermann, Frankfurt/M.; 61-84.

Torrerr, R. (1974). «La geometria en el pensamiento de Kant», Anales del Seminario de
Metafisica 9/1974; 9-60.

VOLKERT, K. (1994). «Zur Rolle der Anschauung in mathematischen Grundlagenfragen:
Die Kontroverse zwischen Hans Reichenbach und Oskar Becker iiber die Aprioritit
der euklidischen Geometrie», en: L. Danneberg et al. (Hg.), Hans Reichenbach und
die Berliner Gruppe, Braunschweig/Wiesbaden; 275-293.

Recibido: 26-09-2025
Aceptado: 31-10-2025

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 91 - 108. UNED, Madlrid



HUSSERL Y JULIAN MARIAS: HACIA UNA
FENOMENOLOGIA SITUADA DEL CUERPO

HUSSERL AND JULIAN MARIAS: TOWARD A
SITUATED PHENOMENOLOGY OF THE BODY

Pedro José GRANDE SANCHEZ
Universidad Complutense de Madlrid
pgrand01@ucm.es

ResuMEN: Este articulo compara la concepcién del cuerpo en Edmund Husserl y Julidn
Marias para mostrar cémo, partiendo de la distincién husserliana Leib/Korper y de la centra-
lidad del cuerpo en la orientacién espacial, las afecciones localizadas y la motricidad, la antro-
pologia metafisica de Marifas amplia la fenomenologfa trascendental hacia una comprensién
biografica y circunstancial de la corporeidad. Sostengo que la nocién de Marfas de estructura
empirica y forma de instalacidn del viviente integra la corporeidad en una ontologia personal
y biografica, sin abandonar el rigor fenomenoldgico. El resultado es una propuesta en la que
el cuerpo no solo media la experiencia (Husserl), sino que constituye el modo personal de
estar-en-el-mundo (Marfas). La comparacién permite delinear convergencias (cuerpo como
centro de orientacién, unidad psicofisica, papel del tacto) y divergencias (trascendentalidad
perceptiva vs. biografia y circunstancia), iluminando una fenomenologia del cuerpo situada.

PALABRAS CLAVE: fenomenologfa, corporeidad, antropologia metafisica, Julidn Marfas, Husserl.

AsstrACT: This article compares Edmund Husserl’s and Julidn Marias’s accounts of
the body. Starting from Husserl’s Leib/Korper distinction and his emphasis on bodily
orientation, localized sensations, and motility, I argue that Marias’s metaphysical anthro-
pology widens transcendental phenomenology by integrating a biographical and cir-
cumstantial understanding of embodiment. Marias’s notions of empirical structure and
installation articulate the body as the personal way of being-in-the-world, beyond mere
perceptual mediation. The comparison reveals convergences (the body as zero-point of
orientation, psychophysical unity, the primacy of touch) and divergences (transcenden-
tal-perceptual focus vs. biographical-circumstantial focus), paving the way for a situated

phenomenology of the body.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madlrid


mailto:pgrand01@ucm.es

110 | PEDRO JOSE GRANDE SANCHEZ

Keyworps: Phenomenology, Embodiment, Metaphysical Anthropology, Julidn
Marias, Husserl.

1. Introduccion

En 2010, Agustin Serrano recopilé bajo el titulo Cuerpo vivido' una serie
de ensayos de fil6sofos espafioles del siglo XX, entre ellos José Ortega y Gasset,
José Gaos, Joaquin Xirau y Leopoldo-Eulogio Palacios. A esa seleccién afadié
su propio andlisis fenomenolégico de la atencién y el dolor, con la intencién de
mostrar que la filosofia del cuerpo sigue siendo, en el siglo XXI, un tema central
y de creciente interés dentro de la tradicién hispanohablante®.

Sabemos que Ortega y Gasset, durante su estancia en Marburgo en 1911,
entrd en contacto con la fenomenologia husserliana a través de las /nvestigaciones
légicas, en compafifa de Nicolai Hartmann’. M4s tarde, en Madrid, conocié tam-
bién las /deas I. Su magisterio dio origen a la llamada “Escuela de Madrid”, inte-
grada por pensadores como Manuel Garcia Morente, Xavier Zubiri, José Gaos,
Joaquin Xirau, Maria Zambrano, Rodriguez Huéscar o Julidn Marias. Aunque
cada uno de ellos desarrollé un camino propio, compartian un punto de partida
comun: la filosoffa orteguiana, impregnada de la impronta fenomenoldgica.

Un hito en esta tradicién es el ciclo de conferencias de Ortega de 1925, titu-
lado Vitalidad, alma, espiritu®. Alli se plantea que el cuerpo humano constituye
un objeto tnico en el universo, pues es accesible desde dos perspectivas hetero-
géneas: desde fuera, como cualquier objeto natural, y desde dentro, como expe-
riencia inmediata y vivida. Para nombrar esta segunda perspectiva, Ortega acund

' Serrano de Haro, A. (ed.) (2010). Cuerpo vivido. Madrid: Encuentro.

2 Prueba de ello es el grupo de investigacién coordinado por Agustin Serrano de Haro (Ins-
tituto de Filosoffa, CSIC), que desde hace mds de una década desarrolla proyectos financiados
por el Gobierno de Espana dedicados al estudio fenomenoldgico del cuerpo y de las experien-
cias de dolor y gozo, consolidando asf una linea de trabajo de referencia en el 4mbito hispa-
nohablante.

3 De especial interés resulta la reciente edicién de la correspondencia entre Ortega y Nicolai
Hartmann: Lesczyna, D. (2019). “Ortega y sus condiscipulos de la escuela de Marburgo: la
correspondencia con Nicolai Hartmann”. Revista de Estudios Orteguianos, 38, 121-145.

* Ortega y Gasset, J. “Vitalidad, alma espiritu” en: Serrano de Haro, A, op. cit., pp. 15-52;
también en: Obras Completas II, Madrid: Taurus/Fundacién J. Ortega y Gasset, 2005, pp.
566-592.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madyrid



HUSSERL Y JULIAN MARfAS: HACIA UNA FENOMENOLOGIA SITUADA DEL CUERPO 1 111

el término intracuerpo, identificindolo con la vitalidad. Aunque este concepto
no tuvo un desarrollo sistemdtico posterior, introducifa una intuicién decisiva:
el cuerpo propio no es mera cosa ni simple organismo, sino realidad vivida en
primera persona, ntcleo de la identidad y condicién de la persona.

En este marco, Ortega describe la “gran topografia de nuestro ser intimo”
mediante tres estratos: la vitalidad como nucleo intimo del yo, la esfera afectiva
(alma) y la esfera intelectual-volitiva (espritu). Este trabajo constituye “la primera
aproximacion explicita de la fenomenologia hispanohablante a la cuestién del
propio cuerpo’.

Ahora bien, el cuerpo, mds alld de ser una entidad bioldgica o un objeto
fisico, debe comprenderse como centro constitutivo de nuestra percepcién del
mundo y de nuestra identidad personal. Este desafio filoséfico requiere el cruce
de diversas perspectivas. Por ello, este estudio propone un didlogo entre dos
enfoques. En primer lugar, Edmund Husserl, cuya fenomenologia trascendental
distingue entre el Leib (cuerpo vivido) y el Korper (cuerpo fisico), situando el
cuerpo como condicién de posibilidad de la experiencia, centro de orientacién
y de relaciones intersubjetivas.

En segundo lugar, el filésofo Julidn Marias, heredero directo de Ortega, con-
cibe el cuerpo como dimensién biografica, inseparable de la persona. Para él, la
corporeidad no es un simple instrumento, sino la forma misma de instalacién
del viviente en su circunstancia, portadora de posibilidades y limitaciones.

En contraste, en Husserl el cuerpo vivido (Leib) no se entiende en senti-
do empirico, sino trascendentalmente, como condicién de posibilidad de toda
experiencia del mundo. En la Meditacion quinta (Hua I, 121-177; 149-221), el
cuerpo propio se revela como el tinico objeto dentro del mundo natural que no es
mera cosa fisica, sino cuerpo vivo, sede de sensaciones y mediacién entre el yo y
el mundo. Su cardcter de “instrumento” no debe entenderse, por tanto, como un
medio exterior 0 una herramienta corporal —como el piloto respecto a la nave—,
sino como la condicién trascendental que hace posible toda correlacion entre la
subjetividad y el mundo. El cuerpo es el modo en que el yo actda y padece en
el mundo, la instancia constitutiva mediante la cual toda experiencia adquiere
sentido perceptivo y practico.

5 Cf. Grande Sdnchez, P. J., “Ortega y la fenomenologfa: vitalidad, alma, espiritu” en: Ortega

y Gasset. Razdn y perspectiva vital. Madrid: Ciudad Nueva, 2025, pp. 135-151

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madlrid



112 | PEDRO JOSE GRANDE SANCHEZ

Asi, mientras Husser] mantiene el horizonte trascendental —la reduccién que
reconduce toda objetividad a sus condiciones de constitucién en la conciencia—,
Marfas se sitiia en un plano intermedio entre lo a priori y lo empirico, que él
mismo denomina “estructura empirica’. Esta expresién indica la trama biografica
y circunstancial en la que el ser humano estd instalado, sin alcanzar la radicalidad
constitutiva de lo trascendental husserliano. Ahora bien, de esta confrontacién
surge la siguiente tesis que proponemos: La fenomenologia del cuerpo se enri-
quece cuando la mediacién trascendental del Leib husserliano se articula con la
vida biografica y la circunstancia de Marias; el cuerpo pasa asi de ser condicién de
posibilidad perceptiva a constituirse como nicleo personal de la realidad vivida.

En este sentido, proponemos subrayar la pertinencia de una fenomenologia
del cuerpo situada, que integre la dimension trascendental y la biogrifica, per-
mitiendo una comprensién mds completa del ser humano como ser corporal.

2. El cuerpo en la fenomenologia husserliana

Para comprender la centralidad del cuerpo en el sistema fenomenoldgico de
Husserl®, nos detendremos en cinco ejes fundamentales expuestos en el capitulo
tercero de la segunda seccion de Ideen 11 (Ideas relativas a una fenomenologia pura
y una filosofia fenomenoldgica)’. En este nicleo de la obra, Husserl examina la
corporeidad no solo como dato empirico, sino como condicién trascendental de
posibilidad de la experiencia. Asi, se pone de relieve la distincién —y al mismo
tiempo el entrelazamiento— entre Leib (cuerpo vivido) y Korper (cuerpo fisico);
el cuerpo como Nullpunkt aller Orientierung (punto cero de todas las orientacio-
nes); las sensaciones localizadas o Empfindnisse (ubiestesias), en contraste con las
meras sensaciones externas; la primacia de la esfera tdctil frente a la visual, que
revela el Doppelsinn der Empfindung (doble sentido de la sensacién); y, finalmen-
te, la espacialidad y motricidad, que confieren al cuerpo su papel de érgano de
la voluntad y agente constitutivo del mundo percibido. Estos aspectos, lejos de
constituir temas dispersos, configuran una verdadera fenomenologia del cuerpo

¢ Para una mayor profundizacién se recomienda el trabajo de Javier San Martin: “Apuntes

para una teoria fenomenoldgica del cuerpo”, en: Rivera de Rosales, ]. & Lépez Sdenz, M. del
Carmen (coords.), El cuerpo. Perspectivas filosdficas. Madrid: UNED, 2002, pp. 133-164.

7 El andlisis aqui desarrollado se apoya en la edicidn de Ideas I] incluida en el volumen IV de
Husserliana, preparada por Marly Biemel en 1952, asi como en la traduccién al castellano de
Antonio Zirién, publicada por la Universidad Nacional Auténoma de México en 1997.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madyrid



HUSSERL Y JULIAN MARfAS: HACIA UNA FENOMENOLOGIA SITUADA DEL CUERPO 1 113

que permite comprender cémo, para Husserl, el ser humano no simplemente
“tiene” un cuerpo, sino que en cierto sentido es su cuerpo en tanto apertura
originaria al mundo®.

2.1. Entre lo vivido y lo fisico: la tension Leib/Kérper

Como es sabido, en Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenolo-
gischen Philosophie. Erstes Buch (Ideas I), Husserl introduce la nocién de cuerpo
vivido (Leib) como un objeto constituido por la conciencia: “El papel mismo
con sus propiedades objetivas, su extensién en el espacio, su situacién objetiva
relativamente a esa cosa espacial que se llama mi cuerpo, no es una cogizatio, sino
un cogitatum, no es una vivencia de percepcién, sino un percepto”. Este cuerpo
no es meramente fisico; su significado emerge de la experiencia subjetiva. Leib es
el cuerpo tal como se nos da en la inmediatez vivida, no como un objeto externo,
sino como una parte constitutiva de nuestra propia existencia. Es el cuerpo que
siente, percibe y actda (Zahavi, 1999: 92-97). Cuando experimentamos el dolor
en una mano, no percibimos ese dolor como algo ajeno o externo; lo vivimos
como algo propio. Es en esta dimensién del cuerpo donde se entrelazan la per-
cepcidn, las emociones y la accién

Por contraste, Korper designa el cuerpo entendido como objeto o cosa del
mundo fisico, andlogo a cualquier otro ente que puede ser medido y analizado
desde una perspectiva externa, como hace la biologfa o la fisica. Cuando Hus-
serl explora la dualidad entre el cuerpo fisico (Korper) y el cuerpo vivido (Leib),
sefiala que el primero aparece como un correlato inmediato de la intuicién

8 Para una profundizacién en esta problemdtica puede consultarse el trabajo de Ariela Battdn

Horenstein: “Apuntes criticos a la distincién Leib-Korper en Ideas I1'y la centralidad del Lei-
bkirper para la fenomenologia de la corporeidad” en: Investigaciones Fenomenoldgicas, 20,
2023, pp. 33-54, donde se examina el uso husserliano de los términos relativos a la corporei-
dad en Ideas II, con especial atencién al concepto de Leibkirper. La autora sostiene que este
término no puede reducirse a la cldsica oposicién Leib/Kirper, pues abre una dimension
propia de la experiencia. Asimismo, analiza criticamente las lecturas de E. Behnke (1996) y
N. Depraz (2001), mostrando la relevancia del Leibkirper para la fundamentacién de una
auténtica fenomenologfa de la corporeidad.

? Hussetl, E. (1976) Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen Philoso-
phie. Erstes Buch: Allgemeine Einfiihrung in die reine Phinomenologie. (Husserliana, I111/1).
Den Haag: Martinus Nijhoff, p. 71. La traduccién utilizada es la de José Gaos en Fondo de
Cultura Econémica, México, 1993, p. 79

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madlrid



114 | PEDRO JOSE GRANDE SANCHEZ

sensible. Mi cuerpo fisico se percibe como un objeto mds entre las realidades
que existen en el mundo, compartiendo con ellas propiedades como la visibili-
dad, la tangibilidad y su cardcter fragmentario. Sin embargo, mi cuerpo vivido
trasciende esta condicidn al ser la base de mi experiencia subjetiva y de toda
intencionalidad préctica.

Por otro lado, el Leib es indispensable para cualquier forma de percepcidn,
q

ya que actda como mediador entre el yo y el mundo. Nuestro cuerpo nunca estd

ausente del campo perceptivo'®. Por medio de sus érganos —los ojos, las manos,
g

los oidos— el cuerpo posibilita la interaccién con el entorno, mientras que la

movilidad cinestésica conecta las experiencias perceptivas con la accién del yo.

Las cinestesias, esos “yo muevo” (Ich bewege) o “yo hago” (Ich tue), constituyen

una unidad fundamental en la interaccién del sujeto con el mundo (Bernet, Kern

& Marbach, 1993: 160-165).

En Ideas II, Husser]l amplia esta perspectiva y asigna al cuerpo un papel mds
dindmico, considerdndolo como co-constituyente de la realidad junto con la
conciencia.

El cuerpo es, ante todo, el medio de toda percepcidn; es el érgano de la
percepcién; concurre necesariamente en toda percepcion. En el ver, el ojo
estd dirigido a lo visto (...) Al palpar, la mano se desliza sobre los objetos...

(Hua IV: 56; 88).

Con la introduccién del término Leibkirper (cuerpo corporal), Husserl apun-
ta a un dmbito intermedio que integra elementos del cuerpo fisico y del cuer-
po vivido, sin reducirlo a lo meramente material (res extensa cartesiana). Este
concepto no es una mera sintesis terminolégica, sino un intento de abordar la
complejidad de la corporeidad humana, en tanto que estructura psicofisica que
opera como bisagra entre lo natural y lo espiritual.

En efecto, Husserl reconoce que el Leibkirper juega un papel central
en la constitucién de la realidad: los cuerpos humanos, al ser portadores de

0 Husserl, E. (1991). ldeen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen Philoso-
phie. Zweites Buch: Phinomenologische Untersuchungen zur Konstitution. (Husserliana, IV).
Den Haag: Martinus Nijhoff. p. 144. En la traduccién de Ziridn, op. cit., p. 184. En adelan-
te se citard: Hua, ndmero de volumen, seguido de pdgina y a continuacién la traduccién
indicada en espafiol.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madyrid



HUSSERL Y JULIAN MARfAS: HACIA UNA FENOMENOLOGIA SITUADA DEL CUERPO 1 115

propiedades psiquicas y espirituales, se sitGan en un nivel ontolégico distinto al
de las cosas puramente fisicas. Asi, el Leibkorper se convierte en vinculo esencial
entre la materialidad del mundo y la subjetividad humana.

Yo, el hombre como objeto de la naturaleza, soy cuerpo corporal, y
el cuerpo corporal es —considerado egoista-subjetivamente— objeto de mi
entorno en el ‘aqui’ y estd, considerado objetivamente, en el lugar del espacio

objetivo que se exhibe en el aqui subjetivo (Hua IV: 203; 250).

Dentro de este contexto, el cuerpo fisico (Korper) es percibido mediante
los sentidos, pero siempre mediado por el Leib, que acta como punto cero de
orientacién y como base de toda experiencia sensible (Battdn, 2023: 51-52). La
integracién de la corporeidad en el mundo de la vida evidencia su condicién
fundamental como anclaje entre el sujeto y la realidad circundante.

2.2. El cuerpo como brijula: el Nullpunkt aller Orientierung

Ya hemos mencionado que Husserl concibe el cuerpo humano como una
realidad unica, simultdineamente cosa material (Korper) y realidad vivida (Leib).
Aunque comparte propiedades con otros objetos del mundo natural —visibili-
dad, extensién y tangibilidad— el cuerpo no puede reducirse a una cosa mds de
la naturaleza material. Este cardcter dual es esencial para comprender c6mo el
cuerpo se constituye en un centro de orientacién para la experiencia subjetiva

(Moran, 2000: 172).

En este sentido, el cuerpo ocupa una posicién central en la percepcion del
mundo. Segiin Husserl, cada sujeto experimenta el entorno desde su propia
perspectiva corporal, con el cuerpo funcionando como el Nullpunkt aller Orien-
tierung (punto cero de todas las orientaciones). Este punto central no es un
lugar fisico en el espacio, sino la referencia tltima desde la cual se organiza toda
vivencia espacial. Las cosas aparecen en relacién con el cuerpo: estin “aqui”,
“alld”, “arriba”, “abajo”, “a la derecha” o “a la izquierda”. Estas direcciones no
existen de modo absoluto, sino Gnicamente en funcién de la ubicacién y estruc-
tura corporal del sujeto (Zahavi, 2003: 98-99). Por ejemplo, lo que estd “lejos”
se entiende como lejos del cuerpo del observador; la “derecha” se define como el
lado derecho de su cuerpo. La movilidad libre (freie Bewegung) del cuerpo per-
mite reconfigurar continuamente la experiencia del espacio: aunque los objetos

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madlrid



116 | PEDRO JOSE GRANDE SANCHEZ

mantienen su posicién relativa, la orientacién cambia a medida que el cuerpo
se desplaza. En este proceso, el cuerpo permanece como el centro inmutable de
referencia en la vivencia.

Ahora bien, a diferencia de otros objetos del mundo, el cuerpo propio pre-
senta una peculiaridad decisiva: no puede ser percibido como un objeto externo
completo. El sujeto puede variar su posicién respecto de las cosas para observarlas
desde distintos dngulos, pero no respecto de si mismo. Algunas partes, como
las manos, son visibles solo en perspectivas limitadas; otras, como la cabeza o el
rostro, permanecen invisibles. Esta peculiar relacién resalta la ambivalencia del
cuerpo: es simultdineamente el medio a través del cual percibimos el mundo y
un objeto que percibimos de manera incompleta.

El cuerpo humano, ademis, forma parte del nexo causal del mundo fisico.
Sus movimientos pueden describirse desde la perspectiva de la causalidad natural,
pero Husserl distingue entre movimientos “espontdneos” o “libres”, originados en
la voluntad del sujeto, y movimientos “pasivos”, experimentados como impues-
tos desde fuera. En el primer caso, el sujeto vive una conexién inmediata entre
la decisién y el movimiento corporal: “yo muevo mi mano” (ich bewege meine
Hand). En el segundo caso, el movimiento aparece como algo que le ocurre al
cuerpo: “mi mano es movida” (meine Hand wird bewegt) (Hua IV: 160; 199).
Esta distincién pone de manifiesto la doble naturaleza del cuerpo: es, al mismo
tiempo, un ente material sujeto a leyes fisicas y una entidad vivida vinculada a
la subjetividad.

Por dltimo, el cuerpo actta como puente entre procesos fisicos y psiquicos. Si
el cuerpo se enfria, el sujeto experimenta la sensacién de frio; si recibe un golpe,
siente dolor. Estas experiencias muestran que los fenémenos fisicos y los vividos
se entrelazan de manera inseparable en la corporeidad. Sin embargo, Husserl
subraya que esta relacién no es uniforme ni mecdnica, sino que involucra una
compleja interaccién entre el cuerpo propio y el entorno. Por ejemplo, cuando
un rayo de luz ilumina una mano, el proceso fisico no conduce de manera inme-
diata a una sensacién de color en la mano. En este sentido, el cuerpo constituye
un intermediario Gnico entre el mundo fisico y la experiencia subjetiva, siendo,
en palabras de Husserl, el “aqui” (das Hier) desde el cual se organiza toda per-
cepcién (Hua IV: 2025 249). De este modo, el cuerpo se erige como punto de
referencia fundamental que orienta nuestra relacién con el espacio, los objetos
y las demds personas.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madyrid



HUSSERL Y JULIAN MARfAS: HACIA UNA FENOMENOLOGIA SITUADA DEL CUERPO 1 117

2.3. Sensaciones encarnadas: las Empfindnisse o ubiestesias

Husserl distingue dos tipos fundamentales de sensibilidad. Por un lado, estdn
las meras sensaciones (Empfindungen) de colores, sonidos, olores o sabores, que
pertenecen al campo perceptivo externo y se refieren a objetos en el mundo.
Por otro lado, encontramos las Empfindnisse o sensaciones corporales internas,
que no solo se sienten, sino que se experimentan como localizadas en el propio
cuerpo: el calor en la mano, el frio en los pies, la presién de la ropa sobre los
hombros. Estas sensaciones son fendmenos del cuerpo vivido, indisociables de
la interioridad carnal (Hua IV: 144-147; 184-187).

Es importante sefialar que estos dos tipos de sensibilidad no son excluyentes,
sino estructuras diferenciadas que se entrecruzan. Mientras que las Empfindungen
externas poseen un caricter espacial inherente y permanente, las Empfindnisse
guardan una conexién intima con el Leib. El cuerpo, en tanto objeto fisico,
comparte con otros entes propiedades como la extension, la forma o la dureza;
pero, en tanto cuerpo vivido, posee la capacidad tnica de experimentar sensacio-
nes localizadas que los objetos puramente materiales no pueden tener (Zahavi,

1999: 1006).

Un ejemplo clésico de Husserl aclara esta ambivalencia: si la mano izquierda
toca la derecha, ambas se perciben como objetos fisicos, con cualidades como
suavidad, dureza o temperatura. Sin embargo, simultineamente se despliega un
segundo nivel: la mano izquierda siente el contacto como afeccién interna, mien-
tras que la mano derecha vive el acto como una accién ejecutada. De este modo,
se produce el fendmeno de las “dobles sensaciones” (die Doppelempfindungen).
En este entrecruzamiento, cada mano se vive a si misma ya la otra en una inte-
raccién reciproca, mostrando cémo el cuerpo puede ser al mismo tiempo sujeto

y objeto de la experiencia (Hua IV: 147; 187)

Esta duplicidad perceptiva —la mano que toca y es tocada— distingue radical-
mente al cuerpo de cualquier otro objeto fisico. En este sentido, el cuerpo huma-
no presenta una posicién ambivalente: es simultdneamente cosa natural y campo
de sensacién vivida. Las Empfindnisse revelan, asi, el doble caricter de toda expe-
riencia corporal, en la que percepcién y afeccién se entrelazan inseparablemente.

Cuando interactuamos con objetos o con nuestro propio cuerpo, este doble
cardcter se manifiesta con claridad. Por un lado, aparecen las Empfindungen, es

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madlrid



118 | PEDRO JOSE GRANDE SANCHEZ

decir, la percepcién de objetos externos, como la dureza de la mesa o la lisura del
vidrio de un pisapapeles. Por otro lado, emergen las Empfindnisse, experiencias
internas del cuerpo, como la presién sentida en la palma o el frio localizado en
un dedo.

Este desdoblamiento muestra que la corporeidad no puede comprenderse ni
como simple cosa extensa ni como pura subjetividad, sino como sintesis vivida
en la que se articula lo material y lo fenomenoldgico.

2.4. La intimidad del tacto

En efecto, Husserl reconoce que el Leibkirper juega un papel central en la
constitucién de la realidad: los cuerpos humanos, al ser portadores de propie-
dades psiquicas y espirituales, se sittian en un nivel ontolégico distinto al de las
cosas puramente fisicas (Hua IV: 150, 189). Asi, el Leibkorper se convierte en
vinculo esencial entre la materialidad del mundo y la subjetividad humana.

Husserl sostiene que la tactilidad constituye una estructura fundamental
de la experiencia y que, ademds, define la intimidad propia del cuerpo vivi-
do (Leib). Las sensaciones tictiles —el calor, el frio, la presién o el dolor— no
deben entenderse como propiedades de la materia fisica del cuerpo, sino como
manifestaciones localizadas, Empfindnisse o ubiestesias. Estas sensaciones estdn
indisolublemente vinculadas al cuerpo en tanto realidad que se siente a si misma
desde dentro y en relacién con el mundo. Solo un cuerpo vivido, capaz de ser
portador de sensaciones, puede dar lugar al fenémeno de las dobles sensaciones:
una misma sensacién tdctil puede experimentarse tanto como propiedad de un
objeto externo cuanto como sensacién localizada en el cuerpo que percibe.

Husserl distingue aqui de manera fundamental la esfera tdctil de la visual. En
la tactilidad, el cuerpo aparece tanto como objeto externo (Kdrper) —por ejem-
plo, un dedo palpado por otro dedo— cuanto como cuerpo propio que siente
(Leib). Este fenémeno produce la duplicidad perceptiva: el cuerpo que palpa es,
al mismo tiempo, palpado. En contraste, en la percepcién visual, el ojo no apa-
rece como 6rgano que pueda “verse viendo” o experimentarse a si mismo como
érgano de visién. La experiencia visual, en este sentido, carece de la espacialidad
intima que es propia de la tactilidad.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madyrid



HUSSERL Y JULIAN MARfAS: HACIA UNA FENOMENOLOGIA SITUADA DEL CUERPO 1 119

Husserl subraya que un sujeto carente de tactilidad no podria experimentar
un cuerpo vivido. Si bien podria delimitar visualmente un contorno corporal
—como ocurre en representaciones de espectros o fantasmas—, este careceria de
la intimidad espacializada que define al cuerpo como portador de sensaciones.
La tactilidad proporciona el “aqui absoluto” (das absolute Hier) en el que el yo se
siente y se sufre a si mismo sin posibilidad de distanciamiento.

Este cardcter del cuerpo como vivido surge precisamente de la localizacién
carnal de las sensaciones, en contraposicion a las propiedades extensas de las cosas
materiales. Las sensaciones tictiles no son estados de la materia, sino fenémenos
que se identifican con la manera en que el cuerpo estd presente para el sujeto.
Dicho de otra manera: aunque el cuerpo puede ser visto como cualquier otro
objeto, solo deviene cuerpo vivido a través de las sensaciones tictiles, el dolor y
otras vivencias localizadas.

Por otro lado, Husserl destaca que la tactilidad constituye la base para la
integracién de otras experiencias sensoriales —visuales, auditivas, olfativas— en
la constitucién del cuerpo propio. Mientras que dichas percepciones permiten
delimitar el cuerpo como objeto en el mundo, es la tactilidad la que funda su
unidad vivida y su condicién de sujeto de experiencia.

Un ejemplo puede ilustrar esta fenomenologia: si sostenemos un cubo de
hielo, por un lado percibimos el frio y la textura del hielo (ser-tocante), pero, al
mismo tiempo, sentimos la piel de los dedos reaccionando a ese frio (ser-tocado).
Esta doble percepcidn, posible inicamente en virtud del cuerpo vivido, es esen-
cial para nuestra relacién con el mundo y constituye la experiencia mds inmediata
de nuestra encarnacién.

2.5. Motricidad y mundo: el cuerpo como organo de la voluntad

En efecto, Husserl reconoce que el Leibkirper juega un papel central en la
constitucién de la realidad: los cuerpos humanos, al ser portadores de propie-
dades psiquicas y espirituales, se sittlan en un nivel ontoldgico distinto al de las
cosas puramente fisicas. Asi, el Leibkirper se convierte en vinculo esencial entre
la materialidad del mundo y la subjetividad humana.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madlrid



120 | PEDRO JOSE GRANDE SANCHEZ

El dltimo aspecto que debemos considerar es la motricidad, que para Husserl
resulta esencial en la constitucién de nuestra experiencia del espacio. El cuerpo no
es solo un receptor pasivo de estimulos; es también un agente activo en el espacio y
en el tiempo. El cuerpo es el 6rgano de la voluntad, el dnico objeto que el yo puro
puede mover de manera espontdnea e inmediata. Esto lo convierte en un medio
singular a través del cual el sujeto puede actuar sobre el mundo. Pensemos, por ejem-
plo, en el simple gesto de mover una mano para empujar o levantar un objeto: un
acto aparentemente trivial que, sin embargo, manifiesta la unidad fenomenolégica
de voluntad, motricidad y corporalidad.

De algin modo, es por el cuerpo que hay espacio, y es a través del cuerpo que
el espacio adquiere orientacién y sentido. Sin esta orientacién que surge de nues-
tra corporalidad vivida, el espacio se reducirfa a una abstraccién vacia, carente de
significacién. Como subraya Zahavi (1999: 107), la motricidad no solo organiza
el campo perceptivo, sino que posibilita la constitucién de un mundo habitable.
Asi, el cuerpo no simplemente existe “en” el espacio: él mismo da lugar al espacio al
estructurarlo mediante el movimiento y la percepcidn.

Esto nos lleva a una caracteristica esencial: el cuerpo se constituye como una uni-
dad dual. Por un lado, es el cuerpo percibido y visible, el Kirper, objeto fisico entre
los demds entes del mundo. Por otro, es el cuerpo vivido y percipiente, el Leib, el
que siente, actda y experimenta desde una perspectiva interna. Esta unidad fenome-
noldgica es central en Husserl porque, aunque podamos distinguir abstractamente
ambas dimensiones, en la experiencia concreta se dan siempre como una sola: el
cuerpo que siente es el mismo cuerpo que vemos y movemos (Moran, 2000: 166).

La integracion entre cuerpo, percepcién y movimiento no solo organiza el
espacio, sino que también fundamenta la constitucién del mundo objetivo. En la
interaccién motriz y sensorial con el entorno, el cuerpo posibilita que los objetos se
manifiesten como cosas fisico-espaciales. Al tocar un objeto con la mano, por ejem-
plo, no solo percibimos su textura, dureza o temperatura, sino que estas sensaciones
aparecen siempre localizadas y vinculadas a la extensién del cuerpo en el espacio.
En este sentido, la motricidad constituye el correlato dindmico de la percepcién,
asegurando la sintesis entre lo sensible y lo practico.

Ademis, el cuerpo no es inicamente un agente motriz, sino también un campo
de sensibilidad. No se limita a ser una estructura fisica, sino que constituye el lugar
donde emergen sensaciones, sentimientos y vivencias profundas. Husserl muestra
que el cuerpo no solo percibe el mundo externo, sino que también es el espacio

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madyrid



HUSSERL Y JULIAN MARfAS: HACIA UNA FENOMENOLOGIA SITUADA DEL CUERPO 1 121

donde se experimentan emociones como el placer, el dolor o el bienestar. Estas
sensaciones localizadas —la tensién en un musculo, el alivio al relajarlo— constitu-
yen la base de valores y actos intencionales, como la alegria, la preocupacién o la
disposicion volitiva.

En conclusién, para Husserl el cuerpo no es simplemente una cosa que “tene-
mos”, sino algo que “somos”. Es el punto de partida de toda orientacién espacial, el
mediador de nuestras percepciones, el lugar donde se inscriben nuestras emociones
y el vehiculo de la voluntad. En definitiva, constituye la condicién trascendental de
toda experiencia posible.

3. Corporeidad en Julian Marias: estructura empirica e instalacion

Para abordar la reflexién de Julidn Marias sobre la corporeidad, me centraré en
dos textos clave: su articulo “La estructura corpérea de la vida humana” (Revista de
Occidente, 1962), y su obra Antropologia metafisica (1970), escrita a partir de 1968.
Ambos textos prolongan la herencia orteguiana, pero la reformulan en un horizonte
personalista y biografico. La corporeidad en Julidn Marfas se articula en torno a
estas cinco dimensiones: la instalacién, la transparencia/opacidad, la mundanidad
sensorial, la sexualidad y la interpretacién expresiva. A través de ellas, Marfas muestra
que el cuerpo no es un objeto que tenemos ni una esencia que nos determina por
completo, sino la forma radical en que somos en el mundo, inseparable de nuestra
biografia y de nuestra circunstancia''.

3.1. Instalacion y formas intrahumanas

El concepto de instalacién es una de las aportaciones mds originales de Marfas.
Vivir no es simplemente estar “dentro” de un mundo, sino estar instalado en ¢l de
un modo concreto y personal (Marfas, 1962: 161). Esta instalacién no equivale a
una localizacién espacial, sino al modo singular en que nos proyectamos vitalmente
desde un cuerpo, una lengua, una cultura y una circunstancia. La corporeidad y la
mundanidad constituyen, en este sentido, formas radicales de instalacion: es a través
del cuerpo que habitamos el mundo.

1 Cf. Grande Sinchez, P. J. (2025). Julidn Marias. Madrid: Fundacién Emmanuel Mounier,
pp. 55-117.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madlrid



122 | PEDRO JOSE GRANDE SANCHEZ

Ademds, Marias introduce las formas intrahumanas —género, edad, lengua, cla-
se social- que modifican y diversifican la estructura empirica de la vida humana
(Marias, 1970: 97-106). Estas diferencias no afectan a la estructura analitica —que
incluye los caracteres universales de toda existencia, como la circunstancialidad, la
temporalidad o la corporeidad—, pero si transforman el modo empirico en que esa
vida se realiza.

En este sentido, Marias distingue con precision entre la estructura analitica,
que corresponde a la vida —mi vida— en su nivel radical y universal, y la estructura
empirica, que constituye “el conjunto de las estructuras empiricas con que se nos

presenta la vida humana” (Marfas, 1970: p. 94).

Las formas intrahumanas son, pues, modulaciones internas de la estructura
empirica a través de las cuales la vida se concreta en diversidad de modos histéricos
y biograficos. Por ello, la perspectiva de Marias se sita en un plano intermedio
entre lo a priori y lo empirico: su fenomenologfa del cuerpo y de la vida humana no
es trascendental en sentido husserliano, sino antropoldgica, centrada en las formas
empiricas en que la persona se instala en su circunstancia.

La antropologia en el sentido plenario y adecuado de este término seria la
ciencia de esta estructura empirica; mientras que la teorfa de la vida humana
como realidad radical es la metafisica. Este me parece ser el verdadero lugar
tedrico del problema del hombre, porque este es el lugar efectivo de su realidad.
Este es el dominio de nuestra investigacién; la estructura empirica de la vida

humana (Marias, 1970: 94-95).

3.2. Transparencia, opacidad y corporeidad como limite/posibilidad

El cuerpo humano se nos da habitualmente como transparente: es el medio
invisible a través del cual percibimos el mundo. No vemos nuestro cuerpo, sino
las cosas que se nos presentan gracias a él. Sin embargo, en la enfermedad, el
dolor o la muerte, el cuerpo aparece como opaco: se torna obstdculo, peso, limite
insalvable!2,

2° Como también senala Pedro Lain Entralgo esta ambivalencia entre transparencia y

opacidad define la condicién encarnada, en: E/ cuerpo humano. Teoria actual. Madrid: Espasa

Calpe, 1989, p. 132.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madyrid



HUSSERL Y JULIAN MARfAS: HACIA UNA FENOMENOLOGIA SITUADA DEL CUERPO 1 123

De aqui surge la pregunta: ;somos cuerpo o tenemos cuerpo? El filésofo espa-
fiol rechaza ambos reduccionismos: no somos pura corporeidad, pero tampoco
poseemos un cuerpo como si fuera un objeto externo.

La instalacién mundana coincide con la condicién humana misma, con
la circunstancialidad; pero su forma concreta es la corpérea: corporalmen-
te estoy instalado en el mundo, cuyas cualidades son correlativas de mi
corporeidad. Pero, sobre todo, yo estoy instalado en mi cuerpo; quizd esta
expresion es la que puede aclarar mejor las dificultades que asedian a la filo-
soffa cuando trata de precisar si simplemente “tengo” cuerpo o “soy” cuerpo
(Marias 1970: 148).

Somos corpédreos, del mismo modo que somos circunstanciales. El cuerpo
nos limita —no podemos volar, ni respirar bajo el agua—, pero esas limitaciones
se convierten en motor de invencidn y superacién mediante la técnica (Marfas,
1970: 156). De este modo, el cuerpo es simultineamente limite y posibilidad.

3.3. Corporeidad, sentidos y mundanidad

Para Marias, la corporeidad es inseparable de la mundanidad: es el modo
concreto en que existimos en un mundo dado. Por ser corpéreos, estamos situa-
dos en coordenadas espaciales que organizan nuestra percepcion: arriba/abajo,
izquierda/derecha, delante/detrds. La orientacién espacial se constituye, pues,
desde el cuerpo humano, que da lugar a vectores de sentido (Marias, 1970: 118).

A diferencia de los dngeles —que serfan circunstanciales, pero no locales— los
hombres estamos inexorablemente localizados. Esta localizacién estd mediada por
los sentidos, que poseen una jerarquia: la vista nos abre a la distancia, el oido a
la temporalidad, el tacto a la inmediatez de lo carnal. La corporeidad, en suma,
es la raiz de la apertura al mundo.

3.4. Sexualidad y diferencia estructural

La sexualidad merece en Marias un lugar especial. No basta con afirmar que
el ser humano es un ser “sexual” en sentido bioldgico; lo decisivo es que somos

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madlrid



124 | PEDRO JOSE GRANDE SANCHEZ

sexuados. La diferencia entre varén y mujer atraviesa toda la realidad personal y
social, configurando modos distintos de ser y de relacionarse.

La forma femenina de la vida humana, quiero decir esa forma personal,
empieza por la corporeidad, porque la realidad humana es intrinsecamente
corpérea. Mds atin, la corporeidad es la forma primaria en que encuentro
al otro, y es mi propia corporeidad la que hace que las demds cosas —y por
supuesto los otros hombres— la tengan. Yo encuentro todo lo humano par-
tiendo del cuerpo. Por supuesto yo no soy mi cuerpo; me encuentro con él
como con el resto de mi circunstancia; no lo he elegido, me gusta o no, tal
vez no funciona bien; pero no es que “tenga’ cuerpo, sino que soy corpdreo,
estoy constituido en y por mi corporeidad. Es, como he estudiado en la
Antropologia metafisica, una de las instalaciones fundamentales de la vida
humana” (Marias, 1980: 131).

El sexo humano no es una mera funcién, sino una estructura decisiva de la
vida (Marias, 1970: 159-169). Esta diferencia se inscribe en la corporeidad, pero
la trasciende, proyecténdose en la biografia, la cultura y la historia.

3.5. Corporeidad como interpretacion y expresion

Finalmente, Marfas subraya que el cuerpo no es un mero dato bioldgico, sino
que estd siempre interpretado cultural e histéricamente. La edad, la fuerza, la
belleza o la salud se viven segin significados sociales, que condicionan nuestras
decisiones vitales (Marias, 1962: 170). Ademds, el cuerpo es expresivo: en los
gestos, la postura o el rostro se manifiesta nuestro “quién”. La corporeidad, por
tanto, no es solo el lugar donde vivimos, sino también el medio a través del cual
nos comunicamos y proyectamos hacia los demds.

4. Husserl y Marias: dos perspectivas complementarias sobre la
corporeidad

En esta dltima parte sintetizamos las principales convergencias y divergencias
entre la fenomenologfa de Edmund Husserl y la antropologia metafisica de Julidn
Marias. Mientras que Husserl concibe el cuerpo como mediador perceptivo y

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madyrid



HUSSERL Y JULIAN MARfAS: HACIA UNA FENOMENOLOGIA SITUADA DEL CUERPO 1 125

condicién trascendental de la experiencia, Marfas amplia esta visién integrando
la dimensién biografica, histérica y cultural de la corporeidad.

4.1. Leib, Leibkérper y circunstancia

En Husserl, el cuerpo se articula en tres niveles: el Korper como cuerpo fisi-
co, el Leib como cuerpo vivido y el Leibkirper como cuerpo carnal que integra
ambas dimensiones (Hua IV: 144-151; 184-191). Marias, en cambio, interpreta
el cuerpo desde la tesis orteguiana “yo soy yo y mi circunstancia’, subrayando que
el cuerpo es inseparable de la circunstancia vital y biogrifica (Marias, 1970: 149).

Aqui resulta especialmente iluminadora la distincién husserliana entre Szick
(parte separable) y Moment (parte inseparable del todo). Marias recoge esta dis-
tincién para mostrar que, si bien fisicamente el cuerpo puede parecer un Szick,
en realidad —como cuerpo vivido— es un Moment inseparable de la vida humana
(Marfas, 1970: 49). Separado de su mundo vital, el cuerpo pierde su sentido
como cuerpo vivido y se reduce a mero cuerpo fisico (Kérper). Es inseparable,
por tanto, de su Umuwelt, del entramado de relaciones y significaciones en el que
la vida se realiza.

4.2. El cuerpo como mediacion y como biografia

Para Husserl, el cuerpo es el “punto cero” (Nullpunkt aller Orientierung)
desde el que se organiza el espacio (Hua IV: 158, 197). Esta idea se prolonga en
Marias, que denomina “valoraciones espaciales” a las referencias corporales que
estructuran la experiencia: arriba/abajo, derecha/izquierda, delante/detrds. Como
él mismo observa, si el cuerpo humano fuese radial como una estrella de mar, la
mundanidad adoptarfa otra estructura radicalmente distinta (Marfas, 1970: 154).

Ahora bien, mientras Husserl permanece en el nivel trascendental de la cons-
titucién, Marfas incorpora la dimensién biogréfica. El cuerpo no solo organiza
la percepcidn, sino que es el lugar desde el cual vivimos nuestra historia, nues-
tras relaciones y nuestros proyectos vitales. Aqui radica su propuesta de una
“antropologia metafisica’, que no se limita a describir condiciones formales de
experiencia, sino que piensa la vida como una realidad personal, irrepetible e
histérica.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madlrid



126 | PEDRO JOSE GRANDE SANCHEZ

4.3. Transparencia, opacidad y limites de la percepcion

Ambos filésofos coinciden en sefalar la peculiaridad del cuerpo como objeto
imperfecto de percepcién. Husserl subraya que “ciertas partes del cuerpo solo
puedo verlas en un peculiar acortamiento perspectivo, y otras (por ejemplo, la
cabeza) son invisibles para mi” (Hua IV: 159;199). Marias recoge este andlisis al
distinguir entre el cuerpo como transparente, mediacién hacia el mundo, y como
opaco, cuando se convierte en obstdculo —enfermedad, muerte— (Marias, 1970:
303). Esta ambivalencia refuerza la idea de que el cuerpo no puede reducirse a

objeto fisico, pero tampoco a pura interioridad.

4.4. Estructura sensorial y jerarquia de los sentidos

Husserl enfatiza el papel de la tactilidad como base del Leib: solo en el con-
tacto y las dobles sensaciones el cuerpo se constituye como vivido. Reconoce,
ademds, la necesidad de estudiar la funcién de los distintos grupos sensoriales,
subrayando el oido como un campo poco explorado (Hua IV: 149; 188-189).

Marias amplia este enfoque con la nocién de jerarquia de los sentidos
(Marfas, 1970: 137-138). Para él, los sentidos no se limitan a funciones bio-
l6gicas, sino que se organizan segin necesidades histéricas y culturales. Asi, en
épocas primitivas el olfato fue esencial para la supervivencia, mientras que en la
modernidad predominan vista, tacto y oido. Cada sentido revela un aspecto del
mundo: el tacto la efectividad de lo real, la visidn la estructura de las relaciones
espaciales, y el oido la dimensién envolvente y significativa del lenguaje.

¥ En este punto, la comparacién con Merleau-Ponty resulta esclarecedora. Vid. Phénoméno-

logie de la perception, Paris, Gallimard, 1989, p. 109-110. El fil6sofo francés insiste en la
“doble irreductibilidad” del cuerpo: no es ni mdquina cartesiana ni pura conciencia, sino
condicién encarnada de toda experiencia. Cfr. Serrano de Haro, A., “Espacialidad y dolor.
Meditaciones fenomenoldgicas”, en: Isegoria. Revista de Filosofia, N° 60, ene-jun, 2019, 115-
116. Marfas se sitia en esta misma linea, aunque anade la perspectiva personalista-biogréfica.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madyrid



HUSSERL Y JULIAN MARfAS: HACIA UNA FENOMENOLOGIA SITUADA DEL CUERPO 1 127

4.5. Del Umwelt biologico al mundo biogrdfico

Husserl analiza el cuerpo como inseparable de su Umwelt o mundo circun-
dante, en continuidad con la biologfa fenomenoldgica de Jakob von Uexkiill.
El cuerpo vivido se constituye siempre en interaccidon con su entorno natural:
respirar, alimentarse, habitar un espacio (Hua IV: 158; 198).

Marias amplia este concepto hacia lo biogréfico. El Umwelt humano no solo
incluye elementos naturales, sino también historia, cultura y proyectos persona-
les. El cuerpo humano no vive simplemente en interaccién con su medio biol4-
gico, sino en una circunstancia vital, que integra tiempo, sociedad y biografia.
Asi, el cuerpo es simultdneamente bioldgico, histérico y personal, mediador entre
naturaleza y cultura (Marfas, 1970: 121).

5. Conclusion

La comparacién entre Edmund Husserl y Julidn Marfas permite reconocer
una serie de continuidades y desplazamientos en la reflexién filoséfica sobre el
cuerpo. Ambos coinciden en situar la corporeidad en el ntcleo de la experiencia
humana, aunque con matices distintos. Para Husserl, el Leib es condicién tras-
cendental de la percepcién y mediacién originaria entre conciencia y mundo, de
modo que el cuerpo se constituye como punto cero de toda orientacién espacial,
portador de sensaciones localizadas y 6rgano de la motricidad. Marias, por su
parte, amplia este horizonte y lo desplaza hacia una antropologia metafisica en la
que la corporeidad aparece como forma empirica y biogrifica de la vida, modu-
lada por la circunstancia, la instalacién y las formas intrahumanas.

Las convergencias son evidentes: en ambos casos, el cuerpo no es un sim-
ple objeto fisico, sino mediacién constitutiva de la experiencia; su orientacién
espacial organiza el mundo vivido; su incompletitud perceptiva manifiesta la
ambivalencia entre transparencia y opacidad; y su sensoriedad funda la apertura
al mundo, aunque en Marias esta tltima se articule con una jerarquia histérica
y cultural de los sentidos.

Las divergencias, sin embargo, son igualmente significativas. Husserl piensa
el cuerpo en clave trascendental, como condicién de posibilidad de la experien-
cia perceptiva e intersubjetiva, mientras Marias lo interpreta en clave biografica,

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madlrid



128 | PEDRO JOSE GRANDE SANCHEZ

como instalacién empirica de una vida concreta. El primero introduce la nocién
de Leibkirper para dar cuenta de la unidad psicofisica; el segundo entiende el
cuerpo como modo de ser personal, expresién del “quién” que cada individuo es.
Asimismo, mientras Husserl habla del Umuwelt y del mundo de la vida, Marfas
radicaliza la nocién orteguiana de circunstancia, integrando proyectos, trayec-
torias e interacciones convivenciales.

El resultado de esta confrontacién es lo que aqui denominamos fenomenologia
situada del cuerpo. Se trata de una fenomenologia que reconoce, con Husserl,
el cardcter trascendental del Leib como condicién de posibilidad de toda expe-
riencia, pero que incorpora, con Marias, la dimensién biogréfica, histérica y
circunstancial de la corporeidad. El cuerpo es, en consecuencia, al mismo tiempo
condicién constitutiva de la experiencia y configuracién personal de un mundo
vivido. Esta doble perspectiva no solo rechaza las reducciones naturalistas, sino
que permite comprender la corporeidad como un dmbito donde se entrecruzan
lo trascendental y lo empirico, lo personal y lo social, lo vital y lo histérico,
abriendo asi un horizonte propio para la fenomenologia hispdnica del cuerpo.

Referencias bibliograficas

BarTAN, A. (2023).“Apuntes criticos a la distincidon Leib-Korper en Ideas I y la centra-
lidad del Leibkirper para la fenomenologia de la corporeidad” en: Investigaciones
Fenomenoldgicas, 20, pp. 33-54.

BerNET, R., KERN, 1., & MaRBACH, E. (1993). An Introduction to Husserlian Phenome-
nology. Evanston: Northwestern University Press.

GRANDE SANCHEZ, P. J., (2025). Julidn Marias. Madrid: Fundacién Emmanuel Mou-
nier.

GRANDE SANCHEZ, P J., (2025). Ortega y Gasset. Razén y perspectiva vital. Madrid:
Ciudad Nueva.

Hussery, E. (1950). Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrage. (Husserliana, I).
Den Haag: Martinus Nijhoff. Meditaciones Cartesianas, Trads. José Gaos y Miguel
Garcia-Baré, en: Fondo de Cultura Econémica, Madrid/México, 1985.

Husserw, E. (1976) Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen Phi-
losophie. Erstes Buch: Allgemeine Einfiihrung in die reine Phinomenologie. (Husser-
liana, III/1). Den Haag: Martinus Nijhoff. Trad. José Gaos, en: Fondo de Cultura
Econdémica, México, 1993.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madyrid



HUSSERL Y JULIAN MARfAS: HACIA UNA FENOMENOLOGIA SITUADA DEL CUERPO 1 129

Hussery, E. (1991). Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen Phi-
losophie. Zweites Buch: Phinomenologische Untersuchungen zur Konstitution. (Hus-
serliana, IV). Den Haag: Martinus Nijhoff. Trad. A. Zirién, en: Universidad Nacio-
nal Auténoma de México, 1997.

Lain ENTRALGO, D (1989). El cuerpo humano. Teoria actual. Madrid: Espasa-Calpe.

Marias, J. (1962). “La estructura corpérea de la vida humana”, en: Revista de Occidente,

1(1), 15-35.
Magrias, J. (1970). Antropologia metafisica. Madrid: Revista de Occidente.
Marias, J. (1980). La mujer en el siglo XX. Buenos Aires: Ediciones de Arte Gaglianone.
MERLEAU-PONTY, M. (1989). Phénoménologie de la perception, Paris: Gallimard.
Moran, D. (2000). Introduction to Phenomenology. London: Routledge.

ORTEGA Y GaASSET, J. “Vitalidad, alma espiritu” en: Obras Completas 11, Madrid: Taurus/
Fundacién J. Ortega y Gasset, 2005, pp. 566-592.

SAN MARTIN, ]J. “Apuntes para una teoria fenomenoldgica del cuerpo”, en: Rivera de
Rosales, J. & Lépez Sdenz, M.2 del Carmen (coords.), EL cuerpo. Perspectivas filoséfi-
cas. Madrid: UNED, 2002, pp. 133-164.

SErRrANO DE HARro, A. (ed.) (2010). Cuerpo vivido. Madrid: Encuentro.

SErrANO DE Haro, A. (2019). “Espacialidad y dolor. Meditaciones fenomenoldgicas”,
en: Isegoria. Revista de Filosofia, N° 60, ene-jun, 115-116.

Zauavi, D. (1999). Self-awareness and Alterity. Evanston: Northwestern University
Press.

Zanavt, D. (2003). Husserls Phenomenology. Stanford: Stanford University Press.

Enviado: 15/09/2025
Aceptado: 20/10/2025

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madlrid






LA CONFERENCIA DE LISBOA DE ORTEGA
SOBRE LA “IDEA DEL TEATRO” COMO
APLICACION DEL METODO FENOMENOLOGICO

ORTEGA’S LISBON CONFERENCE ON THE “IDEA
OF THE THEATRE” AS AN APPLICATION OF THE
PHENOMENOLOGICAL METHOD

Carlos MoRrujAo
Universidade Catolica Portuguesa
carlosmorujao@ucp.pt

ResuMEN: Este articulo analiza la reaccién del filésofo portugués Delfim Santos a
la conferencia de Ortega en Lisboa de 1946, titulada “Idea del Teatro”. Demostraremos
que Delfim Santos malinterpreté los objetivos de Ortega, ignorando que el filésofo espa-
fiol estaba aplicando el método fenomenolégico. De hecho, sin un conjunto de concep-
tos que se remontan a las Jdeas I de Husserl (como neutralizacidn, irrealidad y fantasfa),
la conferencia de 1946 se vuelve casi incomprensible. Pero también demostraremos
que Ortega no se limita a utilizar conceptos forjados por Husserl. Aplica creativamente
el método fenomenolégico, tal como lo habia expuesto en 1929. Partiendo de que lo
patente oculta lo latente, Ortega procede de lo exterior a lo mds intimo. Asi, empieza
analizando el papel que el edificio de teatro y la distincién entre publico y escenario
juegan en la representacién teatral, para luego discutir lo esencial: la irrealizacién de la
vida, o epoché del mundo efectivo, que se produce en la representacion teatral.

PaLaBras cLave: Ortega, Husserl, neutralizacidn, irrealidad, fantasia.

AssTRrACT: This paper examines Portuguese philosopher Delfim Santos’s response
to Ortega’s 1946 Lisbon lecture, “Idea of the Theater.” The analysis demonstrates that
Delfim Santos misinterpreted Ortega’s objectives, overlooking the fact that Ortega was
employing the phenomenological method. Without reference to key concepts originat-
ing from Hussetl’s Ideas I — such as neutralization, irreality, and fantasy — the meaning
of the 1946 lecture becomes difficult to grasp. Additionally, the paper shows that Ortega

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madlrid


mailto:carlosmorujao@ucp.pt

132 1 CARLOS MORUJAO

does not merely adopt Husserl’s conceptual framework; rather, he applies the phenom-
enological method in a creative manner, consistent with his 1929 Lectures. Proceeding
from the premise that what is manifest often conceals more intimate elements, Ortega
advances from external features to more intrinsic aspects. He begins by exploring the
significance of the theater’s architecture and the distinction between audience and stage,
subsequently addressing the central issue: the irrealization of life, or the epoché of the
effective world, which occurs within theatrical performance.

Keyworbs: Ortega, Husserl, Neutralization, Irreality, Phantasy.

1. Introduccion

La conferencia de Lisboa de Ortega, “Idea del teatro”, impartida el 13 de
abril de 1946, originé duras reacciones en los periédicos portugueses de la época.
Una de las mds violentas reacciones a la conferencia ha venido de un filésofo,
Delfim Santos, en un articulo publicado en la revista Mundo Literdrio en mayo
del mismo afio'. Sin embargo, Delfim Santos, por aquellos afos, era quizis el
tinico filésofo portugués que podria entender a Ortega. En esta conferencia Orte-
ga hace una muy interesante y original aplicacién del método fenomenolégico.
En Alemania, donde conocié a Heidegger y a Nicolai Hartmann, Delfim Santos
pudo también conocer la fenomenologia de Husserl y, vuelto a Portugal, llegé a
escribir sobre ella. El presente trabajo tiene pues dos objetivos: primero, mostrar
que “Idea del Teatro” sélo puede entenderse plenamente desde la fenomenologia
y; después, que Delfim Santos -porque no lo reconoci6 o no quiso reconocerlo- se
equivocd en su interpretacion. Es casi increible que Delfim Santos no lo reco-
nociera y su polémica con Ortega tiene, en mi opinién, inconfesados motivos
personales.

Por supuesto, si no queremos encontrar ahora, en esta polémica, razones
personales de desacuerdo, podremos plantear la hipétesis de que Ortega, en su
conferencia, no supo cémo estar a la altura de su propio pensamiento. En mi
opinién, creo que Ortega estuvo a la altura de su propio pensamiento. Hay por
supuesto varias digresiones en esta conferencia, un proceso comun en los escritos
de Ortega, pero que nunca pierde el hilo de su pensamiento: lo que puede

' Cualquiera que desee tener informacién sobre las controvertidas relaciones entre Delfim

Santos, pero también otras figuras de la escena cultural lisboeta de mediados del siglo XX, y
Ortega, puede consultar el ensayo de Santos (2018: 81-110).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madyrid



LA CONFERENCIA DE LISBOA DE ORTEGA SOBRE LA “IDEA DEL TEATRO” COMO APLICACION... | 133

parecer un desvio para un lector menos atento, para el lector atento se integra
ficilmente en el tema principal. Por eso, es necesario comprender la intencién
de Ortega al impartir esta conferencia. Su temdtica no es solo estética. Asimis-
mo, interesa a Ortega aclarar que hacer teatro o asistir al teatro es una actividad
humana especifica, que implica, desde una perspectiva fenomenoldgica, la rea-
lizacién de un cierto tipo de actos. Por ello, Ortega dedica mucho tiempo -para
el desagrado del filésofo portugués- a demostrar cémo el teatro presupone una
suspension de los actos ejecutivos del Yo y como, para entenderlo, es necesario
percibir la especificidad de los actos de neutralizacién y de los actos de fantasia.
Como es habitual en Ortega, él no expone directamente estos tecnicismos hus-
serlianos, pero ofrece ejemplos muy sugestivos sobre su funcionamiento.

Respecto al método utilizado en la conferencia, Ortega lo denomina “feno-
menolégico”, tras haberlo llamado anteriormente “dialéctico”. Sin embargo, de
inmediato afadié que su dialéctica es muy diferente de la de Hegel: en la dialéc-
tica de Ortega la coincidencia de lo pensado con el pensamiento no es una vio-
lencia sobre la cosa, sino la cosa misma empujando el pensamiento y forzéndolo
a coincidir con ella (el pensamiento empujando la cosa serfa la caracteristica de
la dialéctica hegeliana). La descripcién que hace Ortega de su modus operandi
solo pude recordarnos algunas pdginas famosas de las Meditaciones Cartesianas.

Dice Husserl en el § 17:

Si, por ejemplo, tomo el percibir este cubo por tema de la descripcidn,
veo en la reflexién pura que «este» cubo estd dado continuamente como
unidad objetiva, en una mudable, multiforme diversidad de variantes feno-
ménicas en relaciones determinadas. Estas variantes no son en su curso una
sucesién incoherente de vivencias. Transcurren, por el contrario, en la unidad
de una «sintesis», por cuya virtud se presenta a la conciencia en ellas uno y

el mismo objeto (Husserl, 1950: 77-78).

Por su lado, en la conferencia de Lisboa, dice Ortega: “«Pensar dialéctica-
mente» quiere decir que cada paso mental que damos nos obliga a dar otro nuevo
paso; no uno cualquiera, no asi a capricho, sino otro paso determinado, porque
lo visto por nosotros en el primero de la realidad que nos ocupa —y ahora es la
realidad «Teatro»— nos descubre, queramos o no, otro nuevo lado o componente
de ella que antes no habfamos advertido. Es, pues, la cosa misma, la realidad
misma Teatro quien va a guiar nuestros pasos mentales, quien va a ser nuestro
lazarillo” (Ortega, 2009a: 833).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madlrid



134 | CARLOS MORUJAO

Hay muchos otros pasajes de la conferencia con los cuales podriamos hacer
lo mismo: compararlas a pasajes de las Meditaciones de Husserl, de Ideas I ¢
incluso de las Investigaciones Logicas. Obtendriamos el mismo resultado. Pero no
nos interesan demasiado las consideraciones de dmbito metodoldgico. Nuestro
lazarillo, dice Ortega, es el teatro. Solo nos ayudardn reflexiones sobre el método
si con ellas aclaramos los procedimientos que nos permitirdn llegar a conocer a
la esencia del teatro. Es el teatro, no las reflexiones metodolégicas, lo que aqui
nos interesa.

2. El método de Ortega

La forma en que Ortega empieza su conferencia irrité mucho a Delfim San-
tos. Las cosas, dice Ortega, nos ofrecen perspectivas muy variadas. Una de ellas es
su vejez. En su estado decadente la cosa ya no nos muestra todas sus posibilida-
des, esto es, su idea’. En una ruina quizds podemos ver lo que las cosas han sido.
Sin embargo, para definir su ser hay que verlas cuando estdn en forma. Por eso,
para hablar del teatro hay que conocer al menos algunos de sus ejemplos mayo-
res, desde la antigua Grecia hasta nuestros dias, para ver en los ejemplos menores
sus posibilidades no realizadas. De manera andloga a como se considera que un
deportista estd en dptimas condiciones cuando puede desplegar plenamente sus
capacidades —y es en ese estado donde se le reconoce auténticamente como
tal—, en el dmbito del teatro resulta pertinente centrarse principalmente en sus

2 Dos anos después, en 1948, en un ensayo sobre Toynbee titulado “Sobre una nueva inter-

pretacién de la historia universal”, Ortega retoma este tema de la idea como posibilidad
(Ortega, 2009b: 1362). Ah{ dice Ortega que la idea es “[...] el descubrimiento m4s sublime
y eficaz que se ha hecho hasta ahora en el planeta donde habitamos y que hoy, al cabo de
vueltas mil, constituye mds que nunca el alfa y la omega de todo ejercicio cientifico”. Sin
embargo, esta es una nocién antigua en Ortega. Ya en 1924, en un articulo para el periédico
argentino La Nacidn, se expres6 una idea similar sobre el papel de la idea (Ortega, 2005a:
671). Sin embargo, Ortega no siempre defendié esta concepcidn casi platdnica de las ideas,
cuyos origenes se remontan a su primer libro, las Meditaciones del Quijote. Al abordar la rela-
cién entre ideas y creencias, defiende perspectivas ligeramente diferentes. Sobre este tema,
véase San Martin (1998: 229). Pero, la temprana nocién de lo que sea una idea estd muy
presente en la conferencia de 1946. Véase, por ejemplo, la afirmacién siguiente: “Por lo mis-
mo que una cosa es siempre muchas y divergentes cosas, nos interesa averiguar si al través y
en toda esa variedad de formas no subsiste, mds o menos latente, una estructura que nos
permita llamar a innumerables y diferentes individuos «<hombre», a muchas y divergentes
manifestaciones «Teatro». Esa estructura que, bajo sus modificaciones concretas y visibles,
permanece idéntica, es el ser de la cosa” (Ortega, 2009a: 827-828).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madyrid



LA CONFERENCIA DE LISBOA DE ORTEGA SOBRE LA “IDEA DEL TEATRO” COMO APLICACION... | 135

expresiones mds destacadas, en lugar de enfocarse en sus periodos de decadencia

(Ortega, 2009a: 828).

A esta primera indicacién sobre el método hay que anadir una segunda. La
llamaremos: “desde afuera hacia adentro”. Pronto veremos que se puede dividir
en dos partes distintas. Con la primera parte, en la pagina 832 del Tomo VI de
las Obras Completas, empieza la conferencia propiamente dicha.

Si queremos saber qué es el teatro, podemos empezar sefialando un edificio
de teatro y diciendo: esto es teatro. Ortega no se limita a aplicar un procedimien-
to, que he llamado “desde fuera hacia dentro”, que utilizé por primera vez en
las Meditaciones del Quijote y que profundizé en las lecciones tituladas ; Qué es
filosofia?, de 1929 (Ortega, 2008: 245)°. Se dird que es posible hacer teatro en la
calle, o, como ocurria en la Edad Media, a las puertas de una Iglesia. Sin embar-
go, lo importante aqui no son los muros que separan el interior del exterior, sino
la peculiar disposicién del espacio escénico y la forma en que se establece una
relacién entre los actores y los espectadores. Entendemos lo que estd haciendo
Ortega: busca delimitar con precisién el fenémeno a analizar, lo que sélo se
puede hacer desde fuera, antes de penetrar en su intimidad.

Puede ser que este procedimiento sea particularmente adecuado para el pro-
blema que se estd discutiendo. El edificio que llamamos “teatro” determina, y de
forma muy directa, el espectdculo teatral; la idea que una época se hace del teatro
es inseparable de él. Si pensamos, por ejemplo, en las diferencias del espacio
escénico de la tragedia griega y del drama isabelino, en los tiempos de Shakes-
peare, entendemos fécilmente la justicia de la observacién de Ortega. “Esto es
un teatro” no es soélo la indicacién de un espacio que separa la vida real de los
hombres y sus quehaceres de ese otro en el que se desarrolla la representacién. La
representacién misma —con el cardcter de irrealidad que le es peculiar— debe ser
pensada ya en términos de ese mismo espacio. Sin embargo, la idea de separacién
es importante. El fenomendlogo Alfred Schutz hablaba de niveles de realidad
(por ejemplo, la realidad del mundo de la vida y la realidad de la ficcién) y afir-
maba que era posible transitar de una a la otra. Muy bien: el espacio escénico es
el lugar de esa transicién, que puede hacerse, por supuesto, en las dos direcciones.
Dice Ortega:

3 Sobre el método de Ortega en estas conferencias véase San Martin (1998: 148-152).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madlrid



136 1| CARLOS MORUJAO

Por el Teatro de Esquilo, de Shakespeare, de Calderén entiéndase, ade-
mids e inseparablemente, junto con sus obras poéticas, los actores que las
representaron, la escena en que fueron ejecutadas y el publico que las pre-
sencid. No estoy dispuesto a renunciar a nada de eso, porque yo he venido
aqui (...) para aclarar a ustedes lo que es el Teatro y (...) no me voy de aqui
sin haberlo logrado. Ahora bien, para tal finalidad necesito de todos esos
ingredientes (Ortega, 2009a: 832).

Esta es la segunda parte de la segunda indicacién sobre el método de la
Conferencia, en la misma pdgina 832. Husserl nos habia advertido, en sus /deas
I, que nada debemos retirar a lo que nos ha sido dado en una intuicién. Ortega
aplica esta advertencia husserliana: no podemos retirar a nuestra idea del teatro
el que el teatro no es solo una obra literaria, algo para ser leido. El teatro es algo
que existe para ser ejecutado. La maquinaria teatral es una parte de su esencia.

Ortega analiza esta cuestién en repetidas ocasiones en sus escritos. Por ejem-
plo, en sus Papeles sobre Veldsquez, discute la pintura en términos muy similares.
Segiin Ortega, la pintura se define por lo que alguien produce, y el denominado
arte pictérico, es decir, la técnica particular de un pintor es solo un medio para
que veamos el resultado de su accién. La pintura comienza donde terminan las
acciones con los materiales pictéricos (Ortega, 1950: 219). De manera seme-
jante, el teatro no es literatura teatral, sino la representacién en escena, que se
materializa cuando la literatura termina, utilizando los recursos escénicos nece-
sarios para dicha representacién.

Delfim Santos, que escuché la Conferencia de Ortega, revela, en este asunto,
una particular mala fe. Ironiza con el hecho de que Ortega empiece su anilisis
con una referencia al edificio del Teatro Dona Maria, afirmando que el comienzo
elegido por Ortega tal vez fuera justificado si el filésofo espanol hubiera optado
por el edificio del teatro griego, o por el edificio del teatro isabelino (Santos,
1987: 375). Esto es exactamente lo que acabamos de ver hacer a Ortega, refi-
riéndose a Esquilo, Shakespeare y Calderén. No veo ninguna razén por la que el
teatro de Dona Maria II no pueda suscitar reflexiones del mismo tipo. Ademds,
en mi opinién, es un ejemplo muy hermoso de la arquitectura portuguesa de
mediados del siglo XIX. Pero hay, creo, otra intencién de Ortega en la forma en
que decidié iniciar su conferencia: devolver el teatro, como mero género litera-
rio, a las condiciones de su representacidn, sin las cuales no es plenamente un
especticulo teatral. El fenémeno que estd analizando, dice Ortega (2009a: 385),
no son solo palabras, no es solo literatura: el puiblico no va al teatro solamente

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madyrid



LA CONFERENCIA DE LISBOA DE ORTEGA SOBRE LA “IDEA DEL TEATRO” COMO APLICACION... | 137

para escuchar lo que dicen los actores. Al teatro se va para ver. Por eso es tan
esencial la distincién entre la sala y el escenario, o sea, el espacio de la visién y el

espacio de la representacién®.

Lo mds interesante de todo esto es que, aproximadamente un mes antes de
escribir su articulo sobre la conferencia de Ortega, o sea, el 22 de abril de 1946,
Delfim Santos publicé un articulo sobre las actividades de un grupo de teatro
estudiantil portugués en el que hacia declaraciones similares a las hechas por
Ortega. El fil6sofo portugués elogia el hecho de que se llevara a escena dos obras
de autores portugueses que, al no haber sido atin representadas, corrian el riesgo
de quedarse simplemente en literatura. Ortega ya lo habia dicho el 13 de abril: el
teatro es mds que literatura. Sigamos, sin embargo, con nuestro andlisis. Veremos
cémo Delfim Santos se equivocé en cuestiones atin mds graves.

3. Apuntes sobre el concepto de “irrealidad”

Para entender lo que significa, desde la fenomenologia, una representacién
teatral es esencial una clara comprensién del significado de “irrealidad”. Delfim
Santos no quiso entender esto v sélo retiene, de todo el andlisis de Ortega, que,

q y gd q
para él, en una representacién teatral, el publico se distrae de sus quehaceres
cotidianos. El concepto orteguiano de “distraccién” necesita de un andlisis, que
intentaré hacer al final. Ahora me preocupa el concepto de “irrealidad”.

Los actores en el escenario no presentan sus personas, sino que representan
un personaje distinto de ellos en tanto que hombres o mujeres. Ortega refiere
el caso de una representacién de Hamlet en el Teatro Dofia Marfa en Lisboa,
donde el personaje de Ofelia es representado por la entonces joven actriz por-
tuguesa Mariana Rey Monteiro. Pero la palabra “representacién” es equivoca.
Se puede decir que una imagen de la Torre Eiffel la representa y sin embargo
es la Torre Eiffel ella misma que estd presente en imagen. La Torre Eiffel que
ahora veo en imagen existe en el espacio y en el tiempo; esta su existencia es
indiferente a su existencia en imagen. No es en el mismo sentido que la joven
Mariana representa en escena a Ofelia. Ofelia no tiene otra existencia excepto la
que se muestra en cada lectura o representacién del texto de Shakespeare. Como

* Por supuesto, en el siglo XX hubo varios intentos de eliminar esta rigida distincién. Pode-
mos prescindir de ellos, ya que no son el tema de la conferencia de Ortega.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madlrid



138 1 CARLOS MORUJAO

dice Roman Ingarden (1973: 243), se trata de una objetividad intencional que
sélo simula lo real®.

Alfred Schutz nos brindé excelentes conceptos para reflexionar sobre lo que
le sucede al espectador, aunque Schutz se referia a la relacién con cualquier
q q
obra de ficcién y no especificamente con la representacion teatral. En términos
de Schutz, cada espectador entra, junto con los personajes en escena, en una
. <« .7 b . <« L4 b
especie de “relacién de nosotros” (we-relation). Pero esta “relacién de nosotros
tiene caracteristicas muy peculiares. Mientras que en una “relacién de nosotros”
que ocurre en la vida real la dimensién temporal es el presente, en el teatro no
ocurre lo mismo, ya que el tiempo de la funcién y el del espectador no coinciden.
Incluso si, hipotéticamente, cuando un actor en escena dice “son las 10:00 p.
m.”, esa es precisamente la hora en el reloj del espectador, esta coincidencia se

debe tinicamente a la hora de inicio de la funcién®.

Hay una condicién para que esta simulacién de la que habla Ingarden pueda
acaecer. El edificio “teatro”, la disposicién de sus partes, el escenario, los actores
y el texto que declaman han irrealizado Mariana y posibilitado que nuestra per-
cepcidn, viéndola, vea Ofelia. El contenido fenomenoldgico del acto que mienta
Mariana en el escenario es Ofelia y no Mariana. Es decir, es Ofelia y no Mariana
quien pertenece al espacio representado. Esto solo es posible porque la materia
del acto perceptivo y el sentido en que su objeto es mentado han sufrido una
modificacién. En el § 111 de /deas I Husserl la llamaba “modificacién de fanta-
sta”. Pero Husserl todavia parece tener algunas dificultades para distinguirla de la
“modificacién de neutralidad”, con la que, como veremos, no coincide, aunque se
puede considerar que ambas son especies de un mismo género que Husserl llama
“presentificacién” (Husserl, 1950: 268). Tanto desde el punto de vista noético
como noemdtico, el andlisis de lo que sucede en las modificaciones de fantasia
es muy complejo. La actriz Mariana Rey Monteiro no ha sido simplemente

> Hasta donde sabemos, Ortega no conocia la obra de Ingarden. Al menos no la menciona

en ninguno de sus escritos.

¢ Sobre este tema, véase Fink (1974: 60-61). Fink sefiala correctamente no solo que existe
un mundo de fantasfa, sino también que, asi como existe el tiempo universal, este mundo de
fantasia posee un flujo temporal, ademds de un espacio. Pero, considerando ahora el caso de
la representacidn teatral, ese flujo temporal no tiene nada en comun con el del Ego que con-
templa dicha representacién. Obviamente, la epoché del tiempo universal, que ocurre durante
la representacién, siempre puede ser interrumpida; todo lo que el espectador necesita hacer
es, distraido de lo que pasa en escena, mirar su reloj para saber qué hora es. De hecho, lo
mismo ocurrirfa en el caso del cine o la literatura (volveré todavia més abajo al tema de las
diferencias entre los dos flujos temporales).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madyrid



LA CONFERENCIA DE LISBOA DE ORTEGA SOBRE LA “IDEA DEL TEATRO” COMO APLICACION... | 139

neutralizada, es decir, no se trata de afirmar que se la mienta de manera no posi-
cional. Tampoco se trata de un simple cambio en las caracteristicas déxicas del
acto intencional, como si Mariana Rey Monteiro hubiese pasado a ser dudosa

o probable.

Siel espectador estuviese mentando a Mariana, su presentacién en la escena
tendria un cardcter ponente (Husserl, 1950: 268). Pero, como Sartre lo vio muy
bien, el acto posicional de la conciencia de imagen es muy diferente de un acto de
la conciencia perceptiva (Sartre, 1966: 30). Lo que significa que no empezamos
por poner a Mariana en nuestro mundo perceptivo habitual para luego expulsarla
de él. Sin embargo, en las malas representaciones teatrales o en casos extremos de
errores de casting, la modificacién de fantasia solo se realiza de forma incompleta;
los trazos individuales peculiares del actor se sobreponen a los del personaje que
deberia representar. En estos casos, no se da el proceso de anulacién especifica-
mente teatral (Husserl, 2005: 490): la presentacién perceptiva de la persona del
actor no desaparece en el mundo de fantasia que se representa en escena.

Y, sin embargo, aqui hay un problema, que Ortega analizé de manera muy
fina en uno de los anexos de esta conferencia, que escribié tras su regreso a Espa-
fa. La irrealidad que es la representacion teatral tiene que plasmarse en la figura
de los actores, que tienen un cuerpo, una voz, se mueven de una determinada
manera, gesto, etc. Tras sefalar que Shakespeare no dejé ninguna indicacién
sobre el aspecto fisico de Hamlet y, por tanto, “Hamlet no tiene nariz”, Ortega
afade:

No es fécil de expresar con rigor en pocas palabras qué es lo que del
hombre real que es el actor queda en el personaje y sobrevive a su anula-
cién, para que la fantasmagoria que es Hamlet nazca y viva y sea. Porque
incuestionablemente el actor pone su propia nariz que es irrefragable realidad
(Ortega, 2009c¢: 1482).

En un breve ensayo, publicado en el volumen IV de E/ Espectador, titulado
“Elogio del Murciélago”, Ortega ya habia hecho una referencia a “la nariz de
Hamlet” (Ortega, 2004: 445). Dado que este texto no trata especificamente sobre
teatro, no me extenderé demasiado en el tema. Sin embargo, observo en él una
afirmacién que la “Idea del Teatro” corrige acertadamente. En el articulo de £/
Espectador, Ortega sostiene que el Hamlet de Shakespeare es una obra esencial-
mente destinada a ser leida. Destaca que merece ser leida por la prosa barroca
del escritor inglés y sus metdforas, las cuales se pueden apreciar cémodamente

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madlrid



140 | CARLOS MORUJAO

sentados en un sofd con el texto en la mano, sin perder sus valores esenciales.
Ortega anade que el trabajo del actor es inesencial. La Conferencia de Lisboa
reestablece la verdadera naturaleza de la obra teatral.

4. Aclaramiento conceptual: neutralizacion y ficcion

Para evaluar el rigor del andlisis conceptual que Ortega estd realizando hay
que tener presente lo que dice Husserl en Ideas 1, cuyos §§ 109-111 Ortega, creo,
tiene en mente. Husserl empieza el § 109 analizando lo que llama la modifica-
cién de neutralizacién. Esta es un caricter déxico peculiar de ciertos actos, en los
que la diferencia entre el ser y el no ser de sus respectivos correlatos noemdticos se
nos volvié indiferente, queda suspendida. En consecuencia, no seria exacto decir
que la existencia de la actriz Mariana Rey Monteiro se nos volvié indiferente;
la presencia de la actriz en el escenario nos interesa, pero solo en la medida en
que representa a Ofelia. Una representacién en un escenario se dice en alemdn
Vorstellung; sin embargo, hay que reconocer que estamos, hablando el lenguaje
de la fenomenologia, en presencia de una Vergegenwirtigung. Este término es
utilizado por Husserl para indicar que una cosa no se presenta en carne y hue-
s0, sino sélo mediante la presentacién de otra. Pero primero debemos tener en
cuenta la siguiente advertencia, hecha al final del § 109 de /deas I los correlatos
noemiticos de las posiciones neutralizadas no tienen nada que sea predicable.
La situacidon aqui es muy diferente: precisamente porque no se trata simple-
mente de “neutralizacién”, la actuacién de Mariana en escena deberd hacernos
ver todos los predicados que Shakespeare colocé sobre la figura de Ofelia: por
ejemplo, que es hija de Polonio, o que estd enamorada de Hamlet. Mds adn: los
predicados de Ofelia siguen siendo los mismos incluso cuando la actriz cambia.
En tanto que correlato noemdtico, Ofelia tiene una identidad, es trascendente
a todas las vivencias de la representacidn, igual que las cosas del mundo real
trascienden la multiplicidad de los actos que las intencionan. Por eso también,
y aunque provenga de la imaginacién de Shakespeare, Ofelia tiene una realidad
que no depende exclusivamente de la psicologfa de su genial creador. La esfera de
realidad a la que pertenece —por hablar como Ingarden— no es la de los objetos
fisicos, ni la de las vivencias psiquicas (Ingarden, 1973: 33).

Una vez mids, creo que Schutz nos permite comprender esta situacién con
particular claridad. Ya abordamos el concepto de «we-relation». Ahora bien,
toda «we-relation» —la que el espectador de Hamlet supuestamente quiere

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madyrid



LA CONFERENCIA DE LISBOA DE ORTEGA SOBRE LA “IDEA DEL TEATRO” COMO APLICACION... | 141

establecer con los actores— presupone una comunidad espacio-temporal que
no existe en el teatro. Ya hemos dicho que el espacio de representacion (es decir,
el escenario, cualquiera que sea su forma) supone una ruptura de continuidad
con el espacio del publico, de modo que los actores se hablan entre si y no al
publico; de igual modo, el espectador no se dirige a los actores. Pero igualmente
importante es la diferencia temporal (Barber, 2024: 60). Las respectivas
corrientes de conciencia —es decir, las del espectador y las de los actores—,
como mencioné anteriormente, permanecen distintas gracias a los efectos del
proceso de neutralizacién. De igual modo, cuando dos actores dialogan en
escena, no estamos en presencia de una verdadera relacién cara a cara (thou-re-
lation). Los actores dialogan entre si segin un texto que no se origind en sus
respectivas corrientes de conciencia. Pero esta relacién cara a cara, neutralizada
por el contexto de la representacién, también mantiene una relacién especial con
el espectador, quien no puede intervenir en ella. Todo espectador de Otelo sabe
que Yago le miente a Otelo sobre la fidelidad de Desdémona; la mentira, que el
espectador conoce, pero no puede deshacer, intensifica el efecto dramdtico que
la historia tiene en él.

Por otro lado, como se ha sefialado, lo que se representa en escena no debe
identificarse inicamente como una manifestacién de la vida psiquica del autor o
de su imaginacién. Hamlet y Ofelia poseen una identidad propia que se preserva
en cada puesta en escena. No se reducen al dmbito psicoldgico de su creador,
pero tampoco corresponden a objetos o personas en el sentido convencional del
término (esto se mantiene incluso en el caso hipotético de que Hamlet u Ofelia
hubieran existido histéricamente, lo cual no es el caso). Analizar una obra en
profundidad permite observar una forma distinta de realidad.

Por lo tanto, estamos en presencia de un tipo muy particular de lo que mds
arriba llamamos Vergegenwirtigung. En un tipo diferente, como es el caso de la
memoria, la Vergengenwiitigung es acompanada de un tipo de modalidad déxica
que es la creencia. Nos acordamos de algo que existié en el pasado. Igualmente,
hay una continuidad entre mi yo presente, que se acuerda, y mi yo pasado que
presencié lo que es recordado ahora (Sokolowski. 2000: 81). Pero en el caso del
teatro es diferente: el teatro, dice Ortega, es farsa, es una ficcién. A Delfim San-
tos, que se equivocé a lo largo de su articulo, le irrité el uso del término farsa,
pensando que Ortega se referfa en su conferencia al género teatral baséndose en
una de sus diversas especies, olviddndose, por ejemplo, de la tragedia o del drama.
Ortega, sin embargo, al hablar de farsa estd hablando de lo que Husserl llamé

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madlrid



142 | CARLOS MORUJAO

“modificacién de fantasia”. Serd esta la que nos permitird comprender el tipo de
realidad que tenemos ante nosotros.

En una modificacién de fantasia no hay creencias; el sujeto simplemente
vive en un mundo de ficcién. Hay, sin embargo, dos cuestiones sobre las que
Ortega nos llama la atencién y que debemos analizar. En primer lugar, vivir en
el mundo de la ficcién implica mantener, al menos en condiciones normales, la
creencia en la existencia de un mundo real. Una vez mis, las paredes del teatro,
la distribucién de la sala —con su diferencia entre el escenario y el lugar de los
espectadores— estdn ahi para recorddrnoslo. La representacion teatral no es la vida
real, a la que volveremos cuando termine la representacién. Creo que es en este
sentido que Ortega se refiere a la pasividad del espectador, afirmacién que Delfim
Sanos tampoco entendid. El espectador es pasivo en el sentido de que sabe que
la accién que tiene lugar en la escena no es la vida real, no es una circunstancia
en la que pueda intervenir para cambiar el curso de la vida. Schutz, aunque se
refiere a la novela, también enfatizé la pasividad del lector, afirmando que el
significado subjetivo de una obra de ficcién estaba totalmente determinado por
su autor (Barber, 2024: 54). La temporalidad de su vida efectiva y la temporali-
dad de los personajes de la obra son muy diferentes (Cavallaro, 2017: 166). El
espectador jamds se comportard como Don Quijote en el famoso episodio del
retablo de Maese Pedro (Ortega, 2009a: 841). La accidén nunca le parecerd tan
real —es decir, desplegidndose en una temporalidad igual a la suya— como para
que sienta la necesidad de acudir en ayuda de un personaje. Sin embargo, en su
critica, Delfim Santos afiade que Ortega se contradice a si mismo cuando, un
poco mds adelante, habla de una actividad que seria propia del espectador. Es
una cuestién importante y hay que ver lo que dice Ortega:

La cosa empieza a complicarse un poco y sabrosamente cuando, como
acabo de decir, advertimos que esos hombres y mujeres que se mueven y
dicen en el escenario no son cualesquiera, sino esos hombres y mujeres que
llamamos actores y actrices, esto es, que se caracterizan por una actividad
especialmente intensa. Al paso que los hombres y mujeres de que el ptblico
se compone, en cuanto son publico, se caracterizan por una especialisima
pasividad. En efecto, en comparacién con lo que hacemos el resto del dia,
cuando estamos en el teatro y nos convertimos en publico, no hacemos nada
o poco mds —dejamos que los actores nos hagan —por ejemplo, que nos
hagan llorar, que nos hagan reir. A lo que parece el Teatro consiste en una
combinacién de hiperactivos e hiperpasivos (Ortega, 2009a: 834).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madyrid



LA CONFERENCIA DE LISBOA DE ORTEGA SOBRE LA “IDEA DEL TEATRO” COMO APLICACION... | 143

Cuando nos hacemos publico, ha dicho Ortega, no hacemos nada. Curio-
samente, esto también es a menudo lo que el sentido comin cree que sucede
cuando empezamos a hacer filosofia. De hecho, cuando filosofamos, la naturaleza
ejecutiva de la vida queda, por un momento, suspendida. Esta suspension sin
embargo es una forma muy peculiar de actividad. Vamos a verlo en la siguiente
seccién.

5. Pasividad y actividad

La critica de Delfim Santos llega tan lejos que acusa a Ortega, no solo de
contradecirse en su conferencia, sino de contradecir lo que afirmara en otras
obras suyas, por ejemplo, en Ensimismamiento y Alteracion (Santos, 1987: 374).
Aunque no pudo conocer el texto completo de las lecciones ;Qué es filosofia?,
Delfim Santos, sumando su conocimiento de las obras publicadas de Ortega a
su familiaridad con la fenomenologia, podria haber entendido lo que Ortega
quiso decir cuando dijo que vamos al teatro a distraernos. Es que la vida, como
realidad radical, establece, segin dice Ortega, una relacién intencional con las
cosas en la que ellas adquieren un cardcter de “ser para mi”; no en un posible
sentido idealista de esta expresién, sino mds bien en el sentido de que la realidad
primera de las cosas coincide con su “ser funcionante”. Javier San Martin (1998:
195) tiene un andlisis muy fino de esta expresién orteguiana y de su contexto en
las lecciones ;Qué es filosofia? Ahora resulta que Delfim Santos, que casi siempre
estd més cerca de Heidegger o de Nicolai Hartmann que de la fenomenologia
de Husserl, interpreta esa realidad radical desde la distincién, bien conocida por
quienes han leido Ser y Tiempo, entre autenticidad e inautenticidad’. A partir
de aqui queda abierto el camino para cometer todos los errores posibles sobre lo
que afirma Ortega en la conferencia de Lisboa.

Una vez mds, un concepto schutziano, en este caso, el de “provincias finitas
de sentido”, resulta pertinente para comprender los aspectos fundamentales de
este andlisis. La primera y mds inmediata “provincia de sentido”, denominada por
Schutz como “realidad suprema” (paramount reality), corresponde al mundo del

7 Delfim Santos, creyendo oponerse a Ortega en este tema, afirma que la llamada vida real

es, en realidad, «vida cosificada», porque simplemente gira en torno a las cosas. En un texto
ligeramente posterior, el pensador portugués concluye su argumento sobre la naturaleza de la
existencia con lo siguiente: «En la existencia inauténtica que es la vida cotidiana, el hombre
se relaciona con las cosas, con los demds y rara vez consigo mismo» (Santos 1982¢: 387).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madlrid



144 | CARLOS MORUJAO

trabajo, caracterizado por una relacién objetiva con los objetos, cuya existencia
no se pone en duda®. La resistencia que ofrecen las cosas y la imposibilidad de
manipularlas arbitrariamente confirman su realidad. Asimismo, cabe sefialar que
esta “realidad suprema” implica una relacién pragmdtica tanto con los objetos
como con las personas. En contraste, el mundo de la ficcién conforma una
“provincia de sentido” distinta, generando una epojé respecto a dicha relacién
pragmadtica. Es en este contexto donde puede situarse el origen del concepto
orteguiano de la “distraccién”. No obstante, tal como subraya Michael Barber
(2024: 69), la funcién de esta epojé no consiste tinicamente en relajar nuestros
vinculos intencionales con el mundo de la accién. La suspensién de la relacién
pragmadtica con la vida posibilita, mediante la experiencia de una obra de ficcién,
una visién alternativa de esa misma realidad pragmadtica. Por otra parte, la inten-
sidad emocional experimentada —significativamente superior a la derivada de
las demandas de la vida diaria— contribuye de manera decisiva a la generacién
de nuevos sentidos.

Al no haber entendido lo que Ortega quiere decir con “distraerse”, Delfim
Santos cree estar diciendo algo muy diferente a lo que pensaba Ortega. Asi,
insistiendo en que no se sale de casa para ir al teatro como se sale de casa para
ir a una taberna (para emborracharse, por supuesto), explica que el efecto del
espectdculo en el espectador es provocar ese ensimismamiento que tan bien habfa
Ortega explicado unos afos antes. Por lo tanto, Delfim Santos no entiende que el
ensimismamiento sigue siendo una forma para que alguien se distraiga de la vida,
suspendiendo los hilos intencionales que lo conectan con ella. Cuando alguien se
distrae de la vida, en el sentido orteguiano, lo hace igual al filésofo que reflexiona:
para comprender mejor su propia vida, para que ella sea una vida pensada. En
mi opinién, Ortega plantea en la Conferencia de Lisboa un problema que for-
mulé por primera vez en las Meditaciones del Quijote, aunque ahora, en 1946, lo
hace para un puiblico muy diverso, para quien ciertas cuestiones filoséficas mds
técnicas probablemente resultarian incomprensibles.

En conclusién, todo lo que dice Ortega podria incluso parecerse un poco a
Nietzsche, quien dijo que necesitamos ficciones para vivir. Creo, sin embargo,

8 En realidad, la palabra alemana Wirkwelt podria traducirse como “mundo de accién”. Pero

para Schutz, ademds de otras caracteristicas que mencionamos mds adelante, este Wirkwelt
posee una realidad que se manifiesta, sobre todo, en el trabajo humano y sus caracteristicas
proyectuales especificas; el trabajo implica materializar la intencién de generar un estado de
cosas previamente inexistente, mediante una actividad corporal que interacttia con el mundo
exterior. Sobre este tema, véase Schutz (1962: 230).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madyrid



LA CONFERENCIA DE LISBOA DE ORTEGA SOBRE LA “IDEA DEL TEATRO” COMO APLICACION... | 145

que Ortega sigue fiel a su interpretacién de Husserl. Desde 1914, utilizando un
término de Platén en el Feddn, Ortega y Gasset habia sostenido que el concepto
o la idea, es decir, la cultura superior, no se opone a la vida, aunque tampoco se
identifica con ella. Por supuesto, la irrealidad del concepro difiere de la irrealidad
de la farsa. Pero la fenomenologia permite a Ortega plantear una perspectiva
mds amplia que la de Nietzsche. Para este tltimo, la diferencia esencial entre
una ficcién como la teoria de las ideas de Platén, por ejemplo, y la Orestiada de
Esquilo radica en la cualidad de la voluntad expresada en cada una: una voluntad
reactiva en la primera y afirmativa en la segunda. Desde la ptica fenomenoldgica
de Ortega, ambas formas de irrealidad suspenden provisionalmente el mundo
percibido; el concepto lo hace al cancelar la realidad ejecutiva de la vida (al
ponerla entre paréntesis, como decfa Husserl) para que la vida sea aclarada desde
su propio interior, mientras que la farsa muestra un aspecto bajo el cual la vida
pude ser vivida. En sintesis, la distincién central entre las dos actitudes —teorética
y estética—, segun Ortega, consiste en que en la primera, tras la suspensidn, se
restablece la relacién de coexistencia con el objeto, mientras que en la segunda se
mantiene la contemplacién del objeto’. Sin embargo, tanto el concepto como la
farsa, aunque por vias distintas, impiden que nos desorientemos en nuestra vida
o nos sintamos perdidos en ella.

7 Sobre la diferencia entre coexistencia y contemplacion, véase La Deshumanizacion del Arte

(Ortega, 2005b: 851).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madlrid



146 | CARLOS MORUJAO

Bibliografia

BARBER, Michael (2024). “Social Relationships in the Finite Province of Meaning of
Reading Literature”, Schutzian Research, 16, 51-74. DOI: https://doi.org/10.5840/
schutz2024165

CavALLARO, Marco (2017). “The Phenomenon of Ego-Splitting in Husserl’s Phenom-
enology of Pure Phantasy”. Journal of the British Society for Phenomenology, 48: 2,
162-177. DOI: http://dx.doi.org/l().1080/00071773.2016.1250436

Fink, Eugen (1974). “Re-presentation et image. Contribution a la phénoménologie
de lirréalité ». In De la Phénoménologie (pp. 15-93), Paris, Les Editions de Minuit.

Hussert, Edmund (1950). Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologi-
schen Philosophie, Den Haag, Martinus Nijhof.

Husserr, Edmund (2005). Phantasie, Bildbewusstsein, Erinnerung (Husserliana XXIII),
Dordrecht, Springer.

INGARDEN, Roman (1973). A Obra de Arte Literdria (trad. de Maria Manuela Saraiva),
Lisboa, Fundacgio Calouste Gulbenkian.

ORTEGA Y GASSET, José (1950). Papeles sobre Veldzquez y Goya, Madrid, Revista de
Occidente.

ORTEGA Y GASSET, José (2005a). “El deber de la nueva generacién argentina’, en Obras
Completas, Tomo 111 (pp. 664-672), Madrid, Taurus.

ORTEGA Y GASSET, José (2005b). La Deshumanizacion del Arte, en Obras Completas,
Tomo III (pp. 847-877), Madrid, Taurus

ORTEGA Y GASSET, José (2008). ;Qué es Filosofia?, en Obras Completas, Tomo VIII (pp.
235-374), Madrid, Taurus.

ORTEGA Y GASSET, José (2009a). “Idea del Teatro”, en Obras Completas, Tomo IX (pp.
825-882), Madrid, Taurus.

ORTEGA Y GASSET, José (2009b). “Sobre una nueva interpretacion de la historia univer-
sal”, en Obras Completas, Tomo IX (pp. 1187-1408), Madrid, Taurus.

ORTEGA Y GASSET, José (2009¢). “Teatro, género literario”, en Obras Completas, Tomo
IX (pp. 1481-1483), Madrid, Taurus.

SaN MARTIN, Javier (1998). Fenomenologia y Cultura en Ortega, Madrid, Tecnos.

Santos, Delfim (1982a). “O Homem e o seu Destino”, en Obras Completas 11 (pp.
125-127). Lisboa: Fundagio Calouste Gulbenkian, 2.2 edicao.

SanTos, Delfim (1982b). “Linha Geral da Nova Universidade”, en Obras Completas 11
(pp- 373-390), Lisboa, Funda¢io Calouste Gulbenkian, 2.2 edigao.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madyrid


https://doi.org/10.5840/schutz2024165
https://doi.org/10.5840/schutz2024165
http://dx.doi.org/10.1080/00071773.2016.1250436

LA CONFERENCIA DE LISBOA DE ORTEGA SOBRE LA “IDEA DEL TEATRO” COMO APLICACION... | 147

Santos, Delfim (1982c). “Palestra sobre o Filme ‘A Danga da Morte’”, en Obras Com-
pletas 11 (pp. 385-388), Lisboa, Fundagio Calouste Gulbenkian, 2.2 edi¢io.

Santos, Delfim (1982d). “Ensino Cldssico? Ensino Moderno?”, en Obras Completas 11
(pp- 391-397), Lisboa, Fundagao Calouste Gulbenkian, 2.2 edi¢ao.

SanTos, Delfim (1987). “Filosofia da Distraccio — Ortega e o Teatro”, en Obras Com-
pletas 111 (pp. 373-376), Lisboa, Fundagio Calouste Gulbenkian, 2.2 edigio.

Santos, Filipe Delfim (2018). “Delfim Santos e Ortega y Gasset: Aproximagoes e Dis-
tanciamentos’, en A. Braz-Teixeira, G. del Puerto & R. Epifanio (org.), Presenga de
Ortega e Gasset em Portugal e no Brasil (pp. 81-110), Lisboa, Instituto Cervantes /
MIL. URL: FilipeDelfimSantos_DelfimSantos_e_OrtegayGasset_2018.pdf

SARTRE, Jean-Paul (1966). Llmaginaire, Paris, Gallimard.

SokoLowski, Robert (2000). Introdugdo & Fenomenologia (trad. de Alfredo de Oliveira
Moraes), Sio Paulo, Edi¢coes Loyola.

ScuuTz, Alfred (1962). “On Multiple Realities”, In: Maurice Natanson, (ed.), Collected
Papers I (pp. 207-259), Den Haag, Martinus Nijhoff.

Recibido: 05-09-2025
Aceptado: 28-10-2025

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madlrid


https://run.unl.pt/bitstream/10362/101735/1/FilipeDelfimSantos_DelfimSantos_e_OrtegayGasset_2018.pdf




OBJETO Y ACONTECIMIENTO: ENTRE LO
RACIONAL Y LO RAZONABLE

OBJECT AND EVENT: BETWEEN RATIONALITY
AND REASONABLENESS

Francisco NOvOA-ROJAS
Universidad Catolica de la Santisima Concepcion
fnovoa@ucsc.cl

ResuMEN: Este articulo examina la distincién fenomenoldgica entre fenémenos de
tipo objeto y fenémenos aconteciales a fin de precisar el lugar de lo racional y lo razo-
nable en la comprensién de lo dado. El objetivo es mostrar que la razén no se divide en
dos, sino que se ejerce de modo proporcional segin la modalidad del aparecer. Metodo-
légicamente, el trabajo sigue un anélisis hermenéutico de los textos de Jean-Luc Marion,
articulando su propuesta con aportes de Husserl, Heidegger, Ricoeur y Levinas. Los
resultados muestran que el fendémeno de tipo objeto se valida por adecuacién categorial
y repetibilidad, mientras que el acontecial exige acreditacién ex evento. La conclusién
principal es que lo razonable no sustituye a lo racional, sino que lo complementa, per-
mitiendo una comprensién ampliada del aparecer y una antropologia fenomenolégica
del sujeto como adonado.

PALABRAS CLAVE: fenomenologia acontecial, fenomenologia, acontecimiento, obje-
tividad, racionalidad.

AsstracT: This article examines the phenomenological distinction between object
phenomena and event phenomena in order to clarify the place of rationality and rea-
sonableness in the understanding of givenness. The aim is to show that reason is not
divided into two, but is exercised proportionally according to the modality of appearing.
Methodologically, the study follows a hermeneutical analysis of Jean-Luc Marion’s texts,
articulated with contributions from Husserl, Heidegger, Ricoeur, and Levinas. The
results show that the object phenomenon is validated by categorial adequacy and repea-
tability, whereas the event phenomenon requires ex-event accreditation. The main con-
clusion is that reasonableness does not replace rationality but complements it, allowing
for an expanded understanding of appearing and a phenomenological anthropology of
the subject as gifted.

Keyworps: Evental Phenomenology, Phenomenology, Event, Objectivity,
Rationality.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madlrid


mailto:fnovoa@ucsc.cl

150 | FraNcisco Novoa-Roias

1. Introduccion

En fenomenologia se ha ido distinguiendo entre una racionalidad estricta y
una razonabilidad ampliada para dar cuenta de distintos modos de aparicién.
Ya Husserl (2013) habia erigido la evidencia —la intuicién adecuada a un sig-
nificado— como criterio de lo racional, con la idea de que solo asi se asegura un
conocimiento riguroso. Sin embargo, los fenémenos que exceden las condiciones
de presencia plena desafian ese paradigma estrictamente racional (Husserl, 2013,
§42-44). Varios fenomendlogos han propuesto extender la razén mds alld de la
mera adecuacién categorial, hacia una razén razonable proporcionada a lo que
se da. En la actualidad, se reconoce que la fenomenologia debe ensanchar sus
criterios de inteligibilidad para no excluir manifestaciones que, aun careciendo de
fundamento causal o previsibilidad, poseen sentido y apelan a la interpretacién
(Filiz, 2024, pp. 29-83). Asi, la pregunta por lo racional y lo razonable delimita
el paso de una razén centrada en el control objetivo a una razén abierta a la
singularidad y el exceso de ciertos fenémenos.

Un punto de inflexién temprano proviene de Martin Heidegger, quien dife-
renciaba entre el pensar calculador (enfocado en fines determinados) y el pensar
meditativo (atento al sentido). Como sefiala, “el pensamiento que calcula nunca
se detiene, no se encierra en s{ mismo. No es un pensamiento meditativo, un
pensamiento en busca del significado que domina todo lo que existe” (Heidegger,
1990, p. 163). En otras palabras, Heidegger denuncia que la razén instrumental
no agota el pensar: junto a la racionalidad calculadora —eficaz pero encerrada en
lo dado— debe reivindicarse una comprensién meditativa que busca el signifi-
cado mds alld de lo inmediatamente Gtil. Ambas son necesarias en la existencia
humana, pero Heidegger subraya que la modernidad técnica peca de unilate-
ralidad, huyendo de la segunda. Esta distincién anticipa la idea de que ademds
de lo racional (que calcula y domina), existe un uso de la razén més razonable,
dispuesto a contemplar y esperar el sentido en lugar de forzarlo. En términos
fenomenoldgicos, esto abre la puerta a que ciertos fenémenos —no reducibles
a objeto manipulable— requieran una actitud distinta, menos reductora y mds
receptiva, para ser comprendidos.

Paul Ricoeur desarrolla explicitamente la diferencia entre racionalidad téc-
nica (le rationnel) y razonabilidad practica (Je raisonnable) en el dmbito humano
e histérico. Segun Ricoeur (1985), la esfera técnico-econdmica de la sociedad
“solo satisface los requisitos del racional” (p. 62), y por eso el ser humano queda

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madyrid



OBJETO Y ACONTECIMIENTO: ENTRE LO RACIONAL Y LO RAZONABLE 1 151

insatisfecho en ella; necesita buscar lo razonable en un horizonte mds amplio,
“el universal concreto que define la politica como tal” (p. 62). Aqui lo racio-
nal alude a lo calculable y universalizable (leyes econémicas, medios eficientes),
mientras que lo razonable remite a la deliberacién ética y politica informada
por la historia, la pluralidad y la justicia. En efecto, Ricoeur indica que una
sociedad puramente racionalizada (por reglas técnicas o formales) deja un resto
de insatisfaccidn, ya que el ser humano también aspira a una razén prictica que
contemple el bien comin, la equidad y la prudencia. Asi, en el dmbito politico-
juridico él distingue las exigencias de lo racional (coherencia, medios-fines) de
las exigencias de lo razonable (legitimidad, reconocimiento mutuo, equilibrio de
derechos). Esta distincién, influyente también en teorias contempordneas de la
justicia (por ejemplo, en Rawls), muestra que la fenomenologia hermenéutica de
Ricoeur aboga por ensanchar la razén: no abandonarla, sino complementarla con
un saber préctico dispuesto al compromiso, la narratividad y la interpretacién
de contextos singulares.

Emmanuel Levinas lleva la cuestidn a la esfera ética, cuestionando la suficien-
cia de la razén ontolégica occidental cuando enfrenta la alteridad del préjimo.
Para Levinas, la filosofia tradicional —centrada en lo Mismo y la totalidad— tiende
a reducir al Otro a categorias del entendimiento, lo cual considera una violencia
de la razdn. Frente a ello, propone una razdn razonable (raison raisonnable) fun-
dada en la responsabilidad infinita hacia el otro (Levinas, 2016). El rostro de otra
persona no es accesible ni a un andlisis especulativo ni a una aproximacién con-
textual; se manifiesta como lo tnico desconocido y trascendente. En ese aparecer
del Otro surge un mandato ético inmediato —no matards— que interpela al yo y
lo obliga mis alld de todo cdlculo (Roggero, 2024). Asi, lo racional, entendido
como justificaciones autdnomas y simetria de derechos, cede el paso a lo razona-
ble como acogida de una demanda que no proviene de un razonamiento previo,
sino de la alteridad misma. La razén fenomenolégica debe entonces reformularse:
ya no como poder de sintesis, sino como respuesta a una trascendencia que no
puede ser contenida en conceptos (Roggero, 2024b). Levinas desplaza, en con-
creto, el eje hacia una sabiduria ética, una razonabilidad fundada en la empatia
y la justicia, que corrige las cegueras de la razén autosuficiente.

Pensadores actuales han retomado estas lineas para articular, como pro-
ponemos, una razén ampliada desde la fenomenologia acontecial'. Jean-Luc

' Como plantea Roggero (2024a, pp. 1-2): La expresién “fenomenologia acontecial” busca

dar cuenta del cambio de estatus en la nocién de fendmeno —como bien sefalan Hans-Dieter

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madlrid



152 | Francisco Novoa-Roias

Marion, por ejemplo, distingue entre fenémenos de tipo objeto (regidos por la
adecuacién racional, controlable por el sujeto) y fenémenos denominados bajo
la nocién de acontecimiento (que requieren una razonabilidad hermenéutica,
pues su sentido emerge sin causa ni previsién). Para Marion, la aparicién de
ciertos fendmenos (la experiencia estética, religiosa o del nacimiento) desborda
las condiciones conceptuales, forzando a la razén a volverse interpretativa en
lugar de reductiva. Esto significa que la validacién ya no se hace solo por pruebas
légicas o empiricas previas, sino ex evento, por los efectos y la respuesta que el
fenémeno suscita. Coincidiendo con Levinas, se reconoce que la respuesta del
testigo forma parte de la manifestacién misma: lo razonable implica atender al
testimonio, la memoria y la promesa que trae el fenémeno mds que encajarlo
en un esquema dado. Asi, autores contempordneos (Marion, Romano, Henry,
etc.) insisten en que la racionalidad clésica de la objetividad es necesaria pero
insuficiente (Pérez, 2024). Junto a ella debe operar una racionalidad razonable,
capaz de acoger lo inesperado y de someterse a revisién cuando lo real —en su
donacién-— asi lo exige. En definitiva, la fenomenologfa actual concibe la razén
como una facultad polifénica, es decir, estrictamente racional ante lo repetible y
medible, y prudentemente razonable ante lo Gnico y desbordante. Esto permite
integrar rigor y apertura, manteniendo la exigencia de verdad, pero adecuando
sus modos a la manera de darse de cada fenémeno.

En este sentido, la hipétesis que defendemos es que la razén permanece
una, pero en el dmbito humano se ejerce de manera proporcionada a cémo se
nos da lo real. Cuando lo que aparece se da como objeto, decide por adecuacién
intencién—cumplimiento, por control y repeticion que aseguran reconocimiento
y transmisién. Cuando lo que llega se da como acontecimiento y reordena la
experiencia al pasar, decide por lo que obra en la vida, por los efectos que deja,
por la memoria compartida que lo sostiene y por la respuesta responsable que
lo hace oir sin forzarlo. El acento es antropoldgico. El sujeto no se comprende

Gondek y Lszl6 Tengelyi, siguiendo lo propuesto con anterioridad por Jean-Luc Marion y
por Carla Canullo —ocurrido en el 4mbito de la fenomenologia francesa de los dltimos cin-
cuenta afios. Esta transformacién comienza con las elaboraciones en torno al fenémeno del
“simbolo” en Paul Ricceur, del “sentido espontdneo” y de lo “invisible” en Maurice Merleau-
Ponty, del “rostro” en Emmanuel Levinas y de la “afectividad” en Michel Henry. Pero incluso
antes también, con la obra de Martin Heidegger y su propuesta de una “fenomenologia de lo
inaparente”, con la tematizacién del Ereignis como “lo mds inaparente de lo inaparente” y con
la del propio Edmund Husserl, cuando  refiere  al “protoacaecer” [Urgeschehen] de la sub-
jetividad transcendental” o cuando incluye en la categorfa de fenémeno a “todo tipo de sen-
timiento, deseo y querer con su comportamiento inmanente”.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madyrid



OBJETO Y ACONTECIMIENTO: ENTRE LO RACIONAL Y LO RAZONABLE 1 153

solo como productor de sentido, sino como donatario cuya comprensién y cuyo
juicio quedan abiertos a correccién. La razonabilidad no reemplaza a lo racional,
lo sittia en su campo y exige virtudes précticas para revisar decisiones cuando una
nueva donacién deshace expectativas previas. Asi, la verdad no se relativiza, se
guarda mediante criterios distintos segin el modo de darse y se vuelve fecunda
para pensar acciones, instituciones y vinculos.

Para argumentarla, seguiremos un andlisis hermenéutico de los textos de
Marion y haremos un recorrido por los apartados sobre el fenémeno de tipo
objeto, sobre el fendmeno acontecial y sobre la razén y la razonabilidad, cui-
dando en cada paso su alcance antropoldgico. En el primero se fija el lugar
metddico del objeto y la funcién de una economia de intuicién que garantiza
inteligibilidad comdn sin agotar la donacién. En el segundo se describe el adve-
nir que exige comprensién a posteriori y se muestran las formas de acreditacién
que le son propias —eficacia del paso, sedimentaciones interpretativas, memoria
e institucién—. En el tercero se articula cémo lo racional y lo razonable operan
juntos en la prictica humana, desde la prueba que verifica hasta la atestacién
que convence por lo que hace vivir y decir de otro modo. El hilo no persigue
una tipologfa exhaustiva, propone una regla de uso para decidir sin empobrecer
el acontecimiento ni desfondar la objetividad. Con esto, se abre el examen del
fenémeno de tipo objeto.

2. El fenomeno de tipo objeto

Trazar el lugar metodolégico del objeto exige partir del ndcleo husserliano
de la evidencia. En Ideas I (2013), el principio de todos los principios fija que
“toda intuicidn originariamente dadora es fuente legitima de conocimiento”
(§24, p. 129) y que lo dado debe aceptarse tal como se da, pero solo en los
limites en que se da. Esta mdxima no es una consigna empirista, sino una regla
trascendental para el enjuiciamiento de validez en cuanto las enunciaciones valen
cuando expresan fielmente la dacién originaria. De hecho, Husserl formula que
“la claridad perfecta es la medida de toda verdad y que las enunciaciones que
dan fiel expresion a sus datos no necesitan cuidarse de ningunos argumentos,
por muy elegantes que sean” (Husserl, 2013, §78, p. 258). De aqui se sigue que
la fenomenologia no exige presencia plena en cada vivencia, sino un ajuste pro-
porcionado al modo de donacién que efectivamente se da.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madlrid



154 | Francisco Novoa-Roias

La estructura intencién—cumplimiento no homologa presencia 'y fendmeno
sin resto en cuanto introduce grados de evidencia y admite inadecuacién como
rasgo constitutivo del aparecer en percepcion. El objeto se constituye por sintesis
de perfiles (Abschattungen) y verificacién ulterior, de modo que su identidad no
es un bloque dado de una vez, sino una unidad regulativa susceptible de con-
firmacién y correccién (Husserl, 2013). El ideal de adecuacién no clausura la
experiencia; orienta el examen critico de las pretensiones de sentido segtin nuevas
intuiciones, sin convertir la evidencia en un absolutismo de presencia.

Esta arquitectura permite entender por qué la objetividad posee un prestigio
metodoldgico en Husserl: no por una sobrevaloracién de lo cdsico, sino porque
la experiencia estructura horizontes de co-posibilidad, abre vias de reiteracién
controlable y posibilita la comunicacién intersubjetiva de lo mismo; lo objetivo
se estabiliza por reglas de confirmacidn y repeticién que, lejos de negar la fini-
tud del aparecer, la explicitan como perfectibilidad sistemdtica. Este prestigio se
corrige criticamente en La crisis al reconducir la objetividad cientifica a su suelo
de sentido, el mundo de la vida, formulado por Husserl de modo programati-
co: “el mundo de la vida concreto, pues, como siendo al mismo tiempo suelo
fundacional del mundo “cientificamente verdadero”, y al mismo tiempo como
abarcdndolo en su propia concrecién universal” (Husserl, 2008, p. 173). La
objetividad no se demuele; se reinscribe en un horizonte previo de experiencia
compartida, histérico y prictico, que condiciona tanto la construccién tedrica
como su validez.

Asi entendida, la medida por adecuacién no uniforma sin mds los modos
de darse. La fenomenologia husserliana incorpora niveles pasivos de afeccién,
temporalizacién interna y motivaciones no meramente teéricas que amplian el
campo de lo evidente mds alld de la intuicidn sensible estricta (Husserl, 2002).
El trabajo sistemdtico sobre percepcidn, afectividad y volicién muestra que la
racionalidad husserliana se ensancha y que la validez debe sopesarse segin el
tipo de acto, su génesis pasiva y su modo de donacién (Rabanaque, 2017). Con
esto, el método no deviene policia de la presencia, sino una critica fina de los
diferentes regimenes de donacién en los que se juega la validez.

El limite aparece cuando se pregunta si todo fenémeno se deja medir por
anticipaciones horizénticas y condiciones de posibilidad previas. En la fenome-
nologfa del acontecimiento, Romano precisa: “una fenomenologia del aconteci-
miento excluye que el acontecimiento sea sometido a algo asi como condiciones
previas de posibilidad” (Romano, 2016, p. xvii). No se trata de desautorizar

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madyrid



OBJETO Y ACONTECIMIENTO: ENTRE LO RACIONAL Y LO RAZONABLE 1 155

a Husserl, sino de marcar el punto donde algunos fenémenos configuran su
sentido en la propia irrupcién y, por tanto, exigen un léxico metodolégico que
complemente la légica de cumplimiento, lo que significa que la medida ya no
es solo el ajuste, sino la responsividad ante lo que sobreviene y abre su propio
régimen de aparecer.

Sobre el trasfondo husserliano, la rearticulacién reciente que Marion (2010a)
hace de la fenomenicidad en clave de objetos y acontecimientos permite situar con
mayor precision el lugar metodolégico del fenémeno pobre y de derecho comin
ya tipificados en Etant donné (2013). Este tipo de fenémenos pertenece al dmbito
del objeto, alli donde el aparecer se estabiliza bajo el régimen de la adecuacién
y el control intencional (Porcel, 2024). La distincién entre objetos y aconteci-
mientos no elimina la tépica tripartita de Marion, sino que la redistribuye y le
da un nuevo relieve (Roggero, 2020). En ese marco, lo pobre se entiende como
modalidad del objeto, pues se mide por la suficiencia minima de lo que se mues-
tra para ser reconocido, repetido y transmitido como lo mismo. La pobreza de
intuicién no es aqui un defecto axioldgico, sino un criterio que define su modo
de aparecer. En este contexto, hablar de fenémenos de tipo objeto equivale a
describir el dominio de lo racional, es decir, el régimen de la adecuacién, donde
la validacién del aparecer se decide por pruebas formales y categoriales (lo sufi-
ciente para el reconocimiento, la repeticién y la transmisién).

La clave marioniana es que el objeto no constituye la forma originaria del
aparecer, sino un resultado metddico, es decir, una configuracién secundaria que
fija y recorta lo dado. Por eso Marion lo dice con precisién: “el objeto no llega a
ser conocido segiin su esencia, sino segdn las condiciones que el yo impone a su
experiencia’ (2013, p. 150); y, correlativamente, “el objeto de la actitud teérica
se obtiene por reduccidn, abstraccién y método” (Marion, 2010b, p. 136). Estas
dos tesis, tomadas en conjunto, delinean la funcién de la objetivacién: no afadir
contenido al fenémeno, sino imponerle una forma de circulacién que sacrifica
la singularidad de la donacién en favor de su previsibilidad, transmisibilidad y
uso. En términos metodoldgicos, alli donde el aparecer se somete a reglas de
suficiencia categorial, emerge el fenémeno de tipo objeto como el modo corriente
—y, por eso mismo, normativo— de inteligibilidad.

Esta lectura permite entender que la fenomenalidad de los objetos pobres
o de derecho comin no brota de la objetividad como de su principio, sino que
debe pensarse desde la donacién. Por eso, cuando Marion afirma que su proyecto
“intenta pensar el fenémeno de derecho comun vy, a través de él, el fenémeno

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madlrid



156 | FraNcisco Novoa-Roias

pobre, a partir del paradigma del fenémeno saturado” (2013, p. 316), no institu-
ye una jerarquia excluyente, sino que determina una derivacién ya que lo comtn
y lo pobre se aclaran como modalidades de la donacién, no como el patrén ori-
ginario de la manifestacién. La consecuencia es doble. Primero, la objetividad
no es autosuficiente: depende de operaciones reductivas que estabilizan lo dado.
Segundo, la pobreza no es carencia valorativa, sino el indice estructural de un
modo de darse donde la intuicién se reduce a lo necesario para la adecuaciéon. De
ahi que Marion pueda sintetizar el vinculo: “cuanto mds aparece como objeto (se
objetiviza), mds pobre se vuelve su intuicién” (2010a, p. 307).

Lejos de significar un defecto, esta pobreza es constitutiva del régimen de
la objetividad puesto que el objeto no empobrece porque le falte por naturale-
za aquello que otros fenémenos si tienen, sino porque su modo de aparecer
exige una depuracién de la intuicién a la medida de la suficiencia formal. Tal
depuracién, al mismo tiempo que limita, habilita; ofrece el suelo estable de la
experiencia ordinaria, hace posible la coordinacién intersubjetiva y permite que
lo dado, incluso en su minima comparecencia, conserve inteligibilidad comun.
En este sentido, el fenémeno pobre ocupa un lugar fundamental como umbral
inferior de la donacién (Murga, 2022, p. 461) ya que no queda fuera del campo
fenomenolégico, sino que lo asegura por abajo, garantizando que la circulacién
de sentido no dependa siempre de un exceso de intuicién, sino que también
pueda sostenerse con lo estrictamente suficiente para el reconocimiento y la
transmision.

La pregunta que De Surcroit (2010c) instala desde su inicio refuerza este pun-
to: “de la demasia [Surcroit], ante todo japarecen siempre los fenémenos segin la
tranquila adecuacién en ellos de la intuicién con uno o varios significados, o bien
siguiendo un déficit medido de aquella con respecto a éste?” (p. v). La disyuntiva
no contrapone dos reinos inconmensurables, sino que traza el espectro de la
donacién. Desde el ajuste tranquilo hasta el déficit medido, pasando por el exceso
que desborda la medida. El interés aqui recae en el polo de la adecuacién porque
cuando prevalece la coincidencia entre intuicién y significado, la manifestacién se
administra por suficiencia categorial y se consolida como fenémeno de derecho
comun. El déficit medido no significa imposibilidad de aparecer, sino economia
de intuicién al servicio de la claridad y del uso. Un tnico ejemplo basta para fijar
la idea: un registro contable contiene solo lo necesario para identificar, verificar
y transmitir la operacién; nada le falta para su funcién, aunque su intuicién sea
deliberadamente escueta.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madyrid



OBJETO Y ACONTECIMIENTO: ENTRE LO RACIONAL Y LO RAZONABLE 1 157

Con esto se entiende mejor el sentido de la critica marioniana al aplanamien-
to del aparecer. La operacién fenomenoldgica heredada de Husserl privilegia el
ajuste entre intencién y evidencia y, por eso, tiende a confundir la reduccién al
objeto con la presencia misma. De ahi la advertencia ya mencionada: “se puede
decir que el fenémeno husserliano, como apariencia perfecta de la presencia, es
un fenémeno plano” (2010b, p. 90). Leida en su tenor metodoldgico, la obser-
vacién no rompe con Husserl, sino que lo prolonga criticamente. La fenomeno-
logia no puede detenerse en la objetividad como criterio tltimo de validez sin
perder de vista la amplitud de la donacién. El fenémeno de tipo objeto (pobre
y de derecho comuin) resulta imprescindible como limite interno, pues asegura
la inteligibilidad y la coordinacién del sentido, a condicién de no absolutizarlo
como medida exhaustiva de la fenomenalidad.

En esta misma direccién, Certitudes négatives (2010a) explicita el fundamento
de la distincién entre objetos y acontecimientos: “la distincién de los fenémenos
en objetos y acontecimientos encuentra, pues, su fundamento en las variaciones
de la intuicién. Cuanto mds un fenémeno aparece como acontecimiento (se
acontecializa), tanto mds se revela saturado de intuicién. Cuanto mds aparece
como objeto (se objetiva), tanto mds se revela pobre en intuicién” (p. 307). El
modo de /vobjectité no denigra la fenomenicidad; la formaliza en vistas al uso, la
prevision y la transmisibilidad. Esta formalizacién vuelve visible el papel estruc-
tural de la pobreza como operador de fiabilidad ya que, sin ella, la circulacién de
lo dado en la vida comiin se tornaria incierta; con ella, lo dado se hace verificable,
repetible y comunicable sin requerir siempre un exceso de intuicién.

Recapitulando, por tanto, hay elementos principales. (1) Husserl fija el régi-
men de adecuacién como criterio de validez y, con ello, eleva a la objetividad a
patrén de claridad; (2) Marion muestra que esa claridad depende de una reduc-
cién metédica que estabiliza lo dado, de manera que el objeto —en su versién
pobre o de derecho comin-— es una figura derivada de la donacidn; (3) esta
derivacién no invalida la funcién del objeto, sino que la sitGa: provee el suelo
estable de la experiencia comtn, pero no agota la fenomenalidad; (4) la pobreza,
entendida como suficiencia medida de intuicién, es el indice propio del régimen
objetivo y, por eso, una condicién de posibilidad de la inteligibilidad compartida.
Asi, el fenémeno de tipo objeto aparece no como residuo o fracaso, sino como la
frontera inferior de la fenomenalidad que asegura la continuidad del campo de la
donacién. Lejos de debilitar a la fenomenologia, la fortalece, porque permite que
incluso lo minimo dado se incluya en el horizonte de la donacidn y se legitime
como manifestacion.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madlrid



158 | FraNcisco Novoa-Roias

De este modo, el fenémeno de tipo objeto cumple una funcién decisiva
porque posibilita el reconocimiento, la repeticién y la circulacién de lo que apa-
rece, garantizando que incluso lo minimo dado pueda entrar en el dmbito de la
experiencia y sostener la vida ordinaria. Frente al riesgo de confundir la pobreza
de intuicién con insignificancia o esterilidad, la clave radica en recordar su esta-
tuto metodoldgico: el déficit controlado de intuicién no cancela la donacién,
la administra. Por eso, admitir fenémenos de derecho comiin no empobrece la
fenomenologia; por el contrario, la amplia, pues confirma la ley fundamental
que cifie todo el espectro del aparecer, desde la escasez suficiente hasta el exceso,
pues todo lo que se da, se da como don.

3. El fenomeno acontecial

El fenémeno acontecial nombra un modo de darse que no deriva su validez
de condiciones previas ni de una cadena causal, sino que se instituye por su
propio advenir y por el cardcter Gnico de su cumplimiento®. Marion lo formula
con contundencia al afirmar que el acontecimiento “se resuelve finalmente en si
mismo y desde si mismo, sin causa ni razén, con su s7 mismo por fin manifestado”
(Marion, 2013, p. 237-238). En esta definicién se cifra un doble rasgo constitu-
tivo. Por un lado, el acontecimiento no se deja predecir ni reproducir; por otro,
opera como centro de reorganizacién del campo fenomenal una vez que se ha
cumplido. La acontecialidad no designa, pues, un déficit de racionalidad, sino
una fuente de inteligibilidad ex evento, pues la razén del acontecimiento es su
darse, y lo que explica se reconstruye desde sus efectos.

Esta auto-institucién se reconoce ademds en la temporalidad propia del acon-
tecimiento, ya que este no ocupa un presente estabilizado como el objeto, sino
que lo tensa desde el por-venir y lo desborda en su llegada. Marion senala:

2 En fenomenologfa, el término cumplimiento traduce el alemdn Erfiillung, categoria deci-

siva en Husserl para describir la sintesis en la que una intencién vacia se plenifica mediante la
intuicién correspondiente. La verdad se mide por esa coincidencia entre el sentido intencio-
nal y la intuicién que lo confirma (Husserl, 2011, §3). Marion, al heredar y reformular este
concepto, muestra que los fenémenos pobres o de derecho comin requieren solo un cumpli-
miento débil —una minima confirmacién intuitiva—, mientras que los fenémenos saturados
desbordan toda posibilidad de cumplimiento acabado (Marion, 2013, §16-18; 2010c¢). En
este marco, hablar de cumplimiento en el fenémeno acontecial implica sefialar un modo de
donacién que no se asegura en la adecuacion previa entre intencién e intuicién, sino que se
instituye en el mismo acontecimiento de su darse

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madyrid



OBJETO Y ACONTECIMIENTO: ENTRE LO RACIONAL Y LO RAZONABLE 1 159

El acontecimiento no se mantiene en el presente, no cabe en el presente,
porque no se limita a él; siempre anticipa sobre el presente, se inclina hacia
delante del presente en direccidon de aquello que le adviene, —como desde
un balcén uno se inclina, fuera del encierro de la casa, hacia lo abierto que
se ha de visitar. O mds bien, el acontecimiento se inclina hacia lo que advie-
ne mids alld del presente, porque el tiempo se presenta siempre por lo que
viene, puesto que él mismo viene del futuro, y no se lo experimenta sino
recibiéndolo desde lo que estd por delante. El acontecimiento acaece desde
una presencia continuamente orientada segin el porvenir, porque anticipa
sobre si (Marion, 2016, p. 185).

De ahi se sigue un principio decisivo de proporcionalidad entre donacién
y manifestacién, que especifica la fenomenalidad propia del acontecimiento.
Lo esencial no radica en un suplemento cuantitativo de contenidos, como si el
acontecimiento aportara simplemente mds datos o una intuicién mds rica; lo que
se juega es, mds bien, un exceso temporal que desborda cualquier estabilizaciéon
presente. El acontecimiento no termina de mostrarse porque no termina de
advenir: su aparecer se mantiene abierto en una tensién continua hacia lo que
viene, de modo que la experiencia de su donacién se inscribe en un horizonte
de espera y de interpretacién inagotables.

Precisamente porque el tiempo del acontecimiento se adelanta a si mismo
y no se clausura en un presente cerrado, el exceso de su fenomenalidad consiste
en arrastrar consigo un despliegue hermenéutico que nunca llega a completarse.
Como advierte Marion en Réduction et donation (2010b), la fenomenologfa debe
comprender que el fenémeno no se mide por la clausura de su objetivacidn,
sino por la apertura que deja lugar a su ulterior manifestacién. Dicho de otro
modo, la donacién y la manifestacién se corresponden dindmicamente: cuanta
mds donacién acontece, mds se multiplica la exigencia de interpretacién, sin que
se alcance jamds un término Gltimo. En esta clave, el acontecimiento se cons-
tituye como fenémeno de exceso no solo porque supere un limite de cantidad,
sino porque introduce una temporalidad irreductible al presente que obliga a
una racionalidad interpretativa en permanente trabajo, lo que Pizzi (2024) ha
caracterizado como una fenomenologia traslativa® propia del fenémeno saturado.

3> En palabras de Pizzi (2024): “una fenomenologia traslativa cuestiona el predominio de la

objetualidad y la enticidad como el paradigma de la fenomenicidad, mostrando asi que, en
rigor, debemos ubicar al exceso como esta “Gnica fenomenicidad”. Esto significa remontarnos
al fundamento del aparecer de los fenémenos que se dan bajo un régimen objetual u éntico,

con el fin de dilucidar, por via de una variacién fenoménica, el trasfondo excesivo o saturado

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madlrid



160 | FraNcisco Novoa-Roias

Ademis, en un sentido chrétieniano (1992), el acontecimiento no solo llega,
sino que llama; y este llamado no se oye primero como un dato neutro, sino que
acontece en la medida en que recibe respuesta:

La respuesta de Samuel (llamado, seducido, que «toma para si») hace
resonar por primera vez la llamada; sin esa respuesta, el Sefior no habria
podido llamar. Asi, tanto en la situacién de intersubjetividad amorosa como
en la de la eleccién, la palabra que toma la iniciativa (que elige, que seduce)
no comienza a hacerse oir sino cuando, y en la medida en que, la respuesta
le concede haber sido escuchada: la llamada, « priori, espera el a posteriori de
la respuesta para comenzar a haber sido dicha y a fenomenalizarse (Marion,

2013, p. 395).

La légica que se desprende de este pasaje desautoriza toda lectura que sitte
la respuesta como un afiadido subjetivo o psicologista a un hecho ya constitui-
do. Aqui la copertenencia llamado-respuesta define la fenomenalidad misma
del acontecer. Que la llamada espere el a posteriori de la respuesta significa que
la donacién, en régimen acontecial, no se agota en un emisor soberano ni en
una recepcién pasiva, sino que se cumple —se hace fenémeno— en la medida en
que el adonné se expone y consiente el decir que lo alcanza. La hermenéutica
del adonné no opera, entonces, como técnica ulterior de interpretacién, sino
como la medida originaria en que el llamado adquiere audibilidad/visibilidad:
el sentido no se descifra después, se deja venir respondiendo. De este modo, la
fenomenalizacién del acontecimiento queda indexada al grado de exposicién
responsiva del adonné, sin que ello implique relativismo, pues la respuesta no
fabrica el fenémeno, sino que le otorga su comparecencia como don al hacer
sitio a la palabra que lo convoca

La principal consecuencia de esta estructura es la banalidad de los fenémenos,
pues pueden provenir de cualquier parte, lo que implica su inscripcién transversal
en el campo de lo que aparece®. Trasladado al plano de la acontecialidad, esto
significa que aquello que llega excepcionalmente (no por frecuente, sino por

que los constituye” (p. 272). Sobre la hermenéutica: “sostenemos que la expresién “fenome-
nologfa traslativa” pretende ofrecer una serie de herramientas para pensar (a) la variacién
hermenéutica entre los diversos niveles de los fenémenos” (p. 271).

* Marion aclara el sentido técnico de banal: “hablar de un fenémeno saturado banal no
implica, por lo tanto, que se vuelva corriente y frecuente; ni que, por el contrario, se vuelva
obligatoriamente excepcional y raro, y por ello se limite a los margenes de la fenomenalidad
comn, supuesta como la tnica capaz de fijar la norma” (Marion, 2005, p. 155).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madyrid



OBJETO Y ACONTECIMIENTO: ENTRE LO RACIONAL Y LO RAZONABLE 1 161

concernir a zodos en el sentido de lo banal) puede habitar el corazén de la expe-
riencia comun sin reducirse a objeto. La acontecialidad es transversal porque el
llamado puede emerger en registros heterogéneos; su unidad no la da un género
de cosas, sino el régimen del llegar que desborda la medida del concepto en el
instante mismo en que se da.

En rigor, solo un acontecimiento me abre a otro acontecimiento; no lo hace
un objeto. Asi seniala Marion (2010a) al afirmar que “solo un nuevo aconteci-
miento, nunca un objeto, puede darme acceso a un evento” (p. 285). Con ello se
precisa la identidad fenomenal del acontecimiento: su paso es tal que me afecta
en un cruce donde aparece porque se va, y se va porque aparece; ‘me adviene,
me cruza, me sobrepasa y asi perece ante mis ojos” (Marion, 2010a, p. 285). Lo
que se inaugura en el cruce del acontecimiento no puede describirse como la acu-
mulacién de objetos que subsisten en serie, sino como una historicidad singular
que se instituye en el diferimiento mismo de su paso. Cada acontecimiento, al
darse, abre un horizonte retroactivo y prospectivo que no estaba allf antes de su
irrupcién, configurando asi un tiempo propio que no se deja reducir al orden
de los objetos. En lugar de asegurar una continuidad establecida de antemano,
el evento introduce una discontinuidad generativa que, lejos de clausurar el
sentido, lo desborda en la medida misma en que acontece y se retira. Por eso, su
historicidad no consiste en una cronologia de entes, sino en la trama viva que se
engendra de acontecimiento en acontecimiento, y que sélo se comprende en la
medida en que se recibe.

Si se exige un ejemplo no banal y conceptualmente decisivo, Marion tematiza
el naissance como caso paradigmdtico de acontecimiento puro:

El nacimiento ofrece, pues, los caracteres del acontecimiento por exce-
lencia. Se muestra, en efecto, imprevisible (sin causa, sin condiciones de posi-
bilidad, etc.); siempre provoca un exceso (mi vida misma, que se desarrolla
sin medida comun ni previsible) que puede mds de lo que puede (lo im-posi-
ble); adviene de una vez por todas, perfectamente irrepetible, irremediable,
irreversible, justificando aquello que la metafisica justamente nunca explica
en el tiempo: su orientacién irreversible. Pues la flecha del tiempo proviene
de mi retraso originario respecto de mi nacimiento. Mds que un aconteci-
miento entre otros, mds que el acontecimiento por excelencia, mds atin que
el primero de todos los acontecimientos que me afectan, el nacimiento pone
en obra la acontecimentalidad que sostiene y desencadena todo fenémeno
como un acontecimiento que acaece (Marion, 2010a, p. 298).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madlrid



162 | Francisco Novoa-Roias

La paradoja del nacimiento se advierte en que no remite a un sentimiento
subjetivo ni a un recuerdo biogrifico, sino a la estructura donativa que lo cons-
tituye como acontecimiento. En ¢l se revela que la donacién puede cumplirse
aun sin una mostracién inmediata, pues la vida se despliega a partir de un origen
que nunca puede tematizarse directamente, pero cuya eficacia permanece en cada
instante. El hecho de que nuestra existencia esté siempre en retraso respecto de su
comienzo indica que la donacién no depende de nuestro poder de tematizacién,
sino que nos sostiene desde una procedencia que excede. En este sentido, el naci-
miento ilustra el cardcter paradéjico del acontecimiento porque instituye toda
posibilidad de aparecer precisamente porque se da sin poder ser reducido a un
aparecer objetivo. No hay aqui contradiccidn, sino la regla misma de los limites
de los fenédmenos: todo fenémeno debe primero darse antes de poder mostrarse,
y a veces su darse nunca se traduce en un mostrarse pleno.

Asi, la acontecialidad reclama una hermenéutica a la altura del desajuste
entre donacién vy visibilizacién. Reprise du donné (2016) describe esta tarea en
términos precisos: “La hermenéutica constituye en si misma un caso —particular
y ejemplar— del juego entre lo que se da y lo que se muestra, entre el llamado
de lo dado y la respuesta (por el sentido) de lo que en ello se muestra” (Marion,
2016, p. 84). Esta hermenéutica no ‘domestica’ el evento; administra su exce-
so traduciéndolo en figuras de manifestacion, sabiendo que el llamado solo se
entiende en su propia légica. La singularidad del evento no excluye variaciones
y relanzamientos —hasta su posible repeticién no idéntica, como Marion discute
con Derrida (Marion, 2023)—, pero preserva su unicidad insuplantable. En con-
creto, el fenémeno acontecial se define por la primacia del llegar que llama, por
su temporalidad pro-vectiva, por la copertenencia de respuesta e interpretacion,
y por la posibilidad de inscribirse —sin perder su singularidad— en el tejido de la
experiencia comun.

Entendido en su positividad propia, el fenémeno acontecial no designa un
objeto mds ni un modo intensificado de presencia, sino el advenir mismo en
cuanto irrecusable y tnico. Su firma se reconoce en una constelacién de rasgos
que se implican mutuamente: singularidad no iterable, imprevisibilidad sin causa
previa, inscripcién temporal ex evento y exigencia inmediata de respuesta. Marion
(2013) lo enuncia con nitidez al afirmar que “el acontecimiento no adviene sino
ex-sistiendo fuera de sus causas, de sus antecedentes o precedentes; es decir,
excediéndolos, hasta dejarlos” (p. 241).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madyrid



OBJETO Y ACONTECIMIENTO: ENTRE LO RACIONAL Y LO RAZONABLE 1 163

4. Lo racional y lo razonable

En clave marioniana, la hipétesis de una razén ampliada —que no se agota
en lo racional, sino que se despliega también como razonable— deriva del propio
estatuto de la donacién: alli donde el aparecer se decide por exceso, por déficit
medido o por adecuacién tranquila, la razén no puede quedar constrenida a una
sola forma de evidencia sin falsear la fenomenicidad. Lo racional, entendido aqui
como el régimen que, valida por adecuacion categorial y por pruebas contro-
lables, funciona magnificamente en el dominio del objeto y de los fenémenos
pobres; pero la misma fenomenologia de la donacién exige reconocer modos de
validacién que no se reducen a esa tinica forma, porque la donacién introduce
asimetrias (temporalidad provectiva, imprevisibilidad, unicidad del advenir) que
piden otras reglas de legitimacidén. El trdnsito hacia lo razonable no significa
renunciar a la razdén, sino ajustar su ejercicio a la indole de lo dado, es decir, a
una racionalidad proporcionada al fenémeno.

En ese sentido, el criterio de proporcionalidad®, que Marion trabaja al distin-
guir objeto y acontecimiento, pobreza y saturacién, opera también en la inteligi-
bilidad, puesto que lo que hace razonable (no solo racional) una respuesta o un
juicio es su proporcion a la manera de darse del fenémeno (Marion, 2013, §19).
Si el fenémeno aparece por exceso de intuicién, su inteligibilidad no se juega
en cerrar lo dado bajo un concepto previo, sino en acoger el exceso sin abolirlo
(Pizzi, 2024, 195-214); y si aparece bajo escasez suficiente, la inteligibilidad se
juega en no sobredimensionar lo que el fenémeno no promete. Lo razonable, asi,
no es una coartada relativista, sino la regla de ajuste entre donacién y manifes-
tacién que evita dos reducciones simétricas: reducir el acontecimiento a objeto
(por empobrecimiento interpretativo) o exigir al objeto una sobrecarga de sentido
que no le compete.

Lejos de constituir un afiadido externo a la fenomenologia, la distincién for-
ma parte integrante de su método porque la hermenéutica que Marion reivindica
—entendida como gestién del hiato entre lo que se da y lo que eventualmente
se muestra— articula de hecho un uso razonable de la razén. Esta hermenéutica

> La proporcionalidad exige que el juicio se ajuste a la manera concreta en que el fenémeno

se da: lo que es razonable para un objeto (criterios de repetibilidad y verificacién) no lo es
necesariamente para un acontecimiento (unicidad, respuesta irreductible). Gschwandtner
(2014) subraya: “Marion muestra cémo el objeto y el acontecimiento parecen diametralmen-
te opuestos y como los criterios de conocimiento de uno no sirven para el otro” (p. 38).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madlrid



164 | Francisco Novoa-Roias

no suspende el juicio hasta la parilisis ni fuerza un cierre dogmdtico; por el
contrario, administra el exceso de la donacién traduciendo lo dado en figuras
interpretativas y manteniendo, al mismo tiempo, la conciencia de su desborde.
Concebida asi, no suaviza el acontecimiento, sino que respeta su temporalidad
abierta y su modo de advenir como llamada, imponiendo una pauta de racionali-
dad que opera mediante criterios de suficiencia interpretativa y no por exigencias
de clausura. En ese punto, lo razonable obtiene su perfil propio pues no sustituye
a la razdn por lo irracional, sino que la ajusta —en forma y grado— a la exigencia
del fenémeno, permitiendo una respuesta que razona desde el fenémeno y con
el fenémeno, no contra él.

Silo racional privilegia la prueba categorial, lo razonable, en el campo acon-
tecial, privilegia la prueba ex evento ya que el acontecimiento se valida por el
rastro de sus efectos, por la reconfiguracién del campo que cumple al pasar, por
la consonancia que suscita en prdcticas, lenguajes y vidas®. No se trata de una
validacién subjetivista; es mds bien el modo objetivo en que un fenémeno cuya
esencia es advenir (y retirarse) deja senales verificables: nuevas posibilidades de
inteleccién, desplazamientos de expectativas, mutacién de escalas. En lugar de
pedir garantias previas (propias de lo objetual), lo razonable se deja convencer
por la eficacia del fenémeno en la experiencia, por su capacidad para explicar
mds con menos y abrir caminos de sentido antes vedados.

En el registro de las certezas negativas, Marion muestra que la razén puede y
debe trabajar con limites cognoscitivos que no son ignorancia, sino condiciones
que fijan alcance y orientan el pensar. Llamar negativa a una certeza es recono-
cer que se sabe con rigor aquello que no se puede hacer o decir sin traicionar
el fenémeno; y ese saber orienta positivamente la investigacién’. Lo razonable,
ahi, aparece como el tacto intelectual que no confunde lo que falta con defecto
de verdad, sino que discierne si la falta es estructura del fenémeno (por ejemplo,
su invisibilidad de principio) o simple carencia metodolégica. Esa diferencia
evita el circulo vicioso, es decir, absolutizar lo que se ve o bien descalificar como
irracional lo que no cabe en lo visible.

¢ Marion (2005b, pp. 66-67), al referirse al transcurso temporal del acontecimiento en la

carne, sostiene que éste se apila en ella; cada llegada y cada vivencia se inscriben como capas
sucesivas que, acumuladas, terminan por dejar en el rostro una huella visible de lo acontecido.
7 Como muestra Pizzi (2024), la dimensién neoplaténica de Dionisio que sigue Marion
explica la recuperacién de un léxico apofdtico, sin el cual resulta inconcebible el fenémeno
saturado, pues en esa corriente la predicacién une la palabra con la alabanza mds que con una
simple intuicién.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madyrid



OBJETO Y ACONTECIMIENTO: ENTRE LO RACIONAL Y LO RAZONABLE | 165

Este punto se refuerza con la nocién de invisibilidad regulada que Marion
elabora a propésito del acontecimiento en cuanto hay fenémenos que se dan sin
mostrarse o que solo se muestran mediatamente; la respuesta razonable no es
negarlos, sino reconocer el orden de mediaciones que les corresponde (lenguaje,
intrigas intersubjetivas, kinestesias, instituciones). La razén —en su forma razo-
nable— no impone un estdndar tnico de evidencia, sino que discierne el tipo de
prueba pertinente: testimonio cualificado, trazabilidad de efectos, convergencia
de interpretaciones, coherencia interna de un relato que permanece fiel al exceso.
El criterio ya no es ver para creer, sino hacer justicia a lo que se da.

Desde esta dptica, lo razonable nombra la capacidad de juicio que no colapsa
diferencias de régimen fenomenal. Resulta razonable cerrar por verificacién cate-
gorial alli donde el fenémeno se ofrece como objeto; y resulta razonable aplazar
el cierre, administrar el exceso y corroborar por eficacia alli donde el fenémeno se
ofrece como acontecimiento. Se trata, por tanto, de una unidad de la razén por
diferencia de reglas: la razén permanece una (no hay dos razones), pero opera con
gramdticas distintas segin el modo de darse. Ese desplazamiento metodolégico
evita que el andlisis derive en psicologismo o en decisionismo, de modo que la
medida no la pone el sujeto a su arbitrio; la impone el fenémeno al solicitar los
procedimientos adecuados.

Este giro hacia lo razonable no reniega de la norma de adecuacién; la rela-
tiviza a su campo. La adecuacién sigue siendo insustituible para mantener el
suelo comun de la experiencia y del discurso —de ahi la centralidad del fenémeno
pobre. Cuando la donacién rebasa la medida del concepto, el intento de salvar
la racionalidad mediante equivalencias categoriales produce el efecto contrario.
O bien empobrece el fendmeno hasta volverlo irreconocible, o bien califica de
irracional lo que no lo es. Lo razonable evita ese falso dilema porque amplia la
caja de herramientas de la razdn sin abdicar de sus fines: verdad, inteligibilidad,
comunicacion.

El vinculo con la testificacién es clave para comprender tal distincién. En lo
objetual, el testigo comprueba; en lo acontecial, el testigo responde vy, respon-
diendo, hace audible/visible el llamado (Marion, 2006). No es la subjetividad
la que inventa el fenémeno; pero sin respuesta no hay fenémeno cumplido
(Rossodivito, 2024). Lo razonable, entonces, reconoce que la respuesta forma
parte del modo de validacién. De ahi se siguen reglas prudenciales: atencién a la
calidad del testimonio (Mena, 2019), a su coherencia interna, a la comunidad
hermenéutica que contrasta y afina interpretaciones, a la capacidad performativa

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madlrid



166 | FraNcisco Novoa-Roias

del fenémeno de sostener vida y lenguaje en el tiempo (Pizzi, 2024b). Son reglas
de razén, pero de una razén que juzga desde el don. Estas no son concesiones
a la indeterminacién, sino dispositivos normativos que permiten que la derrota
de una conclusién —cuando llega una nueva donacién-— se realice como acto
de correccién epistemoldgica responsable y no como abandono de la exigencia
racional.

La razonabilidad —esa capacidad de emitir juicios que admiten revocacién
frente a nuevas donaciones de sentido— encuentra en Marion un terreno pri-
vilegiado cuando se considera la condicién misma del sujeto: ya no un agente
autosuficiente que produce sentido a partir de premisas cerradas, sino un ser
configurado por lo que se le da. En esa inversién antropoldgica, la normatividad
del juicio no desaparece; se transforma, pues la norma sigue siendo exigente
porque no cualquier interpretacién es valida®, pero su fuerza se ejerce en clave
provisorio-responsiva. Esa estructuracién encaja con la idea de la fenomenolo-
gia de la donacién, en la que la evidencia no es inicamente adecuacién entre
concepto e intuicién, sino recepcién de un don que impone, en su llegada, una
reconfiguracién de las razones que antes parecian concluyentes. En concreto, la
razonabilidad es el gesto epistemoldgico que hace inteligible una antropologia
donde el sujeto es, ante todo, receptor y no solo productor de sentido.

El hilo textual lo confirma cuando se piensa la antropologia moderna como
problema; asi sefiala Marion (2010a) al examinar la tradicién antropoldgica:
“Kant proporciona el indicio —sin duda involuntario— de este escindalo cuan-
do emprende esbozar una antropologia” (p. 28). Esta frase senala dos cosas
relevantes para nuestra investigacién: primero, que la tarea de hacer ciencia del
ser humano ya contiene una tensién (la ciencia que mira al humano desde el
interior corre el riesgo de convertir lo vivo en mero objeto); segundo, que esa
tensién obliga a replantear cémo justificamos nuestras afirmaciones sobre lo
humano. Si la antropologia se vuelve investigacién sobre un sujeto que se da a
si mismo en modos diversos y no siempre previsibles, entonces la razén que la
gobierna debe aceptar la posibilidad de ser superada por nuevas donaciones de
la experiencia humana. En este sentido, la derrota epistemoldgica no es fracaso,
sino forma de fidelidad hermenéutica.

8 Respecto a la interpretacién, Marion senala que esta debe pasar por un proceso de valida-

cién que pasa desde interprete a interprete, de ahi que la misma palabra sea inter-pretacién
(Marion, 2016, §15).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madyrid



OBJETO Y ACONTECIMIENTO: ENTRE LO RACIONAL Y LO RAZONABLE | 167

En consecuencia, la nocién del adonado desplaza el centro de gravedad de
la pregunta antropolégica en cuanto ya no se insiste en el sujeto como origen
autosuficiente de sentido, sino en la precedencia de una donacién que condi-
ciona y remodela la identidad y las exigencias interpretativas. Asi, por tanto,
se puede argumentar que “el concepto de adonado es clave en esta fenomeno-
logia, ya que redefine la existencia humana como una reconfiguracién de su
lugar dentro del marco fenomenolégico” (Novoa, 2025a, p. 152). Tomado en
serio, esto obliga a que nuestras razones sobre lo humano sean revisables: si el
adonado puede ser reconfigurado por una nueva donacién —por un testimonio,
por un acontecimiento litiirgico, por una experiencia estética que desborda la
categoria previa— entonces lo razonable exige procedimientos para retractarse,
reelaborar hipétesis y rehacer inferencias en clave abductiva. La derrota de una
conclusién previa no descalifica la racionalidad, sino que la transforma en una
préctica operativa de ajuste a la donacién.

Por tanto, si el adonado es ante todo un sujeto constituido por una dona-
cién previa, la posibilidad de que nuestras afirmaciones sobre lo humano sean
derrotadas no es solo un asunto epistemolégico sino una exigencia ética: la
relacién con el otro —entendida como relacién de interdonacién— convierte la
revision racional en una respuesta moral. En otras palabras, cuando una nueva
donacién reconfigura la posicién del sujeto, la retractacién o la reelaboracién
de nuestras hipédtesis no constituyen simples correcciones técnicas sino actos
de justicia hacia aquello que se ha dado; responder correctamente implica,
ademds de verificar coherencias y evidencias, reconocer la autoridad del don
que nos interpela. Esa doble consistencia —epistémica y ética— explica por qué
lo razonable instala procedimientos y virtudes como la prudencia para no cerrar
prematuramente los marcos interpretativos, la humildad para aceptar la sufi-
ciencia potencial de la donacién frente a nuestras categorias y la valentia para
modificar decisiones o enunciados asentados cuando el fenémeno lo exige. Y
porque la donacién suele presentarse en contextos intersubjetivos (testimonio,
rito, encuentro estético), estas respuestas requieren también practicas comuni-
tarias que permitan que la derrota de una conclusién sea publica, articulada y
reparadora, no un gesto solipsista de abandono.

Esa dimensién interpersonal de la donacién explica por qué la razonabi-
lidad es también ética: la relacién con el otro como don exige respuestas que
rehacen la evaluacidn racional. Frente a esto, se puede argumentar que “el
otro ya no comparece como correlato empdtico que mi conciencia sintetiza,
sino como fenémeno saturado que me excede, des-centra e instituye como

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madlrid



168 | FraNcisco Novoa-Roias

adonné-donatario de una presencia que se impone antes de toda iniciativa
mia” (Novoa, 2025b, p. 11). Alli aparece la razonabilidad en su modalidad
comunitaria en tanto que las interpretaciones publicas y las decisiones politicas
o morales deben prever la posibilidad de que un testimonio o una presencia
convoque nuevas exigencias.

Con todo, la consecuencia es clara y mesurada: la razonabilidad no quiebra
la exigencia epistemoldgica, sino que la complejiza y la precisa. En el dominio
del objeto sigue siendo pertinente la correccién categorial; en lo acontecial y
antropoldgico entra en juego una segunda capa —lo razonable— que articula la
adecuacién formal con la hospitalidad hermenéutica. Ello comporta: (a) privi-
legiar inferencias abductivas cuando el dato excede las categorias disponibles;
(b) institucionalizar practicas pablicas de contraste y memoria que permitan la
reapertura responsable de juicios; (c) cultivar virtudes epistémicas que hagan
posible la revisién de conclusiones sin deslegitimar la bisqueda de la verdad.
En términos marionianos, captar el fenémeno antropolégico exige una razén
dispuesta a someterse a la revisién que impone lo dado: tal revisién no es renun-
cia, sino regla prictica del rigor en contextos donde lo humano se nos dona mds
alld de nuestros marcos conceptuales.

5. Conclusiones

La distincién entre fenémeno de tipo objeto y fenémeno acontecial no abre
dos dominios ontoldgicos inconexos, sino que establece modos diferenciados de
validacién que dependen de la ley de la donacién. En el régimen del objeto, la
adecuacién intencién—cumplimiento conserva vigencia porque asegura recono-
cimiento, repeticién y transmisién intersubjetiva. Ese prestigio metodolégico no
proviene de una sobrevaloracién de lo césico, sino de su funcién estabilizadora,
que fija umbrales de suficiencia sin negar la finitud del aparecer y que, por lo
mismo, opera como suelo para la experiencia comdn.

Cuando el fenémeno se instituye al advenir, con temporalidad provectiva y
unicidad irreductible, el cierre categorial deja de constituir la medida principal.
Lo que justifica es el cumplimiento mismo y la reconfiguracién que deja su paso
en el campo de experiencia, de manera que la inteligibilidad se obtiene ex even-
to. No se trata de una concesién subjetivista, pues la objetividad adopta aqui

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madyrid



OBJETO Y ACONTECIMIENTO: ENTRE LO RACIONAL Y LO RAZONABLE 1 169

formas propias de visibilidad mediada que se sostienen en memoria compartida,
trazabilidad de efectos y respuesta del adonné.

De este recorrido emerge una regla de proporcionalidad. A cada modo de
darse corresponde un modo de prueba. En lo objetual, la prueba se decide por
suficiencia categorial y control verificable. En lo acontecial, la prueba se decide
por eficacia del paso, sedimentaciones interpretativas y convergencias publicas
que acreditan la llegada sin reducirla a esquema previo. La verdad no se relati-
viza, se distribuye segtin la indole del aparecer, y asi se evitan dos reducciones
simétricas, empobrecer el acontecimiento hasta volverlo objeto o exigir al objeto
una sobrecarga de sentido que no le compete.

En este marco, sostenemos que lo racional no desaparece, sino que se reubi-
ca. Mantiene su fuerza normativa alli donde rigen la adecuacién tranquila y el
déficit medido, y deja espacio para lo razonable cuando el exceso impone una
gramdtica distinta. Lo razonable no sustituye razones por decisiones arbitrarias,
sino que organiza procedimientos de contraste a la altura del fenémeno que
llega, con criterios de coherencia interna, calidad del testimonio, convergencia
hermenéutica y durabilidad performativa.

Las consecuencias metodoldgicas son nitidas. Se evita el dogmatismo del cie-
rre prematuro porque la investigacién admite derrotas locales cuando una nueva
donacién desbarata expectativas instaladas. Se elude también el escepticismo de
la suspensién indefinida porque existen reglas operativas para decidir en régimen
de acontecialidad sin exigir imposibles probatorios. La razén queda asi exigente
y revisable, fiel al fenémeno en su exceso y al objeto en su suficiencia.

La hermenéutica del adonné adquiere un relieve especifico. Si el llamado
solo se oye en la respuesta, el cumplimiento del fenémeno requiere exposicién
y acogida. La respuesta no fabrica lo que llega, pero permite su comparecencia
en el orden del sentido. De ahi la necesidad de practicas de memoria, archivos,
relatos, ritos y protocolos de testificacién que sostienen en el tiempo lo que no
puede repetirse como objeto sin traicionar su modo de darse.

El plano antropolégico se ve reorientado. Si el sujeto es ante todo donata-
rio, la normatividad del juicio se desplaza hacia una ética de la recepcién en la
que retractar, corregir o reabrir hipdtesis, lejos de ser un signo de debilidad, se
convierte en forma de rigor y, llegado el caso, en acto de justicia respecto de
aquello que se ha dado. Las virtudes epistémicas dejan de figurar como adornos

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madlrid



170 | Francisco Novoa-Roias

para transformarse en condiciones de posibilidad de la razén donde el exceso es
estructural.

Queda, ademis, el tratamiento de las zonas mixtas. Hay objetos que irrum-
pen con rasgos aconteciales y eventos que sedimentan en objetividades operativas.
La regla de proporcionalidad permite gobernar esos trénsitos sin sincretismos,
cambiando de gramdtica probatoria cuando cambia el régimen del aparecer y
manteniendo la continuidad del campo de la donacién desde la escasez suficiente
hasta el exceso.

Bibliografia

HEeIDEGGER, M. (1990). Sérénité. En Questions, tome I11. Gallimard

Husserw, E. (2002). Lecciones de fenomenologia de la conciencia interna del tiempo.
Trotta.

Hussery, E. (2008). La crisis de las ciencias europeas y la_fenomenologia trascendental.
Prometeo.

Husserw, E. (2011). La idea de la fenomenologia. Herder.

HusserL, E. (2013). Ideas relativas a wuna fenomenologia pura y una filosofia
fenomenoldgica; tomo 1. FCE.

CHRETIEN, J-L. (1992). LAppel et la réponse. De Minuit.
GSCHWANDTNER, C. (2014). Degrees of Givenness. Indiana.

Fiuiz, K. (2024). Event and Subjectivity. The Question of Phenomenology in Claude
Romano and Jean-Luc Marion. Brill.

MaRION, ].L. (2005a). Le visible et le révélé. Cerf.

MarioN, J.L. (2005b). Acerca de la donacién. Jorge Baudino.
MARION, ].L. (2013). Etant donné. PUF.

Marion, J.L. (2010a). Certitudes négatives. Grasset.
MaARION, J.L. (2010b). Reduction et donation. PUFE.
MarioN, J.L. (2010c). De Surcroit. PUE

(
(
(
(
(
Marion, J.L. (2016). Reprise du donné. PUE

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madyrid



OBJETO Y ACONTECIMIENTO: ENTRE LO RACIONAL Y LO RAZONABLE 1 171

Marion, J.L. (2018). Le témoin et le paradoxe. Remarques sur la phénoménalité dans
le texte bibligue. Revue des sciences religieuses, 92(1). https://doi.org/10.4000/
rs1.4033

MarioN, J.-L. (2023). En el nombre o cémo callarlo. Revista de Filosofia UCSC, 22(2),
217-249. https://doi.org/10.21703/2735—6353.2023.22.2.2315

MenNa, P (2019). La atencién de la solicicud. Revista de Filosofia, 76, pp. 111-126.
Recuperado a partir de heeps://revistafilosofia.uchile.cl/index.php/RDF/article

Muraa, E. (2022). El discernimiento hermenéutico en Jean-Luc Marion. Revista de

Filosofia (Madrid), 47(2), 455-470. https://doi.org/10.5209/resf. 71121

Novoa-Rojas, E (2025a). La cuestién de la antropologia en la propuesta de Jean-Luc
Marion. 7idbano, 26, 140-157. https://doi.org/10.46553/tab6857

Novoa-Rojas, E (2025b). Além da empatia: acolhendo a alteridade por meio da doa-
cao. Trans/Form/Acio, 48, €025145.

Pirez, P. (2024). Una forma razonable de decir a-Dios. Sobre el sentido ético de la
trascendencia en Emmanuel Levinas. Cauriensia. Revista Anual de Ciencias Eclesids-

ticas, 19, 1133-1154. https://doi.org/10.17398/2340-4256.19.1133
P1zzi, M. (2024a). Fenomenologia del exceso. SB.

P1zz1, M. (2024b). Recibir una tradicién como expresién del doubler la métaphysi-
que: pragmatismo dionisiano y performatividad en el lenguaje de la saturaci-
6n de Jean-Luc Marion. Revista de Filosofia UCSC, 23(2), 301-314. https://doi.
org/10.21703/2735-6353.2024.23.2.2680

POTESTA, A. (2013). El origen del sentido. Metales pesados.

PorceL, M. (2025). La primera t6pica del fenémeno segtin Jean-Luc Marion: donacidn,
posibilidad y exceso. Carthaginensia, 41(79), 243-286. https://doi.org/10.62217/
carth.651

Ric&ur, P. (1985). Ethique et politique. Autres Temps. Les cabiers du christianisme
social, (5), 58-70.

RABANAQUE, L. (2017). Percept, feeling, pragma: Some static and genetic connections.
In R. Walton, S. Taguchi, & R. Rubio (Eds.), Perception, affectivity, and volition in
Husserls phenomenology (pp. 21-34). Springer.

RoGGgero, J. L. (2020). La nocién de “fenémeno” en la fenomenologia de
Jean-Luc Marion. Didnoia, 65(84), 167-189. https://doi.org/10.22201/
iifs.18704913¢.2020.84.1586

RogGEro, J. (2024a). Editorial. Invisto, 1(1), 1-4. https://doi.org/10.21703/invis-
t0.2024.09

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madlrid


https://doi.org/10.4000/rsr.4033
https://doi.org/10.4000/rsr.4033
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2023.22.2.2315
https://revistafilosofia.uchile.cl/index.php/RDF/article/view/55777
https://doi.org/10.5209/resf.71121
https://doi.org/10.46553/tab6857
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2024.23.2.2680
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2024.23.2.2680
https://doi.org/10.62217/carth.651
https://doi.org/10.62217/carth.651
https://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2020.84.1586
https://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2020.84.1586
https://doi.org/10.21703/invisto.2024.09
https://doi.org/10.21703/invisto.2024.09

172 1 FraNcisco Novoa-Roias

RoGGERO, J. (2024b). La metafisica como transgresién. La impronta levinasiana en
la fenomenologia de Jean-Luc Marion. Revista de Filosofia UCSC, 23(2), 367 —
384. https://doi.org/10.21703/2735-6353.2024.23.2.2895

Rossoprvito, J. (2024). La llamada: de la presencia a la manifestacién. Una reflexion
en torno a la diferencia entre metafisica y fenomenologia. Revista de Filosofia

UCSC, 23(2), 315-333. https://doi.org/10.21703/2735-6353.2024.23.2.2897
Romano, C. (2016). There Is. Fordham.

Recibido: 26/09/2025
Aceptado: 20/10/2025

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madyrid


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2024.23.2.2895
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2024.23.2.2897

SALVAR LOS FENOMENOS: LA FILOSOFIA DE
LA PERSPECTIVA DE ORTEGA Y GASSET EN LA
FENOMENOLOGIA DE LOS DELIRIOS

SAVING THE PHENOMENA: ORTEGA'Y GASSET’S
PHILOSOPHY OF PERSPECTIVE IN THE
PHENOMENOLOGY OF DELUSIONS

Guillermo Ruiz-Pérez
Medizinische Hochschule Brandenburg
guillermo.perez@mhb-fontane.de

ResuMEN: Este articulo revisita la relevancia de la filosofia de José Ortega y Gasset
—en especial sus conceptos de creencia y perspectiva— para la psicopatologia fenome-
noldgica contempordnea. Gracias al trabajo pionero del psiquiatra espanol Luis Valen-
ciano Gayd, las ideas de Ortega fueron aplicadas de manera sistemdtica a la compren-
sién de la psicosis y el delirio ya en la década de 1950, de forma independiente a los
marcos husserlianos y heideggerianos dominantes. Sostenemos que la teorfa orteguiana
de la perspectividad —fundada en la relacién situada del sujeto con su circunstancia—
anticipa desarrollos clave de la psiquiatria fenomenolégica posterior. En particular,
exploramos la concepcién de Valenciano del delirio como una rigidificacién de la pers-
pectiva, entendida como una respuesta al colapso de las estructuras de creencia que pre-
viamente sostenian el sentido de realidad del sujeto. A partir de la dialéctica orteguiana
entre creencia e idea, sugerimos que las formaciones delirantes pueden desempenar un
papel compensatorio frente a una incertidumbre existencial radical. Desde un punto de
vista clinico, este modelo ofrece una comprensién accesible e integradora del deterioro
de la flexibilidad perspectival y de la apertura intersubjetiva. Al recuperar las contribu-
ciones de Ortega y Valenciano, buscamos ampliar tanto los horizontes histéricos como
tedricos de los enfoques fenomenoldgicos de la psicosis.

PALABRAS CLAVE: perspectividad, delirio, esquizofrenia, Ortega y Gasset, Luis
Valenciano, intersubjetividad.

AsstrAcT: This article revisits the relevance of José Ortega y Gasset’s philosophy—
especially his concepts of belief and perspective—for contemporary phenomenological

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madlrid



174 | GUILLERMO RUI1Z-PEREZ

psychopathology. Through the pioneering work of Spanish psychiatrist Luis Valenciano
Gayd, Ortega’s ideas were systematically applied to the understanding of psychosis and
delusion as early as the 1950s, independent of the dominant Husserlian and Heide-
ggerian frameworks. We argue that Ortega’s account of perspectivity—grounded in the
subject’s situated relation to their circumstance—anticipates key developments in later
phenomenological psychiatry. In particular, we explore Valenciano’s view of delusion as
rigidification of perspective, understood as a response to the collapse of belief structures
that previously sustained the subject’s sense of reality. Drawing on Ortega’s dialectic
between belief and idea, we suggest that delusional formations may serve a compen-
satory role in the face of radical existential uncertainty. Clinically, this model provides
accessible and conceptually integrated insights into the loss of perspectival flexibility
and intersubjective openness. By recovering Ortega and Valenciano’s contributions,
we aim to broaden both the historical and theoretical horizons of phenomenological
approaches to psychosis.

Keyworbps: Perspectivity, Delusion, Schizophrenia, Ortega y Gasset, Luis Valen-
ciano, Intersubjectivity.

1. Introduction

The concept of delusion has been a central topic in theoretical discussions
of the philosophy of psychiatry, even prior to the work of Karl Jaspers (Berrios,
1991). Among the various schools of thought, phenomenology—together with
existentialism and Daseinsanalyse—has provided the main vocabulary and con-
ceptual instruments for understanding this phenomenon. Husserl’s philosophy,
especially the kind of phenomenology developed in his Nachlass, has played a key
role insofar as it extends phenomenological thought to encompass the cultural
world and the realm of meaning—both essential elements for understanding
delusions and psychosis.

Many authors, particularly following Wolfgang Blankenburg, have argued
that psychotic disorders are generally underpinned by a disturbance in the consti-
tution of intersubjectivity(Fuchs, 2020a; Stanghellini, 2000; Van Duppen, 2016)
delusion is considered the result of faulty information processing or incorrect
inference about external reality. In contrast, the article develops a concept of
delusion as a disturbance of the enactive and intersubjective constitution of
a shared reality. A foundation of this concept is provided by a theory of the
objectivity of perception, which is achieved on two levels: 1. The concept of

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madyrid



SAVING THE PHENOMENA: ORTEGA Y GASSET’S PHILOSOPHY OF PERSPECTIVE IN... 1 175

intersubjectivity has become increasingly influential in philosophy following the
discovery of the so-called “new Husserl”: an interpretation of Husserl based on
the Husserliana publications, which made clear that his project extended beyond
a solipsistic and idealist conception of consciousness toward a philosophy of
culture and human life (Szanto, 2014; Welton, 2003). The notion of the world
as a horizon of intentions, central to intersubjectivity, refers to a shared reality
of meaning, whose subjective constitution is revealed through transcendental
reduction.

In this context, the problem of the constitution of being is no longer a purely
idealist dilemma but one that refers to the apperceptive horizon and shared
meanings, thereby involving culture and history. To participate in this horizon
of intentions—in this intersubjective reality—means to possess, or rather be,
a particular perspective. However, one’s constitutive perspective—that is, the
perspectival way in which being is constituted through a subject—is not by
itself sufficient to access this intersubjective horizon. What is essential is the
recognition of one’s own perspective as one among many. To achieve this, the
perspective must be sufficiently flexible to be integrated into a multiplicity of
perspectives. As Fuchs (2015) notes: “An essential presupposition for these pro-
cesses is the capacity of shared intentionality or perspective-taking—that is, to
transcend one’s primary, egocentric perspective and to grasp others’ intentions
and points of view.”

Some authors have argued that delusions may be rooted in a loss of this
capacity, namely the inability to exit one’s own perspective and adopt another.
Drawing on Helmuth Plessner’s concept of eccentricity, this phenomenon has
been described as a loss of eccentric position (Fuchs, 2020b; Plessner, 1928).
This notion derives not only from phenomenology, for example, Alfred Schiitz’s
notion of the reciprocity of perspectives (Schiitz, 1971). One of the earliest
examples in the philosophy of psychopathology is Paul Matussek’s concept of
Wahrnehmungsstarre (rigidity of perception) (Matussek, 1952), although his con-
cept is mainly confined to the sensory level. Later in that same decade, Klaus
Conrad introduced the concept of a loss of translational capacity—i.e., the
ability “to achieve an exchange of reference frames or perspectives, that is, to
consider the situation—even if only temporarily—with the eyes of the other(s)”
(Conrad, 1958). Wolfgang Blankenburg acknowledged that Conrad was one of
the first to apply this concept to the psychopathology of schizophrenia, although
he criticized the way in which Conrad oversimplified it (Blankenburg & von
Baeyer, 1991). Shortly after Conrad’s major work, Luis Valenciano extended

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madlrid



176 | GUILLERMO RUI1Z-PEREZ

this notion by characterizing delusions as a rigidity or inflexibility of perspective
(Valenciano Gayd, 1961).

This process of rigidification, however, does not directly equate to the delu-
sion itself but rather to the underlying alteration that leads to it. In Conrad’s
model, this phenomenon occurs during the so-called #rema phase of emerging
psychosis. Thus, the alteration of intersubjective constitution—often assumed
to be the foundational layer of psychosis—is reflected in the perspectival cons-
titution of reality and the subject, progressing toward a moment of personal
perspectival rigidity, that is, the abolition of perspectivism.

Breyer undertook one of the few attempts to offer a comprehensive overview
of the use of the concept of perspective in psychopathology. He summarized
the core elements of perspectivity in psychiatric phenomenology based on the
work of Wolfgang Blankenburg, although its genealogy extends much further
(Breyer, 2012; Micali & Fuchs, 2014). Breyer highlights the influence of Bin-
swanger and Minkowski, yet we argue that the ideas of Luis Valenciano were
no less significant. As Blankenburg himself noted: “The relationship between
an onto-analytical and purely phenomenological research into delusion must be
clarified, beyond Binswanger’s last work on ‘Delusion.” The ideas of intersubjec-
tive research suggested by the later Husserl are by no means exhausted. Without
trying too hard, connections can be established with the thoughts of Valencia-
no, which are derived from those of Ortega y Gasset” (Blankenburg, 1980a).
Nonetheless, the names of Luis Valenciano Gay4 and José Ortega y Gasset are
almost entirely absent from the phenomenological psychiatric literature.

Another limitation is that the concept of perspective in psychopathology
has traditionally been restricted to its epistemological strand, which focuses on
how reality is known and disclosed. The ontological strand—the constitution of
reality—has largely been neglected in favor of the former.

From this conceptual background—reality as an intentional horizon and the
subject as a constitutive perspective—we can ask about the meaning of delusions
under the condition of altered perspectivity and how this affects the subject’s
experience of the world. If we accept a hermeneutic understanding of delusions,
we must acknowledge their sense-making character (Ritunnano & Bortolot-
ti, 2021). These authors contribute to the debate on the categorical status of
delusions, specifically, whether they should be considered beliefs. Bortolotti’s
account aligns with other authors who, for decades, have defended the view that

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madyrid



SAVING THE PHENOMENA: ORTEGA Y GASSET’S PHILOSOPHY OF PERSPECTIVE IN... 1 177

delusions are (false) beliefs (Bayne & Pacherie, 2005; Bortolotti, 2012, 2022;
Miyazono, 2015). The mannifold senses of belief have been discussed in detail
elsewhere (Ruiz-Pérez, 2022). Her Anti-doxastic accounts, such as those of Eric
Schwitzgebel, criticize the belief model for failing to clearly fit delusions into
the concept of belief itself (Schwitzgebel, 2002, 2022). Schwitzgebel proposes
that delusions are better understood as “in-between” cases (Schwitzgebel, 2001).
Others, such as Jasper Feyaerts, call for a phenomenological approach to delusion
that moves beyond belief altogether (Feyaerts et al., 2021).

Because these accounts focus directly on delusions rather than the underlying
process, they often fail to grasp the broader context, what Blankenburg called
the Grundstorung (basal disturbance). Delusions do not appear ex nihilo; they
emerge within specific cultural, historical, and biographical horizons. Other
authors have addressed delusion not only from a typological point of view but
also from its existential implications. Thomas Fuchs has pursued this in recent
years through his enactive approach, which has been robustly defended, although
sometimes criticized (Fuchs, 2020a; Sass, 2020; Walter, 2020). In these texts, key
concepts emerge: intersubjectivity, Lezb, perspective, sense, common sense, and
eccentric position—all of which demonstrate the interconnectedness of delusion,
perspective, and belief.

We believe that the Ortuegian framework introduced by Valenciano Gaya
and referred to by Blankenburg deserves renewed examination for several interre-
lated reasons. First, there is historiographical interest. If Valenciano’s psychiatric
approach is genuinely phenomenological, his work may represent one of the ear-
liest instances of a phenomenologically oriented psychopathology grounded not
in Husserl or Heidegger but in Ortega y Gasset. This possibility opens up a new
line of inquiry into the intellectual genealogy of phenomenological psychiatry.
Valenciano’s work suggests that Ortega’s thought, despite never being systema-
tized for clinical use, could have served as a legitimate phenomenological foun-
dation for understanding psychosis and delusions as early as the 1950s. Second,
a comparative philosophical rationale emerges, as recent scholarship has unco-
vered subtle parallels between Ortega’s writings and Husser!’s later works (San
Martin, 2013). We propose that similar resonances may be identified between
Valenciano’s use of Ortega and the work of his phenomenological contempo-
raries in psychiatry. Third, Ortega’s conceptual framework appears significantly
more accessible than other phenomenological thinkers. His philosophical style
allows for more accessible articulation in clinical practice. Unlike Husserl and
Heidegger’s intricate systems, Ortega’s categories, particularly those of perspective

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madlrid



178 | GUILLERMO RUI1Z-PEREZ

and belief, are more readily translatable into clinical vocabulary. Furthermore,
Ortega offers a particularly clear articulation of the relationship between pers-
pective and belief, which is essential for understanding delusional experiences.
In contrast to models that emphasize either intentionality or the breakdown
of natural self-evidence, Ortega enables us to trace how the disintegration of
belief structures leads to a collapse of perspectivity and underlies such a loss of
self-evidence.

Building on Valenciano Gayd’s early insights, this paper aims to reassess
Ortega’s relevance to contemporary psychopathology. Finally, we argue that
Ortega’s framework permits a reinterpretation of phenomena such as the rigi-
dification of perspective and invites us to broaden their implications toward a
more comprehensive understanding of impairments in freedom, conceived as
the subject’s capacity to inhabit their circumstances and to project and choose
among future possibilities. As Valenciano himself writes: “the rigidification of
perspective, the impossibility of [translation], the loss of freedom amputates the
human being from one of his most radical essences: the choice in time of his
possibilities in the circumstance, the choice of himself, which is nothing less than
gaining control of the truth” (Valenciano Gayd, 1961).

2. Ortega’s overlooked role for philosophy of psychiatry: Ortega as
phenomenologist?

Ortega y Gasset’s philosophy has often been interpreted in varied and some-
times conflicting ways—ranging from Lebensphilosophie and perspectivism to
existentialism—depending on the phase or theme under consideration. This
multiplicity of labels, along with the conceptual dispersion across his writings
and the absence of a single systematic treatise, contributed to his limited integra-
tion into the dominant philosophical movements of the twentieth century. While
his notion of ratiovitalism was defended by his closest followers, particularly the
so-called School of Madrid, as a wholly original system, this emphasis on origina-
lity may have blinded them to the deeper resonances and convergences between
Ortega’s thought and broader philosophical currents. More recent comparative
scholarship has gradually begun to dismantle this isolationist reading, showing
Ortega’s proximity to phenomenology, hermeneutics, and even structuralism
in certain respects. This re-evaluation opens the door to reconsidering Ortega’s

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madyrid



SAVING THE PHENOMENA: ORTEGA Y GASSET’S PHILOSOPHY OF PERSPECTIVE IN... 1 179

philosophical legitimacy and relevance beyond the boundaries set by his own
disciples.

Ortega’s relation to phenomenology—particularly to Husserl—constitutes
a key point of interest in this article. Although his philosophical position has
traditionally been classified under labels such as Lebensphilosophie, perspectivism,
or existentialism, his exact placement within 20th-century European philoso-
phy remains ambiguous. His closest followers—especially the so-called “School
of Madrid”—emphasized the originality of ratiovitalism and often portrayed
Ortega as being outside phenomenology altogether. This effort to highlight his
singularity may have obscured deeper philosophical afhinities, especially with
Husserl, which recent scholarship has sought to re-examine (Ropero, 2020; San
Martin, 2012, 2015).

Ortega’s engagement with German philosophy was broad: he studied in
Marburg and Berlin, was familiar with neo-Kantianism, read Wilhelm Schapp’s
early works, and integrated ideas from Dilthey and Nietzsche. He also read
Husserl’s Jdeen in 1914 but later claimed to have abandoned phenomenology “at
the very moment he received it” (Ortega y Gasset, 1965, p. 273). This distancing
was based on two key criticisms: first, that phenomenology retained a Carte-
sian reduction of reality to consciousness, failing to overcome the limitations of
idealism; and second, that it lacked a systematic structure, which Ortega dee-
med essential for any philosophical project. He articulated these critiques both
in his “Preface for Germans” and—according to some scholars—during a visit
to Husserl and Fink in 1934 (Ortega y Gasset, 1965, pp. 13—-60; San Martin,
2022). Later, Ortega added that phenomenology was unable to deal with history,
a limitation he thought to have overcome through his notion of historical reason'.

However, many of these criticisms reflect partial interpretations or misun-
derstandings. Ortega confused eidetic and transcendental reduction, and
dismissed key developments in Husser!’s later work—particularly his turn toward
culture and history in the Freiburg years and Die Krisis, a text that Ortega wron-
gly attributed to Fink (Ortega y Gasset, 1964, p. 547). As San Martin (2012) and
others have shown, Husserl had already begun elaborating on the philosophy of
history and Lebenswelt in the 1920s. Thus, Ortega’s rejection of phenomenology

' In a footnote he says “for me, this leap from the phenomenological doctrine has been

extremely satisfactory because it consists, no less, in resorting to... ‘historical reason” (Orte-
gay Gasset, 1964, p. 547), that is to say, to his own philosophy.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madlrid



180 1 GUILLERMO RUI1Z-PEREZ

may have functioned more as a rhetorical gesture than as a definitive philoso-
phical break. As Silver (1978) argues, Ortega’s claim to have “abandoned” phe-
nomenology likely meant that he rejected a specific form of it, rather than the
entire phenomenological approach.

It is important to consider what influences Ortega’s relationship with phe-
nomenology may have had on his relevance to psychopathology. We argue that
reclaiming Ortega for the philosophy of psychiatry requires understanding
him—though not exclusively yet primarily—as a phenomenological thinker. This
point warrants further clarification. Owing to his historical exclusion from both
phenomenology and existentialism, Ortega has long been regarded as peripheral
to the two main philosophical traditions that have shaped the philosophy of
psychiatry. Consequently, for many scholars in the field, Ortega has not appeared
as a philosopher worth engaging with directly. On the contrary, incorporating
Ortega into the discussion would have required the adoption of a fundamentally
different philosophical point of departure —one that lies outside the dominant
frameworks.

3. Tracing Ortega y Gasset’s Path into the Philosophy of
Psychiatry

Ortega’s contribution to the philosophy of psychiatry was first introduced
by Luis Valenciano Gay4 in 1932, but his approach did not gain international
attention until his theory of schizophrenia—what he called the ‘paranoid syn-
drome’—and of delusion, presented at a 1957 conference in Ziirich and later
expanded in a 1960 publication (Valenciano Gayd, 1958; Zutt & Kulenkampff,
1958). In Spain, Luis Martin-Santos and Manuel Cabaleiro Gods were the first to
underscore the significance of Valenciano’s ideas, followed by Carlos Castilla del
Pino (Cabaleiro Gods, 1959, 1966; Castilla del Pino, 1988). Internationally, his
theory received the most attention from Paul Matussek and, especially, Wolfgang
Blankenburg, who engaged more directly with his conceptual proposals (Bally
et al., 1963; Blankenburg, 1971, 1980b).

No further developments have been made. It would be helpful to explore
whether Ortega’s inherited conception exposed in the first section may have
influenced his reception and development in the philosophy of psychiatry. The
psychiatrist Manuel Cabaleiro Gods saw very early the correspondences between

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madyrid



SAVING THE PHENOMENA: ORTEGA Y GASSET’S PHILOSOPHY OF PERSPECTIVE IN... 1 181

phenomenology of schizophrenia and Ortega’s anthropology in its applied form
in Valenciano’s works: “We have seen how the aforementioned Spanish psychia-
trist [Valenciano] interprets paranoid delusion through Orteguian concepts,
without moving away from those characteristics that phenomenological psychopatholo-
gy pointed out to this type of delusion” (Cabaleiro Gods, 1966, p. 204). But neither
Cabaleiro Gods nor Valenciano formulated directly that at this point they —as
well as Ortega— were doing phenomenology, still believing they were starting
from an original standpoin¢®.

Valenciano—primarily—and Cabaleiro Gods—secondarily—were not in
a position to propose that Ortega could be understood as a phenomenologist
due to a twofold limitation. The first is Ortega’s self-exclusion, as discussed
previously. Second, Valenciano’s theory of delusion fundamentally rests on the
concept of belief, and only secondarily on that of perspective. While the latter
can already be found relatively early in Husserl’s work, especially in its episte-
mological dimension, the notion of belief (Glaube, doxa) remains largely unex-
plored within Husserl’s phenomenology (Belussi, 1990; NI, 1999; Rang, 1973;
San Martin, 2022). Not even Blankenburg, despite his pioneering insights into
the loss of natural self-evidence, was able to connect this disturbance explicitly
with Husserl’s concept of doxa>—simply because the depth of doxa in Husserl’s
thought was not yet known at the time. Although Blankenburg clearly recogni-
zed the relevance of Lebenswelt in the constitution of experience and its distur-
bance in schizophrenia, he did not discuss this in a detailed reading of Husser!’s
analyses of doxa.

Due to this historical gap in the reception of Husserl’s work, combined with
Ortega’s own explicit distancing from phenomenology, authors like Valenciano

2 Luis Valenciano refers to his work as phenomenological analysis in only one passage:

“[Castilla del Pino] considers my thesis extraordinarily rich in possibilities, especially because
the phenomenological analyses do not lead me away from the concrete realities that are social
structures” (Valenciano Gayd, 1978, p. 61). In that passage, we see that, despite everything,
Valenciano still holds an idealist conception of phenomenology.

3 “The term ‘glorification’, which is rarely used today, was apparently familiar to the patient
through the Bible translation. The Greek word ‘6086w’ (to glorify), which appears frequently
in the original text, derives from ‘86&x’ (doxa), a term that spans a wide spectrum of mea-
nings — from deceptive appearance, illusion, mere opinion, and expectation, to revelation,
honor, fame, and glory. This range of antithetical meanings is certainly not a random linguis-
tic peculiarity; rather, it points to the dual nature of appearance itself — as something that
simultaneously reveals and conceals. It is precisely for this reason that this seemingly marginal
remark deserves attention.” (Blankenburg, 1965, p. 34)

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madlrid



182 | GUILLERMO RUI1Z-PEREZ

and Cabaleiro interpreted Ortega’s reflections on belief and perspective as origi-
nal philosophical resources for psychiatry.

We argue that, in light of current advances in both Husserlian and Orte-
guian scholarship, Valenciano’s proposal should be regarded as a thorough
phenomenological contribution and that his application of the concepts of
belief and perspective ought to be recognized as such within the framework of
phenomenological psychopathology. Having clarified the historical and philoso-
phical background that we consider essential for understanding the theoretical
and historical crossroads at stake, we will now briefly present both concepts.
This will allow us, first, to appreciate the remarkable foresight in Valenciano’s
application of Ortega’s concepts to the study of psychosis and delusions, and
second, to assess the potential horizons this perspective opens up for contem-
porary clinical practice.

Two Orteguian concepts are central to Valenciano’s theory of the paranoid
syndrome: perspective and belief, which are deeply interconnected. In this study,
we focused primarily on the concept of perspective. Valenciano’s reflections on
belief—and their later resonance in Blankenburg’s work—have been addressed
in detail elsewhere (Ruiz-Pérez, 2024a). First, what follows is a brief account of
how perspective and belief are intrinsically linked in Valenciano’s framework. We
will then outline his understanding of psychosis as grounded in a disruption of
the structure of belief, and show how this leads to his central claim that delusions
are ultimately rooted in a rigidification of perspective.

4. Ortega’s phenomenology of perspective

Ortega begins his conceptualization of perspective in his Meditations on
Quixote. He intends to stress individuality—the individual being embedded in
life. It consists of the particular individuality of the objects and the subjects.
Ortega’s purpose is to overcome idealism and materialism in the construction
of his ontology. “Only parts do exist in fact; the whole is an abstraction of the
parts and it depends on them” (Ortega y Gasset, 1961, p. 44). It is important
to remark on Ortega’s attempts to avoid falling into materialism, sensation, and
idealism, in particular Kant’s constructivism. For him, reality is not a dichotomy
between a subject as an idealist ego and external material things that can be
perceived. Reality is only determined from the perspective of the correlate of

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madyrid



SAVING THE PHENOMENA: ORTEGA Y GASSET’S PHILOSOPHY OF PERSPECTIVE IN... 1 183

a positioned subject. Ortega reveals this overcoming in a well-known quote:
“When shall we open our minds to the conviction that the ultimate reality of
the world is neither matter nor spirit, is no definite thing, but a perspective”

(Ortega y Gasset, 1961, pp. 44—45).

With this statement, Ortega seeks to open a path beyond both realism and
idealism—phenomenology included—Dby introducing the ontological foundation
of his philosophy, perspective as the subjective correlate through which reality
is constituted. Therefore, at this point, Ortega’s concept of perspective carries
genuine metaphysical weight. That is, it is not merely an epistemological con-
sideration. For Ortega, reality is perspective. Perspective does not simply refer
to the fact that reality is perceived or known from a particular vantage point
determined by an observer. Nor does this merely indicate that our access to
the world is conditioned by a subjective standpoint. Rather, perspective itself is
constitutive of reality. We cannot speak of being apart from perspective, since any
statement about reality necessarily involves perspective. This strong ontological
claim is most explicitly defended in Meditations on Quixote. However, in Ortega’s
later writings—particularly in 7he Modern Theme, and specifically in the chapter
Doctrine of the Point of View— his perspectivism appears to shift toward a more
gnoseological interpretation (see Milagro Pinto, 2015, pp. 56-59).

For Ortega y Gasset, reality does not present itself as a neutral or an unor-
dered collection of objects. Rather, it is always already structured through a hie-
rarchy of appearances—a configuration of importances (Bedeutungen) in which
certain elements emerge in the foreground, while others remain latent in the bac-
kground. This ontological organization implies that being is always a being-in-a-
perspective. The subject is not a passive spectator, but a constitutive center from
which reality acquires meaning. As Ortega famously asserts, “the sound is not
distant; I make it distant” (Ortega y Gasset, 1961, p. 65). Distance, depth, and
spatial relations are thus not purely objective properties but accomplishments
of the subject’s situatedness. From one perspective, the subject actively organizes
the world into a structure of relevance, bringing some aspects to presence while
relegating others to absence.

Perspective inherently entails an order: a dynamic play between surfaces and
depths, presence, and latency. The visible always implies the invisible. Ortega
illustrates this with his well-known image of the forest: “The trees do not allow
the forest to be seen... and it is due to this fact that the forest exists” (Ortega y

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madlrid



184 | GUILLERMO RUI1Z-PEREZ

Gasset, 1961, p. 65). The visible trees conceal the rest, and it is only by intuiting
this hidden structure that totality—the forest—emerges as meaningful.

“Perspective is one of the constitutive components of reality. Far from being a
distortion, it is the very principle by which reality is organized” (Ortega y Gasset,
1966, p. 199). Only the claim to an absolute, singular perspective—or even to
a hypothetical ‘perspectiveless view,” a total kaleidoscopic sum of all possible
perspectives—would constitute a distortion. This is what Ortega, drawing on
Nietzsche, refers to as the view from nowhere (Ortega y Gasset, 1966, p. 237).
Instead, each generation and individual filters reality through their own grid of
interpretation. This interpretation does not focus on what perspective is disclo-
sed but on what it leaves in the background. It is through the interplay between
what is manifested and what remains in latency that perspective enables a fuller
experience of reality. That which does not appear directly remains co-present*
with what does, and is shaped by what Ortega calls a ‘vital sensibility’ or system
of beliefs— a framework through which reality acquires unity, completeness,
and thus being.

This is precisely where the continuity between the concepts of perspective
and belief becomes evident in Ortega’s thought. The fact that reality is pers-
pectival underlies the essential function of a belief system. Perspective is not
merely a structural feature of experience; it is shaped and sustained by a system
of underlying beliefs that orient the subject’s relation to reality. In this sense,
belief is not something superadded to perception but rather the very condition
that configures how things appear and acquire meaning within a perspective.
A parallel can be drawn with Husserl’s notion of Weltglaube—the implicit, pre-
reflective trust in the existence and coherence of the world that underlies our
everyday experience (Rang, 1973, pp. 50—65). As in Ortega, this background
layer of belief is not merely epistemological, but also existential and ontological:
it enables the constitution of a stable and coherent world. Both thinkers thus
point to a phenomenological understanding of perspective as always already
embedded within a structure of belief—a structure that not only orients expe-
rience, but also grants reality its unity and ontological status.

We will now examine how Valenciano applies the concept of perspective to

his understanding of psychosis and delusion, and how it becomes inseparable

* “Co-presence” should be understood as the concept homologous to “apperception” in Husserl.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madyrid



SAVING THE PHENOMENA: ORTEGA Y GASSET’S PHILOSOPHY OF PERSPECTIVE IN... 1 185

from the structure of belief that underpins both the constitution of experience
and its pathological disruption

5. Valenciano’s Account of Altered Perspectivity in Psychosis

5.1. Perspectivity and the Tension Between Authenticity and Openness

Ortega continues his Meditations by stating: “A perspective is perfected
through the multiplication of its viewpoints and the precision with which we
respond to each of its planes” (Ortega y Gasset, 1961, p. 45). As we mentioned
earlier, it is not perspectivism that distorts reality, but rather its opposite: the
absolutization of a single point of view, or what Nietzsche—and Ortega after
him—called the “view from nowhere.” True perspective requires recognizing
itself as one among many. The latent face of reality, then, is not something
hidden per se but something posited by us within our own perspective. This
positing generally relies on two factors: first, our own past experience of having
perceived reality from other positions; and second, our engagement with the
perspectives of others—both contemporary and historical (culture, tradition,
inherited worldviews, etc.). The concealment of latent meaning is thus a com-
posite effect of both personal and shared experiences crystallized over time into
what Ortega calls the system of belief.

However, this dynamic only functions properly under one essential condi-
tion: that we recognize our own perspective as just one among many, and that
we remain open to shifting our point of view. Only then can we approach an
objective experience of the world—an objectivity grounded not in the nega-
tion of perspective but in its dialogical expansion. This is precisely where Luis
Valenciano’s proposal for a psychopathology of delusion becomes relevant: “A
perspective, in order to be true to its essence”—that is, to be authentic—“must
know that it is only one among many existing and possible perspectives” (Valen-
ciano Gayd, 1978, p. 41). We transcend our standpoint by co-presenting or
apperceiving unities—just as we physically move around an object in order to
grasp how it appears from all sides. Not to overcome perspectivism—since, as we
have argued, perspective is constitutive of reality—but to assume it consciously
and actively as such in our experience of the world.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madlrid



186 1| GUILLERMO RUI1Z-PEREZ

But as Wolfgang Blankenburg and Valenciano himself caution, this transcen-
dental capacity for perspective-taking—the ability to virtually “see” from other
points of view—also requires limits in order for the subject to remain anchored
in their own perspective and identity (Blankenburg & von Baeyer, 1991). Thus,
a belief system should not exhaust the entire spectrum that sustains its existence.
Inevitably, gaps emerge where failed or collapsing beliefs once stood, and these
voids are filled with what Ortega calls “ideas.”

At this point, the dialectic between belief and idea becomes essential. Ideas
are intellectual constructions developed by the subject who, confronted with
the breakdown of belief, begin to think to reconstitute a world that has become
hollow. These ideas serve an orthopedic function—they act as supports or subs-
titutes that attempt to restore coherence to a fractured experiential field (Ortega
y Gasset, 1964, p. 398). They are subjective, private creations, and through them
the subject articulates their personal project. This is where Ortega’s concept of
authenticity is central. A healthy, non-pathological perspective must be unders-
tood as a dynamic tension between two poles: the possibility of taking other
perspectives and the capacity to maintain one’s own situated point of view. One
must not allow either their own perspective—or ideas alone—to monopolize
the horizon of experience.

Rigidly clinging to one’s own perspective without the ability to transcend it
leads to exclusion from the intersubjective world. Conversely, fully relinquishing
one’s perspective entails the dissolution of self-agency, and the integrity and
unity of the self. For Ortega, authenticity is not merely a psychological trait but
a moral imperative—and only within this tension between belief and personal
project can it be fully realized.

Here, Blankenburg’s still-unanswered question re-emerges: how does the
mentally healthy individual navigate the transition—or balance—between a
belief system, largely inherited and passively assumed, that grounds the expe-
rience of reality, and a personal project that is self-constructed and unique? How
can one relativize their own perspective without losing themselves? (Blankenburg
& von Baeyer, 1991). This is precisely the anthropological question that emerges
from the study of delusion, where this equilibrium collapses—as we shall now
explore.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madyrid



SAVING THE PHENOMENA: ORTEGA Y GASSET’S PHILOSOPHY OF PERSPECTIVE IN... 1 187

5.2. Pathological Rigidity in Perspective-Taking as an answer to
belief-crisis: to save the phenomena

Luis Valenciano’s fundamental proposal regarding psychosis is that the
underlying pathological process consists of a collapse or breakdown of belief:
that is, the belief system that sustains the experience of both the world and the
self begins to crack (Ruiz-Pérez, 2024a). Once this collapse occurs, the subject
falls into radical doubt, into complete uncertainty. What had previously been
taken for granted—as the background or horizon of experience, the correlative
of belief— has now become problematic. Up to that point, it has been silently
accepted and experienced as self-evident. However, the subject now finds them-
selves in a state of total problematicity: reality, which is constitutionally skewed
and perspectival, can no longer be trusted. It loses its coherence, unity, and

reliability.

Faced with this crisis, the subject attempted to restore the stability. As Ortega
suggests, when a belief fails, one attempts to exit doubt through an idea—an
idea that bears the distinctive characteristics Ortega attributes to it (Expésito
Ropero, 2020, p. 142; Ruiz-Pérez, 2024b, p. 62). The subject clings to such an
idea, which is then transformed into a belief-like certainty, a newly ‘believed’ idea
turned absolute. This is the basis of the delusion, according to Valenciano. And
it is precisely at this point that the alteration of perspectivity comes into play:

For me, the unshakable conviction of the delusional patient, grounded
in the new belief, is a problem of perspective rigidification. (...) Reality—the
field of importances—only exists as such in relation to a self. Yet a menta-
lly healthy person never loses sight of the fact that every circumstance is
embedded in a broader one. What is clumsy or pathological is to grasp only a
few circumstances, when in fact we are surrounded by the whole. (...) Falsity
consists in not being fully faithful to perspectivism, in forgetting the multi-
ple, perspectival nature of truth, in failing to recognize the need to integrate
one’s own perspective with those of others—that is, with other people—and
in absolutizing a single point of view (Valenciano Gay4, 1978, pp. 41-42).

In the introduction, we referred to authors who discussed the alteration of
perspective in delusional experience. Valenciano stresses that what he calls ‘rigi-
dity of perspective’ is something similar to what Conrad defined as ‘loss of Ubers-
tieg’: the incapacity of changing the coordinate system or point of view. Conrad

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madlrid



188 1 GUILLERMO RUI1Z-PEREZ

referred to it as the impossibility of a ‘copernican revolution’, as Blankenburg
years later also remarks in his studies on perspectivism (Blankenburg, 2007, p.
56). What is important to highlight at this point is that we find in Valenciano
Gaya an early understanding of this concept of rigidity of perspective in a delu-
sional experience outside the existentialist philosophical context. We have already
pointed out how Blankenburg concluded in one of his texts that it is necessary
to go beyond the late Husserl, whose possibilities in psychopathology were “by
no means exhausted”, and he referred to Ortega as a plausible way (Blankenburg,
1980b, p. 106).

This remark should be understood within the framework of the limitations in
the understanding of Husserl that we previously noted, such that the Orteguian
path appeared, from a certain point onward, as a seemingly divergent possibility
from Husserl’s proposal.

This path is the only one left in order to meet life’s hermeneutic demand: to
save’ the phenomena. To recover the meaning of the circumstance and escape
the “sea of doubt,” to reach some form of certainty—something that cannot be
achieved without paying a high price.

Now, their perspective — their apprehension of truth — must become
absolute, exclusive, and admit no concessions to other possible perspectives.
Under normal conditions, such perspectives are given to us in synthetic, and
often systematic, bundles through our belief system. The subject now needs
to find a footing — and does so — in a new certainty, which becomes a
belief. From this basis, life begins to function again, but within a new totality
of perspective that is narrow and exclusivist. And such a “totality,” as Jaspers
puts it, “is not granted to any man at a low price.” In my view, this is the
very foundation of the incorrigibility of delusions and of their apodictic
certainty (Valenciano Gay4, 1978, p. 42).

A particularly significant aspect of Valenciano’s approach is the connection
between freedom and perspective. As Valenciano Gaya stresses, freedom con-
sists in the fact that the subject dispose of a range of possibilities, which my
circumstance offers me within my perspective: “the rigidification of perspective,

5 “Benefac loco illi quo natus es, as we read in the Bible. And in the Platonic school the task

of all culture is given as ‘to save the appearances’, the phenomena; that is to say, to look for
the meaning of what surrounds us” (Ortega y Gasset, 1961, p. 406).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madyrid



SAVING THE PHENOMENA: ORTEGA Y GASSET’S PHILOSOPHY OF PERSPECTIVE IN... 1 189

the impossibility of transition, the loss of freedom amputates the human being
from one of his most radical essences: the choice in time of his possibilities
in the circumstance, the choice of himself” (Valenciano Gay4, 1978, p. 43).
The condition for an authentic and free unfolding of the self lies precisely in
the presence of possibilities—possibilities that emerge only through fidelity to
perspectivism: that is, through the capacity to step outside one’s own particular
point of view, to decenter oneself. Just as an image loses its sense of hierarchy
when the background is rendered with the same sharpness as the foreground, as
discussed earlier, possibilities vanish when it no longer contrasts with alternatives.
Everything collapses into a single plane: no depth, no horizon. To choose among
the possibilities offered by our circumstances, one must be able to relativize one’s
perspective.

Finally, these possibilities within one’s circumstances are also a reflection
of our temporal openness to the future. The possibilities are always related to
future events. “In the temporal dimension, what is exclusive to man is his ability
to live towards and from the future, to open himself up to it; only the future
rejects us towards the past and installs us in the present” (Valenciano Gays4,
1978, p. 43). It is our openness to the future that becomes problematic, and it
is precisely the function of the belief system to alleviate that burden. This is why
we need some certainty about it:

For me to be calm now with respect to the minute that is to come, I
need to be sure, for example, that the earth that supports me now will not
fail me later. This earth of that my feet now tread on is a thing that is there,
but the earth later, the earth of the immediate future is not there, it is not a
thing, but I have now to invent it, to imagine it, to construct it for myself
in an intellectual scheme, in short, in a belief about it (Ortega y Gasset,

1964, p. 85).

Here we find the necessary connection between our openness to the future
and our beliefs. Only inasmuch we can anticipate what our circumstance and its
possibilities are about to mean for me I can exercise my freedom. By choosing
within my possibilities, I become myself authentically, developing the project
I am, and that is always a creative task: “The imperative of authenticity is an
imperative of invention (Ortega y Gasset, 1965, p. 29).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madlrid



190 | GUILLERMO RUI1Z-PEREZ

Conclusion

This article explores the relevance of Ortega y Gasset’s philosophical fra-
mework, as interpreted and applied by Luis Valenciano, for phenomenological
psychopathology. By recovering Ortega’s concepts of belief and perspective and
examining their integration into Valenciano’s account of delusion and psychosis,
we have highlighted a theoretical approach that anticipates later developments
in phenomenological psychiatry and offers conceptual tools for clinical unders-
tanding.

Ortega’s concept of perspective, as we have argued, is not merely epistemolo-
gical but ontological. Being is always perspectival; reality is constituted through
the subject’s situated relation to the world, structured by a dynamic hierarchy
of importances. This structure is inseparable from the subject’s system of beliefs,
which provide coherence to experience. Convergence of perspective and belief
allows reality to appear stable and unitary.

Valenciano’s originality lies in his early systematic application of Ortega’s
ideas to psychiatry. Already in the 1950s, he conceptualized psychosis as a break-
down in the system of beliefs that underpins the coherence of the world. In
response, the subject may substitute their beliefs with rigid ideas, leading to a
loss of perspectival flexibility and intersubjective openness. Delusions, in this
view, arise from absolutizing one’s own position and failing to acknowledge the
perspectival nature of experience.

Valenciano offers a phenomenological model grounded in a coherent phi-
losophical system. He was able to do so because his reading of Ortega was
remarkably ahead of its time—so much so that it enabled developments which
only became available to phenomenology after the posthumous publication of
Husserl’s works. Ortega’s philosophy provided Valenciano with a highly systema-
tic foundation for his model, as seen in the interconnection between perspective
and belief. Internal coherence enables a structured and integrated approach to
psychopathology. Particularly important is the ethical implication of Ortega’s
perspectivism: the link between freedom and the ability to decenter from one’s
viewpoint.

Clinically, this framework invites attention not only to the content of delu-
sions but also to the structural transformation of the patient’s experiential world.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madyrid



SAVING THE PHENOMENA: ORTEGA Y GASSET’S PHILOSOPHY OF PERSPECTIVE IN... 1 191

Delusions reshape the structure of experience—flattening depth, eliminating
possibilities, and severing intersubjective connection. Clinical work should aim
to restore perspectival flexibility and rebuild trust in a shared world, supporting
patients’ capacity to open themselves to alternative perspectives. Furthermore,
Ortega’s dialectic between belief and idea helps clinicians understand how delu-
sional systems temporarily function adaptively. Ideas fill the gaps left by failed
beliefs. Recognizing this dynamic can guide therapeutic strategies that gently
soften rigidity and support the development of new shared beliefs.

Although this study does not claim that Ortega and Valenciano’s model is
superior to other frameworks, we argue that its originality and coherence warrant
greater attention. Its accessibility and pragmatism, in contrast to more deman-
ding transcendental approaches, make it especially suitable for clinicians seeking
theoretical grounding. As Cabaleiro Gods noted in 1966°, Ortega’s clarity can
lead to conclusions comparable to, or even exceeding, those of more complex
systems.

Recovering Ortega’s contributions, and especially their application in
Valenciano’s psychiatric work, enriches the historical landscape of phenome-
nological psychopathology and opens promising directions for further explora-
tion. Valenciano and Ortega deserve recognition not merely as parallels, but as
important contributors to the development of a phenomenological paradigm
in psychiatry.

¢ “Advantage over Daseinsanalyse and other similar orientations (...) of being simpler and
clearer for the psychiatrist and with which one reaches similar and sometimes even superior
conclusions than those reached with those other directions” (Cabaleiro Gods, 1966, p. 194)

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madlrid



192 | GUILLERMO RUI1Z-PEREZ

Literature

Barry, G., BRENGELMANN, ]. C., Cornvu, E, Ey, H., Evsenck, H. J., Hemimann, H,,
KrerscamEer, W., Kunn, R., Lérez IBog, J. J., Marussex, P, MEERWEIN, E,
MULLER, M., NaTtansoN, M., Picuor, P, Sorms, H., Straus, E. W., WyrscH,
J., & Zurr, ]. (Eds). (1963). Grundlagen und Methoden der Klinischen Psychiatrie.
Springer Berlin Heidelberg. https://doi.org/10.1007/978-3-662-00726-6

Bayne, T., & PacHERriE, E. (2005). In Defence of the Doxastic Conception of Delu-
sions. Mind and Language, 20(2), 163-188. https://doi.org/10.1111/j.0268-
1064.2005.00281 .x

Berusst, E (1990). Die Modaltheoretischen Grundlagen der Husserlschen Phinomenolo-
gie. Verlag K. Alber.

Berrios, G. E. (1991). Delusions as “Wrong Beliefs”: A Conceptual History. British Jour-
nal of Psychiatry, 159(S14), 6-13. https://doi.org/10.1192/50007125000296414

BLANKENBURG, W. (1965). Zur Differentialphinomenologie der Wahnwahrnehmung.
Nervenarzt, 36, 285-298.

Blankenburg, W. (1971). Der Verlust der natiirlichen Selbstverstindlichkeit: Ein Beitrag
zur Psychopathologie sympromarmer Schizophrenien. Enke.

BLANKENBURG, W. (1980a). Anthropological and Ontoanalytical Aspects of Delu-
sion. Journal of Phenomenological Psychology, 11(1), 97-110. https://doi.
Ol‘g/lO.l163/156916280X00138

BLANKENBURG, W. (1980b). Antropological and ontoanalytical aspects of delusion.
Journal of Phenomenological Psychology, 11, 97-110.

BLANKENBURG, W. (2007). Psychopathologie des Unscheinbaren: Ausgewihlte Aufsitze
(M. Heinze, Ed.). Parodos-Verlag.

BLANKENBURG, W., & vON BAEvER, W. (Eds). (1991). Wahn und Perspektivitiit: Storun-
gen im Realititsbezug des Menschen und ihre Therapie. Enke.

Borrororti, L. (2012). In defence of modest doxasticism about delusions. Newuroethics,
5(1), 39-53. https://doi.org/l0.1007/512152-01 1-9122-8

Borrovrotrtr, L. (2022). Are delusions pathological beliefs? Asian Journal of Philosophy,
1(1). hteps://doi.org/10.1007/s44204-022-00033-3

BREYER, T. (2012). Perspektivitir als Thema der Phinomenologie und Einleitung. Novem-
ber, 1-14.

CABALEIRO GOAS, M. (1959). Temas psiquidtricos I. Cuestiones generales y direcciones de
investigacidn. Paz Montalvo.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madyrid



SAVING THE PHENOMENA: ORTEGA Y GASSET’S PHILOSOPHY OF PERSPECTIVE IN... 1 193

CaBALEIRO GOAs, M. (1960). Témas psiquidtricos I1. Algunas cuestiones psicopatoldgicas
generales. Paz Montalvo.

CastiLLa DEL Pivo, C. (1988). La patologia de la confianza en la obra de Valenciano.
In Luis Valenciano: La dimension miltiple (pp. 131-137). Consejerfa de Cultura,
Educacién y Turismo.

Conrap, K. (1958). Die beginnende Schizophrenie. Versuch einer Gestaltanalyse des
Wahns. Thieme.

Expésito Ropero, N. (2020). Para una revisién de la teorfa orteguiana de la creencia.
Dos notas de Manuel Granell. Boletin de Estudios de Filosofia y Cultura Manuel
Minddn, 15, 137-154.

FevaerTs, J., HENRIKSEN, M. G., VANHEULE, S., MYIN-GERMEYS, 1., & Sass, L. A.
(2021). Delusions beyond beliefs: A critical overview of diagnostic, actiological,
and therapeutic schizophrenia research from a clinical-phenomenological pers-
pective. The Lancet Psychiatry, 8(3), 237-249. https://doi.org/10.1016/52215-
0366(20)30460-0

Fucws, T. (2015). The intersubjectivity of delusions. World Psychiatry, 14(2), 178-179.
https://doi.org/10.1002/wps.20209

Fucns, T. (2020a). Delusion, reality, and intersubjectivity a phenomenological and
enactive analysis. Philosophy, Psychiatry and Psychology, 27(1), 61-79. https://doi.
o1g/10.1353/ppp.2020.0009

Fucas, T. (2020b). On Excentricity and Explanation: Reply To Sass's and Walter’s
Comments. Philosophy, Psychiatry, and Psychology, 27(1).

Marussek, P (1952). Untersuchungen iiber die Wahnwahrnehmung. Archiv Fiir
Psychiatrie Und Nervenkrankheiten Vereinigt Mit Zeitschrift Fiir Die Gesamte Neuro-
logie Und Psychiatrie, 189(4), 279-319. https://doi.org/10.1007/bf00351194

Micaty, S., & Fucss, T. (Eds). (2014). Wolfgang Blankenburg—Psychiatrie und Phino-
menologie. Verlag Karl Alber.

Miragro PinNTO, A. (2015). Las creencias en el proyecto metafisico de Ortega. UNED.

Miyazono, K. (2015). Delusions as harmful malfunctioning beliefs. Consciousness and
Cognition, 33, 561-573. https://doi.org/10.1016/j.concog.2014.10.008

NI, L. (1999). Seinsglaube in der Phinomenologie Edmund Husserls (Vol. 153). Springer
Netherlands. https://doi.org/10.1007/978-94-011-4693-7

ORTEGA Y GASSET, J. (1961). Meditations on Quixote. Norton & Company.

ORTEGA Y GASSET, ]. (1964). Obras completas. Tomo V (1933-1941). Revista de
Occidente.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madlrid



194 | GUILLERMO RUI1Z-PEREZ

ORTEGA Y GASSET, J. (1965). Obras completas. Tomo VIII (1958-1959). Revista de Occi-

dente.

ORTEGA Y GASSET, ]. (1966). Obras completas. Tomo 111 (1917-1928) (6th edn). Revista
de Occidente.

PressNer, H. (1928). Die Stufen des Organischen und der Mensch: Einleitung
in die philosophische Anthropologie. Walter de Gruyter & Co. hteps://doi.
org/10.1515/9783110845341

Rang, B. (1973). Kausalitit und Motivation (Vol. 53). Springer Netherlands. https://
doi.org/10.1007/978-94-010-2393-1

RrrunnaNo, R., & Borrorortr, L. (2021). Do delusions have and give meaning?
Phenomenology and the Cognitive Sciences. https://doi.org/10.1007/s11097-021-
09764-9

Ropero, N. E. (2020). La fenomenologia de la objetividad de Ortega. Una respuesta a
Graham Harman. Estudios Filoséficos, LXIX, 183-197.

Ruiz-Pérez, G. (2022). Delirio como creencia. Culturas Cientificas, 3(2), 78-108.
hteps://doi.org/10.35588/cc.v3i2.5685

Ruiz-PErez, G. (2024a). El sindrome paranoide: La fenomenologia de la esqui-
zofrenia de Valenciano a Blankenburg. Revista Colombiana de Psiquiatria,
S0034745024000325. https://doi.org/lo.1016/j.rcp.2024.03.007

Ruiz-Pérez, G. (2024b). Una fenomenologia de la esquizofrenia desde Ortega: Luis
Valenciano Gayd y Wolfgang Blankenburg [Universidad Nacional de Educacién a
Distancia]. https://hdl.handle.net/20.500.14468/26504

SAN MARTIN, J. (2012). La fenomenologia de Ortega y Gasset. Biblioteca Nueva.

SaN MAarriN, J. (2013). Why Declaring Ortega To Be A Phenomenologist Is Impor-
tant. Reasons And Difliculties / ;Por qué es importante considerar a Ortega y Gas-
set fenomendlogo? Razones y dificultades. /nvestigaciones Fenomenoldgicas, 4(1).

SAN MARTIN, J. (2015). La nueva imagen de Husserl. Trotta.

SaN MarTiN, J. (2022). Creencia y afectividad. Un capitulo de antropologia filoséfica.
Phenomenology, Humanities and Sciences, 2(3), 333-345.

Sass, L. A. (2020). Delusion, reality, and excentricity comment on thomas fuchs.
Philosophy, Psychiatry and Psychology, 27(1), 81-83. https://doi.org/10.1353/
ppp.2020.0010

Scutrz, A. (1971). Gesammelte Aufsiitze 1. Das Problem der Sozialen Wirklichkeir (A.
Gurwitsch, H. L. van Breda, & R. Grathoff, Eds). Springer Netherlands.

ScuwiTzGEBEL, E. (2001). In-Between Believing. 7he Philosophical Quarterly, 51(202),
76-82.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madyrid



SAVING THE PHENOMENA: ORTEGA Y GASSET’S PHILOSOPHY OF PERSPECTIVE IN... 1 195

ScuwiTzGEBEL, E. (2002). A phenomenal, dispositional account of belief. Nous, 36(2).
heeps://doi.org/10.1111/1468-0068.00370

ScuwitzGeseL, E. (2022). The Nature of Belief From a Philosophical Perspective,
With Theoretical and Methodological Implications for Psychology and Cognitive
Science. Frontiers in Psychology, 13. https://doi.org/10.3389/fpsyg.2022.947664

S1ver, P. W (1978). Ortega as Phenomenologist: The Genesis of Meditations on Quixote
(Issue 2). Columbia University Press.

STANGHELLINT, G. (2000). At Issue: Vulnerability to schizophrenia and lack of common
sense. Schizophrenia Bulletin, 26(4), 775-787. https://doi.org/10.1093/oxford-
journals.schbul.a033493

Szanto, T. (2014). Social Phenomenology: Husserl, Intersubjectivity, and Collective
Intentionality. International Journal of Philosophical Studies, 22(2).

VALENCIANO GaYA, L. (1958). Das paranoide Syndrom im Lichte anthropologischer
Auffassungen Ortega y Gassets. In J. Zutt & C. Kulenkampff (Eds), Das Paranoide
Syndrom in Anthropologischer Sicht (Issue September 1957, pp. 34—37). https://doi.
0rg/10.1007/978-3-642-86071-3

VALENCIANO GaYA, L. (1961). El delirio paranoide y la razén vital. Archivos de Neuro-
biologia, 24(2), 115-144.

VALENCIANO GAYA, L. (1978). Estudios y ensayos sobre la vida y las vidas humanas. Aca-
demia Alfonso X el Sabio.

VaN DurpeN, Z. (2016). Schizophrenia: A disorder of intersubjectivity. A phenomenologi-
cal analysis.

WAaLTER, H. (2020). Description is not enough: The real challenge of enactivism
for psychiatry. Philosophy, Psychiatry and Psychology, 27(1), 85-87. https://doi.
org/10.1353/ppp.2020.0011

WeLron, D. (2003). 7he New Husserl: A Critical Reader. Indiana University Press.

Zanavr, D. (2009). Husserls Phinomenologie. In Husserls Phinomenologie. utb. https://
doi.org/10.36198/9783838532394

Zurr, J., & Kurenkamrrr, C. (1958). Das Paranoide Syndrom in Anthropologischer
Sicht. In Das Paranoide Syndrom in Anthropologischer Sicht (Issue September 1957).
heeps://doi.org/10.1007/978-3-642-86071-3

Recibido: 14-05-2025
Aceptado: 28-10-2025

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 173 - 195. UNED, Madlrid






POR QUE EL CUERPO VIVIDO SI EXISTE II:

LA ANTROPOLOGIA DEL CUERPO VIVIDO Y

EL PROBLEMA MENTE-CUERPO EN CLAUDE
ROMANO

WHY THE LIVED-BODY DOES EXIST II: CLAUDE
ROMANO ON THE ANTHROPOLOGY OF LIVED-
BODY AND THE MIND-BODY PROBLEM

Guillermo SANTIAGO SALINAS
Universidad FASTA
guillermosalinas@ufasta.edu.ar

ReSUMEN: La previa exposicion, Por qué el cuerpo vivido si existe, I: Criticas al pen-
samiento existencialista de Claude Romano, comprendia como objeto la presentacién
de ciertas criticas desarrolladas a partir del andlisis de los argumentos del mencionado
autor. Se presenta una continuacién conformada por una exposicién sintética de las
posibilidades que existen para el tratamiento fenomenoldgico, antropolégico y onto-
légico del concepto de cuerpo vivido (Leib). Asimismo, a partir de la descripcién de
la antropologia del cuerpo vivido sostenida por Romano, se evidencia la relevancia del
uso de dicha nocién andloga para la filosofia de la mente y las ciencias cognitivas y la
comprensién del ser humano y su totalidad integral.

PALABRAS CLAVE: nueva fenomenologfa francesa, problema mente/cuerpo, antropo-
logia, ontologfa, filosofia de la mente y las ciencias cognitivas.

AssTrACT: The previous exhibition, Why the Lived-body does exist, I: Critiques on
Claude Romano’s existentialist thought, included as its object the presentation of certain
criticisms developed from the analysis of the aforementioned author’s arguments. A
continuation consisting of a synthetic exposition of the possibilities that exist for the
phenomenological, anthropological and ontological treatment of the concept of lived-
body (Leib) is presented. Likewise, since the description of Romano’s anthropology of
lived-body, the relevance of the use of the mentioned analogous notion in philosophy
of mind and cognitive sciences, and towards the understanding of the human being in
its integral totality is evidenced.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madlrid



198 | GUILLERMO SANTIAGO SALINAS

Keyworps: New French Phenomenology, Mind/Body Problem, Anthropology,
Ontology, Philosophy of Mind and Cognitive Sciences.

1. La antropologia en la fenomenologia existencial de Claude
Romano

Esta investigacién tiene lugar como la continuacién de un articulo previo,
publicado en la revista Investigaciones Fenomenoldgicas e intitulado Por qué el
cuerpo vivido si existe 1. Criticas al pensamiento existencialista de Claude Romano'.
En esa primera parte de nuestra exposicion, analizamos ciertas obras del autor
francés referentes a la problemitica de la corporalidad en perspectiva fenome-
noldgica. Contra la posicién del autor, argumentamos en favor de la existencia y
del uso de la distincién fenomenolégica de Leib y Kérper, remarcando la impor-
tancia de la aplicacion de dichas nociones. En aquellas primeras criticas, hemos
demostrado — al menos parcialmente — la legitimidad de los conceptos fenome-
noldgicos sobre la corporalidad. Para ello, hemos puesto en juicio los principios
epistemoldgicos de la perspectiva fenomenoldgica radical del Lebenswelt sostenida
por Romano. Ahora bien, es necesaria una visién sintética que dé cuenta de la
legitimidad de las nociones fenomenoldgicas llevadas a juicio por Romano. Esta
segunda exposicion pretende erigir dicha perspectiva sintética.

Como hemos presentado en la parte primera de nuestra exposicién, la cor-
poralidad (corporéité) — segtin es senalada por el autor francés — se enmarca en
su proyecto de una verdadera fenomenologia del cuerpo: aquella que abandone
la distincién misma de Leib y Korper y todos sus sustitutos®. “No hay cuestion
mids urgente en fenomenologia que la cuestién del cuerpo propio [corps propre],
tal como fue nombrado desde Husser]™. Este concepto, afirma, ha sido tomado
como autoevidente y se limita a la consideracién de los modos en que dicho
término puede promover contribuciones cientifico-positivas*

! Cf. Salinas, G. S. (2024). “Por qué el cuerpo vivido si existe I. Criticas al pensamiento

existencialista de Claude Romano”, en Investigaciones Fenomenoldgicas, 21, 145-177.

2 Cf. Romano, C. (2021). “Por qué el cuerpo vivido no existe. Traduccién de Elkin Gutié-
trez’, en Aporia. Revista Internacional de Investigaciones Filosdficas, 20, 128-129.

> Romano, C. (2016). “After the Lived-body. Translation by Samuel Webb”, en Continental
Review, 49 4, 445.

* Cf. Ibid.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madyrid



POR QUE EL CUERPO VIVIDO S{ EXISTE, II: LA ANTROPOLOG{A DEL CUERPO VIVIDO Y ... 1 199

Partiendo de una nocién radical de mundo de la vida (monde de la vie), el
pensador francés afirma que hay un solo cuerpo, que no es ni el objeto de la
fisiologia ni el «objeto subjetivo» sostenido por Husserl: “en el mundo de la
vida, solo hay un cuerpo que soy yo, y ese cuerpo me parece perfectamente
ubicado en el mundo y perfectamente separado por los limites de todos los
cuerpos circundantes™. El cuerpo propio es percibido desde un principio como
propio sin necesidad de objetivacién en ningin sentido. Se nos revela desde el
comienzo como “la ubicacién primordial que ocupo en primer lugar en virtud
de la diferencia entre la sensibilidad con la que me relaciono con este cuerpo y
mi sensibilidad en general con el mundo que me rodea™. Este corps propre ocupa
un volumen espacial cuyo lugar estd dentro del mundo — entre las cosas —, aun
con su propia intimidad situada en el Lebenswelt: se trata de “una manera en que
me paro en un lugar dado dentro de un entorno percibido, ya que el limite de
mi cuerpo es el comienzo de las cosas™.

Ast, la nocién de cuerpo propio acunada por Romano se debe a otro térmi-
no previo al que refiere, esto es, al espacio, sitio, lugar o volumen ocupado, en
tanto originariamente estructurado por diferencias espaciales. Es la espacialidad
primordial del cuerpo, dependiente esencialmente de él. El cuerpo fenomenal
estd estructurado espacialmente de modo que las sensaciones afectivas, a las que
hicimos referencia anteriormente, se originan de manera espontinea encontrando
localizacién por si mismas®. Ubicado espacialmente por su propio margen de
referencia inicialmente orientado, este cuerpo con limites definidos que somos,
posee un peso, una inercia, lugar de inherencia en el mundo como sujetos esen-
cialmente encarnados, sujetos de percepcién ecoldgicos, tributarios del mundo
en su propio ser, con acceso inmediato a la propia espacialidad’.

De este modo pretende el filésofo galo romper — segtin su concepcién his-
térico-filoséfica — con la tradicién de la ciencia y la filosofia modernas, las que
han escindido la naturaleza material externa y la mente (o Leib): abandonando la
distincién entre cuerpo vivido y objetivo, que es una consecuencia de la acepta-
cién de dicha escisién'. El cuerpo fenomenal es un cuerpo en primera persona,

Romano, C. “Por qué el cuerpo vivido no existe”, 127.

Cft. Ibid., 129.

1bid., 133-134.

Cf. Ibid., 134; Romano, C. “After the Lived-body”, 456; 460.

Cf. Romano, C. “Por qué el cuerpo vivido no existe”, 130; 135-136; Romano, C. “After
the Lived-body”, 461.

10 Cf. Romano, C. “Por qué el cuerpo vivido no existe”, 124.

v o N o W

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 33 - 55. UNED, Madlrid



200 | GUILLERMO SANTIAGO SALINAS

fenomenoldgico, sitio en que se manifiestan la sensaciones afectivas egocéntricas,
que se presenta siempre como distinto del resto'!. “Debido a que mi cuerpo
me es dado desde el principio como perteneciente al registro de sensibilidad
afectiva es absolutamente distinto de todo lo que no es y precisamente no es un
«objeto»”'?. Es decir, su referencia para ser dado es la sensibilidad, puesto que
esto ocupa el lugar en que estoy sin que nadie mds pueda ocuparlo: “es el «aqui»
de mi presencia a las cosas™".

Por el contrario, la encarnacién se nos revela como la experiencia caracteri-
zada principalmente por carecer de contraparte o correlato objetivos, es decir,
no hay distancia entre Yo y mi mismo, como, por ejemplo, cuando siento la
opresién en el pecho por ansiedad'®. Dotado también de materialidad, facti-
ble de ser afectado por otros objetos, no es concebible como cuerpo espacial o
mundano, segin afirma Romano, puesto que lo experimentamos directamente
como nuestro. Es nuestra posicién central de referencia, que experimentamos,
mids bien, como nosotros, puesto que es nuestra presencia en y para el mundo
(dans le monde et au monde)®.

Enmarcada en la idealizacién de objetividad de la moderna filosofia natural,
la divisién entre naturaleza fisica y mente ha permitido tinicamente dos salidas:
1) el monismo propio del naturalismo materialista y la reduccién de la mente a
“materia concibiendo los fenémenos mentales como puros efectos de procesos
neurofisiolégicos™'% o 2) el dualismo de raigambre gnéstica y racionalista-idea-
lista, a partir del sostenimiento de una heterogeneidad esencial que libera a la
mente del determinismo mecanicista de la naturaleza, dividiendo al hombre en
un ser sujeto corporalmente a las leyes que determinan el universo, por un lado,
y liberado mentalmente de estas, por el otro"’.

" Cf. Ibid., 130.

12 JTbid., 131.

3 JTbid.

1 Cf. Ibid., 132.; Romano, C. “After the Lived-body”, 457-458.

Cf. Romano, C. “Por qué el cuerpo vivido no existe”, 132; Romano, C. “After the Lived-
body”, 458-459; 465.

16 Ibid., 446.

17 Cf. Ibid. Ambas posiciones, el monismo y el dualismo, comparten la misma concepcién
del mundo y la naturaleza, segin el autor, en tanto universo material neutral, objetivo y
gobernado por leyes, que es tnica realidad autosuficiente y explicacion dltima de los fenéme-
nos mentales. Esto deja sin lugar al ser humano que, desprovisto de toda finalidad y significa-
do, sdlo puede caer en el abismo de la perplejidad y la ansiedad. Asi, retomando el prejuicio
criticado por Spinoza en el Apéndice de su Etica demostrada segiin el orden geométrico, se recae

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madyrid



POR QUE EL CUERPO VIVIDO S{ EXISTE, II: LA ANTROPOLOG{A DEL CUERPO VIVIDO Y ... 1 201

Romano sostiene que el fundamento de los errores de ambas posiciones se
encuentra en su concepcion univoca respecto del mundo, es decir, el consecuente
mito de una tnica descripcién de este tltimo y en los intereses que los subyacen.
Afirma también que, en su perspectiva fenomenoldgica radical, se encuentra una
visién del mundo (the environment [milieu] of our life) tal como se presenta: un
enfoque capaz de superar la dicotomia tedrica que nos encuentra. En nuestro
desarrollo previo, hemos presentado nuestras criticas a las bases de la propues-
ta antropoldgica existencial de Romano, estas son: el principio epistemolégico
aprioristico del Lebenswelr y las reducciones epistemolégicas, fenomenoldgicas
y ontoldgicas que este conlleva, junto a los argumentos contra la descripcién
husserliana de cuerpo vivido y la nocién fenomenista de la sensibilidad humana.
Ahora bien, consideramos necesario esclarecer también la significancia de dichos
fundamentos atendiendo a un enfoque ontoldgico de la relacién cuerpo-mente.
Este dltimo, segtin su adecuacion, serd capaz de integrar y fundamentar la nocién
fenomenoldgica de cuerpo vivido a una comprensién de los grados del ser y de la
vida, pudiendo dar cuenta de las operaciones cognitivas, afectivas y conductuales
analizadas por la filosofia de la mente.

Segtin Romano, nuestro acceso fenomenoldgico y nuestras construcciones
teoréticas respecto del mundo y de la corporalidad, estin determinados por nues-
tros esquemas conceptuales mentales y los usos lingiiisticos relativos a ellos®.
De alli, la confusién en torno al mundo — como cifrado por una infraestructura
matemdtica —y al cuerpo como objetivo o Korper. Sin embargo, aquellas primeras
son dependientes por origen a la experiencia pre-tedrica ingenua del mundo y
nosotros mismos'?. La interrogante que se nos presenta es, por tanto, qué puede
acaso aportarnos la descripcion del anthropos dado en el nivel ingenuo primario al

en una visién univoca de lo existente considerando toda finalidad y sentido como proyeccién
antropomorfica y alienante de la naturaleza; cf. Romano, C. “After the Lived-body”, 446-
447; Spinoza, B. (1980). Etica demostrada segiin el orden geométrico. Madrid, Ed. Orbis,
62-68. Asimismo, menciona que la ruina de ambas posiciones, asociadas al positivismo, es
traida gracias al reconocimiento de que “no hay tal cosa como la «realidad» en este singular
sentido, porque no hay tal cosa como la (una y tnica) descripcién del mundo”; Romano, C.
“After the Lived-body”, 448. Por un lado, consideramos injusta la dependencia de lo ontolé-
gico a lo lingiiistico, signada por la Sprachlichkeit sostenida por el autor y aplicada a las cien-
cias al modo de un giro trascendental copernicano como el presentado por Kant (cf. K7V,
Prélogo B [Kant, 1. (1998). Critica de la razén pura. México, Ed. Porrta, 11-25]). Por otro
lado, estas afirmaciones no arriban sino a un escepticismo y una caida de las posibilidades de
la fenomenologfa y la filosoffa.

18 Cf. Romano, C., “After the Lived-body”, 451.

Y Ct. Ibid., 449.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madlrid



202 | GUILLERMO SANTIAGO SALINAS

que se cierne Claude Romano®. Por lo tanto, abordaremos esta materia de mane-
ra critica en dos sentidos, estos son, el acceso fenomenoldgico a la corporalidad
y el dinamismo propio de las operaciones psiquicas-somdticas humanas, inten-
tando denotar la constitucién psicosomdtica compleja de la persona humana.

1.1. El acceso fenomenologico al cuerpo humano

Asevera Romano: “en el mundo de la vida, radicalmente entendido, no
podrian haber objetos fisicos, y mucho menos cuerpos objetivos™!. “Nunca
tratamos con cuerpos objetivos como substratos de determinaciones fisico-
bioldgicas, sino siempre con «cuerpos subjetivos» [des corps propres], como
modos de autopresentacién de distintos tipos de seres vivos™*%. Esto quizds

2 A este respecto, consideramos necesario afirmar lo siguiente: Heidegger critica la ilusién
fenomenoldgica fundamental de la objetivacién promovida por Husserl, encontrando en ella
la ejecucién de un quid pro quo entre teoria y vida, en que la primera deforma inevitablemen-
te a la segunda por considerarse como un modo de ser en el mundo y una posicién natural
(natiirliche Einstellung); cf. GA 20: 253-254; Rodriguez, R. (2019). La transformacién herme-
néutica de la fenomenologia: una interpretacion de la obra temprana de Heidegger. San Martin,
UNSAM Edita, 81-86. Este mismo guid pro quo acontece en la propuesta de Romano entre
experiencia primaria del mundo y vida, en un nivel fenomenoldgico de la donacién y onto-
l6gico. Es decir, la segunda es reducida por la primera, en cuanto la experiencia ingenua en el
mundo de la vida (y los esquemas conceptuales-lingiiisticos) se concibe como aquella que
provee, a posteriori, el significado. Se manifiesta nuevamente el apriorismo del mundo de la
vida de Romano, en tanto condicién de posibilidad del significado de la vida. Consideramos
que es posible afirmar que, en términos de la excedencia de los fenémenos tratados por la
fenomenologfa francesa (por ¢j., Marion), Romano no consigue — al menos en estos escritos
— liberar a la vida en su donacién por si misma de las condiciones subjetivas. Es reducido el
valor ontolégico de lo existente a la mera experiencia subjetiva al modo de un fenomenismo.
Asimismo, esto debe ser revisado y profundizado en la totalidad de la obra del autor francés,
haciendo hincapié en su concepcién del fenémeno insigne o acontecimiento.

2l Romano, C., “After the Lived-body”, 452.

22 Jbid. Respecto a la presentacién en persona de los otros en el mundo de la vida, Romano
se detiene distinguiendo, desde su perspectiva radical, que los demds se encuentran presentes,
como subjetividades corporales, en el mundo que compartimos ab initio. Al poseer una expe-
riencia propia basada en mi espacialidad y mi perspectiva (mutuamente dependientes, con-
formando asi la experiencia desde el propio standpoint), puedo distinguirme de otros corpo-
ralmente, puesto que el lugar que ocupo no es el que otros lo hacen y mi sentirme
egocéntrico es diverso al sentir a los otros (alocéntrico). El lugar geométrico podria ser ocu-
pado por otros, mas no el mundo, pues este lo ocupamos corporal y fenomenalmente desde
el principio: mi relacién corpéreo-fenomenal con el sitio ocupado debe entenderse en sentido
minimo. Del mismo modo, la experiencia y el mundo de la vida — en que se abre aquella — es
compartido: este sentido minimo de pertenencia es lo que abre al mundo como Mizsein

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madyrid



POR QUE EL CUERPO VIVIDO S{ EXISTE, II: LA ANTROPOLOG{A DEL CUERPO VIVIDO Y ... 1 203

parezca contradictorio con aquello que menciona en otro escrito: “desde luego
descubrimos empiricamente que el agua es una molécula compuesta de dos
dtomos de hidrégeno y un dtomo de oxigeno””. Sin embargo, aqui vuelve a
manifestarse el apriorismo del mundo de la vida implicado en la mediatez de
la experiencia.

Romano considera que la experiencia que poseemos del agua requiere de un
conocimiento & priori de esencias, esto es, un conocimiento que, de iure, no tiene
necesidad de investigacién o hipétesis empiricas para ser conocido, aunque de
facto pueda ser conocido por cultura, educacién u otro semejante?. El modo de
presentacién del agua dependerd del esquema conceptual que poseamos estando
encarnados en el mundo de la vida. Que el agua sea H20, o que toda cosa sea
si misma, dependerd de sus propiedades (el modo de su aparecer o sus determi-
naciones fenomenales), y estas se fundan en la esencia presupuesta para poder
conocer aquello que es objeto de experiencia (categorias conceptuales subjeti-
vas). Segin Romano, la esencia «agua» pertenece al género «cosa material/fisica»
(subordindndose a los axiomas ontoldgicos regionales). Por esto, para saber lo
que es el agua de modo precientifico, es debido conocer « priori, por ejemplo,

qué es un cuerpo material y que todo cuerpo material es espacialmente extenso®.

Luego, asevera que “ya hay que saber lo que es el agua para poder descubrir
algo al respecto. (...) si yo no supiera ya lo que es el agua de manera precientifica
(...) jamds podria descubrir empiricamente nada a propésito de ella”. Si no
fuera asi, segtn el autor, no podria saber respecto de qué estoy descubriendo algo.
Respecto de lo mencionado anteriormente acerca de la corporalidad, no hay aqui
mds que una contradiccién. Ademds, pueden anadirse las siguientes criticas: en
primer lugar, lo Gnico que sostiene la pertenencia de una esencia a un género es
su subordinacién a axiomas, pero podemos preguntar si en el mundo de la vida
tienen lugar estos axiomas o constituiremos un nominalismo, tal como Roma-
no ha mencionado que intenta evitar. En segundo, si el conocimiento del agua
depende de conocer a priori su esencia y el conocerla se debe a tener experiencia
en el mundo y conocimiento « priori de qué es un cuerpo material, entonces no

(world shared with others) y es, seglin el autor, el punto de inicio de una fenomenologia de los
otros; cf. fbid., 465-467.

# Romano, C. (2012). “Esencia y modalidad: Husserl y Kripke”, en 7dpicos. Revista de Filo-
sofia de Santa Fe, 23/24, 102.

2 Cf. Ibid., 101; Romano, C. “After the Lived-body”, 452.

»  Cf. Romano, C. “Esencia y modalidad: Husserl y Kripke”, 101-104.

2 Ibid., 101.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madlrid



204 | GUILLERMO SANTIAGO SALINAS

puede afirmarse que no tengamos experiencia del cuerpo objetivo o fisico. Mds
bien, debe haber experiencia de ello para poder conocer qué es un cuerpo fisico
extenso y qué es una cosa fisica y, luego, qué es el agua®.

Esto mismo podria decirse respecto del cuerpo fenomenal en tanto sitio de
nuestra encarnacion en el mundo. La espacialidad de la corporéité, que tnicamen-
te podriamos admitir en términos andlogos descriptivos, no es capaz de asumirse
en un modo univoco sensitivo, seguin sugiere Romano, puesto que esto requerirfa
de nociones previas relativas a lo dimensivo, lo cuantitativo, lo matemdtico y
lo fisico. En este sentido, nada nos detendria de recuperar el cuerpo en cuanto

Korper™.

El fenomendlogo galo tampoco acepta, en sus textos acerca de la corporali-
dad, que tengamos experiencia de ningiin elemento referido a las dimensiones
fisicas y biolégico-orgdnicas de nuestra corporeidad®. Por el contrario, “las cosas
en nuestro Lebenswelt poseen una «certeza» que precede toda justificacién que
podamos dar™. Este es el caso de la sensibilidad afectiva que ya hemos descrip-
to’!. Por lo tanto, no podemos admitir la nocién de Korper, sino que tinicamente
experimentamos el cuerpo fenomenal, de modo que, segiin Romano, se resuelve
el tradicional problema mente-cuerpo. Este problema, cree el profesor de la
Sorbona, tiene su origen en el hecho de partir de un cuerpo fisico y fisiolégico

¥ Cabe afirmar que debe distinguirse el no aparecer del no-mostrarse a simple vista, al

modo de aquello que es llamado observacién directa y observacion indirecta. Por tanto, no es
cierto que no aparezca el cuerpo objetivo, sino que no se muestra del modo pretendido por el
autor. Las cualidades de lo objetivo si se dan, a partir de si mismas en las cosas, junto a todas
las propiedades, determinaciones, y demds, puesto que son estas las que fundamentan aquello
con lo que interactuamos entitativa, cognitiva, afectiva y conductualmente. Si asf no fuera, tal
como menciona el autor, no habria forma de objetivar un contenido.

2 En este sentido, la descripcién de Romano nos plantea problemdticas en torno a otros
fenémenos si es asumida en este modo univoco y asociado a la sensibilidad que criticamos.
Un ejemplo de ello es el embarazo, en que las fronteras de la sensibilidad se vuelven inestables
y la espacialidad del volumen corporal — como coordenadas en el mundo —se presenta de
manera diversa.

# No consideramos que esto halle justicia con multiples fenémenos cotidianos, como la
experiencia de los cambios fisioldgicos propios del desarrollo de la persona humana, las viven-
cias que podemos poseer de los efectos de los condicionamientos psicolégicos o psiquidtricos
y los efectos del consumo de sustancias quimicas (firmacos u otras drogas) en el estrato psi-
quico intencional mental.

3 Cf. Romano, C. “After the Lived-body”, 453.

31 “Mi cuerpo es experimentado (éprouvé) y sentido (ressenti) en una manera completamen-
te distinta a la de otros cuerpos’; 1bid., 453.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madyrid



POR QUE EL CUERPO VIVIDO S{ EXISTE, II: LA ANTROPOLOG{A DEL CUERPO VIVIDO Y ... I 205

y, desde ello, procede a inquirir si este es el sitio de la consciencia o si esta se
mantiene heterogénea®.

Frente a este problema, el cuerpo fenomenal planteado posee una certeza
primaria: aquellos cuerpos fisiolégicos tienen sentido en referencia a este tinico,
por lo que debemos describirlo per se si deseamos comprender el cuerpo objeti-
vo al que refieren las ciencias®. En esto, estamos de acuerdo con el autor, pero
no nos parece que afirme que el Korper o el Leib no existan, siendo su objetivo
principal desechar la tradicional distincién e indicar un niimero de direcciones
que la reflexién puede y debe tomar®. Por el contrario, es debido comprender-
los de un modo nuevo. Esto serd lo que defina si es necesaria la distincién entre
cuerpo vivido y cuerpo objetivo, y qué valor posee la distincién en términos
antropoldgicos.

1.2. El dinamismo psicosomaditico de la operatividad humana

El cuerpo fenomenal (corps phenomenal) no se presenta como cuerpo o men-
te, sino como el modo en que se manifiestan los seres vivientes, esto es, como
idénticos a su cuerpo. Este no es una parte del ser humano, sino aquello que
constituye su todo, tanto un aspecto del ser viviente como algo idéntico a su
totalidad. Por ello, al presentarse de este modo, no hay lugar para la cuestién
acerca de una divisién o unién de cuerpo y alma®. Este problema se origina
en la reificacion de la mente y la conciencia como una identidad diversa. Son
miradas, junto a la del movimiento exploratorio husserliano, que traicionan la
perspectiva en primera persona, observando al si mismo «desde fuera», como
en el acto de conocimiento similar al utilizado para el conocer de los objetos®.

32 Cf. Ibid., 453.

33 Cf. Ibid.

3 Ct. Ibid., 445.

3 Cf. Ibid., 453-454.

36 Cf. Ibid., 458. El problema del movimiento exploratorio no es tal si uno lo comprende en
relacién con los procesos psiquico-atencionales y no en términos ontoldgicos. La interpreta-
cién vaga de Romano considera que en él se presenta una relacién dualista entre cuerpo y
mente, en que esta tltima, en tanto ego trascendental, realiza una apropiacién en que el cuer-
po se torna vivo a través de la exploracién tdctil del Yo. El cambio debe ser comprendido
Ginicamente como un cambio fenomenoldgico, estesioldgico e intencional, en que el cuerpo
es explorado en su sensibilidad y, a partir de ello, es representado a la mente de modo ligado
a aquel sitio en que es sentido, al modo de una fenomenalizacién orgdnica, viva y

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madlrid



206 | GUILLERMO SANTIAGO SALINAS

Asi, la auto-referencialidad inmediata e intrinseca propia del ser humano por
medio de la espacializacién, manifestando también de este modo su corporali-
dad, demuestra por qué, segtin el autor, “Yo no me encuentro situado junto a
mi cuerpo como la consciencia trascendental”, sino que estoy “al mismo nivel
que el mundo a través de mi cuerpo y mi cuerpo es mi propia voluminosidad
primordial, que sdlo yo soy capaz de ocupar en tanto la experimento en un modo
que no se parece a ningdn otro” .

De este modo, es también el lugar donde son ejercitadas las disposiciones y
habilidades: “experimentarse uno mismo como cuerpo es medirse con respec-
to a las tareas que no son cognoscitivas en primer lugar, sino de accién, a las
que depende esencialmente la percepcién”. Es decir, nos somos dados para la
existencia y el cuerpo es el lugar para esa potencialidad: nos somos dados corpo-
ralmente para la praxis. Pero actuar no es actuar sobre el cuerpo propio (como
instrumentalmente), sino que toda accidn es corpdrea: toda accién presupone
al cuerpo como sujeto de la accién, pues el tnico sujeto agente es el agente
encarnado (embodied), el sujeto corporal, mi-mismo-en-tanto-cuerpo (myself-as-
body)®. Esto se debe a que, segtin Romano, “yo no estoy «en» mi cuerpo de un
modo misterioso (...), sino que soy mi cuerpo”*!. Somos los sujetos de la accién
y “de ninguna manera lo es un Ego distinto del cuerpo que tuviera que ejercer
una agencia misteriosa sobre é”%2. Ser consciente y ser una consciencia no es lo

psicosomdtica: un proceso psiquico, corporal, estesiolégico y atencional actualizante. Asi
también, el no-mostrarse latente (potencial) en el estado de sueno, actualizado atencional e
intencionalmente en el estado de vigilia, en términos relativos a diversos lugares de nuestra
corporalidad.

37 Ibid., 461.

38 Ibid.

3 Ibid.

O Cf. Ibid., 462-463.

4 Tbid., 463.

2 Jbid. En cuanto a la intersubjetividad, afirma que las otras subjetividades corporalmente
aparecidas no pueden ser agotadas por la descripcién. “Con seguridad, son también un con-
junto de capacidades y disposiciones que exceden cualquier mero «dado» corporalmente”;
Ibid., 467. Asimismo, tampoco debemos reificar la consciencia de otros, puesto que “uno
debe decir de los otros lo que dice de uno mismo: ser consciente no significa ser una cons-
ciencia”; Ibid. No sélo es criticable el existencialismo sujeto a tal escepticismo que se torna
incapaz de avanzar desde los efectos hacia sus causas, sino que este sugiere una antropologia
casi nula, casi vacfa, Gnicamente descripta bajo términos fenomenistas de “lo aparente”: esto
es, aquello que puedo de los otros percibir, aquello que criticaba Scheler, que solo nos es dado
de los otros sus cuerpos, sus alteraciones, sus movimientos; cf. Scheler, M. (1973). Wesen und
formen der Symparhie. Bern, Francke, 238.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madyrid



POR QUE EL CUERPO VIVIDO S{ EXISTE, II: LA ANTROPOLOG{A DEL CUERPO VIVIDO Y ... 1 207

mismo para el autor, puesto que la segunda no es algun tipo de cosa que en el
mundo tenga espacio: no existe una «una consciencia», sino “un sujeto corporal
dotado con varias aptitudes y, entre ellas, la de ser consciente de su mundo cir-
cundante y de aquellos que en él tienen lugar™.

Romano recupera una cita de Husserl en el segundo libro de las /deas, en que
Husserl afirma lo siguiente: “estd comprendido el hombre entero con cuerpo y
alma. De ahi que pueda muy bien decirse yo no soy mi cuerpo, sino yo tengo
mi cuerpo; yo no soy un alma, sino yo tengo un alma”¥4. Romano lee en ello
una reformulacién de la distincidn cartesiana entre res cogitans y res extensa, es
decir, una yuxtaposicion extrinseca entre el alma o la consciencia, identificada
con el Yo, y el cuerpo, identificado con la extensién dimensible (corpus meum
sive me totum). De este modo, pretende desechar la nocién de Leib. Sin embargo,
esta lectura es pobre, ya que podemos encontrar en ella otro sentido que refiera
a la realidad compleja de nuestro cuerpo: que el Leib se funde andlogamente
en nuestro acceso directo en primera persona a nuestra corporalidad, que exi-
ge (como condicién de posibilidad) una naturaleza unitaria corpéreo-animica
humana y que asi dé cuenta fenomenolégicamente de la unidad intrinseca de
cuerpo y mente®.

Consideramos que aqui se encuentra una de las claves fundamentales de la
problemdtica que lleva al intento de afirmar la inexistencia del cuerpo vivido,
y esta es: la identificacién del cuerpo vivido como Yo, res cogitans y mente,
frente al cuerpo objetivo como si mismo, res extensa y cuerpo fisiolégico. Por el
contrario, el ser humano es mds que su cuerpo y su mente y, debido a su uni-
dad intrinseca, su subjetividad no prescinde, sino que la integra y se conforma
sobre su corporalidad®. En este sentido, nos hallamos con el requerimiento

4 Cf. Romano, C. “After the Lived-body”, 467.

“ Husserl, E. (2005). Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenoldgica.
México, Fondo de Cultura Econémica, 128 [Husserl, E. (1991). Ideen zu einer reinen Phiino-
menologie, Zweites Buch. Dordrecht-Boston-London, Kluwer, 212; (1952). Hua IV. Phéinom-
enologisches Untersuchungen zur Konstitution. Den Haag, Martinus Nijhof]. citado por Roma-
no en “Por qué el cuerpo vivido no existe”, 122.

% Esta es la concepcién antropoldgica cldsica sintetizada como anima mea non est ego, men-
cionada por Tomds de Aquino en Super I Epistolam B. Pauli ad Corinthios lectura, X1, lect. 2;
recuperada por Lombo, J. A.; Giménez Amaya, J. M. (2015). “Cuerpo viviente y cuerpo
vivido. Algunas reflexiones desde la antropologfa filoséfica”, en Naturaleza y Libertad. Revista
de estudios interdisciplinares, 5, 368.

4 Jbid., 360. En el sentido de trascenderla siendo siempre si mismo, cuerpo y mente. Esto
ha sido lo tradicionalmente sostenidos por el hilemorfismo y el realismo. Sin embargo, con

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madlrid



208 | GUILLERMO SANTIAGO SALINAS

de esclarecer cémo comprende al ser humano Claude Romano a través de 1)
la relacién cuerpo-mente y 2) la relacién cuerpo-Yo. Atendiendo a que ambas
relaciones son mutuamente dependientes, comenzaremos con el tratamiento de
la segunda de ellas.

1.3. En torno a la relacion entre Yo y corporeidad

Consideramos junto a Romano que es el ser humano como un todo el que
se manifiesta precisamente en su corporalidad (con su extensién, duracién, loca-
lizacién, entre otros)?’. Sin embargo, existe cierta simpleza en la descripcién del
pensador respecto de la interaccién del ser humano a través de su corporalidad,
esto es, segun afirma, el cuerpo en cuanto adosado con ciertas capacidades,
deseos y experiencias. Lejos de esto, el dinamismo psicosomdtico manifiesta la
propia interioridad en su complejidad, permitiendo la vinculacién con otros y
la experiencia social, cultural, histérica®®.

Romano ha reconocido con certeza que el cuerpo viviente “no es una sus-
tancia material que reciba y soporte la actividad” del alma o el Yo?. A pesar de
ello, no ha dado cuenta de cémo es posible la completitud humana y, ain mis,
le es imposible en su formulacién presentar cémo puede tenerse experiencia
profunda de la propia unidad, puesto que ha deslegitimado todo tipo de unién™.
La experiencia propia del Yo parece siempre poder distinguirse de la corporali-
dad, pero en sus expresiones parecen identificarse excesivamente a través de ésta
tltima, oscureciéndose la relacion entre los eventos/actos mentales (cognitivos,

prejuicio afirma con desprecio Romano: “el realismo que ve en ello [la construccién teorétical
una fiel representacion de la realidad inaccesible a través de otros sentidos”; cf. Romano, C.
“After the Lived-body, 450.

47 Cf. Lombo, J. A.; Giménez Amaya, J. M. “Cuerpo viviente y cuerpo vivido”, 364.

® Cf. Ibid.

" Jbid. Se trata de una comprensién del cuerpo como sustancia material.

Cf. Ibid. En este sentido, los autores citados recuperan lo mencionado por J. Vicente
Arregui y J. Choza, en torno a la posibilidad, superadora de la perspectiva del pensador
francés, de considerar al cuerpo: en tanto modos de observar al cuerpo, 1) interioridad o
cuerpo vivido y 2) exterioridad o cuerpo sujeto a cambios fisicos; y en tanto enfoques, 3)
objetivo o cuerpo en cuanto diverso del sujeto y 4) subjetivo o cuerpo propio; cf. 1bid., 365;
Arregui, J. V;; Choza, J. (1992). Filosofia del hombre. Una antropologia de la intimidad.
Madrid, Rialp, 127-128.

50

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madyrid



POR QUE EL CUERPO VIVIDO S{ EXISTE, II: LA ANTROPOLOG{A DEL CUERPO VIVIDO Y ... 1 209

afectivos, aquellos a los que tenemos acceso fenomenolégico en primera persona
y de manera privada) con los (fisico-)corpéreos.

Al igual que Romano, comprendemos que “el cuerpo es el cardcter extenso
del ser humano, y no es una realidad viviente con independencia de éI”'. Sin
embargo, el dinamismo no creemos que sea holistico-unitario como afirma el
fenomendlogo, sino que cuerpo y mente son la misma cosa en tanto ser huma-
no, mas no en tanto principios de dinamismo®?. Asimismo, el cuerpo y el Yo no
pueden identificarse por completo, aunque el primero no pueda existir ni obrar
por sf mismo y, a la vez, manifieste al segundo posibilitdndole el acceso al mundo
y a los otros. Mas, “la relacién entre el cuerpo y el yo parece ser de identidad,
pero esto serfa contradictorio”™. Si el Yo no fuera mds que cuerpo, no existirfa
subjetividad alguna, sino mera extensién u objetividad: si fuera cierto que no
hay ningtin tipo de distancia, como sostiene Romano, entre la corporalidad y el
Yo, “no habria actividad del yo sobre el mundo sino tan solo del mundo sobre
el yo. El sujeto no serfa mds que una cosa entre otras cosas”>>. Por tanto, el Yo,
la persona, debe ser mds que el cuerpo y que el alma: quiere decirse con ello, su
conjuncién intrinseca, sélo distinguiéndose alma y cuerpo por distincién ideal.
Asi, “el Yo trasciende el propio cuerpo y puede objetivarlo” y vivenciarlo®. Se
trata del Yo corpéreo presente en el mundo y capaz de experienciar(se).

Refiriéndose a la praxis humana, el fenomendélogo de la Sorbona asegura
que el cuerpo fenomenal se da a si mismo mediante aquella primer. Esto a tal
punto que podemos llamarlo, con Husserl, el érgano de un «Yo puedo», bajo
la condicién de comprender el ejercicio de esta potencialidad o capacidad del
siguiente modo®”: “Yo nicamente puedo actuar en mi cuerpo (en el sentido de
una accién transitiva) si ya poseo un cuerpo capaz de actuar por si mismo (...), y
consecuentemente, un cuerpo con el que soy uno”®. Por tanto, la accién espon-
tdnea no es una accién transitiva o una accién en algo, ni reflexiva (una accién
de un sujeto sobre si mismo como objeto), sino una intransitiva en que soy el

1 Lombo, J. A.; Giménez Amaya, J. M. “Cuerpo viviente y cuerpo vivido”, 366.
2 Cf. Ibid.

3 Cf. Ibid., 367.

> Ibid.

5 Ibid., 367-368.

> Jbid., 368.

57 Cf. Romano, C. “After the Lived-body”, 461-462.

8 Ibid., 462.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madlrid



210 | GUILLERMO SANTIAGO SALINAS

tinico sujeto encarnado de accién sin actuar sobre mi como otro, pudiéndose
llamar esto «auto-mocién» (o, mejor, locomocién)®.

Nuevamente, la formulacién intenta ser una alternativa que rechace tanto al
materialismo naturalista como al dualismo cartesiano. No obstante, el cardcter
extremo de su salida no se debe a que no pueda ser comprendida la praxis como
manifestacién del vinculo Yo-cuerpo de otro modo, sino a sus propios princi-
pios aprioristicos radicales. Contra esto, consideramos completamente admisible
que, en la experiencia ordinaria, podamos vivenciarnos como causas agentes de
nuestros propios actos, los que podemos con certeza llamar libres o voluntarios.
Puesto que poseemos clara experiencia de nuestro Yo personal, es que podemos
ser causa en el mundo, pudiendo mover nuestra corporeidad accionando en nues-
tro entorno®. Nuestro Yo (nosotros mismos), con nuestra identidad particular®!
y nuestra autoconsciencia en el obrar, actia conforme a leyes fisicas (dirigiendo
el propio cuerpo, manipulando objetos y modificando objetos externos no de un
modo cualesquiera), poseyendo asi experiencia subjetiva de una influencia real
en las alteraciones fisicas del mundo que nos circunda®.

Obramos conforme a nuestros deseos, gustos y amores, atendiendo a medios
y fines, valores y bienes. “Podemos decir que actuamos en funcién de algo que
amamos (bienes) y de acuerdo con ciertas razones subsiguientes (lo que nos per-
mite conseguir o mantener esos bienes”®. Es decir, podemos auto-determinarnos,
por nuestro Yo, decidiendo actuar de un modo especifico, implicando esto una
gestién por y en nuestro cuerpo®. Estos movimientos que determinamos, son
alteraciones nuevas a partir de eventos previos en los que concurre el Yo®. Asi
entendido, el Yo no se identifica con la mente y su accién no es meramente

9 Cf. Ibid., 462-463.

6 Cf. Sanguineti, J.J. (2019). “El yo como causa’, en Cuerpo, mente y ser personal. Rosario,
Ed. Logos Ar., 119.

61 Esta identidad no es representable de modo observacional bajo el método empirico de las
ciencias naturales; cf. [bid., 127; Jonas, H. (1982). The Phenomenon of Life. Chicago-London,
The University of Chicago Press, 64-92.

2 Cf. Ibid., 119-120.

8 Ibid., 120.

4 Cf. Ibid.

% Esto no implica mecanicismo naturalista alguno, sino que manifiesta la causalidad siste-
mdtica relativa a un margen de posibilidades dependiente de una identidad en especifico. Esta
sistematicidad no es simple y univoca, sino mds bien compleja, puesto que en ella intervienen
niveles varios de causalidad y resultados dindmicos de plazos menores o mayores; cf. [bid.,
122-123.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madyrid



POR QUE EL CUERPO VIVIDO S{ EXISTE, II: LA ANTROPOLOG{A DEL CUERPO VIVIDO Y ... I 211

«sobre el cuerpo, sino que las alteraciones que determina son en, con y por el si
mismo, es decir, la totalidad subjetiva que comprende los diversos grados de la
vida humana. Se trata de la persona total, con indiferencia de si es autoconsciente
en acto y en cuanto dotada de potencialidad natural de alcanzar una vida inte-
lectual autoconsciente y libre, por la que somos capaces de afirmar «Yo puedo»®.

El Yo en tanto si mismo autoconsciente, es decir, en tanto capaz de auto-
gestion (volitiva), se identifica con la totalidad personal, con la propia persona,
coincidiendo con ella misma e incluyendo, por tanto, la totalidad del cuerpo®.
De esta manera, al modo de una analogfa esencial (cum fundamento in re) pode-
mos distinguirlo del si mismo total, que es a su vez factible de distincién en
términos de si mismo humano profundo natural y si mismo psiquico intencio-
nal®. Esto dltimo, en virtud de la constitucién psicobiolégica que, al modo de
causa estructural, permite la emergencia de la vida intencional (no entendida
meramente en términos aprioristicos objetivantes). Este poder, no extrinseco ni
sobreanadido del si mismo (autds, seipsum, self, Selbst), es principio de su propia
praxis, conteniendo en ella todo el conjunto diferenciado de operaciones cuyo
objeto es el propio beneficio natural y aquellas relativas a la interaccién ambien-
tal®. El conjunto mencionado es variable, constantemente actualizado segtin
diversas capacidades del organismo viviente y, en tanto sujetos, relacionado a
los actos psicosomaticos como las sensaciones, percepciones, emociones, senti-
mientos y todo tipo de especies cognitivas, es decir, a los eventos psiquicos a los
que poseemos acceso inmediato fenoménico, a partir de los cuales es dispuesta
la praxis en un modo intencional especifico”.

Poseyendo estas vivencias fenomenolégicas, experimentamos también nuestro
cuerpo como propio y disponemos de él en tanto dispuesto para la motricidad”'.

% En este sentido, tal como Romano bien afirma, si fuéramos privados de la propia poten-
cialidad de la autoconsciencia, no serfamos reducidos a una conciencia angelical 0 a un puro
Yo trascendental; cf. Romano, C. “Por qué el cuerpo vivido no existe”, 132. La persona sub-
siste atin en la autoconsciencia de ser si misma, como en el estado embrional, por ¢j. Esto es
recuperado por Sanguineti, J.J. Cuerpo, mente y ser personal, 136, mencionando a otros
autores que dan cuenta de ello como Wojtyla, K. (2003). Metafisica della persona. Mildn,
Bompiani; Gallagher, S.; Shear, ]. (eds). (1999). Models of the Self- Thorverton, Imprint Aca-
demic.

7 Cf. Sanguineti, J.J. Cuerpo, mente y ser personal, 136-137.

% Acerca de esto, ver lbid., 131-140.

9 Cf. Ibid., 128.

70 Cf. Ibid., 128-129.

v Cf. Ibid., 131.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madlrid



212 | GUILLERMO SANTIAGO SALINAS

De este modo, bajo el tratamiento de nuestra praxis en tanto relacién Yo-cuerpo
y Yo-si mismo, podemos proponer un modo de concepcién de cuerpo vivido no
sujeto al dualismo cartesiano, al materialismo naturalista o a la fenomenologia
radical de la encarnacién en el mundo de la vida, con sus obstdculos propios. A
la vez, en cuanto es posible dar cuenta del «cuerpo intencional» en tanto sujeto
que incide como agente en sus propias acciones’? — haciendo gestién de dicho
cuerpo en vinculacién a los eventos/actos psiquicos — podemos también formular
apreciaciones en torno a la relacién cuerpo-mente. Intentaremos hallar claridad
en cudl es la posicién del autor respecto de esta temdtica.

1.4. En torno a la relacion entre mente y cuerpo

Sin escapar de la dualidad del lenguaje a través de expresiones antropoldgicas
como sujeto encarnado, Romano conforma lo que podriamos llamar un monismo
holistico fenomenal no-cientifico (entendiendo ciencia en sentido experimental).
Este tipo de monismo se trata de una visién reactiva al dualismo, que rechaza la
distincién de lo humano en elementos mds o menos independientes, fundiendo
las dimensiones humanas diversas en una unidad, “disolviendo la complejidad en
favor de una comprensién mds simple””?. Por ello, la mirada antropoldgica del
pensador francés se orienta al ser humano como una totalidad, es decir, de manera
holistica, sin arrebatarle su corporalidad ni quitarle sus experiencias fenomenolé-
gicas psiquicas. Por el contrario, corporalidad y experiencias se hallan presentes
en un tnico ser del que solo podemos predicar lo que de él experimentamos
perceptualmente, siempre y cuando prescindamos de toda descripcién que las
ciencias experimentales puedan hacer a su respecto.

En la perspectiva de Romano, los eventos psiquicos o mentales se presentan
en torno a capacidades mentales (ser-consciente), atribuibles al modo en que se
aparecen los seres humanos y uno mismo en la experiencia cotidiana de la vida. El
dinamismo psiquico cognitivo es relativamente independiente a la corporalidad,

72 Esta auto-causacion libre no comporta una causacién total o absoluta de toda la agencia

personal, sino que las acciones que llamamos libres son causas parciales y a la vez decisivas de
la conducta. En el acto voluntario concurren multiples estratos causales, como los hébitos, la
memoria, la historicidad particular, los contextos sociales, entre otros; acerca de esto y de los
multiples modos interrelacionados de causacién en distintos niveles de la persona humana,
ver 1bid., 136-140.

> Lombo, J. A.; Giménez Amaya, J. M. “Cuerpo viviente y cuerpo vivido”, 359.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madyrid



POR QUE EL CUERPO VIVIDO S{ EXISTE, II: LA ANTROPOLOG{A DEL CUERPO VIVIDO Y ... 1 213

puesto que es con ¢él que conocemos fenomenoldgicamente, pero estando a la
vez encarnado el sujeto que conoce. Sin embargo, con cierta oscuridad es que se
da el evento de lo psiquico, ya que, en su intento de evitar tanto su reduccién
a lo fisico como una sustancialidad pensante cartesiana, acaba por presentar las
propiedades mentales con cierta diferencia respecto de las propiedades fisicas. Asi,
menciona que podemos afirmar un cuerpo dotado de propiedades como las psi-
quicas — mientras la relacién cuerpo-mente se esfuma — presentando una especie
de vinculacién modal epifenoménica: las capacidades psiquicas se manifiestan
como modos fenomenales que surgen con cierta espontaneidad en la corporalidad
visible.

De igual modo, por la radicalidad de sus afirmaciones, parece que no es
posible afirmar actos mentales sin estar inheridos al cuerpo fenomenal, por lo
que no podemos afirmar superveniencia o emergencia alguna, ni secuenciacién
causal o cronoldgica respecto de los eventos fisicos. Ni determinacién, ni condi-
cionamiento, ni orientacién es posible predicar de unas respecto de las otras, sino
Ginicamente que gozan de un sentido o significancia compartida en su mostrarse
en el mundo de la vida. Asimismo, el dinamismo respecto de lo afectivo no es,
mids alld de su dualismo estesioldgico estratificado (en razén de interioridad o
exterioridad segun las cualidades primarias o secundarias), psiquico o fisico,
sino uno solo (psicofisico); un sentir que a la vez es afeccién corporal y afeccion
mental. Esto evidencia el monismo, puesto que no hay interaccién o causalidad
entre la percepcién sensible corpérea y la sensibilidad egocéntrica intima.

En algin modo, podriamos llegar a afirmar que se halla una especie de inte-
raccionismo horizontal entre eventos psiquicos y fisicos, en cuanto los primeros
se dan con los segundos en un nico y simple evento fenomenal psicosomdtico
cuyas propiedades son, a la vez, fisicas, en tanto brindan experiencia sensible, y
mentales, en cuanto ofrecen significados interpretables por la actividad conscien-
te. Asi se intenta salvaguardar la posibilidad del conocimiento fenomenoldgico
radical a costa de una reduccién antropoldgica profunda. De cualquier modo,
esto recae nuevamente en el principio epistemolégico, fenomenolégico y onto-
l6gico de la percepcién en el mundo de la vida que el autor ha asumido también
como actitud filoséfica. Esto dltimo se debe a que, asi como no se afirma que
haya mente o consciencia, con la misma arbitrariedad se asevera que si existe un
ser-consciente subjetivo en tanto accién intransitiva.

Esto trae diversas problemadticas, por ejemplo, en relacién con la diferencia
antropoldgica respecto de los animales no humanos, que sélo serfan distinguibles

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madlrid



214 | GUILLERMO SANTIAGO SALINAS

por poseer determinaciones fenomenales o modalidades de aparicién diferentes
en el orden de la sensibilidad fenomenal. Mientras tanto, en términos psicoso-
miticos deben entenderse como iguales, a menos que se introduzca el uso de la
analogia, que exigirfa asimismo un uso analdgico para las capacidades humanas.
Por otro lado, en su visién, las representaciones de especies cognitivas (objetos
intencionales y qualia) recaerian en una fundamentacién por parte de la per-
cepcién fenoménica, debido a la escasa constitucién psicoldgica que poseeria
el ser humano, esto es, en un enclave fenomenista. En materia lingiiistica y
del conocimiento, la variabilidad de fenémenos podria permitir una relatividad
contextual del lenguaje y de la ciencia, puesto que a cada modo de aparecer le
corresponderfa una expresion lingiiistica y cientifica, por no haber fundamento
noético y ontoldgico, sino solo fenomenal contextual. Toda expresién cobraria,
a nuestro parecer, el cardcter temporal indexical. En el orden ético, no seria
necesario preguntar por la posibilidad de valores éticos, sino que, aceptado un
criterio de bondad o maldad, todo aquel que se manifieste fenomenalmente con
cualidades asumidas como buenas, entonces serd afirmado como virtuoso sin
necesidad de serlo. Esto es, una antropologia vacia de anthropos.

Debe decirse que, si se comprende el monismo de Romano de un modo
racionalista, y la corporalidad como modo de aparecer de los sujetos, podemos
entonces preguntarnos con justicia si la fenomenologia optard por describir la
subjetividad corporeizada en su totalidad o se interesard por los fenémenos psi-
quicos que vivencia (en tanto brindan el sentido de la vida en el mundo). Si este
tltimo es el conocimiento de relevancia, puesto que nos brinda aquello que posee
un verdadero significado existencial, ;qué nos detiene a afirmar que el cuerpo es,
como en términos de Leibniz, un «fenémeno bien fundado»? Mas, si optamos
por la primera opcidn, ;queda para la fenomenologia tinicamente la tarea de la
descripcién de modos de aparecer en la bisqueda infértil de un sentido «hipos-
tatico» detrds de ellos? Esto implica un fenomenismo o un dualismo ontolégico
que Romano intenta descartar, cumpliendo su fenomenologia una paradoja o
contrasentido. A nuestro modo de ver, aqui se evidencia otra vez el fenomenismo
existencial que limita la posicién fenomenoldgica del autor y en que recae como
conclusién.

La posicién de Claude Romano, a fin de cuentas, no nos resulta suficiente
para admitir el rechazo total de toda forma de distincién del cuerpo como Leib y
Korper, sino que, por el contrario, ha presentado mltiples defectos y obsticulos.
Es por ello que podemos afirmar, segtin lo que hemos expuesto hasta aqui, que el
cuerpo vivido si existe tanto como el cuerpo en tanto objetivo. Esto corresponderia

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madyrid



POR QUE EL CUERPO VIVIDO S{ EXISTE, II: LA ANTROPOLOG{A DEL CUERPO VIVIDO Y ... 1 215

a diversas nociones analdgicas capaces de expresar las diversas dimensiones de la
vida humana, esto es, sus estratos fisicoquimico, bioldgico, neurovegetativo sin-
tiente, psiquico intencional y personal espiritual (intelectivo-volitivo). Asi, pueden
ampliarse las nociones, sin caer en distinciones sin fundamento, sino a partir de
los diversos sentidos dados en la especificidad del ser humano, esto es, distintas
razones formales. Ejemplos de ello son el cuerpo tomado en la perspectiva bio-
légica (cuerpo orgdnico), en tanto disponible y dispuesto para el uso voluntario
(cuerpo voluntario), en cuanto dimensible y sujeto a las leyes fisicas (cuerpo mate-
matico, cuerpo fisico) y en relacién a la propia subjetividad que se vivencia de
manera encarnada (cuerpo vivido)”4.

Muiltiples formulaciones han dado cuenta de estos niveles de la corporeidad,
logrando una comprensién ontolégicamente fundada de la vinculacién entre el
Yo y el si mismo, el cuerpo y la mente inmaterial”, en estas dimensiones de la
persona humana. Evitando el monismo materialista y el dualismo psico-fisico
extrinseco, estas propuestas no reduccionistas dan cuenta de la humanidad total
en su compleja constitucién y su dinamismo psicosomdtico multiestratificado,
haciendo hincapié en su complejidad, pero no desestimando la posibilidad de su
conocimiento. Se sustenta asi un inicio antropoldgico y psicolégico que contribu-
ye a la perspectiva fenomenoldgica de la corporalidad viviente. Ejemplos de estas
producciones son las elaboradas por José¢ Angel Lombo y José¢ Manuel Gutiérrez,
Juan José Sanguineti, Leonardo Polo, Karol Wojtyla o Edith Stein. Asi es que,
recobrando también el valor de la interaccién entre perspectivas en primera y
tercera persona, puede darse cuenta de la necesidad de un tratamiento filoséfico
de la mente en vinculacién al acceso fenomenoldgico a la experiencia. De ello
da cuenta, en cierto sentido, lo que algunos han llamado neurofenomenologia’.

74 Acerca de esto, Sanguineti recupera las nociones presentadas por santo Tomds de Aquino:
la corporeidad en virtud de su pertenencia al género substancia dimensional, o corpus sensibi-
le (de extensién y cardcter empirico-mensurable); tomado en relacién con el género cantidad,
o corpus mathematicum (tridimensional in abstracto); y en cuanto dimensién material del ser
vivo, con adicién de las perfecciones vitales vegetales, animales y humanas; cf. Sanguineti, J.J.
Cuerpo, mente y ser persomz[, 88-91.

75 Para una perspectiva de la relacién cuerpo-mente inmaterial no dualista ni materialista en
una vision filoséfica de la mente con fundamento ontoldgico, ver Sanguinet, J.]J., “La mente
inmaterial en Tomds de Aquino”, en /bid., 99-117.

76 Acerca de esto, ver Montero Anzola, J. (2008). “La neuro-fenomenologfa: una reflexién
sobre las metodologfas en primera persona en el estudio de la conciencia”, en Universitas
Philosophica, 25 51, 115-140; Escudero, ]. A. (2012). “Mente y cuerpo. Las aportaciones de
la fenomenologfa genética de Husserl a las nuevas ciencias cognitivas: El caso de la neuro-
fenomenologia®, en 7hémata. Revista de Filosofia, 46, 293-298; Noejovich, E. (2019). “El

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madlrid



216 | GUILLERMO SANTIAGO SALINAS

En tltima instancia, estamos de acuerdo con el autor en afirmar que reflexio-
nar acerca del cuerpo desde una perspectiva fenomenoldgica, “lejos de ser una
tarea simple e inmediata, en realidad nos exige repensar la historia de la filosofia
como un todo””’. Empero, no se nos figura el objetivo de este repensar como un
“cuestionar esa historia en la forma mds radical posible y poner a prueba algunas
de sus tesis mds centrales™?, sino recobrar aquellas propuestas y posiciones que,
por su valor sapiencial, son dignas de ser llamadas filoséficas y de ser heredadas
bajo el titulo de tradicién, pues, con amor a la verdad, siguen siendo capaces
de educar nuestra conocimiento atin en desarrollo, en medio de las dificultades
de los caminos ya andados y de los nuevos senderos atin por recorrer. Por ello,
“el problema del cuerpo no es solo un problema, una tarea entre otras para la
fenomenologia. Es una que obliga a la fenomenologia a repensarse a si misma
una y otra vez .

1.5. Conocimiento antropologico y posibilidades para la fenomenologia

Hasta aqui, hemos tratado la antropologfa en la fenomenologfa existencial de
Romano, senalando y caracterizando sus expresiones psicolégico-antropolédgicas
mds relevantes, para luego indagar en ellas en atencién al acceso fenomenoldgi-
co a la corporalidad y al dinamismo psicosomidtico de la operatividad humana.
Atendiendo a la importancia de la relacién entre el Yo y la corporalidad y el
cuerpo y la mente, hemos sido guiado hacia el descubrimiento de nuevos obsté-
culos en el pensamiento del profesor de la Sorbona, y hacia la denominacién de
su postura como un monismo holistico fenomenal, existencial y anticientifico.
Ahora bien, su filosoffa del hombre, esclarecida en consideracién de una visién
realista de la persona humana, demuestra ciertos rasgos que delimitan no sélo el
conocimiento antropoldgico, sino también las posibilidades de la fenomenologia.

A nuestro modo de ver, la presentacién de Romano lleva en si el cardcter de
novedad en tanta magnitud como en el de radicalidad y dificultad, exigiendo de
nosotros una comprensién mds alld de los limites visibles de la fenomenologia y,

problema mente-cuerpo y el dualismo naturalista: bases para considerar rechazar un acer-
camiento naturalista y considerar seriamente un acercamiento fenomenoldgico al problema
de la conciencia’, en Estudios de Filosofia, 17, 125-149.

77 Cf. Romano, C. “After the Lived-body”, 467-468.

78 Ibid.

7 Ibid.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madyrid



POR QUE EL CUERPO VIVIDO S{ EXISTE, II: LA ANTROPOLOG{A DEL CUERPO VIVIDO Y ... 1 217

muchas veces, exigiendo una iluminacién desde fuera de ella para los elementos
mds oscuros y sin desarrollo global o sistemdtico.

Comprendemos, a fin de cuentas, que, frente a la imagen cientifica del mun-
do que si existe como actitud en ciertos dmbitos de las ciencias, Romano no
reduce el cosmos a categorias cuantitativas. Sin embargo, tampoco las propie-
dades cualitativas de la realidad hallan en su tratamiento una profundizacién o
explicacién. Afirmar que el mayor rasgo distintivo de la corporeidad es ser lugar
de inherencia al mundo como sujetos es, en el mejor de los casos, una reduccién
de lo que significa el cuerpo humano. Se trata de un sometimiento a verse la
carne como sitio en un eje de coordenadas delimitadas geométrica o intersticial-
mente y determinadas a priori. No un ser personal vinculado con el kosmos, sino
un sujeto incrustado en un cuerpo, cuya carne o rostro no comportard jamds
fenémeno excedente, ni serd llamado por uno a recibir lo dado.

La propuesta de fenomenologia radical de la encarnacién no nos parece mere-
cer un desarrollo al modo de linea programadtica, tal como sugiere el autor, por
encima de toda otra formulacién fenomenoldgica del cuerpo vivido. Se trata de
una verdadera pérdida en la potencialidad del concepto. A nuestro modo de ver,
este no es Unicamente el cuerpo como se presenta fenomenalmente a la propia
conciencia, sino que se trata de la intima unién entre la conciencia y el cuerpo,
al punto de poder afirmar que no se halla un individuo psiquico y corpéreo,
sino un individuo psicosomdtico en que conciencia y cuerpo se distinguen sélo
por distincién de razén. El cuerpo sintiente y sentido, vivo y vivido, es reducido
gravemente por el autor a cuerpo aparecido en la conciencia.

Esta vision antropoldgica nos posiciona en la necesidad de preguntarnos
acerca de las actitudes fundamentales de la fenomenologfa, es decir, si es debido
atender a una interaccién interdisciplinar entre fenomenologia y ontologia o
fenomenologia y ciencias particulares. La visién de Romano presenta una visién
rigida, inflexible y radical en estos términos, clausurando la fenomenologia en si
misma y volviéndola stbdita del principio de carencia de presupuestos recayen-
do en un fenomenismo descriptivo. La interrogante se vuelve reflexiva hacia la
cuestién por la fendmeno-logia, esto es, cudl es el ldgos al que podemos acceder
en, con y por los fenémenos.

Asimismo, la pregunta se torna epistemolégica y ética, si nos mantenemos,
en cierto modo, en los propios términos del autor: ;acaso no nos hallamos con
la necesidad de responder al rostro del otro presente en el mundo de la vida? ;No

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madlrid



218 | GUILLERMO SANTIAGO SALINAS

debemos entregarnos a sus propuestas no por la mera argumentacion, sino por el
principio ético de darnos al llamado que comporta la sabiduria de los otros y el
aporte tedrico y practico de los que goza? Mas, no creemos que esto sea posible
en el proyecto radical de un fenomenismo en que no haya evidencia (endrgeia),
como acto cognitivo, que brinde al sujeto un convencimiento de la existencia y
de las propiedades con que se manifiesta tal existencia. Esta tinicamente puede
darse admitiendo una inteligibilidad del ser de las cosas relativa a la capacidad
intelectual del hombre (fundamento ontolégico de la evidencia)®*®. Un cono-
cimiento evidente inmediato, que implica relacién con la verdad en un acto
subjetivo, abre la percepcidén hacia las posibilidades del juicio, esto es, el juicio
perceptivo, aun sabiendo que non omne apparens est verum®'.

Puesto que de otro modo la verdad serfa solo un aparecer, concluimos que el
pensamiento de Romano requeriria un tratamiento de esta cuestién. Y, ya que de
la evidencia psicoldgica deriva la gnoseoldgica — es decir, que la posicién gnoseo-
16gica de Romano se apoya en sus afirmaciones psicolégico-fenomenoldgicas —,
también podemos afirmar que su concepcién antropoldgica y fenomenoldgica es
la que orienta su mirada del conocimiento y la ciencia. Esta es dirigida hacia un
pseudo-fundacionalismo fenomenoldgico empirico, que justifica las creencias que
sostiene Unicamente a partir de la percepcién sensible de lo fenomenal. Mas, ante
cierta insuficiencia, abre paso a cierto coherentismo argumental, para, en tltima
instancia, introducir un modo de confiabilismo en la phrénesis hermenéutica.

Por ello, creemos también pertinente, para el provecho de la fenomenologfa,
recobrar una concepcidn de ciencia no radicalmente reductiva, sino que asuma
que “el modo de manifestarse de la verdad en cada ciencia debe ser conveniente
a lo que cae bajo la materia de esa ciencia’®. Asi, puede aceptarse que “no se
da certeza ni puede exigirse del mismo modo en todos los discursos relativos a
alguna temdtica sobre la cual razonamos™. Por ello, nos parece que no se debe
admitir un dnico punto de partida y una sola fuente de conocimiento para la
filosoffa y la fenomenologia de la corporalidad, sino que es posible y adecuada la
insercién de los estudios en metodologias con perspectiva de aceptacién filoséfica
de conocimientos cientificos en cuanto esgrimido como seguros®.

80

Cf. Sanguineti, J.J. Cuerpo, mente y ser personal, 46-47.
81 Cita de Tomds de Aquino (/n IV Metaph., 15, 716; 9, 661-662), retomada por Ibid., 49.
82 Texto de Tomds de Aquino (/z I Ethic., 3, 32), recuperado por lbid., 79.
8 [bid.
8 Cf. Ibid, 121. “Una de las tareas de la filosoffa es la de dar una interpretacién de fondo de
los resultados cientificos”; Ibid. En ningtn sentido se trata de una pretensién de dem-

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madyrid



POR QUE EL CUERPO VIVIDO S{ EXISTE, II: LA ANTROPOLOG{A DEL CUERPO VIVIDO Y ... 1 219

Conclusiones

En el discurrir de nuestra exposicién hemos presentado los postulados fun-
damentales de Claude Romano en torno a la problemdtica de la corporalidad a
partir de sus dos articulos relativos a esta materia, atendiendo también a otros
textos del autor sobre temadticas lindantes. Consideramos sus argumentaciones,
estableciendo algunas criticas bajo un andlisis de conjunto, a fin de rechazar su
tesis principal: el olvido de la tradicional distincién entre cuerpo vivido o Leib y
cuerpo objetivo o Korper. Por el contrario, a nuestro parecer hemos evidenciado
la necesidad de aceptar dichas nociones incluso en el marco de una conceptua-
lizacién diversa de la corporalidad. Ha sido la actitud realista respecto del ser
humano y el ser la que nos ha motivado en variados argumentos en favor del
término andlogo de cuerpo que presentamos.

Criticar el uso cerrado de la nocién de cuerpo fenomenal ha sido uno de
nuestros objetivos, en la medida en que logrdsemos desentranar los principios que
fundan las afirmaciones del autor francés. Para ello, nuestro intento fue aquel de
generar, en Gltima instancia, una visién sintética de la concepcién antropolégica
de Romano, en razén de sus caracteristicas bdsicas y su discurso fenomenol6gi-
co. Cotejando su exposicién junto a una comprensién filoséfica de la mente de
raigambre ontoldgica, tratamos acerca de la posibilidad de una integracién de la
nocién de cuerpo vivido en una consideracién de la constitucién compleja del
ser humano.

Por ello, hemos evidenciado el punto de partida fenomenoldgico radical que
se haya en la perspectiva asumida por el autor desde el inicio. Esta se manifiesta
en el principio epistemolégico (y fenomenolégico-ontoldgico) del mundo de la
vida o Lebenswelt. Sus afirmaciones psicolégicas y antropoldgicas son deudoras
de las potencialidades que tributa el autor al acceso fenomenoldgico en cuanto

ostracién por métodos cientificos (de las ciencias naturales). Mds bien, se pretende una inter-
accioén interdisciplinar, por ejemplo, con las ciencias cognitivas y de la mente (neurociencias,
neuropsicologia). Estas hacen uso de conceptualizaciones tanto teéricas como empiricas de las
ciencias naturales en vinculacién a nociones psicoldgicas y sociales, irreductibles a ideas fisi-
cas. La dificultad se acrecienta frente a la falta de rigurosidad conceptual en temdticas como
las aqui trabajadas, y acaba por ser un obstdculo sin salida aparente al sostenerse propuestas
reductivas. Los estudios, en este sentido, se tornan reductivos en razén de su método, y en
ello puede caer una fenomenologia radical: en una metodologia incapaz de reconducirnos
hacia el sentido, sometiendo a lo dado a una mera simplificacién, carente de significancia
profunda, por la exaltacién de lo fenomenal; cf. 7bid.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madlrid



220 | GUILLERMO SANTIAGO SALINAS

cefiido a dicho principio. La actitud, que a través de todo ello se manifiesta, es la
de una radicalizada falta de presupuestos y critica de prejuicios como exclusion
de todo enunciado no aparecido al observador fenomenoldgico en el mundo de
la vida, esto es, el principio de Voraussetzungslosigkeit.

Romano traduce esta actitud en un sefalamiento del prejuicio cientifico
moderno, gestor inicial de los conceptos de cuerpo como objeto. A este se deben
tanto las posiciones materialistas como dualistas, permitiendo una tnica salida,
o sea, su propia perspectiva fenomenoldgica, segtin ha afirmado el pensador.
Sin embargo, hemos senalado las dificultades fenomenoldgicas que se originan
a su alrededor, en su intento de una visién pura no-teorizante. Estos obstdculos,
que hemos senalado por su impronta heideggeriana radicalizada, asociados a
una reformulacién — en algunos casos — de la hermenéutica de la facticidad, se
vinculan a los siguientes elementos clave:

1. La limitacién excesiva de las fronteras de la fenomenologia por un «pesi-
mismo cognoscitivo», que acentua la falibilidad de las facultades humanas.
Esto se visualiza en su comprensién mediatizada del acceso a los fenéme-
nos, en razén de los conceptos heredados y los usos lingiiisticos determi-
nativos (Sprachlichkeit).

2. La denostacién de la filosofia como ciencia sapiencial, reduciéndola a la
fenomenologfa radical y una prictica meramente argumental. Esto se mani-
fiesta en cierto desprecio de lo tedrico-cientifico y sobrevaloracién de la
experiencia pretedrica como dmbito originario del conocimiento cientifico,
que aquello primero Gnicamente perturba y corrompe.

3. La sujecién del sentido de lo dado y de la actividad humana al apriorismo
de la experiencia sensible en el mundo de la vida (la mundanizacién como
condicién de posibilidad en que mundo y sujeto son imbricados). Este pos-
tulado ha sido puesto en interacciéon con la hermenéutica de la facticidad
heideggeriana, subrayando la relevancia de la experiencia de la evidencia,
la intuicién hermenéutica y la planificacién o cumplimiento (Erfillung)
sostenidas por Heidegger, que en absoluto son afirmadas por Romano, ni
siquiera en un modo renovado. Esto contrae una fenomenologia funda-
mental incapaz de indagar en el ente en cuanto ente y en lo dado mds alld
de la fenomenalizacién.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madyrid



POR QUE EL CUERPO VIVIDO S{ EXISTE, II: LA ANTROPOLOG{A DEL CUERPO VIVIDO Y ... I 221

4. La oscuridad de su doctrina respecto de las esencias y nuestra relacién cog-
noscitiva y personal con ellas, inicamente comprensible bajo un imperativo
de los conceptos aprioristicos subjetivos. Asi, se rechaza el conocimiento del
horizonte propio de lo dado con su sentido en razén de la fenomenalidad
como modalidad de apariencia de las cosas. Este modelo hermenéutico-
lingi'n'stico, en que los sentidos que se nos representan son Gnicamente
composiciones légico-fenomenoldgicas a partir de datos sensibles, lo hemos
llamado fenomenismo.

Estos elementos, que manifiestan la desmedida radicalizacién de las actitudes
y principios esgrimidos por Romano con toda anterioridad al discurrir filoséfi-
co, atraviesan con rigurosidad las centrales afirmaciones antropoldgicas que el
fenomendlogo brinda. Estas han sido expuestas y contraargumentadas hacia la
mitad de la primera parte de nuestro desarrollo, demostrando sus caminos sin
salida y sus contradicciones o, al menos, sus graves dificultades.

El andlisis que mencionamos ha tenido en cuenta también la descripcién
del autor respecto de la corporalidad segin Husserl y de la sensibilidad segin
aquel primero. Esta descripcidon nos ha conducido a reafirmar una de nuestras
tesis: que el autor no ha logrado superar una interpretacién propia de los textos
husserlianos, ni ha conformado una posicién propia capaz de evidenciar la nece-
sidad de rechazar la propuesta husserliana en favor de su posicién basada en la
sensibilidad y la argumentacién. Por el contrario, creemos que ha sido posible
demostrar la necesidad de una perspectiva mds amplia, capaz de dar cuenta de
los variados niveles ontolégicos del ser y su expresién conceptual analégica.
Los rasgos y caracteristicas considerados en torno al enfoque fenomenolégico
de Romano fueron especialmente tratados en el aspecto antropolégico de su
filosofia, a fin de esclarecer cémo son comprendidas las relaciones entre Yo y si
mismo y cuerpo y mente. Asi, el acceso fenomenolégico a la corporalidad nos
detuvo en el dinamismo psicosomdtico humano a fin de dar cuenta de su uni-
dad. Finalmente, hemos sefialado ciertas consecuencias que la visién radical de
Romano trae aparejadas para la fenomenologia.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madlrid



222 | GUILLERMO SANTIAGO SALINAS

Bibliografia

ArreGul, J. V. y J. CHOzZA. (1992). Filosofia del hombre. Una antropologia de la intimi-
dad. Madrid, Rialp.

Escubpkro, J. A. (2012). “Mente y cuerpo. Las aportaciones de la fenomenologia gené-
tica de Husserl a las nuevas ciencias cognitivas: El caso de la neurofenomenologia”,
en Thémara. Revista de Filosofia, 46, 293-298.

GALLAGHER, S. & ]. SHEAR. (eds.). (1999). Models of the Self. Thorverton, Imprint
Academic.

GIMENEZ AMAYA, J. M. y ]. A. Lomso. (2015). “Cuerpo viviente y cuerpo vivido: algu-
nas reflexiones desde la antropologia filoséfica”, en Naturaleza y libertad. Revista de
estudios interdisciplinares, V, 357-385.

HEIDEGGER, M. (1987). GA 56/57.- Zur Bestimmung der Philosophie 1. Die Idee der
Philosophie und das Weltanschauungsprolem (KNS 1919) 2. Phinomenologie und
transzendentale Wertphilosophie (SS 1919) 3. Anhang: Uber das Wesen der Universitiit
und des akademischen Studiums (SS 1919), editado por Bern Heimbiichel, [Primer
curso traducido por Jests Adridn Escudero como (2005). La idea de la filosofia y el
problema de la concepcion del mundo. Barcelona, Herder].

Husserw, E. (2005). Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomeno-
légica. Libro segundo. Investigaciones fenomenoldgicas sobre la constitucién. México,
UNAM-Instituto de Investigaciones Filoséficas; (2005). Ideas relativas a una feno-
menologia pura y una filosofia fenomenoldgica. México, Fondo de Cultura Econémi-
ca. [(1991). Ideen zur einer reinen Phinomenologie, Zweites Buch. Dordrecht-Bos-
ton-London, Kluwer; Hua IV. Phinomenologisches Untersuchungen zur Konstitution.
Den Haag, Martinus Nijhof].

Jonas, H. (1982). The Phenomenon of Life. Chicago-London, The University of Chica-
go Press.

Kanr, L. (1998). Critica de la razén pura. México, Ed. Porraa.

MONTERO ANZOLA, J. (2008). “La neuro-fenomenologfa: una reflexion sobre las met-
odologias en primera persona en el estudio de la conciencia”, en Universitas Philo-
sophica, 25 51, 115-140.

Nogjovich, E. (2019). “El problema mente-cuerpo y el dualismo naturalista: bases
para considerar rechazar un acercamiento naturalista y considerar seriamente un
acercamiento fenomenoldgico al problema de la conciencia”, en Estudios de Filo-

sofia, 17, 125-149.

RopriGuEz, R. (2019). La transformacién hermenéutica de la filosofia: una interpretacion
de la obra temprana de Heidegger. San Martin: UNSAM Edita.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madyrid



POR QUE EL CUERPO VIVIDO S{ EXISTE, II: LA ANTROPOLOG{A DEL CUERPO VIVIDO Y ... 1 223

Romano, C. (2012). “Esencia y modalidad: Husserl y Kripke”, en Tdpicos. Revista
de Filosofia de Santa Fe, 23/24, 85-110. DOI: https://doi.org/10.14409/topicos.
v0i23.7559

— (2016). “After the Lived-body. Translation by Samuel Webb”. Continental Review 49
(4), 445-468.

— (2021). “Por qué el cuerpo vivido no existe. Traduccién de Elkin Gutiérrez”. Aporia.
Revista Internacional de Investigaciones Filosdficas, 20, 120-136.

SariNas, G. S. (2024). “Por qué el cuerpo vivido si existe 1. Criticas al pensamiento
existencialista de Claude Romano”. Investigaciones Fenomenoldgicas, 21, 145-177.
DOIL: https://doi.org/10.5944/rif.21.2024.40033

SANGUINETYL J. J. (2019). Cuerpo, mente y ser personal. Rosario: Ed. Logos Ar.
SriNoza, B. (1980). Etica demostrada segtin el orden geométrico. Madrid, Ed. Orbis.
Wojrtyra, K. (2003). Metafisica della persona. Milén, Bompiani.

Recibido 22-02-2024
Aceptado 23-07-2024

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madlrid


https://doi.org/10.14409/topicos.v0i23.7559
https://doi.org/10.14409/topicos.v0i23.7559
https://doi.org/10.5944/rif.21.2024.40033




COMENTARIOS Y NOTAS CRITICAS






EL PERSPECTIVISMO AGONAL: EMMANUEL
ALLOA EN REPARTOS DE LA PERSPECTIVA

AGONAL PERSPECTIVISM: EMMANUEL ALLOA
IN THE SHARE OF PERSPECTIVE

Tomas EpIFANI
Universitéit zu Koln | Université de Fribourg
tepifani@smail.uni-koeln.de

ResuMeN: El siguiente comentario ofrece una lectura critica del ensayo Repartos de
la perspectiva de Emmanuel Alloa. Partiendo del diagnéstico de la crisis epistemoldgica
contempordnea —encabezada por el fenémeno de la posverdad y el neofactualismo—, el
texto de Alloa reivindica la nocién de perspectiva conforme a una relectura arqueoldgica-
fenomenoldgica del sentido de la imagen. El enfoque transversal e interdisciplinario de
la perspectiva obliga al ensayo discutir interpretaciones aparentemente consolidades en
la historia de la filosofia y del arte. Autores como Platén, Leibniz, Nietzsche, Panofsky,
Cassirer, Merleau-Ponty, Damisch, Smithson conforman las coordenadas criticas del
perspectivismo dindmico o agonal expuesto. Finalmente, se sugiere el compromiso de
una pedagogia de la comunicacién inspirada en estudios de corte latinoamericanos con
el propésito de motivar una agonalidad en la propia practica discursiva.

PALABRAS CLAVE: perspectivismo, fenomenologia, estética, lateralidad, agonalidad.

AsstrACT: This commentary offers a critical reading of Emmanuel Alloa’s essay
The Share of Perspective. Starting from a diagnosis of the contemporary epistemological
crisis—led by the phenomena of post-truth and neofactualism— Alloa’s text reclaims
the notion of perspective through an archaeological-phenomenological reinterpretation
of the meaning of the image. The transversal and interdisciplinary approach to pers-
pective compels the essay to challenge interpretations that are seemingly consolidated
within the history of philosophy. Thinkers such as Plato, Leibniz, Nietzsche, Panofsky,
Cassirer, Merleau-Ponty, Damisch, Smithson delineate the critical coordinates of the
proposed dynamic or agonal perspectivism. Finally, the commentary advocates for a
pedagogy of communication inspired by selected Latin American studies, with the aim
of encouraging agonality within discursive practice itself.

Keyworps: Perspectivism, Phenomenology, Aesthetics, Laterality, Agonality.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madlrid


mailto:tepifani@smail.uni-koeln.de

228 | ToMAS EPIFANI

1. Introduccion

Las circunstancias epistemoldgicas actuales se caracterizan por una intencio-
nada falsificacién de eventos. Estos fenémenos han transformado la correlacién
entre conocimiento y objetividad para dar lugar a una escisién radical entre el
punto de vista y el hecho: rodo vale [anything goes]. Este fenémeno es propor-
cional a la enganosa “democratizacién de la tecnologia” que subyace en redes
sociales y modelos de lenguaje a gran escala (LLM). Las consecuencias son, en
mayor o menor medida, familiares, pues las experimentamos con cierta frecuen-
cia. Todos escuchamos, de primera o segunda mano, mencionar los “alternative
Jacts”, la difusién “fake news”, el enclaustramiento de la “echo chamber”, o la
satirizacién de la realidad por “internet trolls”. Junto a la desintegracién aparente
de fuentes de legitimacién tradicionales, el “equal validity” del constructivismo
social, la deconstruccién atomizada del conocimiento y filosofia de los juegos del
lenguaje; todos estos signos, junto con los anteriores, constituyen el pronédstico
epistémico del siglo XXI. Ahora bien, el variopinto de la terminologia sefalada
se engloba, en rigor, bajo dos categorias epistemolégicas sustanciales: posverdad
y neofactualismo. Pese a la inminente primacia de estos fenémenos en la actu-
alidad, Emmanuel Alloa busca reivindicar una tercera via de acceso al cono-
cimiento y, por eso, a la realidad que ha denomina, con un término en desuso
en la tradicién filoséfica, perspectivismo. ;De qué se trata este perspectivismo y
cémo se diferencia de la posverdad y el neofactualismo? ;Cémo acabé el viejo
perspectivismo en el relativismo claustral y el universalismo del sujeto imparcial
que ya conocemos? ;Cémo opera este peculiar perspectivismo dindmico o agonal
que nos ofrece el texto?

El estudio de Emmanuel Alloa Partages de la perspective traducido al
castellano como Repartos de la perspectiva por la editorial Palinodia es un ensayo
de arqueologia fenomenoldgica enfocado en el término perspectiva. El trabajo
se ajusta a los esquemas arqueoldgicos en cuanto que busca rastrear el origen y
respectivas transformaciones de la perspectiva en un horizonte transversalmente
interdisciplinario. En lo que respecta al ejercicio fenomenolégico —tal cual lo
muestra el propio recorrido de la lectura del texto—, el estudio parte explicitando
ya una orientacién mediante la cual atiende el fenémeno. Se trata, pues, en todo
caso del principio de escorzamiento [Abschattung] que, naturalmente, posibilita el
acceso al mundo en cuanto tal. De este modo, se parte ya desde un cierto dilema:
la perspectiva no puede referirse a si misma sino a condicién de una perspectiva
operante desde la cual se orienta. Dicha caracteristica autorreferencial revela lo

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madyrid



EL PERSPECTIVISMO AGONAL: EMMANUEL ALLOA EN REPARTOS DE LA PERSPECTIVA 1 229

que podriamos llamar una transfenomenicidad: el hecho de cada fenémeno exija
ya una orientacién para dejarse percibir, imposibilita el desprendimiento total
del medio y, por eso, de una epistemologia de sobrevuelo.

En rigor, el titulo de la obra misma ensena su raigambre fenomenoldgica.
Si la perspectiva —fenédmeno altamente peculiar cuanto que es precisamente
aquello que permite a los fenémenos mismos mostrarse— no puede alcanzar,
por su naturaleza, una omni-inclusividad absoluta de direcciones, supone
necesariamente la (re)particién de las mismas. En otras palabras, sélo es
posible la perspectiva como pluralidad de perspectivas. Inmediatamente, uno
podria salvar la heterogeneidad perspectival con alternativas providencialistas
leibnizianas o hermenéuticas cuyas direcciones tenderian todas a una teleologia
comun de horizonte armonizado. No obstante, Alloa, que no reniega de la propia
naturaleza intrinsicamente escozada de la perspectiva, sugiere la férmula “repartos
de perspectivas” para no caer en la homogeneidad. Reparto significa aqui una
encadenacién de multiples vectores segiin diferentes vértices. Los vértices son,
simultdneamente, puntos de demarcacién e indiferenciacién que nadie puede
considerar bajo su soberania, sino a condicién de una cierta interseccionalidad y
reposicionamiento distinta de la fusién soberana de horizontes leibnizianos. Esto
obliga al autor a reintroducir una nocién cuya estructura se funde en lo agonal
y lo dindmico. La agonalidad y el dinamismo reflejan la necesidad conflictiva
entre vértices, pero ademds la posibilidad de la mutua reorientacién de cada
vector. En definitiva, el estudio de Alloa busca conocer y describir instantes
donde se forman o deforman significaciones de una orientacién en el plano, en
la discusién, en posiciones politicas o en la eleccién de una decisién.

2. Una arqueologia grafica: Alloa entre Damisch, Merleau-Ponty y
Husserl

Habiendo definido el método del ensayo de acuerdo a lo que hemos llamado
una arqueologia fenomenoldgica, diremos ademds que se enmarca, en términos mds
amplios, en una incipiente tradicién estética que el post-estructuralista Hubert
Damisch sugirié denominar “arqueologia grifica’. La denominacién aparece por
primera vez en el marco de una serie de entrevistas tituladas Genealogia de la
grilla [Genealogy of the Grid] de 1998, pero, en rigor, su programa teérico ya
encontraba sentido en E/ origen de la perspectiva [L'Origine de la perspective] de
1987. Sin agotar la totalidad de esta gran obra, la tesis de Damisch se articula,

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madlrid



230 | ToMAS EPIFANI

fundamentalmente, a propésito de dos premisas centrales. (i) A diferencia de lo
que sostuvo Emile Benveniste, el lenguaje verbal 70 constituye el tnico modelo
de enunciacién reflexiva y autorreferencialidad. Segun las reglas de la perspectiva,
la imagen expone de hecho multiples formas metapictoriales. (ii) Esta reflexibili-
dad de la imagen encarna, ademds, una condicién fundamental de toda expre-
sividad verbal de acuerdo a su esencia deicticamente ante-predicativa. En este
contexto, la arqueologfa grifica es una arqueologia fenomenoldgica extendida
que pasea por los suburbios del arte; una disciplina transversal y estructural que
se ocupa de flexiones histéricas de la perspectiva en la imagen. De este modo,
busca “hacer resurgir las temporalidades paralelas, concurrentes y divergentes,
todas estas sucesiones de golpes, estos encadenamientos y estas rupturas, para
sacar a la luz otras genealogias.” (cf. Alloa, 2023, p. 183).

Dicho entrecruzamiento epistemoldgico se inscribe dentro del conjunto de
ciencias laterales o lateralizaciones epistémicas para las que ciertos fenémenos
peculiares como la perspectiva exigen cavar una distancia critica especifica [Dis-
tanzen aufreifSen). Siguiendo a Damisch, Alloa trabaja diversos cruces discipli-
narios entre escuelas filoséficas aparentemente divorciadas. Ficilmente se iden-
tifican hibridaciones de tipo fenomenoldgico-estructuralista, estético-artistico,
iconogrifico-simbélico y comparativo-filolégico. La légica de estas modulaciones
laterales emerge de un sintoma de época: la crisis en los métodos tradicionales
que abordan las exigencias del mundo contemporineo. No es casual que el anexo
a La crisis de las ciencias europeas de Husserl ofrezca la garantia de esta novisima
tradicién: E/ origen de la geometria. Los cimientos husserlianos de las laterali-
zaciones epistémicas tiene dos correlatos en la tradicién francesa. Por un lado,
la escuela merleau-pontiana a propésito de los cursos del College de France de
1959-1960 vy, por el otro, la derridiana, de acuerdo con Introduccion a “El origen
de la geometria” de Husserl. Esta tradicién finalmente coronada por Damisch se
estructura sobre la base una Stiftung denominada grilla. Una grilla es un espacio
geométrico distribuido en partes iguales que sirve para recortar y precisar mejor
detalles de un objeto, tanto para la pintura como para la medicina. Damisch
sostiene que la grilla es la estructura institutiva-instituida de todo sentido y que
“es por eso que la grilla es por un lado lo que permite la proyeccién y, por otra
parte, es la operacién proyectiva que hace surgir la grilla: no hay cuadricula, en el
sentido estricto, sino instituida” (p. 192). En términos generales, la arqueologia
fenomenoldgica de Alloa se inscribe en esta tradicidn: orientada por la teorfa del
conocimiento geométrico de Husserl, la reflexividad lateral en Merleau-Ponty y
la arqueologia grifica de Damisch.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madyrid



EL PERSPECTIVISMO AGONAL: EMMANUEL ALLOA EN REPARTOS DE LA PERSPECTIVA 1 231

3. El enclaustramiento perspectivista y las relaciones de laterizacion
epistémicas

El capitulo inicial del ensayo, que lleva el mismo titulo de la obra, se articula
a partir de dos esquemas fundamentales. El primero esboza el recorrido del desti-
no estigmatizado de la perspectiva que acaba en una concepcién relativista, indi-
vidualista y totalitaria del mundo. El segundo esquema explica las condiciones
basicas que permiten modular la perspectiva mds alld de sus anclajes originarios.
Este segundo esquema obliga al autor a retomar la nocién merleau-pontiana
de intersubjetividad co-perceptiva —intencionalidad conjunta o focalizacién
intersubjetiva [shared point of view]— en virtud de una tercera via de acceso a

la verdad.

Arqueolbgicamente, el destino estigmatizado del término comienza a ini-
cios del Renacimiento. Perspectiva, que tradujo Boecio del griego optiké tekhné
—arte de la visién—, fue lo que Alberto Durero posteriormente definié como
“ver-a-través” (ein durchsehung). Es decir, un dispositivo disefiado para repetir
una experiencia y ser verificada segtn el régimen de la percepcién: “lo vi, con
mis propios o0jos” (p. 25). De este modo, los incipientes usos generales de la
perspectiva, como parte fundamental de la geometria y la 6ptica, comenzaron
de alguna forma a establecer las leyes de la representacion cabal del mundo.
Finalmente, el conocimiento geométrico —con aspiraciones a formar parte del
quadrivium— acaba consolidindose como un saber necesario tanto para las artes
como para el espiritu. Esta revolucién de la perspectiva durante la época rena-
centista alcanzard incluso cierta estratificacién esotérica. Durero, por ejemplo, la
llamard “el arte secreto de la perspectiva’. La sectorizacién del conocimiento se
concentrard con el correr de los afos y, finalmente, la encriptacién matemdtica
—y mistica— acabard reapropiando estos procedimientos epistemolégicos para
la alquimia del siglo XVI. De esto se sigue, naturalmente, el primer momento
de enclaustramiento de la perspectiva.

A partir del siglo XVI, el linaje sectario de la perspectiva infecta otras dimen-
siones del conocimiento. Alloa llama considerablemente la atencidn el testimonio
de la expresién literaria. Por un lado, durante los inicios del género novelistico,
Miguel de Cervantes pronostica o, més bien, acenttia las formas enclaustradas de
perspectivas que se multiplican. Este serfa el segundo momento del enclaustra-
miento, ahora, fragmentado en valoraciones subjetivas. La novela Don Quijote es
un ejemplo claro. La psicologia misma de los personajes es, precisamente, la que

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madlrid



232 | ToMAS EPIFANI

instaura entrelineas este relativismo epistémico ciego. La expresién paradigmi-
tica de la obra es la siguiente: “eso que a ti te parece bacia de barbero me parece
a mi el yelmo de Mambrino, y a otro le parecerd otra cosa” (p. 35). La sutileza
de la cita pronostica la parcelacién del mundo abismalmente divergente entre el
parecer de uno y otro —como el aguafuerte de Abraham Bosse— que alcanzard
su mayor auge de fragmentacién en la novela moderna —Proust, Kafka, Joyce—.
De tal modo que la objetividad de la perspectiva acaba subsumida al parecer de
puntos de vista subjetivos.

Asimismo, como todo extremo, la divergencia subjetiva de puntos de vista
supone un opuesto complementario, un punto de inflexién vectorial, la otra
cara de la misma moneda: el sometimiento totalitario encabezado por un solo
régimen perspectivista. De acuerdo con Alloa, el caso paradigmdtico resulta el
del novelista contempordneo Elias Canetti. El autor germanéfono mostrard en
Masa y poder coémo acaba el mundo relativizado y desorientado socorrido por
un Leviatdn homogeneizador que converge finalmente todas esas miradas parce-
ladas del mundo en una sola. La perspectiva que habia sido asociada en primer
término al relativismo extremo del Quijote, ahora, termina por identificarse con
el totalitarismo que describen las novelas antropoldgicas. Hasta aqui, la primera
cartografia que esquematiza el capitulo inicial.

El segundo esquema de la seccién surge como consecuencia necesaria del pro-
néstico anterior. Este binomio, preocupantemente presente, habilita la urgencia
de pensar una nueva via de acceso al mundo. Un acceso que evite la tentacion
del relativismo y el totalitarismo. Por esta razén, Alloa sugiere un horizonte de
referencia comiin denominado situacion de atencién compartida o conjunta que
Erwin Straus, citado por Alloa, resume cabalmente:

«Durante una operacion, el cirujano y su ayudante ven el cuerpo segiin
diferentes perspectivas, lo que no les impide, desde los respectivos lugares
donde se encuentran, de volverse ambos al mismo cuerpo. Asi, pues, no es
de la visién que podemos participar, sino de lo visible que se nos aparece
como parte de una alteridad inclusiva global segin diferentes perspectivas
espacio-temporales» (p. 47).

Bajo esta estructura compartida lo que aparece tiene como condicion apare-
ciente ser visible para todos. Esta situacién de atencién compartida desarticula
directamente los objetos de las pseudociencias, creacionismos, escepticismos cli-
maticos, teorfas del complot, etc. Simplemente porque, de acuerdo al principio

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madyrid



EL PERSPECTIVISMO AGONAL: EMMANUEL ALLOA EN REPARTOS DE LA PERSPECTIVA | 233

de la perspectiva, el objeto al que mientan estos discursos debe poder ser expe-
rimentado nuevamente por otro vidente y, en rigor, no se repite. Ahora bien,
el problema, entonces, radica en una escasez metédica de nuevos regimenes
perspectivistas. En consecuencia, siguiendo a Merleau-Ponty y Damisch, Alloa
sugiere restablecer las précticas de relaciones laterales. Las relaciones laterales
son entrecruzamientos epistémicos que producen mayor profundidad y, por eso,
alcance del objeto estudiado. Estos lazos evitan enfrentamientos imparciales del
objeto —Ila inadecuacién entre e/ punto de vista del “espectador imparcial” y e/
aspecto del objeto— y habilitan perfiles de expresiones que hasta el momento
permanecian mudos. Cruces epistémicos como la fisiologia del arte, la genealo-
gia de moral o la arqueologfa grifica, convergen en el punto de vista del sujeto
y el aspecto del objeto sin subsanar el uno bajo el otro. Asi, por ejemplo, no
podriamos hablar de un “metéfora viva”, si Ricoeur no hubiese orientado la
fisiologia —el estudio de las funciones principales de los seres vivos— a la poesia
para estudiar nuevas variables de la expresién metaférica. En rigor, el reposicio-
namiento epistémico —las relaciones laterales— es exigido por la propia natu-
raleza de la perspectiva que el texto reivindica. Alloa compone dicha naturaleza
del siguiente modo: (a) direccidn, pues la perspectiva es siempre para alguien;
(b) anti-representacionalidad, ya que no es exclusiva del sujeto y del objeto; (c)
medialidad en la medida que correlaciona el sujeto y objeto mutuamente; (d)
objetividad, pues ofrece la transparencia de la experiencia misma; y (e) pluralidad
porque debe poder repetirse para cada uno de nosotros.

4. La querella de las imagenes o Sobre el régimen de orientacion
en Platon

Como se dijo antes, la palabra perspectiva fue traducida al latin del oprikeé grie-
go utilizada indistintamente para mencionar tanto el conocimiento fisiolégico
como el geométrico, y artistico. La segunda seccién de la obra se detiene a revisar
esta Ultima acepcion, la artistica, al interior de la célebre discusién platénica sobre
poetas y pintores. El famoso destierro de la mimesis poética y pictdrica del Libro
X en Repiiblica marca el punto de partida de la examinacién. A contrapelo de
la interpretacién candnica, Alloa se vale de la férmula de Nietzsche, “inversion
del platonismo” (Umdrehung des Platonismus), para ocuparse de lo que llama
primera “querella de las imdgenes” (querelle des images). La seccién consiste en
un comentario riguroso, en primer lugar, del didlogo entre Sécrates y Glau-
cén en Repiiblica y, complementariamente, del Sofzsza. El didlogo del periodo

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madlrid



234 | ToMAS EPIFANI

maduro busca asignar a cada actividad ciudadana un lugar especifico en la Polis.
Es entonces, una vez que los interlocutores aterrizan la pregunta por el sentido
de las artes, cuando aparece la gran encrucijada. Para Platén en boca de Sécrates,
la mimesis del artista fabrica un cierto tipo de imdgenes denominadas &iswhov:
sombra, imagen, representacion. Estos objetos aparentes —eiddla— participan en
menor grado de la forma ideal —eidos— representada. El artista, a diferencia del
filésofo, se contentaria asi sélo con estos actos de figuracién menor. Ahora bien,
a diferencia de la poesia, el arte de las imdgenes, sostiene Alloa, se caracteriza por
el privilegio de no sélo producir objetos, sino ademds re-producirlos, “lo que las
vuelve doblemente temibles” (p. 146). En este contexto, el autor orienta el foco.
Sitda a los pintores, indistintamente, en el territorio de las apariencias donde el
debate entre ser y parecer resulta obsoleto. Es una vez delimitado el campo de la
pintura que podemos hacer la siguiente pregunta: ;de qué distinciones depen-
de la pintura de una ‘buena’ mesa y de una ‘mala’ mesa? Sucede, pues, que no
hay una clara diferencia entre, por un lado, aquellas apariencias que participan
efectivamente del ser mismo de las que, por otro lado, no constituyen partici-
pacién alguna. De este modo, la ontologia platdénica-derivativa de la eidolon se
resquebraja. El doble temor del que habla Alloa merece debida atencién en la
medida que el conflicto entre representaciones ha perdido el objeto represen-
tado. Por esta razén, el dilema de las apariencias exige, con cierta urgencia, un
claro mecanismo de discernimiento entre las eddla, entre imagen-copia (eikastike
techné) e imagen-simulacro (phantastiké techné). “Se trata de saber si la pintura
es una accién ‘orientada a representar imitativamente, para cada ser, lo que es’
o ‘para cada apariencia, de representar cémo aparece’ (td porvépevov Gg patverar)”
(p. 152). Alloa ofrece un giro interpretativo sutil, pero radicalmente preciso
que alienta otra forma de descernimiento. A saber: los conflictos de apariencias
deben disponerse a la orden de un 7égimen de orientacién —distinto del régimen
de dependencia o participacién vertical— que determine las apariencias repre-
sentadas acorde a una captacién y no a una subordinacién. Es decir, deben estar
determinadas por aquello a lo que apuntan y no por lo que fueron creadas: ;hacia
dénde se hace visible una pintura? Serd este el ambito en el que Alloa advierte la
necesidad de discernimiento. El régimen de orientacién platénico, segin las
coordenadas de Alloa, abre asi el primer dmbito de discusién poiético-mimético
del plano aparente. De este modo, Platén inaugura, con ironia, la primera “que-
rella de las imdgenes” (querelle des images), una versién dtica de la “querella de los
Antiguos y de los Modernos” (querrele des Classiques et des Modernes).

Al interior del régimen de orientacién subyace una discusién estética con
buena parte de la tradicién ateniense. La célebre anécdota que Pierre-Maxime

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madyrid



EL PERSPECTIVISMO AGONAL: EMMANUEL ALLOA EN REPARTOS DE LA PERSPECTIVA | 235

Schuhl en Platon et l'art de son temps describe del concurso entre Alcimenes y
Fidias es un ejemplo claro de la querella. Una vez construido el Partenén, se
convocd a una serie artistas para representar una figura de la diosa Atenea. El
escultor ateniense Fidias optd por fabricar una estatua de 12 metros de altura.
Para ello, el escultor decidié sacrificar las dimensiones reales de la fisonomia
humana y trabajar un monumento memorable de acuerdo a las medidas que
exigfa el tamano del templo. Esto produjo un revuelo inmediato porque la Azenea
Prrtenos revelaba a primera vista rasgos intencionadamente deformados. La des-
proporcién de la escultura sélo conseguirfa “ordenarse”, naturalmente, al erigirse.
De ahi que no participara de las dimensiones naturales con las que se concibe
antropolégicamente a la diosa, sino en razén de una orientacién proyectada en
su figura aparente. La magnitud espacial del Partenén exigia una obra proporcio-
nalmente adecuada de conformidad con el rito y la contemplacién. Fidias eligié
renunciar a la fidelidad antropoldgica en virtud de adecuar esencialmente la diosa
al espacio. Este sacrificio del artista “estarfa entonces en abierta contradiccion
con la exigencia formulada en el cuarto libro de la Repiiblica, donde se dice que
la fidelidad a la relacién de los miembros entre ellos no puede subordinarse a una
l6gica de conjunto” (p. 159). Pero, en rigor, la anécdota de Filias reafirma la tesis
del régimen de orientacidn: la figuracién de un objeto s6lo aparece a través de una
perspectiva exigida exclusivamente por las dimensiones de la obra y no por su
objeto representado. En tal caso, la apariencia del objeto figurard el ser en tanto
y cuanto se establezcan las condiciones de orientacién adecuadas, el “buen punto
de vista”. ;Qué expone, entonces, un fresco desde el punto de vista correcto?

5. Ex-posicion del mundo segun la filosofia de la Darstellung

La lectura de Platén que ofrece Alloa en el marco de la querella de las imd-
genes tiene eco en la doctrina tedrica moderna que se denomina filosofia de la
ex-posicion [Darstellung]. El cambio de régimen derivativo al orientativo tiene
cierta correlacién con el célebre binomio descrito en La ideologia alemana por
Marx y Engels: el concepto de Vorstellung (representacién) y Darstellung (ex-
posicién). Alli donde hay ex-posicién, dicen Marx y Engel, la filosofia ya no tiene
el monopolio del pensamiento. El pensamiento de la ex-posicién se opone fun-
damentalmente al término de representacion ideoldgica [ideologische Vorstellung].
Ahora bien, ;cudl es la relacién estricta entre la ex-posicién y la orientacién? La
representacién ideolégica responde a los mecanismos derivativos platénicos. En
rigor, se busca establecer una relacion vertical entre la idea en términos absolutos

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madlrid



236 | ToMAS EPIFANI

y su representaciéon doctrinal tedrico-prictica. Alloa explica que, bajo las con-
diciones del régimen de orientacién de las imdgenes, la representacion [ Vorste-
llung] no alcanza a explicar las tensiones fenoménicas del mundo mismo de la
apariencia. La representacién ideoldgica aprioriza, naturalmente, un solo tipo
orientacidn, la vertical. Pero el conocimiento de las apariencias horizontales no
se explica por la representacién vertical, dependiente e ideoldgica. La Darstellung
no es la arqueologia ideolégica de la Vorstellung, sino, mds bien, una arqueologia
de las apariencias. En tal caso, la ex-posicién del saber queda sujeto a los modos
en los que se presenta, es decir, de acuerdo a su perspectiva. Segin este horizon-
te arqueoldgico y las reglas propias del arte, Alloa infiere, a continuacién, dos
tesis de Hubert Damisch. A saber, (i) la posibilidad de una reflexividad en la
ex-posicion pictérica —fendmenos como la interpicturalidad y a intrapicturali-
dad—, y (ii) la idea de la pintura perspectivista como la caracteristica fundante
de la enunciacién verbal —tal como Omar Calabrese, inicialmente, lo proble-
matiza en La macchina della pittura. En tal caso, el mecanismo a partir del cual la
enunciacion enunciaba se dispone ahora a exponer: “la de-mostracién, sensible,
que es por la configuracién espacial que puede ocurrir algo como la enunciacién
verbal” (p. 216).

6. Brunelleschi y Smithson: Mecanismos de adecuacion y desajuste
semantico de la enunciacion expositiva

Para pensar el sentido de la ex-posicién del mundo como lo de-muestra el
arte, Alloa designa dos paradigmas diacrdnicos de la historia de arte. El primer
ejemplo lo encarna el renacentista Filippo Brunelleschi. Segin relata Antonio di
Tuccio Manetti, a principios del 1425 el renacentista se instalé bajo el Duomo
de Florencia para pintar el baptisterio de San Juan que le hace frente. Para
verificar la adecuacion entre el fresco y el edificio religioso, Brunelleschi disefi6
artesanalmente un mecanismo de correlacién perspectival. Una vez instalado
el lienzo y maqueteada la obra, se realizé un pequefio agujero en la contra-
cara de la tablilla a través del cual observaba el reflejo de un espejo que colocd
frente a él. De esta manera, el dispositivo permitia asegurar que el cuadro,
pintado simétricamente invertido, coincidia cabalmente con la arquitectura
del baptisterio. La técnica articula asi una doble estructura. Combinando
la perspectiva natural y artificial, la imagen aparece segtin una dimensién
perspectivista —desde donde el ojo orienta la mirada— y otra especular —
mediante la que se legitima la correlaciéon con el objeto—. En palabras de Alloa,

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madyrid



EL PERSPECTIVISMO AGONAL: EMMANUEL ALLOA EN REPARTOS DE LA PERSPECTIVA | 237

“Brunelleschi mostrard asi primero su perspectiva artificial gracias a la tablilla
(nella prima cosa in che e’lo mostro), pero sobre todo, demostrard su objetivo
gracias a la imagen especular que da a ver la mirada a través del agujero (per
quanto s aveva a dimostrare)” (p. 206). Este montaje no busca simplemente
representar, sino de-mostrar, en el sentido fuerte de la palabra, la verdad como
correspondencia entre la perspectiva visual y la estructura del mundo. En rigor,
se trata de una forma de ex-posicién pictérica que produce verdad al hacer visible
el modo en que el mundo aparece.

El segundo paradigma es el que Alloa encuentra en la obra del artista de land
art Robert Smithson. Segtin ciertos ensayos del propio Smithson, Alloa intuye
una afinidad directa con la obra Merleau-Ponty y Damisch, en particular en lo
que concierne al papel del movimiento como operador semdntico. Smithson
suscribe a la necesidad imperiosa de modular los umbrales que establecen ciertos
dispositivos de legitimacién del arte —especialmente espacios cerrados—.
Como todo artista serio, Smithson intenta transcender los limites instituidos de
antemano en virtud de resemantizar la periferia. En sus palabras: “Si la galeria
es el punto centro, entonces tienes una periferia. Si vas hacia las montanas o al
desierto, dejas un contexto rectangular por el un contexto abierto” (p. 234).
La pregunta que atraviesa, entonces, su obra es ;como evitar que la periferia se
vuelva nuevamente un centro?

En primera instancia, debemos comprender que el régimen de la percepcién
se rige, en términos fenomenoldgicos, por una sintesis del cumplimiento
[Erfiillungssynthese]. Las experiencias en el plano de la percepcién confirman o
decepcionan anticipaciones prefigurativas de una posible percepcién. Merleau-
Ponty, por su parte, entiende la modulacién de los cumplimientos de acuerdo
a un sistema de cercania y profundidad. Sostiene que la oictnoig es una forma
de xivnoi. Puesto que “el cuerpo estd ‘entrelazado de visién y movimiento’, se
acerca para ver mejor y se aleja discerniendo lo que ve” (p. 235). El problema
del reposicionamiento espacial es que el cuerpo no deja de ser nunca la
coordenada cero de las percepciones, el centro desde el cual se constituye toda
periferia posible. Esto supone una imposibilidad radical sobre la base de una
descentralizacién absoluta.

Partiendo de esta imposibilidad, Alloa explica que Smithson intenta
desafiarla por medio de la nocién de atopia. A diferencia de la utopia —lugar
fuera de cualquier lugar—, la atopia es el desfasaje de un lugar, su alteracién o
dislocacién. La atopia o el (no)sitio [non-sight(s)] no niega el espacio sobre el cual

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madlrid



238 | ToMAS EPIFANI

opera la realidad, sino que reposiciona el cuerpo que descubre, dinimicamente,
nuevas periferias semdnticas. Smithson denomina esta estrategia “acedia visual”,
a tenor de una obra de corte borgiana titulada E/ agotamiento de la vista o Cémo
cegarse y seguir viendo [ The Exhaustion of Sight or How to go blind and yet see).
La acedia visual es el desembrague [displacement] de las rutinas centralizadores
de hébitos perceptivos. En rigor, permite que la perspectiva fuerce otra forma
de acceso al objeto estudiado, lateralmente. En este sentido, se trata de una
forma de ex-posicion contraria a la de Brunelleschi, pues busca de-mostrar el
acceso al mundo por medio del desajuste semdntico del centro expositivo, es
decir, de acuerdo a una légica periférica, simétricamente desfasada, de objetos
enantiomdrficos, en superposicién [empiétement], para conquistar la “negacion
de cualquier punto de fuga central” (p. 246).

7. La naturaleza medial de la perspectiva: Mas aca de Cassirer y
Panofsky

La lectura de imdgenes, entendidas estas como simbolos de una multiplicidad
semdntica, se ha desarrollado, por lo menos, en dos tradiciones contemporaneas
fundamentales: (i) la iconogréfica-iconolégica; y (ii) la simbdlica-perceptiva. Es
decir, una aproximacién predominantemente interpretativa y otra de cardcter,
digamos, intuitivo. La diferencia programadtica entre las doctrinas se explica, en
tltima instancia, en el cémo cada una define la nocién de forma simbélica.

El tedrico del arte Erwin Panofsky esquematizé la razén iconografica-ico-
nolégica de la imagen en su célebre conferencia de 1924 titulada La perspectiva
como forma simbélica. El ensayo de Panofsky consiste fundamentalmente en
denunciar a la perspectiva central en detrimento de una constitucién artificial del
mundo y su respectiva percepcién. A diferencia de los ensayos que estudiamos
de Smithson, Panofsky no busca desmarcase radicalmente del punto de fuga
central. Por su parte, empefa un abordaje iconoldgico de la historia del arte para
recuperar formas de perspectiva que habian quedado relegadas a la perspectiva
central. En cierta medida, otras perspectivas le permiten al autor acceder a nuevas
formas de reflexibilidad pictérica. Como, por ejemplo, la perspectiva “esferoidal”
o “curvilinea” que descubre Hermann von Helmholtz. La modulacién misma de
la perspectiva, especialmente la curvilinea, rescribe la reorientacién de la imagen
y produce una simbolizacién, segtin Panofsky, de hecho, “natural”. Pero lo que
estd de fondo en la teorfa panofskiana de la perspectiva como forma simbdlica,

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madyrid



EL PERSPECTIVISMO AGONAL: EMMANUEL ALLOA EN REPARTOS DE LA PERSPECTIVA 1 239

es el simple hecho de que “el sentido de toda imagen no estd nunca directamente
en la imagen, sino mds alld” (p. 279). Esto le permite inferir que la perspectiva
de una obra de arte es la forma simbélica de su sentido intrinseco y del espiritu
de una época que exige ser interpretada.

La otra pata del diptico la encabeza Ernst Cassirer, con quien Panofsky com-
parte, entre otras cosas, la anécdota del “jabén goetheano”. Cassirer desarrolla
cabalmente el término “forma simbdlica” en el tercer volumen de Filosofia de
las formas simbdlicas. A diferencia de Panofsky, el filésofo neokantiano sostiene
que el arte supone una forma simbdlica, pero de acuerdo a lo que ella misma
presenta. Es decir, el arte, como otras formas simbélicas, consiste tan sdlo en eso
mismo que aparente, mds no en lo que le transciende. Mds alld de la extensién
visible de la propia de la obra, el sentido de la misma no puede ser instituido,
sino a costa, precisamente, de lo que muestra; en otras palabras, estarfamos trai-
cionando lo que la obra por ella nos de-muestra. La obra de arte hace visible lo
invisible, como dijo Paul Klee, en el mero hecho de su exposicién. La perspectiva
que forma la obra, entendida en términos panofskianos, seria la representacién
simbdlica de un sentido abierto mds alld de ella misma. Cassirer, en cambio,
sostiene que el sentido de la forma simbdlica se encuentra més acd de toda inter-
pretacién iconogréfica-iconoldgica:

es la percepcién misma la que debe a su propia organizacién inmanente
una suerte de ‘articulacién’ espiritual y que, tomada en su textura interna,
pertenece también a una determinada textura de sentido [...] No es recibi-
da solamente a posteriori en esta esfera, sino que parece de alguna manera
nacida en ella y con ella (p. 289).

De esta forma, se produce lo que autor llama “pregnancia simbélica”, un
proceso o movimiento entre el acto sensible de la percepcién y la “energia del
espiritu por la cual un contenido de significacién inteligible [geistiger Bedeu-
tungsgehalt] se une a un signo sensible concreto [konkretes sinnli- ches Zeichen)] e
intrinsecamente adaptado a ese signo”. (p. 267). Es lo que, en términos semdn-
ticos, Merleau-Ponty llama /état naisannt, una traduccién laxa del erscheinendes
Sein husserliano de Ideas I1. A diferencia de los autores mencionados, Alloa
considera, contra toda teorfa de la perspectiva como simbolo, la idea de perspec-
tiva como medialidad [médialité]. A grandes rasgos, la medialidad es la propia
esencia de la perspectiva en cuanto que sélo se intuye por flexiones determinadas
de un objeto o una experiencia. Esta peculiaridad anula la posibilidad de pensar
una perspectiva en el estado puro de una forma simbdlica. La perspectiva es el

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madlrid



240 | ToMAS EPIFANI

principio resemantizador mediante el cual es posible modular la forma simbélica.
La perspectiva no es una forma simbdlica, sino la operacién medial que consti-
tuye el sentido de la forma simbélica misma.

La perspectiva representa entonces ese médium que proporciona un
acceso a la realidad, incluso si en la medida en que hace emerger, para uti-
lizar una expresién de Cassirer, un nuevo ‘lado de la realidad’, obstaculiza
también el acceso inmediato a esta: la perspectiva es, pues, simultdneamente
el principio de formacién y de deformacién (p. 304-5).

8. El perspectivo dia-agonal: mas alla de la posverdad y el neofactualismo

El ensayo, finalmente, acaba con una propuesta de renovacién epistemoldgica
del viejo perspectivismo. ;En qué consiste el perspectivismo en términos politicos
del siglo XXI? El perspectivismo epistémico-politico de Alloa apunta a criticar
dos coordenadas fundamentales de la actualidad, a saber, (i) la posverdad; y (ii)
el neofactualismo.

En primer lugar, las practicas politicas asociadas a la posverdad —ocupadas
indiscriminadamente de disolver todo tipo de discusién— son el primer blanco
que el perspectivismo de Alloa desaffa. Especialmente, porque este tipo de posi-
cionamientos habilitan la legitimacién de un individualismo extremo de corte
ilegitimamente nietzscheano, afin al modelo ideal de individuo promovido por
el neoliberalismo. La proliferacién de los infinitos puntos de vista —proclamados
bajo el slogan: “crisis de la verdad”— certifican su validez segin el mecanismo
igual validez | Equal Validity] caracteristico de la filosofia posmoderna y construc-
tivista, como lo advierte Paul Boghossian.

En segundo lugar, el neofactualismo trabaja en dirimir todo punto de vista
con el propésito de establecer una tinica descripcion posible de los hechos. Estos
hechos que se arroga el neofactualismo, ademds, parecen ser independientes
del modo de acceso, como si estuviesen por fuera del sesgo que produciria
toda perspectiva. De ahi que esta postura puede entenderse como una suerte
de idealismo empirico. El neofactualista se adjudica la objetividad sobre
la base “hechos alternativos” que parecen olvidar por completo las leyes del
escorzamiento fenomenolégico. Como si, con los ojos vendados, tan solo por
caer ante objetos “sin orientacién”, bastara con tocar dos cosas sensiblemente

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madyrid



EL PERSPECTIVISMO AGONAL: EMMANUEL ALLOA EN REPARTOS DE LA PERSPECTIVA | 241

isomérficas y considerar la una verdadera por analogia de la otra. Y en rigor
resulta que los neofactualistas no se autodefinen metaféricos como podria
parecerle a uno, sino que as7 lo creen. En resumen, los hechos que describe esta
corriente son, de buenas a primeras, una fijccidn [fixion], una ficcién que se
encuentra fijada a un tejido de construcciones sociales, tal como sostiene Barbara
Cassin.

En este contexto, la reivindicacién del perspectivismo surge como respuesta
a la totalizacién discursiva de estos dos polos epistemoldgicos. El debate politico
contempordneo se redujo a dos discursos de realidad, en principio, opuestos
que tienden a deslegitimar la verdad y su medio de acceso. Por esta razén,
Repartos de las perspectivas plantea reconsiderar una tercera via de acceso a la
realidad. Denostada por su equivoco cardcter claustral o aditivo —esto es, ora
encerrada en su sesgo, ora suma de perspectivas parciales—, el perspectivismo no
escapard del reproche relativista o irénico sino a condicién de ser reformulado.
Dicha reformulacién exige aceptar la necesidad de la confrontacién: “solo un
perspectivismo conflictual y contrastante permite proporcionar el relieve que
requiere todo conocimiento”, es decir, sélo la agonalidad en su estudio lateral
permitird la profundidad discursiva que exige el objeto estudiado sin relativizarse
ni enclaustrarse. Esta agonalidad compartida es la que, en definitiva, teje la
distribucién misma de una perspectiva, la l6gica del reparto. En resumidas
cuentas, Alloa habla de una perspectiva dia-agonal:

Contra la idea de que solo habria una representacién completa y ver-
dadera del mundo, y que el mundo consistiria en un conjunto de objetos
independientes sea cual fuera la manera en que uno se remita a ellos, la
perspectiva dia-agonal exige rearticulaciones de sentido permanentes. Cada
perspectiva nueva completa y relativiza a la vez a las precedentes (p. 340).

Este es el perspectivismo con el que se accede a una suerte de objetividad
en términos intersubjetivos y co-perceptibles, aquel que completa y relativiza
simultdneamente perspectivas en conjunto mediante un criterio de adecuacién
experiencia-expresion o realidad-discurso.

Dicha agonalidad de la perspectiva, por otra parte, tiene una exigencia deli-
beradamente dindmica para evitar los extremos que el psiquiatra y fenomenélogo
Wolfgang Blankenburg llamaba hipo- e hiperperspectivismo. El primero mienta
la rigidez perspectivista que impide integrar otras miradas del mundo. El segun-
do, contrariamente, describe una engafnosa empatia extremista donde el sujeto

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madlrid



242 | ToMAS EPIFANI

“nunca estd en su piel”, sino en la de los demds anticipando permanentemente
deseos, expectativas y voliciones ajenas. La dindmica de este perspectivismo per-
mite distanciarse de estos extremos en la medida que responde a las siguientes
caracteristicas: (i) ver-para: el objeto aparece siempre para alguien; (ii) ver-como:
en su aparecer, lo vemos como si tuviera tal o cual forma; (iii) ver-por: sélo hay
una cierta manera de ver por o a través de su mediacion; (iv) ver-que: la media-
cién hace las veces de objetividad lateral —no ob-jetiva—, permitiendo ver que
algo es de tal o cual modo; y, finalmente, (v) ver-con: una perspectiva se consti-
tuye en conjunto, con otros, de manera co-perceptiva.

Conclusion

El trabajo de Emmanuel Alloa ofrece una arqueologia del concepto de pers-
pectiva y sus consecuencias actuales. La metafisica de la primera persona del
singular ha proyectado su psico-geografia interna sobre las explicaciones del
mundo exterior. Es menester restablecer una doctrina perspectivista capaz de
articular descripciones del mundo a partir de la complejidad heterogénea de
la propia realidad. Por esta razdn, el conflicto y la reorientacién resultan una
determinacién epistemoldgica necesaria. Como senala Alloa: “La posibilidad de
variar —de poner en juego las diferencias— resulta ser un recurso importante en
la obtencién de un progreso en el conocimiento, pero también en la organizacion
de un mundo comun” (p. 65).

Frente a la necesidad de entrecruzamientos epistemoldgicas, reposiciona-
mientos politicos y conflictos discursivos, la historia colonial latinoamericana
guarda en su memoria, por llamarlo de algin modo, cierto privilegio. A saber, el
hecho de que nace en 'y tienda ala agonalidad a propésito de su propia naturaleza
hibrida. El colonialismo ha dado lugar a términos como la transmodernidad del
filésofo Enrique Dussel; hibridacion, elaborado por el antropélogo Néstor Garcia
Canclini; la epistemologfa aymara como la ¢/%xi, desarrollada por la sociéloga
boliviana Silvia Rivera Cusicanqui. Configuraciones politico-culturales radical-
mente conflictuales que encuentran sus raices en el concepto de raza de Anibal

Quijano.

En efecto, esto no excluye que cada una de las teorfas hibridas, conforme
a la naturaleza de la perspectiva, suponga una contradiccidn inevitable y, de
hecho, constitutiva, tanto en el discurso colonial como en el decolonial. Por este

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madyrid



EL PERSPECTIVISMO AGONAL: EMMANUEL ALLOA EN REPARTOS DE LA PERSPECTIVA | 243

motivo, una vez aceptada la imposibilidad de una perspectiva omni-inclusiva,
en el dmbito prictico bien bastaria una pedagogia de perspectivas dindmicas. Por
un lado, porque las pricticas de ese tenor dindmico exigen, en términos estruc-
turales, ciertas condiciones formales y materiales bdsicas que posibiliten procesos
complejos de discernimiento tedricos o artisticos. Por otro lado, porque, en tér-
minos discursivos, posibilitan conflictos espiritualmente destructivos sometidos,
en gran medida, al ejercicio del poder. En rigor, se intenta reorientar el espiritu,
no destruirlo. Si el poder sélo existe en la medida que, consciente o inconscien-
temente, se estd dispuesto a aceptarlo, como sostuvo Maquiavelo, entonces, serd
necesario, pues, mds bien formular una pedagogia discursiva epistemoldgicamente
reorientadora. Es decir, una pedagogia de la comunicacién. El monumental traba-
jo de Carlos Lenkersdorf sobre la filosoffa precolombina de los tojolabales —“los
que saben escuchar bien”— en torno al concepto nosotrificacién, sugiere una
valiosa descripcién de la pedagogia discursiva desde una filosoffa de la escucha.
De esto modo, un perspectivismo riguroso no deberia limitarse solamente a “ver
de nuevo”, como rezaba Merleau-Ponty, sino también a escuchar y, complemen-
tariamente, oler, tocar y saborear co-perceptivamente con pretensiones, mds bien
de una perspectiva demos-agonal.

Bibliografia

Arroas, Emmanuel. (2023). Repartos de la perspectiva, Chile: Palinodia, trad. Zeto
Bérquez.

Enviado: 18/06/2025
Aceptado: 15/09/2025

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madlrid






RESENAS






RESENAS 247

DERRIDA, ] (2024). Du méme a Lautre. Deux cours sur Husserl, 1963 (ed. Raphaél
Authier y Edouard Mehl). Paris: Editions du Seuil, 214 pp.

Daniel Atvarapo-GRECCO
Universidad Nacional Auténoma de México

danielalvarado@filos.unam.mx

A finales del afio pasado se publicé Du méme a lautre. Deux cours sur Husserl,
1963, trabajo que recoge dos cursos que Jacques Derrida dict6 en la Sorbona
sobre la cuestién de la teologia en el pensamiento de Edmund Husserl y la quinta
meditacién cartesiana. La publicacién, cuya edicién fue establecida por Raphaél
Authier y Edouard Mehl, puede sorprender a més de un lector. ;Por qué no haber
publicado el curso sobre la quinta meditacién cartesiana independientemente?,
spor qué no haber incluido en una sola edicién el curso sobre fenomenologia
y teologia y otro curso que Derrida impartié sobre metafisica y método? A lo
largo de esta resefia me gustaria responder a estas dos preguntas, mostrando, por
un lado, que la cuestién de Dios y del otro van de la mano y por el otro, que
Derrida se mantuvo fiel a una forma de elaborar el problema de la otredad que
remite a Husserl, incluso si, en Gltima instancia, esta fidelidad también entrana
un gesto critico.

El curso que abre la publicacién se titula “Phénoménologie, téléologie, théo-
logie: le Dieu de Husserl” y se compone de cuatro sesiones. A lo largo de ellas es
claro el propésito de Derrida: a pesar del silencio inicial de Husserl respecto a la
teologia, habia una necesidad interna en el discurso fenomenoldgico que obligd
al fenomendlogo a darle un lugar a Dios dentro de la fenomenologia (p. 28). Es
asi como Derrida se lanza a las primeras alusiones a Dios en Ideas 1, prestando
atencién al rol que Husserl le da al momento de describir la validez necesaria e
incondicional de las leyes eidéticas. A través de un didlogo ficticio entre Kant y
Husserl, Derrida insiste en la necesidad de que las leyes eidéticas en lo que con-
cierne a la dacién de los cuerpos pesen tanto sobre los sujetos corpéreos como
sobre Dios. A diferencia de Kant, quien insistirfa en la diferencia entre intuicién
originaria e intuicién derivada al momento de plantear que solo a nosotros,
sujetos finitos en cuanto corpéreos, nos aparecen escorzados los cuerpos, Husserl
senalarfa que una percepcién asi responde a una necesidad esencial sin importar

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madlrid


mailto:danielalvarado@filos.unam.mx

248 RESENAS

al sujeto al que se muestre, ya sea Dios o un sujeto humano, pues la espacialidad
es un predicado esencial de la corporalidad que, de no admitirse, implicaria que
lo que se me muestra a mi, sujeto finito, es ilusorio (p. 38). No puede haber, por
consiguiente, un sujeto que esté exento de las necesidades de esencia. Pero de
limitarnos a esta referencia, ;no deberfa decirse entonces que Dios estd lejos de
ocupar un lugar central en la fenomenologfa?

Derrida dirige su atencién a otros momentos de /deas I, particularmente alli
donde Husserl practica la epojé y luego la reduccién trascendental con tal de
delimitar las estructuras esenciales de conciencia. Toda trascendencia cae bajo el
peso de la epojé fenomenoldgica salvo dos, a saber, el yo puro y Dios. Derrida se
muestra bastante atento al cardcter que tienen tanto el yo puro como Dios, pues
ello da razén de que Husserl, en lugar de haberse desentendido de la cuestién
de Dios, solo la pospuso para regresar a ella. Asi, mientras que el yo puro es una
trascendencia en la corriente de vivencias de la conciencia en la medida en que
estd presupuesto como polo unificador de cada una de ellas (p. 56), Dios es una
trascendencia mediata a la cual no hay acceso y que, sin embargo, se anuncia
en la conciencia reducida fenomenolégicamente (p. 57). Pero, afiade Derrida,
si Dios se anuncia asi (dando lugar a un desarrollo conceptual y filoséfico que
ocupard a Husserl en obras tardias) no sale indemne del tratamiento del que ha
sido objeto por parte de la fenomenologia. En lugar de conservar algtin predicado
asociado comunmente a él, el Dios de Husserl se verd modificado (p. 63).

;Qué tiene en mente Derrida al sugerir que Dios pierde sus “atributos onto-
légicos cldsicos”? En lugar de ser un “otro absoluto”, Dios describird la manera
en que la conciencia alcanza su propio ser trascendiéndose o escapando de s a la
vez (p. 69). Derrida desarrolla esta idea con base dos temas. El primero de ellos
es el de la objetividad ideal, concepto con el cual Derrida piensa tanto en obje-
tos ideales, como los que conforman la tradicién de las disciplinas matemadticas,
como las esencias. Sea cual sea el caso, importa saber aqui que la conciencia que
se da estos objetos es una conciencia que trasciende su finitud y que, al hacerlo,
exige la verdad incondicionada para ella y para cualquier otro sujeto, haciendo
aflorar asi lo divino (p. 70). El segundo tema en el que aflora lo divino en el
pensamiento de Husserl es la idea en sentido kantiano. Leyendo a Derrida, me
atreverfa a afirmar que en su lectura confluyen dos interpretaciones de esta idea.
Habria un primer sentido vinculado a la percepcién horizontal de la cosa —en la
medida en la que se da escorzadamente, hay percepciones que apuntan a la ple-
nificacién de perfiles comentados y no presentes—, y un sentido prictico y ético
mis decisivo en la cuestién de Dios. Que la percepcién sea inacabada prescribe,

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madyrid



RESENAS 249

afirma Derrida, una tarea infinita de la determinabilidad, la cual es solidaria de
la divinidad misma (p. 72).

El seminario cierra con una reflexién sobre la relacién entre la cuestién de
la divinidad y la intersubjetividad. Derrida senala que ambos temas irfan de la
mano no solamente porque la intencionalidad que se refiere a Dios y al otro es
mediata; hay una interrelacién porque Dios es el zelos y valor al que tiende la
comunidad de las ménadas de la que Husserl hablé en la quinta meditacién
cartesiana. Esta afinidad me hace pensar a la férmula “cualquier otro es comple-
tamente otro’, intraducible en espafol en la medida en que la palabra rouz puede
ser tanto un adjetivo como un adverbio en francés. Es este doble uso el que, anos
mds tarde, permite decir a Derrida mientras habla del sacrificio de Isaac que esta
férmula vale tanto para el otro en cuanto otro yo como para Dios. Salvando
las distancias, no parece descabellado sugerir, cuando menos, una cercania por
explorar. A final de cuentas, ;el otro y Dios en la fenomenologia no comparten el
exceso de toda fenomenalidad, la trascendencia que Derrida destaca precisamente
a propésito del otro en cuanto infinitamente otro? (2024b, p. 349).

El siguiente curso versa sobre la quinta meditacién cartesiana. Los lecto-
res mds familiarizados con el trabajo Derrida encontrardn muchas resonancias
entre algunas de las sesiones y “Violence et métaphysique: essai sur la pensée
d’Emmanuel Levinas” (publicado originalmente en 1964 en la Revue de méraphy-
sique et de morale y retomado en Lécriture et la différence en 1967). Sin embargo,
en el seminario hay una atencién a aquellos pardgrafos que, por una razén u
otra, no ocuparon a Derrida de igual manera en su publicacién de 1964. Asi,
Derrida no pierde de vista, desde la primera sesién del seminario, que esta quinta
meditacién no solo versa sobre el otro y el tipo de intencionalidad que lo define
(algo que constituird su principal argumento en contra de Levinas en “Violence
et métaphysique”; desde el comienzo subraya el cardcter trascendental que reviste
las descripciones de Husserl. Esto es crucial porque, en lugar de tratar al alter
ego como el yo de un hombre localizado en el mundo vy, por lo tanto, como una
realidad situada espaciotemporalmente, la aproximacién trascendental hace del
otro un origen del mundo al igual que yo, y, en esa medida, una fuente consti-
tutiva de su sentido (p. 86). Esta precisién nos previene no solo frente a otros
textos en donde Husserl abordé la cuestién de la intersubjetividad (como Ideas
I1 y al cual alude Derrida en este seminario), sino que también da la ocasién
para que Derrida presente sus objeciones en contra de otros filésofos, como Jean-
Paul Sartre (p. 128), quienes rechazaron tajantemente el concepto de alter ego.
Solamente al abordar el cardcter egoico del alter ego se logra hacer justicia de su

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madlrid



250 RESENAS

otredad; de lo contrario, se le reduce al estatus de cosa. Pero, concluye Derrida
en la quinta sesién, es precisamente su cardcter egoico lo que también supone un
problema: ;no es el otro aquello que supone un desafio insuperable no solo para
la fenomenologfa, sino también para la “intencién de la filosofia occidental” por
ser no fenomenalizable? (2025, pp. 201-202). La fenomenologia seria necesaria
para reconocer la alteridad radical del otro incluso si, en tltima instancia, sus
supuestos se ven desbordados al asumir esta tarea.

El curso sobre la quinta meditacién cartesiana se desarrolla en cinco sesio-
nes. En la primera de ellas, Derrida llama la atencién sobre el pathos con el que
Husserl empieza su reflexion. Se trata de un tono sobrio pero patético, pues la
cuestion del otro amenaza con hacer que una crisis invada la idea misma de
la filosofia. El concepto de crisis tiene resonancias con el planteamiento de la
Crisis de las ciencias europeas, pero Derrida distingue su acepcién: si en la Crisis
hay tal, se debe al recubrimiento y olvido de un acto que da origen al sentido,
estableciéndose asi que el olvido es superable. Por el contrario, la crisis de la que
testimoniarifa la quinta meditacidn cartesiana parece insuperable y afectaria a la
idea de la filosofia desde su interior (p. 90). Esta crisis no seria otra que la del
solipsismo, cargo que amenaza no solo a la fenomenologia sino también a la
filosofia en general en la medida en que pone en cuestién las pretensiones de la
verdad como algo universal y vdlido para cualquier sujeto. A pesar de este pathos,
Derrida encuentra un “racionalismo optimista” de la parte de Husserl que lo
hace considerar toda negatividad como “pasajera” o “accidental”. En este senti-
do, todo solipsismo es pasajero o, para ser mds preciso, solamente un momento
en un decurso que siempre se encamina a su superacién. Otra cuestién que
prevalece en este planteamiento y que hilard la reflexién de Derrida a lo largo
del seminario: si con la fenomenologia trascendental se abre verdaderamente el
problema del otro, se debe a que, propone Derrida, el otro en cuanto alter ego
no se deduce de lo “otro” en la medida en que es una conciencia como yo. Sin
embargo, esta idea deja reintroducir una dialéctica de lo mismo y lo otro que
Derrida vincula a una herencia griega: el alter ego es radicalmente otro por ser
una conciencia constituyente de sentido, pero es lo mismo que yo al darse con
el sentido de otro ego (p. 88). La fenomenologia trascendental se encontraria
entonces en oscilacién entre un movimiento que se dirige a su liberacién respecto
a dicha dialéctica de lo mismo y de lo otro, y un movimiento que, sin embargo,
la confina a ella. Retomando a Eugen Fink, Derrida cuestiona las pretensiones
de la fenomenologia al buscar liberarse de los presupuestos filoséficos de una
tradicién a la que sin embargo pertenece y cuyo lenguaje sigue hablando sin

poder abdicar de él (p. 89).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madyrid



RESENAS 251

En la segunda sesién, Derrida contintia elaborando aquello que hacia nece-
saria la tematizacién de la intersubjetividad. Derrida se refiere, en primer lugar,
a la comunicacién, cuya problemdtica atraviesa esta quinta meditacién por cuan-
to la verdad no solo implica validez intersubjetiva, sino también un horizonte
comun en el que el intercambio entre conciencias es posible. Aunado a esto se
encontrarfa una alusién en Ideas | a la Einfiihlung o intropatia (intropathie), cuya
elaboracién anticipa ya que la dacién del otro es estructuralmente similar a la
del recuerdo en la medida en que ambas vivencias se caracterizan por no darse
en la intuicién de una manera plena o directa (p. 123). Me gustaria aprovechar
esta ocasion para insistir en que este fue un tema predilecto de Derrida. La
alusién a la afinidad entre el recuerdo y la intropatia se encuentra también en la
“Introduction a L'Origine de la géométrie” (1962, p. 83) y La Voix et le phénomeé-
ne (1967b, p. 52), trabajos en los que Derrida insiste en la manera en que la
temporalidad deja insinuar la alteridad al interior de la conciencia misma. Pero
el seminario aporta una pieza valiosa en este encadenamiento: Derrida propone
ver entre ambas experiencias “una sola y misma posibilidad”, como si el tiempo
entrafara de suyo una alteridad que impide una reduccién a lo que Husserl, en
el curso de esta quinta meditacién, llamard esfera de propiedad. Derrida invita
asi a los lectores a ver la compenetracién entre temporalidad e intersubjetividad
con base en los manuscritos C (p. 189). Haciendo a un lado la cuestién, Derri-
da procede a un andlisis entre el tratamiento de la intersubjetividad en Ideas
I y Meditaciones cartesianas. La diferencia estaria en que Ideas 11 se ocupa del
problema de la intersubjetividad desde el otro como entidad psicofisica. En los
niveles de constitucién, esto implica una derivacién, pues la psique, en cuanto
situada espaciotempralmente y en conexién con la realidad en virtud del cuer-
po, extrae su sentido de la conciencia trascendental como regién originaria del
sentido (p. 124). Cabe destacar que estas observaciones y las anteriores tienen un
cardcter preliminar por el que Derrida busca justificar tanto el punto de partida
como el camino que toma Husserl para abordar la descripcién del otro. Asi,
una vez hechas estas precisiones, Derrida se lanza a su comentario de la quinta
meditacién.

A lo largo de las otras sesiones, Derrida ofrece una lectura guiada de cada
pardgrafo acompandndola de un comentario. Me limitaré entonces a las obser-
vaciones que considero mds pertinentes. Una de ellas se refiere al §45, en donde
Husserl, después de haber practicado la epojé temdtica que le permite suspender
toda referencia a lo extrano y asi aislar los elementos que permiten su cons-
titucién, habla de una apercepcién mundanizante del ego trascendental. Este
ego trascendental constituye el mundo y realiza una apercepcién de si. Derrida

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madlrid



252 RESENAS

se pregunta entonces si este yo constituido por el ego trascendental no puede
tomarse como el primer otro para el yo. Si la apercepcién significa que el ego
trascendental se mundaniza al apercibirse, que constituye como un ser mundano
o ser en el mundo a través de la apercepcion de si, quizds sea pertinente hablar
del yo mundano como otro yo (2025, p. 157). Otro momento importante viene
en el comentario al §50, en donde aparece el concepto de apresentacion ana-
l6gica y con el cual Husserl describe que el otro el otro se encuentra alli frente
a mi sin que se dé originariamente. La experiencia que tengo del otro supone
entonces una intencionalidad mediata, y es precisamente en torno al concepto
de mediatez, tomado tanto de un vocabulario tecnolégico como semidtico, que
girardn las reflexiones de Derrida. En cualquier caso, la reticencia que Derrida
busca expresar asi se refiere a que la descripcién de la apresentacién del otro es
hecha en un lenguaje de origen mundano, pregunta con la cual Derrida vuelve
a retomar a Fink. Aunque Husserl parezca pensar que es posible neutralizar el
sentido mundano del lenguaje del que se sirve, Derrida considera que no y que el
lenguaje es lo ltimo que la fenomenologia pueda reducir (p. 174). Pero Derrida
no busca deshacerse del concepto de apresentacién analdgica, y ello puede verse
en la manera favorable en que interpreta otra férmula que emplea Husserl para
definir la intencionalidad que me da al otro, a saber, el de modificacién intencio-
nal. En contra de Ricoeur y de Levinas, Derrida insiste en su importancia porque
permite poner de relieve la responsabilidad filos6fica que asi asume Husserl: solo
al reconocer al otro en cuanto alter ego como modificacién intencional mia (es
decir, a sabiendas de que todo lo que pueda decir de él o ella me presupone a mi)
puede respetarse las exigencias de un discurso filoséfico responsable que conoce
sus condiciones y limites (p. 181). Como puede inferirse, este es un punto en
comun con “Violence et métaphysique”, en donde Derrida habla de la respon-
sabilidad filoséfica no solo en relacién con Husserl sino también con Heidegger,
otro filésofo cuyo planteamiento Derrida pone a prueba en contra de las criticas
de Levinas. Queda por averiguarse si este concepto de responsabilidad cambia a
lo largo de la trayectoria filos6fica de Derrida. Pienso nuevamente en el seminario
sobre el secreto, en donde Derrida, retomando la decisién que Abraham toma
frente a Dios de sacrificar a Isaac, vincula la responsabilidad con la incapacidad
de dar cuenta de mis actos (2024b, p. 324). Si en un caso se acentda la respon-
sabilidad filos6fica como aquella que es consciente de los supuestos que hacen
posible cierto discurso, mientras que en el otro se piensa la responsabilidad como
radicalmente heterénoma, se vuelve una tarea pendiente elaborar que lleva la
trayectoria de una determinacién a otra.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madyrid



RESENAS 253

Me gustaria concluir con un comentario sobre la afinidad que Derrida expre-
sa respecto a Husserl. Esta afinidad se refiere a la manera en que la fenomenologfa
trata al otro y en la que logra escapar a las criticas de Levinas (a saber, la violencia
hacia la alteridad del otro al reducirlo al estatus de alter ego). No obstante, aun-
que haya aqui un gesto ético, no ha de olvidarse que se realiza en medio de un
horizonte en el que ya ha acontecido un acto violento: el hecho de que la dacién
del otro me presuponga de un modo u otro para que tenga sentido. Esta serfa una
violencia preética, afirma Derrida, y, por consiguiente, instalada en el aparecer
mismo (pp. 183-184). Me atreveria a decir que esta es una idea que atraviesa la
reflexién de Derrida sobre el otro, a saber, que no hay horizonte ético sin una
herida que implique ya cierta traicién a su singularidad. Es asi como Derrida
cierra “En composant ‘Circonfession”, en donde la posibilidad del perjurio se
debe a que todo lenguaje dirigido al otro deja insinuar a un tercero (2005). No
hay, por lo tanto, ética o relacién de justicia que no presuponga ese primer gesto
de traicién.

Bibliografia

DERRIDA, Jacques (1962). Introduction & LOrigine de la Géométrie. En Edmund Hus-
setl, L'Origine de la géométrie (pp. 3-171). Presses Universitaries de France.

DERRIDA, Jacques (1967a). Violence et métaphysique: Essai sur la pensée d’Emmanuel
Levinas. En Jacques Derrida, Lécriture et la différence (pp. 117-228). Editions du
Seuil.

DERRIDA, Jacques (1967b). La Voix et le phénoméne: introduction au probléme du signe
dans la philosophie de Husserl (6a edicién). Presses Universitaires de France.

DERRIDA, Jacques (2005). « En composant ‘Circonfession’ ». En John D. Caputo y
Michael ]. Scanlon (eds.), Des Confessions. Jacques Derrida, Saint Augustin (pp.
45-61). Stock.

DERRIDA, Jacques (2024b). Répondre — du secret. Séminaire (1991-1992). Editions du
Seuil.

Recibido: 15/09/2025
Aceptado: 17/09/2025

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madlrid






RESENAS 255

Xavier EscriBano Lorez (ed.) (2024). Vivir del aire, pensar la respiracién.
Ensayos filosdficos e interdisciplinares de antropologia de la corporalidad II. Madrid:
Sintesis Editorial, 444 pp.

Jorge Andrés Carvo CHAVEZ
Benemérita Universidad Auténoma de Puebla

calvoj.andres@gmail.com

La funcién de un titulo es identificar los temas principales de los que trata
una obra y ofrecer al lector una idea general de la perspectiva central que el libro
persigue. Con esta idea en mente, puedo afirmar, sin temor a duda alguna, que
pocas obras han acufiado de forma tan concreta y clara su tema de investigacion
como lo hace Vivir del aire, pensar la respiracidn. La obra en cuestién se suma al
reciente esfuerzo de distintos autores y corrientes del pensamiento por abordar
el tema del aire; por ejemplo el Phenomenological Ontology of Breathing de Petri
Berndtson; el Breathing Aesthetics, de Jean-Thomas Tremblay; y, por mencionar
uno mds, On Breathing: Care in a Time of Catastrophe, de Jamieson Webster. La
valiosa aportacién que se hace respecto del tema, a cargo de la edicién de Xavier
Escribano, dialoga con la filosofia, la antropologia y la estética, pero principal-
mente con el lector, al poner al descubierto este proceso tan vital e intimo.

Este dltimo talante representa la mayor contribucién que esta obra presenta
frente a los aportes contempordneos. Cada uno de los autores de este volumen
se dio a la tarea por tematizar la relacién entre el aire y el sujeto desde distintos
linderos de la filosofia, las artes y la antropologia. La diversidad de posturas aqui
ilustradas es, sin duda, la fortaleza incuestionable del texto porque no se incurre
en la ilusién de agotar un tema mediante una dnica perspectiva tedrica; por el
contrario, se ofrece una red conceptual amplia sobre las diversas implicaciones
de pensar el aire como concepto central en la vida actual. Esta visién amplia
del aire y la respiracién parte de la conviccién de que el aparente trasfondo de
obviedad en el que respiramos es, en realidad, mds problemdtico de lo que podria
pensarse a primera vista. Vivir del aire, pensar la respiracion desmonta la imagen
de obviedad que rodea al acto de respirar al mostrar que es mds que un simple
fenémeno fisiolégico: es una estructura fundamental de la corporalidad y de la
vida misma, pero también revela una inherente unién con el mundo que nos
rodea. La relacién entre la persona y su mundo se materializa en cada inspiracion

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madlrid


mailto:calvoj.andres@gmail.com

256 RESENAS

y cada exhalacién. Este intercambio continuo entre oxigeno y diéxido de carbono
revela tanto la pertenencia del sujeto a su entorno como la capacidad afectiva
que este simple acto puede tener en la experiencia inmediata del cuerpo vivido.

En los veinte capitulos, distribuidos en cuatro secciones, hay una pregunta
constante que marca la pauta de la discusién: ;qué relacién tiene el aire con el ser
humano y su mundo? Esta pregunta se explora desde distintas perspectivas que
los autores de este compendio desarrollan desde sus respectivos dmbitos tema-
ticos con una elegancia digna de elogio. Que el aire funcione como eje de estas
investigaciones da pie a una serie de paralelismos interesantes entre los capitulos.
Se le concibe como alimento, inspiracion, realidad corporal, esfuerzo y salud, en
sintesis, el aire permea por entero cualquier relacién que se tenga con el mundo.
Los cuatro ejes que articulan esta amalgama de posibilidades temdticas son los
siguientes: filosofia de la respiracion; fenomenologia de la respiracion, ética, préc-
tica y politica de la respiracién, y por dltimo la estética de la respiracién. Ahora
bien, el leitmotiv que une estas cuatro divisiones puede describirse del siguiente
modo: el aire y la respiracién constituyen partes fundamentales e inherentes de
la vida del ser humano.

Esa unidn es, en realidad, el impulso que permite apreciar las distintas gra-
daciones temdticas del acto de respirar. En palabras del propio Escribano (2024,
p- 41): “la modulacién de nuestra respiracion expresa de manera inmediata el
modo como estamos instalados afectivamente en el mundo.” Se trata de una
accién simple que imbuye al cuerpo de vida, pero cuya aparente simplicidad deja
ver, paraddjicamente, que detrds de la respiracion hay una serie de presupuestos
que dotan a esta accién vital de un trasfondo filoséfico profundo que abarca
desde la cualidad del olfato, la normalidad del respirar hasta las dimensiones
politicas del aire en la ciudad. La convergencia, por ejemplo, entre el hdbito,
el olvido por respirar, el amianto, la danza y el teatro, todos temas centrales de
este volumen, no radica en las especificas vicisitudes que intervienen en cada
escrito ni en las hipétesis que cada uno de sus autores ha tenido en mente, sino
en el develamiento y andlisis de las intrincadas relaciones que acontecen en la
respiracién y que competen al ser humano. Ya sea que se trate de la danza, de la
fenomenologia, de la politica o de la ética, la respiracién ocupa un papel central
porque refleja el intimo encuentro que el yo establece con su mundo circundante.

El libro consolida la investigacién al sostener un equilibrio adecuado entre
la pregunta por el aire y la libertad temdtica con la que los investigadores
desarrollaron sus reflexiones. La relacién con el aire como tema de investigacién

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madyrid



RESENAS 257

filoséfica no se vuelve en ningtin momento redundante al navegar por las pdginas
de estas cuatro secciones, ya que en cada una se aborda de forma concreta la
conexién que el cuerpo y el sujeto mantienen con la respiracién, y no como una
simple permutacién temdtica. El respirar se asume como un vector que vertebra
las reflexiones de este libro, pues se considera la condicién de posibilidad para
pensar los diversos rangos de la experiencia humana. Se trata de una accién
corporal que acaece, en la mayoria de los casos, de forma anénima, pero en estas
pdginas se muestra que posee un vigor conceptual que invita a reconsiderar esa
primera impresién. La relevancia filoséfica tanto del aire como de la respiracion
delata una profundidad temdtica que testimonia la riqueza conceptual de
la relacién entre los autores y el tema. Ya se trate de rastrear la génesis de la
filosofia de la respiracién en la tradicién hindd, examinar el papel politico que
la respiracién desempena en el pensamiento de Thomas Hobbes o cuestionar el
rol que el aliento tiene en piezas coreogréficas submarinas por mencionar unos
ejemplos. Lo valioso de estos andlisis, a ojos de este lector, no se circunscribe
tGnicamente a los cuidadosos y prolijos argumentos que han sido vertidos en Vivir
del aire, pensar la respiracidn, al explorar las relaciones antes descritas, sino en
que se trata de un autentico ejercicio con connotaciones filoséficas para pensar
la relacién que el aire tiene con uno mismo.

A modo de conclusién, presento, en estas ltimas hojas, una breve sinopsis de
los capitulos que constituyen este libro. La primera seccién, la filosofia de la res-
piracidn consiste en cinco capitulos. El primero de ellos lleva el titulo de “Ham-
bre de aliento. El prana como alimento en la Taittiriya Upanisad” de Raquel
Ferrdndez en el que la discusién gira en torno a la figura del aliento en este texto
fundamental del Vedanta. Ferrdndez indaga en el concepto del aliento con la
intencién de ahondar en la conexién que guarda con el cuerpo para sehalar que
se trata de una relacién general en el mundo, pues “el cuerpo hecho de alimento
es el primero, pues del alimento vienen todos los seres y al alimento retornan
tras la muerte.” (61). El segundo, a cargo de Bernat Torres, titula su trabajo “El
pneuma como aliento vital en el pensamiento estoico: andlisis de la dimensién
cosmoldgica y psicofisiolégica del concepto” Aqui se ofrece una cuidada explo-
racién del concepto de pneuma con vistas a establecerlo como un garante entre
la materia y la forma, porque se llega a “la consideracién del cosmos como un
ser vivo y, juntamente con ello, las teorfas médicas que sitdan el pneuma como
la causa principal de los procesos fisioldgicos y vitales.” (78). Abel Mir6 i Comas
presenta el tercer capitulo, titulado “Inspiracién profética e inspiracién poética
en Tomds de Aquino” en la que la inspiracién poética y profética comparten un
aire divino con el cual llegan a ser participes de lo sacro y hablan con voz divina.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madlrid



258 RESENAS

El artista cumple una funcién de profeta ante los otros al establecer los desig-
nios divinos. El cuarto texto “Ver la naturaleza como un organismo viviente y
respirante: Schelling revisitado por Merleau-Ponty”, de Stéphanie Perruchoud
Entabla un didlogo fecundo con la tradicién del idealismo alemdn en Schelling
y con la fenomenologia de Merleau-Ponty al destacar la dimensién dindmica
con la que puede percibirse la Naturaleza, situada en el limite de aquello sobre
lo que el yo ejerce influencia, pero que, aun asi, nos rodea y nos compenetra. El
tltimo capitulo de esta primera parte tiene el nombre de “El aire y la respiracién
en la esferologia de Peter Sloterdijk”, de la autoria de Martin Curiel, quien se
da a la tarea de rastrear en la obra de Sloterdijk una relevante conexidén entre
el ser humano y su respirar en la que aborda los cambios que le competen a la
civilizacién del siglo XXI: “Aquello que el cuerpo era capaz de realizar sin tener
que pensar -la respiracién- se ha vuelto ahora un objeto calculable auto operable
manejable al antojo” (156).

La segunda seccidn, la fenomenologia de la respiracidn consiste en cinco capi-
tulos. El sexto, titulado “Respirando soy, aspectos fenomenoldgicos de la expe-
riencia de respirar” de Ariela Battdn Horenstein tiene el objetivo de abordar
la experiencia de la respiracién en el nivel del cuerpo vivido. Esto implica una
investigacién de las condiciones y efectos que la respiracién tiene sobre la vida
afectiva y el vaivén entre su doble ciudadania. En palabras de la autora: “se
trata de un proceso fisiolégico involuntario y automadtico invisible y que tiene
lugar en la interioridad del cuerpo pero que cae también bajo el dominio de la
voluntad y estar relacionado con la existencia es observable por el movimiento
muscular implicado en la actividad respiratoria y se exterioriza por medio de
la voz el soplido o el suspiro” (171). Roland Breeur en “Olvidarse de respirar”,
presentan una vision clara de un problema complejo. Se trata de la discusién
sobre la primacia de la respiracién, que toca el trasfondo de la compleja relaciéon
entre el cuerpo vivido y el cuerpo fisico, con la intencién de sefalar que la inte-
raccidn entre ambos registros no puede ser comprendida como si se tratase de
una subyugacién, sino como una yuxtaposicién. “La experiencia de la alteridad
olfativa”, a cargo de Midilina Diaconu indaga en las vivencias sobre el olor y
en sus particulares modos en cémo nos sitGan ante la experiencia del otro. Ya
sea desde el deseo carnal de lo sexual o desde la putrefaccién de la muerte. La
vivencia de la otredad estd imbuida por el olor del otro. Luis Anténio Umbelino
presenta la “Teorfa de los lugares respirables”, e indaga de la mano de Maine de
Biran en la interaccién entre la afectividad corporal y la atmosfera vital, con el fin
de sefalar que la atraccidn afectiva que se tenga hacia ellas estd en sintonia con el
cuerpo. Por tltimo, el décimo capitulo, a cargo de Agata Bak y Martin Mercado

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madyrid



RESENAS 259

Visquez titulado “Mascarilla y carne polirritmica. Anatomia fenomenolégica de
la respiracién en tiempos de SARS-Cov-2” tienen el objetivo de traer a la luz el
choque que la experiencia pasiva corporal tuvo al ser intervenida por la imple-
mentacién de las mascarillas durante la pandemia como medida para combatirla.
El uso de la mascarilla constituye un buen caso descriptivo para la fenomenologia
de la respiracién, porque sefala cémo el propio ritmo con el que el cuerpo se
desenvuelve se ve modificado en la habitualidad y cotidianidad.

La tercera parte del libro. Etica, prdctica y politica de la respiracidn. Inicia
con Isabel Morales Benito y su capitulo “El hébito de respirar (bien)” En este
texto se explora el concepto del hébito en la respiracién, pero no como parte
de una continuacién mecdnica y ciega, sino que se senala la relevancia de una
naturaleza dindmica y libre. El articulo decimosegundo “El ritmo respiratorio
de la emocién: el caso de la ansiedad” de Carlos Martos ofrece un argumento en
pos de la importancia de la respiracién para la modulacién de las emociones con
base en testimonios recogidos en sesiones de psicoterapia. “La dimensién politica
del acto de respirar. Una mirada desde Thomas Hobbes.” De Roger Castellanos
Corbera busca explorar los limites de la condicién de la soberania al senalar la
imposibilidad por regir sobre aquellos movimientos vitales sobre los que el pacto
en cuestién no puede interceder. El articulo de Maria Teresa Russo, “Respirar
polvo de muerte. El debate sobre el amianto: una cuestién de ética profesional
y ambiental”, expone los peligros de la industrializacién cuando la salud de los
mineros se vio gravemente afectada por las politicas sanitarias defectuosas de la
Inglaterra de finales del siglo XIX y comienzos del XX, y los paralelismos que el
pasado guarda con las politicas de salud publica del presente. El decimoquinto
capitulo, el dltimo de esta seccién, corre a cargo de Ana Maria Rabe con su
“Respirando el polvo de las Torres Gemelas. Paradojas de una memoria en el
aire.” La autora sitda la dificil labor que ha sido la identificacién de las victimas
de estos atentados por haber sido reducidos a particulas de polvo y el problema
de salud que la inhalacién del polvo, producto de la caida de las torres, tuvo en
los sobrevivientes.

La tltima parte de este libro es la Estética de la respiracidn. Esteban A Geral-
dino investiga en “El motivo de la respiracion en los Sonetos a Orfeo de R. M.
Rilke” el papel central que el aliento tiene en la busqueda de la condicién huma-
nay su relacién con lo divino. Para Rilke, esta bisqueda, acorde con Geraldino,
conlleva la conexién entre lo humano y lo divino, pues el ser humano se vuelve
necesario para lo divino porque es quien puede completarlo al religarse a él. El
decimoséptimo tiene por nombre “Aire y aliento: experiencias de la respiracién

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madlrid



260 RESENAS

en el arte contempordneo” de Albert Moya. En este articulo se exploran las
condiciones artisticas de finales del siglo pasado y el actual, y cémo en ellas el
aire, lo inmaterial y lo evanescente afectan el mundo habitual en el que la vida
discurre. El arte pone en entredicho la inocua normalidad con la que el aire es
concebido y arroja luz sobre las implicaciones que el aire que respiramos sea uno
y el mismo para todos. Sergio H. Sierra M. y Sergio Naranjo V., presentan “La
respiracién en la escena moderna. Los modelos corporales de Stanislavski, Meyer-
hold y Laban”, y llevan a cabo un recorrido por las distintas escuelas artisticas
que han incorporado o innovado, de una manera u otra, la imagen corporal y
las transformaciones surgidas al considerar el impacto que la respiracién tiene en
la ejecucién escénica del artista. El decimonoveno corresponde a Eulalia Polls i
Camps “Coreografiar bajo el agua: Julie Gautier y la danza apneica” Su objetivo
es ahondar en la danza apneica y desentrafar las raices de esta escuela dancistica
que ha encontrado en las profundidades acudticas un nuevo modo de expresién
artistica. Por dltimo, Ester Vendrell Sales concluye este compendio con “Danza
y Priniyima. El poder transformador de la respiracién para la prictica y poética
de la danza.” La autora se da a la tarea de buscar a contrapelo en la historia de la
danza, el yoga y el Praniyima las distintas interacciones que acontecieron a partir
del modo en que la respiracién era valorada en cada una de estas disciplinas y el
impacto transformador que el encuentro entre la danza y el yoga tuvo.

Recibido: 18-11-2025
Aceptado: 01-12-2025

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madyrid



RESENAS 261

ScHuTz, ALFRED (2025). Filosofia de la miisica. Escritos 1924-1956 (seleccidn,
traduccién e introduccion de Jacobo Lépez Villalba). Madrid: Ediciones Encuentro,

203 pp.

Gustavo FABIAN CAMARA
Universidad de Buenos Aires

guscamara@yahoo.com

Pocos pensadores han tematizado los asuntos musicales con tanta penetra-
cién fenomenoldgica como lo ha hecho Alfred Schutz. Destacado en el terreno
de la sociofenomenologia, su produccién tedrica encontré gran reconocimiento
incluso nada menos que por el fundador de la fenomenologia, Edmund Husserl.

Menos conocida, y sin embargo de gran relevancia en su pensamiento, es
su produccién de textos de temdtica musical. Pero antes de abordar los textos
musicales de Schutz —que juntos por primera vez en espafiol son presentados
en este libro— dediquemos un breve comentario a la introduccién de Jacobo
Lépez Villalba, el encargado de la seleccién, traduccién e introduccién de los
textos que aqui se resefan. El mundo filoséfico-musical de Schutz nos lo presenta
alli con su riqueza de datos biogrificos y académicos; pero ademds, lo hace con
generosas —por lo atinentes y explicativas— notas a pie de pdgina en el cuerpo
de los escritos shutzianos, que ponen en contexto y echan luz sobre aquellas
nociones que requieren de mayor comprensién. Un dato no menor con respecto
a lo musical: Lépez Villalba, ademds de fildsofo, es Profesor de Violonchelo y
Musica de Cdmara, motivo por el cual el lector no versado en dicha «provincia
finita de sentido», —al decir del vienés— agradece y puede confiar en encontrar,
en cada caso, la explicacién oportuna y contextualizada. La introduccién es de
una extension suficiente para ser profunda en su desarrollo y definitivamente
consigue secundarnos en la lectura y comprensién de los temas fundamentales
del autor. Se revelan y anticipan alli motivaciones presentes en Schutz que, al
modo del ostinato musical, exponen una constante de su pensamiento: sus escri-
tos fenomenoldgicos sobre musica probardn ser explicativos de aspectos de su
teoria social. Nos dedicaremos ahora si a los textos de Alfred Schutz. La presente
traduccién de estos cinco imprescindibles textos filoséficos sobre musica significa
un valiosisimo aporte para el ptblico de habla hispana.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madlrid



262 RESENAS

«Estructuras de Sentido en el Arte Dramético y la Opera» es este primer texto
de 1924 que corresponde, como sefnala el traductor, al periodo bergsoniano del
vienés. La durée y su relacion con la melodia, el tiempo interno y su correlato
con el tiempo espacializado, las vivencias originales de la duracién pura, y la
relacidn «tt», todos estos tépicos se encuentran condensados en un tipo de arte
que Schutz conoce muy bien: la épera. Podriamos evocar al joven austriaco
—como lo recuerda en su homenaje su amigo Winternitz, segtn reza la intro-
duccién— escuchando en «el piso més alto de la Opera de Viena E/ rapto en el
serrallo de Mozart con la partitura en la mano» (p. 11), y a la par lo imaginamos
forjando algunas intuiciones que aparecerfan posteriormente desplegadas en su
obra. En efecto, nuestro autor dird que la épera, en tanto es combinacién de arte
dramdtico y musica, reine la duracién pura en el tiempo interno y el tiempo
espacializado en que se desarrollan las acciones de los personajes; este tépico
atraviesa gran parte de su desarrollo teérico. Luego de un breve andlisis acerca del
sentido de una forma artistica Schutz recurre al drama como clave interpretativa
de comprensién de la épera. Hay una «técnica» de composicién en el drama que
se mantiene mds alld de su contenido, y lo invariable consiste en que los seres
humanos interactiian con palabras y acciones «en un marco espaciotemporal
determinado» (p. 31). Asi, senala que en tanto las obras de Euripides difieren
en estilo y época de las de Strindberg, y en este sentido son inconmensurables,
ambas pueden sin embargo mostrar estructuralmente, digamos en términos de
Wittgenstein, un «aire de familia».

Una divisa esencial del drama es la palabra. Es la palabra que presupone la
«relacién-ti» como aquella inmediatez donde los actores y en general, actores
sociales, se experimentan en persona en intercambio mutuo. La orientacién-
ta deviene en la relacién-nosotros que es origen de la intersubjetividad. No se
refiere Schutz en rigor a la palabra del poeta, puesto que la poesia aporta parte
de la interpretacién mientras en el drama la palabra conduce a la relacién tg,
que se exhibe ante el espectador «sin ninguna pista para su interpretacién» (p.
37). Esta forma de accién social constituye un « priori de toda comprensién y
«requisito previo esencial del arte dramdtico» (Ibid.), significa un «modelo» de
cémo actuariamos nosotros espectadores en el auditorio; hay un salto compren-
sivo, intuitivo, a la relacién-td, a la universalidad de las acciones: ya no se trata
de la simple actuacién de dos actores en tanto meros «egos psicofisicos reales» (p.
37). Con la palabra Schutz pareceria acercarse poco a poco a lo verdaderamente
musical, no se trata de palabra escrita, sino de palabra escuchada, palabra habla-
da. Esto es decisivo, ya que con el habla se estd introduciendo aqui el tema del
sonido, y con el tono de voz descubrimos en el hablante aquello que no es del

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madyrid



RESENAS 263

orden del concepto o la interpretacién tedrica. Por medio de la palabra hablada
y su entonacién los estados interiores del préjimo comparecen con precedencia
vivaz a nuestra aprehensién. Pero en la épera la musica tendrd que habérselas no
s6lo con la palabra sino también con la accidn, toda vez que ambas estdn en esta
forma artistica llamadas a ser musicalizadas.

Schutz nos transporta a un debate fascinante a través de Nietzsche, Scho-
penhauer, Wagner, y Mozart en torno a la palabra, su preponderancia o no res-
pecto de la musica, y aun la disputa entre la prevalencia de la melodia sobre el
ritmo. No podemos extendernos aqui, pero para nuestro autor, en clara herencia
bergsoniana la melodia airosa ocupard un lugar destacadisimo; también para
Wagner, que de manera enfdtica declara a la melodia por sobre la armonia y el
ritmo como «la forma de la mdsica misma» (p. 49). La palabra es subsidiaria de
la masica para Nietzsche, y de la misma forma es para Mozart, quien escribiera
en carta a su padre un dictamen en tono prescriptivo: «la palabra siempre debe
ser la sierva obediente de la masica» (p. 51). No menesterosa de interpretacién,
la melodia no conoce el t, el lenguaje, ni el concepto porque no tiene necesidad
de objetivarse en el espacio y el tiempo (p. 52). Ahora bien, la duracién interior
supone, dice el autor, la vivencia mds primitiva y original del ser humano (Ibid.).
En efecto, como Lépez Villalba comenta en la introduccidn, el «yo duracién
pura» es la primera forma de vida con la que trabaja Schutz (Cfr. 14). Y aunque
el vienés afirme que «la musica es el arte mds solitario», no obstante, vivenciarse
como ser humano significa también el ser consciente de su propio cuerpo como
algo extenso, capaz de establecer el espacio y tiempo, condiciones previas, ahora
si, para el t, el lenguaje y el concepto. De acuerdo con lo esbozado, sobre la
duracién interior en que vive la melodia pueden construirse estratos superiores
de la conciencia en los cuales se despliegan las acciones de los personajes, y es el
cuerpo el mediador entre el dmbito de la duracién pura y el mundo exterior. En
esto consiste la dpera como combinacién de drama y musica: «Nuestro propio yo
sale fuera del 4mbito de la duracién interior mediante la accién, el movimiento
y la extensién de su cuerpo» (p. 53). En este sentido, la masica aporta a la 6pera
una particularidad por la que comprendemos las vivencias originales de la dura-
cién puray la relacién-ti. La palabra se vincula al contenido de sentido, el gesto
al mundo espaciotemporal comprensible y la musica a la duracién interior. Con
este abigarramiento de elementos en apariencia tan heterogéneos se comprende
cémo la 6pera retine a la musica, las palabras y las acciones.

La orquesta tendrd un lugar destacado en la épera. Antes de cualquier gesto
y cualquier palabra es la musica la que invita a sumergirnos en la duracién en

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madlrid



264 RESENAS

nuestra interioridad, reviviendo todos los acontecimientos de la escena pertene-
cientes al mundo espaciotemporal (p. 61). La musica, a través de la orquesta, es
la esencialmente destinada a enlazar «el hilo de la duracién y de la melodia alrede-
dor de los actores y los cantantes, por un lado, y de los oyentes, por otro» (p. 64).
Acerca del sentido en la pera se disputan Mozart y Wagner. En el primero, el
amor como tema, para el segundo, la tragedia, lo milagroso, lo mitico, e influido
fuertemente por Schopenhauer, la filosofia. Mozart expresa lo maravilloso, como
Wagner, «pero no lo que proviene del exterior. Para él, el surgimiento de los sen-
timientos humanos ya es bastante maravilloso de por si...» (p. 67). En cuanto a
la «relacién-td» Schutz afirma que es en Mozart donde la inspiracién dramdtica
se forjé musicalmente de la existencia real de dos personas en el espacio. Por eso,
actuando simultdneamente los personajes participan «de nuestro mundo en el
sentido mds verdadero» (p. 71).

En el segundo texto presentado, «Fragmentos para una Fenomenologfa de la
Musica», del afio 1944, Schutz emprende un camino atendiendo a la relacién que
tenemos con el fendmeno musical y la reflexién sobre la escucha. Una definicién
importante del autor es que la musica, a diferencia del lenguaje poético, no refiere
a ningtin objeto del mundo y carece de estructura conceptual, no tiene cardcter
semdntico, aunque en el caso de la pintura si hay una referencia a los objetos del

mundo (Cfr. p. 75).

Pero debemos ir ahora al Schutz cabalmente fenomenélogo. En el apartado
que se titula «El acercamiento fenomenolégico a la musica» queda claro lo
que persigue el autor: serd irrelevante para la experiencia del oyente cualquier
consideracion de la musica como sonidos entendidos desde el punto de vista de
la fisica, ni serdn atinentes los nervios y células del cerebro, el oyente «simple-
mente estd escuchando musica» (p. 78). Mds alld del cardcter cultural y ciertas
circunstancias histéricas que operan en el modo en que se escucha la musica a
través de las diferentes épocas, estas consideraciones preparan y anteceden una
tesis central del texto. Tomando distancia de la posicién atribuida a Husser! por
el vienés segtin la cual «una sinfonia existe tinicamente cuando es interpretada
por una orquesta» (p. 167-168) se encamina Schutz hacia una consideracién
ontolégica de la musica como un objeto ideal. Esta idealidad de la musica
junto a su inmaterialidad tiene el cardcter peculiar de poder ser reproducida
«desde el principio hasta el final en [el] oido interior» (p. 81). Con este aserto
se encuentra expresado el guid de un concepto fenomenolégico muy caro a los
andlisis musicales schutzianos, lo «politéticamente» constituido, o construido,

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madyrid



RESENAS 265

como también consta en la traduccién’. El «teorema de Pitdgoras», construido
politéticamente a partir de unos pasos u operaciones mentales ordenados de
principio a fin, puede sin embargo, ser captado en su sentido sin la necesidad
de reproducir los pasos por los cuales fue desplegado. Este modo de obtener
«en un solo rayo» la proposicién resultante es lo que se denomina un cap-
tar «<monotético». Aunque un poema ciertamente comparte con la musica la
posibilidad de una construccién politética su contenido conceptual puede ser
contemplado en un solo rayo, esto es, monotéticamente. Naturalmente, para
tener el poema en tanto tal debo recitarlo o leerlo de principio a fin. La pre-
gunta que se presenta entonces es ;por qué no puedo captar una obra musical
monotéticamente al igual que el poema? Y Schutz revela algo muy simple: «la
afirmacion de que la musica no puede ser captada monotéticamente es solo un
corolario de la tesis segtn la cual el contenido de sentido de la musica no estd
relacionado con un esquema conceptual» (p. 83). Dicho de otro modo, por
no poseer la musica conceptos —ni semdntica— que puedan ser captados de
una sola vez, no hay posibilidad para una captacién monotética.

Ahora bien, hasta qué punto, dice Schutz, podemos hablar de una consti-
tucion politética de una obra musical en el tiempo interior (p. 85). Este inte-
rrogante, que nuestro autor no responderd acabadamente, irrumpe a partir de
la paradoja eledtica de Zenén y la flecha en movimiento, como una andlogo del
modo en que escuchamos musica. Con esta paradoja que introduce el proble-
ma bergsoniano acerca del «doble aspecto del movimiento» (p. 84) se disparan
las veintidds preguntas consecutivas que aparecen en el texto, —segtin hemos
contabilizado—y que insindan el verdadero problema del cual dice Schutz que
hasta incluso «el propio método fenomenolégico (...) puede resultar insuficiente»
(p- 87). Resumamos el problema de acuerdo a lo monotético-politético de este
modo. Por una parte el elemento que impide cualquier constitucién monotética
de la msica es, como vimos, la ausencia en ella de todo contenido conceptual.
Por otra parte, una constitucién politética de la pieza musical se ve amenazada
—por eso la pregunta que inquietaba a Schutz— en virtud de la subrepricia
espacializacién que introduce como posibilidad la paradoja eledtica de la flecha,
que como dijimos, es la consideracién del movimiento en su doble aspecto: el
movimiento como curso continuo y el movimiento realizado dividido en partes.

' El término «politético» y los actos de constitucidn politética comportan una gran comple-

jidad. Para ahondar en esta temdtica remitimos al lector a: Husserl, Edmund (1949): Ideas
relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenoldgica, Méjico, Fondo de Cultura
Econémica. Libro Primero, §§ 118 y 119.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madlrid



266 RESENAS

Sélo el primero es una unidad que participa en la corriente de nuestra conciencia
en el tiempo interior, mientras que el segundo, en tanto tiempo espacializado,
conlleva una referencia a lo conceptual, y eo ipso, contrario a la durée. (Cfr. 84).
Otro problema surge con la introduccién de las cinestesias visuales, tdctiles y de
locomocién. Y al respecto ;qué sucede en el caso de la musica? Schutz afirma:
«El 6rgano a través del cual experienciamos la msica, el oido, no posee ninguna
cinestesia» (p. 91). Podemos anadir que no hay nada en la musica del orden de
la perspectiva; una nota do, por ejemplo, no tiene caras ni lados. Schutz es lo
suficientemente categdrico cuando dice lo que condensamos aqui en un solo
pérrafo: el oido no es capaz de construir la dimensién espacial, no tiene un centro
de cercania, ni una estructuracién andloga a la de la perspectiva, el movimiento
cinestésico no es propio o exclusivo de la audicién, el oido es incapaz de crear una
recurrencia y un patrén, etcétera (Cfr. 92-93). Queda expresada, por la negacién
que abunda en estas oraciones, la diferencia entre la esfera visual y la dimensién

de lo audible (Cfr.93).

El autor distingue la experiencia del oyente que al escuchar musica vive en la
dimensién del tiempo interior de la de aquel que participa de un tiempo medi-
ble, esto es, fragmentado, un «tiempo de los relojes», o el «tiempo de los fisicos»,
donde tienen lugar nuestras acciones y el encuentro con nuestros semejantes (p.
94). Schutz utiliza en el andlisis de la corriente de pensamiento conceptos feno-
menoldgicos de las Lecciones de fenomenologia de la conciencia interna del tiempo
de Husserl®. La particularidad de la experiencia musical es que su objeto es uno
que dura en el tiempo, y tanto las retenciones y protenciones, —que operan pasi-
vamente en el nivel de la conciencia absoluta constitutiva del tiempo— como las
rememoraciones y anticipaciones (con mds grado de actividad), intervienen en la
constitucién de dicho objeto de duracién. En este sentido, la escucha musical que
tiene lugar en el tiempo interior se contrapone a la «atencién plena» y el «estado
de alerta» propios del tiempo espacializado de la vida cotidiana, desde donde
hay que volverse para rendirse al flujo de la musica en «la corriente de conciencia
en el tiempo interior» (p. 102). El vienés se encarga de subrayar que esta actitud
es comun para cualquier tipo de musica; en una suerte de ¢pojé busca deslin-
dar mediante el andlisis fenomenolégico musical aquellos elementos culturales
particulares. Sin embargo reconoce que el oyente utiliza experiencias previas del
tipo de musica que estd escuchando. En suma, toda experiencia musical, segin
el recuento de Schutz, requiere: del flujo interior en que se origina la experiencia

2 Husserl, Edmund (2002): Lecciones de fenomenologia de la conciencia interna del tiempo,

Trad: Agustin Serrano de Haro. Madrid, Editorial Trotta.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madyrid



RESENAS 267

musical, de la facultad de la mente para recolectar el pasado por medio de las
retenciones y reproducciones, de la prevencién del futuro mediante las protencio-
nes y anticipaciones, y, de una configuracién que significa el tema experienciado
como un todo, pero que puede repetirse, modificarse, y ornamentarse (p. 107).

A través de un ejemplo musical concreto de una melodia compuesta por
seis notas se pone en juego este repertorio fenomenoldgico de la temporalidad
mostrando el operar de estos elementos en la escucha musical. Schutz explica
cémo a partir de la retencién de un sonido podemos «esperar por medio de una
protencién» (p. 109) la impresién de otro sonido adviniente. Acaso sea necesario
apuntar algo sobre lo que nuestro autor no ahonda, por lo menos aqui. Y es que
la retencién es una fase de la conciencia interna del tiempo, y que en tanto tal
tiene «lugar» en la dimensién pasiva de la conciencia, esto es, sin el operar de un
yo activo. De acuerdo a esta retencién, como dice Schutz, «podemos esperar por
medio de una protencién» una nota que guarde relacién con la nota retenida
(p- 109). Pero es necesario remarcar que retenciones y protenciones son sintesis
pasivas, por lo cual deberfamos distinguir la esfera donde operan las protencio-
nes respecto de la esfera de las esperas o «anticipaciones» en las cuales, en estas
tltimas, si hay un grado de actividad yoica. Schutz establece la diferencia entre
protenciones y anticipaciones en términos de que estas ultimas «se refieren a
acontecimientos y experiencias de un futuro mds lejano» (p. 99)°. En efecto,
podriamos ejemplificar el caso de una espera o anticipacién como la circunstancia
en que estamos expectantes de si el tenor en la dpera dard el do de pecho bien afi-
nado, o si el tema modulard hacia otra tonalidad, etc., pero este «estrato intuitivo
de rememoraciones y esperas»® va de consuno con un proceso de retenciones y
protenciones que posibilitan dicho estrato y que operan pasivamente.

El autor introduce la «recurrencia». Si en el campo visual podemos percibir
un mismo objeto que permanece mientras se interrumpen nuestras experiencias

del mismo’, en el campo auditivo, en cambio, la identificacién se experiencia

> En relacién al uso de los términos husserlianos sobre la temporalidad que utiliza Schutz

cabe resaltar la advertencia de Lépez Villalba en nota a pie de pdgina en cuanto que «la termi-
nologia utilizada por Schutz no siempre coincide con la de Husserl» (p. 97).

4 Ales Bello, Angela y Walton, Roberto (2013): Introduccién al Pensar Fenomenoldgico. Des-
pliegues de la consigna de Husserl «volver a las cosas mismas», 1* ed. Ciudad Auténoma de
Buenos Aires, Biblos, p. 92.

5> Husserl presenta el cldsico ejemplo de la percepcidon de una mesa en: Husserl, Edmund
(1949): Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenolégica, Méjico, Fondo
de Cultura Econdémica. Libro Primero, §41, p. 91.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madlrid



268 RESENAS

como una recurrencia de un objeto semejante (Cfr. 116). En la recurrencia del
evento sonoro tenemos una «sintesis de reconocimiento o identificacién», no en
el modo de una coexistencia de objetos en el espacio sino como sonidos que se
suceden en el tiempo (Cfr. 116). Schutz remarca el operar de la sintesis pasiva
de identificacién o reconocimiento en este captar la sucesién®, y en este proceso
es determinante el concepto de irreversibilidad de la corriente de conciencia’ (p.
117). Sehalemos que Schutz no tuvo acceso a los Andlisis de la sintesis pasiva de
Hussetl, y todo lo que recoge del tema es en virtud de la lectura de las Lecciones
de fenomenologia de la conciencia interna del tiempo, texto de 1928, como apunta
Lépez Villalba en la introduccién (p. 17). En estos parrafos Schutz expone el
modo en que las experiencias audibles pasadas nos permiten identificar aquello
medular de una pieza musical que significa el fema, una unidad de sentido de
la que se espera una repeticién inmediata, y a la que desembocan los subtemas
—o subunidad del tema (p.125)— que encuentran referencialidad en dicha
unidad. Schutz explica que funciona como «una especie de posicién de origen»
que podemos reasumir en cualquier momento de la escucha o reproducirla en
el oido interior (p.120).

Hay dos tipos de sintesis que nuestro autor se encarga de separar, la que se
efectda al escuchar la obra musical por primera vez y la de una pieza musical ya
conocida, solo en el primer caso vivimos en el flujo continuo de conciencia. Si
abandonamos el flujo o lo llevamos a una «detencién aparente» (p. 122) ingre-
samos en el campo de la reflexion, donde ya no estamos viviendo en los actos de
escucha sino, precisamente, el oyente hace «de los actos de su escucha el objeto de
reflexién» (p. 124). Esta actitud reflexiva dotard de sentido a nuestras experien-
cias pasadas, es mds, solo este tipo de experiencias son las que tienen sentido, y
este serd dependiente del ahora en que se asuma tal actitud. Para elucidar cudles
son esas experiencias pasadas que surgen de la indiferenciacién pretérita hacia
el presente Schutz aporta conceptos fundamentales como: el interés teérico, la
atencién, los sentimientos y, una «teorfa de las relevancias», que como senala
Lépez Villalba, seria consumada por Schutz en los «<manuscritos de los anos

1947, 1950 y 1951» (p. 130)®,

¢ En este sentido es pertinente recordar las palabras de Husserl: «la conciencia de un suceso

sonoro, de una melodia que estoy ahora mismo oyendo, muestra una sucesién, de ello tene-
mos una evidencia que hace absurdas toda duda y toda negacién». En: Husserl, E., Lecciones,
op. cit., p. 20.

7 Schutz retoma este concepto, que ampliaremos, en el apartado «Hacer musica juntos. Un
estudio sobre las relaciones sociales».

8 Nota al pie n° 58.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madyrid



RESENAS 269

En cuanto a la atencién y el interés Schutz recoge claramente el legado hus-
serliano. La idea del interés constituido por experiencias previas —y que mueve
a la atencién—, la metéfora de dirigir un «rayo reflexivo» o la de un «cono de
luz» (p. 128), son motivos muy presentes en el tratamiento de Husserl sobre
estos temas. A su vez el interés conlleva un caricter afectivo con sede en la «esfera
emocional» (p.130). En suma, mientras escuchamos una pieza musical nuestro
interés —anclado en la dimensién afectiva— mueve la atencién hacia objetos
temdticos musicales que resultan afines con un esquema de relevancias; estas al
mismo tiempo pueden estar apoyadas en recursos del compositor y en la propia
estructura musical (Cfr. 135). Uno de estos recursos es el ritmo, tema del texto
que comentaremos seguidamente.

«Fragmento sobre la fenomenologia del ritmo» (1944) es una continuacién
de lo abordado en el manuscrito anterior, donde si lo que se analizaba alli era
el sentido melédico de una pieza musical, aqui se presta atencién a los aspectos
ritmicos, como el fraseo musical, del que algo habia hablado Schutz y que ahora
podemos tematizarlo mds en detalle.

Con el andlisis del ritmo Schutz vuelve a transitar por los problemas del
tiempo interior de la conciencia y la imposibilidad de medicién de los sonidos
al estilo de las cosas espaciales. Pero que se impugne la medicién more geométrico
no es dbice para una comprension de la diferencia de intensidad de una nota
musical por sobre otra, una tem4tica que entra en juego via el mecanismo de las
retenciones: las notas musicales encontrardn mayor relevancia para constituir una
unidad temdtica cuando exista «una absoluta congruencia y “superposicién” de
la retencién de sus fases iniciales y la experiencia actual del “mismo” sonido que
aun contintia» (p. 138). Si bien la relevancia de una nota respecto de otra estd
dada por la duracién hay sin embargo otro factor importante. Schutz sefiala con
bastante sentido comin que una nota exhibird una relevancia mayor en virtud
de su repeticién —donde un caso extremo serfa un ostinato, o una nota pedal. De
acuerdo a esto queda como otro ingrediente de gran importancia la «recurrencia»,
tanto en su modalidad «inmediata» como «intermitente» (Cfr. 139).

Schutz se encamina en un minucioso andlisis —mds especificamente técnico-
musical que fenomenolégico— utilizando como ejemplo un pasaje musical de un
pardgrafo anterior, el §19, donde abunda la notacién musical junto a los matices
que comportan, mds la indicacién de articulaciones y adornos, todos elementos
de familiaridad para el lector versado en musica. En el recuento de elementos
constitutivos del ritmo que efectta el austriaco —entre ellos el fraseo musical, la

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madlrid



270 RESENAS

relevancia que es constituida por la duracién y recurrencia de las notas musicales,
acentos, matices, articulaciones, etcétera— aparece en primer lugar la tensién
dindmica de los impulsos o fases de la conciencia con momentos de reposo.
Schutz asocia esta articulacién al interior de la conciencia con el movimiento
del vuelo de un pdjaro, analogia que el autor toma prestada de William James
(p. 100). Lo interesante de esta imagen es comprender que las fases de vuelo
mis las fases de reposo del ave conforman una unidad en la que, sin embargo,
podemos recolectar la fase anterior de vuelo en virtud de la pausa representada
en esa nueva fase de reposo. Andlogamente, en el tratamiento husserliano de la
gramdtica pura, se distinguen al interior de esta estructura necesaria y universal
una «significacién independiente», esto es, frases con sentido que conforman una
unidad en contraposicién de frases de «significacién no-independiente» como
un significado que necesita ser completado’. En relacién con lo que nos ocupa
aqui, podemos acceder al sentido de la frase musical como unidad, como tema 'y
subtema, en virtud del fraseo musical que retine «en la misma frase lo que debe
ir junto» y «separdndola de la siguiente frase mediante una interrupcién muy
breve del flujo musical» (p. 133) posibilitada por este lugar de reposo —como
sucedia en el vuelo del pdjaro. En suma, si «los lugares de reposo articulan la
totalidad del movimiento del pdjaro, [poniendo] fin a las fases iniciales...» (p.
126) en el caso de la musica las pequefias pausas que ocurren nos instan o invitan
«a [dirigirnos] a la fase inicial desde esta fase final, a retornar al comienzo que es
todavia accesible gracias al juego de retenciones...» (p. 133).

Schutz continda su andlisis del ritmo relaciondndolo ahora con procesos
fisiolégicos del cuerpo, que parecen conectarnos con fenémenos ritmicos con
los que el publico en general estd mds familiarizado. Los latidos del corazén o la
respiracion alejan un poco al lector de aquellas descripciones ritmicas mds técni-
cas, involucradas con la sucesion melddica, la armonia, compases, acentuaciones
y articulaciones, matices, etcétera. Podriamos decir que en este NUEVO enfoque
su descripcidn se acerque mds a pulsos repetidos y secuencias determinadas de
sonidos con cierto compromiso corporal; dice el autor como tesis: «el ritmo
siempre se refiere a movimientos corporales reales o virtuales en el espacio» (p.
145). Con todo, parece prevalecer en el autor el andlisis ritmico ligado al fra-
seo melddico, y enumera las caracteristicas fundamentales del ritmo como: a)

9 Dara este tema que excede el alcance de esta resefia remitimos al lector a la cuarta Investi-

gacién Légica «La diferencia entre las significaciones independientes y no-independientes y la
idea de la gramdtica pura». En: Husserl, Edmund (1995): Investigaciones Légicas (1), Barce-
lona, Ediciones Altaya, S.A., p. 437 y ss.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madyrid



RESENAS 271

«articulacién en fases numéricamente idénticas», b) un final de la unidad que
restablece la «misma situacién» de un comienzo, c) la «<misma duracién» de las
unidades, d) las unidades en «repeticién inmediata», €) distinto «peso» o «acento»
de las fases que componen la unidad; y afirma: la definicién de estos puntos «es
suficiente para comprender lo que significa el ritmo en la musica» (p. 145). La
relacién entre el tiempo interior y el tiempo exterior, con el cuerpo como media-
dor, ha sido tratada en el primer texto de nuestro recorrido, y fiel a aquel motivo
bergsoniano escribe aqui: el cuerpo es «el transformador del tiempo interior en
espacio y es el origen de nuestras experiencias espacio temporales» (p. 145).

El texto queda inconcluso. Con el ejemplo del cuarteto de cuerdas de Beetho-
ven, y la consiguiente pregunta de si podrian esos cuatro compases constituir un
patrén ritmico como tema es un enigma a resolver. Sin embargo, contamos con
los instrumentos conceptuales que nos lega el vienés; ademis, si el lector desea
convertirse en oyente del segundo movimiento del Cuarteto de cuerda op. 59,
n° 1 de Beethoven, no podrd dejar de atender al fraseo ritmico del comienzo,
y acaso los interrogantes finales sugeridos por Schutz en el manuscrito puedan
suponerse preguntas retoricas.

La tesis fundamental de «Hacer Musica Juntos. Un Estudio sobre las Rela-
ciones Sociales» (1951), —nuestro cuarto texto— es la que postula la relacién
de sintonfa mutua como experiencia del «nosotros» que se encuentra en la base
de toda comunicacién posible. Esta tesis, pilar de la intersubjetividad, es a la
vez subsidiaria de otra que hemos venido esbozando: el contenido de sentido de
la musica no estd relacionado con un esquema conceptual. En rigor, este tema
y otros importantes que se desarrollan ya habian sido abordados en los «Frag-
mentos para una Fenomenologia de la Musica», a saber, la imposibilidad de
fragmentar el tiempo interior al modo de segmentos espaciales, el impedimento
consiguiente de medicién del tiempo interno, la durée como la forma misma de
la existencia de la musica, entre otros temas.

En principio Schutz se desmarca de la idea de una interaccién social funda-
mentada Ginicamente en el lenguaje, la semdntica, los gestos significativos, y el
habla, como trasmisién de sentido. Incluso toma distancia de la tesis de G. H.
Mead acerca de presupuestos prelingiiisticos que derivan en un «conductismo
social» (p. 150). La actividad de «hacer musica juntos» es la que desvelard la rela-
cién de sintonia mutua en la que «el “yo” y el “td” son experienciados por ambos

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madlrid



272 RESENAS

participantes como un “nosotros” en presencia viviente» (p. 151)'°. Schutz dirige
una mirada critica a la posicién de Maurice Halbwachs segtin la cual la memoria
individual es subsidiaria de la memoria colectiva, pero una distincién mds proble-
mitica es la que establece entre el musico culto y el profano. El musico culto es
capaz de hacer uso de la notacién musical en tanto «lenguaje musical socialmente
condicionado» (p. 153) que funge como creador de la musica. Esta posibilidad
no estarfa al alcance del profano, como tampoco una memoria colectiva sin el
recurso a la escritura. Sin embargo, Schutz no solo rechaza esta distincion carente
de fundamento entre el musico culto y el lego, sino que ademds se opone a la
identificacién entre si de los siguientes elementos: el pensamiento musical con
su comunicacién, la comunicacién musical con el lenguaje musical, la notacién
musical con el origen social del proceso musical (Cfr., 155). A cambio de una
teorfa social de la musica fundada en la convencionalidad de los signos o nota-
cién musical Schutz abogard por la «cultura musical» capaz de guiar una interpre-
tacion de ellos (p. 158). Con el concepto de cultura musical Schutz hace ingresar
en la escena a los protagonistas que interactiian en esta trama: el compositor, el
oyente, y el espectador. En efecto, tenemos una estructura de interaccién social
en la que la relacién de sintonia mutua involucra al compositor y al oyente, y en
la que ambos comparten el flujo continuo del contenido musical. El intérprete
es ubicado como un intermediario entre el compositor y el oyente. La cultura
musical del intérprete significa un conocimiento del estilo, del «tipo» en el que
se inscribe la obra musical consistente en un «esquema de referencia» segiin el
cual tendrdn lugar sus anticipaciones sobre dicha obra (p. 159). Por otra parte,
el origen social del conocimiento estd fundado en la dimensién intersubjetiva
e histdrica del mundo de la vida, segin la cual el intérprete se conecta con sus
predecesores, «sus maestros, y sus maestros de sus maestros» (p. 160).

Schutz describe la estructura de esta relacién social entre el compositor y
el espectador, y senala a este tltimo como término que contiene al oyente y al
intérprete. Naturalmente, la pieza musical serd el vehiculo que unird a compo-
sitor y espectador, participando el dltimo «casi simultdineamente en la corriente
de conciencia del primero, ejecutando con él paso a paso la articulacién en curso
de su pensamiento musical» (p. 164). En relacién con esto Schutz destaca la
direccién irreversible aunque no irrecuperable del tiempo interior. ;Qué quiere
expresar con esto? Es palmario que luego de lo que hemos dicho acerca de la
escucha musical posibilitada por retenciones y protenciones podamos entender

10" Recordemos que este tema se aborda en «Estructuras de Sentido en el Arte Dramdtico y la

Opera», primer texto comentado en esta resefia.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madyrid



RESENAS 273

la constitucién de la melodia como una unidad o tema. Pero ademds Schutz
quiere ahora decir que no sélo tenemos acceso a un recién sido —en virtud de
las retenciones— sino que el oyente establece una conexién «con lo que acaba
de escuchar y con lo que ha escuchado desde que comenzé esta pieza musical»
(p- 163). Es en este sentido que el oyente vence a la aparente irreversibilidad
temporal y se dirige en direccién contraria —en rememoracién hacia lo que
«ha escuchado»— hacia los primeros compases del comienzo de la pieza musi-
cal. Similar a lo que vimos en los «Fragmentos para una Fenomenologia de la
Musica» Schutz se extiende sobre la articulacién politética —esto es, el paso a
paso— del pensamiento musical del compositor en el tiempo interior. Como
anticipamos mds arriba no redundaremos en esto, pero si queremos ahondar
en algunos aspectos de la relacién entre el tiempo interior y el tiempo exterior,
puesto que es un topico medular en el hacer musica en conjunto y representa
cabalmente la relacién de sintonia mutua. Para este tema creemos pertinente
focalizarnos en la actuacion del intérprete, puesto que con él —como mediador
entre compositor y oyente— se introducen los aspectos espaciales que significan
los movimientos al ejecutar un instrumento, los acontecimientos en el mundo
exterior, el «cara a cara», y «la experiencia comudn de vivir simultineamente en
varias dimensiones temporales» (p. 169). En efecto, mientras que en el oyente la
escucha se efecttia en una articulacién politética en el tiempo interno, en el caso
del intérprete ejecutante sus acciones con el instrumento musical se desarrollan
en el mundo exterior, esto es, tienen lugar en el tiempo exterior espacializado.
Y en el caso de dos co-ejecutantes que hacen musica, el escucharse mutuamente
previendo la accién futura de cada uno implica el operar de protenciones y anti-
cipaciones comprometidas en la ejecucién conjunta. Esta experiencia representa
una «verdadera relacion cara a cara» en que aquellos comparten una «seccién de
tiempo» y un sector del espacio» (p. 170).

No queremos dejar de mencionar lo que presupone esta relacién de comu-
nicacién, y es la que significa, en bella ocurrencia de Schutz, «envejecer juntos»

(p. 168).

Con el titulo de nuestro siguiente texto, «Mozart y los fil6sofos», Schutz
parecerfa querer desligar al compositor precisamente de los «filésofos». Pues todo
lo contrario, lo que surgird del texto, incluso de manera explicita, serd un recono-
cimiento de Mozart como «una de las mentes filoséficas mds grandes» (p. 203),
aun cuando «apenas tuvo conocimiento de los escritos de los filésofos» (p. 177).
Aqui regresan ciertos topicos que ya hemos transitado en el primer texto: el tema

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madlrid



274 RESENAS

de la 6pera y con ella la musica que reina por sobre la palabra, la melodia que una
vez mds sefiorea por sobre otras categorias musicales, y, la filosofia.

La relacién de la musica con la filosoffa —uno de los temas importantes que
se abordan aqui— mueve al autor a emprender un recorrido por las opiniones
que tuvieron sobre la musica los principales filésofos de la ilustracién francesa,
aunque tampoco faltan las de otros filésofos «<modernos» (p. 181); pero por sobre
todos ellos, Schutz quiere enaltecer la condicién de «musico puro» en Mozart
como garante de profundidad tedrica. En efecto, Mozart es poseedor de un
atributo superior al saber filoséfico, capaz, como dice el vienés, de resolver los
problemas de los fildsofos «demostrando asi ser el mds grande de todos ellos» (p.
176). En este derrotero se destaca Schopenhauer, cuyo proverbial interés por la
musica lo lleva a colocarla a la altura de la filosofia. De los filésofos mas impor-
tantes del siglo XVIII, d’Alembert, Diderot, Rousseau, es este tltimo por quien
se interesa nuestro autor, pues ademds de su escritura profusa sobre musica y la
publicacién de un diccionario de musica, es naturalmente de mayor interés para
Schutz su abordaje de los problemas de la forma operistica (Cfr., 179).

Serfa muy extenso, e improbable, describir exhaustivamente el minucioso
andlisis schutziano, solo podemos esbozarlo, pues abarca: las imdgenes que se
han formado de Mozart filésofos como Hermann Cohen, Seren Kierkegaard
y Wilhelm Dilthey, la interesantisima relacién entre filosofia y musica —con
el aporte de pensadores como Schopenhauer, Nietzsche—, y la manera en que
Mozart resuelve los problemas de los filésofos. Apenas podemos insinuar el desa-
rrollo verdaderamente virtuoso que despliega Schutz en este texto, su erudicién
sobre el mundo de la pera como combinacién de musica y arte dramdtico, la
trama y argumento de estas formas artisticas, la psicologia de sus personajes,
etcétera.

No obstante intentemos trazar algunas lineas de interés. A diferencia de Kier-
kegaard, Cohen y Dilthey, —para quienes Mozart tenia el propésito dramdtico
de construir, por medios musicales, personalidades tnicas e individuales— la
tesis que adopta Schutz es la de abandonar la suposicién de que Mozart perseguia
ese propdsito; a cambio, el vienés pondrd en el centro el valor de la «situacién,
de «ocasiones tipificadas» en la que los participantes presentan «actitudes tipi-
cas» (p. 196). Y mds interesante es que dentro del sentido objetivo propio de la
situacién, Schutz remarca cémo el genial compositor logra que una situacién
tipiﬁcada se torne Unica y concreta, nos comunica a nosotros espectadores «los
diferentes sentidos que tiene una misma situacién para cada uno de los personajes

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madyrid



RESENAS 275

involucrados en ella» (p. 197). Las «tipicidades», las situaciones tipicas, resultan
ser un «marco tipificado de acontecimientos que se desarrollan en el escenario»
(p-197) con la siguiente salvedad: «dicha situacién tipificada se vuelve tnica y
concreta, individual y atipica por el sentido particular que tiene para cada uno de
los participantes» (p. 198). Esto que los personajes vivencian en la dpera mozar-
tiana es trasladable a nuestra experiencia del mundo social. En este sentido, es
vital la funcién de la orquesta, que logra una simultaneidad «entre la corriente de
conciencia de las personas en el escenario y la del espectador» —que es también
simultaneidad de los flujos del tiempo interior—estableciendo una «comunidad
intersubjetiva entre los dos» (p. 201). El andlisis sobre el sentido de la épera en
Mozart presenta para nuestro socio-fenomendlogo una piedra de toque para la
comprensién de la relacién social en la vida cotidiana. De esta forma, contra
Cohen, Schutz llega a afirmar que Mozart no tiene como tema principal el amor
sino «el misterio metafisico de la existencia de un universo humano de socialidad

pura...» (p. 202).

Para concluir. La enunciacién schopenhaueriana acerca de la naturaleza de la
musica, en sutil reformulacién de la que enunciara Leibniz, expresa: «la masica es
una actividad metafisica oculta de una mente que no sabe que estd filosofando»
(p. 202). A partir de este dictamen y casi como en deduccién légica, nuestro
autor, Alfred Schutz, de quien ya nos despedimos, concluye: «Si Schopenhauer
tiene razdn, y yo creo que la tiene, entonces Mozart fue una de las mentes filo-
s6ficas mds grandes que jamds hayan existido» (p. 203).

Enviado: 23/09/2025
Aceptado: 20/10/2025

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madlrid



INFORMACION PARA LOS COLABORADORES

Envio de originales: Los originales se presentardn en la pdgina digital de la revista.
El autor/a habrd de registrarse en ella y seguir las instrucciones que se indican. Los
manuscritos no han de estar publicados en otro lugar o soporte ni haber sido enviados
simultdneamente a otras revistas. El Consejo de Redaccion revisard los originales recibidos
antes de remitirlos a los evaluadores.

Aceptacién: Todos los originales serdn evaluados mediante informes de doble ciego
por dos personas expertas designadas por el Consejo Editorial y ajenas a la Facultad de
Filosofia de la UNED. Los autores podrdn sugerir nombres de posibles revisores que no
pertenezcan a su propia institucién; el Consejo de Redaccidn se reserva la decisién final.
El autor serd informado del resultado de la evaluacién en un plazo méximo de dos meses.

Libros para recensién: Deben enviarse a la Secretarfa de la revista: Facultad de Filosofia,

Paseo Senda del Rey, n° 7, Madrid 28040.

Réplicas: Se aceptardn réplicas a articulos y resefias aparecidos en Investigaciones
Fenomenoldgicas. Serdn publicadas bajo idénticos criterios de calidad.

Formato y estructura de los textos originales: Los manuscritos estardn escritos en
formato Word o similar. No deben utilizarse negritas ni subrayados, tnicamente cursivas,
«comillas angulares» y “comillas inglesas”, segin los casos. No se fijardn mdrgenes ni
Retornos Manuales, salvo en los puntos y aparte. El texto se dividird en epigrafes,
incluyendo una introduccién, conclusion y bibliografia.

Notas: Siempre con la funcién «pie de pdginar.

Extensién: Para Estudios o Articulos, hasta 35.000 caracteres, incluidos los titulos,
resimenes y bibliograffa. Para Resefias y Comentarios: 3.000 palabras. Interlineado doble.
Fuente: Times New Roman, 12 ptos.

Figuras y Tablas: Se incorporardn al texto; irdn numeradas y con sus respectivas leyendas
al pie, en cursiva y tamafio 10 ptos.

Abstract y keywords: Todos los manuscritos incorporardn titulo, resumen y palabras
clave en espafol y en inglés. El autor indicard la institucién a la que pertenece debajo de
su nombre y escribird su direccion postal y electrénica mediante un asterisco de llamada
a pie de pdgina insertado después de su nombre.

Bibliografia: Alfabética, el apellido del autor en VERSALEs, seguido de la inicial del nombre
y el afio de publicacién (éste entre paréntesis). Para los Articulos se utilizardn «comillas» y
para los titulos de libros y revistas, cursiva. Seguird por este orden: Lugar: Editorial, pdgina

(p- 6 pp.)



SOLICITUD DE INSCRIPCION EN LA SEFE

JAN07 '] o) 4 SRR
APEILIAOS: ..viiiiieiiieiie e e
A0 '] o)y SRS
Direccion: Calle: .....cooveciieieriieieeieeeee e
(<310 T F= Vs OSSPSR

1 5 o T USRS
Lugar de trabajo: .....cccuveeveeiieeiieeiieeeeee e

Linea o lineas de investigacion:

) et rb e raens

) USRS

3 ettt e et eebe et et e te e beennenreens

NOTA: de acuerdo al art. 4.2. de los Estatutos, la admisién de nuevos socios
correspone al Comité Cientifico, debiendo el solicitante ser presentado por dos
socios. En caso de que no conozca a ningiin miembro que lo pudiera presentar,
es preciso que envie junto con esta hoja y un breve curriculum en el que expli-
que las lineas de investigacién. Una vez que el Comité Cientifico haya decidido
la admisién del solicitante, éste recibira una notificaciéon para que proceda a
ingresar la cuota de inscripcion, tramite imprescindible para que la admisién
sea firme.

La solicitud debera ser dirigida a la siguiente direccién:

jdiaz@fsof.uned.es



