Ml INVESTIGACIONES FENOMENOLOGICAS - SERIE MONOGRAFICA Il

HHeI D E

§-<

2024
SEFE

SOCIEDAD ESPANOLA
DE FENOMENOLOGIA

'z
4

UMNED

/







INVESTIGACIONES
FENOMENOLOGICAS

REVISTA DE LA SOCIEDAD ESPANOLA DE FENOMENOLOGIA

DIRECTORES DE LA EDICION

Jestis M. Diaz Alvarez / Joan Gonzalez Guardiola

SECRETARIA ACADEMICA
Sonia E. Rodriguez Garcia / Agata Bak

CONSEJO DE REDACCION

Luis Alvarez Falcén (Univ. de Zaragoza), Agata Bak (UNED), Alicia de Mingo (Univ.
de Sevilla), Tomas Domingo Moratalla (UNED), Alejandro Escudero (UNED), Noé
Exposito Ropero (UNED), Joan Gonzalez Guardiola (UIB), Carmen Segura (Univ.
Complutense), Agustin Serrano de Haro (CSIC)

CONSEJO ASESOR

Pedro M.S. Alves (Univ. de Lisboa), Jorge Brioso (Carleton College), Philip Buckley
(McGill University), Jesus Conill (Univ. de Valencia), Ion Copoeru (Rumania), Natalie
Depraz (Université de Rouen), Lester Embree(Florida Atlantic University 1), Urbano
Ferrer (Univ. de Murcia), Luis Flores Hernandez (Univ. de Chile), Miguel Garcia-Bar6
(Univ. de Comillas) José M.* G. Gémez-Heras (Univ. de Salamanca), Julia Iribarne
(Academia de las Ciencias de Buenos Aires 1), Robert Lane Kaufmann (Rice Univer-
sity), José Lasaga Medina (UNED), M.* Carmen Lépez Sdenz (UNED), Sebastian Luft
(Marquette University), Vicent Martinez Guzman (Univ. Jaume I 1), César Moreno
(Univ. de Sevilla), Juan Manuel Navarro Cordén (Univ. Complutense), M.* Carmen
Paredes (Univ. de Salamanca), Patricio Pefialver (Univ. de Murcia), Francesc Perenya
(Univ. de Barcelona), M.* Luz Pintos Pefiaranda (Univ. de Santiago de Compostela),
Hans Rainer Sepp (Univ. de Praga), Mario T. Ramirez (Univ. Michoacana S.N.), Rose-
mary Rizo-Patrén (Univ. Catélica de Pertl), Ramoén Rodriguez (Univ. Complutense de
Madrid), Nel Rodriguez Rial (Univ. de Santiago de Compostela), Sergio Sevilla (Univ.
de Valencia), Bernhard Waldenfels (Ruhr Universitat Bochum), Roberto Walton
(Argentina, UBA y Academia de Ciencias de Buenos Aires), Antonio Zirién (Univ.
Auténoma de México)

NUMERO NUEVE
2024







INVESTIGACIONES
FENOMENOLOGICAS

REVISTA DE LA SOCIEDAD ESPANOLA DE FENOMENOLOGIA

LISTADO DE EVALUADORES Y EVALUADORAS QUE HAN COLABORADO
EN EL PRESENTE NUMERO. SERIE MONOGRAFICA N° 9

Bernardo Ainbinder (University of Wollongong), Celia Cabrera (CONICET), Roman
Alejandro Chavez Béez (Benemérita Universidad Auténoma de Puebla), Mariano
Crespo (Universidad de Navarra), Miguel Garcia-Baré (Universidad Pontificia de
Comillas), Pali Guifiez (Universidad Diego Portales), Esteban Marin Avila (Universi-
dad Veracruzana), César Moreno (Universidad de Sevilla), José Maria Mufioz Terrén
(Universidad de Almeria), Andrés M. Osswald (CONICET/Universidad de Buenos
Aires), Jorge Luis Quintana (Universidad de Cartagena), Jorge Luis Roggero (CONI-
CET/Universidad de Buenos Aires), Luis Ignacio Rojas Godina (Benemérita Universi-
dad Auténoma de Puebla), Mauro Senatore (Universidad Adolfo Ibafiez), Ovidiu
Stanciu (Universidad Diego Portales), Micaela Szeftel (CONICET/Universidad de
Buenos Aires), Karina Pilar Trilles Calvo (Universidad Castilla-La Mancha), Juan
Velazquez Gonzalez (Universidad de Zaragoza), José Luis Villacafias Berlanga (Uni-
versidad Complutense de Madrid), Alejandro Vigo (Universidad de los Andes)






INVESTIGACIONES
FENOMENOLOGICAS

REVISTA DE LA SOCIEDAD ESPANOLA DE FENOMENOLOGIA

EDICION DEL MONOGRAFICO

Rocio Garcés Ferrer

ANTHONY J. STEINBOCK
FENOMENOLOGIA Y GENERATIVIDAD

SERIE MONOGRAFICA N° 9

2024




Esta obra se distribuye bajo una licencia Creative Commons

W RC MDD

Se permite la copia, distribucién, uso y comunicacion de la obra si se respetan las siguientes
condiciones: Reconocimiento — No Comercial — Sin obras derivadas
El texto precedente no es la licencia completa sino una nota orientativa de la licencia original
(juridicamente valida) que puede encontrarse en
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

Edita:

Sociedad Espafiola de Fenomenologia
Facultad de Filosofia, UNED
ISSN:1137-2400

e-ISSN: 1885-1088

Magquetacién y disefio: Regina G. Cribeiro
Madrid, octubre de 2024



INDICE

Nota EDITORIAL

La fenomenologia generativa habla espariol
Jestis M. DIAZ ALVAREZ ..o,

PRESENTACION

Fenomenologia y generatividad: un balance
Rocio GARCES FERRER .........cccccviiiiiiiiiiiiiiiiiiiciccecce

TEXTOS Y DEBATES DEL MOVIMIENTO FENOMENOLOGICO

El sentido de la fenomenologia generativa
Anthony J. STEINBOCK ......ccervirieieiieiiiiiiiiniinicstceeieee e

El tenor del corazon y la estructura de la experiencia vocacional
Anthony J. STEINBOCK .....ccooveuirieuinieiinieiinieieicieicinieieieesieeeeins

ARTICULOS

Una génesis no genética
Rocio GARCES FERRER .....ovvvviiiiiieiiiiiiiiieeeeeee ettt

Constitucion territorial. La relacion liminal entre fenomenologia genética
y generativa en la obra de Anthony Steinbock
Maria Celeste VECINO ..oooveeeeeeeeeeeeeee e

La fecundidad de la fenomenologia generativa en el siglo XXI
Ma Carmen LOPEZ SAENZ ......ccccovviiiiiiiiiiiiiiiiciccciccc

El espacio del paisaje y su dindmica atencional y atmosférica. Una
propuesta fenomenoldgica

Patricio MENA ..oooiiiiiiiiiieeeeee ettt eaaeiins

Valor y generatividad: una contribucion al estudio de la estructura de la
conciencia del valor y las fuentes de la normatividad en la fenomenologia
de Husserl

Ignacio QUEPONS ......ccciiiiiiiiiiiiiiiiiiiicciciciccc

13

17

21

43

71

103

119

151

167



Emotions, Science, and Generativity. A Husserlian Perspective
Rosemary R1zO-PATRON LERNER .......ccccvvvviiiiiiiiiiiiiiicniicciicce 187

Origen fundacional y meditacion histérica en el mundo de la vida
(Lebenswelt). Confluencias entre Edmund Husserl y Martin Heidegger

Angel XOLOCOTZI YARNEZ e 227

Egologia, generatividad y la complementacion bioldgica de la fenomeno-
logia trascendental de Husser!

Cristidn MARTINEZ BRAVO.......ccvvviiiiiiiiiiiicieececeeeeeee e, 251



SUMMARY

EDITORIAL NOTE

Generative Phenomenology speaks Spanish
Jestis M. DIAZ ALVAREZ ..o,

PRESENTATION

Phenomenology and Generativity: A Stock Balance
Rocio GARCES FERRER ........cccccoviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiciccccicc

TEXTS AND DEBATES OF THE PHENOMENOLOGICAL MOVEMENT

The Meaning of Generative Phenomenology
Anthony J. STEINBOCK ....c.ccvriiiieieieiieiieieiesiesteeeieeeee e

The Tenor of the Heart and the Structure of Vocational Experience
Anthony J. STEINBOCK .....c.coveuirieuimieiinieiinieieieieicisieeeee s

ARTICLES

A Non-Genetic Genesis
Rocio GARCES FERRER ....ccovviieeiiieeee e

1erritorial Constitution. The Liminal Relationship Between Genetic and
Generative Phenomenology in the Work of Anthony Steinbock
Maria Celeste VECINO ......ovvvviiiiiiiiiee e

The Fecundity of Generative Phenomenology in the 21st Century
Ma Carmen LOPEZ SAENZ ......cccovviiiiiiiiiiiiiiiiciccccccc

The Space of Landscape and Its Attentional and Atmospheric Dynamics.
A Phenomenological Proposal
Patricio MENA ......ccooiiiiiiiiiiice

Value and Generativity: A Contribution to the Study of the Structure of
Value Consciousness and the Sources of Normativity in Husserl’s
Phenomenology

Ignacio QUEPONS ......ccoiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiccicicicie

13

17

21

43

71

103

119

151

167



Emotions, Science, and Generativity. A Husserlian Perspective
Rosemary R1zO-PATRON LERNER .......ccccvvvviiiiiiiiiiiiiiicniicciicce 187

Foundational Origin and Historical Meditation in the Life-World
(Lebenswelt). Confluences Between Edmund Husserl and Martin
Heidegger

Angel XOLOCOTZI YAREZ ...oovoveveeiiieiieieiniesiesesssisiesiessessssis s 227

Egology, Generativity, and the Biological Complementarity of Husserls
Transcendental Phenomenology.

Cristidn MARTINEZ BRAVO......ooiiiiieeeeeeeeeeee e, 251



LA FENOMENOLOGIA GENERATIVA
HABLA ESPANOL

Jests M. Diaz ALVAREZ
UNED
jdiaz@fsof.uned.es

Husserl acuna el termino generatividad (Generativitit) en sus escritos tar-
dios para expresar los procesos constitutivos por medio de los cuales el
mundo cultural humano es el resultado de los sucesivos actos de consti-
tucién por parte de los seres humanos a lo largo de las generaciones que
atraviesan la historia. Husserl utiliza el término tanto para los procesos
generales por los que algo llega a ser lo que es —a los que suele referirse
como “génesis”— como para el proceso histérico por medio del cual el
lenguaje, el legado cultural y la tradicién se transmiten de una generacién
a otra. Las comunidades humanas estdn formadas por estratos genera-
cionales. El concepto de “generacién” ya se encontraba en Dilthey, y la
idea de pertenecer a la propia generacién es discutida por Heidegger en
Ser y Tiempo. Husserl habla de los problemas generativos de la vida y la
muerte en el pardgrafo 61 de las Meditaciones Cartesianas. También habla
ocasionalmente de una “fenomenologia generativa’ que puede verse como
una parte de la fenomenologia genética.

The Husserl Dictionary
Dermont Moran and Joseph Cohen

Cuando a mediados del pasado afio la profesora Rocio Garcés Ferrer se puso
en contacto conmigo para proponerme la publicacién de un monografico sobre
fenomenologia y generatividad, pensé en seguida en la pujanza y renovacién cons-
tante de la fenomenologia iberoamericana. Si en 2023 habia visto la luz en
nuestra revista un volumen extraordinario dedicado al pensamiento de Renaud
Barbaras' en el que aparecian por primera vez unas importantes lecciones del

I Cf. Larison, Mariana (ed.) (2023). Renaud Barbaras. El seminario de Buenos Aires, Investi-
gaciones Fenomenoldgicas, Serie Monogréﬁca, Ne 8.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 13 - 16. UNED, Madyrid



14 | JESUS M. Diaz ALVAREZ

fil6sofo dadas en la Universidad de Buenos Aires, en 2024, si la cosa llegaba a
buen puerto, ocurriria algo semejante con la obra de Anthony J. Steinbock,
verdadero promotor de la fenomenologia generativa y uno de los filésofos mds
importantes del panorama fenomenoldgico actual.

Partiendo del concepto de Generativitit, acufiado en los escritos tardios
de Husserl, el fenomenélogo estadounidense habia escrito en 1995 un mag-
nifico libro titulado Home and Beyond. Generative Phenomenology after Hus-
serl (Steinbock, 1995)2. Con ¢él pretendia realizar una contribucién sustantiva
a la fenomenologia del mundo social e histérico articulada sobre la base de
la estructura dibujada por dos conceptos también husserlianos, los de mundo
Jfamiliar (homeworld [Heimwelt]) y mundo ajeno (alienworld [ Fremduwelt]). En
la realizacién de este proyecto, Steinbock queria ser fiel a Husserl, su pensador
de referencia, pero senalaba también los problemas y tensiones existentes en el
autor de Jdeen cuando este se tornaba mds cartesiano y pretendia hallar un fun-
damento absoluto de lo social-histérico en el ego trascendental. Gran parte de
los problemas y limites tltimos de la fenomenologia estdtica, pero también gené-
tica, tenian, a su juicio, esta raiz cartesiana, que parecia sin embargo superada
cuando el padre del movimiento fenomenoldgico abordaba los fenémenos desde
un punto de vista generativo®. En este sentido, el filésofo estadounidense pro-
clamaba en su obra liminar que su fenomenologia queria ser no-fundacionalista
(Non-fundational) pero trascendental; abierta, no totalizadora, pero normativa
(Steinbock, 1995, 1-15; 257-270). En esa misma medida, Steinbock era simul-
tineamente fiel y heterodoxo con el maestro, o quizd mejor expresado, fiel por
heterodoxo. De ahi la segunda parte del titulo del libro: Generative Phenomeno-
logy after Husserl, donde la clave hay que situarla en la preposicién after, muy
bien vertida al castellano por los traductores como #7as, pues indica que, si bien
su fenomenologia se asienta en ese Husserl generativo y que, por lo tanto, tiene
en él su fuente tltima de inspiracién, para seguir siendo fiel a ella, para ir #7as su
senda, es necesario ir mds alld del mismo Husserl®.

2 La propia Rocio Garcés y Andrés Alonso han vertido esta obra fundamental al castellano

en 2022. Cf. Steinbock, 2022.

3 Las tensiones e insuficiencias que el pensador norteamericano apunta en los métodos estd-
tico y genético no significa, sin embargo, un rechazo de estos, aunque si una recolocacién o
reacomodo dentro del programa global fenomenoldgico tal y como él lo entiende.

* Algunas de las fidelidades y heterodoxias de Steinbock con respecto a Husserl pueden intuir-
se muy sumariamente a partir de la tltima frase del texto de Moran y Cohen que abre esta nota
editorial, es decir, la que se refiere a la relacidn entre fenomenologfa genética y fenomenologia

Serie monografica n° 9 2024, pp. 13 - 16. UNED, Madrid



LA FENOMENOLOGIA GENERATIVA HABLA ESPANOL | 15

Firmemente anclado en el volumen del ano noventa y cinco, durante los
tltimos treinta afios el pensador estadounidense ha ido tejiendo con profundidad
y creatividad envidiables su fenomenologfa generativa en unos cuantos libros y
un buen niimero de articulos. Pues bien, habiendo alcanzado su madurez y una
gran riqueza temdtica, era hora de hacer balance critico del método generativo.
Y eso es lo que el lector va a encontrar, entre otras cosas, en este monogréfico de
la mano del propio Steinbock y de un muy selecto grupo de especialistas en su
obra. Los dos trabajos del estadounidense que ven la luz en este nimero tienen
la gran relevancia de no ser meras traducciones, sino publicaciones originales.
De entre ellos, uno me parece especialmente destacable, “El sentido de la feno-
menologia generativa”, pues en el fondo es, como senala Rocio Garcés en su
excelente “Presentacién”, una especie de balance de este proyecto de investigaciéon
30 afos después de su inicio. Ademds, resulta ser una inmejorable introduccién al
pensamiento de Steinbock. Con respecto al resto de articulos, la mayoria tienen
su origen en el Coloquio Internacional sobre Fenomenologia y Generatividad que
se celebré en 2022 en el Instituto de Filosofia de la Universidad Diego Portales
de Santiago de Chile, donde el propio fenomendlogo discuti6 sus dos textos
antes mencionados.

Para finalizar esta nota introductoria, solo me queda expresar a la profesora
Rocio Garcés, editora del monogrifico, el més sincero reconocimiento en nom-
bre del Consejo de Redaccién de la revista. Sin su tesén, esfuerzo e infatigable
trabajo de coordinacidn, su propuesta inicial no se habria materializado en este
volumen. Para Investigaciones fenomenoldgicas su aparicién significa una confir-
macién de la confianza del mundo fenomenoldgico latinoamericano en nuestra
cabecera. Hasta donde tengo conocimiento, el monogréfico no es no solo el
primero dedicado en espafiol a esta renovadora, creativa y puntera continuacion
de la fenomenologia, sino una de las escasisimas publicaciones sobre la misma
en cualquier otra lengua. Quien quiera adentrarse en su historia, temas fun-
damentales de preocupacién o tensiones que la atraviesan no tendrd un mejor
lugar de meditacion que los articulos aqui recogidos, unos textos que sittian a
la fenomenologia hecha en espaol, y eso es lo resenable, a la vanguardia de los
estudios fenomenoldgicos realizados desde cualquier esquina del mundo.

generativa: “También [Husserl] habla ocasionalmente de una ‘fenomenologfa generativa’ que
puede verse como una parte de la fenomenologfa genética”.

5> Cf. “El sentido de la fenomenologia generativa” y “El tenor del corazén y la estructura de
la experiencia vocacional”.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 13 - 16. UNED, Madyrid



16 | JESUS M. Diaz ALVAREZ

Referencias bibliograficas

LarisoN, Mariana (ed.) (2023). Renaud Barbaras. El seminario de Buenos Aires, Investi-
gaciones Fenomenoldgicas, Serie Monogréfica, N° 8.

SteiNBoCK, Anthony J. (1995). Home and Beyond. Generative Phenomenology  after
Husserl. Evanston: Northwetern University Press.

SteinBoCK, Anthony J. (2022). Mundo familiar y Mundo ajeno. La fenomenologia gene-
rativa tras Husserl (trad. R. Garcés y A. Alonso). Salamanca: Ediciones Sigueme.

Serie monografica n° 9 2024, pp. 13 - 16. UNED, Madrid



PRESENTACION

FENOMENOLOGIA Y GENERATIVIDAD:
UN BALANCE

Rocio GARCES FERRER"
Universidad Diego Portales
rocio.garces@mail.udp.cl

El fenomendlogo norteamericano y profesor en la Universidad Stony Brook
de Nueva York, Anthony J. Steinbock, publicé Home and Beyond. Generative
Phenomenology After Husserl en 1995." Este libro supuso una contribucién ori-
ginal y un renovado impulso a la fenomenologia trascendental. En sus pdginas,
Steinbock sentaba las bases de la fenomenologia generativa como un modo de
acceso propio —aunque no desligado de los métodos estdtico y genético— a fend-
menos considerados liminares. Se trata de fenémenos tales como el nacimiento
y la muerte, la familiaridad y normalidad de la experiencia, la radicalidad del
otro en tanto ajeno, la pertenencia a una generacion, los presupuestos histéricos,
culturales y narrativos de la auto-donacién, la verticalidad de la experiencia reli-
giosa, las emociones morales como la vergiienza, la confianza o la humildad, y la
experiencia de la vocacién o del don. Todos estos fenémenos pueden agruparse
como un campo especifico de la experiencia bajo la nocién de “generatividad”,
y se articulan en torno a la estructura co-originaria, co-fundacional y
co-generativa de mundo familiar (Homeworld) y mundo ajeno (Alienworld). Por
“generatividad” entiende Steinbock el proceso en virtud del cual tiene lugar la
generacién (constituyente) de los aspectos intersubjetivos, normativos, histéricos
e incluso geoldgicos del sentido a través del sucederse y el transcurrir mismo de las

" La edicién de este volumen monogrifico forma parte del proyecto Fondecyt Iniciacién
n° 11230759, financiado por la Agencia Nacional de Investigacién y Desarrollo (ANID)
del Gobierno de Chile.

! Traduccién al espafiol: Mundo familiar y Mundo ajeno. La fenomenologia generativa tras
Husserl (trad. R. Garcés y A. Alonso). Salamanca: Ediciones Sigueme, 2022.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 17 - 19. UNED, Madyrid



18 | Rocio GARCES FERRER

generaciones (histéricas). Lo que el fenomenélogo norteamericano buscaba con
esta primera articulacién de la generatividad era ampliar, mediante un didlogo
riguroso con la obra de Husserl, pero también con el desarrollo generativo de la
fenomenologia después de Husserl, el alcance de la fenomenologfa trascendental
hacia nuevos registros de la temporalizacién del mundo de la vida.

Tres décadas después de su publicacién, este nimero monogréfico sobre
“Fenomenologia y Generatividad” tiene como objetivo ofrecer un balance de
los temas y métodos de Home and Beyond, de las cuestiones que el libro deja
abiertas, asi como de futuras lineas de investigacion. El volumen se inicia con
dos textos inéditos del propio Steinbock. En el primero de ellos, “El sentido de
la fenomenologia generativa’, el autor norteamericano ofrece una recapitulacion
de la propuesta fenomenolégica que presenté en su libro de 1995, con especial
énfasis en los distintos modos de donacién segtin los distintos tipos de experien-
cia. El articulo contiene asimismo una mirada y una evaluacién retrospectiva de
la historia efectual de la fenomenologia generativa a la luz de sus obras posterio-
res® y de la recepcién que ha tenido Home and Beyond a lo largo de los tltimos
treinta afos. Este texto tiene igualmente la factura de una breve autobiografia
intelectual. Por otro lado, en el segundo texto, “El tenor del corazén y la estruc-
tura de la experiencia vocacional”, Steinbock presenta una muestra del trabajo
que se encuentra desarrollando en la actualidad. Se trata de una fenomenologia
de la vocacién y de la experiencia de la individuacién en didlogo con Husserl y
Scheler, y que toma como punto de partida la fenomenologia critica del cora-
z6n que Steinbock ha publicado recientemente.’ En estos dos textos, que aqui
se presentan por vez primera al mundo de lectores hispanohablantes, se puede
apreciar con facilidad uno de los rasgos mds sobresalientes de la manera de tra-
bajar de este fenomendlogo: su capacidad para aunar rigor filolégico, precision
conceptual y libertad creativa.

El monografico estd dedicado al andlisis y discusion de algunos de los princi-
pales temas de la fenomenologfa generativa. Con ese fin se presentan trabajos que
abordan el contenido y alcance de las obras de Steinbock, y de modo significativo
Home and Beyond. Los tres primeros articulos se centran en reflexionar sobre el

2

Especialmente Phenomenology and Mysticism. The Verticality of Religious Experience.
Bloomington: Indiana University Press, 2007, y Emociones morales. El clamor de la evidencia
desde el corazon (trad. 1. Quepons et al.). Barcelona: Herder, 2022.

3 Véase su Knowing by Heart. Participation as Critique and Discernment of the Heart.
Evanston: Northwestern University Press, 2021.

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 17 - 19. UNED, Madlrid



FENOMENOLOGIA Y GENERATIVIDAD: UN BALANCE I 19

estatuto de la fenomenologia generativa (Rocio Garcés Ferrer), su especificidad
temdtica y su problemdtica metodolégica (Marfa Celeste Vecino), y sobre la
condicién misma de la fenomenologia generativa como un movimiento fecundo
en el siglo XXI (M2 Carmen Ldpez Sdenz). Posteriormente se incluyen otros tres
trabajos que versan sobre la afectividad como fenémeno genético y generativo,
y que se aproximan a esta cuestiéon fenomenoldgica desde la temdtica del paisaje
(Patricio Mena), el problema del valor (Ignacio Quepons) o la relacién entre
emociones, ciencia y generatividad (Rosemary Rizo-Patrén Lerner). Por tltimo,
el volumen se cierra con dos articulos que analizan respectivamente el doble sen-
tido de la generatividad, en tanto meditacién histérica (Angel Xolocotzi Ydfez)
y en tanto despliegue biolégico (Cristidn Martinez Bravo).

kekok

Este nimero monogrifico tiene como origen el coloquio internacional
“Fenomenologia y Generatividad” que se celebré los dias 7-8 de noviembre
de 2022 en el Instituto de Filosofia de la Universidad Diego Portales (Santiago
de Chile). El encuentro conté con la presencia de Anthony J. Steinbock y con
la participacién de las y los académicos e investigadores reunidos en este volu-
men. El propésito del coloquio no solo era analizar la obra fenomenoldgica del
pensador norteamericano a la luz del problema de la generatividad y Home and
Beyond. Su objetivo también consistia en dialogar, en el seno de la comunidad
fenomenoldgica iberoamericana, en torno a las posibilidades que este trabajo
abre para el futuro de la fenomenologfa.*

# Una muestra de ese didlogo ya se adelantd en la seccién “Resefias” de un niimero anterior
de Investigaciones fenomenoldgicas (n° 20, 2023), con motivo de la traduccién al espanol de
tres obras de Steinbock.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 17 - 19. UNED, Madyrid






EL SENTIDO DE LA FENOMENOLOGIA
GENERATIVA®

THE MEANING OF GENERATIVE
PHENOMENOLOGY

Anthony J. STEINBOCK
Universidad de Stony Brook
anthony.steinbock@stonybrook.edu

Resumen: El articulo presenta las motivaciones fenomenoldgicas y las caracteristicas
principales de la fenomenologia generativa que se inicié en Mundo familiar y Mundo
ajeno, en tanto se trata de una ampliacién de la fenomenologia de Husserl. Para ello
establezco los puntos de continuidad y ruptura entre el fendmeno de la Generatividad
y la donacidn presentacional mediante una descripcién fenomenoldgica de la donacién
vertical y su tipo caracteristico de evidencia, que permite dar cuenta de los fenémenos
morales, religiosos y vocacionales de la experiencia humana.

PALABRAS CLAVE: amor, fenomenologia, generatividad, Husserl, verticalidad

AssTrRACT: The paper presents the phenomenological motivations and the main
features of generative phenomenology launched in Home and Beyond, insofar it is an
expansion of Husserl’s phenomenology. To show this, I establish the points of conti-
nuity and discontinuity between the phenomenon of Generativity and presentational
givenness; by describing phenomenologically the vertical givenness and its peculiar
kind of evidence, I account for the moral, religious, and vocational phenomena within
human experience.

Keyworps: Generativity, Husserl, Loving, Phenomenology, Verticality

* Conferencia de apertura del coloquio “Fenomenologia y Generatividad”, celebrado los dias
7-8 de noviembre de 2022 en el Instituto de Filosofia de la Universidad Diego Portales (San-
tiago de Chile). Traduccién de Andrés Alonso Martos.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madyrid



22 | ANTHONY J. STEINBOCK

El trabajo que estamos discutiendo estos dias, Mundo familiar y Mundo aje-
no. La fenomenologia generativa tras Husserl (2022a), puede contener algunos
conceptos, como fenomenologia y generatividad, que es posible que no nos
sean familiares. Permitanme entonces introducir brevemente algunos de estos
conceptos principales antes de entrar con mds detalle en el alcance y las implica-
ciones de la fenomenologia generativa. Primero voy a describir el proyecto de la
fenomenologia y recorrerlo hasta la fenomenologfa generativa, donde propondré
la tesis de que la fenomenologia es fenomenologia generativa. En segundo lugar
voy a describir la especificidad de la fenomenologfa generativa en el contexto del
pensamiento de Husserl. En una tercera parte voy a describir el doble sentido
del término “generatividad”. Por tltimo voy a plantear la pregunta por nuestro
modo de acceso descriptivo a la Generatividad y el problema de la evidencia en
la fenomenologfa. Esta seccién contiene a su vez tres subsecciones: Generatividad
y Verticalidad; Conocimiento moral, Corazén y Presentacién; y Generatividad
como Amor. Concluyo senalando brevemente algunos posibles temas que a partir
de esta interpretacién pueden ser de interés para la fenomenologfa.

1. La fenomenologia como fenomenologia generativa

La fenomenologia es un tipo especial de reflexién que no quiere dar las cosas
simplemente por sentadas, sino que se esfuerza por examinar el significado de
las cosas tal y como se dan en la experiencia, asi como por describir también sus
estructuras. Llamamos “actitud natural” a esa actitud que da el mundo por senta-
do, y que lo hace de una manera tan habitual que llegamos a olvidarnos de cémo
surge el sentido para nosotros. Este olvido, que se convierte en algo asi como una
“segunda naturaleza’, es lo que la vuelve una actitud “ingenua” y lo que la hace
filoséficamente susceptible de critica.

La fenomenologfa introduce un cambio radical en las actitudes: nos hace pasar
de una aceptacién directa de gué es algo a cdmo se da ese algo, y con ello explica
ese mismo “qué” o ente que se dio por sentado. El proceso de la investigacién
fenomenoldgica consiste en preguntar por ambos aspectos, el “cémo” y el “qué”:
pregunta por la constitucién del sentido (modos de donacién) y por las estructuras
esenciales (ser). Por ejemplo, al percibir el mundo, no saboreamos nuestro gusto,
no vemos nuestro ver, ni pensamos inmediatamente nuestro pensamiento. Tam-
poco nos damos cuenta de una forma inmediata (si es que lo hacemos) de que la
totalidad del objeto se da a través de sus lados, de que esos lados se dan a través de

aspectos (liso, suave, recto), de que esos aspectos se dan a través de escorzos (antes,

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madlrid



EL SENTIDO DE LA FENOMENOLOGIA GENERATIVA | 23

después, rojo intenso), y de que esos escorzos se dan a través de fases (presente,
retencidn, protencién).! En la actitud natural nos es imposible advertir cémo el
sentido nos orienta hacia algin ente, cémo le imprime una orientacién que marca
la diferencia, o cémo el sentido es ese “aspecto” bajo el que el ente nos habla, se
vuelve comprensible y es aprehendido como tal. Quizd estemos dando por sentado
inadvertidamente un dualismo cuerpo/alma, sin apercibirnos del papel especifico
que juega el cuerpo-vivido; o podriamos también estar asumiendo un dualismo
espiritu/naturaleza sin reparar en cdmo la tierra en tanto suelo dota de sentido al
cuerpo-vivido y cémo nos orientamos espacial y temporalmente a partir de ella.

Es importante reconocer que este cambio fenomenoldgico de perspectiva —del
“qué” al “cémo’— se lleva a cabo no ya para aceptar lo que ese ente es, sino para
entender el sentido de ese ente en el que ya estamos participando (de una forma
creativa ademds). Semejante cambio de postura permite que aquella actitud que
daba las cosas por sentadas salga a la luz como una actitud “natural” o “mundana’
(o ingenua). De hecho, es esta perspectiva fenomenoldgica la que nos permite
afirmar que nuestras relaciones perceptivas e intelectuales se desarrollan como una
participacion en lo que es, que se determina bien como significativo (o como no
significativo), bien como pleno de sentido (o como carente de sentido).

En resumen, la fenomenologia admite la base ingenua de la reflexién, que es
la actitud natural, pero se distancia de ella con el fin de alcanzarla de una nueva
manera, de una manera critica. La reflexién fenomenoldgica da un paso atrés res-
pecto a esa base con el fin de ponerla de relieve en toda su plenitud, de mostrar la
extrafieza inicial del sentido que anida en todo lo que se nos ha vuelto tan obvio,
para de ese modo describir el proceso de formacién del sentido en su abierta y niti-
da falta de familiaridad: un proceso dindmico que durante mucho tiempo dimos
por sentado en la practicidad de la rutina. Ademds, el fenomenélogo no se limita
a reflexionar “sobre” la experiencia, sino que lo hace desde dentro de la experiencia
mientras ella misma estd siendo vivida. Reflexionar sobre y desde dentro mismo
del proceso de donacién de sentido nos brinda la oportunidad de aprehenderlo
en su desarrollo viviente, de tal forma que somos capaces de vislumbrar qué “sig-
nifica’ este proceso, a qué “apunta’, qué “acepta’, y cémo lo hace.?

1

Véase por ejemplo Sokolowski (1974).
2 En este sentido la fenomenologia no es “normal”, pues no sigue el flujo de la experiencia
tal y como se da simplemente por sentado. Pero hay otro sentido en que la fenomenologfa s
es “normal” o, mejor atn, “hiper-normal”, para usar el término de Husserl, en tanto describe
las formas mismas en que se desarrollan las actividades mundanas.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madyrid



24 | ANTHONY J. STEINBOCK

Si ahora echamos un vistazo rdpido a la fenomenologia generativa, podemos
decir que se trata de un método filos6fico que estd abierto a la generacién socio-
cultural, histérica, geoldgica y normativa del sentido de nuestra vida en comun.
Se ocupa de la relevancia normativa de los territorios y los terrenos, de la tierra
como suelo para los seres corporales, del mundo como el horizonte de los objetos
que se nos manifiestan. Es un método que muestra cémo las nociones tradicio-
nales de normalidad y anormalidad adquieren una forma mds rica, dindmica y
sutil cuando se entienden como concordancia del sentido y optimidad (y no se
las reduce a un promedio estadistico, a lo que es “natural” en contraposicién a lo
artificial, o lo habitual). También muestra cémo las normas surgen desde dentro
de la experiencia misma. Describe las relaciones intersubjetivas de los mundos
familiares y los mundos ajenos conforme se van desarrollando dindmicamente y
conforme se van entrelazando a lo largo de las generaciones. Describe asimismo
cémo el sentido del “hogar” o de “nuestros mundos” mantiene una relacién de
mutua dependencia y co-originariedad con los mundos “ajenos” o los mundos
de los “otros”.

Sin embargo, parte del sentido de la fenomenologia generativa atanie a la
generacion de la fenomenologfa generativa en si misma. Asi que para comprender
las implicaciones y el futuro de la fenomenologia generativa, y con ello el de la
propia fenomenologia, resulta igualmente importante proporcionar un bosquejo
de su desenvolvimiento. Eso conlleva, en parte, contar una vez mds cudl es el
punto de partida y el desarrollo de la fenomenologia de Edmund Husserl.

Edmund Husser] (8 de abril de 1859) es considerado como el “padre de
la fenomenologia”. Nacido en Prossnitz, ciudad situada en Moravia (entonces
parte del Imperio austriaco, ahora en la Reptblica Checa), Husserl sélo publicé
un pufiado de obras durante su vida, pero llegé a escribir aproximadamente
45.000 pdginas manuscritas en taquigrafia (lo que equivale a cerca de 150.000
paginas escritas a mdquina). Husserl también inspiré algunos de los movimien-
tos y pensadores mds importantes de la filosofia contempordnea: Max Scheler,
Martin Heidegger, Edith Stein, Hedwig Conrad-Martius, Simone de Beauvoir,
Jean-Paul Sartre, Maurice Merleau-Ponty, Jacques Derrida, Emmanuel Levinas,
Hans-Georg Gadamer, Paul Ricoeur, y un montén de otros tantos. Murié el 27
de abril de 1938 en Friburgo (Alemania).

Desde el punto de vista del método filoséfico, Husserl percibié la riqueza, la
complejidad y la fecundidad de nuestro mundo de la vida, y, quizd por razones
de claridad, objetivos y destreza/capacidad, comenzé describiendo esta unidad

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madlrid



EL SENTIDO DE LA FENOMENOLOGIA GENERATIVA | 25

dindmica y articulada de lo que es dando cada vez un solo paso, segiin un método
estdtico, tal y como cada paso se da en el “ahora”, y atendiendo a estructuras
constitutivas de la conciencia —tdcitamente intencionales— en su relacién con su
objeto. El quiso empezar, con clara conciencia de ello, por los fenémenos simples
con el fin de ir detallando desde ahi distinciones mds precisas (como escorzos
espaciales y fases temporales, perspectivas, aspectos, lados, cualidades, modifica-
ciones, modalizaciones, etc.), y asi pasar /uego a los casos mds complejos. De este
modo progresaria desde un campo de sentido al cuerpo-vivido en su conjunto,
etc. No estoy sugiriendo que ésta sea la forma mds eficaz de proceder en todos
los casos, pero tiene su atractivo. Pues incluso un solo momento intencional
revela, después de todo, un mundo, lo cual ya resulta dificil y complejo de por
si.3 ;Por qué ponernos entonces a nosotros mismos en desventaja comenzando
con fenémenos mucho mds complejos cuya base ain no hemos logrado explicar?

De este modo, el estilo husserliano de descripcién y la metodologia impli-
cita del procedimiento fenomenoldgico irfa de lo que Husserl llama lo “simple”
a lo “complejo”, de lo “inferior” a lo “superior”, y en algunos casos —pero no
en todos— de los estratos “fundantes” a los estratos “fundados” del sentido y el
significado.

Sin embargo, cuando Husserl llegé a los fenémenos mds “complejos”, “supe-
riores”, “fundados”, tuvo lugar un cambio discursivo. En este punto ¢l se dio
cuenta de que “ya” se encontraba describiendo fenémenos que iban mds alld de
lo que su método, segtin presuponia, podia permitirle. No era cuestién, desde
luego, de desechar sus conclusiones. Pero si se impuso como tarea ofrecer una
explicacién metodoldgica de estos fenémenos mads ricos y complejos. Fue durante
esta época, por lo menos desde principios de la década de 1920, cuando formulé
una distincidn entre fenémenos estdticos y fenémenos genéticos, y, lo que es més
importante, entre el método estdtico y el método genético. Estos fenémenos
genéticos inclufan temas como las cinestesias, la normalidad y la anormalidad, la
auto-temporalizacién, el instinto, la facticidad, la concordancia y la discordancia,
el dormir como problema constitutivo, la optimidad, la afectividad, la génesis
pasiva, la asociacién, la motivacién, etc.

He mencionado que en este punto Husserl se inclinaba por un cambio dis-
cursivo. Lo que quiero decir con ello es no sélo que formulé explicitamente

3 Como escribe Husserl: “La percepcidn externa es una constante pretension de lograr algo

que, por su propia naturaleza, no est en condiciones de lograr” (Hua XI, 3).

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madyrid



26 | ANTHONY J. STEINBOCK

la distincién entre los métodos estdtico y genético, sino que se replanted su
valoracién de los fenémenos genéticos y estdticos en si mismos. Una vez alcan-
zados estos fenémenos que él llamaba “superiores” o “complejos” o “fundados”,
los someti a una nueva calificacién: lo que antes llamaba “inferior”, “simple” o
“fundante”, ahora lo designa como “abstracto” y “fundado”; lo que era “superior”
<« I .« ah l 7’ <« » al h (‘f ,,'
o “complejo” es ahora lo mds “concreto”, jy en algunos casos hasta “fundante” Es
decir, lo que Husserl estd haciendo ahora es describir el “todo” desde la perspec-
tiva genética, en cuyo caso lo “estdtico”, que antes era “simple” e independiente,
se revela como “dependiente”, abstracto y en algunos casos hasta como formal.

;Por qué son importantes estos movimientos? Porque en mi lectura del mate-
rial que por entonces acababa de ser publicado, especialmente los manuscritos
inéditos (inéditos en ese momento), me di cuenta de que habia un nuevo campo
problemdtico delimitado por la terminologia de los “fenémenos generativos”.
Esto sucedia con claridad en aquellos lugares en que fundamentalmente se esta-
ban describiendo fendmenos nuevos, una clase de fendmenos irreductibles a los
fenémenos genéticos. Se trataba de fenémenos como el mundo familiar y el
mundo ajeno, los compaisanos, el nacimiento y la muerte como caracteristicas
constitutivas de la experiencia, la apropiacién y la transgresién como tipos de
constitucidn, la familiaridad y la falta de familiaridad como modos de la norma-
lidad y la anormalidad, la aparicién del prefijo “stamm-" en lugares donde cabria
esperar el término “primordial”, etc. Estos fenémenos generativos también se
articulaban en torno al término “generatividad”.

Adverti entonces que entre los fenémenos genéticos y los generativos se daba
un patrén similar al que habia entre los fenémenos estédticos y los genéticos. Una
vez mds tenemos que volver a recordar que Husserl ya siempre se encuentra tra-
bajando —al menos implicitamente— en el seno mismo de la unidad articulada de
los entes, o, segtin los términos que emplearé mds adelante, desde dentro del movi-
miento de la generatividad. El ya se encuentra ahi, en la generatividad, aunque
esta tltima no se haya convertido todavia en un tema explicito. Por eso cuando
Husserl llega ahi de forma explicita puede escribir, como de hecho escribe, que el
fenémeno mids concreto es la generatividad. Cuando abstraemos la dimension de
la historicidad respecto de la generatividad, obtenemos la auto-temporalizacién;
y cuando abstraemos la temporalidad de este fenémeno genético, tenemos el
mentar consciente estatico.

Husserl, por supuesto, nunca hizo referencia alguna a una “fenomenologfa
generativa’ como tal. No existia como método en ese sentido especifico. Pero lo

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madlrid



EL SENTIDO DE LA FENOMENOLOGIA GENERATIVA 1 27

que me llamé la atencién fue que se trataba de un paso que tenia que ser dado:
para Husserl ciertamente, pero de un modo atin mds significativo para la fenome-
nologia en su conjunto. Ese “conjunto” requeria una fenomenologia generativa
de la “generatividad”, por cuanto es la dimensién mds concreta (pero no exclu-
siva) de la fenomenologfa. En cierto sentido, por tanto, toda fenomenologia es/
era “ya” fenomenologia generativa, lo que llevé a Husserl a sefialar que incluso
los fenomendlogos se encuentran dentro de la generatividad. La fenomenologia
es fenomenologia generativa, o, dicho de una forma alternativa, la fenomenologia
generativa es la fenomenologia en cuanto tal. Por consiguiente, practicar fenome-
nologia estdtica significa estar ya practicando fenomenologia generativa desde la
posicién de la estdtica, y describir fenémenos estdticos es estar ya describiendo la
generatividad desde el dngulo de lo estético. Este es el marco comprensivo desde
el que introduje la fenomenologia generativa.

2. La especificidad de la fenomenologia generativa

Puede que para algunos la llegada de Husserl a la generatividad y nuestra
comprensién de la fenomenologia generativa, asi como el abanico de experien-
cias que ella abarca, tenga una gran resonancia con el influyente filésofo de la
dialéctica del siglo XIX, G.W.F. Hegel, y su fenomenologia del espiritu (que
influy6 en Marx y después en el pensamiento politico francés). Pero, pese a
algunas similitudes, entre uno y otro hay cuatro diferencias principales que son
ilustrativas, pues nos ayudan a iluminar la especificidad de esta fenomenologia
generativa que se inspira en Husserl.

En primer lugar, mientras que para Hegel el proyecto de la fenomenologia
terminaba con un fenomendlogo, que resultaba estar ahi justo en el momento
adecuado y que resulté ser el propio Hegel, el proyecto de la fenomenologia
generativa se encuentra situado dentro de la generatividad, de tal forma que la
fenomenologia generativa no puede terminar con Husserl en el mismo sentido
en que una fenomenologia del espiritu si termina con Hegel. Es decir, la fenome-
nologfa husserliana se convierte en una tarea realizada en comun, no sélo entre
los fenomendlogos contempordneos, sino como un proyecto transmitido, apro-
piado y transformado a lo largo de las generaciones. La fenomenologia misma
cambia en funcién de la historicidad de los tiempos y segtin la facticidad de los
individuos fenomenélogos o fenomendlogas. La posicién que ellos y ellas toman
respecto a la constitucién del sentido intersubjetivo y el desarrollo histérico de la

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madyrid



28 | ANTHONY J. STEINBOCK

fenomenologia parte del compromiso con un cierto desarrollo 6ptimo y teleols-
glap p p y

gico de la filosoffa. Esto no significa que no haya estructuras esenciales, sino que
surgen como & priori histéricos.

En segundo lugar, mientras que para Hegel una fenomenologia del espiritu
no requiere mds que algzin fenomendlogo, en el sentido de un filésofo fenome-
noldgico cualquiera, para Husserl la singularidad de este fenomenélogo es funda-
mental. El fenomendlogo generativo y la fenomenologia generativa se encuentran
situados dentro de una historicidad especifica o de unas historicidades especificas
(dentro del desarrollo histérico de los mundos familiares y los mundos ajenos), y
esto significa que quién es'y quién llega a ser fenomendlogo generativo si reviste
importancia: conforme la historicidad de la situacién va cambiando, el fenome-
nélogo debe describir criticamente y participar normativamente en la generacion
de la vida intersubjetiva e histérica. Ademds, el fenomendlogo debe dar cuenta
continuamente de los cambios que introduce en la generatividad en tanto “fun-
cionario” de la humanidad.

En tercer lugar, el fenomendlogo hegeliano sélo podria llegar a describir ade-
cuadamente esos nuevos acontecimientos ficticos si es que expresan las mismas
estructuras de sentido que ya han sido efectuadas histéricamente y puestas al des-
cubierto por e/ fenomendlogo. O dicho de otra manera, cualquier fenomendlogo
posterior no tendria otra tarea que la de repetir o reelaborar una imitacién de lo
que el primer fenomendlogo (Hegel) ya observé, lo cual implica reiterar y recor-
dar retrospectivamente esas estructuras para dar comienzo a la “filosofia”. Como
mucho, ese eventual fenomendlogo describiria esa repeticion de las estructuras de
sentido como posibles nuevos acontecimientos. Esto sucede porque, para Hegel,
todas las estructuras de sentido se han agotado y deben haberse agotado si es que
se trata de dar comienzo a la filosoffa.

Con todo, si por alguna razén Hegel hubiera considerado que no todas las
estructuras de sentido se han agotado, incluso en ese caso atin no estaria claro
de qué modo el fenomendlogo podria participar en la generacién de nuevas
estructuras; tampoco estarfa claro en absoluto si es que habria ocasién para que
el fenomendlogo mismo apareciera en escena. Esto se debe a que Hegel coloca
al fenomendlogo en la culminacién histérica, vale decir experiencial, de esas
configuraciones, pero en la perspectiva de un conocimiento no experiencial. Por
consiguiente, es imposible que el fenomendlogo hegeliano del espiritu tenga
experiencias de crisis.

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madlrid



EL SENTIDO DE LA FENOMENOLOGIA GENERATIVA I 29

Para el fenomenélogo generativo, en cambio, la estructura de la generati-
vidad impide tal clausura, tanto si se entiende como una superacién de la aje-
nidad o como un agotamiento de las estructuras de sentido. El fenomendlogo
generativo o, dicho con més exactitud, los fenomenélogos generativos tomados
en su singularidad y en el seno de sus historicidades tienen experiencias de cri-
sis porque estdn abiertos a futuras posibilidades incitantes, y, en consecuencia,
participan en el proyecto critico de renovacién y generacién (y no simplemente
de repeticién) de las estructuras de sentido. Esto pone de relieve una vez mis el
papel y la vocacién de los fenomendlogos husserlianos como funcionarios de la
humanidad. Asf pues, la fenomenologia generativa ya es siempre “critica” en su
tarea meramente descriptiva.

Por altimo, si bien hay algo claramente identificable como fenomenologia
“hegeliana”, cuando alcanzamos el estadio de una fenomenologia generativa la
atribucién de esta fenomenologia a Husserl se vuelve mds ambigua. En realidad,
la fenomenologia generativa nunca estuvo completamente “contenida” dentro de
los escritos de Husserl. Pero atn mds importante —mds fundamental podriamos
decir— es que la fenomenologia generativa, para ser precisamente fenomenologia
generativa, debe ir mds alld de ser simplemente la fenomenologfa de “Husser]”.
Con esto no quiero decir que la fenomenologia “husserliana” sea deficiente,
como Schutz, Habermas, Adorno o incluso Ricoeur han podido afirmarlo. Lo
que quiero decir, mds bien, es que forma parte de la estructura misma de la feno-
menologia generativa ir mds alld de si. Quizd esto arroje una nueva luz sobre la
frase, tan a menudo citada, de que el fenomenélogo es un “eterno principiante”.

La fenomenologia generativa viene tras [affer] Husserl en el sentido de que
él no utilizd esta expresién, no formuld una fenomenologia generativa, y en
términos histéricos ha llegado “después” de Husserl. Pero la fenomenologfa gene-
rativa también va tras [after] Husserl en el sentido de que rastrea su movimiento,
sus motivaciones y sus hilos conductores “segtin” lo que Husserl mismo reveld,
lo cual significa que se trata asimismo de una tarea creativa o, como también
podriamos decir, de una tarea generativa. En este sentido, la fenomenologia
generativa no pertenece a Husserl sino que él pertenece a ella. Y, de una manera
similar, nosotros, en tanto fenomendlogos o fenomendlogas, pertenecemos a la
generatividad y a la tarea de la fenomenologia generativa.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madyrid



30 1 ANTHONY J. STEINBOCK

3. El doble sentido de la fenomenologia generativa y la generatividad

;Qué describe entonces la fenomenologia generativa? En el epilogo a la
excelente traduccién al espafiol mencioné que habia utilizado “generatividad” y
“fenomenologia generativa” de dos maneras distintas, en algunas ocasiones de
forma miés explicita y en otras de forma mds implicita.* Por un lado, entendia
“generatividad” y “fenomenologia generativa” como una dimensién especifica
de la investigacién fenomenoldgica, distinta de los métodos estdtico y genéti-
co. Por consiguiente, la fenomenologfa generativa abarcaba ciertos fenémenos
generativos que no aparecian, y que en algunos casos no podian “aparecer”, en
los registros estdticos o genéticos; por ejemplo, los rituales, las brechas generacio-
nales, el nacimiento y la muerte como caracteristicas constitutivas del mundo,
las tradiciones culturales, los ritos de iniciacién, los fenémenos narrativos, la
apropiacién del sentido, la historicidad, etc. De esta manera, la fenomenologia
generativa estarfa en consonancia con los fenémenos geo-histéricos, normativos
e intersubjetivos, especialmente con la relacién entre el mundo familiar y el
mundo ajeno.

Pero como podran sospechar por lo que he expuesto hasta aqui, la genera-
tividad y la fenomenologia generativa adoptaron un significado mds amplio. Y
es que también entendia la Generatividad como el movimiento mismo desde
donde surge la relacién hogar/ajeno; “eso” de la Generatividad no es ninguna-
cosa-cualquiera [any-thing], sino mds bien el movimiento dindmico, el devenir
o la originacién infinita que para Husserl se convierte en el “nuevo” absoluto.
Asi pues, mientras la fenomenologia generativa (en minusculas) abarca todos
los fenémenos generativos, la Fenomenologia Generativa (en mayusculas) se
ocupa de la “Generatividad” en cuanto tal y, por tanto, de todas las dimensiones
temdticas cubiertas por los métodos estatico, genético y generativo. Por consi-
guiente, la Fenomenologia Generativa se sitda dentro del movimiento generativo
(Generatividad) por cuanto trata de aprehender el movimiento generativo en su
desarrollo. Por esa razén quizd sea més util hablar, por un lado, de un mérodo
generativo en su sentido mds estricto, enmarcado junto a los métodos estitico y
genético, y, por el otro lado, de una Fenomenologia Generativa, que se identifica
con la fenomenologia misma, en tanto es una fenomenologfa de la Generatividad
que se desarrolla desde dentro de la Generatividad.

4 Steinbock (2022a, 393-399).

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madlrid



EL SENTIDO DE LA FENOMENOLOGIA GENERATIVA | 31

La generatividad, por tanto, en su sentido restringido y acotado, se refiere
a la relacién mundo familiar/mundo ajeno, a la historicidad del sentido que es
susceptible de apropiacién y exapropiacién a lo largo de las generaciones, etc.
Pero en su sentido més profundo la Fenomenologfa Generativa describe el movi-
miento mismo de la Generatividad en cuanto tal, que “entrega” la relacién hogar/
ajeno y, de hecho, todo el resto de los fenémenos generativos. La Generatividad
es “histérica” en el sentido de que tiene lugar y ocupa su lugar en la historia, pero
no cabe reducirla a la historia ni tampoco a los momentos histéricos.

Mis arriba he sefialado que como la Generatividad es el movimiento mismo
desde donde surgen las estructuras histdricas, intersubjetivas y normativas, o la
relacién hogar/ ajeno, sucede entonces que cualquier reflexién filoséfica, incluso
la reflexién fenomenoldgica que da cuenta de la Generatividad y los fenémenos
generativos, ya siempre estd operando desde dentro de la Generatividad. Pero
tengo que hacer una importante aclaracién que ayudard a dilucidar los pardme-
tros de esta afirmacidn.

La Generatividad es una estructura esencial, pero su manifestacién ha sido
peculiar de una tradicién cultural e histérica especifica: la tradicién greco-abra-
hdmica en su sentido mds amplio. La Generatividad —que es, si puede decirse asi,
una esencia histérica— fue efectivamente “revelada” en esta amplia tradicién, y
consiste en el proceso en virtud del cual hay estructuras normativamente signifi-
cativas que poseen una orientacion tnica e irreductible. Es en el seno mismo de
esas diferentes estructuras y a través de ellas como la Generatividad logra marcar
una diferencia histérica.

La Generatividad se articula normativa, social y geo-histéricamente en la
estructura misma de hogar/ajeno. Se trata del movimiento a través del cual la
dindmica hogar/ajeno llega a co-existir en tanto es co-relativa. Cuando hablamos
del nexo generativo en términos de hogar/ajeno, lo que estamos describiendo es
el movimiento de la Generatividad y, por ende, el marco generativo en su “tota-
lidad”. Sin embargo, el todo de esa Generatividad, ese movimiento en si mismo,
no se puede describir desde la perspectiva objetiva de la tercera persona, sino
desde dentro del hogar (que no es s6lo “un” hogar); en este caso, desde dentro
de la Generatividad. Con esto no quiero decir que haya un mundo familiar en
particular dentro del marco generativo, sino que la Generatividad es en si misma
el “Hogar”. Por consiguiente, la estructura de la Generatividad, tal y como aqui
la he descrito, no se limita a explicar las diferencias que serfan ajenas respecto a

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madyrid



32 | ANTHONY J. STEINBOCK

un hogar en particular, jsino también la posibilidad de algo radicalmente ajeno
incluso para la Generatividad misma!

4. El acceso a la Generatividad y el problema de la evidencia

Si la Fenomenologia Generativa consiste en una fenomenologia “de” la Gene-
ratividad, que es una originacion absoluta o infinita, la pregunta fenomenoldgica
que tenemos que plantearnos entonces es la siguiente: ;Cudl es nuestro modo
de acceso a la Generatividad en cuanto tal, a la Generatividad “en” la que ya
siempre estamos? Husserl también abordé a su manera esta pregunta por el
modo de acceso, aunque no la remitiese de forma explicita a la Generatividad.
Ciertamente, la Generatividad se da en y a través de la relacién hogar/ajeno, y el
hogar se da también de forma co-fundacional a lo ajeno a través de los encuentros
transgresivos con la ajenidad.

Al preguntar por el tema de la ajenidad, Husserl no se dirige solamente al
“ser” de esa ajenidad —lo que equivaldria a permanecer en la actitud natural-,
sino que afronta nuestros modos de acceso a ella. La ajenidad, escribe en diferen-
tes ocasiones, se vuelve accesible en el modo de la inaccesibilidad y la incompren-
sibilidad. En pocas palabras, la ajenidad se da en el modo de no poder darse; se
da como no pudiendo ser aprehendida o conocida de una forma originaria. La
experiencia de la ajenidad consiste precisamente en no poder venir a experiencia.
En este sentido, por tanto, la ajenidad se constituye de un modo liminar, por lo
que cabria calificarla como un fenémeno-limite.

Pero tenemos que preguntarnos: ;Qué presuposiciones estdn operando aqui
para que describamos algo que se da como no pudiendo darse? La presuposicion
de que no habria mds que un nico modo de donacién vilido para la experien-
cia y la evidencia. Para la mayoria de la filosofia occidental desde la Ilustracién
(incluida la mayor parte del trabajo de Husserl), este modo de donacién consiste
en la presentacion de un objeto —o de una configuracién objetual— que tiene en
tltima instancia una estructura racional. Si hay algo que no sélo no se da sino
que por su propia naturaleza no puede darse como un objeto (una persona por
ejemplo), se supone entonces que ese algo no se manifiesta, no hay experiencia
del mismo, no es genuinamente accesible. En términos fenomenolégicos, esto
quiere decir que se da como no pudiendo darse. Eso que se da como no pudiendo
darse se constituye entonces de un modo liminar, incluso si lo que se constituye

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madlrid



EL SENTIDO DE LA FENOMENOLOGIA GENERATIVA | 33

de este modo liminar cambia —dependiendo de la apertura metodolégica— dentro
de la esfera de la presentacion.

Con todo, ;y si esta visién del asunto fuera miope? Si la fenomenologia estd
abierta, como deberia estarlo, a todos los temas que se dan en tanto se dan a si
mismos y segiin la forma en que se dan a s{ mismos, con independencia de como
se dan y de si se ajustan o no a nuestras expectativas, ;qué nos dice esto acerca
de la donacidn, la evidencia y la fenomenologia? Hace que nos planteemos la
cuestién de lo que es accesible a la descripcién fenomenolégica mds alld de la
donacién presentacional, es decir, mds alld de lo que se presenta en las funciones
perceptivas y los actos judicativos. Esto da lugar a tres lineas de pensamiento
concernientes a: A) los tipos de donacién que trascienden la donacién presen-
tacional, lo que yo llamo verticalidad; B) la relacién entre la donacién vertical
y la donacién presentacional; y C) la profundizacién en la “donacién” y en la
“Generatividad” desde el punto de vista de lo que se revela.

A. Generatividad y Verticalidad

El fenomendlogo permanece atento y receptivo a todos los modos de dona-
cién, incluso si no se ajustan necesariamente al estilo presentacional de la dona-
cién. Aquellos modos de donacién que no se ajustan a los objetos perceptivos o
judicativos los he llamado donacién “vertical” o, en general, “verticalidad”. Estos
modos de donacién son “verticales” en el sentido de que nos llevan mds alld de
nosotros mismos. Se trata de modos que operan mds por evocacién que como
resultado de nuestros esfuerzos por traerlos a presencia. Estos modos no se rigen
por un sistema de plenificacién de la mencién intencional. Pero sélo porque
algo no se manifieste como un objeto perceptivo o judicativo no significa que
no haya donacién, que no haya ninguna experiencia, o ninguna posibilidad de
evidencia o decepcién.

Los modos verticales de donacién se nos vuelven patentes cuando evaluamos
lo que realmente se da en la experiencia humana, una sensibilidad o receptivi-
dad que nos exige ampliar lo que cuenta como evidencia. Esta ampliacién, que
descansa en la experiencia, nos abre a las esferas religiosa, moral y ecoldgica de
la existencia, incluso si la cualidad de esos tipos de experiencias es fundamen-
talmente diferente a la forma en que tenemos experiencias de los objetos per-
ceptivos o judicativos. Puesto que las dimensiones religiosa, moral y ecolégica

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madyrid



34 | ANTHONY J. STEINBOCK

de la experiencia nos han sido dadas (aunque en sus modos caracteristicos de
donacién), estdn sujetas a un pensamiento critico y filoséfico. Por consiguiente,
la Generatividad no es simplemente un fenémeno-limite, sino un tipo de dona-
cién tan radical que no corresponde a un estilo de experiencia “noesis:noema”,
por lo que tampoco es reducible a la presentacién. Es en este sentido en que la
Generatividad es verticalidad.

La verticalidad suscita esos vectores dindmicos de la experiencia que tienen
una estructura singular totalmente propia: la altura y profundidad de lo que
viene a experiencia, o el proceso de participar lo que es en términos de valor
y sentir-valérico. Si observamos la verticalidad desde la perspectiva de la mera
presentacién epistémica, se trata del “misterio”, de la incontrolable y “salvaje”
dimensién de la experiencia que no se reduce a ser una simple nada. Por ejemplo,
s6lo porque en dltima instancia no puedo controlar, sujetar ni tampoco apro-
piarme de otras personas no significa que ellas sean una ausencia, una ruptura
de mi libertad, o “lo otro que lo dado”, incluso si finalmente ya no estin bajo
mi control. Las personas se dan mds bien en una presencia plena pero inagotable,
pero no a la manera en que un objeto se despliega en funcién de mi instancia
perceptiva.

Mi libro Mundo familiar y Mundo ajeno resulté ser el comienzo mds que el
final de una investigacién sobre la evidencia, y se convirtié en una plataforma
para siguientes trabajos que abordaron dimensiones mds amplias de la evidencia.
Como ya he mencionado, la primera forma en que desarrollé el movimiento
interno de la Generatividad mds alld de este comienzo —ciertamente incom-
pleto y alusivo— fue con la nocién de “verticalidad”. Estos modos de donacién
vertical inciden en una variedad de dimensiones de la experiencia humana: una
dimensidn religiosa de la experiencia (por ejemplo la experiencia de la santi-
dad, o sea, la “epifania”); una dimensién moral de la experiencia (la experiencia
de otras personas y de uno mismo como persona, es decir, la “revelacién”); la
experiencia de objetos en tanto iconos (“manifestacién”); la “exposicién”, que es
una dimensién estética de la experiencia (distinta de la incorporacién, que yo
llamo “donacién encarnada’); una dimensién de la experiencia en relacién a la
Tierra como suelo (“descubrimiento”); y la experiencia de los seres elementales
pertenecientes a la “tierra” (o sea, “despliegue”). Todas estas dimensiones tienen
sus modos caracteristicos de donacién y son de-limitantes, es decir, apuntan y
se abren a otros modos de donacién con sus propias formas caracteristicas (lo
ecoldgico, lo santo, lo moral, etc.).

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madlrid



EL SENTIDO DE LA FENOMENOLOGIA GENERATIVA | 35

Asi pues, en Phenomenology and Mysticism (Steinbock 2007) describi el modo
en que la acreditacidn de la experiencia religiosa es interna a su propio tipo de
experiencia y se desarrolla en ese nivel de experiencia. Como no se ajusta a un
estilo racional de evidencia, este peculiar estilo de donacién —la esfera de lo Santo,
por ejemplo—, asi como sus dificultades, sus propios tipos de decepciones, ilusio-
nes, confirmaciones, etc., fueron excluidos por anticipado de una consideracién
filoséfica. Sin embargo, la evidencia perceptiva no puede validar ni certificar la
experiencia espiritual; la experiencia de amar a otro, o la de ser amado por otro,
s6lo puede ser “confirmada”, por asi decir, desde dentro de ese mismo tipo de
experiencia emocional, pero no asi por la reflexion racional sobre el amor ni por

cualquier otra experiencia que no sea de la misma especie.’

En Mundo familiar y Mundo ajeno apenas pude sino insinuar estos diferentes
modos de donacién y de “absoluto” a los que me he referido mds arriba, en parte
porque el libro se limitaba a Husserl. Pero, en tltima instancia, la fenomenologia,
en tanto fenomenologia generativa, tiene que explicar todo lo que se da segin su
propio modo de darse, lo cual requiere dar cuenta de la “Generatividad”: la esfera
religiosa de la experiencia, la esfera moral de la experiencia y las dimensiones
corporales y ecoldgicas de la experiencia. Estas esferas y dimensiones correspon-
den a diferentes “absolutos” en nuestras vivencias y se manifiestan de una forma
entrelazada. Pero, de nuevo, en Mundo familiar y Mundo ajeno apenas pude sino
aludir a ellas, sin desarrollarlas.

B. Conocimiento moral, Corazon y Presentacion

Mis arriba sefalé que esta investigacion se abria a tres lineas de pensamiento
concernientes a la descripcion fenomenolégica. El segundo grupo de preguntas
atafie a la relacién entre la donacidn vertical y la donacién presentacional. Por
ejemplo, los actos de las dimensiones verticales (actos religiosos, actos morales,

5 En ese libro describi este modo de evidencia vertical (“epifania”) a través de las narraciones

en primera persona de tres figuras de las tradiciones misticas cristiana, judia e islimica: Santa
Teresa de Avila, el rabino Dov Baer y Razbihan Baqli. Lo que hice fue relacionar esta amplia
gama de experiencias religiosas con los problemas filoséficos de la evidencia, la identidad y la
otredad. Sobre la base de esta descripcion filoséfica de la experiencia vertical desarrollé una
critica social y cultural en términos de idolatria (como orgullo, secularismo y fundamentalis-
mo) y sostuve que la comprensién contempordnea de la experiencia humana debe provenir
de una visién mds completa y abierta de la experiencia religiosa.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madyrid



36 | ANTHONY J. STEINBOCK

etc.), stienen sus propias estructuras o dependen de estructuras experienciales
mids bésicas? Dicho de una forma mds especifica: los actos emocionales, ;deben
estar fundados en los presentacionales —como Husserl sostiene— para tener su
propia estructura relacional? Los actos valorativos, épueden ser no cognitivos y
“no objetivantes” aunque estén fundados en actos presentacionales objetivantes?

No estamos aqui negando que nuestra relacién epistémica con los objetos sea
una forma legitima de experiencia. De lo que se trata mds bien es de poner en
cuestion la preponderancia del sentido epistémico racional sobre la esfera emo-
cional del conocimiento, tal y como se ha afirmado en la Modernidad. Mds atin,
de lo que se trata es de reconocer que la apertura epistémica, lejos de ser diferente
de esa esfera emocional, estd arraigada en la apertura cognitivo-emocional, y que
donde eso ocurre de la forma mds profunda es en el amor. La tarea, por tanto,
consiste en no seguir ignorando lo que la Modernidad ha ignorado, a saber:
el papel de las emociones —especialmente las emociones interpersonales— y las
posibilidades que ellas mismas nos abren.

Esta fue una de las cosas que quise mostrar en Enmociones morales.® A través
de las emociones interpersonales o morales, de la apropiacién de estos recursos,
se puede recuperar lo que la Modernidad habia excluido sin necesidad de volver
de manera abstracta a un imaginario social pre-critico anterior, pero también
yendo mds alld de los problemas de nuestra actual situacién contempordnea y del
impasse posmoderno. Experiencias como el amor, la humildad, la confianza, el
arrepentimiento, incluso la vergiienza, la culpa y el orgullo, revelan a la persona
como un ser interpersonal, y en las manifestaciones de nosotros mismos descu-
brimos que somos intrinsecamente relacionales. Si lo tuviera que expresar con el
término que mds me gusta ahora y que estoy desarrollando en mi actual trabajo,
dirfa que el sentido mds profundo en que estamos dados a nosotros mismos es en
tanto “amados”. O para expresarlo de una manera diferente, no se trata solamente
de senalar las formas en que las emociones (que tienen sus propios tipos de evi-
dencia) ofrecen modos caracteristicos de existencia en tanto coexistencia. De lo
que también se trata es de entender como las emociones ya siempre estuvieron
operativas por lo que respecta a las personas, aunque en la Modernidad fueran
excluidas en favor de otras preferencias.

Tomar como punto de partida lo amado en tanto constituido a través del
amor plantea un desafio crucial para la fenomenologia: ;De dénde obtenemos

¢ Steinbock (2022b).

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madlrid



EL SENTIDO DE LA FENOMENOLOGIA GENERATIVA | 37

el sentido de “donacién” del amor para que este amor sea fenomenolégicamente
accesible en este nivel de experiencia? ;Cémo puede ocurrir esto para que un
fenémeno tan central de la persona humana sea determinado mds concretamente
como “amado”? ;Estamos todavia pensando fenomenolégicamente? Y si es asi,
;qué tipo de fenomenologia es ésta? ;Qué aspectos de la fenomenologia estin
siendo considerados?

Una descripcién fenomenoldgica del amor nos lleva mds alld de lo que una
descripcién fenomenolégica suele ocuparse, al menos segtin muchas interpreta-
ciones. Si bien tal descripcién podria comenzar con un “acto-de-fenomenologia”,
donde el amor fuese considerado un acto humano mds entre otros (como la
conflanza, la vergiienza, el arrepentimiento, etc.), inmediatamente nos vemos
llevados mas alld de este acto-ejecutivo humano en aspectos importantes, aspectos
que afectan a cuestiones omniabarcantes. Con esto no quiero decir que nos vea-
mos sumidos sin mds en cuestiones “especulativas”. Mds bien nos vemos llevados
a tratar temas que inciden en toda (la) realidad, que es lo que tenemos en mente
cuando empleamos la expresién “realidad tltima” o cuando nos referimos al
misterio del surgimiento de lo que es. Nos vemos entonces llevados a cuestiones
que uno estaria tentado de llamar “metafisicas”. El punto que quiero subrayar
es que, por lo que respecta especialmente al amor, un acto-de-fenomenologia
debe fundamentarse en la realidad metafisica a la que la fenomenologfa misma
estd abierta, una realidad que también es fenomenolégicamente accesible. Al
reconocer este movimiento como Generatividad, o como Verticalidad o “Amor”,
la persona humana se revela en tanto amada: la auto-manifestacién y la auto-
donacién mds radical es la del amor.

C. Generatividad como Amor

La epifania y la revelacién son dos modos de donacién vertical. A través de
la epifania entendida como amor venimos a ser revelados a nosotros mismos en
el modo mds fundamental, como amados. Cualquier otro “acto” revelador (reve-
lador en este sentido especiﬁco: vergiienza, culpa, simpatfa, arrepentimiento,
etc.) remite a su manera, y también “explica” y nos dispone, a esta revelacién
fundamental del amor y del estar dados como amados.

Este “amado” es desde el principio relacional o, més bien, inter-personal:
estoy dado a mi mismo como no teniendo el fundamento en mi mismo;

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madyrid



38 1 ANTHONY J. STEINBOCK

en tanto amado me recibo a mi mismo como relacional, no importa cudn
implicitamente. Puedo, por supuesto, reificar esta relacién; puedo disimular
y ocultar esa dindmica interconectada de forma tal que me tome a mi mismo
como estando fundamentado en mi mismo, como un simple “yo”. En esto
consistirfa el problema y el misterio del origen del orgullo.”

Expresado en términos mds esquemadticos, podria decirse que toda la creacién
es “amada’, de tal modo que, mds que “criaturas” o “creacién”, somos antes que
nada amados. Para que algo se dé como amado tiene que estar ya moviéndose
dentro de esa apertura del amor, por lo que la evidencia de lo amado sélo se
da dentro de ese movimiento y en esa participacién. Asi pues, “amado” es otro
término para lo que primordialmente se da a través del amor, con independen-
cia de si lo dado o lo “amado” es inanimado, orgdnico o personal. Hay muchas
maneras en que este Amor se manifiesta como amado: desde las cuerdas, los
quarks, las particulas, los elementos y las nubes de polvo a las enormes nebulosas;
desde todas las formas de materia inorgdnica, como los minerales y los cristales,
la energia o la atmdsfera, a las formas mds simples de vida unicelular, los glé-
bulos, los seres psicofisicos a los que atribuimos inteligencia prictica, psique o
alma; y también se manifiesta como un estar presente de forma personal seglin
el modo especifico en que este amor se relaciona con quienes de forma creativa
se han vuelto susceptibles de “revelacién vertical”. Esos “amados” que aman se
constituyen como personas. Las personas no tienen por qué reducirse de entrada
s6lo a los seres humanos; la personalidad puede revelarse en principio a través
de cualquier especie, precisamente como amados que aman (de forma creativa,
generativa, etc.). Para decirlo de otra manera: todo lo que es, toda “realidad”,
expresa este Amor.

Quiero hacer una importante distincién entre participar en lo que es [parti-
cipating in being], que es propio de la donacién presentacional, y el amor como
participar lo que es [participating being], que es propio del amor vertical. En la
presentacion, que es el modo de donacién que encontramos en las operaciones
perceptivas y en los actos judicativos, me relaciono con lo que es participando
“en” lo que es. Esto tiene lugar mediante el pre-poner pasivo o el poner activo
lo que es. Como dice Husserl, mi actitud déxica acepta derechamente lo que es,
de tal forma que lo afirma en su “que es” y en su “qué es”. Puedo desde luego
cuestionar lo que es, ponerlo en duda, vivir un acontecimiento como posible o
imposible, etc., pero en cada uno de estos casos todavia se estd presuponiendo

7 Véase Steinbock (2022b, cap. 1). Véase asimismo Hart (2020).

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madlrid



EL SENTIDO DE LA FENOMENOLOGIA GENERATIVA I 39

lo que es en todas sus modalidades y modalizaciones. Mi relacién con lo que es
en su modo presentacional todavia abraza esta dindmica bésica de la correlacién.

El amor, en cambio, se relaciona con lo que es en tanto “participa” lo que es.
Lo que quiero decir con esto es que el movimiento del amor consiste en recibir
lo que es tal y como es, de tal manera que este tltimo puede ser/llegar a ser tal y
como es en pos de su florecimiento. Empleo la expresiéon “participar lo que es” sin

. 7 <« » <« » <« » ~ ’ . .

preposicién alguna (“en”, “con”, “de”) con el fin de sefalar cudn inmediato y
directo resulta ser este participar o traer a presencia que es caracteristico del amor.
El amor “participa lo que es” de tal modo que lo que se “da” ya se ha revelado
inmediatamente como amado (es decir, se da en el amor), ddindose mds que si
mismo, y realizdindose en la forma especifica del ser dado.

Silo expresamos mediante la descripcion de la caridad propuesta por Teilhard
de Chardin, podemos afirmar que el movimiento vertical del amor lleva adelante
las cosas tal y como son, a la vez que las incita a mirar més alld de si mismas, en
lugar de dejarlas simplemente atrds. El amor es un movimiento en pos del flo-
recimiento o el mejoramiento de lo amado segiin la manera que le es mds propia,
es decir, en el seno de lo que yo llamo su propia “magnitud” o rango valérico.
Dentro de esa magnitud especifica, lo amado puede llegar a ser cada vez mds rico
en su propia esfera de valor. En lugar de hacerlos decrecer, el amor “permite”
que todos los entes lleguen a ser lo que son o quienes son en conformidad con
cémo son, y amplia su alcance para convertirse en una fuerza elevadora que anida
intrinsecamente en todo tipo de empresa humana. Logra en una sola operacién la
ampliacién de la riqueza y de la diversidad en pos de la unidad. Este es el tnico
sentido en que cabe entender el amor como anuencia a una situacién amorosa,
es decir, lo que los misticos llaman “entrega’.

Con la verticalidad nos encontramos en el corazén del tema. Por esa razén las
cuestiones ambientales no pueden tratarse de una forma exclusivamente “ambien-
talista”. También por esa razon un ente que siente los dolores y los placeres afec-
tivos mds elementales, o que siente tristeza o satisfaccién, precisamente porque
los estd sintiendo corporalmente, se encuentra “ya” participando en el infinito
Amor Personal.?

8 Véase Steinbock (2007) y (2023).

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madyrid



40 | ANTHONY J. STEINBOCK

5. Conclusion

Comencé esta conferencia con el surgimiento de la fenomenologia generativa
en relacién con los fenémenos generativos, y abordé la cuestién de la generativi-
dad y el problema de la evidencia en la fenomenologia de Edmund Husserl. Abri
la tltima seccién de este texto preguntindome por la limitacién —aparentemente
arbitraria— de la donacién a cémo algo se presenta en tanto objeto perceptivo o
judicativo. También sefialé que la Generatividad no es simplemente un concepto
limite de la fenomenologfa, sino que es susceptible de experiencia bajo formas
que le son esencialmente caracteristicas, y que por ello se trata de una experiencia
abierta a una descripcién fenomenoldgica especifica.

Puede parecer extrano que estas consideraciones hayan conducido a otros
temas como la donacién vertical, la verticalidad, lo amado, el amor, las emocio-
nes, el valor y cosas por el estilo. He aqui una manera en que puede desarrollarse
la dindmica interna de la Generatividad, pero no es la Gnica. También podria
ofrecerse una explicacién distinta que sefalase que el Ser, el conocimiento y los
entes son fundacionales respecto el Amor, el amor y los amados. Sin embargo,
estas descripciones tienen implicaciones metafisicas y ontoldgicas radicalmente
diferentes, tal y como he descrito en otros lugares; por ejemplo, la cuestién
no reside en los tipos de pensamiento, en los tipos de olvido, de retirada, de
ausencia, de ser, de estar-ahi, sino en los tipos de amar y de odiar, los tipos de
“idolatria”, de presencia desbordante, de amados, de persona, de verticalidad.

:Es esto fenomenolégico? Asi lo creo. ;Es husserliano? Eso depende. En cierto
sentido no lo es (al modo en que uno dirfa que la “fenomenologia generativa”
no es de Husserl), pero en otro sentido si es husserliano. No es “husserliano” en
el sentido de que Husserl parece estar comprometido, por ejemplo, con la idea
de que los actos emocionales y valorativos, para seguir siendo actos relacionales,
dependen de un nicleo presentacional. Por otro lado, jacaso es una casualidad
que el propio Husserl se viera llevado, quiz4 pese a sus propias convicciones ted-
ricas, a describir precisamente estos tipos de fendmenos: las vocaciones, el deber
absoluto, el amor, la justicia, la fe, Dios, el valor?

sQué es, pues, la Generatividad? A dia de hoy lo llamaria el Amor en tanto
participa lo que es. Y como ya somos “participes” en tanto amados, la fenome-
nologfa generativa es una manera de participar este Amor de una forma respon-
sable, creativa y discerniente. Esta fenomenologfa atafie a cémo nos es dada o

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madlrid



EL SENTIDO DE LA FENOMENOLOGIA GENERATIVA | 41

revelada esa participacién, a cémo generamos (o participamos) ese ser-revelado,
esa participacién. El modo en que nos revelamos a nosotros mismos y en que
generamos o participamos lo que es, incluidos nosotros mismos, apunta a una
tarea caracteristica de la fenomenologfa. Apunta a una fenomenologia de la expe-
riencia vocacional.

Referencias bibliograficas

Hagrr, James. G. (2020). “Transcendental Pride and Luciferism: On Being Bearers of
Light and Powers of Darkness”, Continental Philosophy Review, vol. 53/1, pp. 331-
353.

SteiNBock, Anthony ]. (1995). Home and Beyond. Generative Phenomenology After
Husserl. Evanston: Northwestern University Press.

—. (2007). Phenomenology and Mysticism: The Verticality of Religious Experience.
Bloomington: Indiana University Press.

—. (2014). Moral Emotions. Reclaiming the Evidence of the Heart. Evanston:
Northwestern University Press.

—. (2018). Its Not abour the Gift: From Givenness to Loving. Londres: Rowman &
Littlefield.

—. (2022a). Mundo familiar y Mundo ajeno. La fenomenologia generativa tras Husser!
(trad. R. Garcés y A. Alonso). Salamanca: Ediciones Sigueme.

—. (2022b). Emociones morales. El clamor de la evidencia desde el corazén (trad. 1.
Quepons et al.). Barcelona: Editorial Herder.

—. (2023). No se trata del don. De la donacion al amor (trad. H. Inverso). Salamanca:
Ediciones Sigueme.

Sokorowski, Robert. (1974). Husserlian Meditations. Evanston: Northwestern
University Press.

Recibido 03-06-2024
Aceptado 14-09-2024

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madyrid






EL TENOR DEL CORAZON Y LA ESTRUCTURA
DE LA EXPERIENCIA VOCACIONAL®

THE TENOR OF THE HEART AND THE
STRUCTURE OF VOCATIONAL EXPERIENCE

Anthony J. STEINBOCK
Universidad de Stony Brook
anthony.steinbock@stonybrook.edu

ResuMmeN: El articulo desarrolla elementos importantes de una fenomenologia de la
vocacién, en didlogo con las fenomenologias de Husserl y Scheler. Para ello toma como
hilo conductor un andlisis del tenor del corazén y de la experiencia del amor como tipos
de fenémenos que se dan de forma interpersonal en verticalidad, no segtin una donacién
presentacional, y que manifiestan el aspecto mds importante de la persona.

ParaBras CLAVE: amor, corazén, discernimiento, fenomenologia, Husserl, Scheler,
vocacion

ABstrACT: The article develops crucial elements of a phenomenology of vocation
in engagement with Husserl’s and Scheler’s phenomenologies. To do this, it takes as a
leading clue an analysis of the tenor of the heart and the experience of loving. Because
the latter are types of phenomena that are interpersonally given in verticality, and not
according to a presentational givenness, they reveal the most important features of the
person.

Keyworps: Discernment, Heart, Hussetl, Loving, Phenomenology, Scheler, Vocation

* Conferencia de clausura del coloquio “Fenomenologia y Generatividad”, celebrado los dias
7-8 de noviembre de 2022 en el Instituto de Filosofia de la Universidad Diego Portales (San-
tiago de Chile). Traduccién de Andrés Alonso Martos.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madyrid



44 | ANTHONY J. STEINBOCK

1. Introduccion

A medida que vamos conociendo los escritos de Husserl no deja de sorpren-
dernos la riqueza de problemas que abordaba de forma recurrente, asi como la
naturaleza acuciante de su pensamiento. Los temas que van apareciendo no care-
cen de conexi6n entre si, y, de hecho, conforman una investigacién cada vez mds
profunda sobre el sentido de lo que es, entendido como lo que viene a presencia
de forma concreta; esto es, se trata de una investigacién sobre nuestra situacion
existencial concreta que en términos metafisicos entendemos como una unidad
relacional, y que en términos fenomenoldgicos entendemos como persona.

Cuando a través de la investigacion fenomenoldgica nos vemos reconducidos
a quiénes somos como la fuente mds intima de sentido, lo que queremos es evi-
tar presuponer el ser de ese “quién”. Por eso seguimos preguntando por nuevos
modos de donacién y tomamos en consideracién experiencias complejas que
ofrecen posibles claves para acceder a esa fuente de sentido (tal y como expliqué
en mi primera conferencia).! En ese respecto, no es sorprendente ver a Husserl
abordar el problema de la evidencia en relacién con un conjunto de experiencias
como el amor y las distintas emociones, los valores, la persona como absoluto,
el deber absoluto y la llamada; experiencias que, desde una cierta perspectiva,
pueden manifestarse como “fenémenos-limite” (Hua XLII). Uno de esos fend-
menos es el tema de la vocacién.

El tema de la vocacién pertenece a una fenomenologia de la persona y, de
forma mds general, encuentra su lugar como tema del corazén. Por “corazén”
entiendo el amplio abanico de fenémenos que abarca el sentir y los estados-
sentientes, un abanico que va desde el amor mds profundo y las emociones
personales e interpersonales a las pasiones y sentimientos entendidos como viven-
cias sentientes no intencionales, y donde también estdn incluidos los afectos y
las condiciones mismas del sentir (también sentidas). Una fenomenologia del
corazén y, de manera mds especifica, una fenomenologia de la vocacién —como
he tratado de mostrar en Emociones morales y Knowing by Heart?, ofrecen una
importante oportunidad para la fenomenologia, siempre y cuando admitamos
que la racionalidad no es la tnica regién del conocimiento o del espiritu, que

' Por ejemplo, a través de ciertas experiencias del corazén —especificamente, las emociones

interpersonales— doy conmigo mismo como estando dado a Mi-mismo, no como fundamen-
tado en mi mismo.
2 Steinbock (2021) y (2022b).

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid



EL TENOR DEL CORAZON Y LA ESTRUCTURA DE LA EXPERIENCIA VOCACIONAL | 45

la persona humana no se agota en el dualismo de razén y sensibilidad, y que
los temas del corazén 1) no quedan relegados tinicamente a la sensibilidad o
la psicologfa; 2) no necesitan la tutela de la razén para tener validez o sentido;
y 3) poseen una estructura emocional caracteristica con sus propios estilos de
evidencia, decepcién, confirmacién, modalidad, modalizacién, relacién con la
alteridad, etc. Las vocaciones, ademds, en cuanto temas del corazén, se encuen-
tran arraigadas en experiencias en que no hay una auto-fundamentacién, y se
revelan especialmente en clertas emociones interpersonales y, en su sentido mads
profundo, en el amor.

Por “amor” entiendo un “sentir” dindmico o un movimiento-acto, no un
estado-sentiente. El sentir tiene su propio tipo de estructura intencional y de
evidencia. Se trata de un movimiento dindmico e irreductible a los estados-
sentientes, que son estdticos y pueden verse objetivados sin perder su condicién
de estados. Las emociones son un tipo de sentir. El amar y el odiar son ejemplos
destacados de tales emociones, que tienen un alcance metafisico porque afectan
a todos los niveles de la realidad (no operan solamente en el plano interperso-
nal). Los estados, y también condiciones como el estar triste o el estar cabreado,
enemistado, enamorado o alegre, son ejemplos de estados-sentientes.

Con la expresién “amor” no me estoy refiriendo, entonces, a un sentimiento
o algo sentimental, ni tampoco a un dnimo euférico, un impulso ciego o algin
otro tipo de reaccién. Insisto en que no debe confundirse con un estado-sentiente
como el estar enamorado. En cambio, lo que entiendo por “amor” es una aper-
tura radical que deja florecer lo que se revela en su propia magnitud-valérica.
Consiste en una espontdnea y vigilante incitacién a que lo revelado llegue a ser.
Es un movimiento en el cual y a través del cual /o gue se manifiesta puede mani-
festarse a su propia manera y por si mismo, y donde guien se revela encuentra
apremiante —mas no obligatorio ni necesario— revelarse en si mismo. Dicho en
otros términos que he empleado en Knowing by Heart, el amor consiste en el
movimiento de participar lo que es [participating being], mientras que el conoci-
miento epistémico, como sucede en la percepcién o en el juicio, descansa en un
proceso de participar ‘en” lo que es [participating “in” being].

Quiero afirmar por anticipado (y espero explicar mds tarde) que la expe-
riencia vocacional presupone una antropologia filoséfica de la persona en tanto
“amada”, donde lo amado —y esto es importante— se da en el sentido especifico
de lo que es “revelado” a través del amar (o de lo que se cierra a través del odiar),
entendiendo por “amor” lo ya enunciado anteriormente. Y esto significa que en

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madyrid



46 | ANTHONY J. STEINBOCK

los actos emocionales, y en su sentido mds profundo a través del amor, la persona
revela de forma creativa y ella misma también se revela de forma igualmente
creativa como “absoluta” o Gnica.

Siendo atin mis especfﬁcos, las experiencias vocacionales atafien a 1) quién
soy yo entendido dindmicamente, esto es, quién es ese quién en quien voy a con-
vertirme en tanto 2) participo lo que es de esta o de aquella otra manera. Esto
es irreductible a lo que supuestamente voy a hacer, aunque guarda una cierta
conexién con ello. El 4mbito de la experiencia vocacional atafie a la persona en
tanto Unica, y, segun los términos que empleo en mi dltimo trabajo, se trata del
proceso de ir a ti mismo como yendo a tu nombre propio. El nombre propio es
lo mds radicalmente individualizador, lo mds personal, y remite al proceso de
convertirse en esta esencia-valérica inica conforme a lo que denomino “tami-
midad” [tamimity] (o “integridad”).

La experiencia vocacional no es para la investigacién fenomenolégica una
cuestion solamente tedrica, sino que tiene una concreta incidencia existencial en
nuestras vidas personales. Si lo tuviéramos que expresar en términos formales,
dirfamos que las vocaciones atafien entonces a nuestros modos personales de
ser. Lo que estamos preguntando es cémo podemos explicar una experiencia
como la del cineasta Ingmar Bergman, quien de nifio permanecié tres dias en
estado febril tras ver una pelicula (Black Beauty) y que tiempo después, ya con
65 afios, llegé a afirmar que este fervor febril nunca le habia abandonado pese a
proclamarse abiertamente ateo; o una experiencia como la de la mistica Teresa de
Avila, quien lucha contra una forma de vida para la que ella misma resulta ser un
caso ejemplar; o también como la del ciclista Lance Armstrong, quien encontré
el éxito en una actividad (ciclismo) pero que se redefine a si mismo como un
superviviente, y que solo después de eso ha llegado a “amar” su bicicleta. Hay
otros muchos ejemplos. ;Cémo explicar la infinidad de narrativas sobre el trabajo
que han sido documentadas por el sociélogo Studs Terkel (y los problemas de la
satisfaccién laboral, las propias contradicciones, la enfermedad mental)? O en
un plano mds intimo, ;c6mo explicamos la sensacién de no sentirnos cémodos
ejerciendo una profesidn, la de sentirnos alienados, la de estar cumpliendo con
roles sociales pero sin ser uno mismo (Marx)? ;O una experiencia como cuando
decimos “Lo harfa sin obtener nada a cambio” 0 “No me hace sentir nada en
absoluto”? Estas cuestiones atafien al tenor del corazén y a los problemas de la
evidencia que le son caracteristicos. Una fenomenologfa de la vocacién toma el
tenor del corazén como punto de partida porque es el ntcleo del ser personal.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid



EL TENOR DEL CORAZON Y LA ESTRUCTURA DE LA EXPERIENCIA VOCACIONAL | 47

Resumiendo, asi pues, esta introduccién tan densa, tengo que decir que la
cuestién de las vocaciones, desde el punto de vista temdtico, descansa en un
caracteristico sentido de humanidad de lo amado, que se revela como “persona” y
se concreta en la unicidad del nombre propio. Se trata de un auténtico amor por
el otro y de un auténtico amor propio en tanto participa lo que es. En la medida
en que es un saber del corazén que tiene lugar a través del amor, la experiencia
vocacional consiste, si lo expresamos en términos metafisicos, en una incitacién a
ser amor; y en términos mas personales, en una llamada a ir a ti mismo como solo
t eres capaz (el nombre propio). Existe igualmente, desde luego, la posibilidad
de la traicién a uno mismo, del odio a uno mismo y del odio al otro. En pocas
palabras, el problema de las vocaciones descansa en los movimientos del amar y
del odiar como movimientos del corazén.

Subrayar la especificidad del corazén para la fenomenologia no significa ate-
nuar el papel de la racionalidad ni de sus estructuras y modos de intencionalidad.
Vivir, en el sentido mds pleno de la palabra, exige pensar y razonar criticamen-
te. Pero esto ultimo no debe excluir otra dimensién de la experiencia personal
humana que tiene su propio tipo de conocimiento o de conciencia cognitiva,
sus decepciones, su critica y su donacién evidente. También necesitamos sentir,
sentir con discernimiento.

En esta presentacién apenas puedo hacer otra cosa que situar el problema
de las vocaciones, es decir, esbozar su singular estructura y destacar algunos
problemas que surgen a partir de su estilo caracteristico de evidencia. En un
primer paso voy a describir brevemente el tenor del corazén como una postura
personal en la cual y a través de la cual encuentra su lugar el acceso vocacional.
En segundo término voy a destacar la topografia estructural que es especifica de
la experiencia vocacional. Y, por tltimo, voy a ubicar el campo problemdtico
de la experiencia vocacional en el 4mbito del discernimiento, la evidencia y los
indicios y corroboraciones vocacionales.’?

3 Esto guarda relacién con el problema de la evidencia y en principio también con los modos

en que estoy dado a m{ mismo, con el modo como los demds me son dados de una manera
personal. Donde la llamada y su respuesta en términos de misiones o vocaciones se determina
en su sentido mds profundo es a través del amor. Es esta dindmica, y especificamente este
amor, la que produce el auténtico nicleo de la persona en tanto algo interpersonal y la que
abre el problema de la vocacién a una fenomenologia de la persona. De esta forma, la
evocacién de Husserl de un deber absoluto como modo de donacién del valor absoluto de la
persona, que se da en el vinculo interpersonal del amor, da lugar a un enfoque reflexivo
especifico: una fenomenologia de la experiencia vocacional.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madyrid



48 | ANTHONY J. STEINBOCK

Cualquiera de estas tres secciones podria ser por si misma un articulo. Soy
consciente de que este texto resulta ser de algin modo mds un esquema que
una profundizacién en un dnico argumento, lo cual tiene evidentemente sus
ventajas. Pero lo que quiero hacer, inspirdindome sobre todo en los temas e hilos
conductores que aparecen en los trabajos de Husserl recientemente publicados,
es ofrecer una idea de por dénde creo que puede ir la fenomenologia, asi como
las dreas que ella puede abarcar. En general, por tanto, esos temas, incluida la
experiencia vocacional, pertenecen al dmbito del corazon, y es necesario exami-
nar fenomenoldgicamente sus estructuras en lugar de aplicarles simplemente un
conjunto de conceptos ya prestablecidos de antemano.

2. El tenor del corazon

La actitud natural se entiende generalmente como la postura en que los temas
se plantean o se presuponen sin mds en su ser, en lo que simplemente son. Es
una actitud que se caracteriza por dar las cosas derechamente por sentadas. La
reflexién fenomenoldgica es una forma de mantener esta ingenuidad a raya y
de investigar la manera en que los entes se dan precisamente al tipo de ente que
tiene experiencias de esos entes.

Sin embargo, la “actitud natural” epistémica, presente en las percepciones y
en los juicios, no es la Gnica postura “acritica” con la que nos topamos respecto a
quiénes somos como personas. Nos enfrentamos a un problema parecido cuan-
do se trata del ntcleo emocional de quiénes somos como personas, con eso que
en sentido amplio podemos llamar el tenor del corazén. Por tenor del corazén
entiendo una postura emocional o, mds en general, una postura-sentiente que
configura y expresa nuestra orientacién personal por cuanto nos dispone hacia
entes que tienen valor.” Al hablar de vocaciones es importante tener una com-
prensién minima del tenor del corazén, no solo porque remite a una dimensién
singular (el sentir y el conocimiento valérico), sino también porque la vocacion
se encuentra sujeta a su propio tipo de evidencia y de decepcién, a su propia
inversién de valores, a sus propios cambios de preferencias, etc.

* Algunas de las cuestiones aqui{ delineadas se inspiran en la explicacién de Scheler acerca de
la Gesinnung respecto a una ética del éxito. Esa explicacién suscribe algunos de los andlisis de
Kant, pero se diferencia del modelo kantiano en que propone una ética no formal del valor.
Véase Scheler (2001).

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid



EL TENOR DEL CORAZON Y LA ESTRUCTURA DE LA EXPERIENCIA VOCACIONAL I 49

2.1. El tenor del corazon como una “actitud’ del corazon

El tenor del corazén, que es un tipo de conocimiento y una orientacién
dindmica fundamental hacia el valor, es irreductible y a la vez fundante de la
aspiracién a una cosa con valor. También lo es respecto al enjuiciamiento del
resultado de las acciones. Esta clase de orientacion se caracteriza por una espon-
tdnea y no premeditada inmediatez en el sentir valores positivos y negativos. Al
operar como una postura mévil y dindmica, o como una “actitud” —en el sentido
empleado en la danza—, el tenor del corazén no es lo mismo que un caricter o
un hdbito moral. El tenor del corazdn, cuya experiencia tiene lugar en y a través
de las obras y de sus distintas formas de expresién, permanece constante a lo
largo de los cambios que puedan producirse en los tipos de mencién intencional.

2.2, El tenor del corazon impregna todos los niveles de la eleccion

El tenor del corazén también funda la eleccién de las cosas que tienen valor.
Interviene, por tanto, en el proceso de formacién de intenciones y de elecciones
explicitas, incluida la llamada “deliberacién moral”. De esta forma, aunque el
tenor del corazén no determina qué hay que hacer en un caso concreto, si funda
la disposicién a obrar, la aspiracidn a obtener bienes, la eleccién entre cosas con
valor o qué puede hacerse intencionadamente. He ahi la razén de por qué llegar a
comprender el tenor del corazén es fundamental no solo para la auto-clarificacién
de uno mismo. También lo es por el modo en que interviene en cémo elegimos
espontineamente nuestras personas modelos o ejemplares, y, por tanto, en quiénes
elegimos como nuestros /deres. La cuestion de lo ejemplar es fundamental para
lograr una comprensién plena de la experiencia vocacional.

2.3. El tenor del corazon y la transformacion

Si bien el tenor del corazén puede determinar la formacién de intenciones
y puede perdurar a través del cambio de intenciones, esta perdurabilidad no

5> Eso explica por qué Scheler sostiene que los fenémenos expresivos (intenciones, actos,

suefios, sonrisas, gestos, etc.) a menudo ofrecen un indicio mds claro del tipo de
direccionalidad que estoy llamando “tenor del corazén”, sobre todo si se lo compara con el
discurso o las acciones, que pueden ofuscar el movimiento mds fundamental de la persona.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madyrid



50 1 ANTHONY J. STEINBOCK

significa que el tenor mismo del corazén no pueda ser transformado. Pero, pese a
esa transformacion, el tenor del corazén contintia siendo irreductible a la forma-
cién de esas nuevas intenciones. Lo que sucede es que, en tanto resulta fenome-
nolégicamente distinto y “anterior” a la formacién de intenciones explicitas, un
cambio en el tenor del corazén produce una nueva direccion dindmica que afecta
a toda nuestra vida, como en la conversién moral. “Honda prictica” (doxnoig)
es una manera de evocar la nueva captacién de valores y la nueva esencia valérica
personal, el “ir a quien soy” que es irreductible al hébito. Por tanto, la eventual
transformacién que puede ocurrir a través de las nuevas orientaciones valéricas
no se produce como consecuencia de la “educacién”, entendida como el mero
aprendizaje pragmdtico de informacién, como pedagogia o “evaluacién de los
resultados”. Esto se debe a que el tenor del corazén no se reduce al rendimiento
de un obrar, la sedimentacién de una accién o un simple hdbito del espiritu. Si
lo fuera, podriamos configurar un tenor del corazén mediante la repeticién o
incluso por medio de la fuerza. Pero habida cuenta de que el tenor del corazén
guia o rige acciones como, por ejemplo, las medidas educativas, lo cierto es que
los procesos educativos no tienen eficacia alguna en dicha transformacién. Uno
no puede simplemente imponer buenas intenciones ni tampoco un malvado
tenor del corazén sin incurrir en autoengano o sin engafiar a los demds.

2.4. El tenor del corazon en tanto susceptible de critica

El tenor del corazén se vive y se da segin modos que no coinciden en el
mismo plano con las acciones, las intenciones y las elecciones particulares. Esto
significa que puede vivirse como una postura personal (de forma positiva o
negativa), incluso si algunas de las elecciones u obras nos encaminan en otra
direccién. Puedo tener estados-sentientes positivos pero estar viviendo en una
direccién negativa; y, a la inversa, puedo estar orientado hacia el fortalecimiento
de valores positivos pero estar viviendo estados-sentientes negativos o actuar de
un modo que a los demds les parece negativo. En pocas palabras, el tenor del
corazén, que tiene su propia forma de ser vivido, puede operar como un pre-
supuesto de la vida cotidiana, de tal manera que hay valores que vivimos como
siendo superiores o inferiores sin que seamos necesariamente conscientes de ellos,
sin tenerlos necesariamente a la vista. Pero esto también significa que el tenor
del corazén puede vivirse “acriticamente”, lo cual es posiblemente un indicio de
un corazén desordenado, desencantado, desorientado o debilitado. Esto implica,
ademds, que el tenor del corazén es susceptible de un tipo especifico de critica

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid



EL TENOR DEL CORAZON Y LA ESTRUCTURA DE LA EXPERIENCIA VOCACIONAL | 51

que es diferente del que se aplica a la actitud natural. Se trata de una critica que
denomino discernimiento del corazon.

3. Las caracteristicas topograficas de la experiencia vocacional

He sefnalado anteriormente que una fenomenologia de la vocacién toma
como punto de partida el tenor del corazén porque es el nicleo del ser personal,
y que lo amado se constituye como persona a través de una “recepcién” dindmica
que instituye la lucha por ir a mi mismo en tanto nombre propio. Pero con ello
no hemos hecho mds que abrir el campo problemdtico de la cuestién que nos
convoca.

Ahora me gustaria describir algunas caracteristicas especificas del corazén que
atafien a la experiencia vocacional. Aunque no va a ser una descripcién exhaus-
tiva, si tratard de mostrar qué sucede en una fenomenologia del corazén que
asume un tipo de experiencia como la experiencia vocacional. Las caracteristicas
son las siguientes: 1) modalidad de vinculacién; 2) tamimidad como integridad;
3) relacién con la otredad como uncidn y justicia vocacional; y 4) temporalidad
de urgencia.

3.1. Modalidad de vinculacion

En la historia de la filosofia existen distintas aproximaciones a la cuestién de
la modalidad, que varfan dependiendo de si tienen que ver con el ser, las pro-
posiciones o las formas de conocimiento y su relacién con el objeto conocido, y
que se distinguen entre si dependiendo de si versan sobre lo general, lo simple,
lo mixto, lo epistémico, etc. También en Husser] hallamos un abanico de moda-
lidades y una ampliacién de lo que encontramos en Aristételes (¢70pos), Boecio
(mmodalis), Ockham, Jungius, Crusius, Lambert y Kant. A saber: hallamos la efec-
tividad, la abierta e incitante posibilidad, la imposibilidad, la realidad, lo irreal,
lo reellelirreelle, 1a contingencia, la necesidad, la probabilidad, la eventualidad o
la motivacién; y por el lado del sujeto de la experiencia, hallamos el “Yo puedo”
como capacidad—para—hacer 0, en términos cinestésicos, como capacidad—para—
moverse, asi como sus contrarios.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madyrid



52 | ANTHONY J. STEINBOCK

En general, esta explicacién de las modalidades requiere que hagamos una
clara distincién entre modalidades y modalizaciones. Las modalidades son los
modos en que las experiencias son vividas de una manera directa. En el plano de
la presentacion, incluyen la necesidad, la posibilidad, la contingencia, la moti-
vacion, etc. Las modalizaciones son interrupciones u obstdculos a una aceptacion

directa de lo dado.

Por un lado, algunas de estas modalidades son novedosas respecto a las ya
conocidas en la tradicién occidental. Pero, por el otro lado, ellas suelen estar
vinculadas a un cierto tipo de experiencias epistémicas u ontolégicas que, como
tales, no son necesariamente las mds adecuadas ni las que mejor expresan lo que
sucede en los temas del corazén, tampoco en lo que respecta especificamente a
la experiencia vocacional.

Lo que quiero explicar aqui son ciertas experiencias que pertenecen al campo
problemadtico de las vocaciones, experiencias personales que no encajan del todo
en los conceptos tradicionales. El propio Husserl intenta dar cuenta de esta nove-
dosa modalidad que atafie a la persona a través de la expresién “deber absoluto”.
Con el fin de destacar el caricter especifico de la normatividad intrinseca al amor,
que abre el valor absoluto de la persona, Husserl contrasta dicha normatividad
con las normas de los “deberes précticos”, que corresponden a los valores de uso
y las tareas instrumentales; y también con otro tipo de normas que podriamos
llamar “deberes préxicos”, que corresponden, en sentido amplio, a valores espi-
rituales aunque no necesariamente personales (o sea, valores absolutos).

Por lo que respecta a la experiencia vocacional, Max Scheler apunta a la idea
de vocacién personal con la expresion “bien-en-si para mi” (An-sich-Guten fiir
mich).® Por un lado, se trata de una expresion paraddjica y casi carente de sen-
tido: ;Cémo puede un bien-en-si, en tanto “universal”, en tanto “ley”, en tanto
“necesario”, valer solo “para mi” y no en la misma medida para cualquier otro?
(Kafka, Ante la ley). Aunque para una epistemologia como la kantiana sea un
sinsentido, s tiene un significado concreto para este tema del corazén.

El “bien-en-si” expresa la modalidad absoluta de la vocacién. Esa expresion
no significa aqui tanto “necesidad” cuanto un “estar vinculado a”. El por lo
demds paradéjico “para mi” no estd expresando lo particular en contraposicién

¢ Scheler (2001, 636). Hua XLII, 397, 434-435. La esfera del deber absoluto se fundamenta

en la persona como valor absoluto.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid



EL TENOR DEL CORAZON Y LA ESTRUCTURA DE LA EXPERIENCIA VOCACIONAL | 53

a lo universal, ni lo singular en contraposicién a lo plural. Expresa mds bien la
naturaleza radicalmente #nica de esta vinculacién, un bien-en-si que es “para mi
solo”, que tiene una peculiar e indeterminada incidencia en mi, un irrestricto
peso sobre mi, pero que no es ni universal (para todos en el mismo respecto) ni
tampoco necesario (en el sentido de predeterminado, sin libertad ni conflicto
creativo). El “bien-en-si para mi” no solo no es cambiable, o sea, es insustituible,
sino que es intransferible a otro. No tiene sentido decir, por ejemplo, “;Puedes
hacerte cargo de quien soy por unos momentos, que quiero tomarme un des-
canso?”. Tampoco se trata de que otro y yo estemos vinculados al mismo “bien-
en-si” solo porque tengamos la misma ocupacién (aunque algo de eso hay en la
ejemplaridad). Puede que haya un camino “para mi solo” aunque a simple vista
tengamos la misma profesion. Esta situacion estd en parte relacionada con el
fenémeno de que no hay comparacién posible entre personas desde la perspectiva
de su nombre propio.

En lo relativo a la vocacién, por tanto, puede que sintamos que tenemos
que seguir un determinado curso de vida en particular, o que sintamos que “Asi
es como soy yo realmente”, o también que “En realidad no me veo haciendo
otra cosa” 0 “Yo no soy asi”. Pero estos tipos de experiencias no encajan del
todo en la modalidad de lo necesario en tanto contrapuesto a lo contingente,
tampoco en la libertad de eleccién en contraposicién a lo que estd predetermi-
nado, ni siquiera en el deber en el sentido de obligacién. Lo que aqui se estd
expresando, en verdad, no es una “necesidad” a la manera de una coaccién o
una predeterminacién;’” de hecho, yo “puedo” hacer esto o ser aquello otro. La
pregunta clave es si yo “puedo” hacerlo o setlo sin que eso conlleve un gran coste
personal. Asi, yo “no puedo” ser de esa manera o de aquella otra sin quedar com-
prometido, o sin tener una experiencia parecida a la de la traicién a mi mismo.
Ser capaz de hacer esto o aquello no es tan ficil.

7 Scheler (2001, 725-726, 740). En el amor se asume /ibremente la responsividad ante la
persona revelada como un deber absoluto. Se trata de un apremio pero no de una coaccién ni
de una obligacién. Como Scheler senala, la formulacién de normas obligatorias depende de
la bondad o la maldad esencial de la persona que realiza esa formulacién: no hay norma
obligatoria sin una persona que la formula; la rectitud no formal de una norma obligatoria es
imposible sin la bondad esencial de la persona que la formula. De ahi que cuando las personas
para quienes esta norma deberfa ser vilida carecen de perspicacia para ver por si mismas lo
que es bueno, esa falta de perspicacia no puede ser sustituida por una reverencia ante una
norma o una ley moral. Dicha reverencia ya estd fundada en el amor por la persona que
formula esa reverencia.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madyrid



54 | ANTHONY J. STEINBOCK

Al margen de cudl sea la génesis de las experiencias vocacionales, las voca-
ciones se viven como vinculantes y, en el plano personal, como apremiantes sin
ser obligatorias. He ahi una razén de por qué las experiencias vocacionales no
se dejan reducir a la imagen que yo pueda proyectar, y luego perseguir, de mi
mismo. A un cierto nivel la vocacién puede ser vivida como una carga, con la
pesadez propia del “estar vinculado a” (de ahi el cardcter absoluto del “bien-
en-si”). Pero no tenemos por qué vernos privados asi de la libertad de eleccién
en su sentido tradicional. Con todo, desde el punto de vista personal, lo vivo
como algo apremiante y, por tanto, independientemente del camino que tome,
como una cuestién de fidelidad creativa (y como un estar vinculado) al nombre
propio. Como escribe Simone Weil: “Nadie mds que yo puede apreciar estas
obligaciones”.® Semejante “estar vinculado a” guarda relacién con el amor como
vigilancia, que es, segtin he sefialado mds arriba, una persistente incitacién al
amor y a ser amor.’

Asi pues, a modo de resumen, con la vocacién existe un “sentirse” apremiado
a ser de esta o de aquella otra manera, pero no una coaccién ni tampoco un for-
zamiento a hacer algo. A la vigilancia del amor le es inherente una normatividad
que no cae en una obligacién por deber. (En el bien-en-si para mi asisto a mi
propia revelacién.) Mds que una necesidad universal, lo que se da en este caso
es el peso de la “vinculacién”, de un “estar vinculado a” que incide en quién es
ese quién en quien voy a convertirme de una forma absolutamente especifica e
intransferible. Mds que una “motivacién” para hacer algo (que en si misma es
distinta de la causalidad perceptiva), lo que se da es una “incitacién” a llegar a
ser, en el sentido de un ir a Mi-mismo.

3.2. Tamimidad y el problema de la plenificacion

A menudo escuchamos a personas decir que quieren hacer algo “que les
llene”, algo “plenificante”. Con ello no se refieren solamente a completar una
tarea o una actividad sino también a completarse, plenificarse, a si mismos. ;Qué
significa “plenifi ” a Mi-mi i6n? ;A la plenificacié

g plenificarme” a Mi-mismo en una vocacién? ;Acaso la plenificacion
misma es un fenémeno adecuado para describir la experiencia vocacional?

8 Weil (1993, 52).
7 Existe, por consiguiente, un “deber” absoluto que atafie a quiénes vamos a ser y en quiénes
70s vamos a convertir.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid



EL TENOR DEL CORAZON Y LA ESTRUCTURA DE LA EXPERIENCIA VOCACIONAL | 55

De acuerdo con su sentido fenomenolégico tradicional, la plenificacién
corresponde a un acto indicativo o un “mentar”. Desde el punto de vista esté-
tico y de la conciencia temporal, se trata de la presentacién de un objeto —o de
un ente con estructura objetual— que se da a si mismo segin la manera en que
se ha prefigurado. El objeto estd ahora “presente” y tenemos una experiencia del
mismo como plenificando la intencién “mentada”, que anteriormente estaba
“vacia”. Desde el plano de la fenomenologia genética, la plenificacién no atafe
solamente a las estructuras temporales de la protencién o, en su sentido mds
activo, a la expectativa, sino que también se entenderia como una sintesis de la
coincidencia y el desarrollo concordante (Einstimmigkeit) de las perspectivas. La
plenificacién es un logro epistémico que estd presente a lo largo del tiempo a
través de la armonia de las perspectivas, o como resultado de la iterabilidad del
objeto a través de, por ejemplo, la rememoracién, por medio de todo lo cual se
logra una sintesis-de-identidades. Y como la percepcién es un campo abierto e
incitante de posibilidades, este tipo de conocimiento no precisa de una coin-
cidencia o una concordancia completas, sino de una concordancia global que
integre las rupturas y las discordancias (Unstimmigkeiten).

Pero la experiencia vocacional presenta una estructura esencialmente dife-
rente.'’ No implica la plenificacién de una intencién predada. La experiencia
vocacional, mds bien, en tanto radicalmente responsiva o receptiva, es una ori-
ginacién creativa de Mi-mismo en el sentido del guién en quien solo yo puedo
convertirme cuando, yendo a Mi-mismo en tanto nombre propio, participo lo
que es. En este respecto, no estoy plenificando ni dejando de plenificar nada.

10 ;Pero acaso esta comprensién de la plenificacidn se adecta a la experiencia vocacional?

Mis logros y realizaciones, sse dan segtin mi intencién? ;Me hago a Mi-mismo a mi propia
imagen, segun lo que yo quiero decir o lo que yo quiero dar a entender? Si asf fuera, entonces
“Yo”, “Mi-mismo”, me darfa a mi mismo en correspondencia a como “yo mismo” lo
pretendo. En este caso no podria haber “vocacién”, no solo porque no habria una
receptividad interpersonal, sino porque ese “quien yo soy” equivaldria a la plenificacién de
una mera eleccién que, una vez formulada, podria ser plenificada o no plenificada en
cualquier momento. Si llevamos las cosas al extremo, he aqui el significado mismo del
orgullo, en tanto disimulacién del vinculo interpersonal; el yo orgulloso solo incluye el
vinculo interpersonal en el modo de excluirlo y tras postularse a si mismo como el 4rbitro
supremo del sentido que tiene el “hombre hecho a si mismo”. El problema no mejora si
replico que lo que estoy plenificando en ese caso no es 7: mencidén intencional de mi mismo
sino més bien la de otro. No basta con esta réplica porque la experiencia vocacional no
consiste en una mera inversién de la intencionalidad procedente de un sujeto en primera
persona. Véase Steinbock (2022b, cap. 1).

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madyrid



56 | ANTHONY J. STEINBOCK

Menos aun estd la experiencia vocacional regulada por una temporalidad
finalistica, terminal, como si hubiese logrado algo de una vez por todas o hubiese
alcanzado un punto satisfactorio. En lugar de plenificar un objetivo o incluso
de “plenificarme, llenarme, a mi mismo” (donde el nombre propio se toma
equivocadamente como objeto de una teleologia), me gustarfa emplear una dis-
tincién —sefialada por Scheler— entre revelacién (pues la vocacién es un tema de
la donacién vertical que yo denomino “revelar”) y progreso teleolégico.

El progreso es caracteristico de los bienes de la civilizacién técnica y del valor
de utilidad. Como los bienes técnicos/utiles pueden perder su importancia y su
valor en comparacién con los nuevos niveles de rendimiento que van emergien-
do, el progreso es, como sugiere Scheler, un fenémeno reactivo. En el progreso,
donde lo que estd en juego son los valores de uso, toda fase “mds antigua” queda
devaluada por una nueva, de tal forma que la invencién de una herramienta
mis Gtil hace que las versiones anteriores parezcan obsoletas. En ese sentido el
progreso es “teleolégico”.

En cambio, si en mi devenir personal tengo experiencias de distintas dimen-
siones vocacionales, es porque son responsivas y creativas desde un punto de
vista generativo.'! Esto quiere decir que una experiencia vocacional puede que-
dar rebasada por otra experiencia que me revela a Mi-mismo de una forma mds
profunda y que modifica la anterior; una o dos experiencias vocacionales pueden
co-existir como absolutas/vinculantes o incluso pueden estar en conflicto entre
si. Podria volverse apremiante “tener que” cambiar de rumbo; puede que un ser
querido ya ni siquiera “me” reconozca. Pero a diferencia del progreso teleoldgico
y la utilidad, las direcciones vocacionales y los “bienes-en-si para mi” no pierden
su importancia y valor debido a otras revelaciones, captaciones o profundizacio-
nes personales que también son apremiantes, incitantes, y que se realizan en el
proceso de la “camimidad”.

“Tamimidad” [tamimity] es un término que acufo a partir de la palabra
hebrea zamim [integridad, plenitud]. Este término senala el modo en que debo
ir a Mi-mismo (lech lecha), a saber: con integridad; o como también podria

' La vocacién estd sujeta al tipo de donacién vertical que yo llamo “revelacién” y es un

tema propio del amor. La revelacién atane a las personas y es susceptible de una donacién
absoluta. Ademds, pese a tener un cardcter a priori, decir de las vocaciones que son “a priori”
no significa que sean universales; sucede mds bien lo siguiente: al ser “recibidas” poseen una
validez vinculante en fidelidad creativa para la persona en tanto Unica.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid



EL TENOR DEL CORAZON Y LA ESTRUCTURA DE LA EXPERIENCIA VOCACIONAL | 57

decirse, con la “completud” o la “perfeccién”, segtn dicen los misticos, de quien
no estd en absoluto predeterminado ni tampoco se ajusta a una meta externa
ya fijada fuera de mi (teleolégicamente), sino con la integridad de quien se
convierte en quien es segiin una fidelidad creativa. ;En fidelidad creativa a qué,
cabria preguntar? No a una meta predefinida sino al sentido profundo que se
revela cuando decimos, por ejemplo, “Puedo cambiar, puedo ser distinto”, “No
me siento cémodo en esto”, “Yo no soy asi”, “No puedo hacer otra cosa”. Cabe
entender esta experiencia como una profundizacién del nombre propio en fideli-
dad creativa a participar lo que es de esta o de aquella otra manera. Participar lo que
es constituye la generacién de la relacion misma. Llegar a ser tamim no significa,
entonces, plenificarme o completarme yo-mismo con mi mencion intencional, ni tam-
poco con la mencion intencional que otro tiene de mi (y menos avin es una cuestion
de estar satisfecho). Se trata de un proceso de “hondura prictica’ en el sentido del
término griego 8GKNG1G, que constituye la raiz de nuestro vocablo “ascetismo”.'

El éxito de la tamimidad vocacional no puede medirse; es decir, no hay
manera de fijar, prescribir o medir objetivamente los “resultados vocacionales”.
El sentido de la experiencia vocacional no se ajusta al calibre de la grandeza
y esplendor de cuanto uno ha hecho o puede lograr. Ademds, la experiencia
vocacional no se “plenifica” cuando uno alcanza reconocimiento. Se trata mds
bien de algo susceptible de una “captacién de valores” o, segtin he dicho mds
arriba, de participar lo que es."” Este fenémeno también tiene otros nombres
como “devocién amorosa” o, conforme se dice en las filosoffas y las teologias de
la liberacién latinoamericanas, “acompanamiento”.” La clave de todo esto reside
en que hay un modo de acceso unico que es interpersonal y que tiene lugar en el
seno de un saber del corazén. Pero esto no quiere decir que corresponda a una
mencién intencional mia por plenificar.

12 Véase Scheler (1993). Véanse asimismo los siguientes trabajos: Depraz (2022),
Gschwandtner (2022) y Coakley (2015). Ademds, el que la experiencia vocacional pertenezca
al 4mbito de la revelacidn; el que sea personal en un sentido radical, absoluto y tnico; el que
comience y termine con la persona, de manera interpersonal, y no tenga marcadores objetivos
para medir el “progreso” espiritual; el que no esté sujeta a la objetividad intersubjetiva y la
universalidad — el que todo eso sea asi no significa que carezca de evidencia, confirmacién,
modalizacién, vinculacién apremiante o efectividad. No es de extrafar, por ejemplo, que
todos los misticos de la tradicién abrahdmica y de las tradiciones espirituales del zen hayan
advertido del error que serfa evaluar las experiencias espirituales en términos de “hacer
progresos”.

13 Pero la captacidn de valores en el “bien-en-si para mi” no consiste en el proceso de forjar
una imagen explicita de quien yo soy.

* Palabra en espafiol en el texto original (NdT).

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madyrid



58 1 ANTHONY J. STEINBOCK

Por tanto, antes que una plenificacién de mi mismo, tenemos que estar aten-
tos al proceso de tamimidad, que consiste en ir a nosotros mismos con integridad
y fidelidad creativa participando lo que es en tanto nombre propio.

3.3. Uncion y justicia vocacional

La tamimidad y el ir a Mi-mismo en tanto nombre propio, si bien es una
cuestién de unicidad, no por ello es simplemente una cuestién de individualidad.
La experiencia vocacional, por cuanto es derechamente relacional o interpersonal,
contiene otra dimensién fundamental que abre mi ser vocacional a los demds y
al mundo “social”, de tal manera que mi convertirme-en-quien-soy estd ligado
al convertirse-en-quienes-son de los demds. Mis vocaciones (entendidas como
el ir a Mi-mismo) se encuentran entrelazadas con las vocaciones de los demds
(entendidas como el ir a Ellos-mismos). En cierto sentido, asi pues, quién soy
“yo” es algo que “nosotros” elaboramos. Y yo también me convierto en quien yo
soy para que los otros se conviertan en quienes son, en tanto van a ellos mismos.

Esta dimensién interpersonal puede llamarse una dimensién de uncidn, la
cual conlleva una justicia vocacional. La uncién contiene el cardcter radicalmente
inter-personal y no fundamentado en mi mismo que es propio de la experiencia
vocacional: la receptividad de mi mismo como amado de una manera personal y
tnica. En cuanto tal, la uncién expresa la dimension interpersonalmente responsa-
ble que es inherente a cualquier experiencia vocacional, aunque eso no sea siem-
pre perceptible de una forma explicita. He aqui otra manera de sehalar que yo
no soy la dGnica autoridad que me hace “yo”. La uncién es ese aspecto que no solo
no va en contra de que los demds se conviertan en quienes son, sino que asume
una responsabilidad por ellos a/ convertirme en quien soyy, por consiguiente, en
quienes ellos mismos son. De este modo, la dimensién de uncién estd orientada
hacia la apertura de posibilidades o “redencién”, por cuanto elimina limitacio-
nes y abre de forma creativa la revelacién de la “persona”. Todos los sentidos de
uncién procedentes de los cultos y las “religiones” vienen a echar sus raices en
este sentido vocacional interpersonal, y no al revés.

Mi devenir estd intrinsecamente ligado al devenir de los demds (tanto como
el suyo al mio), que es la razén por la que el tema de la experiencia vocacional
no puede ser simplemente un asunto “individual”. Si tuviéramos que expresarlo
segun la terminologfa de la relacién co-fundacional y asimétrica del hogar y lo

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid



EL TENOR DEL CORAZON Y LA ESTRUCTURA DE LA EXPERIENCIA VOCACIONAL I 59

ajeno,'* podrfamos decir que en la uncién vocacional vivimos hacia los demds
desde quienes somos como hogar, de tal manera que ellos puedan convertirse
en quienes son en y a través de nuestro devenir, pero no porque formen parte
de nuestra mencidn intencional ni porque los convirtamos en quienes nosotros
queremos que sean.

El otro aspecto contenido en esta idea de la uncién vocacional es lo que yo
denomino justicia vocacional. La “justicia vocacional” se funda en la uncién
como solidaridad de los amados."” Dicho de una forma mds especifica, la justi-
cia vocacional implica asegurar las condiciones y los “medios” para que la otra
persona florezca. ;Cudles son las condiciones adecuadas para la realizacién de las
vocaciones? Esto no puede determinarse de antemano, pero con la generacién
de nuevos medios, como observa Emanuele Caminada, es posible encontrar o
crear nuevos valores que otro (o cualquier otro) puede percibir. De esta manera,
se trata de asegurar o de proveer la base para que los demds no solo alcancen sim-
plemente sus metas, sino para que vayan a Ellos-mismos en tanto amados o en
tanto nombre propio (lech lecha). Y esto requiere, al menos en el plano general,
la creacién y la proteccién de estructuras sociales, econdémicas, medioambientales
y politicas como condicién para abrazar las experiencias vocacionales.

3.4. Temporalidad de urgencia

Lo que mds arriba senalé como la vigilancia del amor y la incitacién a amar y
a ser amor tiene consecuencias para la temporalidad de la experiencia vocacional.
Las caracteristicas de la incitacién, la vinculacién apremiante, la tamimidad y la
uncién interpersonal indican que hay una urgencia en la experiencia vocacional.
Mi experiencia de la vocacién no es la de algo que puedo posponer ni elegir
cudndo terminar, la de algo que quiero ser o hacer solo durante un tiempo. Una
vez que es sentida, la experiencia vocacional se vive con un sentido de urgente
insistencia.

El cardcter interminable de la experiencia vocacional guarda relacién tanto
con la tamimidad (llegar a ser integro en lugar de plenificado) como con la
urgencia. He aqui una razén de por qué yo diferencio la experiencia vocacional

4 Véase Steinbock (2022a).
15 Para esta nocién de solidaridad véase Scheler (2017).

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madyrid



60 | ANTHONY J. STEINBOCK

de la llamada; esta dltima puede ser ocasional y corresponder a una tarea par-
ticular que tiene limites definidos o puede incluso que preestablecidos. No es
ése el caso de las vocaciones. {En una experiencia vocacional nunca tenemos la
sensacién de haber satisfecho nada por completo!

En este sentido, vivimos las vocaciones como un devenir infinito. No las
vivimos como si fueran a terminar. Al igual que sucede en el amor, la vocacién
no la vivo como si tuviera un final, una meta, a la vista. (No es casualidad que
suceda como cuando “estamos enamorados”). No se trata de decir “Voy a hacer
esto, y ya estd hecho”, ni tampoco de “Voy a hacer esto durante cinco afos, y
después encontraré otra experiencia vocacional”. Esto serfa algo asi como una
“oportunidad” o un “trabajo”. Sin embargo, la experiencia vocacional no es sus-
ceptible de tener una estructura condicional “si-entonces”, ni una estructura
finalistica “con el fin de”.

Asi pues, a modo de resumen de esta seccion, lo que he tratado de senalar
son los modos en que una fenomenologia de la experiencia vocacional requiere
transitar por estructuras fenomenoldgicas tradicionales como son la modalidad
(vinculacién), la plenificacién de una mencién intencional (tamimidad), la alte-
ridad (uncién) y la temporalidad (urgencia). Paso ahora a los problemas de la
critica y la evidencia.

4. El discernimiento, la evidencia y los indicios y corroboraciones
vocacionales: el campo problemitico de la experiencia vocacional

El tenor del corazén estd sujeto a formas de critica que son distintas a
la critica de la actitud natural epistémica. Como este nuevo tipo de critica
también proviene del término griego que ya empleamos para la critica en su
sentido tradicional (kpivew), a la critica que se aplica al tenor del corazén la
voy a llamar “discernimiento del corazén”. Son tres las principales razones por
las que la critica epistémica y el discernimiento no son lo mismo. En primer
lugar, mientras que la intervencién de una reflexién critica en la actitud natural
epistémica no responde en si misma a una motivacion, el discernimiento del
corazén si estd “motivado”, pero en la forma caracteristica de la incitacion. En
segundo lugar, mientras que uno de los principales rasgos que la reflexién quie-
re superar de la actitud natural es su ingenuidad o sus presuposiciones, en el
caso del corazén no hay una ingenuidad del corazén sino mds bien distorsiones

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid



EL TENOR DEL CORAZON Y LA ESTRUCTURA DE LA EXPERIENCIA VOCACIONAL I 61

o desérdenes del corazén. Por Gltimo, una caracteristica central del corazén es
la vulnerabilidad, que, a diferencia del estatuto epistémico de la ingenuidad,
resulta ser un aspecto fundamental para el movimiento del amor (o de la con-
fianza, por ejemplo). Pues la vulnerabilidad, al contrario de lo que sucede con
la ingenuidad, que se supera mediante la reflexién fenomenoldgica, no se deja
eliminar con la critica. No existe en cuanto tal una critica de/ amor. Existe una

critica desde el amor.'°

Ademds, hay dos tipos de critica operando dentro del esquema del corazén
como discernimiento (Kpivew): una experiencia escindida y divisoria espontdnea
(por ejemplo, la vergiienza, la culpa, el bochorno); y el discernimiento atento y
pensativo del corazén. Ambos tipos presuponen y se encaminan de forma diné-
mica hacia participar lo que es (o el amor).

La vergiienza, por ejemplo, no es una critica racional de quien soy a partir
de algunas normas externas, sino un discernimiento espontdneo que produce
una tensién. Si bien la vergiienza puede arrojarme de nuevo sobre mi mismo y
colocarme en una posicién critica, e incluso incitarme a regresar a Mi-mismo
a través de, digamos, el arrepentimiento, no en todos los casos la vergiienza es
suficiente como critica, puesto que también puede haber engafos del corazén.
Solo tenemos que pensar en los ejemplos de vergiienza incapacitante que surgen
del odio o el abuso, o en experiencias como la humillacién.'” Incluso en estos
casos la vergiienza requiere un discernimiento atento y pensativo que también
se funda en el amor en tanto participa lo que es.

16 Véase Steinbock (2021, caps. 4-5).

17 A diferencia de lo que muchas teorfas de la vergiienza afirman, esta tltima es imposible
sin un auténtico amor propio y sin una valoracién positiva de uno mismo. Tal y como se
menciond al principio de este trabajo, por “amor” entiendo el movimiento dindmico de
donacién hacia el surgimiento y el florecimiento de lo que es posible, una apertura a todo lo
que tiene valor en toda la magnitud valdrica que le es caracteristica. El amor es un
movimiento personal que le permite al otro (a cualquier otro) ser por si mismo segtn la
manera en que ¢s, que lo incita (sin empujarlo) a mirar un poco mds alld en la perspectiva de
su convertirse-en-quien-es; esa experiencia da a mostrar un movimiento tripartito de ser
limitante, de-limitante y re-limitante. Nuestro amor es, pues, en tanto acto, la afirmacion
espontdneamente libre y positivamente creativa de este movimiento, una afirmacién
generativa de manera personal. Al hablar de “auténtico amor propio” me refiero a la
autodonacién de la unicidad personal, asi como al estar vuelto hacia la profundidad de en
quién puedo convertirme como persona. Véase Steinbock (2022b, caps. 2 y 8).

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madyrid



62 | ANTHONY J. STEINBOCK

En su sentido mds profundo, el discernimiento atento y pensativo del
corazdén no es en realidad una critica de algo. Es una ayuda a la participacion: a
participar de forma responsable ‘en” lo que es convocandonos a participar lo que
es (amor). En dltima instancia, la participacion critica en lo que es se funda en
participar lo que es o en el amor, de donde surge el discernimiento del corazén.
Una consecuencia de esto es que incluso la reflexién critica epistémica se funda
en el discernimiento; y esto significa que la reflexién critica epistémica es en si
misma, de una forma implicita, un amor al mundo, una recuperacién de nuestras
interrelaciones, una participacién en lo cotidiano.

La antropologia filos6fica de lo amado nos ha proporcionado un contexto
adecuado para distinguir la “vocacién” de otros fenémenos relacionados. Por
ejemplo, la experiencia vocacional mantiene una relacién especifica con la alte-
ridad, en tanto da lugar a la dimensién de la uncién y la justicia vocacional;
contiene una modalidad de vinculacién pero no de universalidad ni de necesidad;
la experiencia vocacional, mds que susceptible de plenificacién, es una cuestion
de tamimidad; presenta una temporalidad de urgencia e interminable, etc. Este
contexto y estas caracteristicas nos permiten distinguir la experiencia vocacional
de, digamos, una profesion, que, entre otras cosas, tiene su fuente en un “yo’; de
un trabajo, que admite limites temporales y puede ser fruto de un nombramiento
o una designacién; de una carrera, que puede ser elegida y puede cambiar arbi-
trariamente; de un talento, del que no podemos responsabilizarnos en absoluto;
de un don, que puede ser impersonal; de una ocupacién, que carece de urgencia
ni es vinculante, etc.

:Qué clase de autoridad nos va a proporcionar la evidencia de semejante
experiencia vocacional? Si lo que estamos buscando es la ratificacién objetiva
a través de perspectivas intersubjetivas, o una verificacién similar a la de los
objetos presentacionales o la del cumplimiento de una tarea, nos llevaremos
una decepcién. Pero que se genere esta decepcién es propio del fenémeno de
la experiencia vocacional, y no porque no logremos encontrar una supuesta
validez objetiva verdadera. Lo que tenemos que hacer, en cambio, es buscar
formas caracteristicas de verificacién desde dentro de este tipo de experiencia, es
decir, una verificacién que guarde relacién con la experiencia vocacional y que
tome esas mismas experiencias como punto de partida.'® Buscar formas empi-
ricas de justificacidén de las experiencias vocacionales resulta tan problemdtico

18 ;Cudl es la relacién del conocimiento de si con la vocaciéon? ;Tenemos que saber lo que

estamos haciendo para “convertirnos en quienes somos”? ;En qué tipo de conocimiento

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid



EL TENOR DEL CORAZON Y LA ESTRUCTURA DE LA EXPERIENCIA VOCACIONAL | 63

como recurrir a la esfera religiosa para justificar las verdades matemadticas o la
estructura perceptiva externa.

Me gustarfa abordar estos temas sefalando, primero, algunos indicios y
corroboraciones vocacionales; y, segundo, tomando en consideracién algunas
experiencias vocacionales negativas.

4.1. Indicios y corroboraciones vocacionales

Es posible buscar en nuestras vidas algunos indicios que apunten a una expe-
riencia como vocacional. ;Se me da la experiencia con un tenor absoluto, es decir,
como una experiencia vinculante? ;Es apremiante mas no obligatoria? ;Puedo ser
yo quien yo soy si no soy de esta manera o si no realizo esta actividad? ;Puedo
hacer otra cosa y aun asi seguir siendo “Mi-mismo”? Esa experiencia, ;tiene una
resonancia profunda o solo superficial?

Al igual que sucede con otras experiencias de esta naturaleza, podemos plan-
tear las siguientes preguntas: ;Me quedo frustrado o mds bien tranquilo, pese a
las dificultades? ;L.a vocacién se me manifiesta como una “fiebre”, un “aguijén”,

¢ g
<« » ’ . <« ., »
una “bofetada”, o mds bien con una “sensacién de calma”, como un remanso de
“paz’? ;O todo eso pero en momentos distintos? ;Se me da como algo duradero,
como habiendo estado “siempre alli”, o como algo hasta ahora “nunca descu-
bierto”? Incluso un “No, no quiero ser eso” constituye un indicio. Podria surgir
q y g
de un “Ese no soy yo ciertamente”, en cuyo caso se tratarfa de una imposicién
superficial desde fuera de mi; o podria surgir de un “Eso no estd en mis planes”,
en cuyo caso se recibe como el quién que yo podria ser o que yo voy a ser a partir
de otra “fuente”, que es una experiencia penetrante pero que es inmediatamente
q q
rechazada, y donde el rechazo es de alguna manera més superficial que el sentido
ah{ revelado.

;Las experiencias me llevan a abrazar todos los niveles de la realidad, o mas
bien a retroceder ante la existencia? ¢<Las experiencias muestran una conexion
global de la vida al servicio de la santidad, el amor al préjimo, la bienvenida al

estamos pensando? A la hora de llevar a cabo nuestras vocaciones, jtenemos que ser
conscientes explicita o autorreflexivamente de las mismas?

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madyrid



64 | ANTHONY J. STEINBOCK

extrano? ;O dan lugar mds bien al rechazo o incluso a la negacién de los otros?
sHay mds devocién hacia lo que me es “exigido” o hacia la idea de quién soy?

Ademds, ;hay estados-sentientes que sefialan el camino hacia (o que se alejan
de) un sentido de nosotros mismos? Y si huimos de “ello”, ;significa que estamos
huyendo de lo que me impide ser “yo”, o es un intento de escapar a Mi-mismo?

Y Yy
;Estas experiencias me abren a valores mds profundos, o limitan lo que puede
aparecer como valioso? ;Me hacen ser humilde u orgulloso? ;Hay servicio o devo-
cién pese a los “dones” o talentos? ;Las experiencias tienden hacia el abandono
del yo, o hacia el apego al yo vy a las cosas?’®

Y pegoalyoy

Cabe igualmente tratar de identificar algunas relaciones interpersonales que
puedan sernos de ayuda en los discernimientos del corazén, tales como los men-
tores, los confesores o los modelos. No es solo que otras personas puedan corro-
borar y confirmar un “indicio” vocacional que me sea propio. También pueden
identificar “quién soy yo”, lo cual presupone su “participarme” (por ejemplo,
un maestro, un compafero). Esto no tiene nada que ver con una orden ni con
una designacién para llevar a cabo alguna tarea u ocupar algin puesto, sino con
algo parecido a cuando decimos “Veo en ti a un filésofo”, etc. Aqui, el indicio
vocacional comienza, por asi decir, desde el “exterior”, desde el otro, pero se
confirma o se corrobora (o no) a través de mis propias experiencias posteriores.

Al mismo tiempo, podemos preguntar por formas de corroborar la experien-
cia vocacional por medio de otra experiencia mia o de otro. Es evidente que tal
corroboracién no ocurre a través de la repeticion, ni tiene lugar a la manera como
se constituye un objeto en su idealidad o en su “identidad propia”; el tenor del
corazén, como ya se ha dicho, no es lo mismo que un hébito o el cardcter. Lo que
podemos decir es que la corroboracién vocacional de las experiencias radica en el
poder transformador de la experiencia misma, de tal manera que “yo” me convierto
en una persona diferente (o en la misma) a través de la experiencia, donde esta
evidencia se vuelve una obviedad en nuestras vidas y en las vidas de los demis.

En tltima instancia, podemos preguntar si —y en ese caso cdmo— todo el resto
de cosas que hacemos se filtra a través de este o de aquel otro camino que toma-
mos. A este aspecto del discernimiento podemos llamarlo el prisma vocacional.

¥ También podemos preguntar por la forma en que un modelo desempefia un papel

corroborativo o discerniente.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid



EL TENOR DEL CORAZON Y LA ESTRUCTURA DE LA EXPERIENCIA VOCACIONAL | 65

[odo ese resto de cosas que hacemos, ;queda espontdneamente filtrado por si
q {q P P
mismo a través del prisma de esta forma de ser?

Como vemos, es posible abordar experiencias positivas de tipo vocacional
(Bergman es un excelente ejemplo). Pero creo que es igualmente interesante, si
no mds interesante atn, confrontar las experiencias vocacionales con su negativo.

4.2. La experiencia vocacional a través de su negativo

Una experiencia vocacional en negativo puede tomar la forma de un “No
sé qué hacer”, o incluso de un “A mi esa experiencia no me ha ocurrido”. Esto
podria constituir un indicio de la experiencia vocacional misma. Voy a examinar
esta dimensién negativa més de cerca.

A. Lo negativo en tanto fundado en algiin tipo de experiencia positiva

A la hora de identificar la experiencia vocacional puede resultar util compa-
rarla con la violacién de la norma, que también puede revelar la norma. Aunque
en términos temporales la violacién de la norma pueda ser detectada antes, la
donacién “positiva” de la norma es fundacional respecto a la experiencia de su
violacién. De manera similar, la experiencia de una vocacién puede ocurrir en y
a través del acto mismo de perderla, quizd porque no me siento muy bien con lo
que estoy haciendo, etc. Puede que no sepa quién soy o qué hacer derechamen-
te, y que solo llegue a ser consciente de quién 7o soy. También podemos tener
la sensacién de no haberlo descubierto todavia, o de no saber nada respecto a
quiénes somos. Pero incluso asi esto podria iluminar, aun vagamente, un sentido
de orientacién.

Es decir, tal sentido negativo podria significar que en realidad hay algo ahi
pero que no puedo encontrarlo, y me preocupo porque no me viene nada. Me
siento incémodo porque i) algo deberia estar alli pero no estd; o porque ii) las
cosas concretas que estoy haciendo o que estoy viviendo no son integras (tamim).
Este tipo de experiencia, ademds, podria significar que hay una dimensién “voca-
cional” de la experiencia y que por alguna razdén no la estoy captando. Mds ilus-
trativa aun es la experiencia de “Necesito ser de otra manera, hacer otra cosa’,
donde la cuestién misma de la vocacién es imprecisa. Se trata de la experiencia
de que algo muy profundo deberia estar ahi pero no estd.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madyrid



66 | ANTHONY J. STEINBOCK

Otra experiencia similar podria ser la de estar llenando nuestras vidas
con pequenas tareas. Pero ningin niimero de tareas finitas puede “igualar” la
experiencia vocacional. El intento de llenar el vacio del “bien-en-si para mi” —que
es absolutamente vinculante— con tareas contingentes vendria a suponer una
tentativa no explicita de que los trabajos, las ocupaciones, las oportunidades, etc.
sustituyan la forma o las formas en que llegamos a ser el nombre propio. Esto,
ademds, podria ser un indicio de lo siguiente:

a) Del hecho de que una experiencia vocacional es dindmica y estd
en desarrollo: “lo que ella sea” se desarrolla en el devenir mismo de (o en
“didlogo” o “lucha” con) quién soy/quién voy a ser. En este caso nunca
vamos a encontrar nada puntual que sea “plenificante”, pues todo des-
cansa en la directriz interpersonal de que “Voy a Mi-mismo” y de que

« < . <« ’% 7’
este “nombre propio” puede estar abierto. El “No lo sé” podria ser la
expresion misma de que se estd produciendo una lucha.

b) Podria significar que existen de hecho muchas vocaciones que
son mias o que podrian ser mias, pero no como posibilidades abstractas
que yo podria eventualmente escoger, pongamos por caso, en una feria
de empleo (tenemos que considerar aqui el papel del capitalismo, la
especializacién y la divisién del trabajo). Podria significar, ademds, que
no hay solamente un nivel o una dimensién de quién soy/seré, sino
diferentes niveles o dimensiones que pueden llegar a tener mds o menos
prominencia a medida que nos vamos convirtiendo en quienes somos
de manera Unica.

¢) También podria implicar que nuestra “respuesta” —a través de la
cual se da o se pone en cuestién la experiencia vocacional— es siempre
“finita”, de modo que no puede haber respuestas definitivas a nuestra
receptividad ante la vocacién. No cabria aqui hablar de finalidad, porque
la finalidad constituye la negacién de la experiencia vocacional misma.
Y eso podria implicar, por dltimo, que en realidad no hay nada que fijar,
nada que arreglar en absoluto, respecto al misterio de quiénes somos, y
que este tipo de experiencia vendria a expresar el cardcter “inefable” o
“apofdtico” de la experiencia vocacional. Lo que pasa es simplemente
esto: el sentido positivo de la experiencia vocacional es excesivo, contie-
ne demasiados aspectos, y tratar de fijarlos como siendo esto o aquello
siempre puede quedarse corto.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid



EL TENOR DEL CORAZON Y LA ESTRUCTURA DE LA EXPERIENCIA VOCACIONAL | 67

B. Lo negativo como nada que encontrar

La experiencia de que ahi no hay nada, o de que no puedo encontrar mi
camino, quizd sea un indicio de que en realidad 7o hay nada que encontrar. Hay
dos maneras distintas de comprender esto.

1. El budismo zen. Segin el budismo zen, no habria “nada” que encontrar
en su sentido miés literal y profundo. Esto requerirfa reconocer la “vacuidad de
nuestro propio ser”, que se logra mediante una reflexién auto-negadora de todo
lo que surge y luego desaparece, como el reflejo en un espejo reluciente o en una
puerta giratoria, que se manifiesta como ninguna-cosa-de-nada [no-thing]. Esta
es una posibilidad desde la perspectiva del budismo zen.*

2. Camus. La expresiéon més radical de esta posibilidad en la tradicién abra-
hdmica es el “absurdo” que Albert Camus ha puesto de relieve. En este contexto
histérico “occidental”, se trata simplemente de una cuestién de indiferencia por-
que no hay base, ningtn suelo ni fundacién para tener una experiencia de que
un camino sea mejor o esté “mds préximo” a quienes somos. Aqui, buscar algo
(0 un camino) seria ilusorio, no por el “vacio” o la “vacuidad de nuestro propio
ser”, sino porque nuestro “propio ser” es absurdo.”!

Mi posicién respecto a estas experiencias vocacionales negativas es la siguien-
te: el budismo zen y Camus son posturas viables, pero estrictamente hablando 70
son vocacionales. En “Occidente” podemos adoptar la postura de Camus, pero

2 “Si encuentras al Buda, mdtalo”, “Deja que tus cejas toquen las cejas del Buda”... Toda

clase de vinculos (yo/otro, ser/no-ser, devenir/no-devenir) son ilusorios. Aqui, el “haber
encontrado” o el “no haber encontrado” serfan ilusorios. Por tanto: deja de encontrar, deja de
no encontrar, deja de dejar no haber encontrado. Deja de esforzarte y de no esforzarte. Pero,
aqui, el no encontrar lo que estoy buscando no serfa mds revelador de “nada” que el haber
encontrado lo que estoy buscando. Pues no hay “ninguna-cosa-de-nada” que revelar. De ahi
que Dogen escriba: “Estudiar el camino del buda es estudiar el yo. Estudiar el yo es olvidar el
yo. Olvidar el yo es estar realizado en una multitud de cosas. Cuando te realizas en una
multitud de cosas, tu cuerpo y mente, asi como los cuerpos y las mentes de los demds,
desaparecen. No queda huella de esa realizacion, y esta no-huella continda asf infinitamente”.
2 Lo mdximo que podriamos hacer es jugar a algo parecido a una “ética de la cantidad”:
ahora esto, ahora aquello otro, indistintamente, sin juicio de valor, sin suelo sentido puesto
no hay base para que se sienta. Lo peor seria afirmar algo sobre la marcha, como si tuviera
sentido o fuera significativo (individual o socialmente). El (absurdo) rebelde no puede
esconderse en algin fundamento o en algin sentido, sino que debe ser receptivo a la
experiencia, y esa experiencia es absurda porque no hay suelo, no hay fundamento, sino una
radical y arbitraria indiferencia.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madyrid



68 | ANTHONY J. STEINBOCK

entonces estarfamos aceptando su “visién” sobre el absurdo, que es radical, y que
presupone una ontologfa de la indiferencia arbitraria sin fundamento, donde el
papel de los demds es el de ser meros “ejemplos” (nunca modelos). Pero desde
la perspectiva de Camus no hay nada intermedio. Y si no se trata del absurdo,
entonces estamos frente a la “verticalidad”, la antropologfa filoséfica de lo amado,
el papel de la ejemplaridad y la dimensién de la experiencia vocacional en toda
regla, con todas sus implicaciones.

No estoy afirmando que todo sea una experiencia vocacional. En absoluto.
Lo que estoy mds bien sefialando es que se trata de la dimensién mds profunda
de nosotros mismos, y que si queremos entender a la “persona” debemos tener en
cuenta esta dimensién y estos conjuntos de experiencias. Lo que también sefialo,
ya por ultimo, es que hay experiencias que no son del todo independientes del
campo vocacional (llamémoslo asi), sino que se determinan como modalizacio-
nes de esa experiencia. Esto ayuda a arrojar luz sobre otro conjunto importante
de distinciones. Pues un trabajo, una ocupacién, una profesién, una carrera,
etc., que no son fenémenos vocacionales per se, si ocurren dentro de un campo
vocacional y representan, por tanto, modalizaciones de la vocacién propiamente
dicha. Por el contrario, la vacuidad del propio ser en el budismo o el absurdo en
el pensamiento de Camus no son fenémenos vocacionales.

5. Conclusiones

El campo problemadtico de la experiencia vocacional requiere que situemos
esa experiencia en el marco de una fenomenologia del corazén, de una antropo-
logfa filos6fica de lo amado, que describamos la topologia que le es caracteristi-
ca (modalidades y modalizaciones, relaciones con la alteridad, temporalidades,
etc.) y seamos receptivos a su propio estilo, a los problemas de la evidencia y a
la critica como discernimiento. He intentado apuntar en esta direccién pese a
que este trabajo no ha podido ser més que algo superficial y esquemadtico. Ten-
dria que incluir otras cuestiones como el tenor del corazén en tanto “actitud
del corazén”, similar a la actitud natural epistémica; un andlisis del odio como
fenémeno eventual y como fenémeno estructural; la cuestion de las habilidades
y las incapacidades profesionales; la posibilidad de perder el nombre propio
vocacional; las conversiones vocacionales; los modos de acceso a la experiencia
vocacional; y otra importante dimensién interpersonal, a saber: la ejemplaridad.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid



EL TENOR DEL CORAZON Y LA ESTRUCTURA DE LA EXPERIENCIA VOCACIONAL I 69
Referencias bibliograficas

Coaktey, Sarah. (2015). 7he New Asceticism: Sexuality, Gender and the Quest for God.
Nueva York: Bloomsbury.

DEprraz, Natalie. (2022). “Measuring the Cardiac Lived Bodily Rhythms of the Heart
of the Praying Person: an ‘irréalisable’?”, en Steinbock (2022¢, 127-141).

GSsCHWANDTNER, Christina M. (2022). “Guarding the Heart: The Phenomenality of
the Heart in Early Christian Asceticism”, en Steinbock (2022¢, 19-50).

HusserL, Edmund. (2014). Grenzprobleme der Phinomenologie: Analysen des
Unbewusstseins und der Instinkte. Metaphysik. Spite Ethik. Texte aus dem Nachlass
(1908-1937), ed. R. Sowa y Th. Vongehr, Husserliana XLII. Dordrecht: Springer.

ScHELER, Max. (1993). El resentimiento en la moral (trad. ]J. Gaos). Madrid: Caparrds
Editores.

—. (2001). Etica. Nuevo ensayo de fundamentacion de un personalismo ético (trad. H.
Rodriguez Sanz). Madrid: Caparrés Editores.

—. (2017). La idea de la paz perpetua y el pacifismo (trad. M. Oliva). Madrid: Guillermo
Escolar Editor.

SteINBOCK, Anthony ]. (1995). Home and Beyond. Generative Phenomenology After
Husserl. Evanston: Northwestern University Press.

—. (2007). Phenomenology and Mysticism: The Verticality of Religious Experience.
Bloomington: Indiana University Press.

—. (2014). Moral Emotions. Reclaiming the Evidence of the Heart. Evanston:
Northwestern University Press.

—. (2018). Its Not about the Gift: From Givenness to Loving. Londres: Rowman &
Littlefield.

—. (2022a). Mundo familiar y Mundo ajeno. La fenomenologia generativa tras Husser!
(trad. R. Garcés y A. Alonso). Salamanca: Ediciones Sigueme.

—. (2022b). Emociones morales. El clamor de la evidencia desde el corazén (trad. I.
Quepons et al.). Barcelona: Editorial Herder.

—. (2022¢). (ed.). Phenomenology and Perspectives of the Heart. Cham: Springer.

—. (2023). No se trata del don. De la donacion al amor (trad. H. Inverso). Salamanca:
Ediciones Sigueme.

WEIL, Simone. (1993). A la espera de Dios (trad. A. Lépez y M. Tabuyo). Madrid:
Editorial Trotta.

Recibido 03-06-2024
Aceptado 26-07-2024

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madyrid






UNA GENESIS NO GENETICA*®
A NON-GENETIC GENESIS

Rocio GARCES FERRER

Universidad Diego Portales
rocio.garces@mail.udp.cl

ResuMEN: En este articulo describo las motivaciones fenomenolégicas que con-
dujeron a Edmund Husserl a elucidar un conjunto de fenémenos que agrupé bajo el
rétulo de “generatividad”, como son el nacimiento, la animalidad del ser humano o su
pertenencia a una generacién o tradicion cultural. Voy a tomar como hilo conductor la
obra de Anthony J. Steinbock Mundo familiar y Mundo ajeno (1995), que propone un
modo de acceso generativo —distinto del estdtico y el genético— para tematizar esta clase
de fenémenos. Con ese fin analizaré primero el significado de la génesis de la experiencia
y luego examinaré el estatuto metodoldgico de una generacién de la experiencia como
una “génesis no genética”, asi como la posibilidad de que la fenomenologia generativa
sea una fenomenologia trascendental no fundacional o co-fundacional.

ParaBras Crave: fenomenologia, génesis, generatividad, Husserl, mundo familiar,
mundo ajeno, Steinbock

ABSTRACT: In this article, I describe the phenomenological motivations that led
Edmund Husserl to elucidate a set of phenomena grouped under the label of “genera-
tivity,” such as birth, the animality of the human being, or her belonging to a genera-
tion or cultural tradition. I will take Anthony J. Steinbock’s Home and Beyond (1995)
as a guiding thread, which proposes a generative mode of access — distinct from the
static and the genetic ones — to thematizing this kind of phenomena. To do so, I
will first analyze the meaning of the genesis of experience, and then I will scrutinize
the methodological status of a generation of experience understood as a “non-genetic
genesis”, along with the possibility for generative phenomenology to become a non-
foundational or co-foundational transcendental phenomenology.

Keyworps: Alienworld, Homeworld, Genesis, Generativity, Husserl, Phenome-
nology, Steinbock

*Este trabajo forma parte del proyecto de investigacién Fondecyt Iniciacién n° 11230759,
financiado por la Agencia Nacional de Investigacién y Desarrollo (ANID) del Gobierno de
Chile.

Serie monografica n°9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



72 | Rocio GARCES FERRER

1. La génesis de la generatividad

La publicacién de Mundo familiar y Mundo ajeno (2022), del fenomendlogo
norteamericano Anthony J. Steinbock,' ha supuesto una de las contribuciones
mis originales a la fenomenologia en los tltimos decenios. Este libro toma como
objeto el problema de la constitucién trascendental del sentido a partir de la
nocién fenomenoldgica de “generatividad” (Generativitit). Si bien los trabajos
hasta entonces editados sobre esta problemdtica tenfan una relevancia propia,” se
trataba de articulos que aparecieron en un contexto en que la nocién de genera-
tividad apenas habia atraido la atencién de las investigaciones sobre Husserl a lo
largo de gran parte de la segunda mitad del siglo XX. De este modo, la publica-
cién en 1995 de la edicién original de Home and Beyond lograba cubrir un vacio
destacable en la literatura especializada sobre la fenomenologia de Husserl. Pero
con ello lograba algo mds. Pues también imprimfa un impulso filoséfico que
ensanchaba los limites de la fenomenologia desde dentro de ella misma: primero
por la incorporacién y la articulacién de nuevos fenémenos-limite susceptibles
de elucidacién fenomenoldgica, como son los llamados “problemas generativos”;
y, ademds, porque ese tipo de fenémenos, junto al modo de abordaje que ellos
mismos suscitan, dan lugar a un rebasamiento de las fronteras metodoldgicas de
la fenomenologfa husserliana hacia nuevos territorios de la filosofia trascendental.

Precisamente porque se trata del problema de las fronteras temdticas y meto-
dolégicas de la fenomenologfa, asi como de los fenémenos-limite que las eviden-
cian, no resultaba en modo alguno sorprendente que la nocién fenomenoldgica
de generatividad tuviera dificultades para volverse un objeto especifico de las
investigaciones husserlianas. El propio Husser] comienza a incorporar esta nocién
en un conjunto de manuscritos publicados posteriormente en los tomos XV 'y
XXIX de Husserliana, que agrupan inéditos sobre la intersubjetividad y la his-
toricidad redactados durante el dltimo periodo de su trabajo. ;Qué motivacién
fenomenoldgica llevé al filésofo alemdn a introducir la cuestién de la generati-
vidad? ;Qué laguna tedrica se proponia cubrir con el andlisis de los problemas
generativos? Sabemos que la generatividad entra en juego en esta etapa final de
su produccién filoséfica con el fin de tematizar algunos aspectos que en la génesis
trascendental del sentido se encontraban ya operativos, mas todavia implicitos, en

! Publicacién original Steinbock (1995).
2 Me refiero especialmente a los trabajos de Waldenfels (1971, 345-367) y (1992), y Held
(1992) y (2012).

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



UNA GENESIS NO GENETICA | 73

tanto modos de predonacién de la experiencia del mundo. Son fenémenos tales
como el nacimiento y la muerte, la animalidad del ser humano y su conexién con
la biologfa, la familiaridad y normalidad de la experiencia, la radicalidad del otro
como ajeno, la pertenencia a una generacion, la co-relatividad de mundos fami-
liares y mundos ajenos, la apropiacién critica y el rebasamiento de las tradiciones
y narraciones histéricas y culturales, etc.’ En cierta manera, estos fenémenos van
a ser estudiados como la predonacién (generativa) de la predonacién (genética),
en tanto conforman una aproximacién al modo de acceso y la condicién de
posibilidad de la vida histérica e intersubjetiva trascendental. Ellos contribuyen,
por consiguiente, al constituirse mismo del horizonte, el suelo y el mundo de la
vida como siempre ya predados en la experiencia.

;La generatividad supone, entonces, una ampliacién de los temas que se
vuelven susceptibles de elucidacién fenomenoldgica? ;Representa por eso mismo
un afianzamiento del potencial trascendental de la fenomenologia husserliana?
Como vamos a ver en las siguientes pdginas, los problemas generativos, desde el
punto de vista temdtico, acenttian la historicidad, la intersubjetividad y la sociali-
dad en la teleologfa inmanente del devenir de la vivencia. Desde el punto de vista
metodoldgico, por otra parte, Husserl no dejé de insistir en no pocas ocasiones
en que una acentuacién como ésta ejercia una presion adicional sobre la ya pre-
sionada elucidacién fenomenoldgica de las predonaciones de la experiencia del
mundo. No cabe duda de que tras la entrada de la generatividad en el “trabajo
interpretativo” de la fenomenologfa trascendental se extendia sobremanera su
rango de tematizacién. Mas a una con ello se intensificaban las preguntas —ya
planteadas con motivo de la génesis del sentido y los fenémenos-limite— acerca de
cémo volver manifiestas, intuibles, las condiciones predadas de la manifestacién
en esa misma manifestacién; cémo remitirlas a una evidencia adecuada (no solo
asertérica sino apodictica, no solo mediada sino originaria) que descansara en la
primordialidad del ego o en la subjetividad trascendental; o cémo preservar el
estatuto trascendental de la investigacién fenomenolégica en su didlogo con las
disciplinas mundanas, en particular la historia, la antropologia o la sociologia,
pero también la biologia. ;Los fenémenos generativos conducirian, si es que

3 Una sucinta caracterizacién de estos fenémenos generativos cabe encontrarla en Hua XV,

138 n. 2, 171ss.; Hua XXIX, 1-17, 37-46. La elaboracién de la Sexta Meditacién Cartesiana
por parte de Eugen Fink aludia brevemente a la cuestién de la generatividad en el marco de
la pregunta por la unidad de la cientificidad y la historicidad del fenomenologizar, que en
cuanto tal forma parte de “einer Kulturtradition stehende historisch-generative
Lebenszusammenhang” (Fink 1988, 113-116). Véase asimismo Hua XV, 339, y Steinbock
(2022, 388-391).

Serie monografica n°9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



74 | Rocio GARCES FERRER

anidan en la experiencia trascendental, a la trascendencia del mundo o mds bien
a la empiricidad del mismo? ;Cudles son los limites de los modos de predonacién
de la experiencia? Una fenomenologia de la generatividad, ssuscribe el caracteris-
tico y fundacional anti-naturalismo fenomenolégico en torno a la vida psiquica
y la investigacién filoséfica? ;Abre la puerta tentativamente a la naturalizacién
de la fenomenologia? Lo que todos estos interrogantes ponen de relieve desde
diferentes puntos de vista es la pregunta central acerca de si la tematizacién de
la dimensién generativa de la experiencia obedece todavia al proceso constitu-
yente (donacién de sentido) o instituyente (sedimentacién) de la experiencia del
mundo, o si mds bien abre un recodo en ese proceso.

El libro Mundo familiar y Mundo ajeno aborda de lleno estos interrogantes
mediante una reflexién que atna rigor filolégico, creatividad fenomenolégica
y hondura filoséfica. En esta obra Steinbock ofrece un argumento coherente y
unitario —especialmente por el modo como entrevera lo temdtico y lo metodo-
16gico— en que ademds de exponer y analizar desde su dngulo conceptual, hist6-
rico y sistemdtico los textos en que Husserl describe los problemas genéticos y
generativos, también plantea la cuestién del lugar de lo trascendental segtin sus
distintas modalidades tanto genéticas como generativas (ground, terrain, territory,
earth, home, stamm). Esta exploracién le permite formular asimismo una tesis de
calado acerca del tipo de modificacién que conlleva introducir los fenémenos
generativos en el “trabajo interpretativo” de la fenomenologia trascendental, y
que atafie concretamente al tipo de accesibilidad que los fenémenos generativos
requieren. La tesis en cuestién afirma que la generatividad del sentido, en tanto
ella manifiesta las predonaciones histdricas, culturales e intersubjetivas del mun-
do de la vida (Lebenswelt) como resultado de la transmisién de una tradicién
antepasada, difiere no solo temdtica sino sobre todo metodolégicamente de una
eidética y una génesis del sentido. Precisamente porque de esa forma se explicita
una herencia del sentido ya siempre constituido en la experiencia trascendental,
la experiencia del mundo se revela de antemano como un mundo que nos es
familiar o nos es ajeno. Convertir en tema esa densidad generativa segtin el modo
de predonacién que le es caracteristico, y conforme al abordaje en que ella es
de suyo accesible, eso es lo que constituye especificamente una fenomenologia
generativa. Lo cual va a suponer un paso significativo en el desarrollo mismo
de la fenomenologfa trascendental: la posibilidad misma de una fenomenologia
trascendental no fundacional o co-fundacional.

El paso a la fenomenologia generativa al que estoy aludiendo, ;se trata de
una inflexién husserliana o mds bien fenomenolégica? Como sostiene el propio

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



UNA GENESIS NO GENETICA |1 75

Steinbock en el texto que abre el presente monogréfico, la fenomenologia gene-
rativa, pese a no ser explicitamente formulada por Husserl en esos mismos tér-
minos, “tenfa que dar ese paso: para Husserl ciertamente, pero de un modo ain
mds significativo para la fenomenologia en su conjunto” (Steinbock 2024).4 Lo
que en el fondo quiere decir esto, en mi opinién, es que el motivo fenomeno-
légico originario de ir a las cosas mismas se vuelve problemdtico si la reflexion
fenomenoldgica no se abre a los nuevos impulsos metodolégicos que la riqueza
de la experiencia demanda de forma intrinseca. El fildsofo norteamericano lo ha
expresado con elocuencia: hacer fenomenologfa a la manera de (affer) Husserl
supone hacer fenomenologia después de (affer) Husserl (Steinbock 2017, xiii,
y 2024). He ahi el doble sentido de que la fenomenologia generativa vaya zras
Husserl.

En el presente trabajo me propongo ofrecer una génesis de la generatividad
que reconstruya tanto la motivacién fenomenoldgica que llevé a Husserl a intro-
ducir los problemas generativos, como también el estatuto metodoligico que de
esa manera alcanza la generacién trascendental del sentido. Voy a circunscribir
esta doble finalidad de motivacidn y estatuto a la pertinencia de una génesis no
génetica (generatividad) y a las dificultades que entrafa una génesis no generativa
(génesis pura). Mi hipétesis de lectura es que el alcance de una fenomenologia
generativa trascendental pero no fundacional (o co-fundacional) se dirime en
el entrecruzamiento de estos dos tipos de génesis, que en el nivel temdtico se
expresa asimismo como el solapamiento entre el suelo de la experiencia (mundo
de la vida) y el subsuelo de la tradicién (mundo familiar y mundo ajeno). Tan
insoslayable como la indisociabilidad experiencial de suelo y subsuelo resulta
ser su separacién metodolédgica, como espero mostrar haciendo hincapié en la
pregunta retrospectiva (Riickfrage) de la fenomenologia genética (secciones 2-3).
Justo en este punto voy a insistir en cémo el método regresivo matiza la via
cartesiana de la fenomenologfa, es decir, el fundacionalismo del ego primordial
como forma privilegiada de la subjetividad trascendental. A lo largo de mi plan-
teamiento tomaré como hilo conductor el libro Mundo familiar y Mundo ajeno de
Steinbock, pero prestaré una especial atencién a la doble generacién del sentido
(constituyente e histdrica) que es caracteristica de la fenomenologia generativa y
que se revela de forma mds nitida en la experiencia liminar del mundo familiar
y el mundo ajeno (secciones 4-5).

# “La fenomenologfa generativa, por su propia naturaleza, tendrd que trascender incluso la

figura histérica ‘Husserl” (Steinbock 2022, 42).

Serie monografica n°9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



76 | Rocio GARCES FERRER

2. La génesis como suelo de la experiencia

Tal y como se subraya desde el inicio de la “Introduccién” a Mundo familar y
Mundo ajeno, la pregunta por el lugar (de lo) trascendental de la fenomenologia
constituye un motivo central de la economia argumentativa de la fenomenologfa
generativa (Steinbock 2022, 47-52). Pero, segln veremos, el grueso del interés
del filésofo norteamericano consistird en desligar la condicién trascendental de
la fenomenologia de su condicién fundacional unilateral y epistemolégica. En
ese sentido, el andlisis de la generatividad nos va a permitir desplazar la condi-
cién trascendental de la fenomenologia respecto de su acreditacién segin un
tinico modo de donacién y de evidencia, como es la donacién presentacional y
la evidencia intuitivo-perceptiva. Sin embargo, este desplazamiento, motivado
por la introduccién de los fenémenos generativos en lo que el propio Husserl
llamard el “trabajo interpretativo” de la fenomenologia, en modo alguno va a
suponer algo asi como una supresion del fundacionalismo. Se trata antes bien
de una ampliacién del campo de la experiencia trascendental en su concrecién,
en donde la Begriindung cumple sin duda un rol especifico, mas no exclusivo,
en capas importantes de esa experiencia, y en donde el fundacionalismo pue-
de ser consecuentemente entendido de diversas maneras. De acuerdo con esta
argumentacion, esa idea ampliada de lo trascendental es, efectivamente, una
experiencia de concrecién a diferencia del formalismo trascendental kantiano,
pero lo es a diferencia asimismo de la evidencia apodictica originaria de corte car-
tesiano. De este modo, la ampliacién del campo de la experiencia trascendental
reclama para si tipos de evidencia que no se reducen ni a la auto-intuitividad o
auto-percepcion egoldgica, ni tampoco a la construibilidad de una deduccién.
Lo trascendental no fundacional, que es en lo que la fenomenologia generativa
misma va a consistir, resulta ser entonces un tipo genuino de experiencia anclada
en nuestras vivencias (frente a Kant), pero no a la manera de una mera intuicién
psicolégico-perceptiva (frente a Descartes). Lo decisivo, en opinién de Stein-
bock, consiste en ser receptivos a la riqueza de la experiencia desde dentro de la
experiencia.’ ;Qué implicaciones entrafia esto para el concepto de constitucién?
;Y para el estatuto de la subjetividad constituyente?

> Steinbock (2007, 1-20) y (2017) ha insistido en la diferencia entre el tipo de evidencia que

es caracteristico de la “presentational givenness” y el que es propio de la “vertical givenness”.
Con ello busca evitar tanto una egologfa autointuitiva como una construccién metafisica, con
el fin de “evaluar lo que concretamente se da en la experiencia humana y en ampliar, por
tanto, nuestra nocion de evidencia” (Steinbock 2007, 1). A este tipo de evidencia también lo
ha denominado “zhe evidence of the heart” (Steinbock 2014 y 2021). En la conferencia que

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



UNA GENESIS NO GENETICA 1 77

En todo caso debe entenderse como una ampliacién de qué cabe entender
por fenomenologia trascendental. Esta tltima, como es sabido, tiene precisa-
mente como objetivo describir la constitucién de la experiencia del mundo a
partir de las operaciones constituyentes de la subjetividad.® Estas operaciones se
manifiestan a través de una doble reduccién (psicolédgica y fenomenoldgica) que
se efecttia en el campo de la experiencia circunscrito frente a la actitud natural.’”
Es en el campo mismo de la experiencia donde se manifiestan las operaciones
constituyentes de la experiencia. Con la elucidacién fenomenoldgica de este pro-
ceso trascendental y donador de sentido sale a la luz la experiencia del mundo en
cuanto tal, que por eso mismo no es ni la del mundo en si ni tampoco solamente
la del mundo para mi. Se trata antes bien de una “trascendencia en la inmanencia”
(Hua III, §57, 138).® Es la constitucién del mundo de la experiencia (trascen-
dental) la que revela la experiencia del mundo (trascendencia). Por consiguiente,
la fenomenologia trascendental describe la manifestacién del mundo a través de
la revelacién de las estructuras subjetivas que posibilitan dicha manifestacién,
lo cual convierte a la subjetividad trascendental en un “reino absolutamente
auténomo de experiencia directa’ y en la “morada originaria [ Urszitte] de toda
donacidn de sentido y verificacién de ser” (Hua V, 139, 141).°

El propio Husserl ha subrayado en no pocos lugares que el estatuto trascen-
dental de la investigacién fenomenoldgica sigue siendo, bajo inspiracién kan-
tiana, una pregunta por las condiciones de posibilidad a priori de la experien-
cia, incluso si su idea de ese estatuto problematiza el marco cientifico-natural y
epistemoldgico de la empresa critica kantiana, que a su modo de ver dejé toda-
via incuestionadas, o incluso impensadas como “discurso mitico”, importantes
estratos del mundo de la experiencia (Hua VI, §30)." Justo por eso el impulso

abre este monografico retoma esta distincion en el contexto de la conformacién de la fenome-
nologia generativa (Steinbock 2024).

¢ Hual, §§ 30-36, 54; Hua III, §§ 33, 80; y Hua VI, §§ 14-27, 56-73.

7 Hual, §11; Hua II1, §§ 56-61; y Hua IX, 260, 280ss.

8 Hua I, §§ 11, 65; Hua XIII, 169. Sobre este punto consultese asimismo Welton (2000,
70-95).

9 Por eso Fink ha podido decir que esta subjetividad trascendental es “portadora de validez
[ Geltungstriger] de todas las valideces del mundo, una ‘vida de la conciencia’ que mantiene al
mundo en validez y que reiteradamente le confiere validez” (Fink 1966, 174). El “Epilogo” al
primer tomo de Ideas, publicado en 1930 con ocasién de la traduccién inglesa de este libro,
incluye algunas de las pdginas mds relevantes sobre el sentido de esta la subjetividad trascen-
dental fenomenolégica (Hua V, 138-162).

10" Véase su texto con motivo del segundo centenario del natalicio de Kant en 1924 (Husserl
2019, 427-478). Kern (1964), Ricoeur (2004: 273-313) y Rizo-Patrén (2012) han medido

Serie monografica n°9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



78 | Rocio GARCES FERRER

trascendental de la fenomenologia, en su objetivo de captar de forma adecuada
todas las aristas de ese mundo de la experiencia como correlato de la experiencia
del mundo, termina siendo una investigacién filoséfica atin mds concreta que la
kantiana. Su aspiracidn, en ese sentido, no se limita a subrayar el decisivo corre-
lato intencional a priori entre subjetividad y objetividad, es decir, la reflexividad
siempre ya operativa en toda apertura al mundo (KrV, B93). Esto, sin duda, es
trascendental, mas no lo suficientemente trascendental. La tesis de la correlacién
a priori entre conciencia y mundo, si es que presume de ser trascendental hasta la
trascendencia, debe ser comprendida en verdad como una tesis de la concrecién.
No otra es la razén de que Husserl haya sostenido desde el principio mismo de
la fenomenologia que nuestra relacién con los fenémenos es inseparable de sus
modos especificos de darse (Gegebenbeitsweisen), en tanto se dan “para actos de

pensamiento formados de ciertas maneras” (so und so geformten Denkakten) (Hua
II, 71-72; Hua III, §42)."

Como veremos mds adelante, la fenomenologia generativa de Steinbock no
viene sino a reforzar este impulso metodoldgico originario de la fenomenologia,
en virtud del cual cada tipo de manifestacién exige un tipo especial de abordaje
o modo de acceso. Ser receptivos a la diversidad y riqueza de lo que se da en la
experiencia segin sus distintos modos de donacién es otra manera de llevar a
concrecién el a priori de la correlacién, pero también de ampliar el horizonte de
la fenomenologia. El caricter trascendental de esta dltima debe pasar, en conse-
cuencia, por prestarle la suficiente atencién al “constituirse” de la donacién mis-
ma del objeto. De ahi que, en rigor, la condicién a priori que la fenomenologia
trascendental trata de identificar incida en esa misma condicién de constitucién,
que, ya se ha sefalado, remite a una subjetividad trascendental constituyente,
donadora dltima de sentido y no solamente aperceptiva, como la kantiana. La
pregunta que deberemos hacernos después es en qué medida esa concrecién del

el grado de apropiacién y distancia que Husserl toma respecto a Kant. Steinbock (2022, 134-
138) recalca la importancia que para Hussetl tuvo la lectura de Kant a la hora de reinterpretar
la l6gica del presupuesto (Voraussetzung) en Investigaciones ldgicas en términos de lo sobreen-
tendido (Selbstverstiindlichkeir): “[Blajo el rétulo ‘presupuesto’ describimos el sentido general
de la vida natural que ella siempre lleva consigo en cuanto tal” (Husserl 2019, 443).

' Lo leemos igualmente en Husserl (2011, 171): “Aqui también ‘acontece’ el ‘constituirse’
del correspondiente objeto, que se produce en actos de pensamiento formados de ciertas
maneras. Y la conciencia, en la que tiene lugar la donacién de las cosas, no es algo asi como
una mera caja en que esos datos estdn sencillamente dados, sino que la conciencia que ve es
actos de pensamiento formados de ciertas maneras. Y las cosas, que no son los actos de pen-
samiento, estdn sin embargo constituidas en ellos, vienen a donacidn en ellos; y, por princi-
pio, los objetos se muestran como lo que son solo cuando estdn constituidos de esta manera”.

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



UNA GENESIS NO GENETICA I 79

“constituirse” trascendental de la experiencia conlleva o no una modificacién de
la manera como entendemos esa subjetividad y su funcionalidad de Gelrungs-
triger'y Urstitte.

En cualquier caso, ya sea a partir de un método estdtico (que tematiza estra-
tos y estructuras de la experiencia) o de un mérodo genético (que tematiza el
devenir de esa experiencia en el individuo), de lo que se trataba con ese impulso
metodolégico de la fenomenologia era de acceder a las estructuras subjetivas a
priori que posibilitan y dan sentido a la manifestacién del mundo.'? Para la con-
crecién de semejante condicién trascendental resulté mds que decisiva la apertura
del trabajo de Husserl a la fenomenologia genética, especialmente a partir de la
década de 1920. Con ello buscaba vincular el devenir del individuo y la especie
a las operaciones constituyentes de la subjetividad trascendental. El arco de esta
investigacién, que es una génesis del sentido centrada tanto en el yo pasivo como
en el yo activo, goza, como sabemos, de harta amplitud. Pues incluye desde
las predonaciones de la percepcién y la Seelenlebens (tiempo inmanente de la
conciencia, inconsciente, instinto, suefo, sintesis pasivas, leyes de asociacién y
atencién, etc.) hasta los horizontes de la cultura y la historia (hdbitos, institucién,
sedimentacién y reactivacién de significados culturales y cientificos, etc.). Asi es,
a fin de cuentas, como la fenomenologia alcanza a adentrase en una doble serie
genética hacia los aspectos predados de la experiencia.'® Mas a una con ello asis-
timos a lo determinante, a la concrecién del “constituirse” mismo de la donacién
como el “constituirse” mismo de la predonacién.

En ese sentido es dificil subestimar la importancia que a tal fin adquirié
el concepto de mundo de la vida (Lebenswelz), en cuanto precipitado de los
sedimentos relativos a esa génesis no solo en la actitud natural sino también en
la actitud cientifica (Hua VI, §§ 28-38).* De algtin modo esos sedimentos se
desarrollan asimismo como un horizonte (Horizon) de implicaciones intencio-
nales que también constituyen el suelo (Boden) del mundo de la experiencia.
Horizonte y suelo, lo sobreentendido del Lebenswelt, operan por consiguiente

12 Véase Husserl (2018) y Welton (2003, 255-288).

13 Se trata de una doble génesis de la pasividad y de su posibilidad de devenir en actividad o
espontaneidad (Hua IV, §5; Hua I, §38). Sobre el origen y el estatuto de la génesis fenome-
nolégica destacan los trabajos de Montavont (1999) y Osswald (2016). Véase asimismo
Derrida (1990).

1 Una versién preliminar del Lebenswelt como mundo o experiencia natural de la vida pue-
de encontrarse en Hua IV, §64, 374s. y Hua XIII, 122s. Sobre el concepto de mundo de la
vida véase Landgrebe (1968, 62-97), Waldenfels (2001) y Ricoeur (2004, 372ss.).

Serie monografica n°9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



80 | Rocio GARCES FERRER

a la manera de una latencia constitutiva en la experiencia, cristalizada en una
mirfada de fenémenos que este método de la fenomenologia, mediante la ley de
la génesis trascendental (Hua I, §32), pretende identificar y remitir a sus Quellge-
bungen, tanto a su operacion instituyente originaria como a su acto fundacional
en la subjetividad. El mundo de la vida y su entrelazamiento con el horizonte
de implicaciones y el suelo de la experiencia representan al respecto recursos
temdticos y metodolégicos (Genesisfundierung) para develar los presupuestos en
los que “siempre ya” acontece de antemano la experiencia de la trascendencia
del mundo. Lo que a mi modo de ver resulta crucial en esta profundizacién en
lo sobreentendido, mds que la postulacién de un Ur-Anfang susceptible de ser
teleolégicamente reinstituido, o un procedimiento que busca progresar hacia el
aseguramiento de estructuras intencionales (Steinbock 2022, 57ss.), es el modo
especificamente metodoldgico en que se plantean preguntas retrospectivas sobre
las capas an6nimas y pasivas de la constitucién del sentido, sobre un origen del
devenir que en origen es en si mismo devenir.

3. La pregunta retrospectiva y la via cartesiana

Esta sucinta descripcién temdtica y metodoldgica de la génesis del sentido
tenfa como finalidad delimitar precisamente qué clase de abordaje requiere el
acceso al dmbito de la predonacién (Vorgegebenbeit) de la experiencia. En el movi-
miento que va desde el “constituirse” de la donacién del objeto al “constituirse”
mismo de la predonacién del mundo de la vida, ahi el horizonte y el suelo de la
experiencia ponen de relieve la concrecién de la condicién trascendental que bus-
ca la empresa fenomenoldgica. Profundizan en la accesibilidad a los fenémenos
en su modo de darse, que es justo en tanto siempre ya predados, o sea, ahondan
en los modos de predonacién en cuanto correlativos a los modos de constitucién.
A este respecto resulta conveniente insistir en que el método genético procede
de forma especial mediante una pregunta retrospectiva (Riickfrage) que toma
como punto de partida el mundo de la vida e interroga por la historia de sus
objetivaciones en relacién a la conciencia (Hua VI, §§ 50-53), lo cual “requiere
una reflexién [Besinnung] sobre el suelo de las presuposiciones tltimas [des Bodens
letzter Voraussetzungen] en que arriga toda esta problemadtica”." Con el enfoque

!5 La forma primera en que se desarrolla esta clase de pregunta consiste en remitir la ciencia

fisico-matemdtica a sus premisas mundovitales mediante un procedimiento arqueolégico en
zig-zag (Hua VI, §9, 59). Pero su forma mds acabada se encuentra en el famoso apéndice
“Origen de la geometria” (Hua VI, 366ss.). Derrida (1962, 35s.) puso en valor este

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



UNA GENESIS NO GENETICA | 81

regresivo entran entonces en consideracién fenomenoldgica las descripciones
concretas del “vivir natural”, de la “experiencia natural del mundo”, sin nece-
sidad de dar el salto apresurado a la conciencia como tltima verificacién de su
legitimidad. “[E]l examen no versa sobre gué es el mundo de la vida —sostiene
Steinbock (2022, 163)— sino sobre cdmo el mundo de la vida estd ya siempre
operativo en tanto mundo de la vida”. Es decir, la pregunta atafie a la manera
misma en que el Lebenswelt es operativo en su predonacién (Hua VI, §38, 149),
donde la conciencia y el mundo se revelan co-originariamente. Ahi reside precisa-
mente la concrecién de la doble serie genética a la que he aludido en el epigrafe
anterior. Segtin sus elementos mds especificos, que concretan lo sobreentendido
de horizonte y suelo, lo que de esta forma se hace explicito es el modo en que
en la experiencia del mundo opera en devenir una constitucién tempo-histdrica
y una constitucién afectivo-normativa desde el marco de la intersubjetividad.

Con la constitucién temporal, por un lado, la experiencia del mundo se
manifiesta en un flujo que entrevera la vivencia del presente con la retenciéon
del pasado y la protencién del futuro en una historia inmanente intencional.’
Con la constitucién normativa, por el otro, la experiencia del mundo se articula
a partir del conjunto de normalidades y anormalidades que orientan el devenir
de la vivencia. Comprender cémo opera esta experiencia normativa resulta de
especial importancia para la redefinicién de lo trascendental y para el rol que
juega la subjetividad constituyente del sentido. Y es que Husserl ha examinado la
experiencia de las normas a partir de sus andlisis sobre la afectividad, que aborda
en términos de relieve afectivo (affektive Relief)."” A partir de ahi la vivencia se
convierte en un campo de relieves afectivos en el que se manifiestan tendencias y
preferencias del sentido y en el que ellas adquieren una cierta preponderancia o
prominencia (Abgehobenbeir) en la manifestacién. Estas prominencias y relieves
son dirigidas por un vector teleolégico que discrimina tipicidades y optimida-
des, por lo que conforman esferas de normalidad y anormalidad. “La génesis

procedimiento con ocasién de su traduccién y comentario de este apéndice y, a partir de ahf,
Ricoeur (2004, 363ss.) analizé la relacidn entre Riickfrage y Lebenswelt tanto desde el punto
de vista ontolégico (el mundo en tanto originario) como epistemoldgico (fundamentacién de
las ciencias). Véase asimismo Derrida (1990, 86ss.) y Carroccio (2021). Cabe destacar que en
el excurso “Natur und Geist” a sus lecciones de Introduccion a la ética de 1920 y 1924, Hus-
serl se refirid a este proceder como un “Methode des Abbaw”, un desmontaje, desmantelamien-
to o deconstruccién que tiene como finalidad destratificar (entschichten) las capas de sedimen-
tacion y acrecentamiento del sentido en el mundo circundante (Hua XXXVII, 287ss.). Véase
también HuaMat VIII, 108s.

16 Hua X; Hua I, §37. Véase Carr (1974).

7" Hua X1, §§ 32-35; Hua XIII, 360ss.; Hua XV, 227ss.

Serie monografica n°9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



82 | Rocio GARCES FERRER

temporal misma de lo 6ptimo, que da lugar a lo tipico, es la que produce una
norma tipica duradera” (Steinbock 2022, 244). Todo ello genera la doble serie
genética de habitualidades sedimentadas en el mundo de la vida como la historia
de sus objetivaciones, tanto las cientificas cuanto las pre-cientificas (Hua I, §§ 32,
38-39). Y revela que la constitucién del sentido también obedece de algin modo
a una formacién del sentido: el acento que aqui se pone en el fluir del tiempo
y en la suscitacién de normas subraya el papel de la historia, la comunidad y la
intersubjetividad en el andlisis de la vivencia. Lo que genéticamente se volvia
patente en su latencia es, pues, el constituirse mismo de lo predado: el suelo de
un devenir primordial que ya no es una fundacién en su respecto de fundamen-
tacion racional del sentido (Grund), sino aquello que desde el punto de vista del
andlisis trascendental regresivo opera como “Boden”. ;Pero cabe entender el suelo
de la experiencia, que devela la co-originariedad de conciencia y mundo, como
alguna clase de fundacién?

Segtin he subrayado en estas lineas, el trabajo de Steinbock en Mundo fami-
liar y Mundo ajeno muestra un especial interés en esta fenomenologia regresiva
al suelo genético a partir del concepto husserliano de “Erdboden” (suelo-tierra),
justo para sefialar que con este esquema se va produciendo un gradual abando-
no de la centralidad de la conciencia representacional (intuitiva-reflexiva) y del
fundacionalismo (Begriindung) en las operaciones constituyentes de sentido. Se
trata entonces de la descentralizaciéon de la egologfa de cuno cartesiano que quiere
situarse “por encima” del mundo para contemplarlo como un fenémeno, a la
manera de un objeto aunque sea como la totalidad de los objetos del mundo, en
tanto mero correlato de la res cogitans. Sabemos que el propio Husserl ya detect6
esta tendencia de su investigacién fenomenoldgica trascendental, en que asigna
un privilegio metodoldgico a las actitudes que pretenden situarse “por encima del
suelo” (Hua VI, §§ 40-43).'8 Lo ha comentado con elocuencia Steinbock (2022,
175) al hilo de esta cuestién: “El mandato cartesiano exige que abandonemos el

18 Lo afirma Husserl: “[El] camino que denomino ‘cartesiano’ [...] tiene la gran desventaja
de que conduce como por un salto al ego trascendental, pero como de ese modo tiene que
faltar toda explicacién precedente [el Lebenswelt], lo vuelve visible [a ese ego trascendental] en
una aparente vaciedad de contenido, donde uno queda en principio sin saber qué tiene que
ganarse con ello, y sabiendo ain menos cémo a partir de ahi tiene que ganarse una ciencia
fundamental completamente novedosa” (Hua 111, §43, 157-158). Sobre las distintas vias de
la fenomenologia husserliana puede consultarse Kern (1997). Dos textos importantes sobre
los limites de esta “via cartesiana” son Landgrebe (1968, 250-320) y Patocka (2004, 187-
240). Ellos muestran, ademds, que el debate acerca de las distintas vias también concierne al
peso de Descartes y Kant en estos caminos fenomenolégicos.

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



UNA GENESIS NO GENETICA | 83

mundo de la vida predado como suelo, que nos elevemos a nosotros mismos por
encima de él, que nos restemos y eliminemos a nosotros mismos de ahi, y que, a
partir de nuestra propia habilidad y nuestro dominio, de nuestra propia voluntad
libre, creemos nuestro propio suelo”. Frente a esta “via cartesiana” parecia abrirse
para Husserl otra via que partia mds bien, como vimos, de que “el mundo de la
vida estd ya siempre ahi, existe para nosotros de antemano, es el ‘suelo’ [Boden]
para todos” (Hua VI, §40, 145). Pero lejos de reintroducir con ello una actitud
natural, fictica, que habria que poner entre paréntesis, este suelo se manifiesta
como una modalidad a priori —por tanto trascendental— de nuestra experiencia:

El suelo-tierra es precisamente aquello respecto a lo que no podemos
estar “por encima’ en ningtn sentido en absoluto; es aquello desde donde un
ego o una comunidad de egos son donadores de sentido. El suelo-tierra [...]
tiene un alcance trascendental en la medida en que no es Gnicamente un
correlato sino una modalidad en que el mundo de la vida es constitutivo de
nuestra experiencia. Asi pues, para el pensamiento fenomenolégico-trascen-
dental (que revela el suelo-tierra en términos regresivos) es particularmente
imposible elevarse por encima del mundo de la vida como suelo, proceder
sin esa base, como flotando (Steinbock 2022, 176)."

En rigor, entonces, una via del mundo de la vida en que la prioridad dona-
dora de sentido no la tiene la conciencia “por encima del suelo” sino la co-ori-
ginariedad de la vida de la conciencia en el mundo, desde el suelo-tierra, eso no
parece comprometer el estatuto trascendental de la fenomenologia. Ademds de
porque es una modalidad a priori de la experiencia, no lo compromete porque
nos abre a otro sentido de “trascendental” que no es unilateralmente fundacional
a la manera del Begriindung sino a la manera de una fundacién reciproca que se
tematiza en una condicionalidad regresiva.”*® De nuevo en opinién del autor de

Mundo familiar y Mundo ajeno:

9 En el famoso texto “La Tierra no se mueve” Husserl (2019, 615-636) analiza ese suelo-
Tierra como un suelo-originario (Urboden). Véase asimismo Steinbock (2022, 176-189).

2 Steinbock (2022, 44-47) diferencia dos modos de entender la fundacién (Fundierung) en
las Investigaciones légicas: la fundacién unilateral y la fundacién reciproca. Cuando en Ideas 1
se identifica la fundacién con la evidencia como autopresencia plenificante, se vuelve sindni-
ma de la “fundamentacién epistemolégica” (Begriindung). Al punto que “[l]a fundacién, a
través de la evidencia, se convierte en un fundamento [Grund]”. Sobre el sentido de funda-
cién en Husserl véase Rizo-Patrén (2012, 378ss.).

Serie monografica n°9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



84 | Rocio GARCES FERRER

La filosofia es trascendental no porque pueda descubrir un punto de par-
tida absoluto, sino porque pregunta retrospectivamente por las convicciones
atemdticas que son propias tanto de la vida cientifica como de la vida no
cientifica, y por las condiciones de posibilidad de la experiencia en cuanto
tal. [...] Al orientar el método trascendental a partir del tema de los presu-
puestos [...] y comprender el pensamiento trascendental como una pregunta
retrospectiva [...], el procedimiento general del método trascendental queda
definitivamente transformado. Dicho con mds exactitud, el procedimiento

del método trascendental segtin la via cartesiana queda invertido (Steinbock
2022, 135, 137).

Esta inversién del método trascendental —que va de la conciencia al mun-
do de la vida, de situarse “por encima del suelo” a echar pie en tierra— vuelve
manifiesto el limite de la dimensién fundacional de la via cartesiana, tanto por
referencia al problema del mundo como a la comprensién de la subjetividad
trascendental. Lo que estd en cuestién es, pues, la modalidad del mundo en
tanto fenémeno objetual o césico de totalidad, asi como la modalidad de la
subjetividad trascendental en tanto egologia. De esta forma, si bien es verdad
que la Riickfrage se encuentra ante la dificultad de reconducir las condiciones
de posibilidad de la experiencia (las predonaciones del mundo de la vida) a
donaciones evidentes (presentes) para una conciencia pura, también lo es que
esa dificultad descansaria en Gltimo término en una triple confusién: la del
estatuto trascendental del mundo con un horizonte de horizontes; la del suelo
como presupuesto mundovital de la experiencia con un “cogitarum” a gran
escala; y lo que es atin mds fundamental, la de la autodonacién intuitiva del ego
cogito con su funcidn trascendental.”’ Pero no todo lo predado puede retornar
a la esfera de las evidencias inmanentes, ni legitimarse mediante la reduccién
a una auto-manifestacién de la conciencia. No por asi intuible es el mundo
de la vida mds experienciable. De hecho se vuelve atin menos experienciable
desde ese marco epistemoldgico, precisamente por su estatuto de fenémeno
ya siempre predado. Es mds: ejercer ese tipo de presion conlleva el peligro de
evidenciarlo mediante un recubrimiento bien psicoldgico, bien metafisico que
suplantaria el cardcter predado y sobreentendido del Lebenswelr. El mundo de
la vida es Boden no por asi intuible sino por concreto, y eso reclama su modo
propio de acceso, su modo especifico de evidencia y su modo caracteristico
de reflexividad de acuerdo con su modo concreto de experiencia. Y adonde la

21 Steinbock (2022, 161). Landgrebe (1968, 313) ha subrayado cémo estas modalidades de
mundo, subjetividad y presupuesto incurren en una suerte de ilusion trascendental.

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



UNA GENESIS NO GENETICA | 85

reconduccién de la pregunta retrospectiva nos lleva no es sino a la concrecién
misma de esas modalidades.?

Lo que realmente estd en cuestion, por ende, es la forma en que estas moda-
lidades de mundo, presupuesto y subjetividad, comprendidas segun la via car-
tesiana, pueden todavia converger con una génesis fenomenoldgica cuya inda-
gacién aspira a ser plenamente trascendental. ;Estd obligada la fenomenologia,
entonces, a repetir lo que Husser] denomina como el error de Descartes (Hua
I, §10, 63-64)? El autor alemdn lo ha expresado en toda su radicalidad: “Si nos
mantenemos fieles al radicalismo de la autorreflexién [Radikalismus der Selbst-
besinnungl, y, por tanto, al principio de la pura ‘intuicién’ o evidencia, o sea,
si no dejamos valer aqui nada més que aquello que encontramos efectivamente
en el dmbito del ego cogito abierto por la epojé, y sobre todo aquello que ha sido
dado de una manera absolutamente inmediata [ganz unmittelbar gegeben haben)”,
entonces la fenomenologia parece abocada a “no cruzar la puerta de entrada
de la auténtica filosofia trascendental”. Y “si no afirmamos nada que nosotros
mismos no veamos”, entonces la fenomenologfa estd obligada a elegir entre su
herencia cartesiana y su exigencia trascendental. ;Constituye esto algin tipo de
fracaso, segtin ha sostenido Landgrebe (1968, 253)? ;Quizd la “aporia fundacio-
nal” de la reflexién fenomenolégica, de acuerdo con Steinbock (2022, 380)2*
Segtin veremos a continuacidn, la disociacién de la equivalencia programdtica
entre la fenomenologfa trascendental y la epistemologia cartesiana posibilita un
ensanchamiento no solo metodolégico sino también temdtico de los elementos
predados de la experiencia. Se vuelven manifiestos otros aspectos del mundo, el
presupuesto y la subjetividad, y se incorporan a la elucidacién trascendental. La
pregunta es si la fenomenologia regresiva acerca de estos aspectos del mundo de
la vida puede seguir siendo solamente genética.

22 Vigo (2023) ha estudiado la superacién de los limites del cartesianismo y la progresiva

concrecién genética en la fenomenologfa trascendental del tltimo Husserl.

#  Landgrebe (1968, 271, 319-320) ha insistido en el cardcter productivo de este fracaso
como impulso de la autorreflexién metodoldgica y la ampliacién temdtica de la fenomenolo-
gia. Por ese motivo Welton (2000, 158ss., 286-288) ha sugerido desarrollar una “via indirecta”
en contraposicién a la via egoldgica cartesiana, que es directa e inmediata al poner entre parén-
tesis las estructuras mundanas. Esta nueva via de la pregunta retrospectiva, también denomi-
nada “via kantiana’, toma como hilo conductor una ciencia empirica (la psicologia, la
biologfa, la sociologfa, la antropologia) para remitirla después a su constitucién transcendental.

Serie monografica n°9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



86 | Rocio GARCES FERRER

4. La generatividad como subsuelo de la tradiciéon

Llevado justamente por la exigencia de reconducir ain mds a tema lo que de
antemano siempre ya pertenece al sentido del mundo de la vida y se da en la forma
de estar predado, Husserl advirtié en determinados enclaves textuales —muchos de
ellos inéditos— sobre la especificidad de algunos fenémenos con dificil encaje dentro
de la tipologfa temdtica de las experiencias genéticas. Seglin ya mencioné, se trata
de fenémenos tales como el nacimiento y la muerte, la animalidad del ser humano
y su conexién con la biologfa, la familiaridad y normalidad de la experiencia, la
radicalidad del otro como ajeno, la pertenencia a una generacién, la apropiacién
critica y el rebasamiento de las tradiciones y narraciones histéricas y culturales, etc.
Husserl agrupé este conjunto de fenémenos bajo el concepto de “generatividad”.
Como salta inmediatamente a la vista, la generatividad intensifica la doble serie
genética de predonaciones (pasivas y horizénticas) ya senaladas anteriormente, o
sea, la historicidad, la intersubjetividad y la socialidad en la teleologfa inmanente
del devenir de la vivencia, por cuanto tematiza algunos aspectos que en la génesis
trascendental del sentido se encontraban todavia implicitos en la predonacién
de la experiencia del mundo. No cabe duda de que con la introduccién de los
fenémenos generativos, ademds de acentuar la condicién experiencial limite de lo
predado (Steinbock 2017, 3-16), Hussetl logra dotar de mayor relieve a la tarea de
concrecién y a la condicién de constitucién que la fenomenologia busca elucidar en
tanto investigacién trascendental. En ese respecto cabe interrogar si los problemas
generativos se manifestan como un pliegue ulterior de la predonacién genética o
mds bien como la predonacién (generativa) de la predonacién (genética). ;Qué
consecuencias metodoldgicas implica una direccién u otra de la predonacién?

Desde esta perspectiva no podemos dejar de apreciar que sea justo hacia el
final de las Meditaciones cartesianas (1931) donde el filésofo alemdn justifique la
introduccién de los problemas generativos, con el fin de que el comienzo de la
Seelesleben también sea cubierto por el manto de la fenomenologia trascendental.
En cierta manera es el método genético mismo, con sus preguntas retrospectivas,
el que requiere abrirse a los problemas generativos, lo cual va a evidenciar todavia
mis los limites metodolégicos del cartesianismo fenomenoldgico. “Desde el punto
de vista objetivo, el nino ‘viene al mundo’. ;Cémo se llega a un ‘comienzo’ de su
vida animica?” (Hua I, §61, 168).?* Solo una ampliacién del abanico de temas

 FEsta pregunta obtiene un mayor rendimiento fenomenolégico en el Beilage XLV de Hua
XV, 604-606, donde el nacimiento representa el “Unterlage” del “erste Aktus”.

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



UNA GENESIS NO GENETICA | 87

susceptibles de elucidacién fenomenolégica (phinomenologische Aufklirung) podria
evitar, concluye Husserl, que esta pregunta por lo predado de una donacién tan
radical como ésa pusiese en “problemas esenciales a una fenomenologfa constitu-
tiva en tanto fenomenologia trascendental”. Segtin puede observarse, entonces,
hacia el final de las Meditaciones cartesianas, en el contexto de la célebre Quinta
Meditacidn, se expresa la misma preocupacion que ya advertiamos al comienzo de
la obra (Hua I, §10): ;Cémo mantener el rol trascendental de la fenomenologfa a
la vez que ella es receptiva a la riqueza de la experiencia en sus distintos modos de
darse o predarse? De esta forma, elevar los fenémenos generativos a tematizacién
en su predonacion, introducirlos en el “trabajo interpretativo”, busca reforzar el
estatuto trascendental de la fenomenologfa. Pero con este refuerzo Husserl lleva el
punto mds alld:

En amplia medida, los problemas genéticos —y, por cierto, como es
natural, el de los niveles primeros y mds fundamentales— ya han sido efecti-
vamente introducidos en el trabajo fenomenolégico real. Este nivel funda-
mental es, naturalmente, el de “mi” ego en su esencialidad propia primordial.
Pertenecen a este lugar la constitucién de la conciencia interna del tiempo
y toda la teoria fenomenoldgica de la asociacién; y todo lo que encuentra
mi ego primordial en la auto-exposicién intuitiva originaria [urspriinglicher
anschaulicher Selbstauslegung) se transfiere sin més [...] a todo otro ego. Solo
que con ello, ciertamente, todavia siguen intactos los problemas generativos
(generativen Probleme] arriba mencionados: el nacimiento, la muerte, el nexo
generativo de la animalidad [Generationszusammenhang der Animalitit], que
pertenecen evidentemente a una dimensién superior y que suponen un tra-
bajo interpretativo sobre las esferas inferiores tan inmenso que no podrin
convertirse en problemas de trabajo hasta dentro de mucho tiempo (Hua

I, §61, 169).»

No estd de mds senalar asimismo que el manuscrito preparatorio de las con-
ferencias de Paris (1929) insistia precisamente en esta dificultad, la de si todavia
es posible cubrir estos fenémenos generativos con las investigaciones genéticas ya
bien desarrolladas en este periodo de su trabajo. Ahora son las dos series genéticas

» En Crisis Husser] también introduce los problemas generativos como profundizacién en

el estatuto trascendental de la fenomenologia, en este caso con un énfasis muy nitido sobre la
serie histérica y social que va de lo genético a lo generativo. Véase, por ejemplo, Hua VI, §55,
191s. Este énfasis se vuelve mds patente en los complementos a esta obra de Hua XXIX, tal y
como ha mostrado Steinbock (1994).

Serie monografica n°9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



88 | Rocio GARCES FERRER

—tanto la microserie de la percepcién como la macroserie de la historia— las que
se concentran en una sola serie bajo la pregunta por la naturaleza de la genera-
tividad. Estamos asi en condiciones de acreditar que la génesis se convierte en
el nexo generativo concreto. ;Dejard con ello la génesis de ser una génesis pura-
mente genética? En ese sentido se interroga Husserl: “;Puede ser que yo y cada
sujeto solo seamos concretos en un nexo generativo continuo de sujetos infinitos
[nur konkret in einem generativen zusammenhingenden endlosen Subjektzusam-
menhang], que a su vez solo puede ser concreto a priori como lo normal y con
sujetos anémalos como variaciones de lo normal? Esto suena extremadamente
atrevido, si, aventurero” (Hua XV, 35). Un poco mds adelante el filésofo alemdn
incrementa su inquietud y se pregunta en el mismo tenor:

¢Existen razones esenciales que, fundadas en mi y precisamente en mi
esencia egoldgica, hagan necesario que haya un mundo objetivo, que en él
existan sujetos racionales para quienes se manifiesta o puede manifestarse
el ser verdadero intersubjetivo y que en ello sea concreto [konkrer]? Aqui
también surge el gran problema de las generaciones [das grosse Generations-
problem). ;Pertenece a la esencia de mi ser [...] una estructura constitutiva en
virtud de la cual se da necesariamente un mundo con generaciones humanas
conectadas generativamente [mit generativ zusammenhingenden Menschen-
geschlechtern] que me abarcan como ser humano constituido? ;Pertenece
necesariamente [...] a cada mundo de seres humanos en conexiones genera-
tivas [generativen Zusammenhdingen), de tal manera que, con la “muerte” de
los individuos, ain deben existir necesariamente seres humanos? [...] ;Qué
motiva, qué “fundamenta” en algin sentido mi inicio trascendental [meines
transzendentalen Anfang]? ;La conexion generativa [generative Zusammen-
hang] con mis padres y antepasados? ;Pero no nos encontramos con grandes

dificultades ahi? (Hua XV, 37-38).

A diferencia del fragmento conclusivo de las Meditaciones cartesianas antes
citado, donde Husserl recae una vez mds en la estricta asociacion entre subje-
tividad trascendental y ego cogito primordial, en estas lineas preparatorias de
las conferencias de Paris —que, como aquel fragmento, también forman parte
de una teoria de la empatia (Einfiihlung)— el punto crucial estd sefialado con
mayor sutileza, pero no por ello con menor radicalidad.?® Atn en este dmbito
de las preguntas, no solamente resta el interrogante de que el nexo generativo

%6 En esas lineas Husserl enseguida desplaza el foco de estas preguntas hacia la constitucién

analégica del otro (Andere), que obedece a otra problemdtica. Recordemos que Steinbock

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



UNA GENESIS NO GENETICA I 89

concreto exceda la auto-exposicién intuitiva originaria del ego primordial. Lo
importante sobre todo es que la fenomenologia regresiva, justamente en virtud
de su condicién de concrecidn, llegue a interrogarse por la predonacién de lo
mids predado de toda donacién, a saber: no tanto ahora “el comienzo de la vida
animica” cuanto “mi inicio trascendental”.”” Textos como éstos parecerfan sugerir
que los fenémenos generativos poseen una especificidad temdtica senalada y un
alcance metodolégico no menor que complican la tematizacién de la doble serie
del devenir genético desde un método exclusivamente genético. Todo indica que
la auto-remisién al ego primordial no basta para cubrir toda la experiencia en la
que el ego primordial mismo estd sumido, es decir, su nacimiento, su muerte,
su animalidad, su pertenencia a una generacién y al género humano, o sea, a
la cadena de las generaciones. Ya no se trata inicamente, por tanto, de que la
herencia cartesiana pueda limitar el rango experiencial y el estatuto trascendental
de la fenomenologia. Ahora se trata del alcance mismo de la génesis del sentido.
Eso no significa, como es lgico, que “todo este nexo generativo” deje de desa-
rrollarse “en mi mismo y a través de mi vida trascendental” (Hua XV, 38). Otra
cosa es, como veremos, si lo tnico constituyente se reduce a una subjetividad
primordialmente autoconstituyente.

;Hasta qué punto, entonces, el nexo generativo no resulta més bien tensio-
nar, y no solamente intensificar, las costuras textuales y conceptuales de las dos
obras mds importantes del dltimo periodo filoséfico de Husserl, las Medizaciones
cartesianas (Hua 1) y la Crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia trascenden-
tal (Hua VI), donde esta temdtica inédita de la generatividad ya habia logrado
permear ocasionalmente en sus pdginas? ;Y en qué punto del devenir inmanente
de la doble serie genética se siente con mayor agudeza esa tensién? ;Podemos
mantener la centralidad de la subjetividad trascendental si ella queda todavia
anclada a la “urspriinglicher anschaulicher Selbstauslegung” del ego primordial?
;Puede sostenerse una clara y nitida equiparacién de lo fundacional con lo tras-
cendental en todos y cada uno de los respectos de la experiencia del mundo,
si es que entendemos el fundacionalismo solo epistemoldgicamente (evidencia
apodictica) y no también reciprocamente (mundo de la vida)? Las Vorgegebenbei-
ten que la generatividad eleva a tema, la tematizacién de la doble serie genética

(2022, 93-128) ha mostrado que una fenomenologia de la generatividad permite elucidar la
experiencia de accesibilidad del otro como ajeno (Alien) en su inaccesibilidad.

¥ La respuesta a esta pregunta pertenece, afirma Husserl en otro Beilage, a una “génesis de
la generatividad” que esté realmente en condiciones de adentrarse en la “pre-génesis de la pre-
subjetividad pre-constituyente” (Hua XV, 172s.).

Serie monografica n°9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



90 | Rocio GARCES FERRER

en tanto nexo generativo, sjen qué modifica la condicién de constitucién de la
fenomenologfa?

Lo que de entrada se vuelve explicito con ello es que la experiencia del mun-
do es resultado de un proceso de institucién, sedimentacién y reactivacién de
tendencias que articulan el sentido y que remiten a su vez a procesos histdricos,
culturales e intersubjetivos de larga data. Mirado desde el plano de la normativi-
dad al que ya aludimos, lo que sabemos ahora es que algo adquiere relevancia y
prominencia, y logra por ello un cierto estatuto de normalidad, porque hay un
peso de la tradicién comun que ejerce presién sobre el campo de manifestacion.
El relieve genético (afectivo y normativo) de un campo de manifestacién, sus
elementos preponderantes a los que hicimos referencia, responden efectivamente
a las tradiciones que heredamos y de las que formamos parte. Todo ello permi-
te revelar asi una herencia del sentido (Sinnerbschafi) ya instituido en el campo
constituyente, en la historia intencional, de la experiencia trascendental (HuaMat
VIII, 437). Parece abrirse asi a elucidacién fenomenoldgica, en toda su concre-
cién, el constituirse mismo de la predonacién. En otro manuscrito Husserl lo
sostiene con incluso mayor rotundidad:

Lo que yo he producido originariamente en tanto instituyente [srstif-
tend) es lo mio. Pero yo soy “hijo de la época” [ “Kind der Zeit”], formo parte
de la mds amplia comunidad-de-nosotros [weitesten Wir-Gemeinschaft] que
tiene su propia tradicidn, la cual posee a su vez otra comunidad distinta
con sus sujetos generativos [generativen Subjekten], con los antepasados més
préximos y los mds lejanos. Y ellos han “influido” en mi: soy lo que soy
en tanto heredero [ich bin, was ich bin, als Erbe]. ;Qué es ahora lo real y
auténticamente mio propio? ;Hasta qué punto soy realmente instituyente?
Lo soy sobre el subsuelo de la “tradicién” [auf dem Untergrund der “Tradi-
tion”]. Todo lo mio propio se encuentra fundado [fundiert] en parte a través
de la tradicién de estos antepasados, en parte a través de la tradicién de mis

coetdneos (Hua X1V, 223).28

Con el recurso al “subsuelo de la tradicién” como el espesor desde donde
tiene lugar una institucién originaria (Urstiftung), que es el tema de fondo de
este inédito que interroga en qué grado tenemos pensamientos y fines exclusiva-
mente propios, empieza a asomarse algo as{ como un solapamiento constitutivo

% Es importante reparar en que este subsuelo de la tradicién es atin més profundo que el

subsuelo natural, animico y espiritual que Husserl estudia en Hua III, §61, 275ss.

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



UNA GENESIS NO GENETICA I 91

entre instituir/constituir y la apropiacién, la “Ubernahme der Tradition”. De
lo que estamos hablando es de algo mds que de la historicidad del fenémeno
trascendental y de la posibilidad de reactivacién del sentido. Hablamos mds bien
de cdmo se manifiesta esa historicidad y esa reactivacion, y de la competencia
fenomenoldgica que en ello adquiere la cadena de las generaciones y los suje-
tos generativos. Se trata de un tiempo histdrico, una tradicién cultural y una
comunidad intersubjetiva transmitidas por nuestros antepasados, lo que con-
vierte a la subjetividad trascendental en heredera trascendental. Es la tematizacion
de la herencia generativa del sentido, la pregunta por cémo se constituye ez mi
el subsuelo de la tradicién antes de mi, la que logra explicitar desde mi (von mir
aus) las condiciones de posibilidad de la experiencia del mundo. La pregunta
que en ese respecto cabe todavia plantear es si el subsuelo de la tradicién, que
corre por debajo incluso del suelo de la experiencia y, por tanto, del mundo
de la vida tal y como lo hemos caracterizado en epigrafes anteriores, obedece
todavia al proceso de sedimentacién o si abre mds bien un recodo en el camino.
La pregunta, por tanto, es si la investigacién genética, ademads de suelo, también
tiene techo.

5. Una génesis no genética de la generatividad

El libro de Steinbock Mundo familiar y Mundo ajeno representa una de las
investigaciones mds audaces y rigurosas sobre la génesis de la generatividad.
En sus pdginas el autor agrupa, analiza y ofrece una interpretacién conceptual,
sistemdtica e histdrica de los textos en que Husserl aborda la cuestién de la
generatividad, asi como las motivaciones fenomenolégicas para integrarla como
una profundizacién en la tarea de la génesis del sentido. Pero, ademds de esa
interpretacién integral, este libro también sostiene que los fenémenos generativos
tienen su propio modo de darse y que, por tanto, requieren un modo de acceso
diferenciado respecto del método estdtico y el método genético. Esta posicién
tedrica conforma lo que Steinbock ha denominado “fenomenologia generativa”.?

#  Desde la publicacién de Home and Beyond destacan en este tema los estudios de Zahavi

(2001, 86-104) y Walton (2002) y (2004). Estos trabajos abordan los fenémenos generativos
desde la génesis de un yo normal, desde el marco de la nocién genética del mundo de la vida
o desde una investigacion sobre la intersubjetividad trascendental. Antes que una inflexién
generativa que da paso a una fenomenologfa generativa, como propone Steinbock, en estas
contribuciones la generatividad se elucida desde la fenomenologia genética. Por otro lado,
respecto al estatuto mismo de la fenomenologia generativa, ademds de Steinbock (2003),

Serie monografica n°9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



92 | Rocio GARCES FERRER

Precisamente por esa inseparabilidad de temas y métodos, de modos de (pre)
donacién y modos de acceso en que consiste la condicién de concrecién feno-
menoldgica, este autor sostiene que con la entrada del nexo generativo y sus
fenémenos concomitantes en el “trabajo interpretativo” de la fenomenologia se
tematiza algo distinto a la experiencia de un tiempo que llega en devenir hasta mi
o que proyecto después de mi. Lo que ahi se estd tematizando, en cambio, es una
experiencia del pasado histérico que me alcanza, me sobrepasard y se transmitird
tras mi muerte 70 como una experiencia del tiempo sino como una experiencia histd-
rica, un “nexo generativo infinitamente abierto en el encadenamiento y ramifica-
cién de las generaciones” (Hua XV, 178). De este modo, estamos lejos de querer
investigar qué constituyentes constituyeron lo constituido en su origen histérico,
o cudles son sus prejuicios y desviaciones. Todo parece girar, en lo fundamental,
en torno a la diferencia entre una historia del flujo de tiempo que sedimenta
en el suelo de la experiencia, con una génesis deconstruible; y una experiencia
de la historia en cuanto tal, que no puede ser desmantelada ni deconstruida en
remisioén al suelo y el horizonte del mundo de la vida.*® “Lo que hay aqui —afirma
Steinbock (2022, 289)— ya no es una génesis del sentido sino una generacion del
sentido; la temporalidad ya no es una auto-temporalizacién [de la ménada indi-
vidualizada] sino una historicidad intersubjetiva formada generativamente, [...]
la constitucién del sentido a través de la propagacion y la herencia del sentido”.
:Cémo se desarrolla una constitucién del sentido en tanto herencia del sentido?
:En qué consiste entonces una generacién del sentido?

En ese respecto, de acuerdo con la minuciosa interpretacién que Steinbock
desarrolla en Mundo familiar y Mundo ajeno, Husserl estaria entonces entendien-
do por “generatividad” el proceso en virtud del cual tiene lugar la generacién
(constituyente) de los aspectos intersubjetivos, normativos, histéricos e incluso
geoldgicos de la experiencia a través del sucederse y el transcurrir mismo de las
generaciones (histdricas).’! El fildsofo alemdn lo ha expresado en un revelador
fragmento de un inédito sobre el modo de ser histérico de la intersubjetividad
trascendental:

(2022, 393-399) y (2024), también se pueden consultar los articulos de Marin Avila (2015)
y Lépez Sdenz (2015). Miettinen (2020) sittia la nocién de generatividad en la discusién
husserliana sobre la teleologfa de la razén europea.

3 Hua XXIX, 344-345. Tal y como reconoce Husserl en una nota de su excurso “Natur und
Geist” (Hua XXXVII, 312 n. 1), la experiencia histérica no es objeto de deconstruccion
genética (baut eben nicht ab).

31 Lo “geolédgico” apunta al rol constitutivo de la “tierra” y los “paisajes” culturales (Stein-
bock 2022, 38).

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



UNA GENESIS NO GENETICA I 93

La historia del ser humano en el mundo devenido a partir de él, incluida
también la incorporacién del nacido en este mundo, el partir del que muere,
el nexo generativo [generative Zusammenhang] y la historia comunitaria que
este nexo porta consigo como historia de la humanidad; todo esto tiene un
significado trascendental y queda desvelado en el método fenomenoldgico.
La historia se vuelve la historia de [...] la articulacién de la humanidad en
familias, troncos, pueblos, humanidades en abierta finitud, donde la natura-
leza se articula en territorios y se convierte en articulacién de la subjetividad

trascendental (Hua XV, 391).

La generacién trascendental del sentido es, pues, doblemente doble. Es, por
un lado, como deciamos, constituyente e histérica, en tanto vincula la historia
comunitaria a la vida trascendental de la subjetividad, donde la cadena de las
generaciones posee en consecuencia una competencia fenomenoldgica. Ese vin-
culo es el nexo generativo. Por el otro lado, ese nexo mds alld de la egologia, de
acuerdo con el fragmento citado, concierne tanto a la especie humana (la homi-
nitas del homo sapiens) como a la humanidad (la humanitas del homo sapiens). Y
ese nexo generativo es el que la vida trascendental de la subjetividad ya siempre
“porta consigo” de antemano en tanto Geltungstriger. Porta entonces una validez
que le excede. Asi es como la generacién trascendental del sentido entrevera de
manera especifica la condicién de concrecién (como historia comunitaria) con la
condicién de constitucién (como articulacién de la subjetividad trascendental).
Por tanto, a lo que la generatividad vendria a dar acceso en la experiencia de la
subjetividad es a “la unidad de una historia vinculada generativamente”, a “la
intersubjetividad generativa”, lo cual exige un tipo de pregunta retrospectiva
histérica (Hua XV, 199, 219). Por eso el fenomendlogo norteamericano sostiene
que la reconduccién retrospectiva de los rendimientos genéticos (temporales,
afectivos y normativos) hasta sus motivaciones generativas, tanto las relativas a
la transmision de la especie humana como a la herencia de las tradiciones histé-
ricas y culturales, ya no puede ser una investigacién trascendental genética. En
su opinidn, con este tipo de fenémenos se trata antes bien de una “génesis que
es genéticamente imposible de conocer pero que es generativamente posible
de experiencia en la densidad generativa de una tradicién” (Steinbock 2022,
324). Eso explica, en sintesis, que el horizonte de la pregunta por la generacién
del sentido sea el de una génesis no genética por el modo de acceso al campo de
experiencia de la vida histdrica e intersubjetiva trascendental, que pone el acento
en la experiencia de macro-estructuras comunes de largo aliento antes que en la
micro-historia intencional del yo como sustrato de habitualidades.

Serie monografica n°9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



94 | Rocio GARCES FERRER

Por consiguiente, mds que una sedimentacién, lo que estd cristalizando es
una tradicién. Justo porque la generatividad estriba en una experiencia de la
historia y no solo del tiempo, en la herencia de una tradicién y no solo de una
sedimentacién, en el espesor de una densidad y no solo la preponderancia de un
relieve, en el subsuelo de la generacién y no solo el suelo de la génesis, incluso
en el vinculo de intersubjetividad y no solo de alteridad, justo por eso todo
viene a indicar que en la vivencia constituida trascendentalmente se encuentran
operativos rendimientos histéricos e intersubjetivos ya constituidos, que no son
ni “eidos” (estdticos) ni “doxa” (natural) y tampoco algo ain-por-instituir en su
devenir originario. Esos rendimientos, pese a que se manifiestan en el seno de
esas operaciones constituyentes e instituyentes, quedan a la espalda de las mismas
toda vez que remiten a una comunidad, una tradicién y una historia antepasadas
que, aun manifestada en mi, se constituyd ya siempre antes de mi y que se me
manifiesta ademds como otra constitucién, a saber: la cadena de las generaciones
que viene antes de mi nacimiento y que me sucederd tras mi muerte. En la vida
trascendental de la subjetividad esos rendimientos remiten constitutivamente
a otra constitucion, y se re-instituyen y eventualmente se constituyen reitera-
damente como habiendo sido ya constituidos en otra constitucion. Lo que la vida
trascendental de la subjetividad constituye es, pues, una co-constitucion. No es
exactamente que estén solapadas esas constituciones, como apuntamos antes.
Estdn constitutivamente co-constituidas. Y esa reduplicacién es lo predado en
cuanto tal, lo que por necesidad no puede desestratificarse (entschichten) ni des-
mantelarse (baut eben nichr ab). Por ese motivo no hay una experiencia pura
de la “forma peculiar de la vida de la tradicién” (eigentiimlichen Lebensform der
Tradition) (Hua XXXVII, 309). Ella se genera de forma constitutiva como una
experiencia liminar de lo trascendental.

Las pdginas de Mundo familiar y Mundo ajeno han recalcado con insisten-
cia las distintas modalidades de esta experiencia liminar, como lo mds granado
de la fenomenologia generativa. Me limitaré a sefialar inicamente las dos mds
fundamentales para la interpretacion husserliana de Steinbock: una metodolé-
gica que concierne a la subjetividad trascendental, y otra temdtica que atafie al
mundo de la vida.

Por de pronto, y al hilo de lo recién comentado, la forma en que la subje-
tividad trascendental vive la vida peculiar de la tradicién es liminar no solo en
su sentido mds estructural, por cuanto anida en ella un estrato que reiterada-
mente ella constituye como una co-constitucién. De manera mds concreta, la
experiencia liminar refiere asimismo a que la constitucién del sentido de ese

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



UNA GENESIS NO GENETICA I 95

nexo generativo descansa en tltimo término en la apropiacién (Ubernahme) y
en la exapropiacién (Nichtiibernhame) de ese legado de la tradicién (Steinbock
2022, 279-374). En su aspecto mds decisivo, la vida trascendental como “mora-
da originaria [ Urstitte] de toda donacién de sentido y verificacién de ser” (Hua
V, 139), en lugar de entregar lo dado de una manera absolutamente inmediata
ala auto-exposicion intuitiva originaria de un ego, se sitia en la cadena de las
generaciones y reiteradamente se apropia y exapropia “von mir aus” del sentido
heredado de la experiencia, lo que implica adicionalmente que su evidencia, més
que apodictica, sea critica. De lo que se se trata es de “tomar distancia de la tra-
dicién ‘desde dentro’ de la tradicién” (Steinbock 2022, 307).3? De esta forma, la
critica no busca solamente hacer explicito lo latente y sedimentado, liberarnos de
prejuicios y suposiciones, o delimitar lo que podemos conocer justificadamente.
En lo fundamental busca renovar generativamente esa tradicién que recibimos
y que transmitimos, con el fin de que el sentido heredado sea apropiado/exa-
propiado legitimamente como e/ mejor posible, segiin “la méxima diferenciacion
y la mdxima riqueza generativas” (Steinbock 2022, 304). A la vista de ello cabe
preguntar: ;Y si la prictica mds cardinal de la fenomenologia trascendental no
fuera la del “espectador desinteresado” sino la de la critica? ;Y si la experiencia
mids bdsica de la subjetividad trascendental no fuera —incluso si es la de un yo o
una conciencia— la del ego cogito sino la de la subjetividad como “hogar” (Heim),
como su condicién misma de posibilidad? Lejos, pues, de revocar la subjetividad
trascendental en pos de la tradicién, no es la subjetividad sino la primordialidad
del ego lo que la fenomenologfa generativa pone aqui en duda, la reduccién del
“von mir aus” fenomenoldgico-trascendental a una egologfa.”’

De esta forma, el significado mds originario de la condicién de constitu-
cién de la fenomenologia trascendental, en virtud de la cual el sentido de la

32 Véase Steinbock (2022, 298-310). Quizd sea de interés subrayar que el componente criti-
co de la fenomenologia generativa impide la dependencia constitutiva —constitutiva por
inadvertida— de la fenomenologia y de la subjetividad trascendental respecto del legado de
una cultura, una historia o una tradicién. A diferencia de lo que sostienen Crowell (1998),
Bruzina (2001) y Hopkins (2001), no es la elucidacién fenomenoldgica de la generatividad la
que conlleva una contaminacién empirica de lo trascendental y, con ello, una recaida en la
naturalizacién de la fenomenologfa. Pareceria ser justo al revés: la explicitacion del nexo gene-
rativo y su estatuto plenamente trascendental representan una resistencia frente a esa natura-
lizacién, porque no deja inadvertido ni constituido lo més predado del “constituirse” de la
predonacién, como es la cadena de las generaciones. ;No serd antes bien la “génesis 7o gene-
rativa” la que se vuelve afecta al historicismo?

3 Schnell (2015) ofrece una transformacién de la subjetividad trascendental en la fenome-
nologia generativa distinta a la de Steinbock (2022).

Serie monografica n°9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



9% | Rocio GARCES FERRER

experiencia del mundo remite a las estructuras a priori de la subjetividad, reside
en esa duplicidad liminar de apropiacién y exapropiacién, que subyace asimis-
mo a la reactivacién o la reinstitucién de un sentido predado proveniente de
la tradicién, al igual que anteriormente subrayamos del subsuelo (generativo)
respecto del suelo (genético). Ahi se puede apreciar con algo mds de nitidez
la manera en que un mérodo generativo representa en verdad una continui-
dad fenomenoldgica con el método genético, aunque abra un modo de acceso
diferenciado a la experiencia trascendental. No se trata de hacer entonces una
regresién mds regresiva —mds lejana, mds profunda, mds genética todavia— que
la de la genética del sentido. La generacién del sentido no es una génesis atin
mds pura, sino el reverso no genético de toda génesis, el subsuelo generativo de
todo suelo genético. Con la intensificacién no genética de la génesis comienza
a vislumbrarse entonces el recodo en que la fenomenologia generativa consiste,
su gesto propio, en tanto es distinta de una genética y una eidética del sentido.
No hay génesis del sentido si ella no es asimismo no genética, si la reactivacion
de lo instituido en el suelo de la sedimentacién no reposa sobre la apropiacién/
exapropiacién de lo constituido en el subsuelo de la tradicién, como el tiempo
reposa sobre la historia, el relieve sobre la densidad, la alteridad sobre la inter-
subjetividad, el ego cogiro sobre el hogar, la apodicticidad sobre la critica o, segtin
veremos a continuacién, el mundo de la vida sobre lo familiar y lo ajeno. En
rigor, asi pues, es esta génesis no genética, una “génesis genéticamente imposible
de conocer pero generativamente posible de experiencia”, la que constituye la
experiencia liminar en su sentido mds metodoldgico. ;Seria exagerado afirmar,
entonces, que la generatividad complica la génesis hasta el punto de volver ya
siempre liminar la “sola” génesis, en tanto génesis no genética, imposible de ser
ya no generativa?

Y qué se vuelve temdticamente accesible a partir de esta génesis no genéti-
ca, en referencia en este caso a la condicién de concrecién de la fenomenologia
trascendental? ;Qué otras dimensiones de la experiencia se nos abren al “trabajo
interpretativo” de la fenomenologia? Steinbock, en su lectura de los manuscri-
tos inéditos de Husserl, le otorga todo el protagonismo en su obra de 1995 al
mds prominente de los fenémenos generativos, que logra volver manifiesto el
suelo y el horizonte del mundo de la vida, sus relieves temporales y afectivos
sobreentendidos, su latente normalidad tipica, en funcién de sus predonaciones
histéricas, culturales e intersubjetivas. A la luz de una génesis no genética que
transita esta vez por el subsuelo de sus relieves, el mundo de la vida aparece en
la riqueza de su densidad generativa, como el precipitado de la transmisién de
una tradicién antepasada, ya cientifica o pre-cientifica. También el Lebenswelt

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



UNA GENESIS NO GENETICA 1 97

reposa, por consiguiente, sobre una herencia del sentido, y de ese modo la
experiencia del mundo de la vida se vive, recalca Steinbock, como siéndonos
familiar, como una forma peculiar de tradicién ya siempre ahi operativa y en la
que nos sentimos en casa, como en un hogar. La vivencia del mundo de la vida
es, pues, la de vivir en un mundo familiar (Heimwelt). Eso no lo puede elucidar
fenomenoldégicamente una génesis no generativa. No lo puede incorporar a su
“trabajo interpretativo”.

Pero ella tampoco estd en mejores condiciones de acreditar que esa vivencia
no es lo tinico que en realidad se vive en esa vida del Lebenswelt, tal y como si lo
puede explicitar una génesis no genética de la generatividad. Y es que justo por
sernos familiar se nos abre de manera concomitante, y en toda su extrafeza, “un
‘mundo’ que no pertenece a nuestros sistemas conceptuales, nuestra normali-
dad, nuestros valores, normas, tradiciones, etc., lo cual quiere decir: ese mundo
estd constituido como ajeno, no familiar, atipico, ‘anormal’. En pocas palabras,
con la constitucién de un mundo familiar se co-constituye un mundo ajeno
que no es normativamente significativo a la manera en que si lo es el mundo
familiar” (Steinbock 2022, 269). Pese a que no nos es familiar, ese mundo aje-
no (Fremdwelr) tiene su propia familiaridad, sus nexos generativos propios, y
resulta por ello ser tan originario —vale decir, tan co-originario— como nuestra
propia familiaridad. Con toda probabilidad, es en la dependencia del mundo
de la vida respecto de esta experiencia liminar donde se percibe con mayor
nitidez el tipo de fenomenologia de la generatividad que se desarrolla en las
paginas de Mundo familiar y Mundo ajeno. El fenomendlogo norteamericano
lo ha sintetizado asi:

Un mundo familiar es normal porque, gua tipicamente familiar en la
densidad generativa de una tradicién, resulta ser aquello a través de lo cual
nuestras experiencias cristalizan como siendo las nuestras, de tal forma que
nuestro mundo estructura nuestra experiencia misma. Es desde esta pers-
pectiva del hogar como mundo de la vida normal desde donde tenemos
una experiencia del mundo ajeno como no siendo normal, como no siéndonos
Jfamiliar. El hogar mantiene una relacién con lo ajeno a través de su expe-
riencia de inaccesibilidad a lo ajeno debido a la integridad de los limites de
lo ajeno. Estd claro que de alguna manera hay una experiencia de lo ajeno,
que es accesible desde el hogar. Pero el que de alguna manera haya una expe-
riencia del mundo ajeno no significa que tengamos esa experiencia segin
el mismo modo de accesibilidad en que el hogar es accesible para nosotros
(Steinbock 2022, 275).

Serie monografica n°9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



98 1 Rocio GARCES FERRER

Aun cuando “estructura nuestra experiencia misma’, toda vivencia de fami-
liaridad es siempre mds que familiar, puesto que trae a presencia asimismo sus
limites familiares, que ella revela haciendo accesible precisamente la inaccesible
ajenidad en su inaccesibilidad. Lo familiar y lo ajeno adquieren, por ende, un
grado liminar. El gesto generativo no deja por ello de ser trascendental, desde
luego, toda vez que muestra la condicionalidad a priori del mundo de la vida por
relacién a la larga cadena de las generaciones. Con ello estamos en condiciones
de acreditar de manera adecuada que lo sobreentendido del mundo de vida no
equivale a su compacidad, a la manera de un “eine Welt”, y que la experiencia
latente del Lebenswelt supone por el contrario la experiencia liminar de la co-
relatividad y co-originariedad del mundo familiar y el mundo ajeno. Y lo que
es mds: ;Acaso eso no nos acredita igualmente para perfilar una co-fundacién no

unilateral sino reciproca del mundo de la vida desde la estructura co-generativa
del Heimwelty el Fremdwelt (Steinbock 2022, 362)?

De esta guisa, como ya hemos sugerido, la fenomenologia generativa vendria
a ser trascendental pero no fundacional si es que se entiende el fundacionalis-
mo solamente a la manera epistemolégica del Begriindung, al margen de esta
co-fundacién generativa de lo familiar y lo ajeno. Pero ella genera asimismo
un modo especifico de fundacionalismo en el que se co-constituyen las condi-
ciones de posibilidad donde descansa el mundo de la vida, al igual que el ego
primordial respecto a la subjetividad como hogar trascendental. En consecuen-
cia, por cuanto resulta ser una fenomenologfa trascendental co-fundacional, ella
revela los elementos mds eminentemente predados del a priori de la correlacién
intencional: el mundo de la vida como mundo familiar y mundo ajeno (por el
lado del mundo), y la subjetividad trascendental como hogar (por el lado de la
conciencia).*® Por ese motivo la generatividad representa algo mds que el lugar
desde donde cabe plantear la pregunta por las condiciones de posibilidad, o desde
donde accedemos a lo trascendental. Se trata sobre todo de una nueva dimension
trascendental de la experiencia del mundo, y eso es sin ningtin género de dudas
lo més decisivo de la propuesta fenomenoldgica de Steinbock. A saber: que la

% Sin embargo, el cardcter eminente de esta predonacién, a la manera de una predonacién
(generativa) de la predonacién (genética), no lo aleja de nuestra experiencia. Lo revela con
mayor riqueza. Es, pues, toda la receptividad de lz experiencia desde la experiencia —en la con-
ciencia, en la vida, en el hogar—, junto a sus distintos modos de darse y predarse y sus diferen-
tes tipos de evidencia, los que operan aqui como hilo conductor de la fenomenologfa genera-
tiva. Eso permite comprender por qué esta tltima no ha transitado desde una fenomenologia
regresiva (Abbau-Analyse) a una fenomenologia constructiva o progresiva (Aufbau-Analyse),
segtin el esquema kantiano que Fink (1988) elaboré en la Sexta Meditacién Cartesiana.

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



UNA GENESIS NO GENETICA I 99

generatividad constituye el “desde dénde” —ya familiar o ajeno, ya estdtico, gené-
tico o generativo— que anida de antemano en toda vivencia y que ella ya siempre
porta reiteradamente consigo. En ese sentido la generatividad es el lugar (de lo)
trascendental en cuanto tal. Solo asi puede llevarse a cumplimiento y concrecién
el programa critico de la fenomenologia #7as Husserl.

Bibliografia

Bruzina, Ronald. (2001). “Limitations: On Steinbock’s ‘Generative Phenomenology’.
En S. Crowell y B. Hopkins (eds.), 7he New Yearbook for Phenomenology and Phe-
nomenological Philosophy, 1-2001, 369-376.

CaRrR, David. (1974). Phenomenology and the Problem of History: A Study of Husserl’s
Transcendental Philosophy. Evanston: Northwestern University Press.

Carroccio, Andrea. (2021). “The Method of Riickfrage in the Grenzprobleme der
Phiinomenologie”. Paradigmi. Rivista de Critica Filosofica, n° 3, 507-518.

CroweLL, Steven. (1998). “Transcendental phenomenology and the ‘Generation’
Gap”, Human Studies, vol. 21/1, 87-95.

DERRIDA, Jacques. (1962). “Introduction”. En E. Husserl, Lorigine de la géométrie (trad.
J. Derrida). Paris: PUE

—. (1990). Le probléme de la genése dans la philosophie de Husserl. Paris: PUE

Fink, Eugen. (1960). Studien zur Phinomenologie (1930-1939). La Haya: Martinus
Nijhoff.
—. (1988). VI. Cartesianische Meditation. Teil 1: Die Idee einer transzendentalen Metho-

denlehre, Husserliana Dokumente 1I/1 (ed. H. Ebneling et al.). Dordrecht: Kluwer
Academic.

Herp, Klaus (1992). “La tesis de Husserl acerca de la europeizacién de la humanidad”
(trad. J. Iribarne), Escritos de Filosofia, vol. 11/21-22, 21-46.

—. (2012). “El mundo familiar, el mundo extrafo y el tinico mundo” (trad. N. Petrillo).
Etica y politica en perspectiva fenomenoldgica. Bogota: Siglo del Hombre, 67-97.

Horxkins, Bob. (2001). “Generativity and the problem of historicism: Remarks on
Steinbock’s ‘Home and Beyond”. En S. Crowell y B. Hopkins (eds.), 7he New
Yearbook for Phenomenology and Phenomenological Philosophy, 1-2001, 377-390.

Hussere, Edmund. (1950ss.). Husserliana: Werke, Dokumente, Materialien. La Haya/
Dordrecht: Martinus Nijhoft/Kluwer Academic Publishers/ Springer.

Serie monografica n°9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



100 | Rocio GARCES FERRER

Hua 1. (1950). Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrige. Ed. S. Strasser.

Hua III. (1976). Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen Phi-
losophie. Erstes Buch. Allgemeine Einfiihrung in die reine Phinomenologie. Ed. K.
Schuhmann.

Hua IV. (1952). Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen Philo-
sophie. Zweites Buch. Phinomenologische Untersuchungen zur Konstitution. Ed. M.
Biemel

Hua V. (1952). Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen Philoso-
phie. Drittes Buch. Die Phinomenologie und die Fundamente der Wissenschaften. Ed.
Marly Biemel.

Hua VI. (1954). Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale
Phinomenologie. Ed. W. Biemel.

Hua IX. (1962). Phinomenologische Psychologie. Vorlesungen Sommersemester 1925. Ed.
W. Biemel.

Hua XI. (1966). Analysen zur passiven Synthesen 1918-1926. Ed. M. Fleischer.

Hua XIII. (1973). Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit. Iexte aus dem Nachlass.
Erster Teil: 1905-1920. Ed. 1. Kern.

Hua XIV. (1973). Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit. Texte aus dem Nachlass.
Zweiter Teil: 1921-1928. Ed. I. Kern.

Hua XV. (1973). Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit. Texte aus dem Nachlass.
Dritter Teil: 1929-1935. Ed. 1. Kern.

Hua XXIX. (1993). Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale
Phiinomenologie. Erginzungsband. lexte aus dem Nachlass 1934-1937. Ed. R. N.
Smid.

Hua XXXVIL. (2004). Einleitung in die Ethik. Vorlesungen Sommersemester (1920/1924).
Ed. H. Peucker.

HuaMat VIIL. (2006). Spéte Texte zur Zeitkonstitution (1929-1934). Die C-Manuskripte.
Ed. D. Lohmar.

—. (2011). La idea de la fenomenologia (trad. ]. A. Escudero). Barcelona: Herder.

—. (2018). “Método fenomenolégico estdtico y genético” (trad. I. Quepons). Acza
Mexicana de Fenomenologia, n°® 3, 117-125

—. (2019). Textos breves (1887-1937), Salamanca: Ediciones Sigueme.

KERN, Iso (1964). Husserl und Kant: Eine Untersuchung iber Husserls Verhiltnis zu Kant
und zum Neukantianismus. La Haya: Martinus Nijhoff.

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



UNA GENESIS NO GENETICA 1 101

—. (1997). “Tres caminos a la reduccién fenomenoldgica trascendental en la
fenomenologia de Husserl”. En A. Serrano de Haro (ed.), La posibilidad de la
fenomenologia. Madrid: Universidad Complutense de Madrid.

LaNDGREBE. Ludwig. (1968). El camino de la fenomenologia: el problema de una
experiencia originaria (trad. M. A. Presas). Buenos Aires: Editorial Sudamericana.

Lorez SAENz, Marfa del Carmen. (2015). “Interculturalism as an Articulation of
Diversity: A Generative Phenomenological Approach”. En J. Trajtelov (ed.). Zhe
Yearbook on History and Interpretation of Phenomenology. New Generative Aspects in
Contemporary Phenomenology, Francfort: Peter Lang.

MaRiN AviLa, Esteban. (2015). “Generative Problems and Generative Phenomenology.
Thinking over Anthony J. Steinbock’s conception of familiarity and alienness and
their relation to a generative absolute”. En J. Trajtelov (ed.), The Yearbook on History
and Interpretation of Phenomenology. New Generative Aspects in Contemporary Phe-
nomenology. Franfort del Meno: Peter Lang.

MieTTINEN, Timo. (2020). 7he Idea of Europe in Husserls Phenomenology. Evanston:
Northwestern University Press.

MonTavoNT, A. (2011). De la passivité dans la phénomenologie de Husserl. Paris: PUE

OsswaLp, Andrés. (2016). La fundamentacion pasiva de la experiencia. Una fundamen-
tacidn de la fenomenologia de Husserl. Madrid: Plaza y Valdés.

Parocka, Jan (2004). El movimiento de la existencia humana (trad. T. Padilla et al.).
Ediciones Encuentro: Madrid.

RICOEUR, Paul. (2004). A [école de la phénoménologie, Paris: Vrin.

R1zo-PATRON DE LERNER, Rosemary (2012). “Husserl, lector de Kant. Apuntes sobre la
razén y sus limites”. Areté. Revista de Filosofia, vol. XXIV/2, 351-383.

ScuNELL, Alexander. (2015). “Subjectivité et transcendance dans la phénoménologie
generative”. Revista Portuguesa de Filosofia, 71/2-3, 339-354.

SteINBOCK, Anthony ]. (1994). “The New ‘Cirisis’ Crontribution: A Supplementary
Edition of Edmund Husserl’s Crisis Texts”. Review of Metaphysics, vol. 47, 557-584.

—. (1995). Home and Beyond. Generative Phenomenology After Husserl. Evanston:
Northwestern University Press.

—. (2003). “Generativity and the Scope of Generative Phenomenology”. En D. Welton
(ed.), The New Husserl. A Critical Reader. Bloomington: Indiana University Press,
289-325.

—. (2007). Phenomenology and Mysticism: The Verticality of Religious Experience.
Bloomington: Indiana University Press.

Serie monografica n°9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



102 | Rocio GARCES FERRER

—. (2014). Moral Emotions. Reclaiming the Evidence of the Heart. Evanston: Northwestern
University Press.

—. (2017). Limit-Phenomena and Phenomenology in Husserl. Londres: Rowman and
Littlefield.

—. (2021). Knowing by Heart, Loving as Participation and Critique. Evanston:
Northwestern University Press.

—. (2022). Mundo familiar y Mundo ajeno. La fenomenologia generativa tras Husserl
(trad. R. Garcés y Andrés Alonso). Salamanca: Ediciones Sigueme.

—. (2024). “El sentido de la fenomenologia generativa” (incluido en este nimero).

Vico, Alejandro. (2023). “Trascendentalidad y concrecién. Motivos anticartesianos
y protohermenéuticos en el pensamiento tardio de Husserl”. En A. Xolocotzi
(coord.), Aspectos fenomenoldgicos de la tradicion filosdfica. Buenos Aires/Puebla: Sb/
BUAP, 193-219.

WaLpenreLs, Bernhard. (1971). Das Zwischenreich des Dialogs: Sozialphilosophische
Untersuchungen in AnschlufS an Edmund Husserl. La Haya: Martinus Nijhoff.

—. (1992). “La experiencia de lo extrafo en la fenomenologia de Husserl”. Escritos de
Filosofia, n° 21-22, 3-20

—. (2001). “Mundo familiar y mundo extrano. Problemas de la intersubjetividad y de
la interculturalidad a partir de Edmund Husserl”. Ideas y valores, n° 116, 119-131.

Warron, Roberto J. (2002). “Instintos, generatividad y tensién en la fenomenologia de
Husserl”. Naturaleza humana, vol. 412, 253-292.

—. (2004). “Egologia y generatividad”. Seminarios de Filosofia, vols. 17-18, 257-283.

WEeLToN, Donn. (2000). 7he Other Husserl. The Horizons of Transcendental Phenomeno-
logy. Bloomington: Indiana University Press.

— (2003). 7he New Husserl. A Critical Reader, Bloomington: Indiana University Press.

Zauavi, Dan. (2001). Husserl and Transcendental Intersubjectivity. A response to the
Linguistic- Pragmatic Critique. Athens: Ohio University Press.

Recibido 26-06-2024
Aceptado 11-09-2024

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



CONSTITUCION TERRITORIAL. LA RELACION
LIMINAL ENTRE FENOMENOLOGIA GENETICA
Y GENERATIVA EN LA OBRA DE ANTHONY
STEINBOCK*

TERRITORIAL CONSTITUTION. THE LIMINAL
RELATIONSHIP BETWEEN GENETIC AND
GENERATIVE PHENOMENOLOGY IN THE WORK
OF ANTHONY STEINBOCK

Maria Celeste VECINO
Universidad Diego Portales
celeste.vecino@mail.udp.cl

ResuMeN: El presente trabajo aborda la interpretacion de la fenomenologia genera-
tiva de Anthony Steinbock, y las consecuencias metodolégicas de una reconfiguracion de
la relacién entre fenomenologia genética y generatividad. Para ello se analiza el modelo
de “constitucion territorial” presente en su obra Home and Beyond, abordando la tensién
entre la comprensidn cldsica de la fenomenologia husserliana y su reinterpretacién. Se
discute cémo la fenomenologia no fundacional propuesta por Steinbock podria trans-
formar la teoria fenomenoldgica, examinando criticas y preocupaciones metodoldgicas
en la literatura especializada. A partir del modelo de relacién liminal, que Steinbock
aplica a la relacién entre mundo familiar y mundo ajeno, se sugiere considerar la rela-
cién entre la fenomenologia genética cldsica y la generativa como liminal, entendiendo
esta relacién como una en que ambos enfoques se necesitan y se desaffan mutuamente.

PALABRAS CLAVE: generatividad, primera persona, mundo familiar, mundo ajeno

*Esta investigacion es financiada por el proyecto Fondecyt de posdoctorado n® 3230166 de la
Agencia Nacional de Investigacién y Desarrollo (ANID).

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 103 - 117. UNED, Madrid



104 | MARIA CELESTE VECINO

ABstracT: This paper addresses Anthony SteinbocKk’s interpretation of generative
phenomenology, and the methodological consequences of a reconfiguration of the rela-
tionship between genetic phenomenology and Generativity. To this end, the model of
“territorial constitution” present in his work Home and Beyond is analysed, addressing
the tension between the classical understanding of Husserlian phenomenology and its
reinterpretation. A discussion on how the non-foundational phenomenology proposed
by Steinbock could transform phenomenological theory is engaged, examining critical
reviews and methodological concerns in the specialized literature. Drawing on the
liminal relation model, which Steinbock applies to the relation between the familiar
world and the alien world, it is suggested that the relation between classical genetic and
generative phenomenology be considered liminal, understanding this relation as one in
which both approaches both need and challenge each other.

Keyworps: Generativity, First Person, Homeworld, Alienworld

1. Introduccion

Como es sabido, 1917, que es el afio de los manuscritos de Bernau sobre
el tiempo, marca el comienzo de la fase genética en la fenomenologia de Hus-
serl en la lectura oficial." A partir de este giro, y adentrdndose especialmente
en la década del 30 dedica gran parte de sus esfuerzos a trabajar sobre lo que
llama la generatividad y los “problemas generativos” (Hua I, 169). Se trata de
fenémenos de tipo intersubjetivo, histérico, social y normativo que tienen que
ver con la instauracién y transmision de sentidos a través de las generaciones,
en forma de tradiciones y legados culturales. De igual manera que en el plano
personal el sujeto se nutria de la sedimentacién de experiencias pasadas, a nivel
comunitario la sedimentacién histérica marca un particular estilo a partir del
cual se configura la experiencia, que diferencia a nivel general una comunidad de
otra. Ese estilo es transmitido a los miembros de cada grupo hereditariamente a
través del nacimiento, y se efectiviza como un criterio para discernir lo normal
de lo anormal, es decir, para contraponer lo familiar a lo ajeno; de manera tal
que Husserl hablard de la interrelacién entre el mundo familiar (Heimwelt) y
el mundo ajeno (Fremduwelt) como una clave para dar cuenta de todo tipo de
fenémeno intersubjetivo. Este cambio de perspectiva estd en sintonfa con una

' El inicio de los andlisis genéticos no es una cuestién cerrada en la literatura especializada.

Sin embargo, como lo muestra el mismo Steinbock (2022, 77ss.), Husserl comienza a hablar
de génesis en sentido propio a partir de sus nuevas exploraciones sobre el tiempo y la sintesis
pasiva.

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 103 - 117. UNED, Madrid



CONSTITUCION TERRITORIAL. LA RELACION LIMINAL ENTRE FENOMENOLOGIA GENETICA... | 105

suerte de ampliacién de la egologia que Husserl explora durante este periodo
como resultado de un esfuerzo por describir fielmente la esfera trascendental.
Son precisamente los sentidos heredados que contribuyen a mi constitucién
del mundo los que indican la presencia de otros sujetos no meramente como
hombres mundanos sino como trascendentalmente relevantes. En el contexto de
la obra de Steinbock Home and Beyond, la generatividad puede describirse como
una tercera y tardia etapa en la obra de Husserl, que excede los andlisis genéticos
y los supera. La radicalidad de la generatividad tendria el poder de socavar a la
fenomenologia genética, y reconfigurar asi toda la teorfa fenomenoldgica.

El presente trabajo propone reflexionar acerca de las reconfiguraciones
metodoldgicas propuestas por Steinbock, y el lugar de la generatividad dentro
de la fenomenologia. Para ello, en primer lugar discuto el proyecto de una
fenomenologia no fundacional, y las posibles configuraciones metodoldgicas
entre una fenomenologia genética y una generativa. Posteriormente, presento
los desarrollos de Home and Beyond y el modelo de la constitucién territorial,
examinando la interpretacién que realiza Steinbock de la fenomenologia hus-
serliana. A partir de la revisién de algunas criticas en la literatura especializada
al modelo presentado en Home and Beyond, me adentro en las preocupaciones
metodoldgicas que una fenomenologia generativa de este tipo podria presentar.
Finalmente, propongo considerar la relacion entre fenomenologia genética y
generativa como una relacién liminal, retomando una nocién presente en el
desarrollo de Steinbock para referirse a la vinculacién entre el mundo familiar
y el mundo ajeno. En este tipo de relacién, ambos términos se requieren a la
vez que se socavan mutuamente.

2. Una fenomenologia no fundacional

En el marco de la fenomenologia genética, los logros pasivos en el tiempo
son una parte vital del andlisis fenomenoldgico, y la metodologia regresiva se
convierte en central. La fenomenologia genética se ocupa de la intersubjetividad,
pero siempre ateniéndose a los limites de la perspectiva en primera persona. Esta
consideracién metodolégica condiciona la reflexién sobre algunos fenémenos
que exceden los limites de la intuicién, y por lo tanto, no pueden ser reduci-
dos a la constitucién trascendental. Estos son concebidos como “casos limite”
de la fenomenologia genética, pasibles de ser analizados solamente como even-
tos empiricos del mundo constituido. Su relevancia trascendental, que Husserl

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 103 - 117. UNED, Madrid



106 | MARIA CELESTE VECINO

intuye mas no puede comprobar desde una perspectiva genética (Hua XLII,
427), se desarrolla en el contexto de sus reflexiones acerca del mundo histérico,
desde una perspectiva comunitaria, que podemos llamar generativa. En cuanto
a la generatividad, no existen desarrollos explicitos de Husserl que la ubiquen
metodoldégicamente, como si sucede con la genética. De acuerdo a la lectura
de los textos primarios y las interpretaciones que abordamos en este trabajo, la
generatividad puede considerarse, al menos, de tres maneras con respecto a la
genética: 1) Como una reflexién empirica (no trascendental) dentro del andlisis
genético; 2) Como una ampliacién creativa del modelo genético; o 3) Como una
transformacion fundamental de la fenomenologia genética (y posiblemente de
la fenomenologia en general).

En la primera, la generatividad podria entenderse como una consideracién,
dentro de los limites genéticos, de fenémenos “intersubjetivos” del mundo cons-
tituido que no tienen relevancia trascendental o, dicho de otra manera, que no
forman parte de un anilisis eidético de la consciencia. Desde la segunda pers-
pectiva, la generatividad supone una ampliacién de la fenomenologia genética
estandar, a través del método de la construccién o reconstruccién mediante los
“nexos generativos” (Hua XXXIX, 482). Husserl utiliza este método para refe-
rirse a formas mediadas de experimentar los fenémenos a través de la empatia y
la fantasia, como por ejemplo cuando habla de la prehistoria, de la nifiez o de
la vida de las plantas. Estas experiencias no se dan a la intuicién pero pueden
pensarse a partir de una modificacién intencional de mi propia experiencia, y su
legitimidad radica en esta vinculacién. La reconstruccién permite tener una apro-
ximacién fenomenoldgica a la génesis psicolégica y material de la subjetividad
constituyente, por lo que sus resultados pertenecen a un andlisis trascendental.
Asimismo, dota a ciertas experiencias ajenas de validez para la comprensién de
mis propias vivencias (por ejemplo, la experiencia de mis padres acerca de mi
nacimiento). Si pensamos en la generatividad como una parte de la genética
en este sentido, entonces la fenomenologia genética lograria permanecer ligada
al sujeto presente, a la vez que se ampliarfa m4s alld de la esfera egoldgica. La
comprensién de la legitimidad del enfoque constructivo serfa el criterio decisivo
para optar entre las dos primeras perspectivas. Entre los criticos de Steinbock, a
quienes nos referiremos en la tercera seccién, hay quienes consideran que incluso
esta via es infundada.

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 103 - 117. UNED, Madrid



CONSTITUCION TERRITORIAL. LA RELACION LIMINAL ENTRE FENOMENOLOGIA GENETICA... | 107

La tercera perspectiva implica pensar la Generatividad (con mayuscula)?
como una etapa superadora de la fenomenologia genética, en la medida en que
socavaria los resultados de un enfoque genético egoldgico. La lectura del Stein-
bock corresponde a esta tercera concepcién, més radical, de la generatividad. En
la dltima seccién de Home and Beyond, Steinbock realiza un breve anilisis de la
interpretacién de la fenomenologfa husserliana que presenta Derrida en su ensayo
“Génesis y estructura y la fenomenologfa” y sugiere que, al contrario de lo que
sostiene Derrida —siguiendo a Husserl—, las sucesivas etapas de la fenomenologia
pueden socavar las anteriores y superarlas. De manera que la Generatividad serfa
una superacién destructiva de la fenomenologia genética, que en muchos casos
puede quedar “arruinada” (Steinbock 2022, 385).

La clave de esa lectura reside en la transformacién de la nocién de consti-
tucién. Steinbock revisa la teoria de la constitucion de los sentidos a través de
cuatro pasos que se montan sobre elementos presentes en mayor o menor medida
en la obra de Husserl: el paso desde la consideracién del nacimiento y la muerte
como meras ocurrencias ficticas a su comprensién generativa como elementos
esenciales del mundo; la ampliacién de la asociacién a la dimensién intersubjetiva
e histdrica, de manera que es posible reactivar sedimentaciones de tradiciones
histéricas sin que medie la empatia; una reconsideracién de la constitucién pri-
mordial como “stamm-constitution”, donde la raiz o stamm de la constitucién
se considera bidireccionalmente como origen y destino de la constitucién; y la
dindmica de transmisién y apropiacién de sentidos en un mundo familiar, segiin
la cual la co-constitucién del mundo no tiene la forma de una reproduccién auto-
matica sino de una re-constitucion libre (Steinbock 2022, 283-298). La exégesis
que realiza Steinbock sobre los textos de Husserl es minuciosa pero creativa, en
la medida en que la seleccién y el enfoque en los textos —mayormente manus-
critos no destinados a la publicacién— arroja luz sobre aspectos marginales de
los desarrollos de Husserl. Un ejemplo claro de este procedimiento es el andlisis
del texto n°® 11 del tomo XV de la Husserliana, al que se alude para dar cuenta
de la particular forma de co-relatividad del mundo familiar y el mundo ajeno.
Steinbock transcribe un pasaje en el que Husserl explora una aproximacién a la
constitucién de la anormalidad que es alternativa respecto a su forma habitual de

2

En el Epflogo a la edicion castellana de Home ¢ Beyond, Steinbock sefiala: “...considero que
“Generatividad” significa el movimiento mismo en el que surge la relacién del hogar/lo ajeno;
“eso” (Generatividad) es su tensién dindmica; “eso” es el “nuevo” absoluto para Husserl. (...)
De este modo, mientras que una fenomenologia generativa (en mintscula) cubre todos los
fenémenos generativos, la Fenomenologfa Generativa aborda la “Generatividad” en cuanto
tal y, por tanto, todas las dimensiones metddicas y temdticas” (Steinbock 2022, 394-395).

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 103 - 117. UNED, Madrid



108 | MARIA CELESTE VECINO

abordarla como modificacién intencional de lo normal, pero luego indica en una
nota al pie que en el siguiente pasaje Husserl se desdice (Steinbock 2022, 273
n. 24). Para Steinbock, es importante desmantelar la referencia al ego individual
al que remite toda constitucion de lo ajeno; de lo contrario, la Generatividad
permaneceria atada a la genética individual. Serfa dificil encontrar mds que un
apoyo fragmentario a esta postura en la obra husserliana. La interpretacién de
Steinbock, sin embargo, no parece apuntar a reemplazar la lectura canénica, sino
a hacer avanzar a la fenomenologia en una nueva direccidn, a partir de elementos
de inspiracién husserliana.

De acuerdo con Steinbock, la reconfiguracién de la constitucién a partir
de los cuatro elementos mencionados conduce a una “fenomenologia no fun-
dacional” (Steinbock 2022, 47), en tanto no existe un fundamento tnico de la
constitucidn, i.e. el ego, sino una co-fundacién de lo social que impide que el
ego propio se convierta en la medida de todas las cosas.

3. Constitucion y territorio

El primer paso en la arquitectura argumental de Steinbock implica recurrir a
las nociones de horizonte (Horizon?) y suelo (Boden), dos estructuras o funciones
del mundo de la vida que no pueden darse como objetos porque son predona-
ciones. En oposicién al abordaje del mundo de la vida como una “totalidad”
que en dltima instancia tiene la estructura de un fenémeno, Steinbock recurre
al uso trascendental de horizonte y suelo para presentar su lectura del mundo
de la vida como territorio, una condicién constitutiva para la experiencia en vez
de una totalidad constituida. El horizonte, en su comprensién trascendental,
es la forma de mostrarse de los objetos y aquello que posibilita su mostracién.
Es abierto e indeterminado, y no puede ser objetivado (Steinbock 2022, 167).
Por otro lado, el suelo es la Tierra entendida como el anclaje de nuestro cuerpo
y nuestra historia, que no estd ni en movimiento ni en reposo porque no es
un cuerpo entre otros, sino el suelo a partir del cual el movimiento y el reposo
cobran sentido (Husserl 2019, 624). En su presentacién trascendental del mun-
do como suelo y horizonte, Steinbock privilegia ciertos fragmentos de la obra
husserliana por sobre otros en los que son considerados como correlatos de la
constitucién subjetiva. Esta visién mds tradicional y “cartesiana” es contrastada
con escritos tardios pertenecientes al periodo genético. La necesidad de una pre-
donacién que es proporcionada por algo “fuera” del sujeto, ya ha sido sefialada

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 103 - 117. UNED, Madrid



CONSTITUCION TERRITORIAL. LA RELACION LIMINAL ENTRE FENOMENOLOGIA GENETICA... | 109

por Merleau-Ponty y marca una cierta tendencia en la fenomenologia poshus-
serliana de inspiracion francesa, que ha intentado descentrar la fenomenologia
de Husserl de la subjetividad trascendental. Sin embargo, en el modelo de la
Generatividad de Steinbock esto se hace mucho mds concreto. Luego de consi-
derar las nociones de suelo y horizonte, ambos rasgos del mundo que no pueden
darse de manera objetual, Steinbock examina la normatividad. Siguiendo las
ideas del propio Husserl al respecto, reconstruye la estructura optimizadora
de la experiencia desde el nivel de la sintesis pasiva: en la experiencia natural,
las apariencias se ordenan de acuerdo a un opzimum de experiencia, entendido
como la forma mds rica y diferenciada de darse los objetos. Esta ordenacién
afectiva es relativa al contexto prictico y sus fines especificos, en relacién a los
que engendra normas perceptivas (no explicitas) que apuntan hacia la “mejor”
experiencia, y que estructuran el mundo circundante. El terreno es el entorno
normativamente significativo, que gufa el comportamiento del sujeto a la vez
que se estiliza adquiriendo formas tipicas. Un territorio estd asociado a un
terreno,” pero su especificidad tiene que ver con la idea de limites (Grenzen),
que se imponen sobre el terreno afectivamente ordenado para dar lugar a una
formacién geo-histérica (Steinbock 2022, 164). Un territorio es esencialmente
limitado porque siempre es 0 un mundo propio o un mundo ajeno, es decir, es
normativamente familiar o inaccesible. En este sentido, el territorio es propia-
mente humano, mientras que el terreno puede referir también al hébitat de otras
especies. De esta manera, Steinbock concluye que el territorio, en su densidad
cultural, es el mundo de la vida en su caracterizacién trascendental, es decir, el
mundo familiar (Heimwelt). Steinbock se apoya en el andlisis de la pre-donacién
del mundo en el plano de la afectividad para relativizar el rol del sujeto en el
proceso constituyente: “Lo que Husserl quiere a veces llamar el ‘nivel més bajo’
no es en absoluto el ego, sino el hogar al que el ‘ego’ pertenece.” (Steinbock
2022, 281). La idea principal que subyace a la reinterpretacién de Steinbock
es que aquello que suscita el interés del ego y a lo que responde, es un relieve
afectivo que el sujeto retoma o rechaza:

[...] la constitucién del sentido no es solamente un proceso que se ori-
gina por el lado del sujeto, como algo que yo inicio. Se trata de la asuncién
y el rechazo de lo que por si mismo se presenta con la prominencia de su
fuerza afectiva predada, y que de hecho se vuelve prominente para mi en el

> Como excepcidn a esta asociacion, Steinbock menciona a la luna en tanto es un territorio

(significativo y demarcado para la humanidad) que no es un terreno (no hay relieve afectivo
para ningun ser vivo alli) (Steinbock 2022, 255).

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 103 - 117. UNED, Madrid



110 | MARIA CELESTE VECINO

momento mismo en que lo asumo como parte de mi presente vivo o de mi
campo perceptivo, como parte de mi comportamiento bdsico o de mi vida.
Asi pues, la constitucién del sentido acontece a través de la asuncién/rechazo
del sentido que ejerce una fuerza afectiva sobre mi (Steinbock 2022, 239).

Este relieve afectivo responde a la organizacién de la experiencia en un terri-
torio, entendido como un mundo de la vida limitado geo-histéricamente. El
territorio es condicién de posibilidad del aparecer, por lo tanto es constituyente
o0 co-constituyente junto con el sujeto.

La idea de la pre-donacién pasiva como condicién de posibilidad de la expe-
riencia estd ya presente en Husserl (EU, 53). Sin embargo, la creciente importan-
cia de la pasividad no lo lleva a considerar la constitucién por fuera del dmbito
subjetivo. Antes bien, el recurso husserliano a un proto-yo (Ur-Ich) presupuesto
en el origen de la temporalizacién, preserva la prioridad subjetiva de la génesis:
en los niveles mds elementales de la constitucidn, si bien hay una indiferencia-
cién entre el polo yoico y el no-yoico, es el interés del ego que se vuelve hacia el
estimulo el que da origen al flujo temporal. La lectura de Steinbock difiere de la
husserliana en tanto la constitucién no es algo que el ego hace, sino que en cierto
modo sucede a través del ego:

La constitucién del hogar es un modo de constitucién en el que el indi-
viduo participa, pero es un modo de constitucién que tiene lugar “a través” y
“mads alld” del ego, no comienza simplemente con una subjetividad egoldgica
(Steinbock 2022, 283).

El acento puesto sobre el ego o su contrapartida no-yoica es lo que, en tltima
instancia, permite la bifurcacién de la teoria husserliana hacia nuevas formas de
interpretar la constitucion. La resistencia de Husserl y, como veremos a continua-
cidn, de los criticos de Steinbock dentro de la literatura especializada, se relaciona
con una preocupacién metodoldgica que ata a la primera persona la posibilidad
de una fenomenologia trascendental.

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 103 - 117. UNED, Madrid



CONSTITUCION TERRITORIAL. LA RELACION LIMINAL ENTRE FENOMENOLOGIA GENETICA... | 111

4. Consideraciones metodologicas

Al considerar que la constitucién no es un proceso que parte del yo (o que el
territorio es constituyente), Steinbock plantea una tesis fuerte. Sus consecuencias
implican una transformacién de la idea de evidencia y de la prioridad de la pri-
mera persona en la fenomenologia de Husserl. Esta prioridad tiene un sentido
metodolégico que responde a la tradicidn cartesiana de la fenomenologia hus-
serliana, y su pretension de alcanzar verdades apodicticas. Steinbock elimina esta
prioridad en tanto el mundo se revela como co-originario junto con el sujeto. Se
cruzan aqui dos 6rdenes en conflicto. En Husserl, la primacia genética del ego
se reflejaba en su primacia metodoldgica: es en tanto origen incondicionado y
absoluto de la constitucién, que el ego puede acceder a evidencias apodicticas.
Conforme la perspectiva genética-generativa se amplia, el cardcter absoluto del
ego se debilita, y con él la posibilidad de fundar un conocimiento fenomenoldgi-
co sin presupuestos. Por eso la generatividad representa un desafio o incluso una
amenaza para la fenomenologia husserliana tradicional. Una de las ventajas de
esta es que provee un criterio claro para el desarrollo de la reflexion, en tanto se
apoya en la evidencia intuitiva. En el modelo de la Generatividad de Steinbock,
en tanto implica ir mds alld del andlisis centrado en el ego, esta evidencia estd
por principio ausente. En rigor, ;Qué tipo de evidencia hay de un proceso de
constitucién que sucede “a través” y “mds alld” de nosotros? ;Cudl es el valor de
los resultados que nos aporta el método fenomenoldgico (a saber, la reduccién)
si no creemos que el sujeto que realiza la reduccién tiene algin tipo de estatus
privilegiado? Esta es una preocupacion planteada por Steven Crowell en su resefia
de Home and Beyond. En este escenario, la fenomenologfa pierde su capacidad de
ser autofundante, porque el propio sujeto fenomenologizante estd condicionado
por la estructura generativa de su mundo-familiar:

Nuevamente, si la fenomenologia generativa abandona el locus de la fun-
damentacion trascendental en el sujeto filosofante, ;Puede seguir siendo feno-
menolégica? ;Qué sucede con el principio de la Evidenz? Para contar como
fenomenoldgica, no es suficiente con que una filosofia se trate de la “constitucién
de sentido”; lo que “constituye” debe también, segun creo, estar atado a lo que
puede ser traido a donacién evidencial (evidential givenness) (Crowell 1998, 93).

La falta de apoyo en la evidencia en primera persona tiene como efecto una
reconfiguracién metodoldgica de la fenomenologia en general, que no representa
un mero desvio de la propuesta husserliana, sino potencialmente un modelo

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 103 - 117. UNED, Madrid



112 | MARIA CELESTE VECINO

antagdnico a ella. Como indica Burt Hopkins, los desarrollos de Steinbock lle-
varian en Ultima instancia a un historicismo (Hopkins 2001), en tanto seria la
interrelacién entre el mundo familiar y el mundo ajeno, que Steinbock define
como mundos de la vida histdrica y geolégicamente situados, la fuente tltima
de constitucién. Por otro lado, en su resena critica de Home and Beyond, Ronald
Bruzina sostiene que el mundo de la vida considerado como mundo familiar solo
podria ser considerado transcendental y constituyente de una forma “relativa”,
dado que tiene que ver con sentidos histdricos y concretos que “dependen de la
constitucién fundamental de horizonticidades del marco del mundo que hacen
posible el aparecer como tal, antes que realizarlas él mismo” (Bruzina 2001, 372).
Bruzina estd de acuerdo con Steinbock en que el mundo como horizonte no estd
constituido, como sugiere la anotacién de Fink en el epigrafe a su articulo,* pero
parece admitir s6lo rasgos generales de la experiencia (como la espaciotemporali-
dad) como condiciones que son verdaderamente “trascendentales”, mientras que
los rasgos sociales, histéricos y culturales pertenecen a la esfera de lo constituido.

En tanto Steinbock rechaza el punto de partida genético desde una primera
persona individual, y no elabora tampoco la idea de un acceso desde una primera
persona plural, el acceso epistemoldgico a esa constitucién, pareceria configurarse
como de tercera persona, describiendo la dindmica de la generatividad “desde
fuera”, desembocando en algo més parecido a un estructuralismo (Marin Avila
2015) que a la fenomenologia husserliana. Steinbock, sin embargo, no pretende
trasladar el fundamento del sujeto a las estructuras histéricas, sino evitar del todo
la 16gica fundacional. Para ello, propone considerar lo familiar y lo ajeno bajo la
perspectiva de una relacién co-relativa que denomina “liminal”.

% “On genetic analysis: The world is not constituted genetically. What is constituted is

world-content; the latter is a continuous history, experience. If the world (eidetic structures,
constitutions of beings) were experiences, then one would have to assume genetically a world-
less beginning. Yet the child does not see any sense data, but innerworldly things, the apper-
ceptive structure of which is only instituted and grows genetically. Only when by world one
understands the totality of innerworldly beings does Husserl’s sentence (from the seminar
“Nature and Spirit”) hold: “The world is an intentional tradition” (Eugen-Fink-Archiv,
V-51).

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 103 - 117. UNED, Madrid



CONSTITUCION TERRITORIAL. LA RELACION LIMINAL ENTRE FENOMENOLOGIA GENETICA... | 113

5. Relaciones liminales

La idea de relaciones liminales surge en Home and Beyond como una for-
ma de describir la interaccién de lo normal y lo extrafio en el contexto de una
experiencia normativa. En la lectura dominante de la normalidad en Husserl, lo
anormal es una modificacién intencional de lo normal (Cf. Wehrle 2015). Stein-
bock propone una lectura diferente en la que la normalidad y la anormalidad se
consideran una estructura co-relativa, es decir, en la que no haya prioridad de lo
normal frente a lo anormal. Si la hubiera, entonces lo ajeno no serfa realmente
ajeno, sino de hecho una modificacién de mi mismo —asf es, por supuesto, como
se concibe la alteridad en un marco husserliano tradicional, a partir de lo plan-
teado en la quinta meditacién cartesiana. Para Steinbock, la légica fundacional
husserliana se vuelve problemdtica cuando se aplica a la relacién del ego con el
alter ego, en tanto el sentido de los otros dependeria enteramente del ego propio.
Su apuesta es considerar un otro como alien, independiente de la constitucién
egoldgica. Mundo familiar/mundo ajeno considerado como estructura liminal
significa que ni el hogar precede a lo ajeno ni lo ajeno precede al hogar, sino que
se dan al mismo tiempo y en relacién el uno con el otro. Existe una irreversi-
bilidad entre lo familiar y lo ajeno, de modo que la interconexién entre los dos
hace que, incluso, la destruccién de lo ajeno implique también la destruccién
del hogar. El tnico privilegio del hogar frente a lo ajeno es el de una “asimetria
axiolégica” dada por la cercania de lo familiar, cuya consecuencia es que existe
una experiencia de lo ajeno solo en la forma de lo inaccesible. De esta manera,
para Steinbock esta estructura es el verdadero “absoluto” en fenomenologia en
lugar del sujeto trascendental en su individualidad. Homeworld/Alienworld se
co-constituyen a través de nosotros, que nos apropiamos de nuestro hogar y
transgredimos al ajeno:

La apropriacién (Ubernahme) y la recepcién (Aufnehme) son formas en
que el ser individual participa en la co-constitucién de un mundo familiar,
tanto junto a quienes me son contemporaneos COMo junto a quienes me
preceden y me sobreviven desde el punto de vista generativo. (Steinbock

2022, 293).

Nuestro papel, por asi decirlo, en la constitucién del sentido estd limitado
por los significados preestablecidos que nuestro mundo “proporciona”. Poseemos
nuestro mundo natal, pero también somos poseidos por él.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 103 - 117. UNED, Madrid



114 | MARIA CELESTE VECINO

En relacién a las tensiones metodolégicas entre una fenomenologia genética
y una generativa, el modelo de las relaciones liminales puede servirnos para
pensar en una alternativa a los modelos y variaciones que consideramos al inicio.
En cuanto a la estructura mundo familiar/mundo ajeno, estos eran co-relativos
y co-constitutivos. Si bien no se puede trasladar sin mds este tipo de relacién
a formas de conducir una investigacion filoséfica junto con sus resultados y
conocimientos, comprender la generatividad como una contrapartida liminal de
la fenomenologia genética podria proporcionar una interpretacion de la tension
entre dos perspectivas igualmente fundacionales en otro sentido. Esto implica-
ria separar el cardcter de fundamento de la constitucién del ego de la primacia
metodolégica de la primera persona, es decir, desligar los dos érdenes que entra-
ban en conflicto desde una perspectiva genético-generativa. Steinbock senala a la
tendencia cartesiana de la fenomenologia de Husserl como la responsable de su
cardcter fundacional. Sin embargo, entiende esta tendencia de manera estrecha,
en términos de la via cartesiana a la reducciéon. La dimensién cartesiana de la
filosoffa husserliana, sin embargo, continda ejerciendo su influencia incluso
cuando este punto de partida ha sido abandonado. La forma que adopta esa
influencia es la de una conminacién a retornar a la esfera de evidencias inma-
nentes para dar legitimidad a los anilisis fenomenoldgicos, incluso aquellos que
parten del mundo de la vida. Cuando, como fenomendlogos, nos disponemos a
reflexionar sobre la constitucién del sentido, no podemos “saltar” sobre el punto
de partida de nuestra propia perspectiva individual. Sélo a través del ejercicio de
la epoché es posible revelarnos como los que retoman o rechazan la predonacién
de nuestro territorio. Es decir, se trata de un rasgo distintivo de la metodolo-
gia husserliana, que afecta principalmente al espectador desinteresado, quien
permanece verdaderamente “cartesiano”. Esto nos proporciona una especie de
prioridad metodolégica del sujeto —fenomenologizante— que es posiblemente
imborrable. Por otro lado, cuando alcanzamos, a través de la regresion, las raices
del sentido, nos topamos con las dimensiones predadas de la constitucién, y
nos enfrentamos a lo que podriamos llamar una co-originariedad ontolégica del
mundo. Puesto que nos encontramos en el nivel del despliegue del mundo, no
es posible definir rigurosamente qué perspectiva serfa primera. Si intentdramos
plantear una prioridad absoluta de una u otra, ese planteamiento volveria a
estar sujeto al escrutinio fenomenolégico. Esto se debe a que, al renunciar a la
idea de un Yo como fundamento, paraddjicamente, renunciamos también a la
posibilidad de fundamentar filoséficamente la generatividad. Inversamente, si
queremos aferrarnos a la subjetividad como tinico absoluto, acabamos aislando
al sujeto. Sin sentidos que retomar o rechazar, sin la predonacién de un mundo
familiar y un estilo normal de experiencia, la constitucién se hace imposible.

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 103 - 117. UNED, Madrid



CONSTITUCION TERRITORIAL. LA RELACION LIMINAL ENTRE FENOMENOLOGIA GENETICA... | 115

Conclusiones

Es posible que la constitucién no comience en el ego individual, pero la
reflexién fenomenoldgica ciertamente si, y eso tiene, quizds, el potencial de
modificar también la generatividad. Esto no oculta un compromiso con una
comprensién cartesiana de Husserl, simplemente estd ligado al ineludible punto
de vista en primera persona de la indagacién trascendental. Esta es la razén por la
que la relacién entre fenomenologia genética y generatividad puede considerarse
liminal: estos dos métodos se requieren mutuamente al tiempo que se socavan
el uno al otro. Esto no significa que el sujeto y el mundo familiar se encuentren
en una relacion liminal, sino que dentro de una reflexién fenomenolégica, las
perspectivas genética y generativa lo estdn.

Volviendo a los tres tipos de vinculaciones entre fenomenologia genética y
generativa que presentamos al comienzo, la comprensién liminal se opone tanto
ala 1, que sostenia la primacia de la génesis egoldgica y la inviabilidad de la gene-
ratividad, como de la 3, que defiende la superacién y abandono de la perspectiva
egoldgica. Respecto a la niimero 2, que exploraba la ampliacién creativa de la
génesis a través del método reconstructivo, ésta comparte con la visién liminal
el interés por hacer posible el anélisis generativo sin deslegitimar la reflexién
genética. En dltima instancia, esta posicidén (2) se identifica con una lectura
husserliana, que continta sosteniendo la primacia de la perspectiva en primera
persona a pesar de acceder a los resultados del examen generativo. Como resulta-
do, la fenomenologia genética se vuelve por esencia paraddjica.” A diferencia de
esta lectura, la interpretacién liminal otorga un mayor peso a los resultados de la
generatividad, y transforma la estructura paradéjica en una dialéctica sin resolu-
cién: en tanto la reflexién genética, a través del estudio de los fenémenos-limite,
lleva mds alld de si misma, es posible comprender la constitucién como un
proceso no-fundacional; pero en tanto esta comprensién es el resultado de una
reflexién fenomenoldgica en primera persona, no es posible desligarse de este
anclaje. Por lo tanto, la generatividad no superaria a la genética, sino que debe
velar por mantener un recorrido comprensible desde el sujeto al mundo. Para
Steinbock, ciertamente, lo genético no queda completamente destruido, sino que

> Esto es particularmente visible respecto de los fenémenos limite: genéticamente no puedo

comprender mis propios limites, pero generativamente me encuentro entre el nacimiento y la
muerte. Husserl expresa esta estructura paradéjica en los manuscritos C: “Aber ist das nicht
paradox: lebend in strémender Gegenwart seiend, muss ich unweigerlich glauben, dass ich
leben werde, wenn ich doch weif3, dass mein Tod bevorsteht” (Hua Mat VIII, 96).

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 103 - 117. UNED, Madrid



116 | MARIA CELESTE VECINO

conserva su valor como reflexién sobre la constitucién genética individual. Sin
embargo, su desarrollo finalmente redunda en una modificacién de la fenome-
nologia en una direccién que descuida dos elementos fundamentales: el cardcter
de primera persona de la fenomenologia, y, de manera asociada, la preocupacién
por la validacién de los resultados fenomenolégicos. El modelo generativo de
Steinbock podria presentar un costo alto dejando estos elementos detrés.

Referencias bibliograficas

Bruzina, Ronald. (2001). “Limitations: On Steinbock’s ‘Generative Phenomenology’,
en S. Crowell & B. Hopkins (eds.), 7he New Yearbook for Phenomenology and Phe-
nomenological Philosophy, 1-2001, 369-376

CroweLL, Steven. (1998). “Transcendental phenomenology and the ‘Generation’
Gap”, Human Studies, vol. 21/1, 87-95

DERRIDA, Jacques. (1992) La escritura y la diferencia. Barcelona: Anthropos.

Horkins, Bob. (2001). “Generativity and the problem of historicism: Remarks on
Steinbock’s ‘Home and Beyond” en S. Crowell & B. Hopkins (eds.), 7he New
Yearbook for Phenomenology and Phenomenological Philosophy, 1-2001, 377-390

Hussery, Edmund. (Hua I). Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrige. Edited
by Stephan Strasser. The Hague: Martinus Nijhoff, 1973.

—. (Hua XXXIX). Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebenen Welt und ihrer Kons-
titution. Texte aus dem Nachlass (1916-1937). Edited by Rochus Sowa. New York:
Springer, 2008.

—. (Hua XLII) Grenzprobleme der Phinomenologie. Analysen des Unbewusstseins und der
Instinkte. Metaphysik. Spite Ethik (1exte aus dem Nachlass 1908 — 1937) Edited by
Rochus Sowa & Thomas Vongehr. New York: Springer, 2014.

—. (Hua Mat VIII). Spdte Texte iiber Zeitkonstitution (1929-1934). Die C-Manuskripte.
Edited by Dieter Lohmar. New York: Springer, 2006.

—. (2019). Zextos breves, Salamanca: Ediciones Sigueme.

—. & Landgrebe, Ludwig (EU). Ebrfarung und Urteil. Untersuchungen zur genealogie
der logic. Praga: Verlagsbuchhandlung, 1939.

MariN AviLa, Esteban. (2015). “Generative Problems and Generative Phenomenology.
Thinking over Anthony J. Steinbock’s conception of familiarity and alienness and
their relation to a generative absolute” en J. Trajtelov, Jana (ed.), Zhe Yearbook on
History and Interpretation of Phenomenology. New Generative Aspects in Contempo-
rary Phenomenology. Franfort del Meno: Peter Lang,.

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 103 - 117. UNED, Madrid



CONSTITUCION TERRITORIAL. LA RELACION LIMINAL ENTRE FENOMENOLOGIA GENETICA... | 117

SteiNBOCK, Anthony J. (1995). Home and Beyond: Generative Phenomenology after
Husserl. Evanston: Northwestern University Press, trad. Esp. (2022). Mundo fami-
liar y mundo ajeno. La fenomenologia generativa tras Husserl. Trad. R. Garcés Ferrer
y A. Alonso Martos. Salamanca: Ediciones Sigueme, 2022.

WEHRLE, Maren. (2015). “Normality and Normativity in experience”, en M. Doyon &
T. Breyer (eds.): Normativity in Perception. Basingstoke: Palgrave McMillan, 128-
140

Recibido 27-05-2024
Aceptado 17-09-2024

Serie monografica n® 9, 2024, pp. 103 - 117. UNED, Madrid






LA FECUNDIDAD DE LA FENOMENOLOGIA
GENERATIVA EN EL SIGLO XXI

THE FECUNDITY OF GENERATIVE
PHENOMENOLOGY IN THE 21st CENTURY

M? Carmen LOPEZ SAENZ

UNED
clopez@fsof.uned.es

ResuMeN: Este articulo constata la generatividad de la fenomenologia en nuestro
siglo y la atribuye a su “movimiento”. Explicita la doble concepcién del mismo y, tras
discutir ciertos aspectos de la generatividad, describe algunos campos de accién de la
fenomenologfa generativa como la intersubjetividad, el interculturalismo y la generati-
vidad artistica (poiesis). El articulo introduce, ademds, el cuerpo vivido, como nicleo de
la generatividad humana y de las investigaciones de la fenomenologia feminista sobre
los problemas de la generatividad a los que ya se refirié Husserl: “el problema de los
sexos”, nacimiento y muerte. Esta contribucién anade la relacién entre temporalizacion
y envejecimiento que, ademds de poner de relieve el tiempo intersubjetivo e intergene-
racional, ejemplifica la fertilidad de la “fenomenologia comparada”.

PALABRAS CLAVE: feminismo, fenomenologia critica, Merleau-Ponty, movimiento,
normalidad-anormalidad, problemas generativos

Asstracr: This article confirms the generativity of phenomenology in our century
and attributes it to its “movement”. It makes its double conception explicit and, after
discussing certain aspects of generativity, describes some fields of action of generative
phenomenology such as intersubjectivity, interculturalism and artistic generativity (poze-
sis). The article also introduces the lived body, as the nucleus of human generativity and
of the feminist and phenomenological research in the problems of generativity to which
Husserl already referred: “the problem of the sexes”, birth and death. The contribution
explores furthermore the relationship between temporalization and aging which, in
addition to highlighting the intersubjective and intergenerational time, exemplifies the
fertility of “comparative phenomenology”.

Keyworps: Critical Phenomenology, Feminism, Generative Problems, Merleau-
Ponty, Movement, Normality-abnormality, Posesis

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



120 | M?®* CARMEN LOPEZ SAENZ

1. El movimiento de la fenomenologia y la generatividad

La cantidad y diversidad temdtica de los actuales encuentros y publicaciones
fenomenolégicas demuestra el interés de esta corriente filoséfica para el andlisis
de los problemas actuales. Esto se debe al lugar central que ocupa la fenomenolo-
gia en el marco de la filosofia contemporanea y que, desde mi perspectiva, deriva
de su potencial descriptivo y critico, asi como de su intencién fundamental: tras-
cender tanto el materialismo como el espiritualismo dirigiéndose a la experiencia
vivida, la cual no puede ser aprehendida segtin las dicotomias materia-espiritu,
exterioridad-interioridad, etc. sino en sus correlaciones.

En esta experiencia pueden distinguirse tres niveles de constitucién del sen-
tido que se corresponden con los de la metodologia fenomenoldgica: estdtico,
genético y generativo. No se trata, por tanto, de “tres etapas” de la fenomeno-
logia, cada una de las cuales dejara atrds a la anterior, sino de dimensiones de
comprension y andlisis complementarias. La tercera, la fenomenologia generativa
que aqui nos concita, no es, pues, su tltima fase, sino que, como ha sefialado
Roberto Walton, “al ocuparse del problema de los estratos de profundidad de la
subjetividad trascendental y de las habitualidades sociales, la propia fenomeno-
logfa genética se despliega hacia el tema de la generatividad™'. La generatividad,
desde nuestra perspectiva, ademds de ser un “tema”, es un movimiento y una
dimensién operante en la fenomenologia misma. Sin duda, Walton estaria de
acuerdo con Anthony Steinbock en que “la fenomenologia genética funciona
como una pista principal para la fenomenologfa generativa™. La dimensién pro-
pia de esta tltima, siguiendo a Edmund Husserl, es la generatividad comunitaria
aprehendida “desde el sentido generativo de la experiencia de cada sujeto de
encontrarse en su generacién, en su familia™. De acuerdo con todo lo dicho,
no tendria sentido afirmar, por consiguiente, que “la fenomenologia tradicional
deberfa ser reemplazada por la fenomenologia generativa™.

' Walton, R. “Fenomenologia y reflexién sobre el tiempo, la historia, la generatividad y la

intersubjetividad”, Acta fenomenoldgica Latinoamericana. IV (2012), pp. 319-348, p. 328.

2 Steinbock, A. “Generativity and the scope of generative phenomenology”, Welton, D.
(ed.) The New Husserl. A Critical Reader. Indiana University Press, 2003, pp. 289-325, p.
303.

3 Husserl, E. Die Lebenswelt: Auslegungen der vorgegebenen Welt und ihrer Konstitution. Hua
XXXIX, (Ed. S. Rochus) Dordrecht, Springer, 2008, p. 329.

* Oksala, J. “What is Feminist Phenomenology. Thinking Birth Philosophically”, Radical
Philosophy 126 (2004), pp. 16-22, p. 21.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



LA FECUNDIDAD DE LA FENOMENOLOGIA GENERATIVA EN EL SIGLO XXI 1 121

Por otra parte, a quienes consideramos la fenomenologia como un “movi-
miento” y una tarea en la que participamos’, nos resulta dificil aceptar que exista
una “fenomenologia tradicional”. Si quienes se refieren a ella, la identifican
tinicamente con la de su fundador, no deberfan olvidar que él nunca pensé en
hacer una descripcién programadtica ni de la fenomenologia ni de sus etapas, pues
nunca la dio por concluida. Como dice Bernhard Waldenfels,

Desde sus inicios quedé abierta la pregunta de cudl seria la finalidad
tltima de esta fenomenologfa. Si hay algo que la mantiene viva hasta hoy,
es seguramente el hecho de que no permite que sistemas, escuelas y disci-
plinas le arranquen el estimulo del cuestionamiento y de la investigacion de
objetivos. Para su fundador siempre se traté de una “filosoffa de trabajo™.

Asi pues, las investigaciones fenomenolégicas de Husserl funcionan como
estimulos para su continuacién. A pesar de que distingufa los problemas genéti-
cos -la constitucién de la conciencia del tiempo, la teoria fenomenolégica de la
asociacién, etc.- de los problemas generativos, concernientes al nacimiento y la
muerte, asi como al nexo de la generacién de la animalidad’, etc., nunca formulé
una fenomenologia generativa como tal. Sin embargo, la puso en prictica en sus
descripciones de los fenémenos histéricos, normativos e intersubjetivos. Esta
fenomenologfa, “operante” ya en su fundador, trata, segtin Steinbock, de esos
y otros fenémenos de co-generacién intersubjetiva de los mundos familiares y
ajenos —de ahi el titulo en castellano de la traduccién de la obra pionera de este
autor, Mundo familiar y Mundo ajeno. La fenomenologia generativa tras Husserl.

Desde el punto de vista de Steinbock, la fenomenologfa tendria tres dimen-
siones metddicas que se corresponderian con las tres dimensiones de la expe-
riencia fenomenoldgica: estdtica, genética y generativa. La generatividad se
darfa como la estructura home/alien, y consistiria en “la generacién de sentido

> He subrayado la importancia del “movimiento” de la fenomenologia en mi estudio, “El

movimiento de la fenomenologfa y el fluir (strimen) de la existencia’, en Dias, A., Furlan, R.
(Orgs.) A fenomenologia entretempos. Porto Alegre, Cultura Académica Editora, 2022, pp.
39-77.

¢ Waldenfels, B. De Husserl a Derrida. Introduccién a la fenomenologia. Barcelona, Paidés,
1997, p.11.

7 Husserl, E. Cartesianische Meditationen und Pariser Vortriige. Husserliana 1. Nijhoff, Den
Haag, 1950, p. 169.

8 Steinbock, A. Home and Beyond. Generative Phenomenology after Husserl. Evanston, Nor-
thwestern U.P. 1995 (Trad. Cast. de Garcés, R. y Martos, A. Mundo familiar y Mundo ajeno.
La fenomenologia generativa tras Husserl, Salamanca, Sigueme, 2022).

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



122 | M?®* CARMEN LOPEZ SAENZ

histéricamente significativo que es expresado como relacién irreducible e irrever-
sible del mundo familiar y el mundo ajeno™. Esta relacién no estd dada de una
vez por todas, sino que, tal y como Steinbock interpreta, Husserl se refiere con
ella “al proceso de devenir, por tanto, al proceso de ‘generacién’, como un proceso
que tiene lugar por encima de las ‘generaciones’, por tanto, especificamente al
proceso del devenir ‘histérico’ y social circunscrito geoldgicamente™’.

A nuestro modo de ver, si que habria reciprocidad y cierta reversibilidad —no
cronolégica, sino “siempre inminente y nunca completamente realizada”!!, como
la que se da entre el vidente y lo visible- en la cogeneracién de mundos familiares
y ajenos, mundos que, por otra parte, se desarrollan coexistiendo en el mundo
de la vida (Lebenswelt). Esta reversibilidad puede apreciarse en la relacién entre
lo propio y lo ajeno, la cual incluye la apropiacién de lo que parecia extrano y la
desapropiacién de lo que se creia més propio. Esto implica que los “polos” de la
generatividad no son dos absolutos ante la mirada de un tercero, sino procesos
de identificacién en el seno de las diferencias'?.

Lo familiar y lo ajeno no solo son co-generativos “en el sentido de que se
encuentran en un devenir histérico continuo como delimitados uno de otro”"?,
sino también en el sentido de que su interaccién puede transformar el uno en el
otro. Asi sucede en todos esos procesos que no ocurren “sobre” o “por encima”
de las generaciones, porque esto serfa todavia una modalidad de pensamiento

de survol, sino “entre” ellas.

El sentido sedimentado histéricamente puede ser reactivado y depositado
y

de nuevo con sus transformaciones, de modo que las habitualidades y los senti-

dos pasivamente constituidos son generadores de sentido -entendido este en su

doble acepcién de “significado” y de “direccién” u “orientacién”-. Esta relacién
e reversibilidad y de transformacién se evidencia en el sentido de lo diacritico,

d bilidad y de transf

descubierto en los signos por Ferdinand de Saussure y ampliado por Maurice

7 Steinbock, A. J. (Ed.) “Introduction”, Phenomenology in Japan, Dordrecht, Springer, 1998,
p. 8.

10" Steinbock, A. J. Home and Beyond, p. 3.

" Merleau-Ponty, M. Le visible et Iinvisible. Paris, Gallimard, 1964, p. 194.

12 Remitimos al lector interesado a nuestros trabajos: “La Parole as a Gesture of the Origina-
ting Differentiation”, en Penas, B. and Lopez, M2 C. (Eds.) Interculturalism. Between Identity
and Diversity. Oxford, Peter Lang, 2006, pp. 27-46, “Fenomenologia de la coexistencia desde
la identidad en las diferencias”, Investigaciones Fenomenoldgicas, 7 (2010), pp. 261-273.

13 Steinbock, A. J. Home and Beyond, p. 179.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



LA FECUNDIDAD DE LA FENOMENOLOGIA GENERATIVA EN EL SIGLO XXI 1 123

Merleau-Ponty a todas las relaciones, incluso a la matriz de las mismas que es
la carne (Chair)'*: hay una carne del mundo que no puede ser explicada por la
carne del cuerpo; aunque estdn imbricadas, aquella no es sentiente como esta.
Las diferencias son, por consiguiente preservadas en esta reversibilidad que no es
sustancial, sino estructural, un movimiento inminente y bilateral.

Considero que la fenomenologia generativa no solo implica generacién -reci-
proca y hasta “reversible”- de sentido, sino también de obras y expresiones. El
movimiento de la generatividad es tensional, una dindmica plural —no dual- que
va mds alld del cambio de lugar y de la transformacién. Es un proceso generador
y configurador que se puede apreciar ya en el movimiento gestiltico, ese movi-
miento que Merleau-Ponty ontologizé comprendiéndolo como nuestro acceso
al ser y como expresién reveladora de su ser.

Entendemos la “generatividad”, como el movimiento ontoldgico desde la
experiencia a la expresién de su sentido; este movimiento presenta progresi-
vamente el ser en su devenir temporal, que ya era puesto de manifiesto por la
fenomenologfa genética, pero que redunda en la expresién creadora, la cual que
enriquece la experiencia del ser. Es un movimiento desde dentro hacia afuera
y viceversa, activo-pasivo, que trasciende la mera correlacién entre lo familiar
y lo ajeno, y que no estd lejos de lo que Steinbock denomina “Generatividad™:
“el movimiento mismo en el que surge la relacién del hogar/lo ajeno, su tensidn
dindmica (...). La fenomenologia versa sobre la ‘Generatividad’ desde el principio
(...) es movimiento generativo en su propio desarrollo””. La tensién generativa es,
desde nuestra perspectiva, mds comprensiva que la estructura correlativa entre lo
familiar y lo ajeno, ya que incluye esas situaciones en las que el “hogar” no funge
como un nido familiar, sino como un lugar de opresién del que se quiere huir.

Para evitar estas y otras pre-concepciones, proponemos comprender la
“génesis” de la fenomenologia como origen y fuente constante de movimien-
to, entendido este como generatividad. Por eso, hablamos del movimiento de

14 Véase nuestro estudio, “De la expresividad al habla. Un modelo diacritico de intercultura-
lidad”, en Lépez, M2 C. Penas, B. (Eds.) Paradojas de la Interculturalidad. Filosofia, lenguaje y
discurso. Madrid, Biblioteca Nueva, 2008, pp. 31-60.

15 Steinbock, A. “Epilogo a la edicién castellana”, Mundo familiar y Mundo ajeno. La fenome-
nologia generativa tras Husserl, Salamanca, Sigueme, 2022, pp. 393-403, p. 394. (El subraya-
do es nuestro).

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



124 | M?®* CARMEN LOPEZ SAENZ

la fenomenologfa, en un doble sentido'®: la fenomenologfa como movimiento
o corriente que fue iniciada por Husserl y continda en sus reactivaciones, y
la fenomenologia gestindose en relacién con las preocupaciones actuales y las
otras corrientes de pensamiento. Asi, la fenomenologia misma -no solo el sujeto
trascendental- es entendida como un movimiento ininterrumpido de apertura
alo otro, a los fenémenos y como una tarea a continuar por nosotros mismos y
las generaciones futuras.

No solo asistimos a una visibilidad creciente del movimiento fenomenolégi-
co y a una importante fenomenologfa del movimiento en el siglo XXI, sino que la
fenomenologia misma es movimiento. Por decirlo en los términos de Steinbock,
el desarrollo de la fenomenologia de la generatividad en nuestros dias avanza
paralelamente a la evidencia de que la fenomenologia misma es “generativa”,
porque su significado no se reduce al que le diera su fundador —el cual, por otra
parte, siempre estaba revisando y reformulando sus conceptos-. Su fecundidad
radica en ser asumida de este modo: como movimiento a continuar.

2. Algunos campos de accion de la fenomenologia generativa

Una vez explicitada, la generatividad ha sido y es susceptible de desarrollarse
en muy diversos campos. Describiremos brevemente aquellos en los que creemos
haber aportado algunos resultados.

En primer lugar, sin duda, la intersubjetividad, que hemos considerado
enomenoldégicamente como la otra cara de la objetivida como origen de la
f 16g t la ot de la objetividad y gen de |
sociedad". En ella, interviene, siguiendo a Husserl, la intencionalidad practica
de los mundos histéricos y una teleologia comprendida como “intencionalidad

y g p

universal”'® de la historia presente, pasada y futura. Esta teleologia no implica
absolutizacién de fines determinados, sino que, de modo similar a la teleologia

16 Lépez Sdenz, M2 C. “El movimiento de la fenomenologfa y el fluir (strimen) de la existen-
cia’, en Dias, A. Furlan, R. (orgs.) A fenomenologia entretempos. Porto Alegre, Cultura Acadé-
mica Editora, 2022, pp. 39-77.

17 Lépez Sdenz, M2 C. Investigaciones Fenomenoldgicas sobre el origen del mundo social. Zara-
goza, PUZ, 1994.

8 Husserl, E. Die Krisis der Europiischen Wissenschaften und die tranzendentale Phinomeno-
logie. Ergiinzungsband: Texte aus dem Nachlass 1934-1937, Husserliana XXIX. Kluwer, Dordre-
che, 1993, p. 82.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



LA FECUNDIDAD DE LA FENOMENOLOGIA GENERATIVA EN EL SIGLO XXI 1 125

de las profesiones, descrita por Husserl, revela una intencionalidad por la que
cada profesion/fin se corresponde con una tarea, la cual no es tan solo la de cada
individuo, sino un verdadero trabajo de “conexién en la vida comunitaria y a
través de la sucesion de generaciones™. Este esfuerzo colectivo instituye sentidos
intergeneracionales. Asimismo, vincula estrechamente la profesién con la voca-
cién -entendidas intersubjetivamente y orientadas a fines comunes- y, en general,
la intencionalidad con la ética y la conciencia comunitaria.

En conexién con ellas y con la intersubjetividad, hemos estudiado la inter-
culturalidad, frente al multiculturalismo factico, entendiéndola como verdadero
catalizador de las culturas, y como ejemplo de una fenomenologia del “entre”
(Zwischen) (la cultura propia y las otras culturas, la fenomenologia y los estudios
cientificos, particularmente antropolégicos, etc.), en suma, como una fenome-
nologia del movimiento de /neinander’. Tenemos la conviccién de que, para
descubrir el sentido de la cultura, no basta con realizar variaciones imaginarias
en torno a la nuestra, sino que es preciso ponerla en interrelacién con otras. Esta
interrelacion es la estructura fenomenoldgica del multiculturalismo: la intercul-
turalidad.

De esta preocupacién intercultural, nace nuestra investigacién en lo que
hemos denominado “fenomenologia comparada”, acercindonos a la “fenome-
nologfa” de la Escuela de Kioto, especialmente a su fundador, Kitaro Nishida®',
buen conocedor de la fenomenologfa —y de sus impensados- y en el que podemos
descubrir cierto “estilo” fenomenolégico, pues, como dice Tani Toru,

" Ibid., p. 364.

20 Lépez Sdenz, M2 C. “Interculturalism as an Articulation of Diversity. A Generative Phe-
nomenological Approach”, The Yearbook on History and Interpretation of Phenomenology 2015.
Vol. 3: New Generative Aspects in Contemporary Phenomenology, Frankfurt am Main, Peter
Lang, 2015, pp. 117-138.

21 Lépez Sdenz, M2 C. “An Approach to Comparative Phenomenology: Nishida’s Place of
Nothingness and Merleau-Ponty’s Negativity”, Philosophy East and West. A Quarterly of Com-
parating Philosophy, 68, 2 (2018), pp. 497-515. Véase, asimismo, mi trabajo, “Lived Body:
Maurice Merleau-Ponty and Yasuo Yuasa. A Comparative Phenomenological Approach”,

Journal of Japanese Philosophy (forthcoming).

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



126 | M?®* CARMEN LOPEZ SAENZ

(...) algo propio no lo es desde el principio; aparece como tal por prime-
ra vez al “reflejarse” en el otro (...) La idea de una manera de pensar japonesa
“en si misma” solo fue descubierta retrospectivamente, después de encontrar
esta reflexién. Del mismo modo, la afinidad entre el pensamiento japonés y
la fenomenologfa también es algo que aparecié mds tarde®.

Aplicando esto a la fenomenologia que consideramos propia de la tradi-
cién de pensamiento occidental, dirfamos que esta fenomenologia solo puede
manifestarse como tal “reflejdindose” en otras tradiciones y otras corrientes de
pensamiento. La “reflexién” puede nacer de su comparacién, donde lo com-
parado mismo (la fenomenologia, determinado concepto) se estd generando
en el didlogo, en el “entre” —ma o espacio negativo, en japonés- que posibilita
el movimiento del pensar, un pensar que “deberia ser, ante todo, descifrar lo
que se siente”?.

Aparentemente la generatividad de la co-constitucién home-alien no es
necesaria para las sabidurias procedentes de la tradicién budista porque no se
plantean el problema yo-otro. Por ello, dice Steinbock que el objetivo de esa
tradicién no es la generatividad, sino el vacio®. Sin embargo, dado que el
vacio no es para estas sabidurias una nada opuesta al ser, sino un vaciado de
yoidad y sustancialidad que resulta necesario para afirmar la interdependencia
de los polos considerados contrarios por nuestra cultura occidental, podriamos
inferir que, para aquella tradicién, el vacio es la base de la generatividad y la
condicién de posibilidad de las infraestructuras generativas de la interrelacién
de los mundos familiares y extrafios. Por consiguiente, tal vez no sea apropiado
decir —creando asi otro dualismo- que los caminos de acceso a las estructuras
esenciales de la realidad de Occidente y Oriente son “inconmensurables”, pues-
to que los occidentales “han cultivado el discernimiento de la generatividad”,
mientras que Oriente “ha cultivado el del vacio™ o que “la Generatividad es

22 Toru, T. “Japanese Phenomenology”, Davis, B. W. (Ed.) 7he Oxford Handbook of Japanese
Philosophy. Oxford University Press, 2020, pp. 631-648, p. 633.

#  Zambrano, M. 1957. “El espejo de la historia”. Anthropos. Suplemento 2. Maria Zambra-
no. Antologia (1987), pp. 103-104, p. 103.

2 Apostolescu, 1. “The Phenomenologist’s Task: Generativity, History, Lifeworld. Interview
with A. J. Steinbock”, 7he Yearbook on History and Interpretation of Phenomenology 2015. pp.
13-27, p. 17.

» Steinbock, A. J. “Introduction”, Phenomenology in Japan, p. 4.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



LA FECUNDIDAD DE LA FENOMENOLOGIA GENERATIVA EN EL SIGLO XXI 1 127

en sf misma el ‘Hogar’ (...) fue descubierta en Occidente”. Aqui también
encontramos ontologias fenomenoldgicas de la nada, del vacio, lo invisible y
la impercepcién?. Por su parte, en el mundo oriental —si es que todavia tiene
sentido hablar de “Oriente y Occidente” como dos bloques delimitados y
contrapuestos- la intuicién activa de Nishida, por ejemplo, no es tanto una
percepcién del vacio como una comprensién de la realidad, siendo ésta “un
Sistema de experiencia auto-generdndose y auto-desarrollindose™® segtin la
auto-identidad de los contradictorios surgidos sobre el basho de la nada. Pen-
samos, por tanto, que es necesario, reconsiderar el vacio en la generatividad
de la misma manera que la fenomenologia estudia la pasividad ez la actividad.

Es cierto que, generalmente, “lo ajeno como ajeno es encontrado como tal
desde lo familiar”®, pero ese encuentro es intencional —no casual- y requiere
un esfuerzo, una voluntad de interaccién y un didlogo del que aprendemos
a cuestionar y ensanchar nuestro mundo familiar. Andlogamente, dirfamos
que una filosoffa “ajena” solo podrd hallarse como tal desde la propia si esta se
reconoce, se delimita y se transforma en didlogo con aquella hasta aprender a
no tener la Razén. Por eso, yo matizaria la aseveracion de que “phenomeno-
logy is a product of the West”, afiadiendo que quizis lo sea si consideramos
que la fenomenologia es un sistema acabado o un conjunto de textos, pero
la fenomenologia nunca ha sido eso, sino, como hemos visto, una tarea y un
movimiento en curso. En palabras de Paul Ricoeur, “no es una doctrina, sino
un método capaz de encarnaciones multiples™' y, afadirfamos, un método
que no “progresa” horizontalmente, sino en zigzag’*.

26

Steinbock, A. “Epilogo a la edicién castellana”, Mundo familiar y Mundo ajeno. La feno-
menologia generativa tras Husserl, Salamanca, Sigueme, 2022, pp. 393-403, p. 395.
¥ Lépez Sdenz, M2 C. “El ‘lugar’ de la nada en la filosoffa. ‘Entre’ la conciencia y el mundo”.
Yuste, B, (edra.) La otra mirada. Filosofias de la India, China y Japén. Madrid, Dykinson,
2022, pp.103-131.
28 Nishida, K. Intuition and Reflection in Self-consciousness. Albany, State Univ. of N.York
Press, 1987, p. 64.
# Steinbock, A. J. “Introduction”, Phenomenology in japan, p. 6.
30 Jbid., p. 3.
31 Ricoeur, P. A l’Ecole de ln Phénoménologie. Paris, Vrin, 1986, p. 13.
32 Refiriéndose a la “institucién” del sentido, dice Merleau-Ponty que se despliega en zigzag,
por descentracién y recentracion (L ‘institution dans ['histoire personnelle et publique. La passi-
vité. Le sommeil, l'inconscient, la memoire. Notes de Cours au Collége de France (1954-1955).
Paris, Belin, 2003, p. 87). Asi se produce una transformacién que conserva y, a la vez, dife-
rencia. Luis Martin Santos, por su parte, describié £/ zigzag husserliano. Madrid, Endymion,

1990.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



128 | M?®* CARMEN LOPEZ SAENZ

En esta direccién que subraya el movimiento ontolégico de la generatividad
del sentido, sus retrocesos para avanzar sin abandonar lo heredado, podria hablar-
se de la “generatividad” del arte basada en su poiesis. En el arte, nadie duda de
la productividad del vacio al que acabamos de referirnos. Nosotros la hemos
atribuido al basho, entendido como “lugar” del movimiento de la experiencia a
su expresion, y hemos analizado cémo crea el vacio®. Nos hemos interesado por
la ontologizacién de ese movimiento generador de expresién -tanto en el cine,
que constituye la expresién universal del mismo®!, como en las artes plasticas, que
expresan el movimiento por lo inmévil anunciando asi el proceso por el que el
artista percibe el mundo dirigiéndole preguntas. Por eso, hay vida y movimiento
incluso en un cuadro. No se trata de un movimiento representado, sino de una
corriente de vibraciones, atribuible a diversas técnicas y de la que irradia una
forma en formacién que nos ofrece el ritmo del sentir®, el ritmo de la existencia
hacia su expresion.

El primer basho de este movimiento seria el cuerpo vivido y su intencionalidad
motriz. Ese cuerpo es andlogo a la obra de arte, porque su lenguaje gestual arti-
cula ya su experiencia, de modo que la generatividad del cuerpo para expresar
sentidos y simbolizar se encarna en las obras artisticas, y a la inversa, estas remi-
ten al movimiento y a la expresividad de aquél. Ademds, siguiendo a Husserl, el
cuerpo posibilita la constitucién de un espacio, entendido como horizonte que
estructura la presentacién posible de la multiplicidad de cosas. El modo en que el
espacio aparece como orientado corporalmente permite que puedan constituirse
el espacio y el sistema objetivo de los lugares: “El constituyente primero ya no es

3 Lépez Sdenz, M2 C. “El vacio que crea en pintura. Marfa Zambrano y Oriente”. Arte,

Individuo y Sociedad. 36, 3 (2024), pp. 521-531.

3 Lépez Sdenz, M2 C. “La imagen cinematografica como expresién universal del movimien-
to”, Lépez, M2 C. y Trilles, K. (Eds.). A las imdgenes mismas. Fenomenologia y nuevos medios.
Madrid, Apeirén, 2019, pp. 91-127.

3 Henri Maldiney ha privilegiado el espacio vacio y ha considerado que el color es constitu-
tivo de espacio, porque sus modulaciones ofrecen un ritmo espacio-temporal (Regard Parole
Espace, Paris, Cerf, 2012, p. 196). Merleau-Ponty ha entendido el ritmo como simultaneidad
espacio-temporal en movimiento . L. Angelino ha considerado que el ritmo “surge en el pun-
to de contacto entre nuestros cuerpo y la carne del mundo”, y expresa la correspondencia
entre los ritmos de la naturaleza y los ritmos internos de nuestro cuerpo, la ritmica conjun-
cién entre lo moviente y lo movido (“Drawing from Merleau-Ponty’s Conception of Move-
ment as Primordial Impression”, Research in Phenomenology, 45 (2015), pp. 288-302, p.
291). La autora anade que lo que produce el movimiento en pintura “es la coexistencia para-
déjica de una dinamis realizada y otra potencial” (p. 294), una potencia pasiva y otra activa
que habitarfan en el movimiento natural y en el movimiento fenoménico, respectivamente.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



LA FECUNDIDAD DE LA FENOMENOLOGIA GENERATIVA EN EL SIGLO XXI 1 129

la cosa en su forma y localizacién, sino el cuerpo como centro actual del mundo
experimentado”®.

A continuacién, nos detendremos en dos campos relacionados con el cuerpo
vivido en los que consideramos que la investigacién fenomenoldgica de la gene-
ratividad puede ser especialmente fecunda.

3. Encarnacion y generatividad humana

El cuerpo vivido es el niicleo de la intercorporalidad y de la generatividad
humana. Estructuramos el mundo que nos rodea desde una orientacién que
comienza en mi aqui y ahora, desde mi cuerpo situado y perteneciente a un
género. Hay que entender esta pertenencia de manera generativa o, como dice,
Sara Heinimaa, “la encarnacién humana es una pluralidad abierta, pero también
una estructura generativa que implica dos variantes principales: la femenina y
la masculina”™. Esto significa que lo “esencial” o, mejor, lo estructural es el ser
humano corporal situado y abierto a diferentes modalidades de ser-en-el mundo
que definirdn su “estilo”®. Es preciso desarrollar la diferencia sexual en el marco
de nuestro ser-en-el-mundo, de la intersubjetividad y de la intercorporalidad,
convirtiendo dicha diferencia en “una categoria existencial-fenomenoldgica que
hace referencia a dos diferentes modos de ser humano” o, todavia més plu-
ralmente, a dos #ipos generativos -tal y como los entiende Husserl- de los indi-
viduos®. Pienso que estas categorias deberfan aplicarse asimismo al estudio de

3¢ Husserl, E. Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit. Texte aus dem Nachlass. Zwiter Teil.
1921-1928. Husserliana XIV (Ed. 1. Kern). Den Haag, M. Nijhoff, 1973, p. 540, n. 2.

% Heinidmaa, S. “Embodiment and Bodily Becoming”, Zahavi, D. (Ed.) 7he Oxford Hand-
book of the History of Phenomenology. Oxford University Press, 2018, pp. 533-560, p. 554.

% Nos referimos al “estilo” fenomenolégicamente entendido, el cual, por otra parte, podria
singularizar y diferenciar atin mds la comprension de Steinbock de la fenomenologia como
una labor de generaciones. Siguiendo a Husserl, lo que distingue a los seres corporales son sus
diferentes estilos de relacionarse intencionalmente con sus circunstancias y entornos cambian-
tes (Husserl, E. Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit: Zweiter Teil: 1921-1928, pp. 67-8).
En mi opinién, el estilo no siempre es intencional y puede cambiar, ya que es una dindmica
que entrelaza la libertad y la facticidad, lo creado y lo condicionado. La fenomenologia no
debe limitarse a describir las variaciones de estilo, sino también investigar como se han gesta-
do las estilizaciones, qué han generado y qué otras posibilidades han invisibilizado.

% Heinimaa, S. “Embodiment and Bodily Becoming”, p. 547.

4 Véase mi trabajo, “Fenomenologfa y feminismo”. Daimon, 63 (2014), pp. 45-63, pp.
52-54.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



130 1 M? CARMEN LOPEZ SAENZ

la discriminacién en razén de las diferencias sexuales y, para ello, tendrian que
entrar en comunicacién con otras como “alienacién”, “opresién” o “subordina-
cién”. Los conceptos fenomenoldgicos de “estilo” y “unidad estilistica”, si verda-
deramente son adecuados para investigar la diversidad de la encarnacién humana,
deberian potenciar el didlogo de la fenomenologia con las ciencias y preguntarse
si esos estilos se han adquirido voluntariamente o no, qué consecuencias tienen y
cémo pueden reeducarse y transformarse. Con esto queremos decir que nuestros
modos de ser -consciente e inconscientemente- en-el-mundo también pueden
considerarse genética y generativamente. La fenomenologfa critica®! no puede
pasar por alto las dimensiones escondidas y enmascaradas de la génesis y sus
consecuencias. Estas deberfan ser abordadas por una fenomenologia que se haga
preguntas retrospectivas, indague cémo algo se ha generado, qué ha generado y
qué otras posibilidades se han eliminado, en suma, por una fenomenologia que
aspire a denunciar las injusticias y a cambiar las situaciones y sedimentaciones
discriminatorias.

A ella contribuy6 decididamente Simone de Beauvoir, que “no considera la
diferencia sexual como tal como su objeto de estudio, como si fuera una cosa,
sino la diferencia sexual tal y como es constituida a través de la injusticia”#*. Aun-
que la encarnacién humana no se reduce a la diferencia sexual y la investigacién
de esta no se agota en la del cuerpo vivido, la discriminacién en razén de dicha
diferencia es, sin duda, uno de los problemas candentes que la fenomenologfa no
puede eludir. Husserl no la tematiza, pero contempla “el problema de los sexos”
como uno de los problemas de generatividad que aparecen en el marco de los
problemas trascendentales que engloban a todos los seres vivientes*’ y pueden
ser objeto de investigaciones fenomenoldgicas. Sin duda £/ Segundo sexo ha sido
una de ellas. Esto indica que el feminismo contribuye a la fenomenologia tanto
como ella a él. En esta linea, Christina Schiies ha aplicado la fenomenologia de
Husserl a un enfoque feminista de la generatividad* mostrando asi este otro lado

# Husserl concibe la critica como una indagacién intersubjetiva retrospectiva de la apropia-

cién (Steinbock, A. “The Project of Ethical Renewal and Critique: E. Husser!’s Early Pheno-
menology of Culture”, Southern Journal of Philosophy 32, 4 (1994), pp. 449-464, pp. 457 y
ss.).

# Mann. B. “The Difference of Feminist Phenomenology. The Case of the Shame”, Puncta
1 (2018), pp. 41-73, p. 55.

4 Husserl, E. Die Krisis der Europiischen Wissenschaften und die transzendentale Phinomeno-
logie. Husserliana VI. (Ed. W. Biemel).Den Haag, M. Nijhoff, 1976, pp. 191-2.

# Schiies, C. “Generative Phinomenologie in feministischer Perspektive”, Stoller et al.,
Feministische Phinomenologie und Hermeneutik. Wiirzburg, Orbis phaenomenologicus, 2005,

pp. 46-606.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



LA FECUNDIDAD DE LA FENOMENOLOGIA GENERATIVA EN EL SIGLO XXI 1 131

de la interrelacién del movimiento fenomenoldgico con el feminismo como una
fructifera reciprocidad entre tradiciones de pensamiento.

Junto al “problema de los sexos”, el nacimiento y la muerte son, para Husserl,
problemas de la generatividad y de la constitucién trascendental de su senti-
do como acontecimientos mundanos. Se trata de fenémenos-limite, que son
definidos por Steinbock como “fenémenos dados como no siendo capaces de
ser dados™®. Husserl piensa, en efecto, que el sentido del nacimiento humano
es un limite inalcanzable, porque el ego trascendental no puede ser sujeto de
generacion, como tampoco puede morir. Sin embargo, puedo aprehenderme
a m{ misma generativamente como situada entre¢*® el nacimiento y la muerte,
esos aconteceres que dan lugar a la sucesién de generaciones y sobre cuya base
se edifica la historia y la “Generatividad espiritual”, a la que se refiere Steinbock
como ese conjunto de fines que estdn més alld de la finitud de las generaciones®.

Reparemos, en primer lugar, en que la fenomenologia comprende el naci-
miento y la muerte como acontecimientos esenciales para la constitucién del
sentido, no como meros acontecimientos empiricos en el mundo. Enriquece asi
el significado de estos que, a su vez, dardn concrecién y probardn la eficacia de la
metodologfa fenomenoldgica. En segundo lugar, nacimiento y muerte muestran
que la generatividad va mis alld de la mera coexistencia y de la pluralidad de
relaciones intersubjetivas. Como dice Waldenfels, “la generatividad significa que
yo no entro meramente en contacto con otros en el mundo y vivo en el mundo
con ellos, sino que también yo vengo de ellos y vivo ez ellos™®. De ahi la impor-
tancia fenomenoldgica de la muerte como fenémeno vivido comunitariamente,
asi como el interés del nacimiento, cuya experiencia —en segunda y tercera per-
sona, la de mi nacimiento narrado; en primera persona, la experiencia de dar a
luz- estd siendo cada vez mds explicitada en nuestro siglo por la fenomenologia

de la natalidad.

 Steinbock, A. Limit-Phenomena and Phenomenology in Husserl. London, Rowman and

Littlefield, 2017, p. 1.

% Comprendo este “entre” no solo como nexo entre contrarios, sino como un “lugar”
(Lépez, M2 C. “El ’lugar’ de la nada en la filosoffa. “Entre’ la conciencia y el mundo”, pp.
103-131.

4" Husserl, E. Ms KIII 4. Citado por Walton, R. “Fenomenologfa y reflexién sobre el tiem-
po, la historia, la generatividad y la intersubjetividad”, Acta fenomenoldgica Latinoamericana.
IV (2012), pp. 319-348, p. 331.

8 Waldenfels, B. Das Zwischenreich des Dialogs. Den Haag, M. Nijhoff, 1971, p. 346.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



132 1 M?®* CARMEN LOPEZ SAENZ

Salta a la vista que las fil6sofas cercanas a la fenomenologfa han pensado mas
el nacimiento que la muerte, tal vez porque se han interesado mds por la genera-
tividad que por la génesis y, como dice Steinbock, “los problemas constitutivos
pasan de la inmortalidad al problema de la natalidad cuando se desplazan desde
una perspectiva genética a otra generativa’®. La “natalidad”, entendida como
orientacién fenomenoldgica hacia el sentido del nacimiento, se convierte en el
nuevo rasgo rector de la fenomenologia, ya que puede responder incluso a la
inmortalidad fenomenoldgica integrindola y situdndola en la natalidad™.

Merleau-Ponty ha subrayado la vida con otros diciendo: “se muere solo pero
se vive con los otros; somos la imagen que ellos se forjan de nosotros; alld dénde
estdn, también estamos nosotros™'. Se ha interesado asimismo por el nacimiento,
entendiéndolo como origen y fuente constante de ser y de conocimiento. De ahi
que se haya definido su fenomenologia de la percepcién como “una fenomeno-
logifa del nacimiento (naissance) y del co-nacimiento (connaissance)”*, en virtud
de su progresiva ontologizacién del sentido “pregnante” de la Gestalttheorie que
conduce “al acoplamiento y a la gestacién™’ como temas corporales y como
problemas ontoldgicos generativos y relativos al nacimiento. En contraste, la
conciencia aisladamente considerada no puede tener conciencia de su nacimien-
to, porque “el nacimiento [no es un acto] de constitucién, sino de institucién de
un futuro”* al que nos abrimos, igual que nos dirigimos a nuestro pasado, desde
nuestro presente carnal y viviente.

Martin Heidegger no considera esencial este presente carnal ni el naci-
miento, sino que prioriza el ser-para-la-muerte. Inspirdndose en su concepcién
del ser arrojado al mundo, pero, sobre todo, desarrollando la concepcién de
Hannah Arendt de la natalidad como condicién de posibilidad del comienzo,
Shiies asegura que “el concepto de nacimiento confirma la idea de que la gente
vive en un contexto generativo de relaciones y pluralidad”. Esta autora indaga
el significado de “ser-nacido o nacida”. Entiende el nacimiento como el salto

&

9 Steinbock, A. Limit-Phenomena and Phenomenology in Husserl, p. xiv.

0 Tbid., p. 35.

1 Merleau-Ponty, M. Sens et non-sens. Paris, Gallimard, 1966, p. 225.

52 Saint Aubert, E. Etre et Chair. Lépreuve perceptive de ['étre: avancées ultimes de la phénomé-
nologie de Merleau-Ponty. Paris, Vrin, 2021, p. 207.

9 Ibid., p. 208.

>4 Merleau-Ponty, M. LInstitution dans ['histoire personnelle et publigue, p. 38.

55 Schiies, C. “Natality philosophical Rudiments concerning a Generative Phenomenology”,
Thaumazein, 4-5 (2017), pp. 9-36, p. 10.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



LA FECUNDIDAD DE LA FENOMENOLOGIA GENERATIVA EN EL SIGLO XXI 1 133

basico del modo de vida pre-natal al posnatal, ya en el mundo de los objetos
intencionales. De ahi que el nacimiento sea “la condicién de posibilidad de la
intencionalidad™® por la que los seres humanos pueden iniciar la constitucién
del sentido no como una ruptura con la fase previa, sino como una diferencia-
cién de la existencia prenatal. Pienso, no obstante, que, mds que una de esas
diferenciaciones, la vida intencional es propia del encontrarse ya en el mundo
como sujeto dirigido a él.

Lo relevante es que Shiies interpreta el nacimiento como la primera diferen-
cia, como apertura al mundo y a los otros e incluso como cohesién narrativa®,
ya que el nacimiento supone una transicién o una continuacién de la vida gene-
racional y, a la vez, una disrupcién o separacién de cada singularidad que entra
en el mundo. Como él, la intencionalidad es una tensién entre el mundo y el yo,
el yo y el otro, pero el nacimiento es un fenémeno mds generativo y relacional.

Ciertamente no es posible experimentar en primera persona la separacién
y la entrada en el mundo que implica el nacimiento; es innegable, no obstante,
su experiencia en tercera y en segunda persona (sobre todo, la de los padres), de
modo que, mds que un fenémeno-limite, considerado desde la conciencia encar-
nada, el nacimiento podria considerarse como el prototipo de la generatividad
trascendental y empirica, pues, como dice Heinamia, “nuestro nacimiento es un
tipo especifico de proceso corporal vivido que nos es evidenciado por una sola
persona —nuestra madre- que sirve paradéjicamente de su lugar, su testigo y eje-
cutora (agente)”*®. Como estamos viendo, no solo es sentido por la madre, sino
que, en el siglo XXI el padre tiene asimismo la oportunidad de experimentarlo y
asumir esa posibilidad con mayor o menor implicacién. En definitiva, mi propio
nacimiento puede ser experimentado generativamente a través de la experiencia
vivida y contada por mis padres, familiares y compafieros™.

Al estar intimamente unida a la experiencia del embarazo, la del nacimiento
parece poder ser Unicamente experimentada por la madre. Por eso, otro cam-
po de estudio fenomenolégico puede ser el de la imbricacién de la vivencia
del embarazo en primera persona con la experiencia en segunda (padre y seres

> Ibid., p. 19.

57 Schiies, C. “The Birth of Difference,” Human Studies 20, 2 (1997): 243-52, pp. 250-1.
5% Heindmaa, S. “An Equivocal Couple Overwhelmed by Life. A Phenomenological Analysis
of Pregnancy”. PhiloSOPHIA, 4, 1 (2014), pp. 31-49, p. 33.

% Steinbock, A. “Generativity and the scope of generative phenomenology”, Welton, D. (ed.)
The New Husserl. A Critical Reader. Indiana University Press, 2003, pp. 289-325, p. 308.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



134 1| M?®* CARMEN LOPEZ SAENZ

queridos) y tercera persona (experiencia cientifica). La fenomenologia afronta
la gestacién como maternidad y como relacién entre lo familiar y lo extrafno®.
En ambos sentidos, el andlisis fenomenoldgico es relevante para una concepcién
mids profunda de la intersubjetividad (empatia, comunicacién originaria, sujeto

dividido, duplicado).

En relacién con esto dltimo y, siguiendo a de Beauvoir, Iris M. Young, ha
analizado la experiencia del embarazo rebatiendo la fenomenologfa del sujeto
unificado como condicién de la experiencia, afirmando que el sujeto del cuer-
po embarazado estd descentrado, alienado y duplicado: “Cuando comienza mi
embarazo, lo experimento como un cambio en mi cuerpo: me convierto en
diferente de lo que fui”®'. La conciencia de la embarazada “estd animada por una
doble intencionalidad” y, por ello, su subjetividad se divide entre la conciencia
de si misma como cuerpo y la conciencia de sus objetivos®.

Young parece estar reduciendo toda intencionalidad a la direccionalidad de la
conciencia hacia objetos, pero, como Husserl reconoce, hay también una inten-
cionalidad viviente, latente y operante formando parte de una intencionalidad
total®. Young escinde, ademds, la inmanencia de la trascendencia, en lugar de
considerarlas en su correlacién. De ahi que vea a la embarazada dividida entre
un “yo puedo” y un “yo no puedo”. En mi opinién, de la misma manera que el
cuerpo-sujeto siempre acompana al cuerpo-objeto, todo cuerpo vivido posee un
“yo puedo” en tensidn con un “yo no puedo” que calibra sus posibles relaciones
con el mundo y los otros. Gracias a ello, se readapta a los cambios y evita ries-
gos innecesarios. Por drésticas que sean las transformaciones, la intencionalidad
motora y el yo de la voluntad nunca desaparece en su contrario, sino que se
reajusta a la nueva situacién generando asi nuevos modos de relacionarse en el
mundo. Es preciso, por tanto, considerar generativamente la intencionalidad y
su inhibicién y, en general, la corporeidad y su experiencia, pues ni la una se da
al margen de la otra ni de una vez por todas.

©  Bornemark, J. Smith, N. (eds.) Phenomenology of Pregnancy. Stockholm, Sédertdrn, 2016.
" Young, I. M. 1984. “Pregnant Embodiment. Subjectivity and Alienation”, On Female
Body experience. “Throwing like a Girl” and other Essays. Oxford U. P. 2005, pp. 46-61, p. 49.
2 Jbid., pp. 51-2.

65 Me refiero a la vida intencional que no es mera inteleccién sino, como aseguraba Fink, un
“proceso universal, totalidad concreta que engloba la oposicién sujeto-objeto” (Fink, E.
“Lanalyse intentionnelle et le probléme de la pensée spéculative”, en Van Breda, H.L. (ed.)
Problémes actuels de Phénoménologie. Paris, Desclée de Brower, 1952, pp. 53-87, p. 77).

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



LA FECUNDIDAD DE LA FENOMENOLOGIA GENERATIVA EN EL SIGLO XXI 1 135

Desde la perspectiva de Heiniimaa, la gestacién experimentada en primera
persona no implica indistincién yo-otro, sino una divisién (divide) especifica
yo-otro, por la que se produce una separacién entre dos seres sensoriomotores
en una relacién de anidamiento (nesting) o incorporacién de dos sujetos inter-
dependientes. Por consiguiente, el embarazo no erosiona las fronteras entre el
yo y el otro o entre lo propio y lo ajeno, sino que asegura la reconstruccién de

ambas diferencias®.

Considero que el embarazo es una experiencia de interdependencia capaz
de enriquecer la intersubjetividad; no anula el yo de la persona embarazada,
pues su subjetividad sigue siendo lo que siempre fue: un proceso de cambios y
reajustes corporales y temporales en sus relaciones con el mundo y los otros. Por
otra parte, los cambios pueden ocurrir involuntaria y stibitamente, pero también
pueden ser buscados por el sujeto.

Estas consideraciones sobre el nacimiento en el marco de la intersubjetividad
fenomenolégica y la fenomenologia generativa, no autorizan a definirla como
“una prdctica que descentre la nocién de experiencia constituida por el sujeto
en favor del evento, que no es constituido por, sino padecido (undergone) por
el sujeto”®. En primer lugar, la racionalidad fenomenolégica, aun comprendida
generativamente, no deja de ser tedrico-préctica y axioldgica. Ademds, la fenome-
nologia del acontecimiento no es la Gnica “prictica” que descentra la experiencia
en primera persona. En el didlogo, por ejemplo, la experiencia propia es también
experiencia en segunda persona, porque es apertura a lo otro y exige desapro-
piacién y escucha para aprehenderla. El didlogo con las ciencias introduce, ade-
mis, la experiencia en tercera persona, que, si es experiencia vivida, integra a las
anteriores y genera sentido en sus intercambios. De ahi que la interaccién entre
fenomenologfa y hermenéutica dialdgica sea fundamental para buscar una verdad
que no se reduzca a la mera adecuacién de la cosa con el intelecto®.

En segundo lugar, la fenomenologia generativa no pretende disolver la sub-
jetividad en el evento. Es eminentemente intersubjetiva, pero, también lo es

64

Heinimaa, S. “An Equivocal Couple Overwhelmed by Life. A Phenomenological Analysis
of Pregnancy”, p. 32.
9 Oksala, J. Feminist Experiences: Foucauldian and Phenomenological Investigations.
Evanston, Northwestern University Press, 2016, p. 96.
% Véase mi libro, La hermenéutica filoséfica de H-G. Gadamer en busca de la verdad. Madrid,
Dykinson, 2018, especialmente, cap. 1, “La génesis de la hermenéutica filoséfica
contemporinea’.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



136 | M? CARMEN LOPEZ SAENZ

la subjetividad trascendental que, como Husserl declara, se comprende como
intersubjetividad trascendental o “como ménada primordial que lleva en si
intencionalmente las otras ménadas™’. Cada persona es una subjetividad trans-
cendental que se reconoce y desarrolla como tal en el mundo compartido y
ejercitando la intersubjetividad. “El problema de los sexos”, como problema de
generatividad al que se refiere Husserl, tiene ese sentido de reciprocidad inter-
subjetiva en la constitucién del sentido —tanto del sentido compartido como del
sentido de las diferencias— y esto no es algo que pueda ser interpretado como
algo padecido por el sujeto y que pueda ser acometido por una fenomenologia
del evento.

Una vez justificada la importancia de la intersubjetividad fenomenoldgica,
creemos que habria que recuperar la fenomenologia existencial de Simone de
Beauvoir, concretamente su vindicacién de que las mujeres se constituyan como
sujetos o alcancen esa subjetividad trascendental que se objetiva en la humanidad
en correlacién con el mundo, y que Husserl da por universalmente adquirida. En
esta linea, £/ segundo sexo de Beauvoir ha sido interpretado perspicazmente por
Heinimaa como “A Genealogy of Subjection™®. Yo afadirfa que esta emblems-
tica obra de Beauvoir denuncia que la mujer no aparezca a lo largo de la historia
como otro yo, sino, precisamente, como “el segundo sexo”. El ensayo de Beauvoir
explicita los diversos modos por los que se ha ido generando la discriminacién de
la diferencia sexual hasta convertirla en lo otro absoluto y en objeto para otro. A
la fenomenologia feminista le compete seguir pensando cémo se constituye y se
discrimina hoy en dia la diferencia sexual.

La fenomenologfa generativa no solo aborda las modalidades de la intersubje-
tividad y la subjetividad trascendental de los sujetos empiricos, sino que es capaz
asimismo de pensar una temporalidad m4s alld de la vida del sujeto individual y
profundizar en las diversas estructuras histéricas e instituciones que conforman
a lo largo del tiempo la experiencia subjetiva, la cual, por consiguiente, no es
Unicamente una experiencia en primera persona.

A pesar de estas matizaciones, estoy de acuerdo con Oksala en que la
fenomenologia generativa plantea importantes desafios a la fenomenologia

" Husserl, E. Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit. Texte aus dem Nachlass. Dritter Teil:
1929-1935. Husserliana XV (Ed. 1. Kern). Den Haag, M. Nijhoff, 1973, p. 17.

8 Heinimaa, S. Toward a Phenomenology of Sexual Difference. Husserl, Merleau-Ponty,
Beauvoir. Oxford, Rowman and Littlefield, 2003, pp. 101-125.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



LA FECUNDIDAD DE LA FENOMENOLOGIA GENERATIVA EN EL SIGLO XXI 1 137

feminista, como “la necesidad de teorizar la diferencia sexual como una estruc-
tura intersubjetiva de significado, contestando asi la critica post-estructural de la
fenomenologia feminista, segtn la cual plantear las experiencias de las mujeres
como punto de partida significa centrarse en los efectos de los discursos, exclu-
yendo un andlisis de las estructuras histéricas y culturales que los constituyen®.
La fenomenologia feminista, en efecto, sostiene que la diferencia sexual no puede
reducirse a un efecto del lenguaje. En nuestra opinién, la generatividad fenome-
noldgica entre la experiencia en primera, segunda y tercera persona, asi como sus
distintas modalidades de expresién “dan carne” a los discursos y abren posibili-
dades de transformacion individual y colectiva de las situaciones de desigualdad
de las mujeres.

Simone de Beauvoir fue pionera en describir fenomenolégicamente la expe-
riencia vivida por las mujeres y en denunciar la imposibilidad del reconocimiento
entre sujetos en situaciones de exclusién y opresién. Pensaba hegelianamente el
reconocimiento como resolucion del conflicto yo-otro, mientras que Hussetl lo
interpretaba como intersubjetividad correlativa a la objetividad, una objetividad
que “estd referida constitutivamente al primer yo-ajeno, al que tiene la forma del
“otro”, es decir, del no-yo en la forma de “otro-yo””°. Se evidencia aqui la afirma-
cién husserliana de otras subjetividades, pero, ;qué puede significar la forma otra
del yo? Constituimos conjuntamente un mundo objetivo y en él se presentan de
nuevo todos los yoes, ahora con el sentido “seres humanos”, es decir, como seres
psicofisicos”, no como objetos de accesibilidad inmediata, sino como modos de
“accesibilidad verificable de lo que es originalmente inaccesible””?. La alteridad
queda asi preservada al mismo tiempo que su proximidad.

Desde esta premisa, Bernhard Waldenfels se ha preguntado si, en la fenome-
nologia husserliana, el extrano aparece por primera vez como neutro —como ha
sido reiteradamente criticado por el feminismo— o, mds bien, como un extrafio
masculino/femenino. En su opinidn, el otro aparece ya como “ozro perteneciente a
un género o como el extrario perteneciente a un género, precisamente porque se me
da originariamente como inaccesible, mientras que a lo otro neutro accedo como

®  Oksala, J. “What is feminist Phenomenology? Thinking Birth philosophically”, Radical
Philosophy ,126 (2004), pp. 16-22, p. 21.

7 Husserl, E. Formale und Transzendentale Logik: Versuch einer Kritik der logischen Vernunft.
Husserliana XVII. (Ed. P. Janssen). Den Haag, M. Nijhoff, 1974, p. 248.

"t Husserl, E. Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrige, p. 137.
72 Ibid., p. 144.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



138 1 M? CARMEN LOPEZ SAENZ

accedo a las cosas’”, es decir, directamente desde mi experiencia. En cambio,
cuando a la extrafeza primaria del otro se suma la que yo misma tomo prestada
de él y del mundo, la experiencia se convierte en un movimiento en el que “lo
propio y lo ajeno se encuentran el uno al otro por su parte sobre el fondo de una
razén general presumida por toda experiencia”%. Como la experiencia ajena, el
extrafio perteneciente a un género no es una variacién de la experiencia; “mds
bien, la experiencia seria experiencia ajena de un extremo a otro””. Una vez mds,
es necesario un esfuerzo para llevarla a la expresién de su propio sentido.

Judith Butler descarta, por el contrario, la experiencia y considera que el
género no se puede rastrear ni siquiera hasta un origen definible, porque “es en si
mimo una actividad originaria que tiene lugar incesantemente””°. Sin embargo,
frente a su confianza en la performativity, la eleccién y el lenguaje, la fenome-
nologia estdtica, genética y generativa estd demostrando ser mds inspiradora y
clarificadora de las diferencias entre los sujetos y del género en su relacién con
el cuerpo y el tiempo vividos.

En relacién con esto dltimo, quisiera delinear brevemente ahora uno de los
temas en los que trabajo desde hace algunos afos y que consideré relevante para
una fenomenologia de las generaciones: el cuerpo que envejece y sus relaciones
con la temporalizacién.

4. Temporalizacion y edades de la vida

Uno de los méritos de Simone de Beauvoir es haber pensado fenomenolé-
gicamente la temporalizacién en relacién con el envejecimiento. Tanto para ella
como para Merleau-Ponty, “existencia” es temporalizacién mds que temporalidad:
“para la realidad humana, existir significa temporalizarse uno mismo””’. Merleau-
Ponty encuentra el origen de esta potencialidad que diferencia al ser humano de
las cosas en la apertura motriz del cuerpo propio. De Beauvoir nos recuerda que

7> Waldenfels, B. “Experience of the Alien in Husserl’s Phenomenology”, (Trad. A.
Steinbock), Research in Phenomenology 20, 1 (1990), pp. 19-33, p. 25.

™ Ibid., p. 28.

7> Ibid. p. 31.

76 Butler, J. “Sex and Gender in S. de Beauvoir’s 7he Second Sex”, Yale French Studies 72
(1986), pp. 25-39, p. 39.

77 Beauvoir, S. de. 1970. La Vieillesse. Paris, Gallimard, 2020, p. 510.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



LA FECUNDIDAD DE LA FENOMENOLOGIA GENERATIVA EN EL SIGLO XXI 1 139

el tiempo se encarna en un cuerpo generizado. Desde mi perspectiva, el tiempo
es experiencia de la alteridad temporalizacién desde nuestro aqui y ahora, desde
ese punto cero que es, para Husserl, el cuerpo propio, incardinado en plurales
situaciones y orientado a mi.

Una de las obras de Husserl que la fenomendloga leyé en alemdn y discutié
con Sartre en los anos 30 fue Lecturas sobre la conciencia interna del tiempo’®.
Rudolf Bernet afirma que estas Lecturas han sido un suelo generativo para la
fenomenologia francesa”. De Beauvoir pertenece, sin duda, a ella, a la fenome-
nologfa genética del tiempo vivido, el cual puede entenderse como un modo de
generatividad (del sujeto en el tiempo y de este en aquel). La fenomenologfa de la
generatividad va més alld de la génesis de ego, como estamos viendo, a la subjeti-
vidad como intersubjetividad en la que, en palabras de Husserl, compartimos con
los otros generativamente “un tiempo comunicativo, un tiempo intersubjetivo e
intergeneracional”®®. En qué consiste, como se pone de manifiesto y qué efectos
tiene en nuestras vidas ese tiempo, son preguntas que podrian llevarnos a com-
prender y enriquecer nuestra coexistencia. Esta es una de las tareas pendientes
de la fenomenologia generativa.

Como la mayoria de los fenomenélogos —una remarcable excepcién es
Alfred Schiitz-, de Beauvoir no tuvo en cuenta ese tiempo intergeneracional ni
el intercambio de sentido y la interaccién entre generaciones, porque priorizaba
el tiempo proyectivo y crefa que habia una brecha intergeneracional®'. Esta es,
a mi juicio, una de las razones de su concepcidn negativa del tiempo de la vejez
que, al igual que la mujer en E/ segundo sexo, es invisibilizada por la sociedad y
reducida a “Otra”. Ciertamente, el pesimismo de esta fenomendloga en La vejez
proviene, en gran medida, de su descripcion critica de la situacién de los ancianos
en su época. De hecho, dice haber escrito la obra para “romper la conspiracién
del silencio”® de la sociedad de consumo.

78 Beauvoir, S. de. 1960. La forcé de ['dge. Paris, Gallimard, 2011, pp. 261-2.

7 Bernet, R. “Einleitung”, Husserl, E. Texte zur Phinomenologie des inneren Zeitbewusstseins
(1893-1917). Bernet, R. (ed.). Hamburg, F. Meiner, 1985, p. xiii.

8 Husserl, E. Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit: Dritter Téil, p. 199.

81 Beauvoir, S. de. La Vieillesse, p. 536.

82 Jbid., p. 8.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



140 | M?®* CARMEN LOPEZ SAENZ

La “fenomenologfa de la vejez™® de Beauvoir resulta todavia muy util para
comprender y abordar esta etapa. A mi me motivé a pensar el envejecimien-
to desde la fenomenologfa del tiempo, particularmente desde la interpretacién
merleau-pontiana del presente viviente (lebendige Gegenwart) de Husserl en un
sentido generativo®. Como Beauvoir, entiendo el envejecimiento como un pro-
ceso temporal y como un fenémeno disimulado por nuestras sociedades mer-
cantilistas deshumanizadas, pero también como un tema excluido por nuestro
pensamiento temeroso de lo otro, especialmente, del devenir otro de nosotros
mismos. La lectura interpretativa de La vejez puede contribuir a desarrollar este
y otros temas que apenas han sido contemplados por la fenomenologia genética
y generativa; por su parte, esta puede ayudar a enlazar la vejez con el cuerpo vivi-
do (Leib) y el tiempo anénimo —comprendido, por ejemplo, como generalidad
social, cuerpo habitual®-, como el pasado generativo de mi presente -como mi
individualidad, mi cuerpo actual-, incluso como un pasado que no puede ser
capturado por el cogito y, sobre todo, como presente viviente. Reinterpretado por
Merleau-Ponty como presente denso y tiempo vertical, en didlogo con de Beau-
voir, esta concepcidn viva del presente ayuda a comprender la vejez de un modo
critico, pero menos negativo que de Beauvoir, porque el presente viviente, al que
se refiere Merleau-Ponty, imbrica todas las dimensiones temporales, no solo el
futuro que, segtin de Beauvoir, se acorta trdgicamente para los ancianos al mismo
tiempo que su pasado crece y se queda fijado. El presente viviente, en cambio,
interrelaciona las dimensiones temporales en su movimiento generativo en el
tiempo. No es un movimiento cronoldgico, orientado al futuro y, finalmente, al
ser-para-la-muerte, sino un movimiento serpenteante y hasta reversible, como el
movimiento retrégrado de lo verdadero del que habla Bergson, ese movimiento

8 Miller, S. “The lived Experience of Doubling: Simone de Beauvoir’s Phenomenology of

Old Age”, O’Brian, W. Embree, L. (Eds.) 7he existential Phenomenology of Simone de Beauvoir.
Dordrecht, Kluwer, 2001, pp. 127-147.

8¢ Véase mi trabajo, “Experiencia de la vejez y génesis del presente viviente”. En Lépez, M2
C. Moreno, C. (eds.) Del tiempo. Perspectivas fenomenoldgicas. Madrid, Dykinson, 2024, pp.
245-273.

8 Frente a Beauvoir, que considera negativamente el hdbito como pasividad, no como ver-
dadero aprendizaje activo, Merleau-Ponty piensa que los hdbitos expresan el poder de dilatar
nuestro ser en el mundo y cambiar la existencia. Steinbock interpreta esto como “creacién de
nuevas normas’ (Steinbock, A. “Saturated Intentionality”, Welton, J. (ed.) 7he Body. Oxford,
Blackwell, 1999, pp. 178-199, p. 186). Yo preferiria hablar de reactivacién de sentidos
précticos por el esquema corporal y de “institucién” de nuevos sentidos.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



LA FECUNDIDAD DE LA FENOMENOLOGIA GENERATIVA EN EL SIGLO XXI | 141

que reestructura el pasado desde el presente con vistas a un futuro® que vivifica
al presente mientras se encarna en ¢él.

Schiies también se ha propuesto afrontar de un modo mds optimista la vejez
revalorizando el presente fenomenolégico, pero ella lo identifica con el orden
de la afectividad®’. En efecto, el tiempo nos afecta, pero también nosotros lo
empleamos para introducir orden en nuestra vida. Schiies discute la tesis beau-
voiriana de que ya no hay futuro para los viejos reactivando la fenomenologia de
Max Scheler y considerando que toda la vida interna, no solo la vejez, conlleva
su propia finitud®. Sin embargo, como de Beauvoir, piensa que “no es el tiempo
lo que fluye, sino las actividades™ que desarrollamos. Yo quisiera recordar que
no son nuestras actividades ni el yo activo y despierto quienes crean el tiempo
y que siempre hay una pasividad en la actividad y, tal vez, generatividad entre
ellas. El tiempo vivido es tan generativo como el tiempo que pasa por nosotros.
Hay, por otra parte, un tiempo intersubjetivo e intergeneracional, un tiempo de
la existencia temporalizante y temporal y, en suma, una generatividad de la que
no somos los tnicos artifices. Andlogamente, la experiencia es afeccién en y de la
accién. No es licito excluir esa experiencia vivida por millones de personas que
es la vejez alegando que su capacidad de accién es limitada, como si la actividad
estuviera ya definida y, por si sola, fuera el paradigma de la normalidad.

Gail Weiss ha explorado la co-generatividad entre normalidad-anormalidad,
explicitada por Steinbock™, y la ha puesto en relacidon con los andlisis beauvoiria-
nos del envejecimiento y los de Merleau-Ponty de la discapacidad, tanto desde la
perspectiva de la experiencia en primera y en tercera persona. Ha mostrado que
lo que puede y debe ser normal se convierte en anormal cuando viola las normas
perceptivas y conceptuales que evitan que reconozcamos la rica perspectiva que
pueden ofrecer los ancianos y las personas con discapacidad. Para tenerla en
cuenta, Weiss propone diversas estrategias, presentes en de Beauvoir y Merleau-
Ponty, capaces de cumplir lo que denomina “la normalizacién de lo anormal™".

% Asf lo ha interpretado Al-Saji, A. “When Thinking Hesitates: Philosophy as Prosthesis and
Transformative Vision”, The Southern _Journal of Philosophy, 50, 2 (2012), pp. 351-361, p. 353.
8 Schiies, C. “Age and Future. Phenomenological Paths of Optimism”, Stoller, S. (ed.)
Simone de Beauvoir’s Philosophy of Age. Berlin, De Gruyter, 2014, pp. 215-230, p. 225.

5 Tbid., p. 222.

8 Ibid., p. 227.

% Steinbock, A. Home and Beyond, pp. 123-178.

91 Weiss, G. “The "Normal Abnormalities" of Disability and Aging”, Fielding, H. Olkowski,
D. (eds.) Feminist Phenomenology Futures. Bloomington, Indiana University Press, 2017, pp.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



142 | M?®* CARMEN LOPEZ SAENZ

De nuevo, el cuestionamiento del sentido de la generatividad establecida y la
reciprocidad entre lo familiar y lo ajeno, redunda en los sentidos plurales que
ganamos. En este caso, descubrimos que lo familiar es, en realidad, un cuerpo
(corpus de significados, pero incluso un cuerpo normativizado) normativamente
especial que se ha construido con un privilegio asimétrico a través de modos de
apropiacién y desapropiacion del sentido sedimentado. Estos modos expresan
estilos particulares de acceso y comprension de la realidad, algunos de los cuales,
por diversas razones, son invisibilizados y despreciados.

Para terminar, desearia insistir no solo en la necesidad de recuperar la Gene-
ratividad fenomenoldgica sacando a la luz la fenomenologia de las filésofas y
poniéndolas en didlogo con otras fenomenologfas, sino también en la fertilidad
de la continuacién de la fenomenologia de Merleau-Ponty, de la que ya han
quedado algunas reflexiones dispersas.

5. “Tras” la generatividad de Merleau-Ponty

La fenomenologia de Merleau-Ponty, continuada en su nueva ontologia que
apenas tuvo tiempo de desarrollar, muestra la generatividad del didlogo con
otros pensamientos y otros impensados, y resulta eficaz para tratar los proble-
mas generativos. Esto se debe a que se inicié en la fenomenologia a través de los
manuscritos husserlianos de fenomenologia genética. En ellos descubrié razones
que estaban mds alld de la conciencia interna y que demostraban que actividad
y pasividad formaban parte de ese movimiento que es la generatividad y que la
conciencia de esta era una experiencia temporal. Se refiere, por ejemplo, a un
tiempo inmemorial que solo se revela como punctum caecum de la génesis perso-
nal, es decir, como lo que no es la persona, pero la hace posible®. Ese “punto” es
el Ineinander que no se ve: ni un sujeto ni un objeto, sino integrante del tejido

203-217, p. 211. Yo he interpretado esta estructura, en contra del edadismo y del cuerpo nor-
mativizado, como un reequilibrio y aceptacién del cuerpo envejecido en sus relaciones con el
mundo gracias al esquema corporal (Lépez Sdenz, M. C. (2024). “Fenomenologia del cuerpo
envejecido”. En J. L. Luna-Bravo (Ed.), Experiencias de infancia y vejez. Buenos Aires, Sb
Editorial.

92 Toda conciencia tiene un punto ciego que es, precisamente, “la ceguera que la hace
conciencia’, porque es el otro lado del ser sensible (Metleau-Ponty, M. Le visible et ['invisible,
pp- 308-9). Lo que la conciencia no ve, no lo ve justamente porque ella es conciencia (/bid., p.

301)

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



LA FECUNDIDAD DE LA FENOMENOLOGIA GENERATIVA EN EL SIGLO XXI | 143

. . <« . . . ”93
conjuntivo o de la “trama de la experiencia, esa carne del tiempo™” que no es
un en-si ni un para-si, sino una red de relaciones pasadas en el presente y hacia
el futuro.

A mi entender, Merleau-Ponty permite describir la generatividad desde den-
tro de ella, o sea, en el movimiento generativo mismo, que no seria nada sin el
movimiento hacia fuera que suscita y del que se alimenta. “Generatividad” es,
para él, movimiento histdrico e intersubjetivo, reactivacién de lo sedimentado,
la pasividad ez la actividad, pero también a la inversa, porque hay afeccién y esta
no solo desencadena actos ydicos, sino también intencionalidades horizdnticas,
afectivas, operantes, y hasta una intencionalidad impulsiva.

El trabajo de lo interior en lo exterior, y viceversa, arroja un interior de
la génesis empirica de la coexistencia. Este trabajo es el movimiento que hace
posible la interrelacién de lo empirico y lo trascendental: “[Para] Husserl, final-
mente, el origen trascendental no puede ser otro que el origen empirico: en el
origen empirico hay un interior, una historia concebible para explicitar, y que
estd alld bajo la forma del campo™*. Debido a que lo trascendental se halla en el
interior del campo intersubjetivo, Husserl se interroga por la historia intrinseca
a los fenémenos y se opone a la concepcién de la historia como una ciencia de
meros hechos. El trascendental irrumpe en la historia como ese interior que les
proporciona significado a estos. Este es el sentido del trabajo operante en esa
historia intencional que es “constituida y reconstituida progresivamente por el
interés que nos lleva hacia lo que no somos nosotros™ originariamente.

La generatividad que podemos encontrar en Merleau-Ponty no solo es una
dindmica del sentido que comienza “poniendo en movimiento” las oposiciones
binarias y los dualismos arraigados en nuestra filosofia, sino que es un movi-
miento ontoldgico, revelador del ser. Por ello, hay generatividad reciproca entre
la chair del cuerpo y la carne del mundo, generatividad entendida como movi-
miento centrifugo-centripeto. Este movimiento no es constituido, sino que se
instituye en lo ya instituido y adquiere densidad en el “ser vertical” (no el de
la horizontalidad sujeto-objeto, sino el ser carne desde la carne), clave de una

% Jbid., p. 150.
% Merleau-Ponty, M. Linstitution, p. 100.
%5 Merleau-Ponty, M. Signes. Paris, Gallimard, 1960, p. 75.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



144 | M?®* CARMEN LOPEZ SAENZ

ontologia dindmica, de una endo-ontologia u ontologia interior al ser (individual
y social) que prolonga la fenomenologia de la percepcién’.

Steinbock no habla del ser, ni de la ¢haiz, sino de una dacién “vertical” carac-
teristica de lo que nos resulta familiar, es decir, de aquello en lo que somos” y con
lo que no tejemos ni relaciones horizontales suibjetivo-objetivas ni intencionali-
dades noesis-noema. Ahora bien, la verticalidad merleau-pontiana va més alld de
una genealogia generativa de los actos donadores de sentido. Es una orientacién
que, como el ser vertical, no es una representacion ante la conciencia, sino ese
ser que “estd de pie ante mi cuerpo de pie, y en €l los otros”®. En este sentido, en
lugar de decir que “lo familiar es constituido como tal a través de lo ajeno, y lo
ajeno a través de lo familiar™, yo dirfa, siguiendo al fenomenélogo francés, que
ambos, lo familiar y lo ajeno, son instituyentes e instituidos. A diferencia de lo
constituido por la conciencia, lo instituido tiene sentido sin mi y, sin embargo,
no me es ajeno, porque siempre vivo con otros y otras. Se abre aqui un campo
de estudio de fenomenologia generativa de la tradicién y la reactivacién asi como
de la lengua y el habla, la pasividad y la actividad.

Un ejemplo de estos campos es el de Don Beith que, basdndose en la distin-
cién de Steinbock entre las tres dimensiones metédicas de la fenomenologfa: la
estdtica, la genética y la generativa, ha llevado a cabo una interpretacién tripar-
tita de la pasividad merleau-pontiana'®. Ha definido, sin embargo, la pasividad
generativa como “una fuente radical de toda posibilidad”'’!, una definicién que
también podria aplicarse, desde mi punto de vista, a la actividad generativa si no

% He defendido esta tesis en mi trabajo, “From Genetic Phenomenology to Phenomenology of
Perception and Beyond”. Etudes Phénoménologiques, 4 (2020), pp. 225-252. La nueva ontologia
merleau-pontiana, en la que el movimiento de lo invisible en lo visible se comprende como
pregnancia, ha sido elogiada por Saint Aubert, E. Etre et Chair. Lépreuve perceptive de [étre:
avancées ultimes de la phénoménologie de Merleau-Ponty. Paris, Vrin, 2021.

97 Apostolescu, I. “The Phenomenologists Task: Generativity, History, Lifeworld. Interview
with A.J. Steinbock”, p. 14. Steinbock afirma que “De-limitation is characteristic of vertical
modes of givenness” (Limit-Phenomena and Phenomenology in Husserl, p. 5, p. 18). El movi-
miento y la verticalidad de la chair merleau-pontiana (aunque haciendo abstraccién de esta) son
empleados por Steinbock para describir la “intencionalidad saturada” como proceso continuo
de generacién de sentido y existencia (Steinbock, A. “Saturated Intentionality”, Welton, J. (ed.)
The Body. Oxford, Blackwell, 1999, pp. 178-199, p.195).

% Merleau-Ponty, M. Signes, p. 29.

99 Steinbock, A. Limit-Phenomena and Phenomenology in Husserl, p. 16.

100 Beith, D. The Birth of Sense. Generative Passivity in Mereleau-Pontys Philosophy. Ohio, O.
University Press, 2018, pp. 6-9.

00 Jbid., p. 9.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



LA FECUNDIDAD DE LA FENOMENOLOGIA GENERATIVA EN EL SIGLO XXI | 145

fuera porque “radical” sélo parece significar para este autor “escondida’, no una
direccién activa hacia la raiz o una radicalizacién por profundizacién.

Husserl y Merleau-Ponty todavia tienen mucho que ensenarnos sobre las sin-
tesis pasivas y los modos de actuacién de la pasividad. El primero descubrié una
pasividad perteneciente al acto que co-tematiza los objetos, “eine Art Passivitit
in der Aktivitit”'. Esto implica que las actividades son generativamente pasivas
o mejor, que pasividad y actividad son co-generativas. Distingufa, ademds, una
pasividad previa a la actividad (la pasividad del fluir temporal). Por su parte,
Merleau-Ponty, descubre una pasividad generativa en la naturaleza o una activi-
dad a partir de la no-actividad que trasciende la pasividad ez la actividad a la se
refirié Husserl (una Passivitit in der Aktivitit del aprehender)'®.

En suma, la fenomenologia genética y la generativa han inspirado a Merleau-
Ponty tanto como él, y tantos otros y otras fenomendlogas, siguen instigando a
la fenomenologia mds actual y a nosotros mismos a afrontar generativamente
los problemas de nuestro siglo XXI.

Conclusion

La dimensién generativa de la fenomenologia se ocupa de la experiencia
generativa y de su estructura principal: lo familiar/lo extrano, estructura que,
como hemos argumentado es mds que un proceso de co-generacién de sentido;
es poiesis y movimiento ontoldgico.

Hemos presentado algunos de los multiples campos de accién en los que
es susceptible de desarrollarse esta fenomenologia generativa. Particularmente,
hemos prestado atencidén a los campos en los que creemos haber logrado algunos
resultados, asi como a las recientes investigaciones fenomenolégicas sobre dichos
campos y a los interesantes problemas generativos que involucran. Uno de los
mis relevantes es el de la intersubjetividad, del que se sigue la interculturalidad,
y que viene mediado por la intercorporalidad. La generatividad humana tiene
a esta como ndcleo, de la misma manera que el cuerpo vivido es el punto cero
de nuestra experiencia vivida. El tiempo que pasa incesantemente por él y la

102 Ibid., p. 119.
193 Husserl, E. Erfahrung und Urteil. Hamburg, Claassen & Goverts, 1948, pp. 116, 121.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



146 | M?®* CARMEN LOPEZ SAENZ

temporalizacién que parte del cuerpo permiten pensar una fenomenologia de
las edades de la vida e intergeneracional. Nos hemos detenido, como un ejemplo
de la misma, en la vejez.

Finalmente, hemos puesto de relieve la generatividad entre pasividad y acti-
vidad y hemos subrayado la Generatividad de la fenomenologia de Simone de
Beauvoir y la de Maurice Merleau-Ponty.

Bibliografia

Ar-saj1, A. (2012). “When Thinking Hesitates: Philosophy as Prosthesis and Transfor-
mative Vision”, The Southern Journal of Philosophy, 50, 2, pp. 351-361.

ANGELINO, L. (2015). “Drawing from Merleau-Ponty’s Conception of Movement as
Primordial Impresidn”, Research in Phenomenology 45, pp. 288-302.

ArostoLescu, 1. (2015). “The Phenomenologist’s Task: Generativity, History, Life-
world. Interview with A. J. Steinbock”, The Yearbook on History and Interpretation
of Phenomenology. pp. 13-27.

BerrH, D. (2018). The Birth of Sense. Generative Passivity in Mereleau-Pontys Philosophy.
Ohio: O. University Press.

BorNEMARK, . SmiTH, N. (Eds.) (2016). Phenomenology of Pregnancy. Stockholm:
Sédertdrn.

Beauvolr de S. de. (1970. 2020). La Vieillesse. Paris : Gallimard.
—. (1960. 2011). La forcé de ldge. Paris : Gallimard.

Berner, R. (1985). “Einleitung”, Husserl, E. Texte zur Phinomenologie des inneren
Zeitbewusstseins (1893-1917). (Ed. R. Bernet). Hamburg: F. Meiner.

BUTLER, J. (1986). “Sex and Gender in S. de Beauvoirs 7he Second Sex”, Yale French
Studies 72, pp. 25-39.

Fink, E. (1952). “Lanalyse intentionnelle et le probléme de la pensée spéculative”,
VAN BREDA, H.L. (Ed.) Problémes actuels de Phénoménologie. Paris: Desclée de
Brower, pp. 53-87.

HEeiNAmaa, S. (2003). Toward a Phenomenology of Sexual Difference. Husserl, Mer-
leau-Ponty, Beauvoir. Oxford: Rowman and Littlefield.

—. (2014). “An Equivocal Couple Overwhelmed by Life. A Phenomenological Analysis
of Pregnancy”. PhiloSOPHIA, 4, 1, pp. 31-49.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



LA FECUNDIDAD DE LA FENOMENOLOGIA GENERATIVA EN EL SIGLO XXI | 147

(2018), “Embodiment and Bodily Becoming”, ZAHAVI, D. (Ed.) 7he Oxford
Handbook of the History of Phenomenology. Oxford University Press, pp. 533-560.

Hussery, E. (1948). Erfahrung und Urteil. Hamburg: Claassen & Goverts.

. (1950). Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrige. Husserliana I. (Ed. S.

Strasser), Den Haag: M. Nijhoff.

. (1973). Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit. Texte aus dem Nachlass. Zwiter

Teil. 1921-1928. Husserliana XIV (Ed. 1. Kern). Den Haag: M. Nijhoff.

. (1973). Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit. lexte aus dem Nachlass. Dritter

Teil: 1929-1935. Husserliana XV (Ed. 1. Kern). Den Haag: M. Nijhoff.

. (1976). Die Krisis der Europdischen Wissenschaften und die transzendentale Phinome-

nologie. Husserliana VI. (Ed. W. Biemel). Den Haag: M. Nijhoff.

. (1974). Formale und Transzendentale Logik: Versuch einer Kritik der logischen

Vernunft. Husserliana XVII. (Ed. P. Janssen). Den Haag: M. Nijhoff.

(1993). Die Krisis der Europdischen Wissenschaften und die tranzendentale
Phiinomenologie. Erginzungsband: lexte aus dem Nachlass 1934-1937, Husserliana
XXIX. (Ed. B. Walter). Dordrecht: Kluwer.

. (2008). Die Lebenswelt: Auslegungen der vorgegebenen Welt und ibrer Konstitution.

Husserliana XXXIX. (Ed. S. Rochus). Dordrecht: Kluwer.

Lorez SAeNz, M2 C. (1994). Investigaciones Fenomenoldgicas sobre el origen del mundo

social. Zaragoza: PUZ.

. (20006). “La Parole as a Gesture of the Originating Differentiation”, PENAS, B.

LOPEZ, M2 C. (Eds.) Interculturalism. Between Identity and Diversity. Oxford:
Peter Lang, pp. 27-46.

. (2008). “De la expresividad al habla. Un modelo diacritico de interculturalidad”,

LOPEZ, M2 C. PENAS, B. (Eds.) Paradojas de la Interculturalidad. Filosofia, len-
guage y discurso. Madrid: Biblioteca Nueva, pp. 31-60.

. (2010). “Fenomenologfa de la coexistencia desde la identidad en las diferencias”.

Investigaciones Fenomenoldgicas, 7, pp. 261-273.

. (2015). “Interculturalism as an Articulation of Diversity. A Generative Phenome-

nological Approach”. En 7he Yearbook on History and Interpretation of Phenomenolo-
gy 2015. Vol. 3: New Generative Aspects in Contemporary Phenomenology, Frankfurt
am Main: Peter Lang, pp. 117-138.

. (2018).“An Approach to Comparative Phenomenology: Nishida’s Place of

Nothingness and Merleau-Ponty’s Negativity”, Philosophy East and West. 68, 2
(2018), pp. 497-515.

Serie monografica n® 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



148 | M?®* CARMEN LOPEZ SAENZ

—. (2018). “La hermenéutica filosdfica de H-G. Gadamer en busca de la verdad. Madrid:
Dykinson.

—. (2019). “La imagen cinematografica como expresién universal del movimiento”,
Lépez, M2 C. Trilles, K. (Eds.). A las imdgenes mismas. Fenomenologia y nuevos
medios. Madrid: Apeirén, pp. 91-127

—. (2020). “From Genetic Phenomenology to Phenomenology of Perception and
Beyond”. Etudes Phénoménologiques, 4, pp. 225-252.

—. (2022). “El movimiento de la fenomenologia y el fluir (stromen) de la existencia”.
En Dias, A., Furlan, R. (Orgs.) A fenomenologia entretempos. Porto Alegre: Cultura
Académica Editora, pp. 39-77.

—. (2022). “El "lugar’ de la nada en la filosofia. "Entre’ la conciencia y el mundo”.
YUSTE, P, (Edra.). La otra mirada. Filosofias de la India, China y Japén. Madrid:
Dykinson, pp. 103-131.

—. (2024). “El vacio que crea en pintura. Maria Zambrano y Oriente” Arte, individuo

y sociedad (2024). Arte, individuo y sociedad, 36 (3), pp. 521-531.

—. (2024). “Fenomenologia del cuerpo envejecido”, LUNA, J. L. (Ed.), Experiencias de
infancia y vejez. Buenos Aires: Sb Editorial. pp. 207-226.

—. (forthcoming). “Lived Body: Maurice Merleau-Ponty and Yasuo Yuasa. A Compa-
rative Phenomenological Approach”, Journal of Japanese Philosophy.

Mavrpiney, H. (2012). Regard Parole Espace, Paris: Cerf.

MarTin SanTos, L. (1990). El zigzag husserliano. Madrid: Endymion.
MERLEAU-PONTY, M. (1960). Signes. Paris : Gallimard.

—. (1964). Le visible et linvisible. Paris: Gallimard.

—. (1966). Sens et non-sens. Paris : Gallimard.

—. (2003). L ‘institution dans Ihistoire personnelle et publique. La passivité. Le sommeil,
Uinconscient, la memoire. Notes de Cours au Collége de France (1954-1955). Paris:
Belin.

MiLLer, S. (2001). “The lived Experience of Doubling: Simone de Beauvoir’s
Phenomenology of Old Age”, O'BRIAN, W. EMBREE, L. (Eds.) 7he existential
Phenomenology of Simone de Beauvoir. Dordrecht : Kluwer, 127-147.

NisuIDA, K. (1987). Intuition and Reflection in Self-consciousness. Albany: State Univ. of
N. York Press.

OksaLa, J. (2004). “What is Feminist Phenomenology. Thinking Birth Philosophica-
\ly”, Radical Philosophy 126, pp. 16-22.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



LA FECUNDIDAD DE LA FENOMENOLOGIA GENERATIVA EN EL SIGLO XXI 1 149

—. (2016). Feminist Experiences: Foucauldian and Phenomenological Investigations.
Evanston: Northwestern University Press.

RICOEUR, P. (1986). A I’Ecole de la Phénoménologie. Paris : Vrin.

SaINT AUBERT, E. (2021). Etre et Chair. L éprenve perceptive de I'étre: avancées ultimes de
la phénoménologie de Merleau-Ponty. Paris: Vrin.

Scuues, C. (1997). “The Birth of Difference,” Human Studies 20, 2, pp. 243-252.

—. (2005). “Generative Phinomenologie in feministischer Perspektive,”, STOLLER,
S. et Al., Feministische Phinomenologie und Hermeneutik.Wiirzburg: Orbis phaeno-
menologicus.

—. (2014). “Age and Future. Phenomenological Paths of Optimism”, en STOLLER,
S. (ed.) Simone de Beauvoir’s Philosophy of Age. Berlin: De Gruyter, pp. 215-230.

—; (2017).“Natality philosophical Rudiments concerning a Generative Phenomenolo-
gy’ Thaumazein, 4-5, pp. 9-36.

SteINBOCK, A. (1995). Home and Beyond. Generative Phenomenology after Husserl.
Evanston: Northwestern U.P. (Trad. de R. Garcés. y A. Martos. Mundo familiar

y Mundo ajeno. La fenomenologia generativa tras Husserl, Salamanca: Ediciones
Sigueme, 2022.

—. (1998). “Introduction”, Steinbock, A. (Ed.) Phenomenology in Japan, Dordrecht:
Springer.

—. (1999). “Saturated Intentionality”, WELTON, J. (Ed.) 7he Body. Oxford: Blackwell,
pp- 178-199.

—. (2003). “Generativity and the scope of generative phenomenology”, WELTON, D.
(Ed.) 7The New Husserl. A Critical Reader. Indiana University Press, pp. 289-325.

—. (2017). Limit-Phenomena and Phenomenology in Husserl. London: Rowman and
Littlefield.

Toru, T. (2020). “Japanese Phenomenology”, DAVIS, B. W. (Ed.) 7he Oxford Hand-
book of Japanese Philosophy. Oxford University Press, pp. 631-648.

WALDENEELS, B. (1971). Das Zwischenreich des Dialogs. Den Haag: M. Nijhoff.

—. (1990). “Experience of the Alien in Husserl’s Phenomenology”, (Trad. A. Steinbock),
Research in Phenomenology 20, 1 (1990), pp. 19-33

— (1992). De Husserl a Derrida. Introduccion a la fenomenologia. (Trad. W. Wegscheider),
Barcelona: Paidos, 1997.

Warron, R. (2012). “Fenomenologia y reflexién sobre el tiempo, la historia, la genera-
tividad y la intersubjetividad”, Acta fenomenolégica Latinoamericana. IV, pp. 319-
348.

Serie monografica n® 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



150 1 M? CARMEN LOPEZ SAENZ

WErss, G. (2017). “The "Normal Abnormalities* of Disability and Aging”, FIELDING,
H. OLKOWSKI, D. (Eds.) Feminist Phenomenology Futures. Bloomington: Indiana
University Press, pp. 203-217.

Young, I. M. (1984). On Female Body experience. “Throwing like a Girl” and other
Essays. Oxford U. P. 2005.

ZaMBRANO, M. (1957). “El espejo de la historia”. Anthropos. Suplemento 2. Maria Zam-
brano. Antologia (1987), pp. 103-104.

Recibido 28-05-2024
Aceptado 04-09-2024

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



EL ESPACIO DEL PAISAJE Y SU DINAMICA
ATENCIONAL Y ATMOSFERICA. UNA PROPUESTA
FENOMENOLOGICA®

THE SPACE OF LANDSCAPE AND ITS
ATTENTIONAL AND ATMOSPHERIC DYNAMICS.
A PHENOMENOLOGICAL PROPOSAL

Patricio MENA
Universidad de La Frontera
patricio.mena.m@ufrontera.cl

Resumen: El siguiente texto se propone describir fenomenolégicamente el modo de
donacién del espacio del paisaje y su dindmica atencional y atmosférica que comprome-
te. Es asi que el paisaje pareciera darse de un modo no objetivo, siendo entonces que su
presentacién debe distinguirse claramente de la de los objetos dados intencionalmente,
asi como también de otros modos de presentacién. De este modo, centraremos nuestros
andlisis, en un primer lugar, en un examen del modo como la atencién es exigida por
el paisaje, para distinguirla de la atencién cuyo interés pragmadtico nos orienta en el
mundo; en segundo lugar, examinaremos la dimensién atmosférica que pone en juego
y a partir de la cual se relevard su cardcter no-objetivo, envolvente y perimétrico.

PALABRAS CLAVE: espacio del paisaje, dindmica atencional y atmosférica, prominencia,
perimetricidad

AsstrACT: The following text aims to describe phenomenologically the mode of
donation of landscape space and the attentional and atmospheric dynamics it engages.
Landscape thus appears to be given in a non-objective way, and its presentation must
therefore be clearly distinguished from that of intentionally given objects, as well as
from other modes of presentation. In this way, we will focus our analyses, firstly, on an
examination of the way in which attention is demanded by landscape, in order to dis-
tinguish it from the attention whose pragmatic interest orients us in the world; secondly,
we will examine the atmospheric dimension that it brings into play and from which its
non-objective, enveloping and perimetric character will be revealed.

Keyworps: Landscape Space, Attentional and Atmospheric Dynamics, Prominence,
Perimetricality

*Este texto ha sido escrito en el marco de los proyectos Fondecyt Regular N° 1210269
y N° 1240701 del que el autor es investigador responsable.

Serie monografica n® 9, 2024, pp. 151 - 166. UNED, Madrid



152 | PATRICIO MENA

1. Introduccion

En Phenomenology and Mysticism. The verticality of religious experience,
Anthony Steinbock indica que:

A las esferas de la experiencia y la evidencia que son mds robustas que
las de los objetos, las llamo donacién “vertical”, o “verticalidad”. La sensi-
bilidad a la verticalidad no se logra construyendo una metafisica o aplican-
do convicciones teoldgicas o sistemas de creencias éticas a las experiencias,
sino adoptando un enfoque fenomenolégico de estos diferentes tipos de
dacién, es decir, evaluando lo que estd actuando en la experiencia humana,
ampliando asi nuestra nocién de evidencia. Esta expansion, que se basa en la
experiencia, nos abre a las esferas religiosa, moral y ecoldgica de la existencia,
aunque la calidad de estos tipos de experiencias es fundamentalmente dife-
rente de las formas en que se presentan los objetos en la percepcién o en los
juicios. Dado que las dimensiones religiosa, moral y ecoldgica estdn dadas
(aunque se dan de forma tnica), son susceptibles de un pensamiento critico

y filoséfico (Steinbock, 2009: 1).

De aqui, quisiera llamar la atencién sobre dos asuntos que son importan-
tes para lo que aqui busco pensar, a saber, el espacio del paisaje y su dindmica
atencional y atmosférica. En primer lugar, es necesario subrayar que la fenome-
nologia, incluso si ella se ha esforzado en dar cuenta del modo de aparecer de
los objetos y sus vistas, a saber, su “presentacién’, no puede sino esforzarse por
ampliar y ensanchar la clarificacién de la dacién de las cosas mismas que no se
reducen a su darse objetivo. En este sentido, la fenomenologia, en cuanto se deja

! Anthony Steinbock afirma que: “La filosoffa, particularmente fenomenolégica, estuvo
y q g

tradicionalmente dominada por un modo particular de donacidn, a saber, la ‘presentacién’.
La presentacién es la manera como los objetos, o los aspectos de los objetos, son conducidos
al aparecer en relacién con un sujeto percipiente o cognoscente. En cuanto son dados,
adquieren relevancia con respecto a un trasfondo y sus significaciones son determinadas sola-
mente al interior de un ‘contexto’. Ademds, los objetos que se ‘presentan’ son dados a través
de las funciones y actos propios de ese mismo orden de donacidn, a saber, por la percepcidn,
el movimiento, el pensamiento, la creencia, el recuerdo, la anticipacién, etc. En cada caso, el
objeto es presentado conjuntamente con el sujeto que percibiendo o pensando organiza el
esquema de las presentaciones posibles, en concordancia con los aspectos o con los objetos
que ya se han presentado. Si son efectivamente concordantes, hacemos la experiencia de una
cosa dada como siendo la misma y que se confirma como tal a través del tiempo; tenemos
entonces lo que Husserl llama una percepcién normal” (2010: 66).

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 151 - 166. UNED, Madrid



EL ESPACIO DEL PAISAJE Y SU DINAMICA ATENCIONAL Y ATMOSFERICA. UNA PROPUESTA... 1 153

orientar por las “cosas mismas”, por los “asuntos” que la implican, se mantiene
inquietada y movilizada por y hacia ellos, interrogando de modo continuo -y en
concordancia con los fenémenos que se quiere conducir a su aparecer- el darse de
las cosas y sus modos de clarificacién. Es asi que fenomendlogos como Levinas,
Henry, Romano, Maldiney, Bégout, entre otros, se han abocado a la tarea de dar
cuenta de otras formas de presencia que exceden o se distinguen muy enfdtica-
mente de la objetidad intencional, como, por ejemplo, las que ponen en juego el
rostro, la vida, el acontecimiento, la atmdsfera, fenémenos, en suma, que se dan
a la experiencia excediéndola, abrumdndola o implicindola de una forma tal que
su dacién no puede ser la de una presentacién de objeto. El examen de estos otros
modos de donacién o dacién de las cosas mismas, conlleva, ciertamente, una
ampliacién de la razén, “una razén extendida” (Romano, 2010: 14), una razén
ensanchada. Dicha ampliacién, sin embargo, no apunta necesariamente hacia
una razén mds fortalecida porque auto-fundante, sino hacia una interrogacién
critica -y que se quiere lo mds ldcida posible- de una “experiencia y evidencia mds
robusta que la de los objetos”. Y es que la fenomenologia, conforme al principio
de los principios, no puede sino “respetar al fenémeno en si mismo, acogerlo tal
como se da en su manera particular de aparecer” (Bégout, 2020: 21). Es asi que
la experiencia religiosa y su dacién vertical o el conocimiento y la evidencia del
corazén (Cf. Steinbock, 2022a y 2021)?, las emociones morales, requieren una
atencién fenomenoldgica adecuada y rigurosa. Mas, también la razén se ensan-
cha como “una razén de gran corazén que rehabilita el mundo sensible como
necesario para su existencia’” (Romano, 2010: 14).

He aqui entonces que una segunda nota es necesaria. Pues, el tema de este
ensayo pretende interrogar la experiencia ecoldgica -destacada por Steinbock en
el texto antes citado-, aunque ciertamente en un sentido restrictivo, pues solo
centraré mi atencién en el espacio del paisaje y su dindmica atencional. Si algin
interés puede tener abocarse a su descripcidn, radica en el hecho de que el paisaje,
ofreciéndosenos en una primera instancia como una experiencia, si no cotidiana,
si familiar -como cuando tenemos la ocasién de recorrer lugares exuberantes,

2 Al respecto, Steinbock indica: “[...] hay otra dimensién de la evidencia y la cognicién que
es peculiar del corazén, y que tiene su propio modo de critica [...]. Como ya sefialé Pascal, el
corazén tiene su propio orden y lenguaje, y el intelecto tiene el suyo propio. De nuevo, no
estoy defendiendo la negacién de la racionalidad; para vivir mds plenamente, necesitamos
pensar y pensar criticamente. Pero esto tltimo no debe excluir otra dimensién de la experien-
cia personal humana, que ha sido excluida en términos de evidencia, y que tiene su propio
tipo de conciencia cognitiva o de conocimiento, de discernimiento critico, y de entrega pro-
batoria; también necesitamos sentir y sentir con discernimiento” (2021: 6).

Serie monografica n® 9, 2024, pp. 151 - 166. UNED, Madrid



154 | PATRICIO MENA

sublimes, conformados por montafas, lagos, rios, bosques, etc., y que han sido
por lo demds no solo identificados, sino a veces organizados para ser visitados y
admirados-, debe ser conducida hacia su dimensién problemdtica, més acd de
la obviedad que nos parece tener, para asi, en palabras de Steinbock “describir
la formacién del significado en su no familiaridad progresiva dada de antemano
en nuestra practicidad cotidiana” (Steinbock, 2022a: 45).

Por otro lado, el fenémeno del paisaje moviliza ciertamente una fenome-
nologfa de la percepcién y de la atencién: pues los paisajes, como los del sur de
Chile, entre montafas y rios, volcanes y lagos y bosques frondosos cuyo verde
intenso y macizo nos parece, en ocasiones, que nos protegen contra la intensidad
gris y himeda del cielo que amenaza resquebrajarse sobre nuestras cabezas, esos
paisajes se recorren al tiempo que se perciben, se atienden y se sienten. No solo
se hace la experiencia del paisaje echando un vistazo a lo lejos del terreno que se
ofrece a nuestra vision, pues también, en palabras de Balibar:

hay una actividad en el fundamento de la experiencia del paisaje, aquella
del movimiento corporal, desde el simple movimiento del cuerpo respecto
de si mismo (mover los ojos, la cabeza, volverse hacia si, inclinarse) hasta el
desplazamiento del cuerpo a través del espacio percibido. El movimiento es,
por tanto, una condicién de la experiencia del paisaje real, experiencia a la
vez estética y practica (Balibar, 2021: 54).

Toda la cuestién consistird entonces en intentar clarificar el tipo de percep-
cidn, atencién y movimiento que el paisaje requiere y suscita. Pero una feno-
menologia del paisaje también debe prestar atencién al fenémeno del ambiente,
de la atmdsfera, y, por lo tanto, de la afectividad. Los paisajes que recorremos,
que atendemos, también se hacen sentir en nuestra carne y nos procuran el
sentimiento de ser parte del mundo, de estar hundidos, implicados e inheridos
en él. Los paisajes, sea que se recorran, como cuando caminamos por senderos
montanosos, o que los apreciemos desde una altura y a lo lejos, se revelan como
un medio que ha perdido sus dimensiones y delimitaciones objetivas, para mejor
imponerse como una totalidad atmosférica que nos engloba y cuyo modo de
donacidn es preciso interrogar.

Para ello, propongo examinar el fenémeno de la atencidn, el interés y las
resonancias afectivas, para luego avanzar hacia un examen de la dimensién
atmosférica y tonal del espacio del paisaje. ;Por qué avanzar de este modo? Pues,
me parece que los andlisis que Steinbock hace sobre los relieves afectivos en

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 151 - 166. UNED, Madrid



EL ESPACIO DEL PAISAJE Y SU DINAMICA ATENCIONAL Y ATMOSFERICA. UNA PROPUESTA... 1 155

Mundo familiar y Mundo ajeno, y que se enmarcan en una discusién sobre la
normalizacién y el terreno, aportan elementos aclaratorios para la dindmica aten-
cional que el espacio del paisaje pone en juego o en crisis. Comencemos, por tan-
to, examinando la relacién entre el relieve afectivo y la prominencia del entorno.

2. Relieve afectivo y prominencia del entorno

El siguiente texto de Denis Diderot me permitird entrar en lo vivo de la
cuestién. Este dice asi:

Tenia a mis espaldas una inmensa campifia que s6lo habia sido anuncia-
da por la costumbre de apreciar las distancias entre los objetos interpuestos.
Estos arcos que tenia frente a mi, hace un momento, ahora los tenia bajo mis
pies. Bajo estos arcos bajaba un amplio torrente con gran ruido. Sus aguas
interrumpidas y aceleradas se precipitaban hacia la playa mds profunda del
lugar. No podia apartarme de este espectdculo mezclado de placer y miedo.
Sin embargo, atravieso esta larga fébrica y me encuentro en la cima de una
cadena de montafas paralela a la primera. [...] Camino por la orilla del lago
formado por las aguas del torrente, hasta la mitad de la distancia que separa
las dos cadenas, miro, veo el puente de madera a una altura y distancia prodi-
giosa. Desde este puente veo las aguas del torrente detenidas en su curso por
terrazas naturales; las veo caer en tantas capas como terrazas hay y formando
una maravillosa cascada. [...] Un fuerte ruido me hace mirar a mi izquierda.
Es el de una cascada que se escapa de entre las plantas y arbustos que cubren
la cima de una roca cercana y que se mezclan al caer con las aguas estancadas

del torrente (Diderot, 1995: 159-170)°.

Como se sabe Diderot mds que entregarnos una descripcion acuciosa de
los cuadros de Joseph Vernet -presumiblemente los que corresponden a la serie
Parties de Jour sur Terre-, ha preferido dar noticias de ellos a través de un relato
en el que se imagina paseando por paisajes reales. Mas, lo que aqui me interesa
no es el artificio retérico -lo que nos conducirfa a otro tipo de discusién-, sino
la experiencia del paisaje que aqui nos comunica el autor. En primer lugar,
como fécilmente se puede apreciar, el paisaje compromete perceptiva y aten-
cionalmente al paseante que se moviliza maravillado por el terreno al tiempo

3 Este texto recibe también es citado y comentado por Balibar. (2021: 73-101).

Serie monografica n® 9, 2024, pp. 151 - 166. UNED, Madrid



156 | PATRICIO MENA

que siente el rigor del esfuerzo que demanda recorrer aquellos parajes. En la
marcha, asi como en las pausas realizadas, el sujeto se orienta con relacién al
mundo que lo circunda y vive el entorno en su efectividad. Es asi que, al decir
de Steinbock: “[...] algo es vivido como efectivo (wirksam erlebt) cuando una
orientacién varfa con mi vivencia (Erleben)” (2022b: 234). Lo que significa que:
“Para que mi atencidn se dirija hacia mi medio o hacia mis ‘objetos-del-medio,
para que yo muestre un interés en ellos o para que incluso los perciba, el medio
debe estar ya predado como una vivencia que tiene su efectividad sobre mi{”
(Steinbock, 2022b: 235), y adquiera asi una relieve, una prominencia (Abge-
hobenbeit) que suscite mi atencion y la vuelva hacia él de un modo responsivo.
Y es que la atencidn, tanto como se despliega libremente entre unas cosas y
sus aspectos, sacandolas del trasfondo en que se encuentran para conducir-
las a un primer plano, focalizdindose sobre unos objetos y abandonando otros
o dejidndolos ensombrecidos en un segundo plano, también es reorientada y
reconducida por el propio medio “activo”, “prevalente” y “afectivo” que, preda-
do, “ejerce una ‘fuerza afectiva’ (affectiver Krafi)” (Steinbock, 2022b: 235) que
moviliza y pone en relacién al paseante con tales y cuales aspectos del medio en
detrimento, ciertamente, de otros; esto es, se da, precisamente, “cuando el ego
se vuelve hacia el objeto en actitud de interés o de una manera atenta” (Stein-
bock, 2022b: 237). Aspectos que suscitan y movilizan al sujeto pues se ofrecen
como posibilidades practicas para ser cumplidas en el presente o en el futuro,
esto es, que son significadas como vias que orientan y llaman a ser cumplidas o
recorridas. Pero todo esto indica que la constitucidn de sentido acontece en las
dos direcciones y reciprocamente, pues, por una parte, la atencién es suscitada,
despertada y reorientada por la fuerza afectiva de las cosas, del medio predado,
al tiempo que estas y el medio son aclarados, tematizados y constituidos en su
sentido, gracias al movimiento atencional que se dirige, interesa y destaca lo
que ahora estd efectivamente dado. Es asi que la constitucién aqui en juego,
la constitucién primordial, segin Steinbock, “no es simplemente la direccién
intencional por parte del sujeto, sino que es al mismo tiempo la fuerza afectiva
por parte del ‘objeto’ o de la ‘fase del objeto’ que solicita al sujeto” (2022b:
237). Este duo constitutivo (Moinat, 2010) da cuenta, de este modo, tanto del
despertar atencional del sujeto como del ser conducido al claro del aparecer de
la cosa, esto es, hacia su objetidad. Por supuesto, la constitucién de sentido no
vuelve al sujeto presa de la efectividad con la que el medio adquiere un relieve
afectivo y prominencia, sino que este puede tanto asumir como rechazar lo que
se presenta con la fuerza suficiente como para reorientar su atencion y su orien-
tacién general. Es asi que, en ocasiones, dependiendo de si el paseante se haya
mds 0 menos atento a su entorno, se encontrard dispuesto o no a ser sorprendido

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 151 - 166. UNED, Madrid



EL ESPACIO DEL PAISAJE Y SU DINAMICA ATENCIONAL Y ATMOSFERICA. UNA PROPUESTA... 1 157

por un aspecto de este que se impone repentina y abruptamente a él; es decir,
si siempre las cosas se dan conforme a una fuerza y relieve afectivos, estas no
golpean sin embargo del mismo modo al sujeto, siendo que a veces lo vuelven
violentamente hacia ellas -como en el caso de un ruido estruendoso que nos
estremece del todo y nos deja enteramente vueltos hacia aquel-, mientras que en
otras ocasiones lo encuentran como acorazado ante su presencia siendo vivida a
la manera de una impertinencia que nos vuelve desatentos al verdadero interés
de nuestra atencién y al que buscamos volvernos lo mds rdpidamente posible
reenfocando nuevamente nuestra atencién sobre él. Con todo, el ego no puede
sino mantenerse abierto ante los relieves afectivos que lo reorientan atencional,
epistémica y existencialmente; disposicién que conlleva una cierta sumisién ante
lo afectante, aunque ello no signifique que renuncie a su poder de constitucion
(Cf. Steinbock, 2010: 60). Sumisién que motiva un volverse-hacia, un movi-
miento-en-direccién-a, un detenerse-en, y que es ocasion del interés cognitivo a
partir del cual el objeto es explicitado, tematizado e interrogado en cuanto que
objeto que posee un “contenido temdtico, una quididad” (Steinbock, 2010: 61).

Quisiera ahora detenerme en las siguientes consideraciones. En primer lugar,
es preciso subrayar el caricter responsivo y requerido de la experiencia. Es asi
que el paseante se halla requerido por el entorno, lo que significa que la expe-
riencia, ante la solicitud de las cosas, no puede sino discriminar, seleccionar, pero
también tender hacia el “mdximo de riqueza o el mdximo de atencién en que el
objeto se muestra nitido y diferenciado” (Steinbock, 2022b: 212), esto es, hacia
lo é6ptimo u optimidad, en cuanto viene a enriquecer a la experiencia misma.
Asi, por ejemplo:

la cresta de una montana de roca arenisca [...] que tiene un marcado e
inclinado risco en vertical, con pequefas estrias horizontales, huecos en la
parte inferior de delante, agujeros picados, cavidades erosionadas y salientes
cada pocos centimetros de distancia, de esa roca -dice Steinbock- yo tengo
una experiencia como éptima o “completa” cuando la contemplo en tanto

que escalador (Steinbock, 2022b: 213).

El escalador, en este caso, junto con hacer el encuentro de la roca misma,
se deja orientar proyectivamente por ella, como si esta lo eyectara ofreciéndole
posibles practicos para ser recorridos o apropiados; y, entonces, la relacién que
establece con la roca y su presencia organiza sus percepciones, anticipa o proyecta
sus acciones o le provee un sentido prictico a su accién conforme al contexto
en el que se da el encuentro entre el escalador y la roca: dénde poner la mano,

Serie monografica n® 9, 2024, pp. 151 - 166. UNED, Madrid



158 | PATRICIO MENA

con cudnta fuerza afirmarse de la roca, hacia que otro sector debe impulsarse
para sostenerse ahora de otra roca o relieve de la montafa, etc. Y es claro que
el paseante, quien atraviesa un paisaje montafoso, quien se ve obligado, por
ejemplo, a tener que escalar un pequefio risco, avanza y hace una experiencia
de las cosas y del entorno tendiente siempre hacia la optimidad. Asi también
quien contempla desde lo alto y a lo lejos un paisaje conformado por lagos y
volcanes, ciertamente aquel también tiende hacia lo 6ptimo y, por consiguiente,
hacia lo mejor, por ejemplo, hacia la mayor claridad y delimitacién posible de
los objetos vistos a lo lejos o que se aproximan a tal cual o distancia. Todo ello se
da y requiere al sujeto, y enfatiza la dimensién responsiva de la experiencia, en
el modo cémo este se deja o no orientar por el encuentro que hace de las cosas
y del entorno.

3. Distancia, envolvimiento y dimension no objetiva del paisaje

La situacién descrita en el pardgrafo anterior corresponde a una experiencia
normal y discriminadora, esto es, capaz de seleccionar y de aceptar o de rechazar
los modos como las cosas y el entorno, el terreno, requiere al sujeto. Y, es muy
cierto que quien se apronta a escalar una montafa o a recorrer los lagos que hay
a los pies de los volcanes de la Araucania responde a los relieves afectivos y a la
prominencia con la que las cosas se dan a la experiencia y asi se constituyen en
su sentido. Mas, cabe todavia preguntarse si es este tipo de orientacién aquel que
permite una mejor comprensién de lo que es el espacio del paisaje. Para ello, el
siguiente texto de Francois Jullien, quien se interroga sobre la diferencia entre
la vista -como cuando se dice que tal vista del lugar es espléndida- y el paisaje,
puede aportarnos algunos elementos para mejor examinar esta experiencia:

Hay vista (vue) porque hay objeto posible. “Ob”-“jeto”: de “arrojado”
ahi-“adelante”, que bloquea la vista y retiene prioritariamente la atencién,
por lo que no puedo sino mirar (regarder). Mi vista se activa entonces, fren-
te a él, en su facultad de escrutar. Todo el resto lo rodea, lo bordea, no es
mds que una decoracién. Hay “vista” porque hay focalizacién. Mi mirada
se involucra y se fija, admirativa, inventariando y detectando en €l cada vez
mis perfeccién. Pero, para que haya paisaje -indica Jullien- es necesario que
nada se imponga hegemdnicamente y que no pueda acaparar la mirada.
[...] No hay por consiguiente paisaje mds que si hay desconcentracién -una

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 151 - 166. UNED, Madrid



EL ESPACIO DEL PAISAJE Y SU DINAMICA ATENCIONAL Y ATMOSFERICA. UNA PROPUESTA... 1 159

desfijacién- de la mirada y que aquella se ponga a circular. Es preciso que la
mirada pasee para que el paisaje aparezca (Jullien, 2014: 36).

Asi, segtin Jullien, el espacio del paisaje aparece, se muestra solo cuando la
mirada, la atencién, se mantiene, por asi decirlo, de pie frente a la fuerza afectiva
y la prominencia con la que las cosas y el entorno se hacen presentes. Si esta es
suscitada por la presencia masiva de las montanas o por la cadencia del ruido de
un rio tumultuoso, no es, sin embargo, arrebatada por el destacarse de las cosas
mismas. O si se quiere, el espacio del paisaje se dona, se muestra, cuando se hace
la experiencia de una distancia, que no siendo geogrifica ni métrica, es vivida
como el modo de presentacién del entorno. Nada en particular fija la atencién
del paseante, salvo el hecho de que las cosas ahora se dan, en cierto modo, fuera
de alcance o sin que sus aspectos la delimiten con claridad ni tampoco inviten a
destacarlos. Si se quiere, es el entorno, el territorio mismo, el que, en su totalidad
se vuelve prominente, pero, sin que aquello implique una tendencia hacia la opti-
midad en su sentido practico. He aqui que la distancia adquiere diversos niveles
de profundidad. Esto, pues el espacio del paisaje, que se presta para ser recorrido
o para abrazarlo con la mirada que lo capta a lo lejos, no orienta al excursionis-
ta ofreciéndole posibles pricticos vividos como trayectorias diversas en las que
comprometerse, en el sentido atencional, pero también corporal, cinestésico, etc.
Se puede recordar el ejemplo de la roca ofrecido por Steinbock. Por el contrario,
el espacio del paisaje se impone en el paseante o en el espectador sustrayendo el
sentido orientativo de las cosas. O, para decirlo de otro modo, no es claro que
el andinista, precisamente porque estd hundido en la aventura de su ascenso,
muy atento a las herramientas que le permiten escalar la montafia y al examen
de los relieves y los salientes del macizo para asi encontrar los mejores sitios para
afirmarse y apoyarse de modo seguro, haga, en dicho instante, la experiencia del
paisaje. Ciertamente, la montafa se le dona vividamente como trayecto y como
obstdculo, y lo requiere atencional y corporalmente de un modo extremo, pero,
este tipo de experiencia, que conlleva una estar y mantenerse muy focalizado
en... no corresponde necesariamente a la del espacio del paisaje.

Este, por el contrario, pone en suspenso la tendencia hacia lo 6ptimo, tanto
en términos atencionales como pricticos. Es asi que en el espacio del paisaje,
incluso cuando tenemos las cosas como encima nuestro, como imponiéndose
pesadamente a nuestra experiencia, estas siempre se dan conforme a una distancia
que no permite relevarlas en sus particularidades y en sus vistas. De este modo,
las cosas se dan a distancia, no porque estén lejos de nosotros, sino porque, por
un lado, no nos arrebatan, al menos no en el sentido de que demanden una

Serie monografica n® 9, 2024, pp. 151 - 166. UNED, Madrid



160 | PATRICIO MENA

hiperfocalizacién en ellas, y, por otro lado, porque, sustraidas de su sentido
pragmdtico no nos llaman a volcar sobre ellas un interés teérico, cognoscitivo,
préctico o temdtico. Pero eso no significa que el espacio del paisaje no requiera
al sujeto, sino mds bien que demanda una atencién de otro tipo: antes que
focalizada, llevando de la latencia a la patencia a la cosa que en su fuerza afectiva
reorienta al sujeto y, de este modo, se da y se constituye en su sentido objetivo,
el paisaje pone en juego una atencién no objetivante (Grout, 2004: 77 y ss.),
esto es, que no busca delimitar, ni tampoco dar con la claridad de la distincién.
En palabras de Catherine Grout: “Si no hay distincién ni incluso indistincién
en lo visible, es porque ya no miramos algo, porque ya no somos sujetos que
objetivan el mundo. Ya no tenemos vinculos porque no fijamos objetos. Ya no
buscamos captarlos” (2004: 84). Lo que me importa de esto dicho por Grout
es precisamente el hecho de que la atencién comprometida por el paisaje no es
objetivante porque, de algiin modo, este -el paisaje-, su espacio, sin dejar de ser
un entorno, es primeramente un momento-de-mundo, una presencia cuya pro-
minencia afectiva suspende los intereses del sujeto y por los que este se relaciona
con su medio. O si se quiere, ahora en palabras de Henri Maldiney: “El espacio
del paisaje es el espacio de un mundo lleno de si mismo antes de que haya cosas”
(Maldiney, 2012: 26). Esto es, el espacio del paisaje, a diferencia del espacio por
y en el que nos orientamos, como en el caso del escalador o del paseante, no nos
atrae o ejerce una fuerza afectiva por la que atencionalmente constituir el mundo
a través de nuestro estar orientado perceptivo. Por el contrario, la experiencia que
este alumbra -el espacio del paisaje-, sin dejar de ser atencional, por cierto, es mds
préxima a la del vértigo, segun la cual, perdemos pie y quedamos desorientados,
extraviados y perdidos en medio de, pero que no es un “en medio de las cosas”,
unas al lado de otras, sino una experiencia de pérdida radical de toda referencia.
Por ello, el espacio del paisaje no puede darse como una mera “vista”, la que
requiere de algiin modo la claridad del detalle o de los relieves mds sobresalientes
de lo que ahi enfrente se estd mostrando. Y esto porque el paisaje no se tiene
enfrente, como un objeto, sino que se es en él, se queda hundido en su espacio,
precisamente, en un “mundo lleno de si mismo”. Mas, he aqui dos cuestiones
relevantes: primero, el hecho de que, si hay un optimidad en juego, esta ahonda
y profundiza la experiencia humana en cuanto tiende mds bien hacia la comu-
nicacién con el mundo, esto es, a sentir lo alrededor en su cardcter envolvente;
segundo, este estar envuelto, perdido, que conlleva cierta experiencia de vértigo
y desorientacién, pone en juego, a su vez, una distancia singular.

Pero, ;cémo entender la relacién entre la distancia y la dimensién envolven-
te del paisaje, esto es, de su ambiente? Tomemos aun lo que el texto de Jullien

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 151 - 166. UNED, Madrid



EL ESPACIO DEL PAISAJE Y SU DINAMICA ATENCIONAL Y ATMOSFERICA. UNA PROPUESTA... 1 161

releva, a saber, el hecho de que el paisaje requiere una mirada mds bien abierta
y dispuesta, antes que una focalizada y fascinada por el detalle de las cosas mis-
mas. Pues, hay una distancia alli que no es geografica ni métrica, sino que tiene
que ver con la falta de compromiso de la mirada, de la atencién, con respecto
a la clarificacién de lo que se muestra o se da en una vista. La atencidn, si se
quiere, se inhibe de arrimarse a la cosa y sus detalles, pero, con ello, lo que gana
es proximidad, no a esta o aquella otra cosa en particular, sino a la presencia de
aquel entorno que se hace sentir en nuestras carnes como una presencia originaria
o desnuda que nos envuelve y sin que ello pida de nuestra parte ningun interés
cognoscitivo o epistémico. Asi, por ejemplo, Merleau-Ponty, al comienzo de
Phénoménologie de la perception, dice que: “Volver a las cosas mismas es volver a
ese mundo antes del conocimiento del que el conocimiento habla siempre y res-
pecto del cual toda determinacién cientifica es abstracta, signitiva y dependiente,
como la geografia respecto del paisaje, en el que hemos aprendido lo que es un
bosque, una pradera o un rio” (Merleau-Ponty, 1945: III). Aprender lo que es
un bosque, una pradera o un rio no es conocerlos como objetos, sino hacer su
encuentro (Collot, 2011: 26 y ss.), i.e., ser envuelto por su presencia masiva e
inmersiva, pero, a la vez, perimetral, y que es lo propio de la dacién atmosférica
del paisaje. Al respecto Bruce Bégout indica lo siguiente:

[...] la experiencia no consiste solamente en un cara-a-cara solitario
entre un sujeto y un objeto, sino que designa en primer lugar una situacién
original que reenvia a lo que Husserl llama Umgebung, literalmente una peri-
donacién o donacién del perimetro. Una filosofia de la Umgebung no puede
simplemente sostener la idea de que las cosas estdn siempre rodeadas por
otras cosas, que esas cosas reenvian a otras cosas, ella debe cruzar al contrario
en direccién de la dimensién no cosal del entorno mismo que, si forma la
tela de fondo de toda aparicién de la cosa, no aparece como una cosa. Lo
dado, no siempre son los datos ni atin menos los sense-data; lo dado es el
conjunto de la experiencia que se manifiesta como totalidad tonal. [...] lo
que nos rodea posee una fenomenalidad irreductible a las cosas y a sus modos
de donacién (2020: 38-39).

Con todo, si el espacio del paisaje solicita una mirada abierta y dispuesta
a una totalidad que no pide ser aclarada en sus aspectos, que no compromete
un interés temdtico que interrogue lo visto, que no pone al sujeto frente a un
objeto, es porque lo que estd en juego aqui es un tipo de presencia que no es la
de la presentacién de una objetidad, sino la de una totalidad tonal que envuelve
al sujeto y lo sumerge en aquella. Asi, si el paseante se halla eyectado hacia las

Serie monografica n® 9, 2024, pp. 151 - 166. UNED, Madrid



162 | PATRICIO MENA

cosas, movilizado por intereses pricticos y posibilidades capaces de orientarlo,
el sujeto del paisaje se encuentra mds bien inmerso en un medio que en su
presentacién ofusca todo intento de captacién intencional. La distancia con la
COsa y sus aspectos, con el entorno y sus vistas, es la ocasién para la inmersion
en el espacio del paisaje. Este tltimo se hace presente como una totalidad cuya
expresividad no se asienta en las particularidades, sino en la experiencia de un
todo que, desde todas partes, se impone y se manifiesta y comunica con quien
hace su experiencia. Al respecto, Bruce Bégout indica que:

Cuando captamos una expresién en un rostro o en un paisaje, a fortiori
la de un ambiente, tendriamos ganas de agregar que nosotros no podemos
habitualmente describir los detalles que lo engendran. Se puede, en rigor
evocar un cierto elemento que nos parece mds importante que los otros,
pero nunca, en verdad, una descripcidn fisica de la fisionomia de una cosa
puede explicar su cardcter fisiondmico. Eso significa que previamente a toda
objetivacién, la expresién aparece como una totalidad perceptiva tnica e
independiente que reclama por ella misma una visién sinéptica particular.
La expresion no parece depender ni de los elementos que lo componen ni
de un agente productor. [...] El cardcter, a saber, el contenido expresivo, es
la manifestacién inmediata de la fuerza inherente al fenémeno, del juego
de tensiones que lo constituyen (entre lo abierto y lo cerrado, lo pleno y lo
vacio, lo rdpido y lo lento, etc.) (2020: 235-2306).

El sujeto que pasea por los paisajes que se le ofrecen a la vista y que se dejan
recorrer, comunica entonces con el paisaje. Aquel se hace sentir y pone en tension
el cardcter yecto e inmersivo del paseante. Ahora queda en medio de..., siendo
entonces que sus intereses dejan de orientarlo. Y es que el interés gana en profun-
didad al perder su sentido pragmatico y cognoscitivo. El sujeto queda, entonces,
verdaderamente en medio del entorno, lo que, en palabras de E. Straus, no es,
sino que queda perdido, sin referencias, sin signos, sin salida, es decir, queda
sumergido en la atmdsfera del paisaje que se distiende expresivamente y alcanza
un relieve afectivo que enrique la experiencia antes de que esta se deje orientar
en el mundo.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 151 - 166. UNED, Madrid



EL ESPACIO DEL PAISAJE Y SU DINAMICA ATENCIONAL Y ATMOSFERICA. UNA PROPUESTA... 1 163

Conclusiones

Hasta aqui, he intentado mostrar las diferencias del compromiso atencional
que el ego mantiene con el entorno, el terreno, en situaciones tales como escalar
una montafa y el paisaje. Por supuesto, hemos comenzado indicando que este
tltimo -el paisaje- no solo es el territorio que se deja ver a lo lejos y desde lo
alto de un modo sindptico, sino que también puede ser recorrido, explorado in
situ. Es asi que los andlisis de Steinbock en torno a las resonancias afectivas, la
prominencia de las cosas, la efectividad del entorno, etc., aportan luces respecto
de una experiencia orientada que tiende hacia lo éptimo, en cuanto “principio de
seleccién de posibilidades pricticas” (Steinbock, 2022b: 231). Aquellos andlisis
nos permiten comprender de modo lucido la experiencia de estar o habitar un
territorio, de conducirse y orientarse en él en conformidad a lo éptimo, esto es,
a lo que es “relevante para el comportamiento” (Steinbock, 2022b: 231), para la
relacién responsiva, se podria decir, entre una accién y su contexto de despliegue.
Y entonces, la travesia del excursionista o del escalador de una montafa puede
ser interrogada en su compromiso atencional y practico, toda vez que lo que estd
siendo cuestionado son las estructuras mismas de la orientacién humana. Orien-
tacién, puesto que el sujeto se halla, ante las resonancias afectivas de las cosas,
pero también respondiente de aquellas, expuesto a ser convertido hacia ellas, a
ser vuelto en direccién hacia estas, sin que, como ya lo he indicado, aquello sig-
nifique un abandono del poder de constitucién de sentido. Es asi, por ejemplo,
que Bruce Bégout, indica que:

la intencionalidad afectiva no significa solamente que la afeccién despier-
te en el yo una intencién pasiva dirigida hacia lo afectante, sino que la afec-
cién misma es ante todo conversién del ego, una intencién que posee en ello
el cardcter de “estar-dirigido-hacia” (das Gerichtetsein) (Bégout, 2000: 174).

Pero esta conversién del ego hacia las cosas no es sino una toma de interés
hacia estas: interés prictico, cognoscitivo, epistémico, etc. Asi, el escalador, que
dirfamos en una primera instancia, escala un paisaje o estd en medio de uno,
tiene una experiencia discriminadora, selectiva, y tendiente a la optimidad, en
cuanto los riscos, los salientes del macizo toman una forma prominente “como
siendo especialmente incentivadoras para la accién” (Steinbock, 2022b: 231).
He aqui, entonces, a mi juicio, la diferencia que hay entre habitar el entorno y el
espacio del paisaje. Pues, lo que he intentado mostrar, aunque muy brevemente,
es que este ultimo no pone en suspenso o entre paréntesis el cardcter orientado

Serie monografica n® 9, 2024, pp. 151 - 166. UNED, Madrid



164 | PATRICIO MENA

del paseante o del sujeto del paisaje. Este también se da de un modo prominente,
y podriamos decir que también pone en juego una tendencia hacia lo éptimo,
pues esto ultimo queda liberado de tener que dar sentido o significacién al com-
portamiento humano. El espacio del paisaje surge en el seno de la experiencia
del entorno, del terreno, pero no se deja identificar con el espacio geografico, ni
tampoco con los intereses a partir de los cuales el sujeto se orienta. No significa
ello que no haya un compromiso atencional, ni que el ego no se encuentre con-
vertido hacia el espacio que ahora se impone y se hace sentir y apreciar. Pero, si
implica una modificacién en el despliegue atencional, pues la atencién queda
liberada de los intereses a partir de los cuales las cosas se presentan como obje-
tidades, como utiles o como trayectorias -como en el caso de la roca-, es decir,
que nos abren posibilidades practicas 6ptimas para la ejecucién o el desarrollo
de tales o cuales comportamientos. El espacio del paisaje pone en suspenso,
entre paréntesis, los intereses del sujeto, pero, con ello, este tltimo queda aho-
ra situado, inter-esse, de un modo pretemdtico, preobjetivo, para asi entrar en
comunicacién con el espacio que, dindose, no apela a una exploracién de sus
aspectos, sino de sus intensidades, de sus tensiones, de sus profundidades, y de
los modos de ser parte de, de ser inherido en dicho espacio sin que tal inherencia
implique una orientacién a partir de la cual moverse, comportarse, actuar, etc. Y
se podrd objetar, pero el paisaje se presta a la contemplacién que, ciertamente, es
un modo prictico, pragmdtico, de orientarse en el mundo. Mas, tal vez los paisa-
jes, siendo percibidos, atendidos y, en efecto, contemplados, abren un espacio de
comunicacion afectiva entre el sujeto y el espacio del paisaje. Es asi que, cuando
E. Straus indica que la experiencia de la pérdida, del estar perdido en medio de,
es lo propio de la del paisaje, con ello quiere indicar, a mi juicio, que cuando el
sujeto se despierta y es despertado al paisaje lo hace sin ropaje alguno, sin que
esté en obra, que esté actuando, en el seno de nuestra experiencia, ningun interés
orientativo, pues, hacer el encuentro del paisaje es descubrir la significancia de
las cosas, del entorno, del lugar, sin que esta tenga ni deba concretarse en ningtin
significado, incluso, si el terreno, en cuanto espacio o medio familiar, se haya a la
base o es el fondo de la experiencia del paisaje. Por supuesto, todo paisaje surge
en un entorno que tiene su densidad genética. Mas, el primero no debe confun-
dirse con el terreno, pues surge como una puesta entre paréntesis de su densidad
genética. En este sentido, me parece que el espacio del paisaje, que no es uno
orientado ni que llame o requiera orientacién alguna, es también uno liminar,
pues pone en tensién tanto la familiaridad con el entorno como una extraneza
de fondo. Asi, cuando se encuentra un paisaje, y cuando este encuentra al sujeto
imponiéndosele y adquiriendo una prominencia tonal y perimétrica, este no
deja de apreciar los drboles, ni las praderas, ni los rios, ni los lagos, pues estos

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 151 - 166. UNED, Madrid



EL ESPACIO DEL PAISAJE Y SU DINAMICA ATENCIONAL Y ATMOSFERICA. UNA PROPUESTA... | 165

ain se manifiestan como tales, y es por lo cual se puede decir que se estaba ante
un paisaje campestre, volcdnico, montanoso, marino, etc. Y, entonces, hay una
familiaridad que aun da coherencia y concordancia a la experiencia, e incluso,
densidad. Pero, ;es alli que recae o que da cuenta la experiencia del paisaje? Por
todo lo dicho anteriormente, habria que de decir que no, lo que no implica, sin
embargo, reconocer que la experiencia es ciertamente una normal, coherente,
concordante, etc. Pero, al mismo tiempo, el paisaje conlleva el encuentro de
cierta extrafieza, aunque no necesariamente de un mundo ajeno. Asi, por ejem-
plo, si en el paisaje aun veo montafas y puedo apreciar caminos o senderos que
pueden ser recorridos, no es ese aspecto visible de la montana lo que opera la
conversién del sujeto, la que, todavia dependeria de la optimidad en su dimen-
sién pragmdtica; por el contrario, lo que constituye la experiencia del paisaje es
el modo como el sujeto es envuelto y remitido a la expresividad del entornos; asi,
no es el sendero como tal lo que adquiere relieve, sino experiencias y resonancias
afectivas como la profundidad del espacio, lo invisible que promete la estructura
de horizonte, o maneras de quedar embargados por el ritmo y las tensiones que
expresan la montana con su altura y solidez y las aguas de los rios que caen y
fluyen y que sin formas forman el espacio a su alrededor. Esas tensiones vividas,
pero cuyo modo de manifestarse tiene a la base una proximidad -la de sentirse
hundido, envuelto por el espacio del paisaje- que tiene su motivo en la distancia,
es decir, en el hecho de que las cosas, los entornos que constituyen los paisajes
que se nos imponen, ponen en tensién la familiaridad con la que habitualmente
las apreciamos. Vemos drboles, volcanes, rios y lagos, pero, a pesar de ello, no
somos en dltimo instancia remitidos a ellos mismos, sino a un allende, a un mis
alld de su presentacidn, a saber, a su expresividad tonal, envolvente y perimétrica.
El espacio del paisaje pone en suspenso al territorio, su familiaridad y densidad
genética, aunque se da en el seno de este. El espacio del paisaje suspende también
al sujeto y los modos que este tiene de orientarse; quien experiencia un paisaje
no puede sino hallarse perdido en el entorno, pues ha perdido toda referencia a
partir de la que orientarse. Y, entonces, el paisaje pone en tensién la familiaridad
con el entorno y la extrafeza de un estar perdido pero hundido en un espacio
que, podriamos decir, es liminar.

Serie monografica n® 9, 2024, pp. 151 - 166. UNED, Madrid



166 | PATRICIO MENA
Bibliografia

BALIBAR, J. (2021) Qu'est-ce guun paysage. Paris: Vrin.

BEcour, B. (2000). La généalogie de la logique. Husserl et 'antéprédicatif et le catégoriel.
Paris: Vrin.

Becour, B. (2020). Le concepr d’ambiance. Paris: Seuil.
CoLrot, M. (2011). La Pensée-paysage. Paris: Actes Sud / ENSP.
DipEror, D. (1995). Ruines et paysages. Salon de 1767, vol. 111. Paris: Hermann.

Grour, C. (2004). Lémotion du paysage. Ouverture et devastation. Bruxelles: La Lettre
volée.

JuLLien, E (2014). Vivre de paysage. Entre les montagnes et les eaux. Paris: Folio essais.
MavLpiNey, H. (2012). Lart, [éclair de ['étre. Paris: Cerf.
MERLEAU-PONTY, M. (1945). Phénoménologie de la perception. Paris: Gallimard.

Moinar, E (2010). “Phénoménologie de lattention aliénée: Edmund Husserl,
Bernhard Waldenfels, Simone Weil”. Alter. Revue de phénoménologie 18 (2010).

Romano, C. (2010). Au ceeur de la raison: la phénoménologie. Paris: Gallimard.

STEINBOCK, A. (2021). Knowing by Heart. Loving as Participation and Critique. lllinois:
Northwestern University Press.

STEINBOCK, A. (2010). “Exemplarité, émotions et attention”, Alrer. Revue de phénomé-
nologie, N© 18.

STEINBOCK, A. (2022). Emociones morales. El clamor de la evidencia desde el corazon.
Barcelona: Herder.

STEINBOCK, A. (2009). Phenomenology and Mysticism. The verticality of religious experi-
ence. Indiana: Indiana University Press.

Recibido 28-05-2024
Aceptado 23-07-2024

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 151 - 166. UNED, Madrid



VALOR Y GENERATIVIDAD: UNA CONTRIBUCION
AL ESTUDIO DE LA ESTRUCTURA DE LA
CONCIENCIA DEL VALOR Y LAS FUENTES DE LA
NORMATIVIDAD EN LA FENOMENOLOGIA DE
HUSSERL

VALUE AND GENERATIVITY: A CONTRIBUTION
TO THE STUDY OF THE STRUCTURE
OF VALUE CONSCIOUSNESS AND THE
SOURCES OF NORMATIVITY IN HUSSERL'S
PHENOMENOLOGY

Ignacio QUEPONS

Universidad Veracruzana
iquepons@uv.mx

Resumen: El articulo propone una sistematizacién del estudio de la conciencia
del valor con énfasis en la dimensién generativa, como contribucién al estudio de
las fuentes de la normatividad social en la fenomenologia trascendental de Edmund
Husserl. Para tal efecto se sostiene que la conciencia de valor ademds de sus momentos
intuitivos propios de la valicepcién involucra horizontes intencionales en los que con-
fluyen habitualidades valorativas y la influencia de rendimientos espirituales que son
resultado de la interaccién intersubjetiva y la historia. Por otro lado, sostenemos que
la fenomenologia tiene un cardcter no sélo descriptivo, sino que, cuando se trata de
la critica de la dimensién axiolégica del sentido adquiere un cardcter critico. En este
sentido retomamos algunas de las hipStesis expuestas por Anthony Steinbock, sobre
todo en Mundo familiar y mundo ajeno para retomar su interpretacion en relacién con
el tema de los valores en clave generativa.

PALABRAS CLAVE: conciencia de valor, afectividad, mundo de la vida, fenomenologia
critica

Serie monografica n® 9, 2024, pp. 167 - 185. UNED, Madrid



168 | IoNAcIO QUEPONS

ABstrACT: The article suggests a systematization of the study of value conscious-
ness with emphasis on the generative dimension, as a contribution to the study of the
sources of social normativity in Edmund Husserl’s transcendental phenomenology.
To this effect, it is argued that value consciousness, besides its intuitive moments of
valiception, involves intentional horizons in which converge valuational habitualities
and the influence of spiritual yields that are the result of intersubjective interaction and
history. On the other hand, we maintain that phenomenology has not only a descriptive
character but when it comes to the critique of the axiological dimension of meaning, it
acquires a critical character. In this sense, we take up again some of the hypotheses put
forward by Anthony Steinbock, especially in Home and Beyond, in order to take up his
interpretation in relation to the theme of values in a generative key.

Keyworbs: Value-consciousness, Affectivity, Life-world, Critical Phenomenology

De acuerdo con Husserl, el acceso originario a la esfera de los valores descansa
en vivencias de cardcter afectivo, o mds especificamente en una forma intuitiva
que en analogia con la percepcién, llama valicepcién (Hua XXXVII, 72; Hua IV,
9) Sin embargo, un aspecto derivado de la misma analogfa con la percepcién,
aunque menos explorado, es el papel de los horizontes, en este caso de cardcter
emotivo y préctico, de potencialidades y anticipaciones intencionales que con-
tribuyen a la exhibicién intuitiva de los valores (Hua 1V,10). Asimismo, tales
horizontes deberian tener una correlacién con en el desarrollo de habitualidades
personales y compromisos individuales derivados de tomas de posicién (Hua I,
100) en este caso axioldgicas, en relacién con los diferentes contextos situacio-
nales en los que el yo fue requerido a tomar posicién. Por otro lado, de la misma
manera en que, en opinién de Husserl, el valor no la vivencia del valor sino su
correlato: “el valor no es, en consecuencia, el vivenciar del yo, el sentimiento, sino lo
sentido en el objero” (Hua XXXVII, 75), también deberfamos decir que el acceso
a los valores no se agota en vivencias puntuales aisladas, sino que requiere un
trasfondo de habitualidades que, por un lado, permiten apreciaciones valorativas
en funcién de lo que demanda una situacién dada, y por otro, exhiben la univer-
salidad del valor a través de su efectuacién en diferentes niveles de horizonte. En
otras palabras, la experiencia de los valores no es independiente de un complejo
nexo de diferentes tipos de sintesis articuladas en la forma de horizontes de la
esfera afectiva (Walton 2022, 24, 29). De este modo, ademds del anilisis de la
estructura de los actos fundados, a la que corresponden las vivencias axiol4gicas
(Hua XIX/1, 402; Hua III, 220) el estudio completo de la experiencia del valor
requiere de andlisis fenomenoldgicos genéticos que permitan la descripcién de la
dindmica intencional y las sintesis de motivacién involucradas en tales horizontes

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 167 - 185. UNED, Madrid



VALOR Y GENERATIVIDAD: UNA CONTRIBUCION AL ESTUDIO DE LA ESTRUCTURA... 1 169

afectivo-précticos, asi como su papel en la progresién de los niveles de actividad
yoica explicita en la toma de posicién axioldgico-préctica con sus respectivos
correlatos noematicos.

Por otro lado, si a estos horizontes subjetivos sumamos aquellos horizontes
provenientes del hecho de que el mundo de la vida estd ya constituido en una
compleja red de significaciones culturales heredadas por la comunidad a la que
se pertenece, (Hua XXXIX, 339; Walton 2007, 130) y gracias a la cual, los suje-
tos de una comunidad recurren en sus valoraciones a la orientacién derivada de
contextos normativos asumidos de forma explicita o implicita, que van del uso
y la costumbre hasta la normatividad juridica, cabe preguntarse en qué medida,
de hecho, ademids de la descripcién de los horizontes de la conciencia del valor,
por asi decir, en una perspectiva subjetiva, se requiere dar cuenta de complejos
mds amplios de formacién de sentido de orden intersubjetivo, ademds de la his-
toricidad generativa en la formacién de tales sistemas de referencia normativa.

En este contexto, la meta de las siguientes reflexiones es contribuir a la acla-
racién del trdnsito del estudio genético de la constitucién de la esfera axiolégica,
y su lugar en la fundamentacién de los principios de la ética fenomenolégica, a
la incorporacién del tema de la generatividad en el andlisis de las fuentes de la
normatividad social. Todo ello, naturalmente, en el contexto de la fenomenologia
husserliana. Si bien la obra pionera de la discusién, de recién aparicién en una
excelente traduccién de Rocio Garcés Ferrer y Andrés Alonso Martos, Mundo
Sfamiliar y Mundo ajeno. La fenomenologia generativa tras Husserl, de Anthony
Steinbock ha destacado el inalienable componente axioldgico y ético (Steinbock
2022b, 299ss.) de lo que llama siguiendo a Husser] “la generatividad” (Steinbock
2022b, 43; Hua XV, 171; Hua XXXIX, 344), su propuesta de una fenomeno-
logia generativa, al menos en esta obra, presta poca atencidn a las investigacio-
nes especificas desarrolladas por Husserl en lo relativo a la esfera del valor, y
en general, sus investigaciones sobre la ética.! No es este el lugar para hacer el
balance completo de la critica de la conciencia axiolégica (Hua XXIV, 445) en

! Hay una breve alusién a los articulos de Kaizo pero en general Steinbock presta menos

atencién al tema del valor y la afectividad en esta obra. Sin embargo, en sus estudios mds
recientes, si ha indagado las pautas de su propia descripcién fenomenolégica de la afectividad
(Steinbock 2017, 2022a) en una relativa discusién con la doctrina de los actos fundados que
estd en la base de la doctrina de la intencionalidad emocional y prictica en Husser! (Stein-
bock 2022a, 17-28). Todo ello no quiere decir que consideracién mds amplia de los temas
éticos en Husserl le sea extrafa, en Limit-Phenomena and the Phenomenology in Husserl se ha
acercado al tema del deber absoluto y la vocacién (Steinbock 2017, 127-143).

Serie monografica n® 9, 2024, pp. 167 - 185. UNED, Madrid



170 1 IGNACIO QUEPONS

el pensamiento de Husserl ni la aclaracién global de sus reflexiones sobre ética
(Cabrera 2021; Crespo y Sdnchez Migallén 2021; Ferrer y Sdnchez Migallén,
2018); sin embargo, parece claro, que el propio Husserl tampoco desarrollé
investigaciones explicitas sobre la incorporacién de la ética y teoria del valor en
el contexto de la generatividad. En este sentido, lo que quiero poner de relieve
en las siguientes pdginas son s6lo algunas directrices esquemadticas que tracen un
mapa mds completo, en referencia a los momentos genéticos de la conciencia
del valor en el contexto intersubjetivo y, posteriormente, en relacién con los
problemas de la generatividad, como contribucién a la fenomenologia de la nor-
matividad social. Por otro lado, también sugiero una hipétesis de investigacion
con base en la fenomenologia generativa de Steinbock para una consideracién de
las fuentes de la normatividad social en relacién con la co-constitucién y depen-
dencia del mundo familiar y el mundo ajeno, segin su propuesta.

1. Horizontes, sintesis de motivacion y conciencia del valor:
aspectos genético-constitutivos de la esfera axioldgica

a. Horizontes de la conciencia axiologica

Para Husserl es claro que la percepcion de valor o “valicepcién” [Wertnehmung]
en concordancia con la percepcién [Wahrnehmung] es una vivencia que capta lo
valioso de forma intuitiva,” aunque al igual que la percepcion, el nicleo noemdtico
como aquel sustrato conceptualizable del contenido de lo percibido no se identifica
sin mds con la vivencia de la percepcién, es decir, no es un contenido ingrediente

? Aunque en /deas 11 senala que hace tiempo que usa esta nocién, Wermehmung en sus leccio-
nes, en realidad la nocién que aparece en sus lecciones anteriores a la primera redaccion de las
Ideas IT (1912) hacia 1908, es Wertanschauung (Hua XXVIII, 281, 366) o intuicién de valor,
que puede que guarde cierta relacion con su nocién de intuicion de esencia Wesensanschauung.
Sin embargo, tomando en cuenta que la preparacién de Ideas 11 se extendié hasta la década de
los afios veinte (Hua IV, xv), también es posible que en realidad en ese pasaje se también refie-
ra a sus lecciones de 1920 donde si usa la expresion Wertnehmung (Hua XXXVII, 2024),
aunque es poco probable. Algunas reelaboraciones sustantivas de /deas II tuvieron lugar entre
1917 (Hua IV, xvii) aunque todavia en 1924 incorpord nuevas notas a la versién que mecano-
grifica de Landgrebe, que es la base del cuarto volumen publicado de las obras completas
dedicado a este tratado péstumo. Otro lugar donde aparece la nocién de Wertnehmung, proxi-
mo a las lecciones de ética en Friburgo es en la carta de mayo de 1920 dirigida a Gerda
Walther (Hua Dok, I1I/2, 264), de modo que es mds probable que haya desarrollado esta
nocién en este periodo, y en retrospectiva se refiera a su nocién de Wertanschauung.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 167 - 185. UNED, Madrid



VALOR Y GENERATIVIDAD: UNA CONTRIBUCION AL ESTUDIO DE LA ESTRUCTURA... 1 171

de la percepcién. En las lecciones de Etica de los afos veinte dird de forma expli-
cita: el valorar no es el valor: “E[ valor no es, en consecuencia, el vivenciar del yo, el
sentimiento, sino lo sentido en el objero” (Hua XXXVII, 74). Por otro lado, una
clave no siempre atendida de la propuesta de Husserl es que el cardcter andlogo a
la percepcién de las valicepciones permiten plantear la hipétesis de interpretacion
de que éstas también tienen sus horizontes: “cambién hay que advertir que hasta en
una conciencia valiceptiva (y, en giro déxico, intuitiva de valor), la intuicién puede
ser ‘inadecuada, o sea, anticipativa y provista por ello de horizontes del sentimiento
que se adelantan en vacio, a semejanza de una percepcién externa” (Hua IV, 9).

Asi, desde un punto de vista estdtico debemos hablar de los actos intencio-
nales y de cumplimiento del valor en términos de la légica de los actos fundados
(Hua XIX/1, 403; Hua XVXIII, 72) y c6mo la valoracién presupone, aunque
sea de forma implicita, la referencia a algo que eventualmente puede abstraerse
del predicado de valor, decimos que el acto de valorar estd fundado en alguna
representacién. Esto no quiere decir que primero veamos el objeto y luego lo
valoremos; por el contrario, la experiencia directa nos entrega al objeto con su
valor (Hua IV, 10; Hua XLII, 108), y mds bien el andlisis permite separar las
relaciones de dependencia y no-dependencia que tiene lugar en la sintesis entre
las vivencias intencionales.

En este nivel, al igual que ocurre con la percepcién, podemos hablar también
del horizonte como conciencia de fondo (Hua III/1, 71) que sostiene lo que
viene al centro, y también podemos hablar de los horizontes internos y externos
que permiten hacer explicito de forma progresiva el ntcleo del néema (Hua I,
81), en este caso, del valor.

b. Sintesis de motivacion

La conciencia de horizonte, ademds de poner de relieve la distincién tema
y fondo de la atencidn, descrita ahora en términos dindmicos, permite la
descripcién de una forma de sintesis, mdas bien pasiva, que tiene lugar en su
configuracién y se explica de forma reflexiva como motivacién. La sintesis de
motivacién es una forma de enlace asociativo (Hua IV, 222) donde la vinculacién
entre los términos da lugar a forma de la consecuencia (si...entonces) aunque no
debe confundirse con una inferencia explicita (Hua IV, 221). Las motivaciones,
por otro lado, son en cada caso motivacién del yo, y hacen posible que sujeto

Serie monografica n® 9, 2024, pp. 167 - 185. UNED, Madrid



172 1 IGNACIO QUEPONS

pueda referirse en un momento ulterior o incluso que otro sujeto pueda inferir,
de forma no intuitiva, lo que “mueve” o “motiva” a la ejecucién de ciertos com-
portamientos en uno mismo u otro sujeto. La conciencia de horizonte, como
Diego D’Angelo ha destacado con acierto (D’Angelo 2019), tiene una estructura
de “signo” la cual indica el sentido de una secuencia y constituye el sistema que
motiva al yo a ir en esa direccién en una configuracién progresiva, con la cons-
titucién de una determinada objetividad como su correlato. Asi, vistas las cosas
desde el punto de vista de la constitucion de las objetividades de la naturaleza
la sintesis de asociacién brinda un sistema de conexiones que dan lugar a regu-
laridades empiricas de determinaciones espacio-temporales, y desde el punto de
vista del sujeto, se trata de un enlace asociativo que marca la pauta que norma de
regularidades del dmbito animico y espiritual. Sin embargo, las motivaciones son,
en ultima instancia, motivaciones de un sujeto que constituye progresivamente
la agencia de su comportamiento, es decir, que ejecuta acciones imputables a su
yo o que reconoce en un yo la fuente del sentido de su comportamiento. Hus-
serl habla de motivaciones inmanentes (a veces incluso irracionales), con menor
grado de agenciamiento por parte del sujeto, y motivaciones activas o racionales,
donde encontramos actividad explicita del yo.

En el dmbito propiamente axiolégico, los valores no sélo comparecen en
horizontes sino una vez formados se convierten en motivos para actos de la
voluntad (Hua XXXVII, 77). Sin embargo, también los valores comprendidos
como motivos tienen una estructura de horizonte, es decir, se explicitan a través
de una progresiva actualizacién de potencialidades de orden préctico. Asi, en
el caso especifico de los valores éticos tendriamos que decir que no se cumplen
como tales hasta que no se convierten en motivos de actos de la voluntad. En
esa medida, como sugeriremos a continuacién, hay una implicacién entre la
formacién afectiva de la mencién axioldgica y su efectivo cumplimento, en tanto
valor ético. Tal implicacién es la que permite explicar la progresion entre valores
sensibles, valores espirituales y valores del amor o del deber absoluto.

c. Apreciacion genética de la estructura de la conciencia del valor: a)
conciencia intuitiva de valor b) valicepcion, ¢) aprobacion.

Ademis de la doctrina de los actos fundados que corresponde a la apreciacion
estdtica del andlisis intencional de la conciencia afectivo-valorativa y volitiva,
podemos referirnos a algunos momentos del andlisis genético en los que se forma

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 167 - 185. UNED, Madrid



VALOR Y GENERATIVIDAD: UNA CONTRIBUCION AL ESTUDIO DE LA ESTRUCTURA... 1 173

la intencionalidad de los actos valorativos explicitos y su relacién con las formas
de su cumplimiento. En este respecto una hipétesis que ponemos a continuacién
es tomar lo que Husserl llama el momento de aprobacién (Hua XLIII, 261ss.;
Montagovd 2011, 261; Carta 2023) como la instancia que permite el cumpli-
miento definitivo del mero mentar valorativo, sobre todo en la esfera ética. Es
decir, los enunciados de valor no sélo encuentran cumplimiento en la intuicién
afectiva de los valores, en analogia con la relacién entre mencién y cumplimiento
en lo que concierne a la percepcion, sino que en sentido estricto la objetividad
del valor requiere cierto compromiso subjetivo que descansa en la aprobacién de
los valores, y tal aprobacién debe ser no contradictoria con un sistema personal
de valores en los que comprometemos lo que consideramos nuestra integridad.
Los andlisis genéticos desarrollados por Husserl a partir de la década de los anos
veinte permiten explorar esta posibilidad.’

d. Valores sensibles, espirituales y absolutos: amor y responsabilidad.

En sus manuscritos tardios sobre ética aparece una distincién que ha sido
explorada recientemente por diferentes estudiosos (Crespo 2015) que muchas
veces se ha interpretado como una especie de superacién del formalismo de las
primeras décadas de la produccién fenomenolégica de Husserl (Melle 2007;
Peucker 2008). Sin embargo, también es posible sostener que a lo largo de las
reflexiones de Husserl mds bien hay una linea coherente, sin dejar de reconocer
la relevancia de algunas criticas tempranas como las de Geiger, que impactaron
la doctrina conocida como la ley de absorcién del valor (Hua XXVIII, 419).
Hay situaciones que imponen valoraciones que parecen resistirse al cdlculo que
demanda la ley de absorcién del valor (Hua XXVIII, 128) y se presentan como
valores absolutos. En un manuscrito de Julio de 1909, anexo a las lecciones
tempranas de Etica, Husserl sefala lo siguiente:

He establecido como un axioma que, cuando dos valores son compara-
dos, es vélido que todo valor en relacién con otro es o mds valioso o menos
valioso (y, por ejemplo, Geiger sostiene esta opinién), que no todos los
valores son comparables entre si (Hua XXVIII, 419).

3 Incluso, y tomando como referencia la doctrina de Husserl sobre las personas de nivel supe-

rior, es posible sugerir una estructura andloga para valores comunitarios, con un impacto
importante en la deliberacién acerca de los bienes comunes, (véase Hua X1V, 192).

Serie monografica n® 9, 2024, pp. 167 - 185. UNED, Madrid



174 | IGNACIO QUEPONS

Y mis adelante agrega:

En comparacién con el valor més alto: lo que debe ser relativamente es
todo valor. No obstante, todo valor en si mismo es algo que debe ser, pero
s6lo relativamente, es decir, si no estd en juego algo mds alto. Geiger habla,
considerdndolo, al revés, de valor que son fines absolutos (no sé si son sus
expresiones) que han de ser realizados incondicionalmente. También parece
suponer que, cuando es posible la comparacién con esos valores, el valor mds
alto es el que debe realizarse. Sin embargo, hay que preguntar qué es lo que,
en sentido propio, quiere decir (Hua XXVIII, 419).

Para tratar de mostrar la continuidad por lo menos estructural en el proyecto
de Husserl en torno a la conciencia del valor, quizd podamos sugerir un breve
esquema que permita entender cémo los diferentes tipos de valores (sensibles
o del placer, espirituales, y absolutos) son solidarios con diferentes niveles de
acceso al valor:

1. En primer lugar, como sefalamos antes, tenemos la valicepcién como
momento inmediato en el cual tiene lugar la captacién del valor como una
determinacién fundada en una representacién objetiva. De acuerdo con Husserl
todos los sentimientos sensibles tienen una proto-valencia afectiva que deriva en
el agrado (o desagrado) por el cual uno se entrega al objeto de la representacién
por su valor.

2. Los sentimientos, como vivencias, dice Husserl en /deas I “no se matizan”
(Hua II1/1, 88) es decir, la dimensién intuitiva inmediata no se escorza, pero
dado que el valor, por otro lado, no se identifica con el sentimiento de la
valicepcién, ni con el agrado con el que uno se entrega al objeto de valor, si

L4 <« . . . » . . .
podemos hablar de una progresion de “exhibiciones” u horizontes de sentimiento
que revela el valor (Hua IV, 10; Hua XLIII/2, 211).

3. Los horizontes por los que se exhibe el valor siguen la tendencia de motiva-
ciones orientadas por preferencias fundadas en la proto-valencia del sentimiento
y la sintesis de pasividad secundaria que son el resultado de valoraciones previas.
En su exhibicién tienen lugar ademds trasfondos afectivos (Hua XLIII/2, 111,

189).

4. Con la conciencia intuitiva de valor tiene lugar el asi llamado momento de
aprobacién o desaprobacién del sentimiento (Hua XLIII/2, 261) que exhibe el

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 167 - 185. UNED, Madrid



VALOR Y GENERATIVIDAD: UNA CONTRIBUCION AL ESTUDIO DE LA ESTRUCTURA... 1 175

valor, y con esta aprobacién o desaprobacién se exhibe el cardcter propiamente
normativo de la conciencia de valor.

5. El paso activo que tiene como base la conciencia intuitiva de valor (Hua
IV, 10) es la toma de posicién axiolégica (Hua XLIII/2, 118) que eventualmen-
te se puede convertir en una tesis habitual, en una conviccién axioldgica (Hua
XLIII/2, 130).

6. Por otra parte, hay valores que exigen la realizacién de los objetos en los que
estan fundados, o bien se destacan en la decepcidn ante la expectativa de que no
han sido realizados o que una ausencia demanda su realizacién. Estos valores, a
diferencia de los meramente estéticos (valores no-existenciales) (Hua XXVIII,
47), involucran los momentos de compromiso de la voluntad (Hua XXVIII,
355). Asi un valor aprobado se proyecta como la base en la cual estd fundada la
representacién de la voluntad que hace de ese valor su fin, su meta.

7. En este respecto, la meta, como objeto de la voluntad a su vez tiene su pro-
pia secuencia de constitucién que va desde el mero impulso instintivo, el apetito,
al deseo en el que es consciente un apetito, pero no compromete a la voluntad
a actuar en consecuencia, y finalmente al “querer” como la voluntad estricta,
comprometida con la realizacién de su objeto (Hua XXVIII, 109).

8. En este punto es donde el andlisis de la voluntad y la constitucién del valor
coinciden en el imperativo categérico que demanda orientar la voluntad hacia
la realizacién “de lo mejor” dentro de lo alcanzable, es decir, dentro de los fines
realizables con los que efectivamente la voluntad se puede orientar (Hua XXVIII,

237).

9. Asi, la meta practica fundada en el valor aprobado que legitima en con-
secuencia la motivacion racional de la voluntad hacia la meta motiva la accién
consecuente con lo que demanda la meta.

Sin embargo, no hay que olvidar que Husserl todo el tiempo considera que
la condicién necesaria para la accién racional es la motivacién racional que en
retrospectiva hunde sus raices en una fuente afectiva, en un impulso inicial sin
el cual carece de la fuerza para echar a andar el movimiento de la accién, el “frar
de la voluntad” (Hua XXVIII, 107). La cuestién es que, de acuerdo con las
premisas que el propio Husserl senala, el juicio axiolégico y prictico, que forma
parte de un sistema normativo racionalmente fundado, asi como el discurso de

Serie monografica n® 9, 2024, pp. 167 - 185. UNED, Madrid



176 | IGNACIO QUEPONS

las ciencias, tendria que presuponer también el mundo pre-dado al que se refiere,
pero como motivo y presupuesto de su orientacién normativa, critica.

Para el mundo circundante espiritual concreto, para este mundo que es
nuestro tnico mundo de la vida, se infiere la siguiente reflexion final: este
mundo, tomado en su totalidad justamente como mundo unitario, existe
constantemente y contintia desarrollindose, y como tal lo investiga la cien-
cia del espiritu; y en cuanto normativa lo guia también, ejerce sobre él una

critica” (Hua XXXVII, 318).

Asi, el mundo pre-dado del dmbito préctico no es la pre-dacién de “valores”
reales o supuestos a partir de normas socio-histéricamente asumidas, sino de
“tareas” (fundadas o anunciadas si se quiere en valores ideales) que demanda la
motivacién racional comun a toda forma de “conciencia de”, como aspiracién a
la verdad, a la evidencia, pero en el contraste con un mundo fictico, pre-dado,
que como sefala Husserl, no nos agrada.

[E]ste mundo dado no nos agrada. Pero en la medida en que podemos
mejorarlo en nuestra condicién de sujetos libres, este desagrado puede moti-
var una voluntad de mejora; para nosotros y para cualquiera. El mundo que
existe no es como debiera ser; no lo es en cuanto naturaleza sino en cuanto
mundo del espiritu. En cuanto tal es un mundo creado por la humanidad,
aunque muy mal creado. Tiene que ser transformado nuevamente por la
humanidad: fulgura un ideal prictico, el ideal de un mundo del espiritu
enteramente justificado por normas, un mundo espiritual constantemente
ajustado en su génesis futura, a las ideas normativas de todos los reinos de
la verdad. Y hay que pensar esta génesis justificada por normas a su vez
como sometida al ideal de un acrecentamiento constante de los valores de
las personalidades y sus operaciones. Es decir, debe llegar a existir un mundo
nuevo, un mundo verdadero y una nueva humanidad verdadera y, axiolégi-
camente, un mundo verdadero de valor cada vez mds alto y una humanidad

verdadera.” (Hua XXXVII, 318).

En el 4mbito de la vida préctica late ademds un motivo que en realidad
constituye “el otro lado” de una y la misma teleologia de la razén enraizada en la
experiencia es la teleologia del amor (Hua XLII, 193, Crespo 2012, 29) que des-
de la sensibilidad avanza hacia una dimensién espiritual, propiamente ética y no
s6lo no contradictoria con la razén, sino mds bien, como la realizacién de lo que
la razén demanda y sélo el amor encuentra su cumplimiento final. No por otra

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 167 - 185. UNED, Madrid



VALOR Y GENERATIVIDAD: UNA CONTRIBUCION AL ESTUDIO DE LA ESTRUCTURA... 1 177

raz6n, Husserl afirma, que “el amor en sentido auténtico es uno de los problemas
principales de la Fenomenologia” (Hua XLII, 524). Pero esto no deberia llevar ni
a una especie de naturalizacién de la teleologia del amor como un destino trazado
de antemano o que por su sola efectuacién reflexiva la fenomenologia sélo pone
de manifiesto; por el contrario, la fuerza motivacional del amor comienza preci-
samente en relacién con un mundo donde los hijos pueden morir antes que los
padres, un mundo asediado por la enfermedad y el sufrimiento injustificado, el
cual demanda el compromiso y la auto-determinaciéon consecuente a incorporar
a través de la accién racional lo que demanda el valor, en este caso prominente
a partir de su ausencia (Villoro 1997, 28).

El mundo de la vida pre-dado del 4mbito prictico es el de la historia y su
devenir, que no sigue ninglin curso anticipado de antemano, y que la mayor parte
de las veces frustra las expectativas racionales; es el mundo de la vulnerabilidad
y la incertidumbre. Asi, este “mar de sufrimientos” (Hua XLII, 406) constituye
al mismo tiempo la motivacién inmanente de la irritacién, el hambre, toda la
prominencia de los valores en su ausencia, que en su forma reflexiva despierta lo
que muchos afios después, por otros medios, pero en consonancia con la axiolo-
gia husserliana, Luis Villoro llamard una actitud disruptiva (Villoro 1997, 225),
y que en este contexto podriamos relanzar como una exigencia de racionalidad
como motivo ultimo de una vida orientada de forma auténtica.

Por otra parte, el andlisis intencional de la conciencia del valor parece soli-
dario con la estratificacién de valores que Husserl sugiere en sus manuscritos
tardios. Es decir, hay valores mds préximos al nivel puramente sensible y la valen-
cia que emerge de lo que Husserl llama “sentimientos sensibles” y otros valores,
los asi llamados espirituales, que no coinciden con la valencia intuitiva sensible
sino con el correlato noemdtico estricto propio de la tendencia intencional y que
convoca a tomar posicién por mediacién de lo que Husserl llama “momento de
aprobacién” que corresponde a la instancia de correccién sobre el valor, por el
cual se afirma su validez, por lo menos para el sujeto que asume el valor.

Los valores éticos, especialmente los asf llamados valores absolutos o del amor,
son aquellos que comprometen no sélo la valoracién puntual del sujeto en relacién
con una situacién dada, sino que comprometen la existencia total del sujeto valo-
rante, su vida. Esto no quiere decir, naturalmente, que en valoraciones sensibles o
espirituales no haya aprobacién, lo que quiere decir es que en los valores absolutos
no solamente se juzga acerca del objeto sino de la propia vida como totalidad en
relacién con ese objeto con su valor, y en esa medida, la aprobacién no es sélo del

Serie monografica n® 9, 2024, pp. 167 - 185. UNED, Madrid



178 1 IGNACIO QUEPONS

objeto sino de la relacién de mi vida en relacién con ese objeto, tomada la vida en
su totalidad. Un sujeto asume afectivamente un valor absoluto (y reflexivamente
puede dar cuenta de ello) s6lo cuando aprueba su valoracién como algo que no
s6lo es contradictorio, sino que suma a lo que el propio sujeto demanda para si
mismo como constitutivo de su identidad en sentido ético. Algunos autores que
incluyen al propio Steinbock han explorado la relacién entre los valores absolutos
o valores del amor y el tema de la vocacién (Steinbock 2017, 119-143). Lo que
sugiero aqui, a reserva de una consideracién mds amplia, es que incluso en estos
casos hay horizontes afectivos que intervienen en el descubrimiento progresivo
justo de aquellos valores de los que no podemos prescindir.

2. Normalidad y normatividad: horizontes intersubjetivos de la
conciencia del valor y el tema de la generatividad.

a. La dimension emotivo-valorativa del mundo de la vida: sentirse
en casa y significatividad axiologica

Volvamos ahora al inicio de los andlisis, pero ahora desde la perspectiva de la
formacién de lo que Husserl llama la “normalidad”. Para Husserl la normalidad,
por un lado, se refiere al indice de regularidad, del eszilo en forma de la experien-
cia que corresponde a la formacién de habitualidades (Wehrle 2010, 172-176;
Moran 2011, 65-67) pero ademds y sobre todo se refiere a la tendencia inmanen-
te de toda experiencia hacia lo ptimo. (Steinbock 2022b, 211; Hua XIV, 121)
De acuerdo con Husserl, la percepcién va a formando un cierto estilo que del
lado noético corresponde a habitualidades y del lado noemitico corresponde a
un campo de familiaridad del entorno cotidiano que va imponiendo cierta pauta
normativa que funciona por un lado como regularidad y por otro como criterio
de lo 6ptimo de acuerdo con la experiencia en cada caso (Hua I, 100; Hua IV,
310, Hua XV, 441). En su estudio, Steinbock avanza de la fenomenologia gené-
tica de la normalidad y la anormalidad hacia los fenémenos generativos que per-
miten la configuracién del mundo familiar y el mundo ajeno. La tesis propositiva
que arriesga por su parte es que el mundo familiar y el ajeno “son co-relativos y
co-generativos en una asimetria axiolégica” por la cual él sostiene que es posible
una fenomenologia generaitva que contribuya a un “enfoque traascendental mas
no fundacional, para el problema del mundo social” (Steinbock 2022b, 192).

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 167 - 185. UNED, Madrid



VALOR Y GENERATIVIDAD: UNA CONTRIBUCION AL ESTUDIO DE LA ESTRUCTURA... 1 179

Antes de avanzar a la propuesta de Steinbock sobre la fenomenologia gene-
rativa conviene detenerse en algunos aspectos de lo que llama la fenomenologia
genética de la normalidad y anormalidad, y cémo esto se conecta con lo que
mds adelante refiere con el titulo de “territorios normativos” en relacién con la
temdtica del valor.

En relacién con el tema de la normalidad y anormalidad que Husserl, de
acuerdo con Steinbock, estudia en el contexto de la percepcién, cabe preguntarse
en qué medida la hipétesis de una sistematizacién genética de los momentos de
la conciencia del valor admiten hablar de indices de normalidad y anormalidad
también en el orden de las valoraciones. En el caso de la conciencia del valor
tenemos el “momento de aprobacién”, al que nos hemos referido antes, como
el punto intermedio entre la entrega al valor propia de la valicepcién y la toma
de posicién activa ante el valor aprobado que se tiene como correcto. ;Cémo se
forma ese criterio de correccién? Husserl explord en sus lecciones tempranas una
sistematizacion formal de ese criterio con base en una axiologia formal, como
disciplina formal paralela a la légica formal (Hua XXVIII, 36). Sin embargo, y
en cierto paralelismo con el programa de la génesis trascendental del juicio propia
de sus lecciones sobre Ldgica Trascendental'y en Experiencia y juicio cabe plantear
la cuestién de si es posible destacar la formacién de los juicios axiolégicos predi-
cativos, que son la expresién de tomas de posicién explicitas, en la “experiencia
axiol6gica” previa a estas tomas de posicién (Hua XXXI, 5-11). Es decir, las reglas
de la axiologia formal deberian tener su asiento en una consideracién dindmica
en la que se forma la conciencia axiolégica, en analogia estricta con la recons-
truccién que emprende Husserl del juicio déxico en las forma pre-predicativas
y pre-judicativas de la experiencia.

También en el dmbito de los valores tenemos que en realidad el criterio de
correccién no depende del sentimiento sensible, aunque se reconoce en estos una
proto-valencia, positiva, negativa o indiferente, también en los meros sentimientos
sensibles: la valoracién estricta que da lugar a la toma de posicién axioldgica
descansa en una aprehension del valor como tal a través de su exhibicién afectiva
que revela el valor fundado en una representacion dada. En esa medida también
podriamos hablar de normalidad y anormalidad en el sentido, por ejemplo, del
amor “correcto”, es decir, inclinacién amorosa hacia lo que “merece ser amado”.
De hecho, la coherencia entre la estructura teleolégica de la constitucién en la
que descansa la formacién de la normalidad como tendencia a la regularidad de
acuerdo con el indice de lo 6ptimo, y la teleologia interna de los actos del senti-
miento y la voluntad, permite hablar a su vez de una coherencia entre las leyes

Serie monografica n® 9, 2024, pp. 167 - 185. UNED, Madrid



180 1 IoNAcIO QUEPONS

formales de la inferencia axioldgica (lo bueno sobre lo mejor) y la 16gica de lo
“6ptimo” (Hua XXVIII, 158, 22, 35). En este sentido, el aprendizaje que resulta
de buscar cada vez lo mejor de acuerdo, impulsados por motivaciones racionales
(Hua IV, 220) destaca la teleologia racional de la valoracién manifiesta en la
tendencia intencional de los sentimientos, y puede ser comprendida, a su vez
como renovacién. (Donohoe, 2003, 163; Ferrer & Sinchez, 2018, 109-113).
Pero también y siguiendo el esquema de Steinbock acerca de la manera en cémo
Husserl comprende lo normal y lo anormal en el contexto de la fenomenologia
genética, podemos también hablar, por un lado, de la normalidad como “concor-
dancia” y lo anormal como “discordancia” (Steinbock 2022b, 197) en la esfera
de los valores y, por otro lado, de una graduacién en el criterio de lo éptimo con
respecto al valor. Esta posibilidad, en sentido amplio es coherente con la idea de
la ley de absorcién de sus lecciones tempranas, (Hua XXVIII, 129) pero al mismo
tiempo permite una apreciaciéon contextual de la idea de actuar de la mejor mane-
ra dentro de lo alcanzable: la valoracién de acuerdo con un criterio contextual
de lo éptimo delimitado por un horizonte relativamente éptimo con respecto a
sus condiciones efectivas de realizacién. Todo ello, permite la realizacién de la
dimensién estrictamente racional, aunque anticipada por la estructura teleolégica
de las motivaciones afectivas, hacia la libre determinacién del sujeto que sigue sus
motivaciones racionales y afirma sus decisiones de acuerdo con una vocacién por
la responsabilidad (Drummond 2010), la fidelidad a uno mismo (Drummond
2000, 18) y el amor (Hua XV, 406; Crespo 2012).

Ahora bien, las tomas de posicién axiolégica pasan a formar parte de un acer-
vo de valoraciones previas que forman un estilo habitual de valorar, un sistema
de preferencias, personales y compartidas con las que me identifico como parte
de un grupo. Son convicciones axioldgicas a las que eventualmente se vuelve
de forma reflexiva para hacerlas explicitas, para afirmarlas. Sin embargo, y este
es precisamente el punto que enfatiza Steinbock, la formacién de ese mundo
familiar visto a la luz de la dimensién axioldgica se confronta eventualmente
con prdcticas y valoraciones de un mundo ajeno, extrano: por lo tanto, para
Steinbock, los sistemas normativos tienen un cierto cardcter co-constituyente y

de mutua dependencia. (Steinbock 2022b, 267).

La instancia sin la cual no podria ponerse de relieve la racionalidad de una
valoracién es precisamente su co-dependencia con su limite en la confrontacién
con un mundo extrafo, un dmbito que interpela ese sistema valorativo y sobre
todo pone en contradiccién la supuesta universalidad que subyace a las con-
vicciones valorativas del mundo familiar. En el contexto axiolégico el mundo

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 167 - 185. UNED, Madrid



VALOR Y GENERATIVIDAD: UNA CONTRIBUCION AL ESTUDIO DE LA ESTRUCTURA... 1 181

ajeno bien puede ser el mundo del excluido que interpela desde su exclusién los
supuestos abstractos de aquellas convicciones pretendidamente universales que
fracasan en la integracién del sistema de valoraciones que se les opone, y en esa
medida, permite replantear los criterios de universalidad del mundo familiar,
meramente heredados, en un registro reflexivo, propiamente racional.*

b. Los nexos de eficacia, historia valorativa e intersubjetividad

Antes de avanzar a la consideracion de la dimension generativa en la forma-
cién de la esfera axioldgica es preciso detenerse en el tema de la tradicién cultural
o espiritual en la que se forma el sistema de los valores de un grupo, de su mundo
de la vida. El sistema de tomas de posicién que forman estilos habituales puede
ser no sdlo intersubjetivo sino transgeneracional y Hussetl se refiere a esto como
“horizonte eficaz” (Hua XIV, 194; XV, 412; Walton 2007, 138). Ello tiene rela-
cién con la formacion histérica, en este caso de valores en una tradicién donde
hay cierta legitimacién intersubjetiva y transgeneracional de un sistema de valo-
raciones empiricas dadas. Sin embargo, como mencionamos antes en relacién
con la apreciacién de Husserl de las formaciones espirituales, estas pueden dar
lugar a un mundo que “no nos agrada” y en momentos ulteriores de la reflexién
incluso a la denuncia de la irracionalidad de la historia. Es aqui donde en sentido
estricto surge un cierto clamor normativo en el cual la razén y no sélo las costum-
bres valorativas legitimadas intersubjetivamente reclaman sus derechos hacia la
evaluacién auto-reflexiva de las evidencias de esos valores meramente mentados
en la tradicidn, y sus pretendidas efectuaciones.

Asi, estos nexos de eficacia y la formacién histdrica de la dimensién axiolé-
gica de las tradiciones se entrelazan con la configuracién del mundo familiar.
Vivimos en este caso en la eficacia de posiciones de valor usualmente no tema-
tizadas en relacién con una valoracién implicita del entorno.

4 Steinbock por su parte, destaca en este respecto dos posibilidades de afrontar, desde el mun-
do familiar, esa dimensién liminar entre el mundo familiar y el mundo ajeno: la critica y la
responsabilidad (Steinbock 2022b, 372). Sobre el tema de la interpelacién, véase también la
critica de Dussel (1993, 35) a la ética del discurso de Apel y cémo es retomada por Villoro,
(2007, 25) desde un enfoque orientado hacia a la experiencia.

Serie monografica n® 9, 2024, pp. 167 - 185. UNED, Madrid



182 1 IGNACIO QUEPONS

c. Espiritu comiin

Uno de los presupuestos que hasta este punto han estado operando de forma
implicita son los vinculos sociales que forman lo que Husserl llama el espiritu
comun. Para Husserl, existe una diferencia entre el sistema de valoraciones ticita
que forma una tradicién y el resultado de acuerdos explicitos bajo la figura de
lo que Husserl llama actos sociales (Marin-Avila 2023, 287). Esta dimensién se
refiere a la adherencia explicita a un grupo, y de acuerdo con el tema que estamos
estudiando, a los valores que motivan y en cierto modo presupone la ejecucion
de actos sociales o se derivan de los actos sociales. En este contexto no hablamos
s6lo de valores que exigen la realizacidn del objeto en el que se fundan, sino que
también dan lugar a un sistema de exigencias de reconocimiento y obligaciones
intersubjetivas reguladas de acuerdo con sistemas normativos de diferente orden.
Este territorio da lugar a la formacién de objetividades espirituales, en el lenguaje
de Husserl, desde las identidades colectivas basadas adscripciones a grupos inse-
parables de convicciones ya acciones consecuentes con ellas que “contribuyen a
cumplir la meta de la asociacién” (Marin-Avila 2023, 293). Formas de este tipo
de grupos son las pandillas, los grupos de aficionados a equipos deportivos, los
adherentes a movimientos politicos o grupos religiosos. En otro nivel se encuen-
tran las asociaciones obligadas por efecto de acciones juridicas como contratos,
lo cual da lugar a su vez a formaciones espirituales como el derecho, compren-
dido en sentido amplio, es decir, como el espacio de validez y racionalidad de la
normatividad juridica.

En la base de todo esto estdn los actos sociales que hacen posible la forma-
cién de grupos, de acuerdo con Husserl, unificados por una voluntad colectiva
(personas de nivel superior) y en esa misma medida podriamos decir que asi
sea de forma tdcita, como presupuesto de tal voluntad unificadora, comparten
menciones de valor o incluso tomas de posicién ante valores, sin que ello repre-
sente que son acreditados en actos de confirmacién.

3. Valor y generatividad

En su obra Mundo familiar y mundo ajeno Anthony Steinbock propone un
replanteamiento de la correlacién fenomenoldgica desde lo que ¢l llama el esque-
ma no-fundacional de la tensién entre el mundo familiar y el mundo ajeno
(Steinbock 2022b, 279). Ambos mundos son co-constitutivos, pero los términos

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 167 - 185. UNED, Madrid



VALOR Y GENERATIVIDAD: UNA CONTRIBUCION AL ESTUDIO DE LA ESTRUCTURA... 1 183

de la correlacién son asimétricos y demandan una actitud de critica de la propia
tradicién en el contraste con el encuentro con lo extrafio y una responsabilidad
en relacién con los alcances de la apropiacién en la extensién del mundo familiar.

De acuerdo con lo que hemos sugerido a lo largo de esta contribucién, es
posible describir no sélo la estructura estdtica de la conciencia del valor y sus
momentos constitutivos, sino también los momentos de su génesis constituti-
va, con sus momentos intersubjetivos. Sin embargo, en la mayor parte de los
casos hablamos de agenciamientos colectivos y tradiciones que redundan en la
formacién de lo que Husserl llama el mundo familiar. También hemos sefalado
que en muchos casos los valores se vuelven prominentes en experiencias que los
vuelven patentes en su ausencia, y los demandan como metas pricticas que per-
mitan aliviar su falta. Sin embargo, la motivacién de este momento reflexivo la
mayor parte de las veces no puede darse sin esa confrontacién con lo ajeno, con
esa distancia que permite, en la comparacién no sélo de los propios valores sino
de valoraciones extranas a los sistemas de habitualidad personal y colectiva en la
que sedimentan nuestras convicciones, incluso las mds profundas, y las ponen
en perspectiva, muchas veces exhibiendo contradicciones que no seria posible
reconocer como tal sin la interpelacién de lo extrano que desajusta nuestros
sistemas valorativos.

Con todo, dificilmente se podria hablar de critica, y de responsabilidad sin
apelar a algun sentido, incluso con pretensiones universalistas, de razén. La gene-
ratividad, es decir, el arraigo de la experiencia en nexos que producen no sélo
colectividades sino de relaciones de alteridad asimétrica y ejes de continuidad
y discontinuidad histérica, demanda, no obstante, la formacién de una racio-
nalidad permeable, abierta a la influencia y evaluacién de lo que en principio
cuesta asimilar pero que la interpela: una racionalidad, como dirfa Luis Villoro,

razonable (Villoro 2007, 216).

Serie monografica n® 9, 2024, pp. 167 - 185. UNED, Madrid



184 | IGNACIO QUEPONS

Referencias bibliograficas

CABRERa, Celia. (2014). “Sobre la racionalidad de la esfera afectiva y su vinculo con la
razén teérica en la ética de E. Husserl”, Revista de Filosofia, vol. 39/1, 73-94.

— (2019). “Acerca de la normatividad del amor y el alcance universal del amor al
préjimo en Husserl”, Ideas y valores, vol. 68/169, 109-132.

— (2021). “La constitucién de la conciencia volitiva y sus implicancias para la ética
fenomenolégica en Husserl, Anuario filoséfico, vol. 54/2, 347-375

Carta, Emanuela. (2023). “Approval, reflective emotions and virtue: sentimentalist ele-
ments in Husserl’s Philosophy”, British Journal for the History of Philosophy, 1-21.

CRresPo, Mariano. (2015). “Husserl on Personal Aspects of Moral Normativity”, Ethical
Perspectives, n. 4, 699-722.

— (2012). “El amor como motivo ético en la fenomenologia de Edmund Husserl”,

Anuario filosdfico, vol. 45/1.

—y SANCHEZ-MIGALLON, Sergio. (2021). “La ética de Husserl y su apertura a la politi-
ca’, en A. Serrano de Haro (ed.), Guia Comares de Husserl. Granada: Comares,
205-217

D‘AnGELo, Diego. (2019). Zeichenhorizonte. Semiotische Strukturen in Husserls Phéino-
menologie der Wahrnehmung. Cham: Springer.

DoNOHOE, Janet. (2003). “Genetic Phenomenology and the Husserlian Account of
Ethics, Philosophy Today, 47 (2), pp.160-175.

DrumMoOND, John. (2006). Respect as a Moral Emotion: A Phenomenological
Approach, Husser! Studies, 22(1), pp.1-27.

—(2010). “Self-Responsibility and Eudaimonia” en C. lerna, H. Jacobs y E. Matterns
(eds.) Philosophy, Phenomenology, Sciences: Essays in Commemoration of Edmun
Husserl, Phaecnomenologica 200 (pp.411-430) Dortrecht: Springer.

FERRER, Urbano, y SANCHEZ-MIGALLON, Sergio. (2018). La ética de Edmund Husserl.
Sevilla: Thémata.

Hussery, Edmund, Husserliana Gesammelte Werke, Kluwer-Springer 1950-2024 vol.
L, 1II/1, 1V, XIV,XV, XIX/2, XXIV, XXVIII, XXXVII, XXXIX, XLII, XLIII Hua
Dok I11/2,

MaRriN-AviLa, Esteban. (2023). “Supra-personal Agency: A Husserlian Approach to the
Problem of Individual Responsibility in Relation to Collective and Social Norma-
tivity”, en C. Belvedere et al. (eds.), The Palgrave Handbook of Macrophenomenology
and Social Theory. Cham: Springer, 285-303.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 167 - 185. UNED, Madrid



VALOR Y GENERATIVIDAD: UNA CONTRIBUCION AL ESTUDIO DE LA ESTRUCTURA... 1 185

MONTAGOVA, S. Kristina. (2011). “The Moment of Approval and the Constitution of
Values in Husserl’s Phenomenology”, en G.-J. Van der Heiden et al. (eds.), Studien
in Contemporary Phenomenology, Vol. 6: Investigating Subjectivity. Leiden: Brill.

Metig, Ulrich. (2007). “Husserl’s personalist ethics”, Husser! Studies, vol. 23, 1-15.

Peucker, Henning. (2008). “From Logic to the Person: An Introduction to Edmund
Husserl's Ethics”, 7he Review of Metaphysics, vol. 62/2, 307-325.

SteINBOCK, Anthony J. (2017). Limit-Phenomena and Phenomenology in Husserl. Lon-
don: Rowman and Littlefield.

— (2021). Knowing by Heart, Loving as Participation and Critique. Evanston:
Northwestern University Press.

—(2022a). Emociones Morales. El clamor de la evidencia desde el corazon, trad. I. Quepons
en colaboracién de E. Guadarrama y P. Pérez Apodaca. Barcleona: Herder.

— (2022b). Mundo familiar y mundo ajeno. La fenomenologia generativa tras Husserl, ed.
J 7 gia &
y trad. R. Garcés y A. Alonso Martos. Salamanca: Ediciones Sigueme.

Warron, Roberto J. (2007). “Horizontes de la eficacia histérica y la comprensién en
la fenomenologia de Edmund Husserl”, Agora Philosophica. Revista Marplatense de
Filosofia, vol. VIII/16.

—(2013). “La razén y sus horizontes vitales en la fenomenologfa de Edmund Husser!”,
Escritos de Filosofia. Segunda Serie, n. 1, 245-269.

—(2022). “Niveles del sentimiento en Edmund Husserl”, Tdpicos del Seminario, n. 48,
22-36.

ViLLORO, Luis. (1997). El poder y el valor: fundamentos de una ética politica. México DF:
Fondo de Cultura Econémica.

—(2007). Los retos de la sociedad por venir. México DF: Fondo de Cultura Econdémica.

Recibido 30-05-2024
Aceptado 23-07-2024

Serie monografica n® 9, 2024, pp. 167 - 185. UNED, Madrid






EMOTIONS, SCIENCE, AND GENERATIVITY.
A HUSSERLIAN PERSPECTIVE

EMOCIONES, CIENCIA'Y GENERATIVIDAD.
UNA PERSPECTIVA HUSSERLIANA

Rosemary RizZO-PATRON LERNER'

Pontificia Universidad Catolica del Perti
rosemary.rizopatron@pucp.edu.pe

ABSTRACT: I begin by addressing certain issues from Husserl’s static and genetic
approaches, and then use these as leading clues to the generative approach as applied
to Husserl’s concept of science. However, in order to justify our understanding
that these three approaches are inextricably intertwined and correlative, we can cite
Husserl’s words from the Crisis: “we find ourselves in a sort of circle” so that “we
have no other choice than to proceed forward and backward in a zigzag pattern.”
Indeed, the phenomenological reduction’s static approach is a regressive (deconstructive)
inquiry into the structures, functions, and modes of subjective life, whereas the genetic/
generative approaches reconstruct the progressive paths of the individual and collective
(i.e., historical) constitutions of meanings and validities. Finally, since the cognitive,
emotional, and volitional spheres of conscious life and their pre-conscious strata
and functions are essentially intertwined, the role of emotions in the constitution of
“epistemic values”—and “cognitive biases™—is also addressed.

Keyworbs: Constitutive Analyses, Rational Interwovenness, Horizon, Epistemic
Values, Cognitive Biases

ResuMEN: Los andlisis husserlianos estdticos y genéticos de ciertos temas son
primero tomados como hilos conductores para una aproximacion generativa del concepto
husserliano de ciencia. La justificacién de la comprensién de las tres aproximaciones
como esencialmente entrelazadas y correlativas, se inspira en las expresiones de la Crisis
de Husserl—“nos hallamos en una suerte de circulo, y no hay otra eleccién que la de
avanzar y retroceder en zigzag.” La aproximacion estdtica a la reduccién fenomenoldgica

*hteps://ORCID.ORG/0000-0001-6634-4437.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid



188 | ROSEMARY R1Z0-PATRON LERNER

hacia las estructuras, funciones y modo de la vida subjetiva es regresiva (deconstructiva);
mientras que las aproximaciones genética y generativa reconstruyen las vias progresivas de
las constituciones de sentido y validez, individuales y colectivas (i.e., histdricas).
Finalmente, se aborda el papel de las emociones en la constitucién de los “valores
epistémicos”—y los “sesgos cognitivos”—debido al entrelazamiento de las esferas
cognitivas, emotivas y volitivas de la vida consciente y sus estratos y funciones
preconscientes.

PaLaBRAS cLAVE: andlisis constitutivos, horizonte, entretejimiento racional, valores
epistémicos, sesgos cognitivos

1. Opening remarks

The monadic ego’s personal history is revealed by Husserl’s genetic
phenomenology as following a temporal path from Affekr to Logos—i.e.,
from the deepest passive strata of sensibility to the highest, most abstract, and
“objective” meaningful products of understanding. The phenomenological ego’s
starting point is always the natural attitude, “objectively” directed toward the
seemingly ready-made and constituted surrounding world, while the constitutive
achievements from which they stem remain anonymous. After the “general
thesis of the natural attitude” is neutralized with the epoche, the constituted
(intentional) correlates play the role of leading clues (Leitfiden) for a regressive
inquiry into the ego’s transcendental constitutive sense- and meaning-bestowing
achievements. This static approach unveils the “typical” (eidetic) structures,
functions, and modalities of pure consciousness (noesis), along with their
meaningful products (noemata).

However, the spiritual, “active” consciousness is also an embodied ego,
“localized” in a psychophysical unity that presupposes a sensuous passive stratum
whereby the world is first given. Hence its “active” rational life develops from
passivity—it results from onto- and phylogenesis. The phenomenological ego
uses the already “constituted” transcendental structures exposed by the initial
static approach as new leading clues in order to understand how its “active” life
came to be. It then deconstructs (#bbaut) these structures (in an “archeological
descent”) to further explore the origins of its transcendental life. The Urstufe and
Ur-Affektion of its pre-intentional and pre-objectifying life—a life that flows as
an undifferentiated mass of primal sensations, feelings, and kinaestheses (Urhyle,
Urgefiible, Urkindsthese) within a “universal horizonal life-feeling” (Hua Mar V11,

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid



EMOTIONS, SCIENCE, AND GENERATIVITY. A HUSSERLIAN PERSPECTIVE 1 189

362)—are thus reached and unveiled. Primal affections (Ur-Affektionen) of the
passive ego—and the “affective allure” that external entities exert upon it—set off
a series of temporal and associative reproductive processes that teleologically tend
toward the unfolding of conscious and rational life in increasingly complex and
differentiated syntheses.! By turning toward the passive processes that motivate
conscious and rational objectivations, genetic analyses lay bare and highlight the
pervasive “coloring” originated by the affections of feeling.

The phenomenological ego also realizes that the constituted world of the
natural attitude—the world that serves as the starting point for its initial
regressive inquiry into its own active transcendental life—is not entirely the
result of its own constituting accomplishments. It becomes aware that it adopts
meanings either transmitted by others synchronically (physically present or
absent), or passed down diachronically from previous generations—meanings that
are intersubjectively constituted. Thus the following tasks are, grosso modo, two.
First, to clarify how the transcendental “communalization of experience” (Hua
VI [1970], §47) takes place, because—“from the point of view of naive positivity
or objectivity,” namely, of the natural attitude—the interrelation of individual
ego-persons in social communities appears, like the rest of the natural “pre-given
world,” “in the form of mutual exteriority” (Hua VI, 260, 294 [1970, 257, 315]).
Taking this “mutual externality” as a leading clue, then, the first task is to reveal
that “when seen from the inside,” it is “an intentional mutual internality,” the
product of an “inward being-for-one-another and mutual interpenetration” (Hua
VI, 346 [1970, 298]).? And taking the history of humanity and the historical
succession of generations as leading clues, the second task is “to strike through
the crust of the externalized ‘historical facts’ of philosophical history” and to
unveil its historicity—namely, its “inner meaning and hidden teleology” (Hua
VI, 16 [1970, 18). The latter is exposed as being constituted by generations of
reciprocally implicated individual life-fluxes (Hua VI, 260 [1970, 257]) in a
“hidden unity of intentional inwardness which alone constitutes the unity of
history” (Hua V1, 74 [1970, 73]).

I “What we learn from genetic phenomenology and throughout” the lectures on transcen-

dental logic “is that primal constitution (Ur-Konstitution) must presuppose a past temporal
dimension in order for sense to be constituted in the present!” (Steinbock 1995, 155).

2 Under different guises, names, and strategies (Cartesian, psychological, ontological, “and
whatever other way we may wish to construct”) (Hua Dok 11/1, 37-38 [1995, 33-34]),
Husser] undertakes time and time again the difficult task of describing, within the solipsisti-
cally performed phenomenological-transcendental reduction, how these transcendental
achievements are intersubjectively constituted.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid



190 | ROSEMARY R1Z0-PATRON LERNER

While Husserl does not explicitly formulate a dimension of phenomenology
as generative, it is widely acknowledged that Steinbock’s assessment that “the
formulation of this <last> dimension as generative phenomenology is not
only justified, but called for” (1995, 257) based on Husserl’s wide range of
texts that discuss “generative problems.” Steinbock’s contention “that genetic
phenomenology functions as a leading clue for generative phenomenology”
(1995, 261)—hence that “eventually, the ‘Ur'-Konstitution peculiar to a genetic
phenomenology will be ensconced within a ‘Stamm’-Konstitution peculiar to a
generative phenomenology” (1995, 155)—is also widely admitted.

On that basis, in what follows, I will not be addressing the preferred and
most discussed issues related to generative problems, either iz Husserl’s work
or after it, such as “homeworld and alienworld, birth-death, sense-constitution
through appropriation, social ethics” (Steinbock 1995, 261) and others. Instead,
I briefly address them in relation to Husserl’s notion of theoretical knowledge
or science, despite the fragmentary character of the texts he left behind. Indeed,
editing and systematic difficulties prevented Husserl from rewriting the third part
of the Crisis and from concluding it with a fourth and fifth part, in which he
planned to reconcile two different (but in his view equally urgent) problems: the
teleological theme in the context of philosophy as the historical self-meditation
of a responsible and ethical humanity, and the problem of the generative
constitution of a theory of science (Hua XXIX, 341-426). I will accordingly begin
by addressing certain issues from Husserl’s static and genetic approaches, and
then use them as leading clues for the regressive reflection into the hidden history
of the generative constitution of science. This sequence is nevertheless neither
linear nor definitive but rather reversible, inextricably intertwined, and open-
ended, such that Husserl maintains that “we find ourselves in a sort of circle”
and that “we have no other choice than to proceed forward and backward in a
zigzag pattern” (Hua V1, 58-60 [1970, 58]), whereby the regressive inquiry proper
to the reduction unveils the progressive—teleologically-driven—movement of
constitution, and vice versa. Finally, my collateral interest on this occasion is to
examine the role of the individual and social emotions involved in the historical
constitution of the sciences and their acknowledged “epistemic values,” as well
as their involvement in what we usually refer to as “cognitive biases”™—an issue
that is also present in Thomas Kuhn's 1962 7he Structure of Scientific Revolutions.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid



EMOTIONS, SCIENCE, AND GENERATIVITY. A HUSSERLIAN PERSPECTIVE 1 191

2. A merely logocentric interest?

Husserl struggled during more than four decades with the profound enigma
of reason and rationality, from its subjective and sensuous genesis all the way to
its highest and most abstract spiritual accomplishments (theoretical, axiological,
practical): namely, with the strange connection between nature and spirit, and
with the role that our conscious temporal body plays within it. Motivated by
primary and acquired instincts (both sensuous and rational)—as well as by
means of linguistic, valuing, or normative lived experiences and by goal-oriented
practical activities—the surrounding world is embellished with ethical, aesthetic,
personal, social, and political values, and endowed with theoretical (i.e., ideal)
concepts and norms. To these processes, others are added thanks to which in
communalized experiences, the varied range of meaning-nexuses are validated,
discarded, and/or rectified. They are additionally involved in complex historical
processes that flow, throughout the generations, over the spirit’s “underlying
psychic basis” (Hua IV [1989], Beilage XII, §§1-3), the remote origins of which
are found at the pre-ego’s primal levels (Urstufe) where no “hetero-affection” has
yet taken place (Hua Mat V111, 199, 335; Walton 2017, 13), nor is a world in
the proper sense yet there for an 7 or a we.

However, Husserl’s lifelong interest in the (static, genetic, and finally
generative) constitution of a theory of science® has been pervasively
misunderstood during the 20th century. It has been interpreted as embedded
within a desperate “logocentric,” “foundationalist” endeavor to “rejuvenate”
modern rationalist philosophy (Lyotard 1989, 738-750; Granel 1976, vii;
Derrida 1967), or as a descriptive phenomenology affected by “Cartesian anxiety”
(Bernstein 1983, 16-20) in which its theory of meaning-constitution is ruled
by the “dictatorship” (even “Western paranoia”) of “theoretical consciousness”
and its representations—namely, where the intentionality of “objectifying acts”
prevails over the dimensions of the heart (emotions and feelings) and of the will
(Ricoeur 2004, 182 passim; Granel 1976, vii). That is why phenomenology is
allegedly “mostly the history of Husserlian heresies” (Ricoeur 2004, 182 passim),
for Husserl’s work per se is only the enactment of “an ancient scene of an ancient

3 Since his Logical Investigations, and throughout the following decades, he repeatedly lec-

tured on “Logic” and on a “General Theory of Science.” Finally, his lectures around 1920/21,
1923, and 1925/26, later known as Analyses Concerning Passive and Active Synthesis: Lectures
on Transcendental Logic, lead directly to his final formulations in Formal and Transcendental

Logic (1929) and Experience and Judgment (1939).

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid



192 | ROSEMARY R1Z0-PATRON LERNER

theater” (Granel 1976, vii). This pervasive reading has been acknowledged
by its leading protagonists as having been mainly influenced by Heidegger’s
reception of Husserl’s works, and the thinkers concerned have accordingly
been known as “Heidegger’s children” (Wolin 2015). Nevertheless, Husser!’s
lifelong obsession with the teleological, historical-generative constitution of a
theory of science hides a much deeper and more complex—if not paradoxical—
interest: namely, to fend off skepticism, while simultaneously acknowledging
the inextricable “entanglement” of every dimension of human consciousness
and rationality (Aguirre 2002), hence humanity’s radical existential finitude.
Husserl’s “reencounter with existential meditations” by the end of his life may
not “have come from a very alien horizon” to his work, as Ricoeur contended,
contrasting Husserl’s attitude to that of existential phenomenologists, who
allegedly situated themselves “from the outset” within a “direct comprehension
of an embodied psyche.” The latter, over and against Husserl, had allegedly
contended that affectivity “intends and grasps things” without the detour
through “representations” “without properly knowing,” etc. (Ricoeur 2004, 18
passim).

My interest here is therefore to challenge this typification of Husser!’s theory
of science as emanating from an unfettered “logocentrism,” and to examine the
reach of the aforementioned intertwining of all dimensions of human experience.

3. Static considerations and evidence: The parallelism of spheres

Husserl was always convinced that at a conscious and rational level, the three
subjective spheres of sense and meaning (perception, affectivity, and volition)
could only be understood as essentially interwoven within a horizonal structure,*
wherein the interest of one of the spheres stands out while the others—with their
respective pre-conscious depths—passively “motivate” from the background (Hua
IV [1989], §5).° Although he seemed to prioritize theoretical rationality above

% 1In his view, the horizonal structure of consciousness embraces not only the

noetic-noematic “universal a priori of correlation,” but the temporal and communalized
character of experiences, tied to kinaesthetic possibilities upon which the changes of validity
pertaining to every experiential or rational evidence depend (Hua VI [1970], §§46-47;
Walton 2015, Ch. X passim).

> 'These studies began with Husserl’s earliest psychological and logical works, though they
have only become gradually known since the publication of his Nachlass.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid



EMOTIONS, SCIENCE, AND GENERATIVITY. A HUSSERLIAN PERSPECTIVE 1 193

the others (Hua V11, 204; Hua V111, 7 [2019, 211]; Hua V1, 6 [1970, 8]), along
with the transcendental, eidetic nature of his phenomenology as a fi7st philosophy
(Hua XVII [1978], §98; Hua 1[1960], §$34; Hua IX, 278-287, 295 [1997, 160-
167, 174]; Hua V, 141-143, 149-155 [1989, 408-410, 417-422]), his project
outlined not only a “universal critique of <theoretical, valuing, and practical>
reason” (Hua 111/1 [1982], §139), but also an “idea of philosophy” that, besides
epistemological problems,® included since 1908 metaphysical and ethical horizons
that he longed to develop (Hua Dok 111/6, 60)” and that “lay closer to his heart”
(Hua Dok 111/3, 418).3

Thus within his research on the role of a universal @ priori theory of science,
Husserl first sought to understand the enigma of the obvious correlation and yet
irreducible difference between the conceptual-objective order and the experiential-
subjective order studied by psychology (Hua XVIII, 7 [2001, 2]; Hua XVII,
159 [1978, 179]). And since theoretical reason in Husserl’s view “is in itself an
incomplete ratio,” the regressive inquiry leading him to the correlative subjective
order had to include the spheres of emotion and will, which have their “own
lawful and legitimate sources” (Hua XLII, 240ff.; Walton 2017, 8).

For a phenomenological clarification of an a priori theory of science, this
meant the risk of descending, like Faust, into the depths that lead to the “mothers
of knowledge” (Miitter der Erkenntnis), or to “the mother soil (Mutterboden) of
reason” (Hua XXXV1I, 332; Hua XXX, 335 [2019, 352]) where there is “nothing
firm to find,” but where he hoped to “find the universe.” He later identified this
“mother soil” as “potential reason” (““Reason’ in instinct. The obscure instinct”)

¢ In 1914, in the draft of a letter to Karl Joél, Husserl indicated that he never meant to

reduce philosophy to a “theory of knowledge and to a critique of reason in general, much less
to a transcendental phenomenology” (Hua Dok 111/6, 205).

7 Husserl to Hans Driesch, 18.07.1917 (Hua Dok 111/6, 60).

8 Husserl to Dietrich Mahnke, 05.09.1917 (Hua Dok 111/3, 416). He refrained from
making these reflections public, and limited himself to laying their foundations by first
developing his transcendental critique and theory of reason.

? “Regarding these mothers, I love to turn to Mephistopheles’ words, ‘Enthroned sublime in
solitude are goddesses. Around them is no place, still less any time.” And unfortunately, it is
stated no less significantly, “To speak of them is embarrassment.” As you will remember,
Mephistopheles is keen to dissuade the aspirant from taking the way ‘into the untrodden—
the not to be trodden’ and paints the solitudes in a ghastly enough way, ‘Nothing will you see
in interminably empty farness, the step you take, you will not hear, nothing firm find where
you rest.” We must, though, not allow ourselves to be frightened, and with Faust answer, ‘Just
keep on, we want to fathom it. In your nothing, I hope to find the universe”” (Hua XXX, 335
(2019, 352]).

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid



194 | ROSEMARY R1Z0-PATRON LERNER

(Hua XLII, 86; Walton 2019, 4), wherein lie the “passive motivations” of the
intellectus agens. A first step in this direction was his discovery of the “miracle of
consciousness” in the “enigma of intentionality” (Hua XXX, 341 [2019, 360]),
and its horizonal structure of evidence (intention—fulfillment) (Hua XVII, 207-
208 [1978, 199-200]), which he first clarified at its advanced stages within the
doxic level of predicative meanings, as well as at its previous stages in perception,
for he deemed it “a good sphere of verification” (Hua V1, 465)."° However, he also
delved into the emotional and practical realms: “[...] if we have, therefore, different
classes of intentions, intentions of the intellect and intentions of affectivity, then
we find in all the classes analogous structures and structural modifications of them.
[...] There is a fulfillment of knowledge intentions, of aesthetic, moral intentions,
and so forth” (Hua XXXV, 43; Walton 2017, 8). Thus beginning with the static
period of phenomenology, Husserl believes that theoretical, valuing, and volitional
reason work in harmony, all spheres having their respective modalizations of
evidence (certainty, negation, success, failure, concordance, discordance).!
Summing up, from the Logical Investigations to the unpublished manuscript of
Experience and Judgment, Evidenz in Husserl’s view is “the intentional achievement
of itself-giving” (Hua XVII [1978], §§59-61), whereby both sides—the “given in
itself” and the consciousness to which it is originaliter given—are found in mutual
commerce (Hua I11/1 [1982], §147; Heffernan 2022, 17).

4. Genetic approaches: From activity to passivity and back again

4.1. The descent to the hyle

Static phenomenology presupposes a pregiven constituted world that
already exists for the ego with its “universally familiar ontological type(s)” (Hua
I, 110 [1960, 76]). But it is the apperceptive horizon’s constant (peripheral
and temporal) overflow that finally leads Husserl from static to genetic
phenomenology.

19 Evidence requires the synthesis of coincidence (identity) between the meanings of inten-
tions and intuitions (between the latter’s substrates), and the fulfillment of the former by the
latter, foreshadowed by imagination and carried out by perception.

1" “The concept of evidence in the objectifying realm has its precise analogue in the sphere
of non-objectifying acts” (Hua XXVIII, 344; Hua XXXVII, 229; Walton 2017, 10), with the
caveat that its fulfillment in the practical sphere is not equivalent to its rational “legitima-
tion,” for it is still in need of an axiological condition (Hua XXXVII, 313f.).

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid



EMOTIONS, SCIENCE, AND GENERATIVITY. A HUSSERLIAN PERSPECTIVE 1 195

He first describes genetic phenomenology as active genesis, dealing with ego-
acts (higher rational activities); with their correlative “products of reason” (such
as “ideal” objects or “works of practical reason, in a maximally broad sense”);
and with their relation to the “intersubjective activities” of a “transcendental
intersubjectivity” (Hua I, 111 [1960, 77-78]). Hence it first appears within
the context of a Geltungsfundierung. But “anything built by activity necessarily
presupposes, as the lowest level, a passivity that gives something beforehand”
(Hua 1, 112 [1960, 78]). The descent from active to passive life is accordingly
undertaken in search of the u/timate genesis or history of active life and its “hidden
motivations” in passive processes.'? Thus Genesisfundierung is the ultimate source
of all validation and evidence. Haunted by these problems, Husserl now recasts
his logic or theory of science as built upon the foundations of a transcendental
aesthetic, as we can see in his lectures on logic of the early 1920s (see n. 4 above).

Within the framework of the reduction, and in eidetic generality, Husserl
examines the /zws that govern the passive syntheses of primal phenomena: those
of association, and “at a lower level of pure passivity,” those of the structural
forms of immanent time. Both are fundamental “conditions of possibility” (the
“mother soil”) of a universal genetic theory of subjectivity without which the ego
could neither “have the essential sense” of being “an existing subjectivity [...]
constituting itself as being for itself” (with its own indefinite past and future)
(Hua X1, 124 [2001, 169-170]), nor have the sense of the existing surrounding
world. The universal synthetic structure of “internal time-consciousness,” and
its laws of succession and coexistence, provide the general formal framework and
order in which the material contents of hyletic associations flow, for “there is
only one time in which all temporal courses of objects run their course” (Hua
X1, 127 [2001, 172]). What distinguishes the different temporal forms in their
specificity are the hyletic contents that flow within them according to the laws of
association (syntheses of homogeneity and heterogeneity) (Hua X1, 129-130 [2001,
175])," the first form of which is the affective tendency toward new affections and
toward the fusing or segregating of discrete successive or coexistent contents by
degrees of affinity and contrast.

12 The ultimate source of this “genetic foundation” (Genesisfundierung) is in turn the “pure

inner living present [...], as a flowing existing present, as the absolute ground of all my
validities” (Hua Mat V1II, 40).

13 The radical individuation and personal history of each transcendental subject that
develops within this temporal framework stems from the associated contents.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid



196 | ROSEMARY R1Z0-PATRON LERNER

These passive processes gradually constitute the different sensuous fields
(touch, hearing, smell, sight, taste) with their temporal localizations (Hua XI,
142-145 [2001, 189-192]) as well as building the pre-forms of abstract, logical-
conceptual, or mathematical thought. Affection (Affektion) “awakens” associations
(Hua X1, 148-151 [2001, 196-198]) in the “impressional now”; it is itself a
function of the contrast that stems from the “affective incitement” that an object
exerts upon a conscious ego, enticing it to turn kinaesthetically “toward” it or
“away from” it. Both affections and affective tendencies toward further affections
depend on their initial affective force (affektive Kraft).'* At a “lower genetic level,”
“functions of affectivity that are founded purely in the impressional present”
and their affective force do not depend solely on the “size of the contrast” of the
hyletic data. They also depend on co-original “privileged sensible feelings” or on
“instinctive drives related to preferences” (Hua X1, 150 [2001, 198])," thus on
co-original Gemiitsbedingungen (Hua X1, 152 [2001, 200]), notwithstanding
the degree of their prominence. They propagate in decreasing intensity along
the chain of retentions until they sink into an empty undifferentiated past (Hua
XI[2001], §35). However, they do not wholly dissipate, but remain “dormant”
and may be reactivated, motivated by an undifferentiated horizonal background
of interests in the living present (Hua XI, 178, 182 [2001, 228, 232]). In this
manner, reproductive associations are able to reawaken the initial affections
that set these contents in motion and thus become effective again (Hua XI
[2001], §§36-39). In the opposite direction, “affective tendencies” lead toward a
future horizon of new affections that prospectively propagate the initial thematic
interest according to “laws of propagation” (Hua XI, 151 [2001, 198]). Thus
protentions also provide primal associations with a releological direction whereby
they anticipate future fulfillments and thematic coincidences (Hua XI, 158
(2001, 200]).

4.2. The ascent to activily

The ego’s initial turning “toward” or “away from” the object that passively
affects it evolves at a higher, active level (Hua XI [2001], §35) into the conscious
attention to the same. On the other hand, the initial affective tendency becomes

4" The affective force depends first, but not solely, on favorable or unfavorable contextual
factors such as the gradual, strong, or overlapping contrasts of hyletic data.

15 The “passionate desire (Wallust) founded by a prominence in its unity” is Husserl’s exam-
ple from “the sphere of the heart” (Hua XI, 150 [2001, 198]).

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid



EMOTIONS, SCIENCE, AND GENERATIVITY. A HUSSERLIAN PERSPECTIVE 1 197

an active “intention oriented toward it.” Further on, attention awakens the
progressive and differentiated genesis of rational properties such as “grasping,
acquisition of knowledge, <and> explication” that continue to propagate the
thematic interest according to laws (Hua XI, 151 [2001, 198]). Husserl
believes that this process is oriented toward the optimal téhog of “absolute
self-givenness,” which always remains an “ideal limit” (Limes, Ideal), for it is
“only realizable in the style of relative, temporal validities, and in an infinite
historical process” that is asymptotic and communalized—“but in this way it is,
in fact, realizable” (Hua V, 139 [1989, 400]). Ignoring activity, the passive level
remains indeterminate. Each ego experiences within its life a constant zigzag or
circular flow of experiences from passivity to activity and back again, because
what is consciously and rationally produced by the ego remains sedimented as
a permanent acquisition in a secondary passivity that mingles with phenomena
from primary passivity. Thus varied dynamic passive processes pre-constitute
the unities that are presupposed by the higher-order objectivities dealt with by
logic, such as ““identical sense,” ‘being’ and ‘modalities of being,” ‘true being’ and
‘verification”” (Hua XXXI, 3-4 [2001, 275-276)).

I previously mentioned that the factor that triggers the “mise-en-scéne” of
activity from passivity is attention—a “turning toward” and “attentive grasp”
of a passively pre-constituted unity that preferentially stands out, which in
turn renders possible its thematization as an identical object, whereby the ego
abandons passivity (Hua XXXI, 3-4 [2001, 275-276]). Likewise, what is pre-
constituted in passivity motivates agreeable or disagreeable emotions (Gefiihle) so
that an intentionality of emotions (Fiihlen) is also passively constituted. In this
way, pre-constituted “objective” unities are already intermingled with positive
or negative qualities that are interwoven at a higher level with the founding
objective properties, thus acquiring value-properties (Hua XXXI, 5 [2001,
277]).' Notwithstanding their simultaneity, the “turning toward emotion” that
specifically belongs to the emotional sphere differs from the hyletic-kinaesthetic
Zuwendung that underlies attention, which is an objectifying quality. The specific
qualities related to the fulfillment of the intentionality of feeling and will are
instead “striving, desiring, shunning” (Hua XXXI, 8-9 [2001, 280-282])."

¢ A progressive tendency to “objectify” accompanies the experiencing subject’s entire life

(Hua XXXI, 7 [2001, 279-280]).

17 Although not every egological act (a Gefiiblsintentionalitit, a Vorstellungsintentionalitit, etc.)
is a voluntary act, an act of the will, Husserl remarks that the genuine concept of the will is a
specific type of activity that permeates the entire life of consciousness as a “voluntary activity”—

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid



198 | ROSEMARY R1Z0-PATRON LERNER

In sum, the true purpose of Husserl’s lectures on genetic logic from the
early 1920s is to “understand the objectivation as a genetic gradation of thematic
accomplishments.” In other words, “the progressive objectivation consists only
in the fact that what was previously merely a thematic content now becomes a
thematic object in a particular way” (Hua XXXI, 68 [2001, 339], my italics).
The “matter” of passivity is only the partially coincident sense unity, progressively
enriched thanks to temporal syntheses of expansion connected within “the
unity of a general interest.” On the other hand, the “matter” of activity is the
thematization of a content as an object thanks to the “activity of judgments,” and
finally, conceptualization is possible, thanks to “the function that constitutes the
universal for us” (Hua XXXI, 69 [2001, 340]). Thus genetic phenomenology
renders an account of sow objectivities of a higher order (universal notions as

“new intellectual objects”) are constituted as correlates of our conscious and
rational life (Hua XXXI, 79-81 [2001, 350-352]).

5. The ideal forms of science: From their temporal genesis to
their historical generativity

Pre-predicative perceptual experiences are active apprehensions of things “as
such and such,” and thus presuppose the affective pre-givenness of the world as
well as the first associative articulations that passively pre-constitute meaning.
On the other hand, judgments rest on active pre-predicative experiences, not
directly on passive experiences. The lifeworld, as horizon, is thus the experiential
background of traditional logic, which is also remotely related to modern logics

(Husserl 1985, 37 [1973, 40]).

The same is a fortiori true for geometry and mathematics, which Husserl
described from a generative and historical perspective in a text known as “The
Origin of Geometry” (Hua V1, 365-386 [1970, 353-378]). He there explains
that the first geometers abstractive processes began with the empirical observation
of the forms and magnitudes (“primary qualities”) of their surrounding natural
world, which they perceived together with color, warmth, weight, hardness, etc.
(“secondary qualities”) (Hua V1, 384 [1970, 375]). Some of these forms stood
out, leading these geometers to inductive generalizations of imperfect figures

not in the sense of a “special” type of consciousness, but as the highest form of “conscious
activity,” in the sense of becoming aware of our desires (Hua XXXI, 10 [2001, 282-283).

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid



EMOTIONS, SCIENCE, AND GENERATIVITY. A HUSSERLIAN PERSPECTIVE 1 199

(circle, square, etc.) that they phantasized as seemingly perfect ones.'® Gradually,
a new scientific “thinking activity” (an “idealizing, spiritual act, one of ‘pure’
thinking”) arose, one that created “ideal objectivities” (Hua VI, 385 [1970,
3771), whereby the ideal notion of a perfect figure such as a circle (the center
of which is equidistant to all of the points of its contour—a 360° figure) was
conceived. In Husserl’s view, this is how the first geometers attained the “idea”
of identical “exactness.”"’

Every initial idealizing abstraction implies inner, passive and active genetic
processes in the “flowingly fading consciousnesses” (Hua V1, 370 [1970, 359]).
The individual initial “retentions” of monadic ego-subjects gradually dissipate
and sink into the past, yet without disappearing altogether. They can eventually
be “reawakened” by active individual recollections that “coincide” with current
original evidences, and « fortiori can do so in a chain of identifying reiterations.
But none of these processes transcends the monadic minds (Hua V1, 370 [1970,
360]). Thus the findings and evident accomplishments of the first geometers—
i.e., the evident meanings predicated of true “ideal (geometrical) objectivities”
that could be orally “iterated” as “the same,” not their fleeting, subjective
processes—had to be contrasted and shared among themselves through oral
communication (Hua V1, 367-368 [1970, 355-357]).?° Thus language, as the
communicative “function of human beings” (Hua V1, 369 [1970, 358]), secured
the consistent intersubjective syntheses of coincidence of the first geometer’s evident
experiences, and enabled their transmission through historical and generative
processes. But oral language could not accomplish this alone.

'8 “The object of judgment is bound by the fact that it is a something in general, i.e., some-

thing identical in the unity of our experience, and hence such that it must be accessible to
objective self-evidence within the unity of experience” (Husserl 1985, 36 [1973, 39]).

" Husserl describes these inner processes as “imaginary variations” (Hua IX, 72ff. [1977,
53fL.]) that yield “idealizing abstractions,” etc. Perfect, “limit-figures” “cannot be seen” (Hua
1171, 155 [1982, 166]); they “lie in infinizy” as “invariable” and “exact” poles to which
empirical, morphological figures or essences can only “approach’ more or less closely without
ever reaching them” (Hua 111/1, 155 [1982, 167]). See n. 38 below on “ideas in the Kantian
sense.

2 In contrast, other individually existing cultural products (a sculpture, a vase, etc.) are
given only once. Furthermore, Husserl distinguished the “ideal meanings” expressed linguisti-
cally, on the one hand, and the geometric “ideal objectivities” to which they refer on the
other. Hence by means of “linguistic expressions” (concepts borne by sensible, linguistic
bodies), the objective truths of geometry manifest themselves (Hua VI, 368 [1970, 357]).

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid



200 | ROSEMARY R1Z0-PATRON LERNER

If Galileo inherited geometry as a science already constituted in antiquity
(Hua V1, 365-367 [1970, 353-355]), it was because it had become sedimented
in a “written, documentary, linguistic expression, that renders possible
communications without personal address” (speech) and ensures the continuous
permanence of geometry’s “ideal meanings,” even when the first discoverers and
their contemporaries are no longer in contact, or are no Ionger alive (Hua V1,
371 [1970, 360]). This is how the Pythagorean theorem, as an “ideal objectivity,”
can always be “given in the world objectively” (Hua VI, 369 [1970, 358]).!
Hence Galileo reawakened in new, spontaneous cognitive acts the initial evident
meanings of geometry according to the following fundamental law: “if the
premises can actually be reactivated back to the most original self-evidence,
then their self-evident consequences can be also,” in such a way that it “must
propagate itself through the chain of logical inference, no matter how long it is”
(Hua V1, 375 [1970, 365]).** Thus sciences are not “[...] handed down ready-
made in the form of documented sentences; they involve a lively, productively
advancing formation of meaning, which always has the documented, as a
sediment of earlier production, at its disposal in that it deals with it logically”

(Hua V1, 375 [1970, 365]).

However, for Husserl geometry was only a paradigmatic example of processes
that take place in every cultural production (“science, state, church, economic
organization, etc.”) (Hua VI, 379 [1970, 370]). They all exhibit a similar
historicity throughout the course of successive generations: a primal meaning-
constitution (Urstiftung) becomes sedimented as a living tradition, is transmitted,
later reactivated, and finally transformed. Thus phenomenology’s historical
regressive question leads to history in its “inner structure of meaning,” which
must be understood as the “universal a priori of history.”* Any understanding
of knowledge and science—a fortiori of a “theory of science”—has to take
into account this historical aspect, which is secularly ignored by the “ruling
dogma of the separation in principle between epistemological elucidation

2l In Husserl’s view, the possibility of falsifications—Ilured by “the seduction of language™—is

unavoidable if empty repetitions are not accompanied by active intuitive (evident) experiences
that fulfill their original meanings (Hua VI, 372 [1970, 362]).

22 §9 of the Crisis offers a detailed, complementary description of the generative (historical)
constitution of Euclidean geometry; its modern retrieval by Galileo; its transformations and
applications; and its subsequent meaning-deviations (due to the “seductions of language”).

# The “universal a priori of history” “[...] encompasses everything that exists as historical
becoming and having-become or exists in its essential being as tradition and handing-down”

(Hua V1, 379-380 [1970, 372]).

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid



EMOTIONS, SCIENCE, AND GENERATIVITY. A HUSSERLIAN PERSPECTIVE 1 201

and historical, even the humanistic-psychological explanation,” a dogma that
should be denounced as totally mistaken (Hua V1, 379 [1970, 370]). In this
context, “history is from the start nothing other than the vital movement of the
coexistence and the interweaving of original formations and sedimentations of
meaning. Anything that is shown to be a historical fact, either in the present
through experience or by a historian as a fact in the past, necessarily has its inner
structure of meaning” (Hua V1, 380 [1970, 371]).

The “cultural formations” appertaining to the specific case of scientists
also presuppose the “open endless” “horizonal-certainty” of their surrounding
worldly background, “coherent through its generative bond,” “in reciprocal
interaction” with the past and the future (Hua VI, 382 [1970, 374]). Although
scientific endeavors are essentially theoretical, Husserl’s descriptions shed light
upon the horizonal background (synchronic and diachronic) from which they
stand out: that of the evaluating and volitional interests and motivations. This
horizonal synthetic intertwining is essentially co-constitutive of humanity’s
“concrete historical  priori”—of its historical communalized experiences and
lifeworlds. The components of synchronic or diachronic experiences thus remain
sedimented throughout history, in the different cultural traditions and worlds
as the complex horizonal backgrounds of ever renewed experiences. This is the
sense in which Husserl refers to the possibility of “irrational” (“pre-rational”)
motivations of rational position-takings—practical, evaluative, or theoretical
(Hua XXXVII, §23, Beilage V). And this also opens the possibility of individual

and collective cognitive biases, even in the most advanced scientific research.

6. Revisiting the “practical” impossibility of the co-generative
constitution of a “one world”

As already mentioned, the intersubjective, historical, generative constitution
of theoretical “truths” (higher “objective unities”), such as those of mathematical
sciences, was an ancient Greek “discovery.” However, this process is mutatis
mutandis the same as those pertaining to every cultural production. This is due to
the fact that from passive to active life, throughout history, and from generation
to generation, all spheres of consciousness and reason (cognitive, evaluative,
volitional) are essentially intertwined—notwithstanding that in each case, the
interest of one sphere prevails, while the others motivate from the background.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid



202 | ROSEMARY R1Z0-PATRON LERNER

6.1. A “fundamental irreducibility””

However, Steinbock seems to suggest that there might be a radical
difference between theoretical-objective products of science and other domains.
Specifically, he observes that there is a “fundamental irreducibility”—in the
“ethical-axiological” domain—*“of the structure homeworld / alienworld” due
to “generative reasons,” such that both poles “cannot be synthetized into a ‘higher
unity’ taking the form of an encompassing ‘one world.”” In contrast, only a
co-generative constitution of scientific objectivity, as a “rational synthesis of actual
and possible homeworlds of lower-order homeworlds,” could be “theoretically”
possible (Steinbock 1995, 237). In his view, Husserl’s analyses that deal with the
“structure homeworld / alienworld”—and with the possibility of a “higher unity”
arising from that dichotomy—are not in fact dealing with broader, sociological
or culturally-oriented problems. Instead, they stem from a mainly theoretical
interest, that of descriptively examining the teleological generativity of European
scientific reason. It is only “at times,” says Steinbock, that “Husserl is profoundly
sensitive to the irreducibility of homeworld / alienworld through generativity,”
referring to “alienness in terms of inaccessibility” (Steinbock 1995, 243).

Steinbock is additionally concerned as to whether it is an “ethical imperative
to attain ‘the one world.”” He rejects this contention, arguing that if it were
so, this “would be the attempt to overcome generativity, the very generative
force that ‘ethical conscience’ was summoned to renew, not destroy.” In a
speculative-Hegelian twist, or perhaps a Levinasian one, he seems to imply that
to attain “the one world” is equivalent to having reached a seamless “identity”

<« » . . . « . »
or “sameness.” This in turn would amount to the destruction (or “reduction”)
of all “alterity.” Since “we cannot ethically take over” the “other’s” responsibility,
then the “fundamental, axiological asymmetry of homeworld / alienworld” is
unsurmountable—*it is expressed in an ethical impossibility of taking over the

responsibility of the alien” (Steinbock 1995, 247).

Perhaps these contentions deserve a closer look in order to determine
Husserl’s final views regarding the meaning of “objective truths” and “higher
unities,” and even the notion of a “one world” in all cultural domains.
And perhaps this will also allow us to give a more precise meaning to the
aforementioned “inaccessibility.” In order to do so, I will start by connecting the
problem of “difference” or “otherness” with Husserl’s theory of intersubjectivity,
for the latter can be related to Husserl’s analyses of the structure “homeworld /

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid



EMOTIONS, SCIENCE, AND GENERATIVITY. A HUSSERLIAN PERSPECTIVE 1 203

alienworld.” I will then attempt to show in which sense some traits of Husser!’s
theoretical truths, despite their rank and specificity, are not wholly dissimilar to
those of other cultural domains. I will briefly appeal to Husserl’s notion of “ideals
that lie in infinity” (“ideas in the Kantian sense”), as well as to the reach and role
of emotions in the constitution of theoretical truths.

One must naturally begin with perception and one of its most prominent
“modifications”: empathy. Indeed, this lived experience is also a sort of
“perception,” founded upon a straightforward, outwardly oriented one. However,
empathy is specifically the apprehension of another’s inner self, hence it can never
be a direct, immediate one. And yet it is an inuition founded on the perception
of another’s body, and on the ensuing passive, associative apperceptions (and
“pairing”) that lead us to conclude that the other’s body, like our own, is
also moved by an analogous inner self (Hua 1 [1960], §§51-54). Hence even
between two individual egos or subjects who mutually constitute an active “we,”
there is never the possibility of annulling their mutual, irreducible “alterity.”
Moreover, even in an isolated monadic ego’s self-perception, one never encounters
a seamless field of “presence,” “identity,” or “sameness,” i.e., a solus ipse or a pure
and “unique” “ownness” (Hua 111/1, 93-94 [1982, 97]). Besides the essentially
temporal dimension of monadic life that Husserl describes in its lowest primal
strata as a “living standing-streaming present,” the so-called sphere of “presence,”
“sameness,” and “ownness” always manifests itself as permanently intertwined
with “absence,” “difference,” and “otherness.”**

6.2. The “transcendental articulation” of three intersubjective strata

In order to further address the “irreducibility” of the spheres of ownness
and otherness that compose the structure “homeworld / alienworld,” we also
need to pay attention to Husserl’s genetic account of social intersubjectivity
against the background of instinctive intersubjectivity, where it has its “birth” or
“transcendental beginning.”

Under the guise of a “monadological idealism”—namely, of a reflective

approach to the alter ego’s constitution—Husserl’s theory of intersubjectivity

# Some of the arguments briefly summarized here have been previously developed in Lerner
2010.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid



204 | ROSEMARY R1Z0-PATRON LERNER

has mostly been known during the 20th century through his fifth Carzesian
Meditation. He develops it there in view of a “transcendental theory of the objective
world)” based upon the evidentiary nature of a strong meaning of transcendence as
the ideal correlate of a// the explicit and implicit lived experiences of each and every
possible ego in general. However, this account belongs to a much larger context,
the intricacies of which are to be found in countless analyses in his Nachlass (Hua

XII1, XIV, and especially XV; Iribarne 1994, 28).

A methodological problem within the fifth meditation (Iribarne 1994)—the
inadvertent and unclarified shift around §49, of which he only became aware after
finishing his fifth meditation, from its initial reflective-stazic analyses into genetic
analyses, each having different goals and gains (Hua XV, 50ff.; Bernet, Kern, and
Marbach 1989, 145-149)—may explain much of the later misunderstandings of
his theory of intersubjectivity.> The fifth meditation only too briefly refers to two
other strata—a social or cultural stratum and a “pre-reflective stratum.” However,
when examined, a “transcendental articulation” among the three aforementioned
intersubjective strata is made clear.”

» The phenomenological reductions preceding each type of analysis lead to two very diffe-
rent original fields: the so-called “primordial” sphere (Primordinalsphire) and the “sphere of
ownness~ (Eigenheitssphiire). The goal of Husserl’s static attempt was to carry out an eidetic-
structural description of the constitution of the “transcendental other.” Beginning with posi-
ted, constituted objectivities (including the alter ego) and the bracketing of their respective
“positings,” they were retained as “transcendental clues” of a retrospective interrogation lea-
ding to the Primordinalsphiire of intentional lived experiences. Here empathy was singled out
as announcing the sense and wvalidity of the transcendental alter ego (Hua 1 [1960] §§43-49).
Around §49, Husserl inadvertently changed course into a wholly different attempt: namely,
to provide a genetic-worldly description of the constitution of the lived experience of empathy
itself, as emerging from within the radically solipsistic sphere of ownness (Eigensphire) of a
monadic, concrete, embodied ego (Hua 1 [1960], §§49-58).

26 Julia V. Iribarne proposes a reconstruction of Husser!’s pluri-stratified “theory of intersub-
jectivity” according to two main perspectives, based on the texts published in Hua XIII, X1V,
and XV. The first perspective distinguishes two levels of analyses, reflective and pre-reflective.
The reflective analyses include the perceptual-empathic (static and genetic) approaches to the
constitution of the alter ego (found in the fifth meditation), and the constitution of the cu/-
tural or social intersubjectivity (see also Hua I [1960], §58). The pre-reflective analyses only
include the genetic approach to instinctive intersubjectivity. The second perspective is that of
a “unitary transcendental monadological theory” that articulates three strata of analyses: a
“monadological idealism” (parallel to the former reflective static and genetic perceprual-
empathic approaches); a “social monadology”; and finally, a “pre-reflective monadology” (Iri-
barne 1994, 181-196; Lerner 2010, 159-161).

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid



EMOTIONS, SCIENCE, AND GENERATIVITY. A HUSSERLIAN PERSPECTIVE I 205

6.3. I'rom instincts to history: The dialectics of the “inter-esse™"

Husserl’s genetic phenomenology allows him to relate the individual
development of the organic body—namely, the biological and psychological
(onto-)phylogenesis studied by natural sciences—to its transcendental birth and
genesis, hence to generative and historical problems. The transcendental “birth”
or “beginning” already begins with the unborn, to which Husserl refers as a pre-
child (vorkindlichen Monaden, or Urkind) (Hua XV, 595). The newborn child
“already has an oriented instinct,” namely, pre-acquired experiences as a fetus
in the mother’s womb, such as perceptual horizons, sensorial data and fields,
or higher habitualities (Hua XV, 605). Husserl reconstructs the process of self-
temporalization from the unborn pre-/ to the newborn Urkind as a process of
increasing “individuation.” However, at the very beginning, one can speak of
proto-facts (Urfakta) irreducible to purely instinctive ones.

Consequently, instincts and history are interwoven in a double sense.
First, the immanent development of each monad from its pre-natal tendencies
all the way to reason and universal intersubjectivity (a process characterized
as teleological) is a factum. Second, at a biopsychic level, ever since the ego’s
transcendental birth, its so-called “innate instincts” are already preceded and
“motivated” by previous experiences (habitualities, tendencies, drives, and
inclinations) inberited from past generations through the parents (Hua XV, 609).
In this sense, the presence of others mediating this “historicity” (“teleology”) of
instincts precedes the pre-reflective account of the alter ego’s constitution.

¥ Bernhard Waldenfels' reflections on the German word Verschrinkung (interweaving,

intertwining, overlapping) (1993, 53-56; 2001, 125-128) are helpful to clarify the “in-bet-
ween” nature presupposed in such terms as “inter-subjectivity” and “inter-culturalism.” Inter-
esse does not merely refer to the space that “mediates” between two or more members of a
relationship or culture (such as in an interlocution, or an interaction). In all of these concepts
the extremes of full coincidence (identity, fusion) or full distinction are to be rejected.

2 Inspired by Goethe’s Faust (preceding Wort, Sinn, or Krafi), Husserl too states: “Am
Anfang ist die Tat” (Hua V1, 158 [156]), whereby he means: “[...] the irrationality of the
transcendental factum” (Hua VIII, 490 [2019, 613]); the “irrational factum of the world’s
rationality” (Kern 1975, 338); death, destiny, and the sense of history—which “is the great
fact of absolute being” (Hua IX, 298-301 [1997, 176-179]; Hua 1, 106, 181-182 [1960, 72,
155]; Hua V11, 506 [633]). Finally, he admits that without the “factum transcendental ego,”
“the eidos transcendental ego is unthinkable” (Hua XV, 385f%.). Our absolute reality or existence,
as “primal contingency” (Urzufiilligem), “has its foundation in itself, and in its groundless
being (grundlosen Sein) it has its absolute necessity” (Hua XV, 386).

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid



206 | ROSEMARY R1Z0-PATRON LERNER

Furthermore, Husserl’s genetic analyses of the pre-reflective, instinctive
constitution of intersubjectivity distinguishes rwo orientations: 1) to the most
tender age (whereby the paradigmatic case is the mother-child relationship);
and 2) to the pre-reflective genesis of intersubjectivity at the deepest, instinctive
level of adulthood, whereby the paradigmatic case is the satisfaction of sexual
impulses.”” These remarkable analyses unveil the seminal presence of a primary
otherness and difference within the ego’s most absolute ownness or intimacy ever
since its “transcendental birth.” This peculiar structure of opposites—presence-
absence, symmetry-asymmetry—remains at the background of Husserl’s sui generis
account of “social acts” and “plurality,” thus of social intersubjectivity(Hua 1, 159
[1960, 132]).

Husserl’s account of the constitution of the first community (from the “I”
and the “thou” to the “we”), and the way it gradually acquires (and bestows)
sense and validity, is long-winded and complex. Here we only need to recall
a basic Husserlian distinction (as briefly mentioned in §1 above). From a rea/
(psychophysical) perspective, there is an unsurmountable hiatus separating the
individual monads of a communalized group. However, from a transcendental,
intentional perspective, there is a spiritual interpenetration (/neinandersein), an
“intentional implication”—one that is “unreal,” albeit not imaginary— among
individual monads that is reflected in their “mutual being for one another’
(Fiireinandersein) and in their actual and potential existence “with-each-other”
(Miteinandersein) (Hua V1, 256-262 [1970, 253-259]; Hua 1, 157-158 [1960,
129-130]) within the open horizon of unlimited spatial-temporal nature.//

While social acts are mainly characterized by their “intention of
communication” (Hua X1V, 166) they are preceded by the founding horizon
of a passive instinctive constitution that includes the understanding: 1) of our
bodies as organs; 2) of our surrounding sensible world; and 3) of our daily,
instinctive needs (Hua XV, 442, n.). Furthermore, they require the “wakeful
being of the I” (Wachsein des Ich) and “linguistic understanding.” Alchough it is
not the only form of human communication, speech is nonetheless the essence
of “social acts” and the basis of “personalities of a higher order” (Hua 1, 160
[1960, 132]).%° Husserl does not deal with the latter as “mere analogies” of their

#  Both orientations presuppose the passive genesis of fields of sensations, associated

kinaesthesia, and other sensuous (hyletic) processes and drives related both to passivity (Hua
XV, 594) and to primary time-consciousness.
39 Cf. “the unity of a state, a religion, a language, a literature, an art” (Hua XIV, 194).

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid



EMOTIONS, SCIENCE, AND GENERATIVITY. A HUSSERLIAN PERSPECTIVE 1 207

monadic members (Hua XIV, 201, 404),”" and they are also passively generated
in a “communal genesis” (Gemeinschafisgenesis) (Hua X1V, 221), prone to the d//
angers of an uncritical retrieval of the past, or of falling prey to the ideological
extremisms typical of mass phenomena.

In sum, higher-order personalities constitute their specific cultural
surrounding world (Hua 1, 160 [1960, 132])—their familiar horizon from
which they not only reach the natural world, but project themselves to the
unknown horizon of other communities and alien cultural worlds. At all stages
of these historical, generative processes, “what is a mutual externality from the
point of view of naive positivity or objectivity is, when seen from the inside, an
intentional mutual internality” (Hua VI, 260 [1970, 257]).

6.4. A first step—from “homeworlds” to “alienworlds”

Phenomenological descriptions of constitutive processes of “alienworlds”
begin with descriptions pertaining to our own passive primordial sphere,
following the course of several mediating, constitutive strata. From the lowest
to the highest, our world appears oriented from a familiar “center” toward an
increasingly unknown horizonal periphery. Husserl sought to uncover the specific
(experiential, not factual) processes of the “social empathy” that allows us to
shorten the gap between “homeworlds” and “alienworlds.” Simultaneously, he
wished to unveil the “normative force” and “rational necessity” that compels
humans to regard the theoretical possibility of a universal, all-embracing, unitary
measure in every sense—epistemic, rational, evaluative, ethical, cultural, etc.—
and to feel the practical and axiological “need” for it.

As already mentioned, phenomenological analyses highlight the fact that
“there are pre-forms of the alien within daily experience” (Hua XXIX, 44-45,
387-389; Lohmar 1993, 70). These are encountered and gradually overcome
since our birth, as in acquiring skills or in any common learning process (reading,

31 They exhibit specific capacities (Vermagen), “characters,” “convictions,” representations,

valuations, decisions, “habitualities,” memories, collective traditions, and sedimented truth-
meanings throughout their historical time—as growing, changing, aging, and even with a

. « . » . . <« 2 « » .
certain “bodily” dimension. They also evolve as “zero” (“central”) members of a larger inter-
subjective world, and their behavior regarding alien communities is comparable to that
among individuals.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid



208 | ROSEMARY R1Z0-PATRON LERNER

writing, calculating, sports, playing music, crafts, sciences, cultural disciplines,
etc.) (Hua XV, 227-228, 233, 4091L.). These “differences” are frequently dismissed
as trivial because every “homeworld” is immediately accessible, both cognitively
and emotionally.’? The simplest “we” (the first “homeworld”) begins with the
family and continues in concentric rings to the community, the homeland,
and so forth. Initially, one identifies #he world with one’s own “surrounding
homeworld,” and “humanity rout court’ with one’s own “closed humanity.” The
“alienworld” not only appears as distant and unknown*—*“colored” by our
prejudices—but also as a threat to the notions of #5e world and #he humanity that
are forged from within our “homeworld.” At every stage, our spiritually colored
concrete anticipations become fulfilled under certain “normalizing” criteria,
whereby deceptive fulfillments or unfulfillments are viewed as “eccentric” or
“mad.” Thus each historical worldview tied to a homeworld begins by claiming
(and may never cease to claim) that it is the one and only worldview (Hua XXIX,

45; Lohmar 1993, 88).

Now “even within a national world [...] different subjective apperceptions”
]
can coincide and “identify” “the same sun, the same moon, the same earth, the
same sea” (Hua XXIX, 44-45, 387) as belonging to the same surrounding world.
Thus by revealing “anticipations” of “the unknown in the style of that which is
y g p
known to us” (Hua XV, 430) within one’s own homeworld, phenomenological
descriptions demonstrate the possibility of the further expansion of every
<« » . <« . »
omewo when encounteri ienworlds.
h tld” when encountering “al 1d

6.5. A second step—beyond “homeworlds” and “alienworlds” to the
“one” world

From that basis (the passive and active constitutive processes that begin
in our own primordial sphere), Husserl then sought to understand why and
how humans inevitably zend to constitute the meaning world (and a fortiori,
that of “one world”). This “tendency” seems innate, and reminds us of Kant’s

32 In sharing the same customs (ezhoi) and traditions, gestures, and language, everyone

learns since birth “what” things are “for,” “what ends” are pursued by people’s actions, etc.
(Hua XV, 2206, 224fF., 430-431).

3 The alienworld appears as a perceptual surrounding world with another “spiritual” sense
(Hua XV, 432-433), “other ends in life, other convictions of all types, [...] other practical
modes of behavior, other traditions,” and other worldviews (Hua XV, 214).

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid



EMOTIONS, SCIENCE, AND GENERATIVITY. A HUSSERLIAN PERSPECTIVE 1 209

description of the “transcendental illusion” (Schein) that inextricably drive us
to transgress the limits of our experience even when the illusion’s components

have been uncovered (Kant 1998, A 293-298 / B 249-B 355).4

Husserl tries out more than one descriptive strategy, e.g., in the 1935 Vienna
Lecture and in others he left unpublished in manuscripts written between 1931
and 1937. The Vienna Lecture is the one most well known (Hua VI, 314-
348 [1970, 269-299]) and criticized. It led to the widespread interpretation of
Husserl’s view as founding the idea of reason and science as a unitary measure
for all humankind upon the mere projection of his own dominant European
homeworld.”> Indeed, any argument that theoretically prioritizes a particular
viewpoint over and against other perspectives—as universally valid for all—is, of
course, an abusive generalization. To be fair, Husser] had always been aware that
his role was not that of a “political influencer,” but of a “scientific philosopher”
who had to prioritize his own “expertise,”* albeit under the aegis of the “infinite
(practical) idea™ of radical self-responsibility as ultimately founding his “idea
of philosophy” (Hua V, 139 [1989, 406]). Since World War I he firmly believed
that humanity could be “unified” precisely under zhar “infinite idea” (Hua XXV,

3 A “transcendental illusion” arises when reason claims that the “unconditional totalities”
(ideas of reason) constituted by a regressive, inferential chain of conditions have a “scientific,
objective” status (as in mathematics or physics). However, Kant appreciates that this tendency
is an essential regulative principle not only for the sciences themselves (1998, A 602 / B 720
passim), but most of all for pure reason’s highest interests and uses: for its practical use “if the
will is free” (“what should I do?”), and for humanity’s eschatological end (“the ideal of the
highest good”), if there is a future life for which we have become worthy (“what may I
hope?”) (Kant 1998, A 797 / B 825ft.).

% Scheler and many others claimed that Husserl’s Vienna lecture strikes one as “logocentric”
and “Eurocentric.”

3¢ Though Husserl sympathized with Arnold Metzger’s “The Phenomenology of Revolution:
A Political Writing on Marxism and the Loving Community” (later published in Metzger’s
Phinomenologie der Revolution. Friihe Schriften), he wrote to him (09.04.1919): “That is not
my task, I am not called to lead mankind in striving for a ‘blessed life.” [...] I live purely
conscious and by choice as a scientific philosopher [...]. Not because I regard truth and
science as the highest value. On the contrary: “The intellect is the servant of the will,’ thus I
too am the servant of those who shape our practical life, of the leaders of humanity” (Hua
Dok 111/4, 409 [361]).

% In the theoretical context of Ideas I, Husserl conceives the notion of “ideas in the Kantian
sense” (Hua 111/1 [1982], §§74, 83, 143) as “ideals” that, notwithstanding the fact that they
lie beyond the reach of human cognition and practical realization, function as theoretical and
practical guides or postulates (just as the North Star guides navigators and explorers). Thus he
conceives them in analogy to geometrical asymptotes, namely, as straight lines that constantly
approach a given curve, but do not meet it at any infinite distance.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid



210 | ROSEMARY R1Z0-PATRON LERNER

44, 97-98, 267-284ft.; Hua XXXV, 203, 251; Hua V1, 347-348 passim). Thus
when the 1935 lecture mentioned that Europeans do not tend to “Indianize”
themselves, but rather that other cultures have historically tended to assimilate
the theoretical ideal born in ancient Greece (Hua VI, 320 [1970, 275]), this
did not refer to Europe as a historical factum or a “zoology of peoples,” but to
Europe as the rational ideal of an infinite telos (an ultimately responsible “unified
humanity”), even if the said ideal was born in that land. “The regulative idea
speaks in the name of a philosophical radicalism that must remain stateless”
(Lohmar 1993, 85-86, my emphasis).

The 1931-1937 manuscripts offer a more nuanced and promising account
(Hua XXIX, 41-46, 386-389), as Lohmar points out. They are also consistent
with Husserl’s constitutive description of the genesis of universal entities from
passivity to activity (Hua X1 and Hua XXXI). Husserl reflects on the “utility”
of the role played by world commerce at the time of the Greeks, and its
contribution to the genesis of the notion of “supranationality” as a rational,
universal idea (Lohmar 1993, 89). It was not a “third-person” contact with
alien worldviews (transmitted orally or textually), but the personal, peaceful
exchange between merchants—thus the “dynamics of the encounter among
several cultures” and “the mediation among concurrent worldviews” (Lohmar
1993, 88-89)—that led the Greeks gradually to acknowledge other alien
worldviews as “homeworlds” with #heir own validities, and simultaneously the
relativity of the “normal” views of their own homeworld, thereby dismantling
their alleged “universal reach”: “Precisely this normality first breaks when human
beings enter the alien nation’s vital space from their own national one” (Hua
XXIX, 388), and gradually relativizes its own national myths. Husserl always
viewed this process as an idea that could “only be realized [...] in an infinite
historical process”; however, “in this way it is, in fact, realizable” as an idea built
upon “ultimate self-responsibility” as its “ultimate foundation” (Hua V, 139
(1989, 4006]; Hua V1, 275 [1970, 339-340 passim]). But it is not an idea that
only concerns theoretical reason, for “reason allows for no differentiation into
‘theoretical,” ‘practical,” ‘aesthetic,” or whatever”; and because “being human
is teleological being, and an ought-to-be,” this is a teleology that “holds sway
in each and every activity and project of an ego” (Hua VI, 275-276 [1970,
341]). In sum, it concerns an innate tendency in every human being toward a

3 “In the context of humanities from different nations that communicate with each other

peacefully, what to each was simply an existing world in a mere national mode of representa-
tion (regarding its validity) is itself transformed” (Hua XXIX, 45; Lohmar 1993, 91).

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid



EMOTIONS, SCIENCE, AND GENERATIVITY. A HUSSERLIAN PERSPECTIVE 1 211

universal, unified zelos, notwithstanding the latter is only “an idea residing in
the infinite and is de facto necessarily [only] on the way” (Hua V1, 274 [1970,
339]).

Consequently, we depart from Steinbock’s reading that this idea was for
Husserl only possible for theoretical rationality, and that the “idea” of an ethics,
a humanity, etc., beyond the irreducible structure “homeworld / alienworld”
would be impossible for “generative reasons.” He is right in that it is not

o

realizable iz actus, but only as a movement of “self-understanding” “in infinite
progress.” However, this is also a fortiori true for theoretical reason.

7. Conclusion: Emotions, epistemic values, and cognitive biases

To conclude, I wish to address three questions that arise from Husserl’s
analyses: 1) whether the intentional structure of cognitive consciousness and
reason underlies and prevails over all other forms of consciousness; 2) whether
emotions in general as constitutive of values—be they moral emotions or
something else (such as “private feelings” or “instincts”)—have any constitutive
bearing on theoretical sciences; and finally, 3) whether theoretical scientists,
even those guided by the highest “epistemic values,” are subject to unconscious
motivations and cognitive biases.

7.1. Are emotions “non-founded” and “independent”?

Values and biases are credited in general to the emotional sphere, a sphere of
experience that humans share with other species. But according to Steinbock,
as essential components of properly human experiences, they also reveal their
unique dimension of autonomy and freedom (Steinbock 2014, 3-5). Although
this latter discovery is credited to modern times, since then they have typically
been sidelined until their gradual philosophical and scientific rehabilitation
in the 19th century (Steinbock 2014, 5). Husserl, who studied philosophy
and psychology under Brentano, is valued by Steinbock as a “herald” of this
revival. However, like Scheler, Husserl wishes to give emotions an “original
and unique phenomenological voice” (Drummond 2014, 3), with their own
evidence and modalities—“an essentially different [intentional] structure
[...] which concerns the person (and not simply the subject as perceiver or

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid



212 | ROSEMARY R1Z0-PATRON LERNER

knower)” (Steinbock 2014, 7). Although Steinbock acknowledges that “relations
of founding are multifarious,” unlike Husserl he claims the “independence”
of emotions regarding the “founding” noetic-noematic form of objectivating
intentionality, a “static appraisal” of constitutive strata that “is also the sense
in which Husserl conceived of passive syntheses.” In his view, what is “at issue”
here is neither the intentional character of emotions nor “the founding relation,
[...] but the fact that the emotional sphere is said [by Husserl] zo be founded in
a more basic ‘epistemic’ intentionality,” with “the same kind of rational import”
(Steinbock 2014, 10). Hence Steinbock’s work attempts to show that at least
“moral emotions” are “irreducible both to epistemic acts, on the one hand, and
to instinct or ‘private feelings,” on the other.” And he adds that in contrast with
other emotions and moods, they are moral because they are “interpersonal,”
namely, “not self-grounding” (Steinbock 2014, 11-13).

We can agree that moral emotions do have a specificity, and—qua
emotions—they do not have the “same rational import” as objectifying acts. A sui
generis “interpersonal” spiritual dimension of moral emotions is also undeniable.
However, Husserl’s phenomenological analyses reveal that although each
monadic ego is a unique personal, psychophysical individual, its experiences—
as previously mentioned—are intentionally interconnected with those of others
(in an essential /neinandersein, Fiireinandersein, and Miteinandersein). In this
wider sense, then, not only moral emotions, but many lived experiences of
other conscious or rational spheres are interpersonal. Moreover, we can wonder
whether there are any essentially “self-grounding” experiences, including science’s
specifically “theoretical attitude.” For even if in some contexts Husserl refers to
basic perceptions as “founding” experiences, and thus as standing even when
stripped of higher-level “founded” strata (judgments, emotions, will) (Hua 111/1
[1982], §§93-95), no experience can be absolutely self-grounding or possible in
absolute isolation. Indeed, “no concrete mental process can be accepted as a self-
sufficient one in the full sense. Each is ‘in need of supplementation’ with respect
to a prescribed concatenation, which is therefore not arbitrary according to its
kind and form” (Hua I11/1, 186 [1982, 198]). To be sure, the attentional interest
that characterizes “objectivation, thinking, valuing, [...] is not to be found
in every mental process,” even though each mental process “can still include
intentionality within itself.” But all spheres of conscious life are given within a
spatial and temporal horizon wherein they are all intertwined. Moreover, to the
potential field of perception, despite its “objective background,” “there belong [...]
mental processes of the actual background, such as the ‘arousal’ of pleasures, of
judgments, of wishes, etc., at different distances in the background, or, as we

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid



EMOTIONS, SCIENCE, AND GENERATIVITY. A HUSSERLIAN PERSPECTIVE | 213

can also say, at a distance from and a nearness to the ego, since the actual pure ego
living in the particular cogitationes is the point of reference” (Hua 111/1, 189
[1982, 200]).

Husserl’s “relations of founding” have also frequently been addressed
as “logocentric,”® a position that I believe needs to be nuanced. Husserl
distinguished Geltungsfundierung and Genesisfundierung. As previously
mentioned, the first—within the eidetic conception of phenomenology as first
philosophy—was initially concerned only with active consciousness (a fortiori,
reason) within a szatic description of the founding-founded strata. Specifically,
it had in view the foundation of theoretical, practical, or valuative rational
disciplines (such as logic, praxeology, or axiology). These disciplines accordingly
unfold entirely within a predicative context, requiring the use of language
(logos) (Hua 111/1 [1982], §124). Moral philosophers who develop theories of
values or manuals on ethical norms are not merely experiencing their emotions
(compassion, trust, joy, spiritual rapture, surprise, horror, etc.), making decisions,
or acting upon them. A theoretical shift of regard, a new astentional interest has
stepped in, an “objectifying” intention that brings the “presentational basis” to
the forefront in order to dissect those “pre-given” experiences, to describe and
evaluate them, and finally to articulate them in coherent, structured judgments,
and eventually in theories.“” Husserl later developed a different notion of
foundation— Genesisfundierung—including both active and passive constitution,
such that the latter is the ultimate source (Uranfang) and “primal ground” of all
validations (Hua Mat V111, 4). From a purely genetic point of view (not from
the “attentional interest” of the theoretician)—including a phenomenological
onto-phylogenetic account (Hua XV, 604 passim)*'—everything indicates that
the proto-passive experiential stratum is not initially “presentational.” However,

3 The term was coined in the 1920s by the German philosopher Ludwig Klages and popu-
larized by French phenomenologists who criticized Husset!’s transcendental interpretation of
phenomenology, an appraisal perhaps nourished by Georg Misch’s 1929 Lebensphilosophie
und Phinomenologie.

0 “Logical acts only illuminate and render visible what is already there. They constitute only
the logical forms, but not the proper rational contents of the parallel rational spheres apprehen-
ded in zhose forms. Indeed, I must reiterate: in order to understand from the deepest ground
how this can be accomplished by the doxic acts and the higher logical acts—what is properly
due to them [...]—all of that demands very difficult further evidencing in the domain of the
general essential structures of consciousness” (Hua XXVIIL, 69, my italics).

4 The primal experiential stratum of the newborn child is “already of a higher level,” for (as
we initially mentioned above) still in its mother’s womb—before any “hetero-affection” has
yet taken place, and before there is a world for an 7 or a we (Hua Mar V111, 199, 335; Walton

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid



214 | ROSEMARY R1Z0-PATRON LERNER

as Steinbock rightfully stresses, “moral emotions” per se have their specificity
as active, conscious, interpersonal, and spiritual experiences. Their intentional
character, as constitutive of their own specific value-meanings, of their modes
of itself-giving, of validating, and of their self-temporalizing structures, do not
need to be founded on “objectifying” experiences.

7.2. Are theoretical sciences “axiologically neutral”?

My second question is whether emotions in general as constitutive of
values—Dbe they moral emotions or something else (such as “private feelings”
or “instincts”)—have any constitutive bearing on theoretical sciences, on their
research and statements, and if so, to what extent. Hence the issue is whether
theoretical sciences (nomological or descriptive) are “axiologically neutral”
(“value-free”) or not (“value-laden”).

Mirja Hartimo’s reflections on epistemic norms (2022) will guide us here.
The term “epistemic values” was first coined by Thomas Kuhn (1977), as having
a purely “objective” (theoretical) sense.** But social epistemologists and feminists
have also argued since the 1970s that a “plurality” of other epistemic values
should be admitted in scientific research, including those contextually (socially
or individually) motivated (Hartimo 2022, 235). Despite Husserl’s early “value-
free” position regarding theoretical research, his view evolves from the 1900/01
Logical Investigations (Hua XVIII, XIX/1-2) to his 1936 Crisis (Hua V1), where
he finally acknowledges the concurrence of heterogeneous sets of epistemic values
(motivated by theoretical and historical/social factors) (Hartimo 2022, 235-
242). Husser!’s evolving views during those nearly four decades is not devoid of
reversals, “striking contrasts,” and/or apparently incompatible assertions.

On the one hand, he sharply distinguished the theoretical and emotional
attitudes, notwithstanding their parallelism, and separated their rational acts and

2017, 13)—the pre-ego has already functioned as a passive “center of affection and
[kinaesthetic] action” (Hua XV, 605 passim).

42 “Objectivity, Value Judgment, and Theory Choice” (1977) is Kuhn’s response to “criticism
directed at his 7he Structure of Scientific Revolutions (1962),” and is meant to “counter the
claim that a choice of a paradigm or a theory is in his analysis necessarily arbitrary or irratio-
nal.” Habermas's 1968 Knowledge and Human Interests also questioned logical positivism’s and
Weber’s views on the “value-free” character of “scientific statements” (Hartimo 2022, 234).

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid



EMOTIONS, SCIENCE, AND GENERATIVITY. A HUSSERLIAN PERSPECTIVE | 215

theories (logic, axiology, praxeology),® claiming the “primacy and autonomy
of theoretical reason” (the “doxic sphere”) as founding the other two rational
spheres—the valuative and the practical.** He also considered that the objects
studied by the sciences guided by the epistemic norms and values of “a genuine
science” are disengaged from “all personal and social values” (Hartimo 2022,
239-240). On the other hand, some of the same texts where he allegedly
claims that theoretical truths are “value-free” seem to hold contrasting views.
For instance, he raises “the question about the interwovenness of theoretical,
axiological, and practical truth” (Hua I11/1 [1982], §139);* moreover, he asserts
that the “personalistic attitude” is our “immediate, natural attitude towards the
world and the people and things in it [...] laden by various values,” thus that
it is “more primary than the naturalistic theoretical attitude” (Hua 1V, 183-
184 [193]).% Since early on, he also acknowledges a “plurality of incompatible
sets of theoretical values” correlative to different subject matters or objectivities
(empirical vs. nomological; descriptive-morphological vs. exact and axiomatic,
etc.) (Hartimo 2022, 243-244).%7

However, these “evolving views” (which could appear to be reversals,
“changes of mind,” nuances), are consistent with Husserl’s multifarious
descriptive demands, which are all addressed in the 1930s (especially in the
Crisis). In this text, apart from the strictly “epistemic” values and norms that
Galilean and modern science embodies (§9), Husserl also decisively adds
alternative contextual-cultural values as historically and socially constituting it.
In the appendix on “The Origin of Geometry,” as also aforementioned (see §5

% For example, the mere linguistic expression of emotions is distinguished from the “neu-

tral” theoretical attitude in which these emotions are rationally justified (Hua XXVIII, 128-
129; Hartimo 2022, 236).

" Ideas II reiterates the primacy of physical sciences, in which “theoretical objectivities are
[intersubjectively] constituted as categorial objectivities,” having “excluded” (much like the
epoche) the “valuing or practical acts” that “have essentially contributed” to their constitution
(Hartimo 2022, 237-238).

# In 1906 Husserl had already expressed his need for a “critigue of reason, a critique of
logical and practical reason, of normative reason in general,” which would allow him to attain
the “clarity” of the “the unity of outlook upon this world,” etc. (Hua XXIV, 443-444 [1994,
493-494], my italics).

4 The naturalistic attitude is “subordinated” to the personalistic attitude, by “suppressing”
it in “an apperceptive shift” (Hartimo 2022, 239; Hua 1V, 195 [1993, 195]).

4 That is, “truth” and “non-contradiction” coincide with Kuhn'’s list of epistemic values. Yet
Husserl also adds the “spirit of critical self-justification,” along with his “reservations” regar-
ding the “illegitimate ‘absolutization” or general “applicability” of every epistemic value to
every “set of phenomena” (Hartimo 2022, 241; Hua XVII [1978], §§79-80 passim).

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid



216 | ROSEMARY R1Z0-PATRON LERNER

above), these values are “often also a matter of interests and goals,” with an “inner
structure of meaning” derived from a “historical cultural world” * (Hartimo
2022, 246-247).

In my view, Husserl does not “change his mind,” nor does he suggest
“alternative models for scientific knowledge and rationality” (Hartimo 2022,
2406), but gradually develops an increasingly complex, systematic, and wunified
transcendental-phenomenological “theory of science.” If he has “reservations”
regarding the “illegitimate ‘absolutization™ or general “applicability” of every
epistemic value to every “set of phenomena,” it is precisely because their evidence
and “truth-value” has in each case a “specific range” tied to a specific “constituting
horizon-intentionality” that has to be taken into account (Hua XVII, 206-207
[1978, 199]). The question of “what is truth?” in science necessarily demands
the “task of a critique” of its evidences, as Hartimo rightfully underlines—not
merely a “naively employed” critique, but the “deepest criticism” of scientific
performances (a phenomenological-transcendental one), “in order to know
what one actually has as ‘it-itself, and with what horizons one has it, when one
has something in evidence, as a consciousness in the mode: having something
itself” (Hua XVII, 207-208 [1978, 200]). Transcendental phenomenology
unveils the “hidden” horizons that are at work within the natural attitude, and
shows how the scientists’ rational choices and positings are motivated from this
background.

Consequently, all theoretical sciences are “value-laden,” guided not onl

q Y; & y
by “purely” epistemic values, but also by the “sypical specific likeness” of their
cultural “sizuational horizons,” which is the reason why they will always require
a “radical” critique of their evidences. Finally, scientific work is “communalized,”

% Hartimo sees a “striking contrast” in the Crisis between its two accounts of the theoretical

constitution of ideal objectivities in §9 (“mathematization”) and in the appendix on “The
Origin of Geometry” (“communication”) (2022, 246). In my view, they have different, but
complementary, genetic-generative approaches to their historical constitution and to the sources
of their “falsifications.” Galileo’s account in §9 depicts how the retrieval of Euclidean geometry
in modernity gives rise to a wholly distorted view of mathematical physics—a merely powerful
rational instrument to contrive hypotheses and theories is interpreted as an ultimate crizerion
to discern truth from falsehood, or is “substructed” as the ontological grid of reality in itself
(Newton’s “hypotheses non fingo”) (Hua V1, 37, 41 [1970, 38, 42]). In contrast, “The Origin of
Geometry” (see §5 above) focuses on the role both of 072/ communication in the genesis of
ideal concepts and of written symbols and language to fix their meanings, without which they
could not be transmitted, reactivated, and transformed thoughout the generations, although
falsifications can also occur (see n. 22 above) (Hua V1, 372 [1970, 362]).

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid



EMOTIONS, SCIENCE, AND GENERATIVITY. A HUSSERLIAN PERSPECTIVE 1 217

intersubjectively connected, and it is thus that sciences produce theoretical,
axiological, and practical truths, subjected to historical “alterations of validity”
(Hua V1 [1970], §47), “paradigm changes,” or “scientific revolutions.”

7.3. Epistemic values and cognitive biases

My final question is whether theoretical scientists, even those guided by the
highest “epistemic values,” are prone to eventual unconscious motivations that
stem from the “psychic’ underground of the spirit” (Hua IV, 332-340 [1989,
344-351]).% In sum, the issue is whether they cannot avoid being vulnerable to
cognitive and thus epistemic biases that are also reflected in the final constituted
products of their rational activities (in their theoretical statements, hypotheses,
theories, etc.).

Regarding this question, Husserl’s notion of horizon (actuality/non-
actuality) once again comes to the fore as an essential component to understand
his conception of the interweaving of the three rational spheres and their
ultimate grounding upon a sensuous, receptive, and passive dimension.”
Again, the notion of attention—or “attentive interest” (whereby intentional
lived experiences become “objectified”)—is pivotal for his understanding of
the horizonal (temporal-intentional) structure of the “field of consciousness” as
being extremely limited in scope.” From 1893 (Hua XXXVIII, 159-189) up to
the Crisis (§47) and Experience and Judgment (§§17-20 passim), Husserl observed
that the attentive interest in an actual objectivity detached from its background
is, in fact, passively guided by a non-actual (temporal) horizon of affections,

% This is a matter not only of the site of primal sensibility, but also of its “immanent teleo-
logy” whereby “the spiritually active” transforms into “a secondary sensibility” (a “sediment
of reason”) that provides “the future ego-actions with pregivennesses,” and “ways of retrans-
formation back into activities” (Hua IV, 332-334 [1989, 344-345]).

50" Husserl’s development of his concept of horizon began with his 1891 research on the
psychological sources of arithmetic (numbers), involving acts of “collective syntheses” against
the background of their temporal succession, as well as on its logical sources and the role of
“figural moments” when grasping groups and multiplicities. Husserl believed that the coinci-
dental and simultaneous publication of Ehrenfels’ discoveries in the latter’s Gestaltqualitiiten
and of his own Philosophy of Arithmetic was due to the influence exerted on both by Ernst
Mach’s 1886 Beitrige zur Analyse der Empfindungen (Hua X11, 210-211 [2003, 223]).

1 Wundt observed the essentially limited scope of the “field of consciousness” (Hua XXX-
VIIL, 91f, 109ff, 159ff), to which Husserl acquiesced, adding that certain “attentional
marks” (empirical-subjective circumstances) motivate awareness (Hua XXXVIII, §23).

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid



218 | ROSEMARY R1Z0-PATRON LERNER

habits, states of mind, and cognitive tensions (Byrne 2022; Walton 2017, 4).
By further examining the increasingly complex horizonal intentional structures
(Walton 2017, 6-81f.), Husserl gradually came to acknowledge that it is from
this passive, primal and secondary level (along with increasingly differentiated
strata) that the active life of consciousness and of reason emerges in “ever higher
functional structures” that render mundane objectifications possible. This same
structure characterizes the practical, theoretical, and emotional interweaving of
conscious and rational life in such a way that while the interest of one of the
spheres is effectively and actually highlighted, the “interests” of the other spheres
remain passively “motivating” from the horizonal “non-actual” (inaktueller)
background (Hua IV [1989], §5). The Crisis clarifies that the horizonal structure
of consciousness is tied to the communalized “universal a priori of correlation,”
and that all the changes and alterations that affect our experiential and rational
evidences, are grounded upon it (Hua VI [1970], §§46-47; Walton 2015, Ch.
X passim).

As seen in the previous conclusion (7.2, above), the rational position-takings
of every theoretical science (either nomological or descriptive)—including formal
logic and ontology, axiology, and praxeology—are motivated both by rational
“epistemic values” and by socially and culturally situated interests and goals. But
scientists’ rational, theoretical positings can also hide or disguise irrational (pre-
rational) motivations triggered by the passive, non-actual, horizonal background
of consciousness—without fully determining them (Hua IV, 332-338 [1989,
344-351]; XXXVII, §23, Beilage V).>* Hence Husserl believes that all scientists
have the radical responsibility to subject their assumptions, epistemic norms,
goals, and motivations to a permanent, radical, and humble self-critique, and
thus to be willing to redirect the course of their theoretical, axiological, and
practical position-takings if needed according to ever new evidences—even if
this means to embark on an open-ended effort of “infinite tasks.”

52 Husserl’s findings have previously been confronted with recent scientific research in

psychology, neurology, and cognitive sciences (Lerner 2022, 185-211). They all shed light on
the hidden motivations of our rational position-takings, which are not primarily theoretical
(governed by our brain’s frontal neocortex)—hence concerned with whar we believe or do—
nor are they even related solely to our decisions and actions (governed by the middle brain,
which controls how we do things). Instead, the strongest motivations, including motivations
for rational positings, stem from the emotional limbic center (the “psychophysical heart”),
hence from the brain’s most primitive layer, one that humans share with non-human animals.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid



EMOTIONS, SCIENCE, AND GENERATIVITY. A HUSSERLIAN PERSPECTIVE 1 219

A simple example will provide my final conclusion. Known as one of the
most brilliant theoretical physicists and scientists of all times, Albert Einstein
did not believe until 1931 that the universe was expanding, long after many
of his contemporaries did, and even after the American astronomer, Edwin
Hubble, had shown him empirically observed and measured astronomical
data (the light redshift emitted by far-away galaxies). In accordance with his
1915 “general theory of relativity,” he had conceived the universe since 1917
as homogenous, static, spatially curved, infinite, and forever immutable (some
say, influenced by Spinoza). In 1927, a young Belgian astrophysicist, the Abbé
George Lemaitre, who had just obtained his PhD from the Catholic University
of Louvain, published a paper® concluding that the universe was expanding.
Einstein admitted that Lemaitre’s mathematics was impecable, but bluntly
dismissed his paper, saying, “from the point of view of physics this seems to
me abominable.” For Einstein, Lemaitre’s cosmology “suggested too much
the (theological) idea of creation.” Four years later, and after long discussions
with astrophysicists of his generation, Einstein finally accepted the idea of an
expanding universe, but not that of the beginning of the universe (not even a
“natural beginning”), since he still felt that it resembled a “created” universe
too closely.

Einstein’s case exemplifies the essential acknowledgement that every
theoretical position-taking, even if it belongs to the “most intelligent human
being alive,” is not only always culturally situated, but it is influenced by the
<« . » . . . . . . .

psychic underground” that is the inevitable, generative-historical heritage of
individuals and social communities. Although both individuals and historical
communities may hold firm to their beliefs as strictly and solely derived from
purely rational premises, their assumptions are always interwoven within the
horizon of pre-rational or even irrational motivations stemming from primal
instincts and tendencies, or from previous convictions sedimented in secondary

passivity—of which, of course, they know nothing and would probably deny.

The phenomenologist’s task is not only to lay bare and describe these
findings, but also to be aware that this also affects the scientific character

53 Entitled “A homogeneous universe of constant mass and increasing radius accounting for

the radial velocity of extra-galactic nebulae,” his paper combined Einstein’s equations of gene-
ral relativity with astronomical observations. Lemaitre showed his paper to Einstein in Brus-
sels, during the 1927 Fifth Solvay Congress of Physics. Young Lemaitre’s additional merit was
that his paper was published even before Hubble had made known his findings (the “Hubble

law”). Einstein did finally come to appreciate Lemaitre’s cosmological contributions.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid



220 | ROSEMARY R1Z0-PATRON LERNER

of phenomenology’s own work. That is why Husserl demands that the
phenomenologist undertake a self-“critique” regarding the apodicticity and
range of one’s own “transcendental experience and knowledge” (Hua 1, 62
[1960, 23]; see also §63). But the development of this claim belongs to another
context.

References

AGUIRRE, Antonio. (2002). “Das intentionale Geflecht des BewufStseinslebens.” In:
Heinrich Hiini and Peter Trawny, eds. Die erscheinende Welt. Festschrift fiir Klaus
Held. Berlin: Duncker & Humblot, 651-674.

BerneT, RUDOLE, Kern, Iso, and MarsacH, Eduard. (1989). An Introduction to
Husserlian Phenomenology. Evanston: Northwestern University Press.

BERNSTEIN, Richard J. (1983). Beyond Objectivism and Relativism: Science, Hermeneutics,
and Praxis. Philadelphia: University of Pennsylvania Press.

BYRNE, Thomas. (2022). “The Origin of the Phenomenology of Attention.” Research in
Phenomenology 52 (3), 425-441.

DERRIDA, Jacques. (1967). La voix et le phénoméne. Introduction au probléme du signe
dans la phénoménologie de Husserl. Paris: Presses Universitaires de France.

DrumMOND, John (2014.11.07). “Review of Steinbock’s Moral Emotions: Reclaiming
the Evidence of the Heart.” Notre Dame Philosophical Reviews (https://ndpr.nd.edu/

reviews/moral-emotions-reclaiming-the-evidence-of-the-heart-2/).

GraNEL, Gérard. (1976). “Préface.” In: Husserl, Edmund. La crise des sciences
européennes et la phénoménologie transcendantale. Trans. G. Granel. Paris: Editions
Gallimard, i-ix.

Harrimo, Mirja. (2022). “Epistemic Norms and their Phenomenological Critique.”
In: Sara Heindimaa, Mirja Hartimo, and Ilpo Hirvonen, eds. Phenomenologies of
Normativity: Norms, Goals, and Values. London and New York: Routledge, Taylor,
and Francis Group, 234-251.

HEerrERNAN, George. (2022). “The Question concerning Evidenz in Husserl’s Erfahrung
und Urteil and Formale und transzendentale Logik.” Third International Research
Summer School in Genetic Phenomenology, 14-21 August 2022. Warsaw: Institute
of Philosophy and Sociology, Polish Academy of Science.

HusserL, Edmund. (1950f.). Husserliana: Gesammelte Werke, Dokumente, Materialien
(Hua, Hua Dok, Hua Mat). Den Haag / Dordrecht: Martinus Nijhoff / Kluwer
Academic Publishers / Springer.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid



EMOTIONS, SCIENCE, AND GENERATIVITY. A HUSSERLIAN PERSPECTIVE | 221

Hua 1. (1950). Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrige. Ed. Stephan Strasser =
[of 41-183] 1960. Cartesian Meditations: An Introduction to Phenomenology. Trans.
Dorion Cairns. The Hague: Martinus Nijhoff.

Hua 111/1. (1976). Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen
Philosophie. Erstes Buch: Allgemeine Einfiihrung in die reine Phinomenologie.
Ed. Karl Schuhmann = 1982. Ideas Pertaining to a Pure Phenomenology and
to a Phenomenological Philosophy. First Book: General Introduction to a Pure
Phenomenology. Trans. Fred Kersten. The Hague: Martinus Nijhoff.

Hua IV. (1952). ldeen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen
Philosophie. Zweites Buch: Phinomenologische Untersuchungen zur Konstitution.
Ed. Marly Biemel = 1989. Ideas Pertaining to a Pure Phenomenology and to a
Phenomenological Philosophy. Second Book: Studies in the Phenomenology of
Constitution. Trans. Richard Rojcewicz and André Schuwer. Dordrecht: Kluwer
Academic Publishers.

HuaV. (1952). Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen Philosophie.
Drittes Buch: Die Phinomenologie und die Fundamente der Wissenschaften. Ed. Marly
Biemel = [of 138-162] 1989. “Epilogue” [to Ideas I]. In: Husserl, Edmund. Ideas
Pertaining to a Pure Phenomenology and to a Phenomenological Philosophy. Second
Book: Studies in the Phenomenology of Constitution. Trans. Richard Rojcewicz and
André Schuwer. Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 405-430.

Hua V1. (1954). Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale
Phiinomenologie. Ed. Walter Biemel = 1970. The Crisis of European Sciences and
Transcendental Phenomenology: An Introduction to Phenomenological Philosophy.
Trans. David Carr. Evanston: Northwestern University Press.

Hua V1. (1956). Erste Philosophie (1923/24). Erster Teil: Kritische ldeengeschichre. Ed.
Rudolf Boehm = 2019. First Philosophy: Lectures 1923/24 and Related Texts from
the Manuscripts (1920-1925). Trans. Sebastian Luft and Thane M. Naberhaus.
Dordrecht: Springer, 3-205, 391-441.

Hua VIII. (1959). Erste Philosophie (1923/24). Zweiter Teil:  Theorie der
phinomenologischen Reduktion. Ed. Rudolf Boechm = 2019. First Philosophy: Lectures
1923124 and Related Texts from the Manuscriprs (1920-1925). Trans. Sebastian Luft
and Thane M. Naberhaus. Dordrecht: Springer, 207-390, 442-663.

Hua IX. (1962). Phinomenologische Psychologie. Vorlesungen Sommersemester 1925.
Ed. Walter Biemel = [of 237-301]: 1997. The Encyclopedia Britannica Article.
In: Husserl, Edmund. Psychological and Transcendental Phenomenology and the
Confrontation with Heidegger (1927-1931). Ed. and trans. Thomas Sheehan and
Richard E. Palmer. Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 83-196.

Hua X1. (1960). Analysen zur passiven Synthesen 1918-1926. Ed. Margot Fleischer =
2001. Analyses Concerning Passive and Active Synthesis: Lectures on Transcendental

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid



222 | ROSEMARY R1Z0-PATRON LERNER

Logic. Trans. Anthony ]. Steinbock. Dordrecht: Kluwer Academic Publishers,
39-274, 357-547, 577-634.

Hua X11. (1970). Philosophie der Arithmetik. Mit erginzenden Iexten (1890-1901). Ed.
Lothar Eley = Philosophy of Arithmetic: Psychological and Logical Investigations with
Supplementary Texts from 1887-1901. Trans. Dallas Willard. Dordrecht: Kluwer
Academic Publishers.

Hua XII1. (1973). Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit. Texte aus dem Nachlass.
Erster Teil: 7905-1920. Ed. Iso Kern.

Hua XIV. (1973). Zur Phinomenologie der Intersubjektivitir. Texte aus dem Nachlass.
Zweiter Teil: 1921-1928. Ed. Iso Kern.

Hua XV. (1973). Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit. Texte aus dem Nachlass.
Dritter Teil: 1929-1935. Ed. Iso Kern.

Hua XVI11. (1974). Formale und transzendentale Logik. Versuch einer Kritik der logischen
Vernuft, mit erginzenden Texten. Ed. Paul Janssen = 1969, rpt. 1978. Formal and
Transcendental Logic. Trans. Dorion Cairns. The Hague: Martinus Nijhoff.

Hua XVIIL. (1975). Logische Untersuchungen. Erster Band: Prolegomena zur reinen
Logik. Ed. Elmar Holenstein = 2001. Logical Investigations. Trans. ].N. Findlay, ed.
Dermot Moran. 2 Vols. London: Routledge, Vol. 1, 9-161, 314-320.

Hua XIX/1, Hua XIX/2. (1984). Logische Untersuchungen. Zweiter Band, erster und
zweiter Teile: Untersuchungen zur Phinomenologie und Theorie der Erkenninis.
Ed. Ursula Panzer = 2001. Logical Investigations. Trans. ].N. Findlay, ed. Dermot
Moran. 2 Vols. London: Routledge, Vol. 1, 163-313, 320-324; Vol. 2.

Hua XXIV. (1984). Einleitung in die Logik und Erkenninistheorie. Vorlesungen 1906/07.
Ed. Ullrich Melle = [of 442-447] 1994. Personal Notes, September 25, 1906. In:
Husserl, Edmund. Early Writings in the Philosophy of Logic and Mathematics. Trans.
Dallas Willard. Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 490-497.

Hua XXV. (1987). Aufsiitze und Vortrige (1911-1921). Mir erginzenden Iexten. Ed.
Thomas Nenon and Hans Rainer Sepp = [of 3-62] 1965. “Philosophy as Rigorous
Science.” In Husserl, Edmund. Phenomenology and the Crisis of Philosophy. Trans.
Quentin Lauer. New York: Harper & Row, 71-147.

Hua XXVIIL. (1988). Vorlesungen iiber Ethik und Wertlehre 1908-1914. Ed. Ullrich
Melle.

Hua XXIX. (1993). Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale
Phinomenologie. Erginzungsband: Texte aus dem Nachlass 1934-1937. Ed. Reinhold
N. Smid.

Hua XXX. (1996). Logik und allgemeine Wissenschafistheorie. Vorlesungen 1917118, mit
erginzenden Texten aus der ersten Fassung von 1910/11. Ed. Ursula Panzer = 2019. A

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid



EMOTIONS, SCIENCE, AND GENERATIVITY. A HUSSERLIAN PERSPECTIVE | 223

Logic and General Theory of Science: Lectures 1917118 with Supplementary Text from
the First Version of 1910/1911. Trans. Claire Ortiz Hill. Cham: Springer.

Hua XXXI. (2000). Aktiven Synthesen. Aus der Vorlesung “transzendentale Logik”
1920/21. Ergéinzungsbinde zu “Analysen zur passiven Synthesen.” Ed. Roland Breeur.
= 2001. Analyses Concerning Passive and Active Synthesis: Lectures on Transcendental
Logic. Trans. Anthony ]. Steinbock. Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 275-
355, 548-576.

Hua XXXV. (2002). Einleitung in die Philosophie. Vorlesungen 1922/23. Ed. Berndt
Goosens.

Hua XXXVII. (2004a). Einleitung in die Ethik. Vorlesungen Sommersemester 1920/ 1924.
Ed. Henning Peucker.

Hua XXXVIIL. (2004b). Wahrnehmung und Aufmerksamkeit. Texte aus dem Nachlass
(1893-1912). Ed. Thomas Vongehr and Regula Giuliani.

Hua XLIL. (2014). Grenzprobleme der Phinomenologie. Analysen des Unbewusstseins und
der Instinkre. Metaphysik. Spite Ethik. lexte aus dem Nachlass (1908-1937). Ed.
Rochus Sowa and Thomas Vongehr.

Hua Dok 11/1. (1988). Eugen Finks V1. Cartesianische Meditation. Vol.1. Die Idee einer
transzendentale Methodenlehre. Ed. Guy van Kerckhoven = 1995. Fink, Eugen.
Sixth Cartesian Meditation: The Idea of a Transcendental Theory of Method. With
textual notations by Edmund Husserl. Trans. Ronald Bruzina. Bloomington and
Indianapolis: Indiana University Press.

Hua Dok 111/1-10. (1994). Briefwechsel. Ed. Karl Schuhmann with Elisabeth

Schuhmann.
Hua Dok 111/3. Die Gottinger Schule.

Hua Dok 111/4. Die Freiburger Schiiler = [of 407-414] 1981. [Letter to] Arnold Metzger
[September 4, 1919]. Trans. Erazim Kohak. In: Husserl: Shorter Works. Ed. Peter
McCormick and Frederick A. Elliston. Notre Dame: University of Notre Dame
Press, 360-364.

Hua Dok 111/6. Philosophenbricfe.

Hua Mar V111 (20006). Spdte Texte zur Zeitkonstitution (1929-1934). Die C-Manuskripte.
Ed. Dieter Lohmar.

HusserL, Edmund. (1985). Erfabrung und Urteil. Untersuchungen zur Genealogie der
Logik. Ed. Ludwig Landgrebe. 6th ed. Hamburg: Meiner = 1973. Experience and
Judgment: Investigations in a Genealogy of Logic. Trans. James S. Churchill and Karl
Ameriks. London: Routledge and Kegan Paul.

IRIBARNE, Julia V. (1994). Husserls Theorie der Intersubjektivitit. Trans. M.-A. Herlyn
and Hans Rainer Sepp. Freiburg and Miinchen: Verlag Karl Alber.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid



224 | ROSEMARY R1Z0-PATRON LERNER

Kant, Immanuel. (1968). Kritik der reinen Vernunfi. 1-2 vols. Ed. W. Weischedel.
Werkausgabe Bd. III-IV. Frankfurt: Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft = 1998.
Critique of Pure Reason. Trans. and ed. . Guyer and A.W. Wood. Cambridge:
Cambridge University Press.

KerN, Iso. (1975). Idee und Methode der Philosophie. Leitgedanken fiir eine Theorie der
Vernunft. Berlin: De Gruyter.

Kunn, Thomas. (1970) (1962). The Structure of Scientific Revolutions. 2nd, enl. ed.
Chicago: University of Chicago Press.

Kunn, Thomas. S. (1977). “Objectivity, Value Judgment, and Theory Choice.” In:
Kuhn, Thomas S. The Essential Iension: Selected Studies in Scientific Thought and
Change. Chicago: University of Chicago Press, 320-339.

LERNER, Rosemary R.P (2010). “Thinking of Difference and Otherness from a
Husserlian Perspective.” In: Thomas Nenon and Philip Blosser, eds. Advancing
Phenomenology: Essays in Honor of Lester Embree. Dordrecht: Springer, 157-172.

—. (2022). “From Reason to Love? Or from Love to Reason? The Role of Instincts.”
In: Anthony J. Steinbock, ed. Phenomenology and Perspectives on the Heart. Cham:
Springer, 185-211.

LonMAR, Dieter. (1993). “Zur Uberwindung des heimweltlichen Ethos.” In: R.A. Mall
and Dieter Lohmar, eds. Philosophische Grundlagen der Interkulturalitit. Amsterdam
and Adanta: Editions Rodopi B.V., 67-95.

LyotarDp, Jean-Francois. (1989). “Argumentation et présentation. La crise des
fondements.” In: André Jacob, comp. Encyclopédie Philosophique Universelle, 1.
Paris: CUnivers Philosophique.

RICOEUR, Paul. (2004) (1986). A Iécole de la phénoménologie. Paris: Vrin.

SteiNBoCk, Anthony J. (1995). Home and Beyond: Generative Phenomenology after
Husserl. Evanston: Northwestern University Press.

—. (2014). Moral Emotions: Reclaiming the Evidence of the Heart. Evanston:
Northwestern University Press.

WALDENEELS, Bernhard. (1993). “Verschrinkung von Heimwelt und Fremdwelt.” In:
R.A. Mall and Dieter Lohmar, eds. Philosophische Grundlagen der Interkulturalitit.
Amsterdam and Atlanta: Editions Rodopi B.V., 53-65.

—. (2001). “Mundo familiar y mundo extrano. Problemas de la intersubjetividad y de
la interculturalidad a partir de Edmund Husserl.” Trans. Guillermo Hoyos Vasquez.
Ideas y valores, n° 116, 119-131.

WarroN, Roberto J. (2015). Intencionalidad y horizonticidad. Bogotd / Cali: Aula de
Humanidades / Universidad San Buenaventura.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid



EMOTIONS, SCIENCE, AND GENERATIVITY. A HUSSERLIAN PERSPECTIVE | 225

—. (2017). “Horizonality and Legitimation in Perception, Affectivity, and Volition.” In:
Roberto Walton, Shigeru Taguchi, and Roberto Rubio, eds. Perception, Affectivity,
and Volition in Husserl’s Phenomenology. Cham: Springer, 3-20.

Wouin, Richard. (2015). Heidegger's Children: Hannah Arendt, Karl Lowith, Hans
Jonas, and Herbert Marcuse. 2nd ed. Princeton: Princeton University Press.

Recibido 31-05-2024
Aceptado 03-10-2024

Serie monografica n® 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid






ORIGEN FUNDACIONAL Y MEDITACION

HISTORICA EN EL MUNDO DE LA VIDA

(LEBENSWELT). CONFLUENCIAS ENTRE
EDMUND HUSSERL Y MARTIN HEIDEGGER

FOUNDATIONAL ORIGIN AND HISTORICAL
MEDITATION ON THE LIFE-WORLD
(LEBENSWELT). CONFLUENCES BETWEEN
EDMUND HUSSERL AND MARTIN HEIDEGGER

Angel XoLocotz1 YANEZ

Benemérita Universidad Autonoma de Puebla
angel.xolocotzi@correo.buap.mx

ResuMEN: La publicacién del libro de Anthony Steinbock en 1995 sobre gene-
ratividad (Home and Beyond: Generative Phenomenology after Husserl) abrié lineas de
investigacién que en su momento no contaban con una amplia base documental. La
aparicién de gran parte de la obra tanto de Edmund Husserl (en Husserliana) como
de Martin Heidegger (en la Gesamtausgabe) en las Gltimas décadas han confirmado y
ampliado lo anticipado por Steinbock, especialmente en lo referente al lugar que ocu-
pa la tematizacién del “mundo de la vida” (Lebenswelt). El presente articulo despliega
algunas de las confluencias entre ambos fenomendlogos, especialmente en la década de
los anos 30 a partir de la meditacién histérica. Con ello se busca comprender, por otras
vias, no solo la idea de fenomenologia generativa, sino a su vez confirmar el hecho de
que la empresa fenomenoldgica efectivamente puede ser aprehendida como un trabajo
generacional concreto.

PALABRAS CLAVE: fenomenologia generativa, Anthony Steinbock, mundo de la vida,
meditacién histérica, pensar ontohistérico

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid



228 | ANGEL XoLocoTz1 YANEZ

ABsTrRACT: The publication of Anthony Steinbock’s 1995 book on generativity
(Home and Beyond: Generative Phenomenology after Husserl) opened lines of research
that at the time were not well documented. The publication of much of the work of
both Edmund Husserl (in Husserliana) and Martin Heidegger (in the Gesamtausgabe)
in recent decades has confirmed and extended what Steinbock anticipated, especially
with regard to the place of the thematization of the “lifeworld” (Lebenswelr). The present
article unfolds some of the confluences between the two phenomenologists, especially in
the 1930s, on the basis of historical meditation. The aim is not only to understand the
idea of generative phenomenology in other ways, but also to confirm the fact that the
phenomenological enterprise can indeed be apprehended as a concrete generational work.

KeywoRrps: Generative Phenomenology, Anthony Steinbock, Life-world, Historical
Meditation, Ontohistorical Thinking

1. Introduccion

A través del estudio de la dimensién generativa en la fenomenologia de
Edmund Husserl encontramos en el camino publicaciones, como la pionera
Home and Beyond: Generative Phenomenology after Husserl' de Anthony Stein-
bock, que resultan esclarecedoras en torno a aquello dado por sentado como
temdtica propia de la fenomenologia en general.

A pesar de que la fenomenologia de Husserl no difundié de forma explicita
una dimensién generativa, Steinbock ha mostrado fehacientemente la necesidad
de tal titulo en la medida en que trasciende la génesis tal como si fue desplegada;
pues la fenomenologia generativa, como aclara Steinbock, no significa “una ter-
cera dimensién metédica” frente a las ya diferenciadas fenomenologia genética y
estdtica. De éstas, la una aprehende las vivencias en direccién a la estructura de
los fenémenos que aparecen, la otra se introduce en la historia de la conciencia y
sus correlatos, mientras que el dmbito generativo —del que versa la fenomenolo-
gia desde el principio— se distingue debido a “los distintos tipos de fenémenos
que se estudian de manera singular”™.

' Para el presente articulo emplearemos la traduccién de este libro, recientemente realizada

por Rocio Garcés y Andrés Alonso, bajo el titulo: Mundo familiar y mundo ajeno. Fenomeno-
logia generativa.

2 Steinbock, A. J. Mundo familiar y mundo ajeno. Fenomenologia generativa, ed. y trad. Rocio
Garcés y Andrés Alonso, Sigueme, Salamanca, 2022, p. 394.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid



ORIGEN FUNDACIONAL Y MEDITACION HISTORICA EN EL MUNDO DE LA VIDA... 1 229

En el transcurso de las dltimas décadas ha sido abonado el legado fenome-
noldgico con las lecturas y didlogos multilatitudinales, tal es el caso de la aten-
cién dada’ a la relacién entre Edmund Husserl y Martin Heidegger. El estado
actual de publicaciones y acceso a las fuentes permite, a partir de los trabajos de
Eugen Fink y Ludwig Landgrebe, pasando por Klaus Held y Friedrich-Wilhelm
von Herrmann hasta llegar a Roberto Walton y Alejandro Vigo*, confirmar los
intentos de didlogo propuestos al inicio de la fenomenologia. Steinbock no es la
excepcidn al caso, ya que en el texto, ahora accesible en espafiol, encontramos
indicaciones para la oportunidad de llevar a cabo renovadas revisiones a la luz
de la presente situacién bibliografica.

Aun cuando sea lugar comun el sefialar la discusién en diversos niveles, entre
ellos el concerniente a aspectos generativos, que posibilitan los ingentes legados
de Husserl y Heidegger; en lo ulterior referiré sdlo a aquellos que pudiesen ser
relevantes para confirmar lo que Steinbock sefalé’ sobre la posible interaccién
entre los fenomendlogos de Friburgo, o sea la “temporalizacién socio-histérica
o la historicidad™.

Destacan en lo analizado por Steinbock, por un lado, las modificaciones de
Husserl al tratamiento del “mundo de la vida”; lo que nos remite a la problemd-
tica nuclear: su acceso mediante una ontologia y una filosofia trascendental. Por
otro lado, la coincidencia temporal, en la década de los 30, de dicho tratamiento

3 Laimportancia del legado tanto en Husserl como en Heidegger no es un asunto secunda-

rio, ya que hay que recordar que Husserl publicé en vida solo el 5% de lo escrito (no mds de
2,600 pdginas); mientras que Heidegger sélo publicé alrededor de una sexta parte de lo
redactado. Tanto Husserliana como la Gesamtausgabe constituyen una fuente imprescindible
para pensar aquello bosquejado hace décadas, como es el caso de Steinbock.

* En la época actual, la bibliograffa en torno a la relacién fenomenolégica entre Husserl y
Heidegger es inabarcable; sin embargo, los autores aqui mencionados han sido consecuentes
en proponer puentes que enlazan desde diversos aspectos ambas filosoffas.

> Ibid., p. 382.

¢ Debido a la ausencia de fuentes, durante décadas se transmitié la idea de una cierta ahisto-
ricidad en la fenomenologfa husserliana. El estado bibliografico actual descarta esta interpre-
tacién. Al respecto puede consultarse el magnifico trabajo de Jests M. Diaz Alvarez, Husserl y
la historia, quien desde 2003 cuestiond el mencionado prejuicio. Tal idea fue difundida ini-
cialmente por H. W. Petzet en 1983 mediante sus Encuentros y didlogos con Martin Heidegger
1929-1976. Ahi se narra la anécdota de que en un viaje de Husserl para dictar conferencias
en Londres, este es acompafado al andén de la estacién por Heidegger, quien le pregunta
sobre la historia, a lo cual Husserl supuestamente habria respondido que la habia olvidado
(Petzet, H. W. Encuentros y didlogos con Martin Heidegger, 1929-1976, trad. Lorenzo
Langbehn, Katz, Argentina, 2007, p. 110).

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid



230 | ANGEL XoLocoTz1 YANEZ

con el giro del pensar heideggeriano; del que destaca ademds su critica tanto al
cardcter limitado de la ontologfa fundamental como a su unilateral aprehensién
de la existencia.

Lo anterior es sostenido en razén de la comunién del llamado “pensar onto-
histdrico” o “pensar histérico del ser” —en que Heidegger apela a un concepto
metafisico de existencia que tematiza lo histérico no partiendo de la fundacién
de sentido con base en la comprensién del Dasein, sino desde una meditacién
(Besinnung)— con la meditacién husserliana del cardcter histérico dada al menos
desde 1923/24 en su leccién sobre filosofia primera y en la conferencia sobre
Kant y la filosofia trascendental en 1924 (ambos en HUA VII). Sin embargo,
no serd hasta una década después cuando encontremos en ambos pensadores
elementos de la tematizacién de lo histérico para destacar aspectos generativos
de la fenomenologia a partir de lo que nombran “meditacién”.

A continuacién, abordaremos esto mediante el siguiente despliegue: en pri-
mer lugar, haré alusién a la crisis de las ciencias y de la época, lo cual remite de
una u otra forma en ambos pensadores a la Modernidad. Posteriormente haré un
breve sefhalamiento a la coincidencia en los respectivos despliegues filoséficos para
luego abordar el problema de lo histérico. En ese sentido serd necesario hacer una
corta referencia a los limites del tratamiento de lo histérico por parte de Heide-
gger en Ser y tiempo. De esa manera se justificard, en su abordaje ontohistérico,
el empleo del término ‘meditacion’ (Besinnung) al que aludimos en el presente
texto. De forma conclusiva se hardn observaciones al sentido de la meditacién
histérica durante la década de los 30 en ambos pensadores, en Husserl a partir
de La crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia trascendental (1936) y en
Heidegger a sus tratados del ser, especialmente Meditacidn (1938-39).

2,

En invierno de 1937/38 Martin Heidegger dicté la leccién Preguntas fun-
damentales de la filosofia. “Problemas” selectos de “ldgica”. Al hacer referencia a la
situacién del momento, especialmente al tematizar el papel de las ciencias, Hei-
degger alude a la progresividad de lo actual y al hecho de que precisamente por

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid



ORIGEN FUNDACIONAL Y MEDITACION HISTORICA EN EL MUNDO DE LA VIDA... | 231

ello “todas las ciencias se hallan [...] en una crisis”. Dicha “crisis de la ciencia”

no remite ni a la falta de representacion de sus 4reas en las cdtedras universitarias

ni al hecho de que hasta ese momento la ciencia no estuviese “suficientemente
. » ’ . . . o .

cercana a la vida”. M4s bien, dice Heidegger, se trata de otra crisis que no pro-

viene de los acontecimientos de 1918 o 1933, ni siquiera del “vituperado siglo

XIX”, sino “del comienzo de la modernidad”.

Ambos filésofos, asumiendo que principia la modernidad con Descartes,
enfatizan este parteaguas: Heidegger, en el marco de su historia del ser, y Husserl,
en los enfoques de su fenomenologia®. El motivo de este tltimo, de acuerdo con
Steinbock, es que el modo de proceder husserliano remite a Descartes porque ello
demuestra en la fenomenologia un primer enfoque de cardcter “progresivo”, en
contraste con uno posterior de cardcter “regresivo’. En ese sentido Steinbock ana-
liza en gran parte de su libro como punto de partida al “mundo de la vida”. En
la década de los 20 la orientacién que toma el método trascendental husserliano
deja claro que la apuesta de este no es por la indubitabilidad de corte cartesiano,
sino por los presupuestos de la experiencia en cuanto tal. Es por ello que, como
dice Steinbock, “el método trascendental queda definitivamente transformado™
pues no ocurre su proceder como una reflexién intuitiva inmanente, sino como
un preguntar retrospectivo. El nombre que Husserl dard a este proceder es pre-
cisamente el elegido como hilo conductor en esta ocasién: Besinnung, la medita-
cién misma, una década antes de su mencién por parte de Heidegger.

La via alterna al camino cartesiano que se da en la década de los 20 y que, de
acuerdo con Steinbock, “perfila un procedimiento que en los escritos posteriores
de Krisis, por ejemplo, se respaldard con mds conviccién”'?, hoy puede relacio-
narse tanto con las lecciones como con los manuscritos publicados con base en
el legado de Husser!".

7 Heidegger, M. Preguntas fundamentales de la filosofia. “Problemas” selectos de “légica”, trad.
Angel Xolocotzi, Comares, Granada, 2008, p. 52.

8 Un trabajo pionero en este sentido es “La crisis del presente y el inicio de la filosofia. Acer-
ca de la relacién Husserl-Heidegger” de Klaus Held.

7 Steinbock, A. J. Mundo familiar y mundo ajeno. Fenomenologia generativa, Sigueme, Sala-
manca, 2022, p. 137.

10 Ibid., p. 134.

' Un trabajo reciente que actualiza lo aqui senalado es el de Javier San Martin y Jestis M.
Diaz Alvarez, “Mundo de la vida y curso de la historia”.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid



232 | ANGEL XoLocoTz1 YANEZ

Ahora bien, como ya han reconocido multiples fenomendlogos, Heidegger
liga su perspectiva fenomenoldgica a esta via husserliana conocida por él de
forma directa, a mds tardar en 1919, cuando no sélo se convierte en asistente
de Husserl, sino que también visita las lecciones sobre naturaleza y espiritu'? del
Herr Professor. En esas lecciones, como sabemos, Husser! retoma la posibilidad
de una ciencia del mundo de la vida en tanto estética trascendental, la cual, por
sus despliegues en torno al dmbito precientifico, serd importante para destacar
la dimensién preteorética con la que Heidegger hilard poco a poco su propuesta
que, aflos mds tarde, caracterizard como ontologia fundamental.

Ast, el sujeto constituyente de mundo que en ese periodo es visto por Husserl
como el sujeto de la actitud natural, arrancado de su tenencia del mundo y tema-
tizado en los diversos respectos en los que esta subjetividad aporta al sentido del
mundo'?; para Heidegger se tratard mds bien del Dasein en su punto de partida
cotidiano, analizado con vistas a su cardcter de ser. En ambos sentidos, tanto
Husserl como Heidegger plantean la posible tematizacién en términos de una
ciencia, ya fuese la estética trascendental como ciencia del mundo de la vida o la
ontologia fundamental en tanto ciencia del ser'.

Esta coincidencia temdtica de Husserl y Heidegger durante la década de los
20 reincide de nueva cuenta en una modificacién a esa visién. El cuidadoso tra-
bajo de Steinbock de 1995, reforzado ahora por la publicacién de los volimenes
complementarios a la problemdtica del mundo de la vida"®, deja ver los diversos
niveles y sentidos de esta. Lo que ¢l ahi llama “sentidos provisionales del mundo
de la vida” contrasta con los conceptos trascendentales que, de alguna manera,
despliegan un desarrollo diferente al de una ontologia. Asi, lo senalado por Stein-
bock, apoydndose en los pardgrafos 37 y 51 de la Crisis en donde se plantea el

12 El contexto de lo sucedido alrededor de Husserl y Heidegger en esa época puede leerse en
el articulo del autor “Mundo circundante y mundo de vida en 1919. Contexto de la confron-
tacion entre Husserl y Heidegger”.

13 Ibid., p. 138.

4" Hay que recordar que antes de la “ontologfa fundamental” Heidegger pretendia consoli-
dar en sus primeras lecciones una “ciencia pre-teorética originaria”. Asi lo indicaba en su
primer curso como asistente de Husserl en 1919: “Se ha de romper con esta primacia de lo
teorético, pero no con ¢/ propésito de proclamar un primado de lo prictico o de introducir
otro elemento que muestre los problemas desde una nueva perspectiva, sino porque lo teoré-
tico mismo y en cuanto tal remite a algo pre-teorético” (Heidegger, M. La idea de la filosofia
y el problema de la concepcion del mundo, trad. Jesis Adridn Escudero, Herder, Barcelona,
2005, p. 70).

15 Véase Hua XXIX y XXXIX.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid



ORIGEN FUNDACIONAL Y MEDITACION HISTORICA EN EL MUNDO DE LA VIDA... | 233

paso de una ontologia del mundo de la vida a una fenomenologia trascendental
del mundo de la vida'®, coincide con el propio giro critico de Heidegger, también
en la década de los 30, a su ontologia fundamental ampliamente conocido, su
Kehre. Baste recordar que en una carta de Heidegger a Podewils, menciona el

filésofo al afio de 1930 como el “afio de crisis de su pensar”!”.

No es casual que en la década de los 30 encontremos no sélo una critica a la
ontologfa, sino el despliegue del andlisis sobre la crisis de Occidente y, por ende,
la necesidad de pensar su cardcter histérico; pues si partimos de que la generati-
vidad es tanto el proceso de “generacién” como aquel que tiene lugar por encima
de las “generaciones”, nos vemos inevitablemente remitidos al proceso especifico
del movimiento histdrico y social®.

La remisién actual a las fuentes ha develado el desconocimiento que Heide-
gger y muchos otros tenfan del tratamiento del mundo de la vida por parte de
Husserl. Quizds, como ya anticipamos, Heidegger se quedé con la idea de una
“ontologia del mundo de la vida” sin tener conocimiento de los accesos poste-
riores a una fenomenologfa trascendental que mds que abarcar la mencionada
ontologia, permitiera también desplegar problemas centrales de la generatividad,
como el dmbito de lo histérico. Entre 1966 y 1974 se puede evidenciar la ausen-
cia de convencimiento en Heidegger sobre un origen propio y abarcante de lo
histérico en la tematizacién de Husserl del “mundo de la vida”. Esto lo sabemos
a partir de los didlogos del 3 de marzo de 1966 con Medard Boss en Zollikon
y en una carta a Jean Beaufret, fechada el 30 de marzo de 1974; Heidegger
primero cuestiona la originalidad de Husserl al sefalar que “[...] después de la
publicacién de Ser y tiempo (1927) Husserl abandoné en cierta forma su posicion
cartesiana. Desde 1930 aparece en sus manuscritos el titulo “mundo de vida™"%;
lo que sugiere “[...] que la ‘Crisis’ no resulté orgdnicamente de la propia obra

16 Steinbock, A. J. Mundo familiar y mundo ajeno. Fenomenologia generativa, Sigueme, Sala-
manca, 2022, p. 156ss.

17 Carta del 4 de julio de 1956, inédita, albergada en el Archivo de la Academia Bévara de
las Bellas Artes, Carpeta Al. La Kehre heideggeriana ha dado mucho para escribir en las ulti-
mas décadas, incluso hay un texto de J. Grondin (1987) que discute en torno a la fecha de su
concrecién. La apertura a los archivos y la publicacién de casi la totalidad de la Gesamztausga-
be, incluyendo los Cuadernos negros, permite actualmente datar como posible fecha del
“giro” el ano en el que Heidegger rompe con el proyecto de Ser y tiempo, es decir, 1932,
aunque €l mismo senale en cartas como la citada, 1930 como el afio del giro del camino.

'8 Ibid., p. 258-259.

Y Heidegger, M. Seminarios de Zollikon, trad. A. Xolocotzi, Herder, Barcelona, 2013, p.
224.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid



234 | ANGEL XoLocoTz1 YANEZ

de Husserl, sino que fue forzada desde afuera mediante la publicacién de Ser y
tiempo™®. A esto simese la aseveracion realizada en un seminario en 1968, donde
Heidegger indica que la cuestién del “mundo de la vida” y la historicidad remiten
a “intentos de una confrontacién con ‘Ser y tiempo’ que estuvo condicionada por
el hecho de que Husserl durante largo tiempo ha negado toda intervencién de la
tradicién histdrica en el planteamiento de cuestiones de la filosofia™'.

Mis alld de la falta de accesos y vision documental en torno a la pluralidad
de caminos fenomenolégicos en Husserl, queda claro, por lo que ahora podemos
constatar en los Cuadernos negros, que Heidegger cuestiona* precisamente el
cardcter cientifico de la fenomenologia husserliana a partir de la supuesta ausen-
cia de estructuras que alcancen a aprehender plenamente el 4mbito histérico.
Por ello, la critica a la cientificidad de la fenomenologia coincide con la critica a
los alcances de lo histérico en su propio planteamiento ontolégico fundamental,
puesto que la ontologia misma fue considerada en la leccién de 1927 Problemas
[fundamentales de la fenomenologia como la “ciencia critica y trascendental del
ser”; donde ciencia “es un tipo de conocimiento con vista al estar-develado como
tal”®. Si esto puede ser uno de los motivos que incitaron el giro del pensar heide-
ggeriano, entonces conviene revisar brevemente algunos aspectos de lo histérico
desplegados en Ser y tiempo para asi divisar después la tematizacién ontohistérica
al respecto y su cercania a lo planteado por Husserl en torno a lo histérico.

2 La carta inédita, albergada en el Archivo Literario de Marbach reza: La temdtica del

“mundo de la vida” (Lebenswelt) es un asunto muy enmaranado y consiste en el intento impo-
sible de encerrar a la “analitica del Dasein”, determinada a partir de la pregunta por el ser en
Ser y tiempo, dentro de la ciencia absoluta del ego trascendental, [bajo] el titulo “mundo de la
vida”. Bl requiere un tratamiento especial porque estoy convencido de que la “Cirisis” no
result orgdnicamente de la propia obra de Husserl, sino que fue forzada desde afuera
mediante la publicacién de Ser y tiempo. Yo creo que Fink estuvo inmiscuido de modo esen-
cial en este “desarrollo” de Husser! (traduccién propia).

2L GA 14, pp. 148-ss.

22 De ese modo se entiende la referencia que Heidegger inscribe en Reflexiones Il en torno a
las tres “tentaciones” que circundaron Ser y tiempo, donde la “cientificidad” de la fenomeno-
logia es una de ellas, a saber: “1) la postura de ‘fundamentacién’ a partir del neokantianismo;
2) lo ‘existencial’: Kierkegaard, Dilthey; 3) la ‘cientificidad’: fenomenologia. A partir de aqui
se define también la ‘idea de destruccién™. (Heidegger, M. Cuadernos negros (1931-1938.
Reflexiones 1I-VI), trad. Alberto Ciria, Trotta, Madrid, 2015, p. 67).

# Heidegger, M. Problemas fundamentales de la fenomenologia, trad. Juan José Garcia Norro,
Trotta, Madrid, 2000, p. 381.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid



ORIGEN FUNDACIONAL Y MEDITACION HISTORICA EN EL MUNDO DE LA VIDA... | 235

3.

La historicidad en tanto “elaboracién mds concreta de la temporalidad” es
tematizada por Heidegger, asi lo deja ver la introduccién a Ser y tiempo, como
una preparacién para la segunda mitad no publicada del libro, que como sabe-
mos correspondia a una visién histérica®®. Para ello se requeria justificar la rela-
cién entre la historiografia y la historia.

En la bsqueda del cardcter integral del Dasein se hace necesaria la tema-
tizacién de la historicidad; sin embargo, tratdndose de una elaboracién de la
temporalidad, ésta debe ser el punto de partida para el andlisis. Es decir, el nexo
de vida a partir del cual se piensa la integridad del Dasein, abarcante de la trama
de la vida en su duracidn entre el nacimiento y la muerte, no puede ser aprehen-
dido a partir de un cardcter ajeno a la existencia. Por esta razén, en el pardgrafo
72 es mencionada “la movilidad especifica de la existencia” como acontecer del
Dasein (Geschehen). Tal acontecer posibilitard pensar el cardcter histérico del
Dasein mismo. Sin embargo, ya desde las primeras versiones de Ser y tiempo en
lo expuesto al respecto, a decir del manuscrito de 1924 sobre el concepto del
tiempo y la leccién de 1925 sobre los prolegémenos para la historia del concep-
to del tiempo, Heidegger enfatizard la diferencia entre historia (Geschichte) y la
ciencia histérica o la narracién de esta en tanto historiografia (Historie)”. Lo que
a la postre en Ser y tiempo se indica con claridad —y en coherencia con el hilo
conductor de su ontologia fundamental— que la historiografia se fundamenta
en la historia: “La historiografia [...] sélo es posible, en cuanto modo de ser del
Dasein cuestionante, porque este tltimo estd determinado, en el fondo de su
ser, por la historicidad”.

# Por lo menos eso deja ver el pardgrafo 8 de Ser y tiempo en donde el libro estd planeado en
una parte sistemdtica y una histérica. Como sabemos y como bien narra von Herrmann
(1997), el tnico escrito que se publicé contiene la primera y segunda secciones de la parte
sistemdtica. La tercera seccién y la parte histdrica fueron destruidas, de acuerdo con lo que el
propio Heidegger apunta en una inscripcién en sus Cuadernos negros: “Desde luego que el
tercer apartado de la primera parte, acerca de “Tiempo y ser’, que en la primera versién es
insuficiente, habria que destruirlo” (Heidegger, M. Cuadernos negros (1931-1938. Reflexiones
II-V]), Trotta, Madrid, 2015, p. 213).

»  El tratado E/ concepto de tiempo (1924) y la leccién Prolegémenos para una historia del
concepto de tiempo (1925) constituyen la primera y segunda version, respectivamente, del
tratado final redactado en 1926 y publicado en 1927 como Ser y tiempo. La historia de estas
versiones puede leerse en el texto de von Herrmann La segunda mitad de Ser y tiempo (1997).
% Heidegger, M. Ser y tiempo, trad. Jorge Eduardo Rivera, Trotta, Madrid, 2003, p. 41.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid



236 | ANGEL XoLocoTz1 YANEZ

Si se pregunta por el origen mismo de la historicidad del Dasein, Heidegger
remite al cardcter propio del Dasein. Tal como senala en los pardgrafos 27 y 64
de Ser y tiempo, lo impropio (uneigentlich) no es otra cosa que una modificacién
existencial de lo propio (eigentlich)?’. Lo que sea el Dasein en sentido estricto es
aquello marcado por la propiedad, es decir, aquello desplegado como la resolu-
cién precursora en que el Dasein se comprende arrojado por su poder ser finito,
asumiendo por completo su facticidad. Es el retrotraerse del uno y del estado de
publicidad gobernado por el “asi se hace”, el hecho de ser mera posibilidad lo que
conduce al Dasein a “entrar en la posibilidad de hacerse cargo de su ser mds pro-
pio desde si mismo y por si mismo™?. No obstante, tiene que hacerlo como “ser-
en-el-mundo” que encuentra posibilidades ya dadas y no producidas libremente.
De la asuncién de su facticidad en tanto herencia, se abre a las posibilidades de
contenido®: “hace entrega de si mismo a si mismo en una posibilidad que ha
heredado, pero que también ha elegido™. En Ser y tiempo Heidegger resume esto
bajo el nombre de “destino” (Schicksal); con lo que pretende justificar el cardc-
ter histérico comin del Dasein en su coexistencia: “Conviviendo en el mismo
mundo y resueltos a determinadas posibilidades, los destinos individuales ya han
sido guiados de antemano™". Por ello, la acotacién del “acontecer pleno y propio
del Dasein™? se entiende a partir del propio cardcter histérico en su generacién.

Evidentemente, como ya han advertido algunos intérpretes, lo recién sefia-
lado, incluyendo también la remisién a Wilhelm Dilthey, suscita multiples inte-
rrogantes. ;Cémo puede entenderse el sentido histérico del destino? ;Qué papel
juegan en ello las generaciones? ;Cémo puede hablarse de lo histérico plenamen-
te mds alld de la comprensién propia del Dasein?

¥ Una profundizacién sobre la relacién entre una apropiacién propia e impropia la realiza el
autor en el escrito: “Apropiacién ontoldgico-fundamental y apropiacién onto-histérica en
Martin Heidegger” (2020).

2 Heidegger, M. Ser y tiempo, Trotta, Madrid, 2003, p. 280.

2 Al hablar de “posibilidades de contenido” se busca diferenciar de “posibilidades modales”
como serfa la propiedad e impropiedad ya mencionadas. Desde sus primeras lecciones en
Friburgo, Heidegger buscé diferenciar las posibilidades de la vida fdctica especialmente a
través de la mencionada nomenclatura en tanto Vollzugsmaglichkeiten y Gehaltsmiglichkeiten.
% Heidegger, M. Ser y tiempo, Trotta, Madrid, 2003, p. 397.

S Ibid., p. 398.

32 bid., p. 398.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid



ORIGEN FUNDACIONAL Y MEDITACION HISTORICA EN EL MUNDO DE LA VIDA... | 237

Todas estas preguntas quedaron en medio de su despliegue porque, como ya
anticipamos, el objetivo de Heidegger en los andlisis de Ser y tiempo® era lograr
una preparacién en su momento aclaratoria de “la tarea de una destruccién his-

toriografica de la historia de la filosoffa”**.

El hecho de que la parte histérica de Ser y tiempo no haya sido publicada,
truncé el objetivo del andlisis de lo histérico tal cual fue bosquejado. Lo que
dard pauta a repensar lo histérico mds alld del objetivo planteado en Ser y tiempo.
Un primer guifio sucede dos anos tras la publicacién de su opus magnum, en su
libro sobre Kant de 1929 (Kant y el problema de la metafisica); ahi Heidegger, a
partir de aquello sefalado en el pardgrafo 74 de Ser y tiempo de la asignacién de
superioridad de poder (Ubermacht), aclara la posibilidad del destino de la liber-
tad finita del Dasein para asumir en ella la impotencia (Ohnmacht) de su estar

abandonado a si mismo®.

En los textos de trdnsito hacia el pensar ontohistérico, como en su libro
sobre Kant, Heidegger ahonda sobre el sentido de la finitud aclarando que ésta
no consiste en una determinacién limite de la razé6n humana o la imposibilidad
de una intuicién creadora, sino que se trata de la asignacién a la comprensién
de ser; lo que implica que “solo hay algo semejante al ser, y tiene que haberlo,
alli donde la finitud se ha hecho existente”®. De esta forma, la interpretacion
de la historicidad del Dasein es enmarcada en la conjuncién de la asignacién
impotente (Ohnmacht) al Dasein del abandono de si en la contingencia de lo
ente y de su asignacién de superioridad de poder (Ubermacht) a la comprensién
del ser. A partir de la finitud del Dasein, donde la superioridad del poder de
la comprensién del ser asume la impotencia del estar abandonado a si mismo
en “las contingencias de la situacién abierta” de la existencia®, es propiamente
comprendido el destino del Dasein en tanto histérico.

3 Conviene senalar que a la par de la publicacidn de la Gesamtausgabe se ha dado también
una renovada lectura de Ser y tiempo que permite la aprehension de ciertos niveles de temati-
zacién en donde no solo quedan claro los objetivos y alcances de lo publicado, sino que per-
miten divisar aquello planteado a otro nivel y que pudo haber sido retomado posteriormente,
ese es el caso de lo histérico. Véase al respecto Heinz, M. y Bender, T. (eds) “Sein und Zeit”
neu verhandelt. Untersuchungen zu Heideggers Hauptwerk, Meiner, Hamburgo, 2019.

34 Heidegger, M. Ser y tiempo, Trotta, Madrid, 2003, p. 404.

3 Ibid., p. 397-ss.

3 Heidegger, M. Kant y el problema de la metafisica, trad. Gred Ibscher, FCE, CDMX,
1996, p. 192.

7 Heidegger, M. Ser y tiempo, Trotta, Madrid, 2003, p. 398.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid



238 | ANGEL XoLocoTz1 YANEZ

Precisamente esa linea interpretativa, cuyo hilo conductor era la superiori-
dad del poder de la comprensién de ser sobre lo histérico, serd cuestionada por
muchos fenomendélogos. De modo ejemplar encontramos aquello que muchos
afos después sefialara Jan Patocka en algunas cartas:

Pero creo que tampoco es posible una filosofia de la historia a partir de
él [Heidegger], porque el Dasein si es histdrico, pero la tradicién 6ntica y
su continuidad le son indiferentes. La esencia del ser humano se distingue
del ser de las cosas, tal y como sefiala Heidegger, en tanto que el ser huma-
no es comprensor de ser [...] Ahora bien, dije en mi carta de ayer que no
es conveniente, con Heidegger, “estirar” la comprensién del ser del Dasein
Unicamente a través de la comprension de su ser, es decir, concebirlo de tal
manera que toda comprension del ser sélo se fundamente en la comprension
del Dasein en si mismo. Esto no quiere decir que sea posible una compren-
sioén del ser (o mds bien una patencia del ser) no mediada por el Dasein. Mds
bien, puesto que el Dasein es, al fin y al cabo, ser-en-el-mundo, esta com-
prensién del propio ser debe ir acompanada al mismo tiempo de horizontes
no desarrollados, pero explicables, que pueden desplegarse hasta el infinito,
comparables al “tema del mundo de la vida” de Husserl**.

Como indicamos al inicio, la obra continuada de los fenomendélogos, apoya-
da ahora por la publicacién de los legados, posibilita revisitar los giros realizados
en la marcha y contrastar lo pensado, en este caso, por Husserl y por Heidegger.
Tenemos pues que, los limites de la tematizacién de lo histérico por parte de
Heidegger, en Ser y tiempo, concuerdan no sélo con su critica a la ontologia
fundamental en tanto ciencia —como ya anticipamos— sino que también recu-
peramos el cuestionamiento al preponderante papel de la comprensién para la
determinacién de la finitud del Dasein, y necesariamente, de su modo de ser,
o sea la existencia. Pues Heidegger de hecho reconoce que a lo largo de Ser y
tiempo, se usa en multiples ocasiones el término “existencia” como sinénimo de

<« .7 ”39
comprension .

38 Carta de Patocka a Michalski del 31 de mayo/1 de junio de 1973, cf. Patocka, J. “Briefe
an Krzysztof Michalski” en Studia Phaenomenologica V11, 2007, p. 101.

% Es significativo el inicio del pardgrafo 64 de Ser y riempo, “Cuidado y mismidad”, porque
inicia con la mencién de los momentos constitutivos del cuidado, en donde el primero lo
constituye la “existencialidad”. A ello Heidegger anade una nota marginal en donde indica lo
siguiente: “Existencia significa: 1. Todo el ser del Dasein; 2. Solamente el ‘comprender”

(Heidegger, M. Ser y tiempo, Trotta, Madrid,2003, p. 332).

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid



ORIGEN FUNDACIONAL Y MEDITACION HISTORICA EN EL MUNDO DE LA VIDA... 1 239

En una de las anotaciones posterior registrada en los Cuadernos negros, Hei-
degger sefiala que “Aqui resulta esencial, entre otras cosas, transformar el con-
cepto de existencia de un concepto existencial en un concepto metafisico™®. En
esta direccién, nuestro autor explicita que la experiencia fundamental de su
pensar no puede entenderse desde parcialidades ya que “no permite que uno solo
de los 4mbitos de lo ente se lo decrete exclusivamente como el normativo o el
sustentante [...]. Tampoco considera resuelta la apertura ni la articulacién de
los 4mbitos de lo ente que usualmente resultan tradicionales, sino que persiste
en ese ‘entre’ (Zwischen) que, quedando oculto él mismo, saca al descubierto la

d- . ey 1 . . . 3)41
1Isposiclon para €l otro 1nicio .

Ahora bien, si el cardcter histdrico del Dasein en tanto destino y posibilidad
de las generaciones hunde su origen en la superioridad del poder de la compren-
sién, resulta entonces coherente que a la transformacién que va del concepto
existencial de existencia al metafisico, corresponda también una transformacién
de la determinacién de lo histérico, mds alld del sefialamiento planteado en Ser
y tiempo.

La cuestién de lo histérico en el pensar de la historia del ser, desplegado
por Heidegger en la década de los 30, presenta al menos dos diferencias con la
ontologia fundamental. En primera instancia, la tematizacién de lo histérico no
busca sentar las bases para una posible destruccion historiogréfica y, en segun-
do término, lo histérico no queda restringido a lo determinado desde la mera
comprension.

Asi, encontramos en los planteamientos de Heidegger la necesidad de visua-
lizar un origen diferente para la historia, distante de lo planteado en Ser y tiempo
sobre la base histérica de la historiografia, pues en la ontologia fundamental esta
era interpretada en su cardcter derivado. Tanto en los tratados de la historia del
ser como en los Cuadernos negros, Heidegger deja ver ese punto. En Reflexiones
VII, en 1938, asi lo aclara: “[...] la historiografia nunca es el “opuesto” de la
historia. Ambas tienen esencias tan distintas que ni siquiera se las pone en una

“ Heidegger, M. Cuadernos negros (1931-1938. Reflexiones II-VI), Trotta, Madrid, 2015, p.
192.
W Ibid., p. 196.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid



240 | ANGEL XoLocoTz1 YANEZ

oposicién™. Por ello, en otras anotaciones Heidegger hard una auto-interpreta-
cién de lo planteado en Ser y tiempo:

Durante mucho tiempo me resisti a ese conocimiento — que aflora desde
mi preguntar la pregunta por la diferencia de ser — de que la técnica y la his-
toriografia son lo mismo en un sentido metafisico, pues yo ain me pensaba
que la historiografia habia echado raices mds profundas en la propia historia
(ct. Ser y tiempo) (Cuadernos negros (1938-1939). Reflexiones VII-XI, pp.
201s.). / Por eso, la repulsién de lo “historiografico” (cf. La “destruccién” en
Ser y tiempo) solo resulta esencial cuando la porta y la guia una meditacion
actuante, y para un pensar esencial esto significa: cuando la posicién funda-
mental del ser humano en medio de lo ente en su conjunto se convierte en

una decision [...]%.

Esto evidentemente conduce a retomar la existencia del Dasein en su dimen-
sién metafisica, que no es otra cosa que la dimensién histérica en su propio
origen. Tal como se anuncia en la Gltima cita, es menester de una meditacién
actuante la posibilidad de aprehender lo histérico en un origen diferenciado de lo
historiogréfico, es decir, en torno a un movimiento interno de la propia historia.
Como sabemos, y bien destaca Steinbock, el término meditacién (Besinnung),
que cita Heidegger, fue empleado por Husserl desde la década de los 20. Vea-
mos eso para poder divisar la concordancia entre los pensadores en la década
inmediata.

4.

Si retornamos a Husserl, percibimos que la pregunta por la génesis toma
como uno de sus puntos de partida la génesis desde la perspectiva ontolégica. Eso
lleva entonces al planteamiento de una meditacion retrospectiva. De esa forma,

como enfatiza Steinbock, la estructura ontolégica ligada a la fenomenologia estd-

tica funge como “hilo conductor de la pregunta retrospectiva por la génesis™.

2 Heidegger, M. Cuadernos negros (1938-1939). Reflexiones VII-XI, trad. Alberto Ciria,
Trotta, Madrid, 2017, p. 98.

* Heidegger, M. Cuadernos negros (1931-1938. Reflexiones II-VI), Trotta, Madrid, 2015, p.
258 [Cursivas mias].

“ HUA XV, p. 617/ Steinbock, A. J. Mundo familiar y mundo ajeno. Fenomenologia genera-
tiva, Sigueme, Salamanca, 2022, p. 133.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid



ORIGEN FUNDACIONAL Y MEDITACION HISTORICA EN EL MUNDO DE LA VIDA... | 241

Si nos apegamos al abordaje de Steinbock sobre el movimiento regresivo de
la fenomenologia, hallamos un término clave que, como ya anticipamos, puede
aproximarse a lo desplegado por Heidegger. Se trata del término “meditacién”
(Besinnung) y las palabras relacionadas con éste (Selbstbesinnung, Vorbesinnung,
etc.). Steinbock refiere a dos momentos importantes en el abordaje del término
por parte de Husserl, uno alrededor de su curso Filosofia primera y del texto sobre
“Kant y a la idea de la filosofia trascendental”, es decir, respectivamente alrededor
de 1924 y una década después en el contexto de la Crisis de las ciencias europeas
y la fenomenologia trascendental. Veamos esto.

Desde el inicio de la leccién sobre filosofia primera, Husserl alude a la necesi-
dad de una “profunda meditacién” de las fuentes que han motivado la situacion
espiritual del momento asi como de “la entera estructura espiritual de esa huma-
nidad que se esfuerza sin tregua en un obrar espiritual tipificado y anquilosado™®.
Para Husserl es evidente desde el comienzo de su leccién que tal meditacion “solo
adquiere completa claridad cuando se la realiza a partir de la historia (Geschichte),
que, interpretada desde el presente, esclarece a su vez y de manera totalmente
comprensible ese presente”. Por ello es necesaria esa “mirada histérica retros-

pectiva” (historische Riickblick).

En el ciclo histérico que Husserl despliega durante las primeras 27 lecciones
donde por vez primera busca reconstruir la historia del pensar filoséfico como
busqueda de la filosofia primera de la que sabemos se exige la reduccién feno-
menolégica como presupuesto y su cumplimiento. El camino andado de Platén
hacia Kant enfatiza la importancia de la meditacién. En su texto sobre Kant,
Husserl indica que “Una filosofia, y ante todo la ‘primera’ de todas las filosofias,
que debe capacitar para una ‘critica’ de todos y cada uno de los rendimientos de
la razén, tiene que ir hasta el final en las auto meditaciones metédicas™. Por
eso en un anexo a una de las lecciones sobre Kant, Husserl indica que “parte
de la esencia de la filosofia es que no inicia de forma ingenua, sino con una
meditacién sobre un inicio radical, de una ciencia radical, una ciencia tltima o
incondicional, o sin presupuestos, y que entonces se inicia a si misma ddndose

# Hua VIL, p. 7/ Husserl, E. Filosofia primera (1923/24), trad. Rosa Elena Santos, Editorial
Norma, Bogotd, 1998, p.19 [Traduccién modificada].

“ Ibid,, p. 19,

¥ Hua VII, p. 237/ Husserl, E. “Kant y la idea de la filosoffa trascendental” (1924), trad.
Teresa Padilla en Zextos breves de Husserl, Sigueme, Salamanca, 2019, p. 435.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid



242 | ANGEL XoLocoTz1 YANEZ

el inicio necesario como necesario. La filosofia sélo puede entrar en la vida con
una meditacién (Besinnung) y un inicio (Anfang)”*.

Steinbock enfatiza la importancia de la mencionada meditacién no solo en
el sentido histérico, sino en el sentido metddico en tanto, como bien senala,
ella no remite a una reflexién intuitiva inmanente, sino mds bien se trata de
una reflexién que “da un paso atrds hacia el mundo que se da por sentado en la
experiencia’®, de modo que, el método trascendental queda asi definitivamente
transformado. Esta transformacién sabemos que se explicita una década después
en lo expuesto por Husserl en su Crisis. A pesar del seguimiento exegético que
pudiese hacerse del término en las publicaciones de los textos complementarios
sobre la Crisis, especialmente Hua XXIX y XXXIX, conviene recordar lo sefialado
en la Crisis al respecto.

La primera mencién de Husserl en el pardgrafo 7 de la Crisis recuerda la
introduccién realizada en su filosofia primera. En ambos casos Husserl refiere
a una crisis y la necesidad de meditar al respecto: “Nuestra primera meditacién
(Besinnung) nos ha hecho reconocer como hecho nocivo no sélo la situacién
fictica presente y su indigencia, también nos ha recordado que nosotros, como
filésofos, somos herederos del pasado en cuanto a la posicién de fines que indica
la palabra ‘filosofia’, en cuanto a conceptos, problemas, en cuanto a métodos™.

Es bien conocido que el despliegue realizado por Husserl para tematizar la
crisis remite a la idealizacién del mundo llevada a cabo por la ciencia moderna y
cuyo nucleo es pensado aqui inicialmente en referencia a Galileo y a Descartes, y
en textos paralelos, como el traducido en espanol como “La tierra no se mueve”
(1934), el énfasis recae en Copérnico’’.

En la caracterizacién metddica de la exposicion del famoso pardgrafo 9 de
la Crisis, Husserl senala que la meditacién histérica en la que se ha introducido
para alcanzar una autocomprensién de la situacién filoséfica exige la claridad

8 Ibid., p. 375.

# Steinbock, A. J. Mundo familiar y mundo ajeno. Fenomenologia generativa, Sigueme, Sala-
manca, 2022, p. 136.

0 Hua VI, p. 16/ Husserl, E. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia trascenden-
tal, trad. Julia V. Iribarne, Prometeo, Buenos Aires, 2008, p. 61 [Traduccién modificada].

! Recordemos que se trata del texto escrito originalmente bajo el titulo: ,Grundlegende
Untersuchungen zum phinomenologischen Ursprung der Riumlichkeit der Natur®, publica-

do en Philosophical Essays in Memory of Edmund Husserl, Cambridge, (1940, p. 307-325).

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid



ORIGEN FUNDACIONAL Y MEDITACION HISTORICA EN EL MUNDO DE LA VIDA... | 243

“respecto del origen del espiritu moderno™?, por ello la “consideracién y critica
histérica se debe “proceder a partir de Galileo (e igualmente poco después, de
Descartes)”. Sin embargo, esta meditacién no es exclusivamente histérica en un
sentido que revise la historia de la filosofia, sino que surge a causa del “colapso”
de la ciencia misma que, dicho sea por Husserl, trata de ser “una meditacién de

. 154
Nnosotros mismos .

5.

De la necesidad de una meditacién de cardcter histérico surgida principal-
mente a partir de una crisis cuyo andlisis directo remite a la modernidad, se
patentizan las coincidencias entre Husser] y Heidegger alrededor de la década de
los afios 30. Tanto en los tratados de la historia del ser, como en las lecciones y
Cuadernos negros de esos anos, se delinea aquello que Heidegger pretende desta-
car, especialmente como consecuencia de lo modificado a partir de su ontologfa
fundamental.

Como ya sefialamos, lo pensado como destino en Ser y tiempo conjunta la
superioridad de poder de la comprensién de ser y la impotencia de la contin-
gencia de lo ente en el abandono a si mismo. En los Aportes a la filosofia, texto
nuclear del pensar ontohistérico, Heidegger remitird al esquema proyector de la
comprensién y del fictico abandono a si mismo de la siguiente forma: “La inau-
guracién a través del proyecto es s6lo tal cuando sucede como experiencia del estar
arrojado y con ello de la pertenencia al ser. [...] Pero el estar arrojado se atestigua,
y se atestigua s6lo en los acaecimientos fundamentales de /z oculta historia del ser
y a saber para nosotros sobre todo en la indigencia [/Voz] del abandono del ser y
en la necesidad de decision™.

La experiencia de la pertenencia al ser y la atestiguacién en la historia del ser
dejan ver la necesidad de la transformacién del concepro existencial de existencia
en uno de cardcter metafisico, ya que, como se puede ver, Dasein 'y metafisica no

52 Hua VI, p. 16/ Husserl, E. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia trascenden-

tal, Prometeo, Buenos Aires, 2008, p. 100.

5 Ibid., p. 101.

>t Ibid., p. 101 [Traduccién modificada].

5 Heidegger, M. Aportes a la filosofia. Acerca del evento, trad. Dina V. Picotti, Biblos, Buenos
Aires, 2003, p. 197 [Cursivas mias].

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid



244 | ANGEL XoLocoTz1 YANEZ

son dos temas filos6ficos, sino precisamente la relacién de ser del ser humano
vista por un lado como pertenencia al ser, Dasein, y visto por otro lado como
atestiguacion en la historia, metafisica. En esto consiste el “giro” de la filosofia
heideggeriana, donde el dmbito que destaca es la concepcién de la filosofia en
su cardcter histérico. Por ello senala Heidegger que la historia del ser es sélo
“[...] el nombre para el intento de volver a poner la verdad del ser [Seyn] como
acaecimiento en la palabra del pensar [...]”°°. Con historia, Geschichte, del ser
no se mientan momentos historiograficos en una sucesién cronoldgica, sino el
acaecer mismo: “Lo Aistdrico no significa la forma de aprehender ni explorar,
sino el acaecer mismo™ .

La meditacién histérica que busca develar el acaecer en la propuesta heide-
ggeriana coincide®® con lo desplegado por Husserl en esos anos al enfatizar la
necesidad de tal meditacién en que, a diferencia de lo historiogréfico, lo deter-
minante sea la remisién al ocultamiento del sentido histdrico y a la necesidad de
decisién. Husserl lo senala asi en la Crisis:

Una meditacién retrospectiva histérica (bistorisch) como esta que esta-
mos examinando es, pues, efectivamente la mds profunda meditaciéon de
si mismo hacia una comprensién de si mismo, hacia aquello hacia lo que
propiamente se quiere ir, hacia lo que se es como ser histérico. La meditacion
de si mismo sirve a decisién y ella quiere decir aqui naturalmente, al mismo
tiempo continuacién de la tarea mds propia, que de ahora en adelante es
comprendida a partir de aquella meditacién histérica y tarea elucidada, que
en el presente nos es encomendada en comun a nosotros™.

Para Husserl tal meditacién es introducida por las preguntas retrospectivas;
mientras que en Heidegger se trata de un preguntar mds inicial. En Husserl el
paso a la meditacion significa “hacer que reviva en su sentido histérico oculto

°¢ Heidegger, M. La historia del ser, trad. Dina V. Picotti, El Hilo de Ariadna, Buenos Aires,
2011, p. 21 [Traduccién modificada].

°7 Heidegger, M. Preguntas fundamentales de la filosofia. “Problemas” selectos de “ldgica”, trad.
Angel Xolocotzi, Comares, Granada, 2008, p.40.

%% Conviene aclarar que la reflexion presente en torno al sentido de lo histdrico y sus posibles
relaciones en Husserl y Heidegger no necesariamente se apegan a la diferencia en los términos
Geschichte y Historie.

% Hua VI, p. 73/ Hussetl, E. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia trascenden-
tal, Prometeo, Buenos Aires, 2008, p 115.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid



ORIGEN FUNDACIONAL Y MEDITACION HISTORICA EN EL MUNDO DE LA VIDA... | 245

la conceptualidad sedimentada™; mientras que en Heidegger un aspecto de la
meditacién en el preguntar mds inicial significa “saltar a la hasta ahora oculta
historia del ser [Seyn] y con ello concebir la historia misma en totalidad mds
esencialmente que todo tipo de historiografia”®'.

Serfa apresurado decir que ambos fenomendlogos se refieren a lo mismo pura
y simplemente; queda claro sin embargo, que el énfasis en la crisis de las cien-
cias y su referencia a la Modernidad conducen a la tematizacién de lo histérico
en donde coinciden en la remisién a un cardcter inicial con aproximaciones de
diverso rango. Husserl divisa que el horizonte problemdtico derivado de la crisis
produce una nueva dimensién que “solo se abre por una meditacién sobre ese
mundo de la vida y sobre los seres humanos como sus sujetos, y solo se podrd
hacer manifiesta cuando hayamos avanzado mucho miés en el esclarecimiento del
desarrollo histdrico (geschichtlich) segin sus fuerzas impulsoras mds {ntimas”®.
As, la intimidad de la meditacién logra aprehender el cardcter histérico de occi-
dente y el consecuente esclarecimiento de la motivacién originaria de la historia.
Andlogamente ello conduce a la necesidad de decidir el rumbo de la actualidad,
desde una consideracién histérica, asi Heidegger insiste en que “la meditacién,
como la unidad originaria, forzada y retenida por la decisién, de ese saber histé-
rico y de este interrogar, solo prepara la decisién™®.

6. Conclusion

A lo largo de las tltimas décadas se han confirmado multiples sefialamientos
indicados por Anthony Steinbock en 1995. Uno de ellos es el ejercicio genera-
cional en el que se ha llevado a cabo la fenomenologia y que se ha ido comple-
mentando con las publicaciones de los legados. En ese marco se puede entender
el punto que senalé Steinbock en alguna de sus observaciones conclusivas sobre
el hecho de no subestimar “la influencia que tanto Dilthey como Heidegger
ejercieron o podrian haber ejercido en el pensamiento de Husserl a la altura de

0 Ibid., p. 73/p. 114.

! Heidegger, M. Meditacién, trad. Dina V. Picotti, Biblos, Buenos Aires, 2006, p. 36.

2 Hua VI, p. 54/ Hussetl, E. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia trascenden-
tal, Prometeo, Buenos Aires, 2008, p. 96.

6 Heidegger, M. Meditacién, Buenos Aires, 2006, p. 36.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid



246 | ANGEL XoLocoTz1 YANEZ

la década de 19307%. Sabemos que esa linea ha sido examinada y enriquecida
gracias a la publicacién de los legados, concretamente de los volimenes XXIX y
XXXIX de Husserliana. Sin embargo, como han enfatizado autores como Held
y Walton, también pueden destacarse coincidencias en los respectivos modos de
abordar los problemas, lo que por un lado refuerza el regreso a las cosas mismas
en términos fenomenoldgicos, entreviendo cierta permeabilidad en los impulsos
recibidos hacia ambas direcciones.

De esa forma puede entenderse entonces la asimilacién ontolégica del “mun-
do de la vida” llevada a cabo por Heidegger en su “ser-en-el-mundo” y, a su vez,
la inicial buena recepcién que tuvo este tratamiento con sus problemdticas en
Husserl; por lo menos asi lo manifiesta el maestro en aquella famosa carta a
Mahnke de finales de 1927 en donde acepta estar “gratamente sorprendido” por
las “profundas intuiciones” contenidas en Ser y tiempo®.

El despliegue de dmbitos de lo que en Husserl corresponde a la protohisto-
ria, y que tanto Held como Walton han destacado ampliamente, apertura a su
vez otro espacio de didlogo, también al inicio de la década de los 30, entre los
fenomendlogos de Friburgo, especialmente la tematizacién de la tierra y cielo
con Husserl, y de la tierra y el mundo con Heidegger. El punto que aqui hemos
tratado en torno a la meditacién histérica es otro mds de los posibles momentos
del didlogo péstumo. Lo desplegado en estas lineas busca contribuir de cierta
manera al trabajo generacional que se realiza en el dmbito fenomenoldgico.

El intento realizado deja ver no sélo las criticas tanto de Husserl como de
Heidegger a un planteamiento ontolégico, sino que sus respectivas propuestas
buscan aprehender los fenémenos en su abismalidad. La revisién por Heidegger
hecha al alcance de la finitud del Dasein en el marco de Ser y tiempo exigié pos-
teriormente la necesidad de transformar el concepto existencial de existencia por
uno metafisico aperturiente de la dimensién histérica tanto en su forma como
en su alcance.

Tal como ha reforzado Walton, y mds alld del “isomorfismo estructural”
planteado por Mohanty, entre Husser] y Heidegger hay puntos de convergencia
que conducen a una “comun indagacién de un sentido interior de la historia

¢ Steinbock, A. J. Mundo familiar y mundo ajeno. Fenomenologia generativa, Sigueme, Sala-
manca, 2022, p. 378.
©  Husserl, E. Briefwechsel, Band III: Die Gittinger Schule, Kluwer, Dordrecht, 1994, p. 462.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid



ORIGEN FUNDACIONAL Y MEDITACION HISTORICA EN EL MUNDO DE LA VIDA... | 247

mds alld de la exterioridad de los hechos™®. Precisamente esto tltimo sefialado
por Walton y anunciado por Steinbock es el camino que decidimos explorar en
esta aproximacion.

Conviene, por altimo, sefalar que el trabajo de Steinbock ocupa un lugar
en la historia de la fenomenologia no sélo por los caminos ya abiertos y por los
cuales han transitado cientos de investigadores, sino porque en esta dimensién
histérica a la que nos hemos acercado, lo tematizado provino de lo futuro y deli-
neé el camino, incluso sin las fuentes con las que ahora contamos. Nos recuerda
eso que Heidegger sefala: “Lo histérico no es lo pasado, tampoco lo presente,
sino lo futuro, aquello que estd puesto en la voluntad, en la expectativa, en la pre-
ocupacién. Eso no se deja considerar, sino que debemos meditar al respecto”.

Bibliografia

Diaz Awvarez, ]. M. Husserl y la bistoria. Hacia la funcién prictica de la fenomenologia,
UNED ediciones, Madrid, 2003.

—.; San Martin, J. “Mundo de la vida y curso de la historia”, en Agustin Serrano de
Haro, Guia Comares de Husserl, Comares, Granada, 2021, p. 219- 242.

GRONDIN, J. Le tournant dans la pensée de Martin Heidegger, PUE, Paris, 1987.

HEIDEGGER, M. Kant y el problema de la metafisica, trad. Gred Ibscher, FCE, CDMX,
1996.

—. Problemas fundamentales de la fenomenologia, trad. Juan José Garcia Norro, Trotta,
Madrid, 2000.

—. Aportes a la filosofia. Acerca del evento, trad. Dina V. Picotti, Biblos, Buenos Aires,
2003.

—. Ser y tiempo, trad. Jorge Eduardo Rivera, Trotta, Madrid, 2003.

—. La idea de la filosofia y el problema de la concepcion del mundo, trad. Jesis Adridn
Escudero, Herder, Barcelona, 2005.

—. Meditacién, trad. Dina V. Picotti, Biblos, Buenos Aires, 2006.

6 WWalton, R. Horizonticidad e historicidad, Editorial Aula de Humanidades, Bogotd, 2019,
p. 248.

7 Heidegger, M. Preguntas fundamentales de la filosofia. “Problemas” selectos de “légica”,
Comares, Granada, 2008, p. 40.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid



248 | ANGEL XoLocoTz1 YANEZ

—. Prolegémenos para una historia del concepro de tiempo, trad. Jaime Aspiunza, Madrid,
Alianza, 2006.

—. El concepro de tiempo, trad. Jests Adridn Escudero, Barcelona, Herder, 2008.

—. Preguntas fundamentales de la filosofia. “Problemas” selectos de “légica”, trad. Angel
Xolocotzi, Comares, Granada, 2008.

—. La historia del ser, trad. Dina V. Picotti, El Hilo de Ariadna, Buenos Aires, 2011.
—. Seminarios de Zollikon, trad. Angel Xolocotzi, Herder, Barcelona, 2013.

—. Cuadernos negros (1931-1938. Reflexiones II-VI), trad. Alberto Ciria, Trotta,
Madrid, 2015.

—.Cuadernos negros (1938-1939). Reflexiones VII-XI, trad. Alberto Ciria, Trotta,
Madrid, 2017.

Heinz, M.; BeENDER, T. (eds), “Sein und Zeir” new verhandelr. Untersuchungen zu
Heideggers Hauptwerk, Meiner, Hamburgo, 2019.

Herp, K. “La crisis del presente y el inicio de la filosoffa. Acaerca de la relacién
Husserl-Heidegger” en A. Xolocotzi, Hermenéutica y fenomenologia. Primer
Coloquio, Universidad Iberoamericana, CDMX, 2003, p. 15.30.

HERRMANN vON, E-W. La segunda mitad de Ser y tiempo. Sobre los problemas fundamen-
tales de la fenomenologia de Heidegger, Trotta, Madrid, 1997.

Husskery, E. ,,Grundlegende Untersuchungen zum phinomenologischen Ursprung der
Raumlichkeit der Natur®, en Marvin Farber (ed.), Philosophical Essays in Memory of
Edmund Husserl, Harvard University Press, New York, 1940, p. 307-326.

—. [HUA V1] Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale Phéno-
menologie, Walter Biemel (ed.), Nijhoff, Den Haag, 1954.

—. [HUA VII] Erste Philosophie (1923/24). Erster Teil: Kritische Ideengeschichte, R.
Boehm (ed.), Nijhoff, Dordrecht, 1954.

—. [HUA XV] Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit: Dritter Teil: 1929-1935,
Kern Iso (ed.), Nijhoff, Den Haag, 1973.

—. [HUA DOK 111/3] Briefwechsel, Die Gottinger Schule, Kluwer, Dordrecht, 1994.

—. La tierra no se mueve, trad. Agustin serrano de Haro, Facultad de Filosofia de la
Universidad Complutense, Madrid, 1995.

—. [HUA XXIX] Die Krisis der Europdischen Wissenschaften und die tranzendenta-
le Phinomenologie. Erginzungsband: Texte aus dem Nachlass 1934-1937, Kluwer,
Dordrecht, 1993.

—.  Filosofia primera (1923/24), trad. Rosa Elena Santos, Editorial Norma, Bogots,
1998.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid



ORIGEN FUNDACIONAL Y MEDITACION HISTORICA EN EL MUNDO DE LA VIDA... | 249

—. [HUA XXXIX] Die Lebenswelt: Auslegungen der vorgegebenen Welr und ibrer Konsti-
tution, Sowa Rochus (ed.), Springer, Dordrecht, 2008.

—. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia trascendental, trad. Julia V. Iribar-
ne, Prometeo, Buenos Aires, 2008.

—. “Kant y la idea de la filosofia trascendental” (1924), trad. Teresa Padilla, en 7extos
breves de Husserl, Sigueme, Salamanca, 2019.

Patocka, J. “Briefe an Krzysztof Michalski”, en Studia Phaenomenologica V11, 2007.

PerzET, H. W. Encuentros y didlogos con Martin Heidegger, 1929-1976, trad. Lorenzo
Langbehn, Katz, Argentina, 2007.

STEINBOCK, A. J. Mundo familiar y mundo ajeno. Fenomenologia generativa, ed. y trad.
Rocio Garcés y Andrés Alonso, Sigueme, Salamanca, 2022.

Watron, R. Horizonticidad e historicidad, Editorial Aula de Humanidades, Bogota,
2019.

Xorocorzi, A. “Mundo circundante y mundo de vida en 1919. Contexto de la con-
frontacién entre Husserl y Heidegger”, en Studia heideggeriana V, 2016, p. 71-97.

—. “Apropiacién ontoldgico-fundamental y apropiacién onto-histérica en Martin Hei-
degger”, en Pilar Gilardi y Delmiro Rocha (coords.), La apropiacion de Heidegger,
Bonilla-Artigas, CDMX, 2020, p. 153-169.

Recibido 27-05-2024
Aceptado 23-07-2024

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid






EGOLOGIA, GENERATIVIDAD Y LA
COMPLEMENTACION BIOLOGICA DE LA
FENOMENOLOGIA TRASCENDENTAL DE

HUSSERL

EGOLOGY, GENERATIVITY, AND THE
BIOLOGICAL COMPLEMENTARITY OF HUSSERL'S
TRANSCENDENTAL PHENOMENOLOGY

Cristian MARTINEZ BRAVO
Universidad Diego Portales
cristian.martinezl@mail.udp.cl

ResuMEN: En el presente articulo, sefialaremos que la determinacién husserliana
de lo vivo incluye tanto momentos genéticos como generativos, los cuales funcionan
en paralelo y que no pueden ser ignorados. A partir del andlisis de las propuestas de
Steinbock y de Walton sobre la tensién que existe entre el método generativo y el
genético, mostraremos que la determinacién del mundo humano contiene elementos
biolégicos que son indispensables de considerar y que, por lo tanto, la generatividad
debe incluirlos. De este modo, sostendremos que el ser humano pertenece a un doble
contexto biogenerativo que lo pone en relacién con otros seres vivientes. Finalmente,
tomando en consideracién las reflexiones tardias de Husserl, concluiremos sefalando
que el mundo de la vida no puede ser el mundo puramente humano, pues los seres vivos
también estdn incluidos en él de manera constitutiva.

PALABRAS CLAVE: génesis, generatividad, biologia, mundo de la vida

ABSTRACT: In the present article, we will point out that the Husserlian determina-
tion of the living includes genetic and generative moments, which function in parallel
and cannot be ignored. From the analysis of Steinbock’s and Walton’s proposals on the
tension between the generative and the genetic method, we will show that the deter-
mination of the human world contains biological elements that are indispensable to
be considered and that, therefore, generativity must include them. In this way, we will
argue that human beings belong to a double bio-generational context that puts them
in relation to other living beings. Finally, considering Husser!’s late reflections, we will
conclude by pointing out that the world of life cannot be purely human since living
beings are also constitutively included in it.

Keyworps: Genesis, Generativity, Biology, Life-world

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



252 | CRISTIAN MARTINEZ BRAVO

Introduccion

Se ha sostenido comtinmente que, para Husserl, los seres vivos no son seres
generativos, pues carecen de la historia y la cultura como sus momentos esen-
ciales (Steinbock, 2003, 2017, 2022; Walton, 2015). Esto quiere decir que se
los ha caracterizado como habitando un tipo de temporalidad esencialmente
diferente a la que identificamos en el ser humano, quien se apropia de su historia
en un contexto generativo intersubjetivo cuya estructura adopta las formas de un
mundo familiar y un mundo ajeno. Teniendo en mente que los seres humanos
exhiben diferencias especificas en frente de los otros seres vivos, sostenemos que,
en los escritos tardios de Husserl, esta diferenciacion radical se matiza, argumen-
tando que ellos pertenecen a un tipo de generatividad de cardcter biolégico y que
son parte integral del mundo de la vida. La tesis se despliega en dos partes. En
primer lugar, desarrollamos la tensién que existe entre los enfoques generativo
y genético en los trabajos de Steinbock y Walton. Mostraremos que, en dltimo
término, ellos refieren a momentos diferentes de la investigacién fenomenoldgica,
pero que no estin completamente desconectados (Secciones I y II). En segundo
lugar, elaboramos una interpretacién acerca de la inclusién del aspecto biolégico
dentro de la generatividad', como medio para sostener que el ser humano posee
un vinculo indisociable con los demds seres vivos, lo que permite pensar en una
ampliacién del mundo de la vida, entendido — hasta ahora — como un dmbito
puramente humano?.

! El contenido objetivo de la investigacién genética, cuya tarea previa Husserl la concibe

como la explicitacién de los horizontes de la ontogénesis y la filogénesis (Husserl, 1992, 96;
2006, 160.70) es una cuestién que excede los limites del trabajo que aqui nos planteamos.
Sin embargo, para un tratamiento exploratorio del asunto en términos biolégicos, recomen-
damos Gaitsch (2018, 2019).

2 La tarea de pensar el problema del mundo de la vida como una totalidad que se manifiesta
en la forma de diferentes mundos de la vida animal y humanos excede los limites de nuestro
trabajo. No obstante, cabe siiealar que, para Husserl, el mundo siempre se entiende como “el
tnico mundo” (die einzige Welt) (1973b, 177), cuyas diferencias dependen de alteraciones o
modificaciones (Abwandlung o Modifikation) (Ibidem, 154; Husserl, 2014, 251) intencio-
nales, exhibidas dentro de la teoria de la normalidad.

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



EGOLOGIA, GENERATIVIDAD Y LA COMPLEMENTACION BIOLOGICA... | 253

1. La propuesta steinbockeana de la generatividad

En los tltimos anos, la fenomenologia de Husserl ha experimentado una
ampliacién metodoldgica en lo que Steinbock ha denominado la generatividad
(1997, 2003, 2017, 2022). Segtin el autor, se identifican en Husserl enfoques
estdticos y genéticos, los cuales describen estructuras constitutivas atemporales
(esenciales) y luego temporales (genéticas) en un devenir que va desde lo abs-
tracto a lo concreto dependiendo del punto de vista que se adopte en su estudio
(2017, 2022)3. En un tercer nivel, las estructuras descritas en esos términos
ceden ante lo mds concreto, es decir, se manifiestan para una fenomenologia
que toma como punto de partida un andlisis de la comunidad intersubjetiva
que se despliega en la figura del mundo de la vida que nos es mds cercano y que
corresponde a la co-determinacién del mundo familiar y mundo ajeno. De tal
manera, la fenomenologia generativa trata la estructura antropoldgica del mundo
de la vida, entendida como incluyendo fenémenos que son desde ya “histéricos,
geoldgicos, culturales, intersubjetivos y normativos” sin apelar al fundacionalismo
husserliano (2022, 267).

La propuesta de Steinbock surge a partir de una consideracién del concep-
to de hilo conductor (leading clue), el cual estd presente en la obra husserliana
y que tiene que ver con “una via de acceso que guia la reflexién” y que, por
consiguiente, surge desde un dmbito “concreto” (1994, 207). Dado que en la
reflexién y exposicién fenomenoldgicas existen temas o motivos que solamente
se manifiestan indirectamente, es posible regresivamente tomarlos como puntos
de partida para investigaciones nuevas. Asi, pese a que Husserl sigue andlisis que
son primeramente estdticos y después genético-psicolégicos — lo que supone
una fundacién egoldgica de la comunidad intersubjetiva —, una vez que el autor
comienza a hablar del mundo de la vida humano como el 4mbito mds concreto
de investigaci6n, la fenomenologia se relaciona con la antropologia, en el sentido
de que esta puede clarificarse siguiendo el modelo riguroso de aquella:

3 En esta primera parte nos centramos Gnicamente en el enfoque generativo, pero no en la

detrerminacion del contenido concreto de los otros dos. En la tltima parte del trabajo, abor-
damos una exploracién de los componentes genéticos que se relacionan con los generativos
en la figura de la ontogénesis y la filogénesis, aunque solo a modo de indicacién.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



254 | CRISTIAN MARTINEZ BRAVO

[...] podriamos disponer de una ciencia de la antropologia fenome-
nolégicamente esclarecida, que contemplaria las relaciones interculturales
en términos de mundos familiares y mundos ajenos co-constituyentes y
axiolégicamente asimétricos; esto darfa lugar a un esclarecimiento fenome-
noldgico generativo de la coexistencia geo-histérica y normativa tal y como
se reconstituye a lo largo de las generaciones (Steinbock, 1997, 129).

Tal como se desprende de esta cita, la fenomenologia generativa esclareceria
los componentes esenciales, fenomenolégicamente considerados, de la comuni-
dad intersubjetiva en su historicidad y normatividad. Es por esto que, en otro
lugar, plantea que la generatividad

no toma como pista ontolégica principal a la psicologia, sino la antro-
pologia, y examina constitutiva o fenomenoldgicamente no sélo el sentido-
dado en relacién con el cuerpo vivido o incluso la ménada concreta, sino la
generacion del sentido principalmente a través de los modos constitutivos
de apropiacién y desapropiacién (Steinbock, 2003, 307-8).

Mientras que la génesis investiga la ménada concreta en su autotempora-
lidad, lo que visto generativamente implica un sujeto solipsista o un proceder
egoldgico, la generatividad enfatiza la generacién del sentido y los modos como
la intersubjetividad — y no el sujeto — se apropia o desapropia de ellos, en el trans-
curso histérico de la comunidad a través de las generaciones. Asi, en funcién de
este tema concreto de la fenomenologia, a saber, el mundo humano, ella estarfa
mids cerca de la antropologia, pues esta es la ciencia que investiga las relaciones
interculturales del mundo y su historicidad.

El objetivo que persigue el autor aludiendo a la estructura antropolégica del
mundo de la vida en su funcién mds concreta permite desconectar el fundacio-
nalismo husserliano, el cual surge por un excesivo interés en considerar la feno-
menologfa como un tipo de egologia (Steinbock, 1997, 128; 2022, 66, 126%).
Asi, Steinbock caracteriza su enfoque de la siguiente manera:

Una fenomenologia no fundacional del mundo social [...] describe y
participa en las estructuras de la existencia y la coexistencia que tienen un

* Tal como veremos a continuacién, esta egologia esconde un problema fundacional que no
permite identificar la co-constitucién del mundo familiar y el mundo ajeno, especialmente a
partir de lo que Husserl establece en la Quinta Meditacion Cartesiana.

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



EGOLOGIA, GENERATIVIDAD Y LA COMPLEMENTACION BIOLOGICA... I 255

desarrollo geoldgico e histérico, asi como en sus respectivos modos de cons-
titucién. Y lo hace sin necesidad de reducir esos modos de constitucién o
esas estructuras a la conciencia o la subjetividad egoldgica, como si ocurre
con una descripcién fundacional (Steinbock, 2022, 39).

Ya que el fenémeno mds concreto de la fenomenologia es el mundo de la
vida, es decir, el mundo humano cultural (Husserl, 2008a, 288), se plantea que
la fenomenologia generativa se ocupa del “devenir histérico e intersubjetivo del
marco del mundo familiar y el mundo ajeno” (Steinbock, 2022, 54), lo cual
implica integrar en la investigacién el proceso de generacién, entendido “[...]
como el proceso que tiene lugar por encima de las ‘generaciones’, y por ende el
proceso especifico del devenir ‘histérico’ y social circunscrito geoldgicamente (en
donde por ‘geoldgico’ quiero decir el papel constitutivo de la “Tierra’ y de los
‘paisajes’ culturales)” (Ibidem., 38). En funcién de esta caracterizacién del tema
de la generatividad, la cual no coincide ni con lo estdtico de la descripcién de
estructuras constitutivas ni con la génesis de la subjetividad egolégico-monddica,
Steinbock establece un dmbito exploratorio de la fenomenologfa que permite
caracterizar el mundo antropoldgico en sus estructuras trascendentales propias, es
decir, como una comunidad humana intersubjetiva que, desde el inicio, incluye
un devenir histérico de generacién y de transmision de los significados de esa
comunidad. Dicho con otras palabras, la fenomenologia generativa explicita las
estructuras fenomenoldgicas mds concretas del mundo que nos es més cercano
como mundo de la vida.

El problema que subyace a una fenomenologfa egolégica radica en que no
permite comprender la riqueza fenomenoldgica de la relatividad del mundo, la
cual se exhibe para la generatividad en la figura de la co-constitucién de la estruc-
tura mundo familiar y mundo ajeno. Tal como sefala Steinbock, la egologia
implica recaer “en la afirmacién unilateral del ser absoluto de la conciencia frente
a la existencia relativa del mundo” (2022, 66). El concepto de unilateralidad
(one-sidedness) es fundamental en la obra del autor, porque encarna la presuncién
fundamental a la que se opone, es decir, que la fenomenologia deba ser un tipo
de egologia que parte del sujeto para, de esa manera, constituir al otro de manera
fundante (Ibidem., 46-7, 66). Dado que, en la experiencia directa més concreta,
el mundo se manifiesta a partir de esa doble estructura de familiaridad y ajeni-
dad, dentro del andlisis generativo no podemos hablar mds de fundacién, sino
de co-constitucién generativa: “La estructura de esta co-constitucién es tal que
el mundo familiar y el mundo ajeno son co-generativos y no mantienen una rela-
cién unilateral de fundacién constitutiva” (Ibidem., 362). Siendo el dambito mds

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



256 | CRISTIAN MARTINEZ BRAVO

concreto de la fenomenologia, la estructura mundo familiar y mundo ajeno alude
al habitar y a la transgresion de la experiencia que se da en el contexto de una
comunidad humana que puebla un territorio y que se desplaza temporalmente
como histérica, teniendo siempre como contraparte normativa una comunidad
extrafia o ajena que le permite autoidentificarse a través del encuentro. Dado
que son dimensiones co-constitutivas, generativamente no tiene sentido hablar
de fundacién, pues son mutuamente co-definitorias. Cada comunidad en tanto
que familiar estd constituida por compaisanos, quienes son co-portadores y co-
constituyentes de ese mundo que habitan (Ibidem., 328). Asi, la familiaridad y
ajenidad que se expresan dentro de esta estructura son dos momentos normativos
contrapuestos. Esto indica que la inclusién de los compaisanos dentro de una
comunidad transgrede sus limites, asi como los de la normatividad que desarrolla
a lo largo de su historia.

Podria pensarse que, debido al cardcter co-constitutivo o determinante del
mundo familiar y el mundo ajeno, habria una reversibilidad desde uno a otro,
pero inmediatamente el autor despeja esta critica, sehalando que ambos se dife-
rencian normativamente a través de una asimetria axioldgica. Esto significa que la
experiencia del mundo familiar tiene una prioridad de apropiacién, pues siempre
es primario y, ademds, es entendido como el sitio donde tiene lugar el aconteci-
miento de lo extrafo, fenémeno que Steinbock caracteriza con el concepto de
transgresion. Segan el autor, “la transgresién expresa el cardcter liminar de la
experiencia — y, por consiguiente, los limites de la experiencia — yendo mads alld
de esos limites” (Ibidem., 364). En primera instancia, cabria preguntarse si esta
transgresion significa una pérdida de la significatividad normativa del mundo
familiar. Es decir, que en el encuentro con el mundo ajeno fuera posible despojar-
se de la familiaridad normativa del mundo mds cercano. Ante esta interrogante,
el autor responde que el encuentro no implica una pérdida de la familiaridad,
sino que, mds bien, constituye un ir mds alld de esa estructura, pero desde si
misma. En otras palabras, la transgresién es un “rebasamiento desde adentro”,
esto es, desde y a través del mundo familiar (Ibidem). La incomprensibilidad
que plantea el mundo ajeno, en el sentido de que, tal como plantea Husserl,
sus comunidades contienen verdades, hechos firmes, verificados y por verificar
que “de ningin modo son los nuestros” (2008a, 180), da cuenta de que hay un
limite que no podemos integrar de manera completa dentro de nuestro mundo
familiar y que, por consiguiente, no hay nunca una sintesis de ambos mundos
(Steinbock, 2022, 364). De esta manera, Steinbock sostiene que no existe un solo
mundo, ya que la misma estructura generativa de mundo familiar y mundo ajeno

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



EGOLOGIA, GENERATIVIDAD Y LA COMPLEMENTACION BIOLOGICA... | 257

no permite una sintesis de ambos momentos en una totalidad fenomenolégica
p g

superior (Ibidem., 157-161°).

Un tercer y tltimo elemento importante de sefialar acerca del enfoque gene-
rativo de Steinbock es sobre el concepto de participacién. Segun el autor, la
fenomenologia no solamente es una metodologia que permite exhibir las cosas
mismas, sino que, al mismo tiempo, es una tarea que se lleva a cabo a lo largo
de generaciones (Ibidem., 391), las cuales participan activamente de la novedad
que de ella se deriva. Esto significa que la fenomenologia no es un patrimonio
exclusivo de Husserl, sino que es la obra de otros que la hacen avanzar y la
modifican. Tal como sefiala en otro lugar, “El fenomendlogo generativo no se
ocupa unicamente de la estructura de la generacién, sino de cémo se genera
la estructura” (Steinbock, 2017, 90). Esto quiere decir que la fenomenologia
generativa es una que va #ras de Husserl, pero que apunta mds alld de él, con una
novedad futurista (Garcés & Alonso, 2022, 22°). Lo significativo de esta afirma-
cién radica en la novedad y posibilidades de expansién que Steinbock descubre
en la fenomenologia, precisamente en lo que atafie a su dimensién mds concreta
y a la vez radical: la estructura del mundo antropoldgico, aquel en el que la labor
fenomenoldgica tiene lugar.

En la préxima seccién, abordaremos una critica al enfoque generativo stein-
bockeano en el trabajo de Walton. Mostraremos que, pese a la radicalidad de la
generatividad, existen motivos para considerar que ella no puede estar comple-
tamente desconectada del sujeto, en cuanto que constituyente del lugar a partir
del cual se justifica y verifica la exposicién fenomenoldgica.

5> Es importante destacar que Steinbock plantea aqui que el mundo uno como totalidad es

una imposibilidad fenomenolégica que depende de la misma estructura co-constitutiva del
mundo familiar y el mundo ajeno. El argumento senala que, si existiese la posibilidad de que
hubiera un dnico mundo, esto se lograria a través de la destruccién de los mundos ajenos a
través de una ocupacidn, lo que constituirfa un tipo de violencia de los limites del mundo en
su riqueza fenoménica. El argumento es relevante en la medida que el autor vincula esta for-
ma de totalizacién del mundo con el autoritarismo de los totalitarismos alemdn y soviético
(2022, 363-366).

¢ Se trata del “Estudio introductorio a la edicién castellana”, elaborado por los traductores

de la obra Home and beyond de Steinbock.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



258 | CRISTIAN MARTINEZ BRAVO

2. Egologia y generacion segun Walton

El enfoque steinbockeano de la generatividad tiene la virtud de iluminar las
dindmicas del mundo familiar y el mundo ajeno a partir de una co-constitucion
que anula o suaviza las pretensiones fundacionalistas del enfoque genético-
egolégico. En funcién de presentarse como una teoria que enfatiza el dmbito
mids concreto del mundo de la vida, es decir, la pertenencia a un mundo cerca-
no familiar rodeado por un dmbito de extrafieza que le es correlativo, permite
comprender que los andlisis egolégicos son momentos abstractos del quehacer
fenomenoldgico y que el punto de partida generativo es el mundo humano.
Asi, la generatividad steinbockeana parte de los hilos conductores provenientes
de la antropologia para comprender las dindmicas inherentes a la estructura del
mundo, entendida como mundo familiar y mundo ajeno.

Desde otra perspectiva, Walton (2002; 2004-2005) ha indicado que la gene-
ratividad se enfoca en describir problemas marginales de la fenomenologia, los
cuales exceden el dmbito de la intuicién (2002, 257). Dado que al mundo fami-
liar le es inherente la apertura al mundo ajeno — lo normativamente extrafio —,
la constitucién trascendental del mundo incluye un momento egolégico y otro
intersubjetivo en esa constitucién que rebasa la experiencia normal (Ibidem). La
generatividad como momento diferenciable del egolégico, se manifiesta como
“la pregunta acerca de si la esfera trascendental se extiende mds alld del dmbito
del yo, y alude, por tanto, a la posibilidad de ‘hacer saltar (sprengen) el mar-
co de la egologia’, de ‘traspasar (iiberschreiten) los limites de la egologia’ o del
autotraspasamiento inmanente de la egologia” (2004-2005, 257). Tal como se
ve, la generatividad se plantea como una posibilidad de ir mds alld del enfoque
genético, en el sentido de ampliar la esfera egolégica de propiedad para, de este
modo, adentrarnos en una esfera que la sobrepasa. Sin embargo, la cuestién
fundamental para el autor es la de si la esfera generativa debe retrotraerse a la
pregunta egolégica como momento que le precede.

Aceptando la primacia del mundo antropoldgico en la determinacion gene-
rativa (Walton, 2002, 2019), el autor se pregunta si la estrategia de poner al
principio el mundo plenamente constituido — como mundo antropolégico —,
no olvida un componente fenomenolégico esencial. Esto lo hace citando un
manuscrito de investigacién inédito de Husserl: “;Tiene un sentido poner en
el ‘comienzo’ ya la naturaleza y en general un mundo que es adn totalmente
desconocido pero ya se encuentra horizénticamente en la sensibilidad?” (Ms.

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



EGOLOGIA, GENERATIVIDAD Y LA COMPLEMENTACION BIOLOGICA... 1 259

B III 9, 69ab. Citado de Walton, 2002, 272). Si consideramos que el mundo
antropoldgico es un nivel superior y concreto de la constitucién trascendental,
Walton se pregunta acerca del cardcter primitivo del horizonte del mundo, el
cual se da en un dmbito instintivo del ego:

La explicitacién del protohorizonte debe ser contemplada en conexién
con la aprehension de la primera Ayle. Por un lado, el protohorizonte es solo
un horizonte vacio, que no incluye ninguna remisién determinada, pero en
el cual se encuentra latente el horizonte del mundo. Por el otro, la primera
hyle comienza a plenificar tal horizonte vacio y por ende a construir un

mundo (Ibidem., 274).

La constitucién egolédgica del mundo antropolégico tiene que ver con un
desarrollo que va desde la dimensién originaria de la subjetividad — dotada de
una protosensibilidad preyoica — hacia actos que son de orden superior, pero que
suponen esos elementos primarios que se despliegan como habitualidades instin-
tivas y originarias (Ibidem). Segtin Walton, es importante recordar que es Husserl
quien plantea que la pregunta retrospectiva egolégica constituye un retroceso
que “prosigue en la direccién de un desarrollo filogenético que incluye ménadas
preinfantiles, a saber, ménadas animales y pre-animales” (Husserl, 1973b, 595.
Citado de Walton, 2002, 275). Este dmbito, que Husserl llama pasivo’, es un
nivel constitucional necesario para dar cuenta del origen trascendental del mun-
do, el cual, en clave generativa, se entiende como mundo humano. De esta mane-
ra, “la vida impulsiva instintiva puede producir el nexo intersubjetivo” (Husserl,
1973b, 609. Ibidem., 280), lo que significa que en el dmbito mds primigenio de
la egologia se presentan hallazgos que no pueden ignorarse a la hora de ejecutar
la exposicién fenomenoldgica sobre la constitucién completa del mundo.

Tomando esto en consideracion, la egologia cumple en Husserl un papel de
justificacién o legitimacién inevitable que alude al modo en que, a partir de mi,
se hace sentido del otro en la investigacién intersubjetiva: “La legitimacién de
la condicién trascendental del otro no reside en su propia reduccién, sino que
es mi reduccién ‘en’ el otro con independencia de que ¢l la efectde o no. De

7 Para el tema de la pasividad, recomendamos la obra de Andrés Osswald, La fundamenta-

cion pasiva de la experiencia, y Edmund Husserls Phinomenologie der Instinkte de Nam-in-Lee.
Cabe también sefialar que para referirse a la dimension externa al pre-yo del instinto, Husserl
utiliza la expresién premundo (Vor-welt), la cual corresponde a un dmbito pre-ontico (Vor-
Ontische) que precede a la constitucion antropolégica del mundo (2008b, 460 Hua XXXIX).

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



260 | CRISTIAN MARTINEZ BRAVO

esta manera la reduccién egolégica se despliega hacia la reduccién intersubje-
tiva implicita en ella” (Walton, 2004-2005, 265). Dado que hay un momento
oculto en la constitucién antropoldgica del mundo, que contiene datos previos
de constitucién que le son apropiables y determinantes, la egologia permite
acceder a ellos en la figura de una pregunta retrospectiva que hago desde mi yo
actual situado en el mundo constituido hacia esos componentes que funcionan
de manera latente. Y eso, pese a que esos datos sean — como plantea Steinbock —,
abstractos: “Que lo abstracto ceda luego su lugar a lo concreto no significa que
deba ser olvidado como paso inicial” (Ibidem., 281).

De esta manera, Walton plantea que podemos matizar la independencia de
la generatividad frente a lo genético. Esto lo hace a través de dos puntos, a saber,
que lo genético y lo generativo pueden ser dos momentos interrelacionados y
que es identificable una asimetria mds profunda que una puramente axioldgica
en el mundo familiar. Sefalamos los dos puntos a continuacién:

i) En primer lugar, el autor plantea que Husserl valida tanto la concomi-
tancia de la constitucién del mundo familiar y el mundo ajeno (generatividad «
la Steinbock), como la importancia de que lo ajeno aparece siempre como una
modificacién intencional de lo propio (génesis):

El rasgo distintivo situado en el nosotros y en cada uno es la norma-
lidad, la cual solo se pone de relieve como tal por medio de la ocurrencia
concomitante (Mitvorkommnis) de lo anémalo. O mds bien, a partir de lo
normal como lo en si primero se pone de relieve lo anémalo y aparece como
modificacién intencional de lo normal (Husserl, 1973b, 165-6. Ibidem.,
275).

Tal como se desprende de esta cita, Husserl sostiene — al igual que Steinbock
— que tanto el mundo familiar como el mundo ajeno estin en una ocurrencia
concomitante que no permite sostener la primacia de uno sobre el otro. Sin
embargo, a renglén seguido, sefiala que existe otro punto a considerar, esto es,
que lo anémalo (lo ajeno) representa una modificacién intencional de lo normal,
y por tanto se matiza la independencia de lo generativo al ponerse en relacién
con lo genético. Esto nos conduce al segundo punto.

ii) En segundo lugar, Walton se pregunta por las implicaciones de esta asime-
tria entre el mundo familiar y el mundo ajeno. Dijimos que Steinbock sostiene
que ella consiste en una primacia axiolégica normativa de la constitucién del

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



EGOLOGIA, GENERATIVIDAD Y LA COMPLEMENTACION BIOLOGICA... 1 261

mundo familiar como propio, pero que no esconde elementos constitutivos que
permiten acceder o hacer sentido de lo otro sin entrar en una sintesis de ambos
mundos. Esta co-constitucién impide hablar de fundacién, entendida como la
unilateralidad constitutiva del mundo familiar sobre el mundo ajeno. Sin embar-
go, Walton recuerda que Husser] “concede una cierta primacia a lo propio que
no puede dejar de ser reconocida por la fenomenologia generativa” (Ibidem.,
278). Esto significa que, pese a que la generatividad plantea una concomitancia
de ambos mundos, ella no puede olvidar que el lugar fundamental desde el cual
surge el encuentro contiene elementos que son genéticamente relevantes y que
permiten una fundacién entendida en términos de acceso.

Estas dos consideraciones nos conducen a destacar el hecho de que, desde
la perspectiva de Walton, la generatividad no puede simplemente prescindir de
la egologia, sino que depende de ella. Por decirlo en palabras steinbockeanas, la
génesis es constrenida por la generatividad, pero, al final, ambas son co-deter-
minantes, en el sentido de que una no puede desconocer el papel de la otra. Asi,
“el aurotraspasamiento inmanente de la egologia tiene su reverso en una limitacion
inmanente de la generatividad.” (Ibidem. Las cursivas son de Walton). El punto
de partida de la generatividad es uno que contiene componentes genéticos que
son indispensables de determinar en la exposicién fenomenolégica del mundo
antropoldgico, porque

En todos los niveles — y los mds abstractos no dejan de reiterarse en los
mds concretos —, hay manifestaciones de un residuo egoldgico que no pue-
de ser superado en tanto estd dotado de una esfera de propiedad y tiene el
cardcter de un ‘dativo de manifestacion’, es decir, de una instancia a la que

todo lo dado se revela [...] (Ibidem., 281).

La generacién, entendida como el devenir de la comunidad humana en su
historia en un territorio, requiere del esclarecimiento de la génesis del sentido
que se da en la figura de una egologfa. De hecho, pese a que es evidente que el
mundo antropoldgico es el nivel superior y mds concreto, la reflexién presupone
niveles que solamente son alcanzados a partir de una consideracién egolégica
o, también, de conciencia que constituye “el lugar de aparicién de todos los
efectos de sentido en cuanto es el tnico medio de acceso a todo lo que es para
nosotros.” (Ibidem., 282). En otras palabras, podemos decir que lo generativo
es lo més concreto, lo que nos es mds cercano, mientras que lo genético es lo
que nos permite rastrear los componentes de sentido o, también, un lugar de la
justificacién de la intuitividad fenomenolégica.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



262 | CRISTIAN MARTINEZ BRAVO

En la préxima seccién, exploraremos el modo en que egologia y generatividad
son necesarias para esclarecer un problema fundamental para la fenomenologia,
a saber, el problema de lo vivo.

3. Egologia y generatividad en el intento por esclarecer fenomeno-
logicamente al ser viviente

3. A Consideraciones preliminares

Antes de exponer fenomenolégicamente el tema de lo vivo, valgan algunas
consideraciones sobre las posiciones de Steinbock y Walton. Vimos que el enfo-
que generativo propuesto por el primer autor indica algo fundamental, a saber,
que el esclarecimiento del mundo humano no debe ser justificado exclusivamente
en un fundacionalismo egolégico. En sintonia con esta interpretacién, Husserl
sostiene que el mundo familiar se destaca cuando otros ya estdn presentes en
el horizonte y, por consiguiente, es un hecho fenomenolégico fundamental el
que los mundos familiares ajenos son concomitantes, porque rodean el mundo
familiar y, asi, le otorgan su significado:

Mi mundo familiar, mi pueblo. El universo en su forma primaria como
mundo familiar solo destaca cuando ya hay otros mundos familiares, otros
pueblos en el horizonte. El mundo circundante de la vida en el horizonte
de mundos circundantes de la vida ajenos, mi pueblo rodeado por pueblos

ajenos (Husserl, 1973b, 176).

De esta cita se desprende que, constitutivamente, no se trata de que el mundo
familiar sea primario y el ajeno secundario, sino que, més bien, lo familiar se
determina en el encuentro con lo extrafio. Steinbock interpreta este asunto de
la siguiente manera:

El hogar no es un absoluto unilateral, no es independiente ni originario;
el mundo ajeno no es relativo ni dependiente unilateralmente. Por esa misma
razén lo ajeno no precede a la constitucion del hogar. Husserl insiste en esta
co-relatividad en el surgimiento del hogar y lo ajeno, y afirma que el hogar
y lo ajeno se pertenecen mutuamente en una relatividad permanente [...]

(2022, 274).

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



EGOLOGIA, GENERATIVIDAD Y LA COMPLEMENTACION BIOLOGICA... | 263

Lo propio y lo ajeno son co-constituvos en la medida en que se encuentran.
El mundo humano, desde nuestras sociedades familiares se desplaza hacia el
encuentro con lo ajeno, con lo normativamente extrano y este factum impi-
de sostener, generativamente, que uno preceda al otro. La importancia de este
hecho radica en que permite comprender que la extrafeza es un componente de
la experiencia que no puede ser meramente sintetizado dentro de un dmbito de
comprensién familiar, porque en si mismo lo extrafo tiene su forma de existencia
particular®. A partir de esta constatacion, Steinbock sostiene la co-constituciona-
lidad de los mundos, haciendo hincapié en la imposibilidad de la existencia de
un mundo tnico. En resumen, la posicién de Steinbock permite matizar un uso
exacerbado de la egologia, esto es, cuando radicaliza su nicleo fundacionalista.
Asi, su enfoque permite comprender lo ajeno como un elemento constitucional
relevante del esclarecimiento fenomenolégico.

Desde otro punto de vista, la postura waltoniana sobre la generatividad per-
mite integrarla y constrenirla desde el lugar de justificacién egolégica, compren-
diendo que los componentes genéticos del sujeto son relevantes a la hora de
examinar la constitucién fenomenolégica del mundo antropolégico. Tal como
indicamos anteriormente, el comienzo de la reflexién fenomenolégica es de cardc-
ter pluralista y dependerd de cada estrategia metodolégica el situarlo en el mundo
completamente constituido o en su origen trascendental pasivo. Sin embargo,
el reconocimiento del papel de la conciencia como punto de acceso al problema
fenomenoldgico constituye un momento fundamental para dar cuenta de que,
en los procesos concretos de la generacién, hay elementos genéticos que son rele-
vantes. Asi, nos parece que el valor de la postura de Walton es que nos permite
asignarle un valor a la generatividad sin perder de vista la fenomenologia gené-
tica como punto de acceso al problema trascendental del mundo antropolégico.
Usando una analogia de Varela, debemos considerar los enfoques genético y
generativo en tanto que “se constrifien y modifican mutuamente como en una
danza” (1996, 347°). Su necesidad radica en que ambos son modos de acceso
a problemdticas que, aunque diferentes, no pueden desconectarse, sino que se
articulan coherentemente para construir el edificio fenomenolégico que Husserl
pretende ensamblar.

8 En paralelo con este punto, Waldenfels ha sostenido que esta extrafieza es un componente

del mundo mismo, de nuestra experiencia cotidiana y que no puede ser meramente integrado
dentro de un dmbito reflexivo posterior (1989, 41, 44).
? En el contexto del autor, se refiere al modo en que la fenomenologia y la ciencia se corre-
lacionan en la investigacién de la experiencia subjetiva.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



264 | CRISTIAN MARTINEZ BRAVO

Dicho esto, vamos al tema central de este articulo, a saber, el de una fenome-
nologfa de lo orgdnico desde un punto de vista complementario genético-gene-
rativo. Tanto Steinbock como Walton ofrecen consideraciones relevantes acerca
de los animales, pues los comprenden como compaisanos y, por consiguiente,
son co-constituidores del mundo (Steinbock, 2003, 311; Walton, 2020, 357)
y miembros de la comunidad del instinto (Walton, 2015, 223; 2020, 274). Sin
embargo, ambos han comprendido la generatividad como una cuestién propia-
mente humana. Por ejemplo, siguiendo a Husserl, Steinbock plantea que los
animales no poseen una generatividad propiamente tal: “En la medida en que
Hussetl sostiene que los animales no son generativos — o mds bien, en la medida
en que las afirmaciones de Husserl son correctas — se podria sostener que la anima-
lidad sigue siendo esencialmente un fenémeno limite, incluso cuando pasamos
a una fenomenologia generativa.” (2003, 311. Las cursivas son nuestras). Pese
a que la afirmacién contenga un condicional, a saber, que la postura de Husserl
debe ser corroborada, el autor ofrece las razones por las cuales la generatividad
no es una cuestién meramente animal o biolégica: “[...] en primer lugar, porque
la generatividad 7o es para él una mera nocion bioldgica o una cuestion de repro-
duccion, y en segundo lugar, porque piensa que los animales no pueden generar,
historica o intencionadamente, nuevas estructuras renovando las estructuras normati-
vas.” (Ibidem. Las cursivas son nuestras). Estos dos puntos son relevantes, porque
indican, en primer lugar, que la generatividad no tiene que ver con lo biolégico
del ser humano y, en segundo lugar, que la cultura es una cuestién exclusiva-
mente humana. Aunque esto no quiere decir que los animales no sean sujetos, se
entiende que la generatividad es un nivel diferente del progreso teleolégico de la
constitucién subjetiva: “Pero esta generatividad no es bioldgica ni vital, sino un
proceso de espiritualizacién y temporalizacién” (Steinbock, 2017, 32).

En el caso de Walton, los animales no son seres generativos porque su vida
instintiva no les permite participar del progreso de la historia:

En el 4mbito humano, los valores se acumulan e incrementan, es decir,
llevan a un progreso. Las pérdidas de valor son sobrepasadas por valores
adquiridos mds elevados, y el incremento axiolégico de un presente es supe-
rado por el de un nuevo presente. En cambio, el animal vive en un estado de
satisfaccion regular de los instintos en un mundo circundante finito y dentro
de una temporalidad limitada por el hambre y la satisfaccién (2015, 242).

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



EGOLOGIA, GENERATIVIDAD Y LA COMPLEMENTACION BIOLOGICA... I 265

A juicio del autor, la diferencia entre la vida humana y la vida animal radica
en el modo en que habitan el tiempo, en términos de que, en el ser humano,
acontece una acumulacién e incremento de los valores y las normas que constitu-
yen un presente que siempre puede renovarse. En este sentido, Walton da cuenta
de una forma de historicidad que no es meramente repetitiva, fundada en los
instintos, sino que es mds bien la progresividad de la comunidad en su tradicién
y en vistas del futuro. Se trata de una diferencia fundamental, ya que darfa cuenta
que el animal vive en una forma de temporalidad que no puede ser propiamente
histérica, pues es mera repeticién. En palabras de Husserl, “El ‘simple animal’
actuard acaso del mismo modo una y otra vez, dadas determinadas circunstancias
[...]7 (2012, 26). Y ese mismo modo es, tal como ya sefialamos, instintivo: “En
su ingenuidad irreflexiva serfa un simple animal, idealmente adaptado a unas
circunstancias azarosamente estables gracias a un instinto ciego” (Ibidem., 36).
Como se ve, ambos autores siguen una interpretacién comun sobre Husserl acer-
ca del rol de los animales dentro de la constitucién del mundo'®. Sin embargo,
veremos a continuacién que esta no es la inica manera de comprender el asunto,
sino que existen nuevas interpretaciones que permiten exponer el tema de los
animales y su forma de ser de maneras que debilitan el presupuesto antropocen-
trista dentro de la fenomenologia.

Entendemos por antropocentrismo fenomenoldgico el extendido prejuicio de
pensar que, dado que la fenomenologia asume el rostro de una egologia — la del
ser humano como protonorma y la del animal como su modificacién intencional
—, el animal es simplemente un ser que carece de algunas capas de constitucion
y que estds son exclusivamente humanas. Es, por asi decir, una caracterizaciéon
negativa del animal, sin poner el énfasis en lo que posee de extrafio. En segundo
lugar, este antropocentrismo incluye un aspecto generativo, en el sentido de que
refuerza la idea de que el mundo de la vida es el mundo antropolégico exclusivo
del ser humano, sin destacar la importancia que los animales y otros seres vivos
tienen en la constitucién trascendental del mundo, porque carecen de historia
(Gaitsch, 2018, 143). Esto significa que este antropocentrismo no identifica una
dimensién generativa en los animales, tal como lo hacen Steinbock y Walton,

10" Para conocer el modo en que se entienden los animales y la animalidad en Husserl, reco-

mendamos revisar los siguientes trabajos: Javier San Martin “La subjetividad trascendental
animal”; Andrés Osswald “Sobre la subjetividad animal o de la animalidad del sujeto: un
recorrido por la reflexién husserliana sobre los animales”; Cristian Ciocan “Husserl’s Pheno-
menology of Animality and the Paradoxes of Normality”; Christian Ferencz-Flatz “Humani-
zing the Animal, Animalizing the Human: Husserl on Pets”; por tltimo, Natalie Depraz “Y
a-t-il une animalité transcendantale?”.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



266 | CRISTIAN MARTINEZ BRAVO

siguiendo a Husserl. Para hacer frente a este prejuicio, utilizamos el concepto de
antropomorfismo critico (Gaitsch & Vords, 2016; Gaitsch, 2018, 2019), el cual
“establece analogfas entre yo mismo y el otro a partir de ciertas congruencias en
las relaciones y actitudes, al tiempo que insiste en la distancia (insalvable) del
otro” (Gaitsch & Voros, 2016, 219-20). Esto no quiere decir que la egologia
quede absolutamente desconectada de la investigacién sobre los seres vivos, pues
se sigue manteniendo el fundamento de que mi propio yo, en tanto que corpora-
lizado, es el punto de partida, la matriz que sirve como ldmina de contraste entre
el otro ajeno y yo mismo (Ibidem., 219). Al mismo tiempo, este enfoque asume
la lamada generatividad biolégica (Gaitsch, 2018, 2019), la cual en este trabajo la
entendemos como el intento por comprendernos a nosotros mismos, habitantes
del mundo antropolégico, como viviendo en un doble contexto biogenerativo
y como relaciondndonos con seres extrafios a quienes les atribuimos el cardcter
de lo viviente (Gaitsch, 2018, 149). En este sentido, se asume que los animales
son sujetos, que poseen un mundo y que establecen relaciones significativas con
él, tal como Husserl plantea en algunas partes de su obra''. Ademds, se integra
a los animales en el interior de la comunidad generativa, cuestién que Husserl
plantea de manera periférica a lo largo de su obra (1973b, 596, 609; 1993, 101,
343), pero que, a nuestro juicio, esconde una relevancia que permite abrir nue-
vos dmbitos de investigacién. Ambas asunciones son importantes y plantean sus
propios problemas, aunque en este trabajo nos centraremos solo en la segunda.

Para aproximarnos a la cuestién generativa en los seres vivos, daremos cuenta
de un problema genético, uno generativo y luego concluiremos con una reflexién
que nos permitird comprender que los limites entre los seres humanos y los ani-
males no son tan rigidos dentro del pensamiento de Husserl y que, incluso, es
posible hablar de una ampliacién del mundo de la vida incluyendo a todos los
seres vivos desde sus diversos mundos circundantes propios.

3. B El acceso genético a la alteridad del ser vivo, la comunidad
generativa y el mundo de la vida ampliado

Como indicamos anteriormente, el enfoque genético pretende determinar
estructuras internas de nuestra subjetividad a través de una pregunta retrospectiva
que explora un dmbito ontogenético y filogenético que se manifiesta en la figura

" Ver Husserl, 1973a, 74, 123, 126, 314; 1973b, 61, 626.

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



EGOLOGIA, GENERATIVIDAD Y LA COMPLEMENTACION BIOLOGICA... | 267

de ménadas animales y pre-animales. Los fundamentos de esta posibilidad radi-
can en que los animales representan un andlogo (Analogon) de los seres humanos
(Husserl, 1973b, 173) y que la vida animal (y orgdnica) es accesible fenomeno-
légicamente a partir de una consideracién de las ménadas en evolucién genera-
tiva (Ibidem., 596). En una afirmacién enigmdtica, proveniente de los escritos
tardios del filésofo alemdn, se lee lo siguiente: “Todo en uno es vida, y el mundo
es la autoobjetivacién de la vida en forma de plantas, animales y seres humanos
que nacen y mueren” (1993, 334). Como se ve, Husserl considera que la vida es
una unidad de desarrollo filogenético que incluye a otros seres vivos como per-
teneciendo a ella. Gaitsch (2019, 41) interpreta esta afirmacién de la siguiente
manera: “Nosotros, es decir, las plantas, los animales y yo (mismo), formamos
una comunidad filogenética de descendencia que se manifiesta en caracteristicas
biolégicas comunes de nuestros cuerpos (por ejemplo, el ADN y la estructura
celular)”. Genéticamente, existe una comunidad corporal entre los seres vivos,
la cual Gaitsch identifica en el concepto de Leibkirper'?. Dado que el cuerpo es
la protonorma a partir de la cual comienza la exploracién genética sobre el otro
ajeno, es necesario determinar propiamente este concepto, en la medida que lo
extendemos a otros seres vivos (2018, 41). Esta afirmacién implica un problema
de acceso, el cual surge debido a dos cuestiones interrelacionadas, a saber, la
reduccién por desmantelamiento y la similaridad entre mi cuerpo y el del otro.

A este respecto, se identifican dos tareas fundamentales. En primer lugar,
determinar la existencia de un punto de conexién entre nosotros y los demds
seres vivos, especificamente a partir de una consideracién de nuestros cuerpos
orgdnicos. En segundo lugar, fijar un punto de acceso que permita llevar a cabo
la exposicién fenomenolégica dentro de los limites del acceso al fenémeno. En
relacién con lo primero, la reduccién por desmantelamiento permite deconstruir
o desmantelar capas ya constituidas de nuestra subjetividad corporalizada, para de
esta manera identificar estructuras esenciales mds bsicas que podriamos compartir

12 Respectivamente, Gaos y Garcfa Baré traducen este concepto como cuerpo fisico y vivo,

mientras que Presas como cuerpo fisico-orgdnico. En un articulo reciente, Battdn ha traducido
como somatocorpo (2023, 46). En este trabajo, optaremos por no traducir el término alemdn,
pero indicamos desde ya que incorpora dos dimensiones de la corporalidad, una en sentido
psicoldgico y otra en sentido biolégico, lo que también corresponde al tema que Husserl
explora en la determinacién de la biologia como una psicofisica (1976, 484) y en la somato-
logfa (2000, 11ss). Cabe sehalar que las caracteristicas psicofisicas que incluyen el concepto
de Leibkirper deben ser posible de ser identificadas y exhibidas en todos los seres que llama-
mos vivos. Sin embargo, la tarea de determinar el contenido concreto de esas caracteristicas
exige un trabajo que excede las posibilidades de lo que proponemos aqui.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



268 | CRISTIAN MARTINEZ BRAVO

con subjetividades no humanas (Gaitsch & Vorés, 2016, 213). Asi, se descubre
fenomenoldgicamente que existe un estrato comun a todos los seres vivientes, el
cual Husserl entiende como un hecho filogenético fundamental (1973b, 173, 179,
609). A partir de una variacién eidética de nuestros cuerpos podemos determinar
que existen en nosotros instintos primarios, que se manifiestan en la lucha por
la satisfaccién de nuestras necesidades, tales como comer o aparearnos (Husserl,
1976, 482"). De esta manera, se asume que la vida se articula a partir de una
estratificacion de niveles de animalidad, los cuales refieren a una ontologia des-
conocida, y que se entiende como una teleologfa (Ibidem). Por extensién, iden-
tificamos que los demds seres vivos también poseen una vida instintiva, lo que en
tltimo término conlleva a lo que Husserl llama la comunidad de impulso:

Se trata de una comunidad de impulsos universalmente constituida, a
la que corresponde el mundo que ya es horizonte en su fluir, segtin el cual
siempre lleva y ha llevado a las ménadas a una formacién creciente, a un
“desarrollo”. En esta forma, la totalidad de las ménadas llega a la autocon-
ciencia por fases, mds universalmente como comunidad humana (1973b,

596).

La comunidad del impulso implica aceptar que el ser humano posee un estra-
to de animalidad dentro de si mismo y que, por esta misma razén, tiene algo en
comun con el animal. En un manuscrito tardio se lee lo siguiente: “Lo tinico que
se puede decir es que en el entorno humano y en el ser humano como su sujeto
hay una capa abstractamente distinguible que tal vez se pueda diferenciar como
el animal que hay en él, o como lo que hay en comiin con el animal (lo que necesita
una investigacion mds profunda)” (Husserl, 1973b, 180. Las cursivas son nuestras).
Esta afirmacién permite comprender que no hay una desconexién radical del ser
humano con otros seres vivos, sino que dentro de si posee un componente fami-
liar, el que aqui identificamos con el instinto. Sin embargo, se reconoce al mismo
tiempo que es una tarea inicial y que requiere de una investigacién mds profunda.

En referencia al segundo punto, a saber, el acceso a lo vivo dentro de los limi-
tes del fenédmeno, la fenomenologia requiere del método genético porque este
constituye un punto relevante para la cuestién del acceso. Dado que la conciencia
representa el lugar desde el cual surge la investigacién — es decir, ella es entendida
como el punto de acceso al fendmeno —, en la exposicién fenomenoldgica de los

3 Corresponde al suplemento XXIII de la Crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia

trascendental el cual, hasta donde sabemos, no ha sido traducido al espanol.

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



EGOLOGIA, GENERATIVIDAD Y LA COMPLEMENTACION BIOLOGICA... 1 269

seres vivos no humanos, se requiere comprender cémo accedemos a ellos. Sin
embargo, tal como afirma Steinbock, es necesario reconocer también que ellos
poseen una dimensién liminar que no puede ser integrada de manera totalizante.
En relacién con lo primero, Lohmar ha senalado que la transferencia de sentido
de constitucién corporal del otro ajeno, la cual Husserl explora en Meditaciones
cartesianas, requiere una parificacién que representa un rebasamiento intencional
(2017, 141). Esto quiere decir que, en la experiencia con el cuerpo del otro, la
intencionalidad se ve sobrepasada por lo extrano. De esta manera, se reconoce
que, dependiendo de la similitud del cuerpo ajeno con el mio propio, habrd mis o
menos facilidad de realizar la transferencia de sentido, pues aquello que se parece
mds a mi posee un indice que se entiende como un fundamento motivacional
para ejecutarla (Ibidem). Por ejemplo, en la experiencia que tengo de otro ser
humano, llevar a cabo la parificacién estard mediatizada por la familiaridad que
detecto entre su cuerpo y el mio. Por consiguiente, el fundamento motivacional
se ejecuta sin problemas. Sin embargo — tema que Lohmar no trata en el trabajo
citado — ;qué ocurre con los casos liminares que exceden con creces la similitud de
los cuerpos? Si mi cuerpo es protonorma para llevar a cabo la parificacién, ;cé6mo
entendemos los casos de cuerpos extranos, raros o inadecuados — desde el punto
de vista de la experiencia? En palabras de Husserl, “;sDénde termina la analo-
gia?” (1973b, 173). Esta consideracién en clave genética nos lleva al problema de
determinar la posibilidad de una ampliacién del acceso al fenémeno liminar, el
cual se identifica como un tema que excede la génesis y nos lleva a la generacién.

Para finalizar, mostraremos una alternativa para salir del problema y que se
centra en las consideraciones marginales de Husserl y de Gaitsch acerca de la
generatividad biolégica. Siguiendo a Husserl, Gaitsch ha examinado un punto de
acceso a la cuestion bioldgica dentro de la generatividad. A su juicio, los procesos
de devenir filogenético asumen una dimensién biolégica que da cuenta que la
constitucién del mundo humano no solo depende de una historia cultural, sino
que se identifica también con una historia natural (2018, 136). Esta afirmacién
tiene su base en las exploraciones de Husserl sobre la posibilidad misma de la
ciencia, la cual supone un reconocimiento del ser humano como corporalizado.
Asi, sostiene que la ciencia depende de “la comprensién original de uno mismo
como ser humano y el funcionamiento de uno mismo en su corporeidad” (1993,
22). En el 4mbito de la biologfa, y continuando en la esfera de este presupuesto
fenomenoldgico, el filésofo alemdn afirma que ella depende de la posibilidad del
ser humano que se comprenda como ser bioldgico (1976, 482). Por consiguiente,
su determinacién bioldgica es fenomenoldégicamente relevante. Segin Gaitsch,
“yo, que percibo lo viviente, soy en mi mismo un ser viviente que debe haber

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



270 | CRISTIAN MARTINEZ BRAVO

pasado por un devenir hacia esto, hacia el ser humano maduro — la maduracién
es el aspecto ontogenético, el proceso de hacerse humano es el aspecto filogené-
tico — para poder llevar a cabo esta percepcién actual.” (2018, 138-9). Detecto
que, dentro de mi constitucién subjetiva, la cual se presenta en un desarrollo
ontogenético y filogenético, un hecho fundamental ineludible; a saber, que estoy
en una cadena biogenerativa de realizaciones de seres vivos dentro de la Tierra y
que, al mismo tiempo, establezco relaciones con ellos, en una comunidad, hasta
ahora, inexplorada. ;Qué significa todo esto?

En la obra de Hussetl, nos encontramos con momentos donde el autor explora
elementos generativos que tienen que ver con la evolucién unitaria de los seres
vivos. Si bien la historia es el modo fundamental de la autocomprensién tem-
poral del ser humano, en el 4mbito bioldgico se identifica un tipo de desarrollo
que se despliega en la forma de una temporalidad que asume las formas de una
ontogénesis y una filogénesis. De acuerdo con lo primero, el tiempo de lo vivo
se manifiesta en la figura de un desarrollo biofisico, el cual se entiende como un
desarrollo tendencial que configura un estilo histérico-natural:

Visto desde fuera, tenemos lo “tendencial” del desarrollo biofisico en
sus “grados de desarrollo”, en su estilo gradual: infancia, pubertad, madurez,
vejez, etc. Y ahi tenemos lo tendencial biofisico del devenir tipico, el estilo
histérico-natural (Husserl, 2006, 169-70).

Ademds de este desarrollo tendencial, Husserl se refiere a las condiciones
medioambientales que permiten el mantenimiento del ser vivo. A su juicio, existen
condiciones normales fzvorables del mundo, que permiten al individuo biolégico
o lo fisico-orgdnico mantenerse a si mismo en su desarrollo individual (1973a,
122). Junto a este desarrollo individual, lo filogenético se refiere en un segundo
momento al desarrollo unitario de la unidad de la vida:

La naturaleza orgdnica se desarrolla y forma como una unidad de vida,
cerrada por “condiciones de vida” unificadoras (unidad universal de la vida
terrestre), un sistema de formas de desarrollo que incluyen un sistema de
ideas de desarrollo (especies) dentro de si mismas, con un tipo de devenir de
desarrollo asociado, relativamente permanente, que se repite en innumerables

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



EGOLOGIA, GENERATIVIDAD Y LA COMPLEMENTACION BIOLOGICA... | 271

individuos, en los que esas ideas de especie se realizan ‘normalmente’ de forma
mds o menos perfecta (Husserl, 1989, 99'4).

Como se ve, esta cita contiene elementos fundamentales para senalar que la
naturaleza viviente tiene un caracter generativo. En primer Iugar, los seres vivos
necesitan condiciones de vida adecuadas, obtenidas de la vida terrestre, para asi
multiplicarse en la figura de formas de desarrollo o especies que asumen una nor-
matividad especifica. Y, este factum bioldgico concreto, alude incluso a la fami-
liaridad existente entre los seres vivos: “La estructura anatémica de los animales,
sin embargo, sigue estando familiarizada con la de las plantas, y cuando pasamos
a los organismos unicelulares, tenemos seres vivos libres que siguen siendo modi-
ficaciones lejanas de la humanidad [...]” (Husserl, 1993, 326). La temporalidad
de la vida asume la forma de un desarrollo filogenético que incluye un desarro-
llo individual ontogenético, que permite identificar un momento generativo
en lo bioldgico como una expansién del problema en términos exclusivamente
humanos, al poner en familiaridad la estructura corporal humana con la de otros
seres vivos. Y lo relevante, es que este es un descubrimiento que depende de la
metodologfa misma de la fenomenologia, a saber, la reduccién trascendental:

Y sélo de ahi la posibilidad de la reduccién trascendental, por la que se
descubren las ménadas primero como ménadas humanas, luego en forma
de coherencia generativa todas las ménadas de los grados monddicos, los
animales superiores e inferiores, las plantas y sus subgrados, y por todos sus
desarrollos ontogenéticos. Cada ménada esencialmente en tal desarrollo,
todas las ménadas esencialmente en desarrollos generativos (Husserl, 1976,

5006).

Esta consideracién husserliana sobre la vida muestra que la generatividad es
un asunto que excede el dmbito puramente humano y que, por consiguiente,
es necesario repensar el modo en que se caracteriza la vida en términos fenome-
nolégicos. Segin Gaitsch, esto implica descentrarlo y dar cuenta que el mundo
de la vida que incluye a los demds seres vivos. Asf, este representa “el mundo
comun de la experiencia no sélo de los seres humanos (y animales superiores),
sino de todos los seres vivos en cuanto seres corpéreos, que por lo tanto deben ser
reconocidos como co-sujetos (ménadas) de la experiencia del mundo de la vida®
(2018, 143). Asi, la generatividad alude a cuestiones que exceden el dmbito de

4 Correspondiente al suplemento III, el cual no fue incluido en la traduccién de Serrano de
Haro de Husserl, 2012.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



272 | CRISTIAN MARTINEZ BRAVO

lo propiamente humano y nos permiten develar una indicacién que alude a esa
comunidad general de la vida que se escalona en un desarrollo teleolégico que
va desde los seres vivos mds simples hasta la vida humana cultural.

Conclusion

En este trabajo, hemos mostrado que los enfoques genético y generativo en
Husserl son esenciales para determinar el papel de seres vivos no humanos en la
exposicién fenomenoldgica. Para ello, mostramos que esos enfoques son comple-
mentarios, pues exploran sus propias dimensiones de la constitucién del mundo.
Esto se hace més relevante, cuando queremos explorar los desarrollos tardios de
la obra de Husserl, en la cual se hace evidente que la cuestién de la generatividad
se amplia desde la esfera puramente humana hacia subjetividades animales. Esto
quiere decir que la exposicién fenomenoldgica de subjetividades no humanas
requiere de la consideracién de aspectos biogenerativos que pertenecen al ser
humano y que subyacen a las subjetividades en cuanto tal.

La tarea de una fundamentacién fenomenolégica del lugar del ser humano
en el mundo de lo vivo y de lo vivo dentro de lo humano queda nada mds que
vislumbrado, mas no aclarado. Junto con ello, es necesario arrojar luz sobre el
modo en que el mundo — que para Husserl es “Gnico” — permite una pluralidad
de constituciones subjetivas especificas, dependiendo de diversas formas anima-
les. Estas dos tareas, que se desprenden de los desarrollos de esta investigacién,
requieren elaboraciones que exceden el propésito de esta propuesta, pero que
son necesarias en un mundo que clama por una reconsideracién filoséfica de la
vida, en una época en que los adelantos tecnocientificos nos han despojado de
la comprensién que — quizd — tuvimos alguna vez de nuestra vinculacién con el
universo de los seres vivos.

Bibliografia

BarTAN, A. (2023). “Apuntes criticos a la distincién Leib-Korper en Ideas I y la cen-
tralidad del Leibkirper para la fenomenologia de la corporeidad”. Investigaciones
Fenomenoldgicas 20, 33 — 54.

Garrsch, P (2018). ,Husserls Phinomenologie biologischer Generativitit“. Studia
Phaenomenologica 18, 129 — 152.

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



EGOLOGIA, GENERATIVIDAD Y LA COMPLEMENTACION BIOLOGICA... 1 273

Garrsch, P (2019). ,Die biologische Generativitit des Leibkdrpers. Priliminarien zu
einer phinomenologischen Analyse®, en Der Leib und seine Zeit. Temporale Prozesse
des Korpers und deren Dysregulationen im Burnout und bei anderen Leiberfabrungen,

39 — 71. Baden-Baden: Verlag Karl Alber.

GarrscH, P & VOrGs, S. (2016). “Husserl’s Somatology Reconsidered: Leib as a
Methodological Guide for the Explication of (Plant) Life”. Phainomena XXV/98-99,
203 — 228.

Garcts, R. & ALonso, A. (2022). “Estudio introductorio a la edicién castellana”, en
Mundo familiar y mundo ajeno. Fenomenologia generativa. Salamanca: Ediciones
Sigueme.

Hussery, E. (1973a). Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit. Texte aus dem Nachlass.
Zweiter Teil. 1921-28. La Haya: Martinus Nijhoff.

Husskrwy, E. (1973b). Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit. Texte aus dem Nachlass.
Dritter Teil. 1929-35. La Haya: Martinus Nijhoff.

Hussere, E. (1976) Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale
Phiinomenologie. Eine Einleitung in die phinomenologische Philosophie. La Haya:
Martinus Nijhoff.

Hussere, E. (1989). Aufsitze und Vortrige (1922-1937). Dordrecht: Kluwer Academic
Publishers.

Hussery, E. (1992) Die Krisis der europaischen Wissenschaften und die transzendentale
Phiinomenologie. Erginzungsband. Texte aus dem Nachlass 1934-1937. La Haya:
Kluwer Academic Publishers.

Hussery, E. (1993). Die Krisis der europaischen Wissenschaften und die transzendentale
Phiinomenologie. Erginzungsband. lexte aus dem Nachlass 1934-1937. La Haya:
Kluwer Academic Publishers.

Hussery, E. (2000). Ideas relativa a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenoldgica.
Libro tercero: La fenomenologia y los fundamentos de las ciencias. México: Universi-
dad Nacional Auténoma de México.

Husserw, E. (2000). Spite Texte iiber Zeitkonstitution (1929-1934). Die C-Manuskripte.
Nueva York: Springer.

Hussery, E. (2008a). La crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia transcendental.
Buenos Aires: Prometeo Libros.

Hussere, E. (2008b). Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebenen Welt und ihrer
Konstitution. Texte aus dem Nachlass (1916-1937). Nueva York: Springer.

Husserw, E. (2012). Renovacion del hombre y de la cultura. Cinco ensayos. Barcelona:
Anthropos.

Serie monografica n® 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



274 | CRISTIAN MARTINEZ BRAVO

Hussery, E. (2014). Grenzprobleme der Phinomenologie. Analysen des Unbewussiseins
und der Instinkte. Metaphysik. Spite Ethik (Iexte aus dem Nachlass 1908 — 1937).
Nueva York: Springer.

Lonmar, D. (2017). ,Eine genetische Analyse des Zugangs zum Anderen®. Gestalt
Theory 39(2-3), 129 — 153.

STEINBOCK, A. (1994). “Homelessness and the homeless movement: A clue to the
problem of intersubjectivity”. Human Studies 17, 203 — 223.

STEINBOCK, A. (1997). “Back to the Things Themselves”. Human Studies 20, 127 — 135.

STEINBOCK, A. (2003). “Generativity and the Scope of Generative Phenomenology”, en
The New Husserl. A Critical Reader, 289-325.

STEINBOCK, A. (2017). Limit-Phenomena and Phenomenology in Husserl. Londres:
Rowman & Littlefield.

SteiNBOCK, A. (2022). Mundo familiar y mundo ajeno. Fenomenologia generativa.
Salamanca: Ediciones Sigueme.

VARELA, E (1996). “Neurophenomenology. A Methodological Remedy for the Hard
Problem”. Journal of Consciousness Studies 3, 330 — 349.

WALDENFELS, B. (1989). ,Erfahrung des Fremden in Husserls Phinomenologie®.
Phéinomenologische Forschungen 22, 39 — 62.

Warron, R. (2002). “Instintos, generatividad y tensién en la fenomenologfa de Husser!”.
Naturaleza Humana 4(2), 253 — 292.

Watron, R. (2004-2005). “Egologia y generatividad”. Seminarios de Filosofia 17, 257 —
283.

Warron, R. (2015). Intencionalidad y horizonticidad. Bogotd: Editorial Aula de
Humanidades.

Warron, R. (2019). Horizonticidad e bistoricidad. Bogota: Editorial Aula de Humanidades.
Wactron, R. (2020). Historicidad y metabistoria. Bogotd: Editorial Aula de Humanidades.

Recibido 27-05-2024
Aceptado 04-09-2024

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



INFORMACION PARA LOS COLABORADORES

Envio de originales: Los originales se presentardn en la pdgina digital de la revista.
El autor/a habrd de registrarse en ella y seguir las instrucciones que se indican. Los
manuscritos no han de estar publicados en otro lugar o soporte ni haber sido enviados
simultdneamente a otras revistas. El Consejo de Redaccidn revisard los originales recibidos
antes de remitirlos a los evaluadores.

Aceptacién: Todos los originales serdn evaluados mediante informes de doble ciego
por dos personas expertas designadas por el Consejo Editorial y ajenas a la Facultad de
Filosofia de la UNED. Los autores podrdn sugerir nombres de posibles revisores que no
pertenezcan a su propia institucién; el Consejo de Redaccion se reserva la decisién final.
El autor serd informado del resultado de la evaluacién en un plazo méximo de dos meses.

Libros para recensién: Deben enviarse a la Secretarfa de la revista: Facultad de Filosofia,
Paseo Senda del Rey, n° 7, Madrid 28040.

Réplicas: Se aceptardn réplicas a articulos y reseflas aparecidos en Investigaciones
Fenomenoldgicas. Serdn publicadas bajo idénticos criterios de calidad.

Formato y estructura de los textos originales: Los manuscritos estardn escritos en
formato Word o similar. No deben utilizarse negritas ni subrayados, Gnicamente cursivas,
«comillas angulares» y “comillas inglesas”, segin los casos. No se fijardn mdrgenes ni
Retornos Manuales, salvo en los puntos y aparte. El texto se dividird en epigrafes,
incluyendo una introduccién, conclusién y bibliografia.

Notas: Siempre con la funcién «pie de pdginar.

Extensién: Para Estudios o Articulos, hasta 35.000 caracteres, incluidos los titulos,
resumenes y bibliograffa. Para Resefias y Comentarios: 3.000 palabras. Interlineado doble.
Fuente: Times New Roman, 12 ptos.

Figuras y Tablas: Se incorporardn al texto; irdn numeradas y con sus respectivas leyendas
al pie, en cursiva y tamano 10 ptos.

Abstract y keywords: Todos los manuscritos incorporardn titulo, resumen y palabras
clave en espanol y en inglés. El autor indicard la institucién a la que pertenece debajo de
su nombre y escribird su direccién postal y electrénica mediante un asterisco de llamada
a pie de pdgina insertado después de su nombre.

Bibliografia: Alfabética, el apellido del autor en VERSALES, seguido de la inicial del nombre
y el afo de publicacién (éste entre paréntesis). Para los Articulos se utilizardn «comillas» y
para los titulos de libros y revistas, cursiva. Seguird por este orden: Lugar: Editorial, pdgina

(p- 6 pp-)



SOLICITUD DE INSCRIPCION EN LA SEFE

JANC07 ] o) 4 SO URRUSUP
APEILIAOS: ..viiiiieiiiciiece e s
INOITIDIE: .ttt ettt sttt et e e et eebeeenbeesaseensee s
Direccion: calle: ......ooieiirieiieieiieeeee e
CIUAAd: oot

' Lo OSSPSR
Lugar de trabajo: .....cccvveveeeiiieiiieeie e

Linea o lineas de investigacion:

) ettt ens

) SRS PRS

B ettt et e et be b e taeareens

NOTA: de acuerdo al art. 4.2. de los Estatutos, la admisién de nuevos socios
correspone al Comité Cientifico, debiendo el solicitante ser presentado por dos
socios. En caso de que no conozca a ningiin miembro que lo pudiera presentar,
es preciso que envie junto con esta hoja y un breve curriculum en el que expli-
que las lineas de investigacion. Una vez que el Comité Cientifico haya decidido
la admision del solicitante, éste recibira una notificacién para que proceda a
ingresar la cuota de inscripcion, tramite imprescindible para que la admisién
sea firme.

La solicitud debera ser dirigida a la siguiente direccién:

jdiaz@fsof.uned.es



