
Renaud

IN
VE

ST
IG

AC
IO

NE
S   

FEN
OM

EN
OL

ÓG
ICA

S  ·

2024
SEFE

SOCIEDAD ESPAÑOLA
DE FENOMENOLOGÍA

An
th

on
y 

J.
 

St
ei

nb
oc

k

Fenomenología y 
Generatividad

Nº 9





INVESTIGACIONES
FENOMENOLÓGICAS

REVISTA DE LA SOCIEDAD ESPAÑOLA DE FENOMENOLOGÍA

DIRECTORES DE LA EDICIÓN

Jesús M. Díaz Álvarez / Joan González Guardiola 

SECRETARÍA ACADÉMICA

Sonia E. Rodríguez García / Agata Bąk

CONSEJO DE REDACCIÓN

Luis Álvarez Falcón (Univ. de Zaragoza), Agata Bąk (UNED), Alicia de Mingo (Univ. 
de Sevilla), Tomás Domingo Moratalla (UNED), Alejandro Escudero (UNED), Noé 
Expósito Ropero (UNED), Joan González Guardiola (UIB), Carmen Segura (Univ. 
Complutense), Agustín Serrano de Haro (CSIC)

CONSEJO ASESOR

Pedro M.S. Alves (Univ. de Lisboa), Jorge Brioso (Carleton College), Philip Buckley 
(McGill University), Jesús Conill (Univ. de Valencia), Ion Copoeru (Rumanía), Natalie 
Depraz (Université de Rouen), Lester Embree(Florida Atlantic University †), Urbano 
Ferrer (Univ. de Murcia), Luis Flores Hernández (Univ. de Chile), Miguel García-Baró 
(Univ. de Comillas) José M.ª G. Gómez-Heras (Univ. de Salamanca), Julia Iribarne 
(Academia de las  Ciencias de Buenos Aires †), Robert Lane Kaufmann (Rice Univer-
sity), José Lasaga Medina (UNED), M.ª Carmen López Sáenz (UNED), Sebastian Luft 
(Marquette University), Vicent Martínez Guzman (Univ. Jaume I †), César Moreno 
(Univ. de Sevilla), Juan Manuel Navarro Cordón (Univ. Complutense), M.ª Carmen 
Paredes (Univ. de Salamanca), Patricio Peñalver (Univ. de Murcia), Francesc Perenya 
(Univ. de Barcelona), M.ª Luz Pintos Peñaranda (Univ. de Santiago de Compostela), 
Hans Rainer Sepp (Univ. de Praga),  Mario T. Ramírez (Univ. Michoacana S.N.), Rose-
mary Rizo-Patrón (Univ. Católica de Perú), Ramón Rodríguez (Univ. Complutense de 
Madrid), Nel Rodríguez Rial (Univ. de Santiago de Compostela), Sergio Sevilla (Univ. 
de Valencia), Bernhard Waldenfels (Ruhr Universität Bochum), Roberto Walton 
(Argentina, UBA y Academia de Ciencias de Buenos Aires), Antonio Zirión (Univ. 
Autónoma de México)

NÚMERO NUEVE

2024





INVESTIGACIONES
FENOMENOLÓGICAS

REVISTA DE LA SOCIEDAD ESPAÑOLA DE FENOMENOLOGÍA

LISTADO DE EVALUADORES Y EVALUADORAS QUE HAN COLABORADO
EN EL PRESENTE NÚMERO. SERIE MONOGRÁFICA Nº 9

Bernardo Ainbinder (University of Wollongong), Celia Cabrera (CONICET), Román 
Alejandro Chávez Báez (Benemérita Universidad Autónoma de Puebla), Mariano 
Crespo (Universidad de Navarra), Miguel García-Baró (Universidad Pontificia de 
Comillas), Pali Guíñez (Universidad Diego Portales), Esteban Marín Ávila (Universi-
dad Veracruzana), César Moreno (Universidad de Sevilla), José María Muñoz Terrón 
(Universidad de Almería), Andrés M. Osswald (CONICET/Universidad de Buenos 
Aires), Jorge Luis Quintana (Universidad de Cartagena), Jorge Luis Roggero (CONI-
CET/Universidad de Buenos Aires), Luis Ignacio Rojas Godina (Benemérita Universi-
dad Autónoma de Puebla), Mauro Senatore (Universidad Adolfo Ibáñez), Ovidiu 
Stanciu (Universidad Diego Portales), Micaela Szeftel (CONICET/Universidad de 
Buenos Aires), Karina Pilar Trilles Calvo (Universidad Castilla-La Mancha), Juan 
Velázquez González (Universidad de Zaragoza), José Luis Villacañas Berlanga (Uni-
versidad Complutense de Madrid), Alejandro Vigo (Universidad de los Andes)





INVESTIGACIONES
FENOMENOLÓGICAS

REVISTA DE LA SOCIEDAD ESPAÑOLA DE FENOMENOLOGÍA

EDICIÓN DEL MONOGRÁFICO

Rocío Garcés Ferrer

ANTHONY J. STEINBOCK
FENOMENOLOGÍA Y GENERATIVIDAD

SERIE MONOGRÁFICA Nº 9

2024 



Esta obra se distribuye bajo una licencia Creative Commons

Se permite la copia, distribución, uso y comunicación de la obra si se respetan las siguientes 
condiciones: Reconocimiento – No Comercial – Sin obras derivadas

El texto precedente no es la licencia completa sino una nota orientativa de la licencia original 
(jurídicamente válida) que puede encontrarse en
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

Edita:
Sociedad Española de Fenomenología
Facultad de Filosofía, UNED
ISSN:1137-2400
e-ISSN: 1885-1088
Maquetación y diseño: Regina G. Cribeiro
Madrid, octubre de 2024 



ÍNDICE

Nota Editorial

La fenomenología generativa habla español
Jesús M. Díaz Álvarez .................................................................... 13

Presentación

Fenomenología y generatividad: un balance
Rocío Garcés Ferrer ...................................................................... 17 

Textos y debates del movimiento fenomenológico

El sentido de la fenomenología generativa
Anthony J. Steinbock ..................................................................... 21

El tenor del corazón y la estructura de la experiencia vocacional
Anthony J. Steinbock ...................................................................... 43

Artículos

Una génesis no genética
Rocío Garcés Ferrer ...................................................................... 71

Constitución territorial. La relación liminal entre fenomenología genética 
y generativa en la obra de Anthony Steinbock
María Celeste Vecino....................................................................... 103

La fecundidad de la fenomenología generativa en el siglo XXI
Mª Carmen López Sáenz ................................................................ 119

El espacio del paisaje y su dinámica atencional y atmosférica. Una 
propuesta fenomenológica
Patricio Mena .................................................................................... 151

Valor y generatividad: una contribución al estudio de la estructura de la 
conciencia del valor y las fuentes de la normatividad en la fenomenología 
de Husserl 
Ignacio Quepons ............................................................................. 167



Emotions, Science, and Generativity. A Husserlian Perspective
Rosemary Rizo-Patrón Lerner ...................................................... 187

Origen fundacional y meditación histórica en el mundo de la vida 
(Lebenswelt). Confluencias entre Edmund Husserl y Martin Heidegger
Ángel Xolocotzi Yáñez .................................................................. 227

Egología, generatividad y la complementación biológica de la fenomeno-
logía trascendental de Husserl
Cristián Martínez Bravo................................................................. 251



SUMMARY

Editorial Note

Generative Phenomenology speaks Spanish 
Jesús M. Díaz Álvarez .................................................................... 13

Presentation

Phenomenology and Generativity: A Stock Balance
Rocío Garcés Ferrer ...................................................................... 17

Texts and Debates of the Phenomenological Movement

The Meaning of Generative Phenomenology
Anthony J. Steinbock ..................................................................... 21

The Tenor of the Heart and the Structure of  Vocational Experience
Anthony J. Steinbock ...................................................................... 43

Articles

A Non-Genetic Genesis
Rocío Garcés Ferrer ...................................................................... 71

Territorial Constitution. The Liminal Relationship Between Genetic and 
Generative Phenomenology in the Work of Anthony Steinbock
María Celeste Vecino....................................................................... 103

The Fecundity of Generative Phenomenology in the 21st Century
Mª Carmen López Sáenz ................................................................ 119

The Space of Landscape and Its Attentional and Atmospheric Dynamics. 
A Phenomenological Proposal
Patricio Mena .................................................................................... 151

Value and Generativity: A Contribution to the Study of the Structure of 
Value Consciousness and the Sources of Normativity in Husserl’s 
Phenomenology 
Ignacio Quepons ............................................................................. 167



Emotions, Science, and Generativity. A Husserlian Perspective
Rosemary Rizo-Patrón Lerner ...................................................... 187

Foundational Origin and Historical Meditation in the Life-World 
(Lebenswelt). Confluences Between Edmund Husserl and Martin 
Heidegger
Ángel Xolocotzi Yáñez .................................................................. 227

Egology, Generativity, and the Biological Complementarity of Husserl’s 
Transcendental Phenomenology.
Cristián Martínez Bravo................................................................. 251



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 13 - 16. UNED, Madrid

13

LA FENOMENOLOGÍA GENERATIVA
HABLA ESPAÑOL

Jesús M. Díaz Álvarez

UNED
jdiaz@fsof.uned.es

Husserl acuña el termino generatividad (Generativität) en sus escritos tar-
díos para expresar los procesos constitutivos por medio de los cuales el 
mundo cultural humano es el resultado de los sucesivos actos de consti-
tución por parte de los seres humanos a lo largo de las generaciones que 
atraviesan la historia. Husserl utiliza el término tanto para los procesos 
generales por los que algo llega a ser lo que es ––a los que suele referirse 
como “génesis”–– como para el proceso histórico por medio del cual el 
lenguaje, el legado cultural y la tradición se transmiten de una generación 
a otra. Las comunidades humanas están formadas por estratos genera-
cionales. El concepto de “generación” ya se encontraba en Dilthey, y la 
idea de pertenecer a la propia generación es discutida por Heidegger en 
Ser y Tiempo. Husserl habla de los problemas generativos de la vida y la 
muerte en el parágrafo 61 de las Meditaciones Cartesianas. También habla 
ocasionalmente de una “fenomenología generativa” que puede verse como 
una parte de la fenomenología genética.

The Husserl Dictionary
Dermont Moran and Joseph Cohen

Cuando a mediados del pasado año la profesora Rocío Garcés Ferrer se puso 
en contacto conmigo para proponerme la publicación de un monográfico sobre 
fenomenología y generatividad, pensé en seguida en la pujanza y renovación cons-
tante de la fenomenología iberoamericana. Si en 2023 había visto la luz en 
nuestra revista un volumen extraordinario dedicado al pensamiento de Renaud 
Barbaras1 en el que aparecían por primera vez unas importantes lecciones del 

1   Cf. Larison, Mariana (ed.) (2023). Renaud Barbaras. El seminario de Buenos Aires, Investi-
gaciones Fenomenológicas, Serie Monográfica, Nº 8.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 13 - 16. UNED, Madrid

Jesús M. Díaz Álvarez14

filósofo dadas en la Universidad de Buenos Aires, en 2024, si la cosa llegaba a 
buen puerto, ocurriría algo semejante con la obra de Anthony J. Steinbock, 
verdadero promotor de la fenomenología generativa y uno de los filósofos más 
importantes del panorama fenomenológico actual. 

Partiendo del concepto de Generativität, acuñado en los escritos tardíos 
de Husserl, el fenomenólogo estadounidense había escrito en 1995 un mag-
nífico libro titulado Home and Beyond. Generative Phenomenology after Hus-
serl (Steinbock, 1995)2. Con él pretendía realizar una contribución sustantiva 
a la fenomenología del mundo social e histórico articulada sobre la base de 
la estructura dibujada por dos conceptos también husserlianos, los de mundo 
familiar (homeworld [Heimwelt]) y mundo ajeno (alienworld [Fremdwelt]). En 
la realización de este proyecto, Steinbock quería ser fiel a Husserl, su pensador 
de referencia, pero señalaba también los problemas y tensiones existentes en el 
autor de Ideen cuando este se tornaba más cartesiano y pretendía hallar un fun-
damento absoluto de lo social-histórico en el ego trascendental. Gran parte de 
los problemas y límites últimos de la fenomenología estática, pero también gené-
tica, tenían, a su juicio, esta raíz cartesiana, que parecía sin embargo superada 
cuando el padre del movimiento fenomenológico abordaba los fenómenos desde 
un punto de vista generativo3. En este sentido, el filósofo estadounidense pro-
clamaba en su obra liminar que su fenomenología quería ser no-fundacionalista 
(Non-fundational) pero trascendental; abierta, no totalizadora, pero normativa 
(Steinbock, 1995, 1-15; 257-270). En esa misma medida, Steinbock era simul-
táneamente fiel y heterodoxo con el maestro, o quizá mejor expresado, fiel por 
heterodoxo. De ahí la segunda parte del título del libro: Generative Phenomeno-
logy after Husserl, donde la clave hay que situarla en la preposición after, muy 
bien vertida al castellano por los traductores como tras, pues indica que, si bien 
su fenomenología se asienta en ese Husserl generativo y que, por lo tanto, tiene 
en él su fuente última de inspiración, para seguir siendo fiel a ella, para ir tras su 
senda, es necesario ir más allá del mismo Husserl4.

2   La propia Rocío Garcés y Andrés Alonso han vertido esta obra fundamental al castellano 
en 2022. Cf. Steinbock, 2022.
3   Las tensiones e insuficiencias que el pensador norteamericano apunta en los métodos está-
tico y genético no significa, sin embargo, un rechazo de estos, aunque sí una recolocación o 
reacomodo dentro del programa global fenomenológico tal y como él lo entiende.  
4   Algunas de las fidelidades y heterodoxias de Steinbock con respecto a Husserl pueden intuir-
se muy sumariamente a partir de la última frase del texto de Moran y Cohen que abre esta nota 
editorial, es decir, la que se refiere a la relación entre fenomenología genética y fenomenología 



La fenomenología generativa habla español

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 13 - 16. UNED, Madrid

15

Firmemente anclado en el volumen del año noventa y cinco, durante los 
últimos treinta años el pensador estadounidense ha ido tejiendo con profundidad 
y creatividad envidiables su fenomenología generativa en unos cuantos libros y 
un buen número de artículos. Pues bien, habiendo alcanzado su madurez y una 
gran riqueza temática, era hora de hacer balance crítico del método generativo. 
Y eso es lo que el lector va a encontrar, entre otras cosas, en este monográfico de 
la mano del propio Steinbock y de un muy selecto grupo de especialistas en su 
obra. Los dos trabajos del estadounidense que ven la luz en este número tienen 
la gran relevancia de no ser meras traducciones, sino publicaciones originales5. 
De entre ellos, uno me parece especialmente destacable, “El sentido de la feno-
menología generativa”, pues en el fondo es, como señala Rocío Garcés en su 
excelente “Presentación”, una especie de balance de este proyecto de investigación 
30 años después de su inicio. Además, resulta ser una inmejorable introducción al 
pensamiento de Steinbock. Con respecto al resto de artículos, la mayoría tienen 
su origen en el Coloquio Internacional sobre Fenomenología y Generatividad que 
se celebró en 2022 en el Instituto de Filosofía de la Universidad Diego Portales 
de Santiago de Chile, donde el propio fenomenólogo discutió sus dos textos 
antes mencionados.

Para finalizar esta nota introductoria, solo me queda expresar a la profesora 
Rocío Garcés, editora del monográfico, el más sincero reconocimiento en nom-
bre del Consejo de Redacción de la revista. Sin su tesón, esfuerzo e infatigable 
trabajo de coordinación, su propuesta inicial no se habría materializado en este 
volumen. Para Investigaciones fenomenológicas su aparición significa una confir-
mación de la confianza del mundo fenomenológico latinoamericano en nuestra 
cabecera. Hasta donde tengo conocimiento, el monográfico no es no solo el 
primero dedicado en español a esta renovadora, creativa y puntera continuación 
de la fenomenología, sino una de las escasísimas publicaciones sobre la misma 
en cualquier otra lengua. Quien quiera adentrarse en su historia, temas fun-
damentales de preocupación o tensiones que la atraviesan no tendrá un mejor 
lugar de meditación que los artículos aquí recogidos, unos textos que sitúan a 
la fenomenología hecha en español, y eso es lo reseñable, a la vanguardia de los 
estudios fenomenológicos realizados desde cualquier esquina del mundo. 

generativa: “También [Husserl] habla ocasionalmente de una ‘fenomenología generativa’ que 
puede verse como una parte de la fenomenología genética”.
5   Cf. “El sentido de la fenomenología generativa” y “El tenor del corazón y la estructura de 
la experiencia vocacional”.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 13 - 16. UNED, Madrid

Jesús M. Díaz Álvarez16

Referencias bibliográficas

Larison, Mariana (ed.) (2023). Renaud Barbaras. El seminario de Buenos Aires, Investi-
gaciones Fenomenológicas, Serie Monográfica, Nº 8.

Steinbock, Anthony J. (1995). Home and Beyond. Generative Phenomenology  after 
Husserl. Evanston: Northwetern University Press.

Steinbock, Anthony J. (2022). Mundo familiar y Mundo ajeno. La fenomenología gene-
rativa tras Husserl (trad. R. Garcés y A. Alonso). Salamanca: Ediciones Sígueme.

 

	



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 17 - 19. UNED, Madrid

PRESENTACIÓN

FENOMENOLOGÍA Y GENERATIVIDAD: 
UN BALANCE

Rocío Garcés Ferrer∗

Universidad Diego Portales
rocio.garces@mail.udp.cl

El fenomenólogo norteamericano y profesor en la Universidad Stony Brook 
de Nueva York, Anthony J. Steinbock, publicó Home and Beyond. Generative 
Phenomenology After Husserl en 1995.1 Este libro supuso una contribución ori-
ginal y un renovado impulso a la fenomenología trascendental. En sus páginas, 
Steinbock sentaba las bases de la fenomenología generativa como un modo de 
acceso propio –aunque no desligado de los métodos estático y genético– a fenó-
menos considerados liminares. Se trata de fenómenos tales como el nacimiento 
y la muerte, la familiaridad y normalidad de la experiencia, la radicalidad del 
otro en tanto ajeno, la pertenencia a una generación, los presupuestos históricos, 
culturales y narrativos de la auto-donación, la verticalidad de la experiencia reli-
giosa, las emociones morales como la vergüenza, la confianza o la humildad, y la 
experiencia de la vocación o del don. Todos estos fenómenos pueden agruparse 
como un campo específico de la experiencia bajo la noción de “generatividad”, 
y se articulan en torno a la estructura co-originaria, co-fundacional y 
co-generativa de mundo familiar (Homeworld) y mundo ajeno (Alienworld). Por 
“generatividad” entiende Steinbock el proceso en virtud del cual tiene lugar la 
generación (constituyente) de los aspectos intersubjetivos, normativos, históricos 
e incluso geológicos del sentido a través del sucederse y el transcurrir mismo de las 

* La edición de este volumen monográfico forma parte del proyecto Fondecyt Iniciación 
nº 11230759, financiado por la Agencia Nacional de Investigación y Desarrollo (ANID) 
del Gobierno de Chile.
1  Traducción al español: Mundo familiar y Mundo ajeno. La fenomenología generativa tras 
Husserl (trad. R. Garcés y A. Alonso). Salamanca: Ediciones Sígueme, 2022. 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 17 - 19. UNED, Madrid

Rocío Garcés Ferrer18

generaciones (históricas). Lo que el fenomenólogo norteamericano buscaba con 
esta primera articulación de la generatividad era ampliar, mediante un diálogo 
riguroso con la obra de Husserl, pero también con el desarrollo generativo de la 
fenomenología después de Husserl, el alcance de la fenomenología trascendental 
hacia nuevos registros de la temporalización del mundo de la vida.

Tres décadas después de su publicación, este número monográfico sobre 
“Fenomenología y Generatividad” tiene como objetivo ofrecer un balance de 
los temas y métodos de Home and Beyond, de las cuestiones que el libro deja 
abiertas, así como de futuras líneas de investigación. El volumen se inicia con 
dos textos inéditos del propio Steinbock. En el primero de ellos, “El sentido de 
la fenomenología generativa”, el autor norteamericano ofrece una recapitulación 
de la propuesta fenomenológica que presentó en su libro de 1995, con especial 
énfasis en los distintos modos de donación según los distintos tipos de experien-
cia. El artículo contiene asimismo una mirada y una evaluación retrospectiva de 
la historia efectual de la fenomenología generativa a la luz de sus obras posterio-
res2 y de la recepción que ha tenido Home and Beyond a lo largo de los últimos 
treinta años. Este texto tiene igualmente la factura de una breve autobiografía 
intelectual. Por otro lado, en el segundo texto, “El tenor del corazón y la estruc-
tura de la experiencia vocacional”, Steinbock presenta una muestra del trabajo 
que se encuentra desarrollando en la actualidad. Se trata de una fenomenología 
de la vocación y de la experiencia de la individuación en diálogo con Husserl y 
Scheler, y que toma como punto de partida la fenomenología crítica del cora-
zón que Steinbock ha publicado recientemente.3 En estos dos textos, que aquí 
se presentan por vez primera al mundo de lectores hispanohablantes, se puede 
apreciar con facilidad uno de los rasgos más sobresalientes de la manera de tra-
bajar de este fenomenólogo: su capacidad para aunar rigor filológico, precisión 
conceptual y libertad creativa. 

El monográfico está dedicado al análisis y discusión de algunos de los princi-
pales temas de la fenomenología generativa. Con ese fin se presentan trabajos que 
abordan el contenido y alcance de las obras de Steinbock, y de modo significativo 
Home and Beyond. Los tres primeros artículos se centran en reflexionar sobre el 

2   Especialmente Phenomenology and Mysticism. The Verticality of Religious Experience. 
Bloomington: Indiana University Press, 2007, y Emociones morales. El clamor de la evidencia 
desde el corazón (trad. I. Quepons et al.). Barcelona: Herder, 2022.
3   Véase su Knowing by Heart. Participation as Critique and Discernment of the Heart. 
Evanston: Northwestern University Press, 2021.



Fenomenología y generatividad: un balance

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 17 - 19. UNED, Madrid

19

estatuto de la fenomenología generativa (Rocío Garcés Ferrer), su especificidad 
temática y su problemática metodológica (María Celeste Vecino), y sobre la 
condición misma de la fenomenología generativa como un movimiento fecundo 
en el siglo XXI (Mª Carmen López Sáenz). Posteriormente se incluyen otros tres 
trabajos que versan sobre la afectividad como fenómeno genético y generativo, 
y que se aproximan a esta cuestión fenomenológica desde la temática del paisaje 
(Patricio Mena), el problema del valor (Ignacio Quepons) o la relación entre 
emociones, ciencia y generatividad (Rosemary Rizo-Patrón Lerner). Por último, 
el volumen se cierra con dos artículos que analizan respectivamente el doble sen-
tido de la generatividad, en tanto meditación histórica (Ángel Xolocotzi Yáñez) 
y en tanto despliegue biológico (Cristián Martínez Bravo).

***

Este número monográfico tiene como origen el coloquio internacional 
“Fenomenología y Generatividad” que se celebró los días 7-8 de noviembre 
de 2022 en el Instituto de Filosofía de la Universidad Diego Portales (Santiago 
de Chile). El encuentro contó con la presencia de Anthony J. Steinbock y con 
la participación de las y los académicos e investigadores reunidos en este volu-
men. El propósito del coloquio no solo era analizar la obra fenomenológica del 
pensador norteamericano a la luz del problema de la generatividad y Home and 
Beyond. Su objetivo también consistía en dialogar, en el seno de la comunidad 
fenomenológica iberoamericana, en torno a las posibilidades que este trabajo 
abre para el futuro de la fenomenología.4 

4   Una muestra de ese diálogo ya se adelantó en la sección “Reseñas” de un número anterior 
de Investigaciones fenomenológicas (nº 20, 2023), con motivo de la traducción al español de 
tres obras de Steinbock.





Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madrid

EL SENTIDO DE LA FENOMENOLOGÍA 
GENERATIVA*

THE MEANING OF GENERATIVE 
PHENOMENOLOGY

Anthony J. Steinbock

Universidad de Stony Brook
anthony.steinbock@stonybrook.edu

Resumen: El artículo presenta las motivaciones fenomenológicas y las características 
principales de la fenomenología generativa que se inició en Mundo familiar y Mundo 
ajeno, en tanto se trata de una ampliación de la fenomenología de Husserl. Para ello 
establezco los puntos de continuidad y ruptura entre el fenómeno de la Generatividad 
y la donación presentacional mediante una descripción fenomenológica de la donación 
vertical y su tipo característico de evidencia, que permite dar cuenta de los fenómenos 
morales, religiosos y vocacionales de la experiencia humana.

Palabras clave: amor, fenomenología, generatividad, Husserl, verticalidad

Abstract: The paper presents the phenomenological motivations and the main 
features of generative phenomenology launched in Home and Beyond, insofar it is an 
expansion of Husserl’s phenomenology. To show this, I establish the points of conti-
nuity and discontinuity between the phenomenon of Generativity and presentational 
givenness; by describing phenomenologically the vertical givenness and its peculiar 
kind of evidence, I account for the moral, religious, and vocational phenomena within 
human experience.

Keywords: Generativity, Husserl, Loving, Phenomenology, Verticality

* Conferencia de apertura del coloquio “Fenomenología y Generatividad”, celebrado los días 
7-8 de noviembre de 2022 en el Instituto de Filosofía de la Universidad Diego Portales (San-
tiago de Chile). Traducción de Andrés Alonso Martos.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock22

El trabajo que estamos discutiendo estos días, Mundo familiar y Mundo aje-
no. La fenomenología generativa tras Husserl (2022a), puede contener algunos 
conceptos, como fenomenología y generatividad, que es posible que no nos 
sean familiares. Permítanme entonces introducir brevemente algunos de estos 
conceptos principales antes de entrar con más detalle en el alcance y las implica-
ciones de la fenomenología generativa. Primero voy a describir el proyecto de la 
fenomenología y recorrerlo hasta la fenomenología generativa, donde propondré 
la tesis de que la fenomenología es fenomenología generativa. En segundo lugar 
voy a describir la especificidad de la fenomenología generativa en el contexto del 
pensamiento de Husserl. En una tercera parte voy a describir el doble sentido 
del término “generatividad”. Por último voy a plantear la pregunta por nuestro 
modo de acceso descriptivo a la Generatividad y el problema de la evidencia en 
la fenomenología. Esta sección contiene a su vez tres subsecciones: Generatividad 
y Verticalidad; Conocimiento moral, Corazón y Presentación; y Generatividad 
como Amor. Concluyo señalando brevemente algunos posibles temas que a partir 
de esta interpretación pueden ser de interés para la fenomenología.

1. La fenomenología como fenomenología generativa

La fenomenología es un tipo especial de reflexión que no quiere dar las cosas 
simplemente por sentadas, sino que se esfuerza por examinar el significado de 
las cosas tal y como se dan en la experiencia, así como por describir también sus 
estructuras. Llamamos “actitud natural” a esa actitud que da el mundo por senta-
do, y que lo hace de una manera tan habitual que llegamos a olvidarnos de cómo 
surge el sentido para nosotros. Este olvido, que se convierte en algo así como una 
“segunda naturaleza”, es lo que la vuelve una actitud “ingenua” y lo que la hace 
filosóficamente susceptible de crítica.  

La fenomenología introduce un cambio radical en las actitudes: nos hace pasar 
de una aceptación directa de qué es algo a cómo se da ese algo, y con ello explica 
ese mismo “qué” o ente que se dio por sentado. El proceso de la investigación 
fenomenológica consiste en preguntar por ambos aspectos, el “cómo” y el “qué”: 
pregunta por la constitución del sentido (modos de donación) y por las estructuras 
esenciales (ser). Por ejemplo, al percibir el mundo, no saboreamos nuestro gusto, 
no vemos nuestro ver, ni pensamos inmediatamente nuestro pensamiento. Tam-
poco nos damos cuenta de una forma inmediata (si es que lo hacemos) de que la 
totalidad del objeto se da a través de sus lados, de que esos lados se dan a través de 
aspectos (liso, suave, recto), de que esos aspectos se dan a través de escorzos (antes, 



El Sentido de la Fenomenología Generativa

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madrid

23

después, rojo intenso), y de que esos escorzos se dan a través de fases (presente, 
retención, protención).1 En la actitud natural nos es imposible advertir cómo el 
sentido nos orienta hacia algún ente, cómo le imprime una orientación que marca 
la diferencia, o cómo el sentido es ese “aspecto” bajo el que el ente nos habla, se 
vuelve comprensible y es aprehendido como tal. Quizá estemos dando por sentado 
inadvertidamente un dualismo cuerpo/alma, sin apercibirnos del papel específico 
que juega el cuerpo-vivido; o podríamos también estar asumiendo un dualismo 
espíritu/naturaleza sin reparar en cómo la tierra en tanto suelo dota de sentido al 
cuerpo-vivido y cómo nos orientamos espacial y temporalmente a partir de ella.

Es importante reconocer que este cambio fenomenológico de perspectiva –del 
“qué” al “cómo”– se lleva a cabo no ya para aceptar lo que ese ente es, sino para 
entender el sentido de ese ente en el que ya estamos participando (de una forma 
creativa además). Semejante cambio de postura permite que aquella actitud que 
daba las cosas por sentadas salga a la luz como una actitud “natural” o “mundana” 
(o ingenua). De hecho, es esta perspectiva fenomenológica la que nos permite 
afirmar que nuestras relaciones perceptivas e intelectuales se desarrollan como una 
participación en lo que es, que se determina bien como significativo (o como no 
significativo), bien como pleno de sentido (o como carente de sentido).

En resumen, la fenomenología admite la base ingenua de la reflexión, que es 
la actitud natural, pero se distancia de ella con el fin de alcanzarla de una nueva 
manera, de una manera crítica. La reflexión fenomenológica da un paso atrás res-
pecto a esa base con el fin de ponerla de relieve en toda su plenitud, de mostrar la 
extrañeza inicial del sentido que anida en todo lo que se nos ha vuelto tan obvio, 
para de ese modo describir el proceso de formación del sentido en su abierta y níti-
da falta de familiaridad: un proceso dinámico que durante mucho tiempo dimos 
por sentado en la practicidad de la rutina. Además, el fenomenólogo no se limita 
a reflexionar “sobre” la experiencia, sino que lo hace desde dentro de la experiencia 
mientras ella misma está siendo vivida. Reflexionar sobre y desde dentro mismo 
del proceso de donación de sentido nos brinda la oportunidad de aprehenderlo 
en su desarrollo viviente, de tal forma que somos capaces de vislumbrar qué “sig-
nifica” este proceso, a qué “apunta”, qué “acepta”, y cómo lo hace.2

1   Véase por ejemplo Sokolowski (1974).
2   En este sentido la fenomenología no es “normal”, pues no sigue el flujo de la experiencia 
tal y como se da simplemente por sentado. Pero hay otro sentido en que la fenomenología sí 
es “normal” o, mejor aún, “hiper-normal”, para usar el término de Husserl, en tanto describe 
las formas mismas en que se desarrollan las actividades mundanas.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock24

Si ahora echamos un vistazo rápido a la fenomenología generativa, podemos 
decir que se trata de un método filosófico que está abierto a la generación socio-
cultural, histórica, geológica y normativa del sentido de nuestra vida en común. 
Se ocupa de la relevancia normativa de los territorios y los terrenos, de la tierra 
como suelo para los seres corporales, del mundo como el horizonte de los objetos 
que se nos manifiestan. Es un método que muestra cómo las nociones tradicio-
nales de normalidad y anormalidad adquieren una forma más rica, dinámica y 
sutil cuando se entienden como concordancia del sentido y optimidad (y no se 
las reduce a un promedio estadístico, a lo que es “natural” en contraposición a lo 
artificial, o lo habitual). También muestra cómo las normas surgen desde dentro 
de la experiencia misma. Describe las relaciones intersubjetivas de los mundos 
familiares y los mundos ajenos conforme se van desarrollando dinámicamente y 
conforme se van entrelazando a lo largo de las generaciones. Describe asimismo 
cómo el sentido del “hogar” o de “nuestros mundos” mantiene una relación de 
mutua dependencia y co-originariedad con los mundos “ajenos” o los mundos 
de los “otros”.

Sin embargo, parte del sentido de la fenomenología generativa atañe a la 
generación de la fenomenología generativa en sí misma. Así que para comprender 
las implicaciones y el futuro de la fenomenología generativa, y con ello el de la 
propia fenomenología, resulta igualmente importante proporcionar un bosquejo 
de su desenvolvimiento. Eso conlleva, en parte, contar una vez más cuál es el 
punto de partida y el desarrollo de la fenomenología de Edmund Husserl.

	 Edmund Husserl (8 de abril de 1859) es considerado como el “padre de 
la fenomenología”. Nacido en Prossnitz, ciudad situada en Moravia (entonces 
parte del Imperio austríaco, ahora en la República Checa), Husserl sólo publicó 
un puñado de obras durante su vida, pero llegó a escribir aproximadamente 
45.000 páginas manuscritas en taquigrafía (lo que equivale a cerca de 150.000 
páginas escritas a máquina). Husserl también inspiró algunos de los movimien-
tos y pensadores más importantes de la filosofía contemporánea: Max Scheler, 
Martin Heidegger, Edith Stein, Hedwig Conrad-Martius, Simone de Beauvoir, 
Jean-Paul Sartre, Maurice Merleau-Ponty, Jacques Derrida, Emmanuel Levinas, 
Hans-Georg Gadamer, Paul Ricoeur, y un montón de otros tantos. Murió el 27 
de abril de 1938 en Friburgo (Alemania).

Desde el punto de vista del método filosófico, Husserl percibió la riqueza, la 
complejidad y la fecundidad de nuestro mundo de la vida, y, quizá por razones 
de claridad, objetivos y destreza/capacidad, comenzó describiendo esta unidad 



El Sentido de la Fenomenología Generativa

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madrid

25

dinámica y articulada de lo que es dando cada vez un solo paso, según un método 
estático, tal y como cada paso se da en el “ahora”, y atendiendo a estructuras 
constitutivas de la conciencia –tácitamente intencionales– en su relación con su 
objeto. Él quiso empezar, con clara conciencia de ello, por los fenómenos simples 
con el fin de ir detallando desde ahí distinciones más precisas (como escorzos 
espaciales y fases temporales, perspectivas, aspectos, lados, cualidades, modifica-
ciones, modalizaciones, etc.), y así pasar luego a los casos más complejos. De este 
modo progresaría desde un campo de sentido al cuerpo-vivido en su conjunto, 
etc. No estoy sugiriendo que ésta sea la forma más eficaz de proceder en todos 
los casos, pero tiene su atractivo. Pues incluso un solo momento intencional 
revela, después de todo, un mundo, lo cual ya resulta difícil y complejo de por 
sí.3 ¿Por qué ponernos entonces a nosotros mismos en desventaja comenzando 
con fenómenos mucho más complejos cuya base aún no hemos logrado explicar?

De este modo, el estilo husserliano de descripción y la metodología implí-
cita del procedimiento fenomenológico iría de lo que Husserl llama lo “simple” 
a lo “complejo”, de lo “inferior” a lo “superior”, y en algunos casos –pero no 
en todos– de los estratos “fundantes” a los estratos “fundados” del sentido y el 
significado.

Sin embargo, cuando Husserl llegó a los fenómenos más “complejos”, “supe-
riores”, “fundados”, tuvo lugar un cambio discursivo. En este punto él se dio 
cuenta de que “ya” se encontraba describiendo fenómenos que iban más allá de 
lo que su método, según presuponía, podía permitirle. No era cuestión, desde 
luego, de desechar sus conclusiones. Pero sí se impuso como tarea ofrecer una 
explicación metodológica de estos fenómenos más ricos y complejos. Fue durante 
esta época, por lo menos desde principios de la década de 1920, cuando formuló 
una distinción entre fenómenos estáticos y fenómenos genéticos, y, lo que es más 
importante, entre el método estático y el método genético. Estos fenómenos 
genéticos incluían temas como las cinestesias, la normalidad y la anormalidad, la 
auto-temporalización, el instinto, la facticidad, la concordancia y la discordancia, 
el dormir como problema constitutivo, la optimidad, la afectividad, la génesis 
pasiva, la asociación, la motivación, etc.

He mencionado que en este punto Husserl se inclinaba por un cambio dis-
cursivo. Lo que quiero decir con ello es no sólo que formuló explícitamente 

3   Como escribe Husserl: “La percepción externa es una constante pretensión de lograr algo 
que, por su propia naturaleza, no está en condiciones de lograr” (Hua XI, 3).



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock26

la distinción entre los métodos estático y genético, sino que se replanteó su 
valoración de los fenómenos genéticos y estáticos en sí mismos. Una vez alcan-
zados estos fenómenos que él llamaba “superiores” o “complejos” o “fundados”, 
los sometió a una nueva calificación: lo que antes llamaba “inferior”, “simple” o 
“fundante”, ahora lo designa como “abstracto” y “fundado”; lo que era “superior” 
o “complejo” es ahora lo más “concreto”, ¡y en algunos casos hasta “fundante”! Es 
decir, lo que Husserl está haciendo ahora es describir el “todo” desde la perspec-
tiva genética, en cuyo caso lo “estático”, que antes era “simple” e independiente, 
se revela como “dependiente”, abstracto y en algunos casos hasta como formal.

¿Por qué son importantes estos movimientos? Porque en mi lectura del mate-
rial que por entonces acababa de ser publicado, especialmente los manuscritos 
inéditos (inéditos en ese momento), me di cuenta de que había un nuevo campo 
problemático delimitado por la terminología de los “fenómenos generativos”. 
Esto sucedía con claridad en aquellos lugares en que fundamentalmente se esta-
ban describiendo fenómenos nuevos, una clase de fenómenos irreductibles a los 
fenómenos genéticos. Se trataba de fenómenos como el mundo familiar y el 
mundo ajeno, los compaisanos, el nacimiento y la muerte como características 
constitutivas de la experiencia, la apropiación y la transgresión como tipos de 
constitución, la familiaridad y la falta de familiaridad como modos de la norma-
lidad y la anormalidad, la aparición del prefijo “stamm-” en lugares donde cabría 
esperar el término “primordial”, etc. Estos fenómenos generativos también se 
articulaban en torno al término “generatividad”. 

Advertí entonces que entre los fenómenos genéticos y los generativos se daba 
un patrón similar al que había entre los fenómenos estáticos y los genéticos. Una 
vez más tenemos que volver a recordar que Husserl ya siempre se encuentra tra-
bajando –al menos implícitamente– en el seno mismo de la unidad articulada de 
los entes, o, según los términos que emplearé más adelante, desde dentro del movi-
miento de la generatividad. Él ya se encuentra ahí, en la generatividad, aunque 
esta última no se haya convertido todavía en un tema explícito. Por eso cuando 
Husserl llega ahí de forma explícita puede escribir, como de hecho escribe, que el 
fenómeno más concreto es la generatividad. Cuando abstraemos la dimensión de 
la historicidad respecto de la generatividad, obtenemos la auto-temporalización; 
y cuando abstraemos la temporalidad de este fenómeno genético, tenemos el 
mentar consciente estático.

Husserl, por supuesto, nunca hizo referencia alguna a una “fenomenología 
generativa” como tal. No existía como método en ese sentido específico. Pero lo 



El Sentido de la Fenomenología Generativa

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madrid

27

que me llamó la atención fue que se trataba de un paso que tenía que ser dado: 
para Husserl ciertamente, pero de un modo aún más significativo para la fenome-
nología en su conjunto. Ese “conjunto” requería una fenomenología generativa 
de la “generatividad”, por cuanto es la dimensión más concreta (pero no exclu-
siva) de la fenomenología. En cierto sentido, por tanto, toda fenomenología es/
era “ya” fenomenología generativa, lo que llevó a Husserl a señalar que incluso 
los fenomenólogos se encuentran dentro de la generatividad. La fenomenología 
es fenomenología generativa, o, dicho de una forma alternativa, la fenomenología 
generativa es la fenomenología en cuanto tal. Por consiguiente, practicar fenome-
nología estática significa estar ya practicando fenomenología generativa desde la 
posición de la estática, y describir fenómenos estáticos es estar ya describiendo la 
generatividad desde el ángulo de lo estático. Éste es el marco comprensivo desde 
el que introduje la fenomenología generativa.

2. La especificidad de la fenomenología generativa

Puede que para algunos la llegada de Husserl a la generatividad y nuestra 
comprensión de la fenomenología generativa, así como el abanico de experien-
cias que ella abarca, tenga una gran resonancia con el influyente filósofo de la 
dialéctica del siglo XIX, G.W.F. Hegel, y su fenomenología del espíritu (que 
influyó en Marx y después en el pensamiento político francés). Pero, pese a 
algunas similitudes, entre uno y otro hay cuatro diferencias principales que son 
ilustrativas, pues nos ayudan a iluminar la especificidad de esta fenomenología 
generativa que se inspira en Husserl. 

En primer lugar, mientras que para Hegel el proyecto de la fenomenología 
terminaba con un fenomenólogo, que resultaba estar ahí justo en el momento 
adecuado y que resultó ser el propio Hegel, el proyecto de la fenomenología 
generativa se encuentra situado dentro de la generatividad, de tal forma que la 
fenomenología generativa no puede terminar con Husserl en el mismo sentido 
en que una fenomenología del espíritu sí termina con Hegel. Es decir, la fenome-
nología husserliana se convierte en una tarea realizada en común, no sólo entre 
los fenomenólogos contemporáneos, sino como un proyecto transmitido, apro-
piado y transformado a lo largo de las generaciones. La fenomenología misma 
cambia en función de la historicidad de los tiempos y según la facticidad de los 
individuos fenomenólogos o fenomenólogas. La posición que ellos y ellas toman 
respecto a la constitución del sentido intersubjetivo y el desarrollo histórico de la 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock28

fenomenología parte del compromiso con un cierto desarrollo óptimo y teleoló-
gico de la filosofía. Esto no significa que no haya estructuras esenciales, sino que 
surgen como a priori históricos.

En segundo lugar, mientras que para Hegel una fenomenología del espíritu 
no requiere más que algún fenomenólogo, en el sentido de un filósofo fenome-
nológico cualquiera, para Husserl la singularidad de este fenomenólogo es funda-
mental. El fenomenólogo generativo y la fenomenología generativa se encuentran 
situados dentro de una historicidad específica o de unas historicidades específicas 
(dentro del desarrollo histórico de los mundos familiares y los mundos ajenos), y 
esto significa que quién es y quién llega a ser fenomenólogo generativo sí reviste 
importancia: conforme la historicidad de la situación va cambiando, el fenome-
nólogo debe describir críticamente y participar normativamente en la generación 
de la vida intersubjetiva e histórica. Además, el fenomenólogo debe dar cuenta 
continuamente de los cambios que introduce en la generatividad en tanto “fun-
cionario” de la humanidad.

En tercer lugar, el fenomenólogo hegeliano sólo podría llegar a describir ade-
cuadamente esos nuevos acontecimientos fácticos si es que expresan las mismas 
estructuras de sentido que ya han sido efectuadas históricamente y puestas al des-
cubierto por el fenomenólogo. O dicho de otra manera, cualquier fenomenólogo 
posterior no tendría otra tarea que la de repetir o reelaborar una imitación de lo 
que el primer fenomenólogo (Hegel) ya observó, lo cual implica reiterar y recor-
dar retrospectivamente esas estructuras para dar comienzo a la “filosofía”. Como 
mucho, ese eventual fenomenólogo describiría esa repetición de las estructuras de 
sentido como posibles nuevos acontecimientos. Esto sucede porque, para Hegel, 
todas las estructuras de sentido se han agotado y deben haberse agotado si es que 
se trata de dar comienzo a la filosofía.

Con todo, si por alguna razón Hegel hubiera considerado que no todas las 
estructuras de sentido se han agotado, incluso en ese caso aún no estaría claro 
de qué modo el fenomenólogo podría participar en la generación de nuevas 
estructuras; tampoco estaría claro en absoluto si es que habría ocasión para que 
el fenomenólogo mismo apareciera en escena. Esto se debe a que Hegel coloca 
al fenomenólogo en la culminación histórica, vale decir experiencial, de esas 
configuraciones, pero en la perspectiva de un conocimiento no experiencial. Por 
consiguiente, es imposible que el fenomenólogo hegeliano del espíritu tenga 
experiencias de crisis.



El Sentido de la Fenomenología Generativa

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madrid

29

Para el fenomenólogo generativo, en cambio, la estructura de la generati-
vidad impide tal clausura, tanto si se entiende como una superación de la aje-
nidad o como un agotamiento de las estructuras de sentido. El fenomenólogo 
generativo o, dicho con más exactitud, los fenomenólogos generativos tomados 
en su singularidad y en el seno de sus historicidades tienen experiencias de cri-
sis porque están abiertos a futuras posibilidades incitantes, y, en consecuencia, 
participan en el proyecto crítico de renovación y generación (y no simplemente 
de repetición) de las estructuras de sentido. Esto pone de relieve una vez más el 
papel y la vocación de los fenomenólogos husserlianos como funcionarios de la 
humanidad. Así pues, la fenomenología generativa ya es siempre “crítica” en su 
tarea meramente descriptiva.

Por último, si bien hay algo claramente identificable como fenomenología 
“hegeliana”, cuando alcanzamos el estadio de una fenomenología generativa la 
atribución de esta fenomenología a Husserl se vuelve más ambigua. En realidad, 
la fenomenología generativa nunca estuvo completamente “contenida” dentro de 
los escritos de Husserl. Pero aún más importante –más fundamental podríamos 
decir– es que la fenomenología generativa, para ser precisamente fenomenología 
generativa, debe ir más allá de ser simplemente la fenomenología de “Husserl”. 
Con esto no quiero decir que la fenomenología “husserliana” sea deficiente, 
como Schutz, Habermas, Adorno o incluso Ricoeur han podido afirmarlo. Lo 
que quiero decir, más bien, es que forma parte de la estructura misma de la feno-
menología generativa ir más allá de sí. Quizá esto arroje una nueva luz sobre la 
frase, tan a menudo citada, de que el fenomenólogo es un “eterno principiante”.

La fenomenología generativa viene tras [after] Husserl en el sentido de que 
él no utilizó esta expresión, no formuló una fenomenología generativa, y en 
términos históricos ha llegado “después” de Husserl. Pero la fenomenología gene-
rativa también va tras [after] Husserl en el sentido de que rastrea su movimiento, 
sus motivaciones y sus hilos conductores “según” lo que Husserl mismo reveló, 
lo cual significa que se trata asimismo de una tarea creativa o, como también 
podríamos decir, de una tarea generativa. En este sentido, la fenomenología 
generativa no pertenece a Husserl sino que él pertenece a ella. Y, de una manera 
similar, nosotros, en tanto fenomenólogos o fenomenólogas, pertenecemos a la 
generatividad y a la tarea de la fenomenología generativa.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock30

3. El doble sentido de la fenomenología generativa y la generatividad

¿Qué describe entonces la fenomenología generativa? En el epílogo a la 
excelente traducción al español mencioné que había utilizado “generatividad” y 
“fenomenología generativa” de dos maneras distintas, en algunas ocasiones de 
forma más explícita y en otras de forma más implícita.4 Por un lado, entendía 
“generatividad” y “fenomenología generativa” como una dimensión específica 
de la investigación fenomenológica, distinta de los métodos estático y genéti-
co. Por consiguiente, la fenomenología generativa abarcaba ciertos fenómenos 
generativos que no aparecían, y que en algunos casos no podían “aparecer”, en 
los registros estáticos o genéticos; por ejemplo, los rituales, las brechas generacio-
nales, el nacimiento y la muerte como características constitutivas del mundo, 
las tradiciones culturales, los ritos de iniciación, los fenómenos narrativos, la 
apropiación del sentido, la historicidad, etc. De esta manera, la fenomenología 
generativa estaría en consonancia con los fenómenos geo-históricos, normativos 
e intersubjetivos, especialmente con la relación entre el mundo familiar y el 
mundo ajeno. 

Pero como podrán sospechar por lo que he expuesto hasta aquí, la genera-
tividad y la fenomenología generativa adoptaron un significado más amplio. Y 
es que también entendía la Generatividad como el movimiento mismo desde 
donde surge la relación hogar/ajeno; “eso” de la Generatividad no es ninguna-
cosa-cualquiera [any-thing], sino más bien el movimiento dinámico, el devenir 
o la originación infinita que para Husserl se convierte en el “nuevo” absoluto. 
Así pues, mientras la fenomenología generativa (en minúsculas) abarca todos 
los fenómenos generativos, la Fenomenología Generativa (en mayúsculas) se 
ocupa de la “Generatividad” en cuanto tal y, por tanto, de todas las dimensiones 
temáticas cubiertas por los métodos estático, genético y generativo. Por consi-
guiente, la Fenomenología Generativa se sitúa dentro del movimiento generativo 
(Generatividad) por cuanto trata de aprehender el movimiento generativo en su 
desarrollo. Por esa razón quizá sea más útil hablar, por un lado, de un método 
generativo en su sentido más estricto, enmarcado junto a los métodos estático y 
genético, y, por el otro lado, de una Fenomenología Generativa, que se identifica 
con la fenomenología misma, en tanto es una fenomenología de la Generatividad 
que se desarrolla desde dentro de la Generatividad.

4   Steinbock (2022a, 393-399).



El Sentido de la Fenomenología Generativa

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madrid

31

La generatividad, por tanto, en su sentido restringido y acotado, se refiere 
a la relación mundo familiar/mundo ajeno, a la historicidad del sentido que es 
susceptible de apropiación y exapropiación a lo largo de las generaciones, etc. 
Pero en su sentido más profundo la Fenomenología Generativa describe el movi-
miento mismo de la Generatividad en cuanto tal, que “entrega” la relación hogar/
ajeno y, de hecho, todo el resto de los fenómenos generativos. La Generatividad 
es “histórica” en el sentido de que tiene lugar y ocupa su lugar en la historia, pero 
no cabe reducirla a la historia ni tampoco a los momentos históricos. 

Más arriba he señalado que como la Generatividad es el movimiento mismo 
desde donde surgen las estructuras históricas, intersubjetivas y normativas, o la 
relación hogar/ ajeno, sucede entonces que cualquier reflexión filosófica, incluso 
la reflexión fenomenológica que da cuenta de la Generatividad y los fenómenos 
generativos, ya siempre está operando desde dentro de la Generatividad. Pero 
tengo que hacer una importante aclaración que ayudará a dilucidar los paráme-
tros de esta afirmación. 

La Generatividad es una estructura esencial, pero su manifestación ha sido 
peculiar de una tradición cultural e histórica específica: la tradición greco-abra-
hámica en su sentido más amplio. La Generatividad –que es, si puede decirse así, 
una esencia histórica– fue efectivamente “revelada” en esta amplia tradición, y 
consiste en el proceso en virtud del cual hay estructuras normativamente signifi-
cativas que poseen una orientación única e irreductible. Es en el seno mismo de 
esas diferentes estructuras y a través de ellas como la Generatividad logra marcar 
una diferencia histórica.

La Generatividad se articula normativa, social y geo-históricamente en la 
estructura misma de hogar/ajeno. Se trata del movimiento a través del cual la 
dinámica hogar/ajeno llega a co-existir en tanto es co-relativa. Cuando hablamos 
del nexo generativo en términos de hogar/ajeno, lo que estamos describiendo es 
el movimiento de la Generatividad y, por ende, el marco generativo en su “tota-
lidad”. Sin embargo, el todo de esa Generatividad, ese movimiento en sí mismo, 
no se puede describir desde la perspectiva objetiva de la tercera persona, sino 
desde dentro del hogar (que no es sólo “un” hogar); en este caso, desde dentro 
de la Generatividad. Con esto no quiero decir que haya un mundo familiar en 
particular dentro del marco generativo, sino que la Generatividad es en sí misma 
el “Hogar”. Por consiguiente, la estructura de la Generatividad, tal y como aquí 
la he descrito, no se limita a explicar las diferencias que serían ajenas respecto a 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock32

un hogar en particular, ¡sino también la posibilidad de algo radicalmente ajeno 
incluso para la Generatividad misma!

4. El acceso a la Generatividad y el problema de la evidencia

Si la Fenomenología Generativa consiste en una fenomenología “de” la Gene-
ratividad, que es una originación absoluta o infinita, la pregunta fenomenológica 
que tenemos que plantearnos entonces es la siguiente: ¿Cuál es nuestro modo 
de acceso a la Generatividad en cuanto tal, a la Generatividad “en” la que ya 
siempre estamos? Husserl también abordó a su manera esta pregunta por el 
modo de acceso, aunque no la remitiese de forma explícita a la Generatividad. 
Ciertamente, la Generatividad se da en y a través de la relación hogar/ajeno, y el 
hogar se da también de forma co-fundacional a lo ajeno a través de los encuentros 
transgresivos con la ajenidad.

Al preguntar por el tema de la ajenidad, Husserl no se dirige solamente al 
“ser” de esa ajenidad –lo que equivaldría a permanecer en la actitud natural–, 
sino que afronta nuestros modos de acceso a ella. La ajenidad, escribe en diferen-
tes ocasiones, se vuelve accesible en el modo de la inaccesibilidad y la incompren-
sibilidad. En pocas palabras, la ajenidad se da en el modo de no poder darse; se 
da como no pudiendo ser aprehendida o conocida de una forma originaria. La 
experiencia de la ajenidad consiste precisamente en no poder venir a experiencia. 
En este sentido, por tanto, la ajenidad se constituye de un modo liminar, por lo 
que cabría calificarla como un fenómeno-límite.

Pero tenemos que preguntarnos: ¿Qué presuposiciones están operando aquí 
para que describamos algo que se da como no pudiendo darse? La presuposición 
de que no habría más que un único modo de donación válido para la experien-
cia y la evidencia. Para la mayoría de la filosofía occidental desde la Ilustración 
(incluida la mayor parte del trabajo de Husserl), este modo de donación consiste 
en la presentación de un objeto –o de una configuración objetual– que tiene en 
última instancia una estructura racional. Si hay algo que no sólo no se da sino 
que por su propia naturaleza no puede darse como un objeto (una persona por 
ejemplo), se supone entonces que ese algo no se manifiesta, no hay experiencia 
del mismo, no es genuinamente accesible. En términos fenomenológicos, esto 
quiere decir que se da como no pudiendo darse. Eso que se da como no pudiendo 
darse se constituye entonces de un modo liminar, incluso si lo que se constituye 



El Sentido de la Fenomenología Generativa

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madrid

33

de este modo liminar cambia –dependiendo de la apertura metodológica– dentro 
de la esfera de la presentación.

Con todo, ¿y si esta visión del asunto fuera miope? Si la fenomenología está 
abierta, como debería estarlo, a todos los temas que se dan en tanto se dan a sí 
mismos y según la forma en que se dan a sí mismos, con independencia de cómo 
se dan y de si se ajustan o no a nuestras expectativas, ¿qué nos dice esto acerca 
de la donación, la evidencia y la fenomenología? Hace que nos planteemos la 
cuestión de lo que es accesible a la descripción fenomenológica más allá de la 
donación presentacional, es decir, más allá de lo que se presenta en las funciones 
perceptivas y los actos judicativos. Esto da lugar a tres líneas de pensamiento 
concernientes a: A) los tipos de donación que trascienden la donación presen-
tacional, lo que yo llamo verticalidad; B) la relación entre la donación vertical 
y la donación presentacional; y C) la profundización en la “donación” y en la 
“Generatividad” desde el punto de vista de lo que se revela.

A. Generatividad y Verticalidad

El fenomenólogo permanece atento y receptivo a todos los modos de dona-
ción, incluso si no se ajustan necesariamente al estilo presentacional de la dona-
ción. Aquellos modos de donación que no se ajustan a los objetos perceptivos o 
judicativos los he llamado donación “vertical” o, en general, “verticalidad”. Estos 
modos de donación son “verticales” en el sentido de que nos llevan más allá de 
nosotros mismos. Se trata de modos que operan más por evocación que como 
resultado de nuestros esfuerzos por traerlos a presencia. Estos modos no se rigen 
por un sistema de plenificación de la mención intencional. Pero sólo porque 
algo no se manifieste como un objeto perceptivo o judicativo no significa que 
no haya donación, que no haya ninguna experiencia, o ninguna posibilidad de 
evidencia o decepción. 

Los modos verticales de donación se nos vuelven patentes cuando evaluamos 
lo que realmente se da en la experiencia humana, una sensibilidad o receptivi-
dad que nos exige ampliar lo que cuenta como evidencia. Esta ampliación, que 
descansa en la experiencia, nos abre a las esferas religiosa, moral y ecológica de 
la existencia, incluso si la cualidad de esos tipos de experiencias es fundamen-
talmente diferente a la forma en que tenemos experiencias de los objetos per-
ceptivos o judicativos. Puesto que las dimensiones religiosa, moral y ecológica 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock34

de la experiencia nos han sido dadas (aunque en sus modos característicos de 
donación), están sujetas a un pensamiento crítico y filosófico. Por consiguiente, 
la Generatividad no es simplemente un fenómeno-límite, sino un tipo de dona-
ción tan radical que no corresponde a un estilo de experiencia “noesis:noema”, 
por lo que tampoco es reducible a la presentación. Es en este sentido en que la 
Generatividad es verticalidad.

La verticalidad suscita esos vectores dinámicos de la experiencia que tienen 
una estructura singular totalmente propia: la altura y profundidad de lo que 
viene a experiencia, o el proceso de participar lo que es en términos de valor 
y sentir-valórico. Si observamos la verticalidad desde la perspectiva de la mera 
presentación epistémica, se trata del “misterio”, de la incontrolable y “salvaje” 
dimensión de la experiencia que no se reduce a ser una simple nada. Por ejemplo, 
sólo porque en última instancia no puedo controlar, sujetar ni tampoco apro-
piarme de otras personas no significa que ellas sean una ausencia, una ruptura 
de mi libertad, o “lo otro que lo dado”, incluso si finalmente ya no están bajo 
mi control. Las personas se dan más bien en una presencia plena pero inagotable, 
pero no a la manera en que un objeto se despliega en función de mi instancia 
perceptiva.

Mi libro Mundo familiar y Mundo ajeno resultó ser el comienzo más que el 
final de una investigación sobre la evidencia, y se convirtió en una plataforma 
para siguientes trabajos que abordaron dimensiones más amplias de la evidencia. 
Como ya he mencionado, la primera forma en que desarrollé el movimiento 
interno de la Generatividad más allá de este comienzo –ciertamente incom-
pleto y alusivo– fue con la noción de “verticalidad”. Estos modos de donación 
vertical inciden en una variedad de dimensiones de la experiencia humana: una 
dimensión religiosa de la experiencia (por ejemplo la experiencia de la santi-
dad, o sea, la “epifanía”); una dimensión moral de la experiencia (la experiencia 
de otras personas y de uno mismo como persona, es decir, la “revelación”); la 
experiencia de objetos en tanto iconos (“manifestación”); la “exposición”, que es 
una dimensión estética de la experiencia (distinta de la incorporación, que yo 
llamo “donación encarnada”); una dimensión de la experiencia en relación a la 
Tierra como suelo (“descubrimiento”); y la experiencia de los seres elementales 
pertenecientes a la “tierra” (o sea, “despliegue”). Todas estas dimensiones tienen 
sus modos característicos de donación y son de-limitantes, es decir, apuntan y 
se abren a otros modos de donación con sus propias formas características (lo 
ecológico, lo santo, lo moral, etc.).



El Sentido de la Fenomenología Generativa

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madrid

35

Así pues, en Phenomenology and Mysticism (Steinbock 2007) describí el modo 
en que la acreditación de la experiencia religiosa es interna a su propio tipo de 
experiencia y se desarrolla en ese nivel de experiencia. Como no se ajusta a un 
estilo racional de evidencia, este peculiar estilo de donación –la esfera de lo Santo, 
por ejemplo–, así como sus dificultades, sus propios tipos de decepciones, ilusio-
nes, confirmaciones, etc., fueron excluidos por anticipado de una consideración 
filosófica. Sin embargo, la evidencia perceptiva no puede validar ni certificar la 
experiencia espiritual; la experiencia de amar a otro, o la de ser amado por otro, 
sólo puede ser “confirmada”, por así decir, desde dentro de ese mismo tipo de 
experiencia emocional, pero no así por la reflexión racional sobre el amor ni por 
cualquier otra experiencia que no sea de la misma especie.5 

En Mundo familiar y Mundo ajeno apenas pude sino insinuar estos diferentes 
modos de donación y de “absoluto” a los que me he referido más arriba, en parte 
porque el libro se limitaba a Husserl. Pero, en última instancia, la fenomenología, 
en tanto fenomenología generativa, tiene que explicar todo lo que se da según su 
propio modo de darse, lo cual requiere dar cuenta de la “Generatividad”: la esfera 
religiosa de la experiencia, la esfera moral de la experiencia y las dimensiones 
corporales y ecológicas de la experiencia. Estas esferas y dimensiones correspon-
den a diferentes “absolutos” en nuestras vivencias y se manifiestan de una forma 
entrelazada. Pero, de nuevo, en Mundo familiar y Mundo ajeno apenas pude sino 
aludir a ellas, sin desarrollarlas.

B. Conocimiento moral, Corazón y Presentación

Más arriba señalé que esta investigación se abría a tres líneas de pensamiento 
concernientes a la descripción fenomenológica. El segundo grupo de preguntas 
atañe a la relación entre la donación vertical y la donación presentacional. Por 
ejemplo, los actos de las dimensiones verticales (actos religiosos, actos morales, 

5   En ese libro describí este modo de evidencia vertical (“epifanía”) a través de las narraciones 
en primera persona de tres figuras de las tradiciones místicas cristiana, judía e islámica: Santa 
Teresa de Ávila, el rabino Dov Baer y Rūzbihān Baqlī. Lo que hice fue relacionar esta amplia 
gama de experiencias religiosas con los problemas filosóficos de la evidencia, la identidad y la 
otredad. Sobre la base de esta descripción filosófica de la experiencia vertical desarrollé una 
crítica social y cultural en términos de idolatría (como orgullo, secularismo y fundamentalis-
mo) y sostuve que la comprensión contemporánea de la experiencia humana debe provenir 
de una visión más completa y abierta de la experiencia religiosa.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock36

etc.), ¿tienen sus propias estructuras o dependen de estructuras experienciales 
más básicas? Dicho de una forma más específica: los actos emocionales, ¿deben 
estar fundados en los presentacionales –como Husserl sostiene– para tener su 
propia estructura relacional? Los actos valorativos, ¿pueden ser no cognitivos y 
“no objetivantes” aunque estén fundados en actos presentacionales objetivantes? 

No estamos aquí negando que nuestra relación epistémica con los objetos sea 
una forma legítima de experiencia. De lo que se trata más bien es de poner en 
cuestión la preponderancia del sentido epistémico racional sobre la esfera emo-
cional del conocimiento, tal y como se ha afirmado en la Modernidad. Más aún, 
de lo que se trata es de reconocer que la apertura epistémica, lejos de ser diferente 
de esa esfera emocional, está arraigada en la apertura cognitivo-emocional, y que 
donde eso ocurre de la forma más profunda es en el amor. La tarea, por tanto, 
consiste en no seguir ignorando lo que la Modernidad ha ignorado, a saber: 
el papel de las emociones –especialmente las emociones interpersonales– y las 
posibilidades que ellas mismas nos abren. 

Ésta fue una de las cosas que quise mostrar en Emociones morales.6 A través 
de las emociones interpersonales o morales, de la apropiación de estos recursos, 
se puede recuperar lo que la Modernidad había excluido sin necesidad de volver 
de manera abstracta a un imaginario social pre-crítico anterior, pero también 
yendo más allá de los problemas de nuestra actual situación contemporánea y del 
impasse posmoderno. Experiencias como el amor, la humildad, la confianza, el 
arrepentimiento, incluso la vergüenza, la culpa y el orgullo, revelan a la persona 
como un ser interpersonal, y en las manifestaciones de nosotros mismos descu-
brimos que somos intrínsecamente relacionales. Si lo tuviera que expresar con el 
término que más me gusta ahora y que estoy desarrollando en mi actual trabajo, 
diría que el sentido más profundo en que estamos dados a nosotros mismos es en 
tanto “amados”. O para expresarlo de una manera diferente, no se trata solamente 
de señalar las formas en que las emociones (que tienen sus propios tipos de evi-
dencia) ofrecen modos característicos de existencia en tanto coexistencia. De lo 
que también se trata es de entender cómo las emociones ya siempre estuvieron 
operativas por lo que respecta a las personas, aunque en la Modernidad fueran 
excluidas en favor de otras preferencias.   

Tomar como punto de partida lo amado en tanto constituido a través del 
amor plantea un desafío crucial para la fenomenología: ¿De dónde obtenemos 

6   Steinbock (2022b).



El Sentido de la Fenomenología Generativa

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madrid

37

el sentido de “donación” del amor para que este amor sea fenomenológicamente 
accesible en este nivel de experiencia? ¿Cómo puede ocurrir esto para que un 
fenómeno tan central de la persona humana sea determinado más concretamente 
como “amado”? ¿Estamos todavía pensando fenomenológicamente? Y si es así, 
¿qué tipo de fenomenología es ésta? ¿Qué aspectos de la fenomenología están 
siendo considerados?

Una descripción fenomenológica del amor nos lleva más allá de lo que una 
descripción fenomenológica suele ocuparse, al menos según muchas interpreta-
ciones. Si bien tal descripción podría comenzar con un “acto-de-fenomenología”, 
donde el amor fuese considerado un acto humano más entre otros (como la 
confianza, la vergüenza, el arrepentimiento, etc.), inmediatamente nos vemos 
llevados más allá de este acto-ejecutivo humano en aspectos importantes, aspectos 
que afectan a cuestiones omniabarcantes. Con esto no quiero decir que nos vea-
mos sumidos sin más en cuestiones “especulativas”. Más bien nos vemos llevados 
a tratar temas que inciden en toda (la) realidad, que es lo que tenemos en mente 
cuando empleamos la expresión “realidad última” o cuando nos referimos al 
misterio del surgimiento de lo que es. Nos vemos entonces llevados a cuestiones 
que uno estaría tentado de llamar “metafísicas”. El punto que quiero subrayar 
es que, por lo que respecta especialmente al amor, un acto-de-fenomenología 
debe fundamentarse en la realidad metafísica a la que la fenomenología misma 
está abierta, una realidad que también es fenomenológicamente accesible. Al 
reconocer este movimiento como Generatividad, o como Verticalidad o “Amor”, 
la persona humana se revela en tanto amada: la auto-manifestación y la auto-
donación más radical es la del amor.

C. Generatividad como Amor

La epifanía y la revelación son dos modos de donación vertical. A través de 
la epifanía entendida como amor venimos a ser revelados a nosotros mismos en 
el modo más fundamental, como amados. Cualquier otro “acto” revelador (reve-
lador en este sentido específico: vergüenza, culpa, simpatía, arrepentimiento, 
etc.) remite a su manera, y también “explica” y nos dispone, a esta revelación 
fundamental del amor y del estar dados como amados.

Este “amado” es desde el principio relacional o, más bien, inter-personal: 
estoy dado a mí mismo como no teniendo el fundamento en mí mismo; 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock38

en tanto amado me recibo a mí mismo como relacional, no importa cuán 
implícitamente. Puedo, por supuesto, reificar esta relación; puedo disimular 
y ocultar esa dinámica interconectada de forma tal que me tome a mí mismo 
como estando fundamentado en mí mismo, como un simple “yo”. En esto 
consistiría el problema y el misterio del origen del orgullo.7

Expresado en términos más esquemáticos, podría decirse que toda la creación 
es “amada”, de tal modo que, más que “criaturas” o “creación”, somos antes que 
nada amados. Para que algo se dé como amado tiene que estar ya moviéndose 
dentro de esa apertura del amor, por lo que la evidencia de lo amado sólo se 
da dentro de ese movimiento y en esa participación. Así pues, “amado” es otro 
término para lo que primordialmente se da a través del amor, con independen-
cia de si lo dado o lo “amado” es inanimado, orgánico o personal. Hay muchas 
maneras en que este Amor se manifiesta como amado: desde las cuerdas, los 
quarks, las partículas, los elementos y las nubes de polvo a las enormes nebulosas; 
desde todas las formas de materia inorgánica, como los minerales y los cristales, 
la energía o la atmósfera, a las formas más simples de vida unicelular, los gló-
bulos, los seres psicofísicos a los que atribuimos inteligencia práctica, psique o 
alma; y también se manifiesta como un estar presente de forma personal según 
el modo específico en que este amor se relaciona con quienes de forma creativa 
se han vuelto susceptibles de “revelación vertical”. Esos “amados” que aman se 
constituyen como personas. Las personas no tienen por qué reducirse de entrada 
sólo a los seres humanos; la personalidad puede revelarse en principio a través 
de cualquier especie, precisamente como amados que aman (de forma creativa, 
generativa, etc.). Para decirlo de otra manera: todo lo que es, toda “realidad”, 
expresa este Amor.

Quiero hacer una importante distinción entre participar en lo que es [parti-
cipating in being], que es propio de la donación presentacional, y el amor como 
participar lo que es [participating being], que es propio del amor vertical. En la 
presentación, que es el modo de donación que encontramos en las operaciones 
perceptivas y en los actos judicativos, me relaciono con lo que es participando 
“en” lo que es. Esto tiene lugar mediante el pre-poner pasivo o el poner activo 
lo que es. Como dice Husserl, mi actitud dóxica acepta derechamente lo que es, 
de tal forma que lo afirma en su “que es” y en su “qué es”. Puedo desde luego 
cuestionar lo que es, ponerlo en duda, vivir un acontecimiento como posible o 
imposible, etc., pero en cada uno de estos casos todavía se está presuponiendo 

7   Véase Steinbock (2022b, cap. 1). Véase asimismo Hart (2020).



El Sentido de la Fenomenología Generativa

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madrid

39

lo que es en todas sus modalidades y modalizaciones. Mi relación con lo que es 
en su modo presentacional todavía abraza esta dinámica básica de la correlación.

El amor, en cambio, se relaciona con lo que es en tanto “participa” lo que es. 
Lo que quiero decir con esto es que el movimiento del amor consiste en recibir 
lo que es tal y como es, de tal manera que este último puede ser/llegar a ser tal y 
como es en pos de su florecimiento. Empleo la expresión “participar lo que es” sin 
preposición alguna (“en”, “con”, “de”) con el fin de señalar cuán inmediato y 
directo resulta ser este participar o traer a presencia que es característico del amor. 
El amor “participa lo que es” de tal modo que lo que se “da” ya se ha revelado 
inmediatamente como amado (es decir, se da en el amor), dándose más que sí 
mismo, y realizándose en la forma específica del ser dado.

Si lo expresamos mediante la descripción de la caridad propuesta por Teilhard 
de Chardin, podemos afirmar que el movimiento vertical del amor lleva adelante 
las cosas tal y como son, a la vez que las incita a mirar más allá de sí mismas, en 
lugar de dejarlas simplemente atrás. El amor es un movimiento en pos del flo-
recimiento o el mejoramiento de lo amado según la manera que le es más propia, 
es decir, en el seno de lo que yo llamo su propia “magnitud” o rango valórico. 
Dentro de esa magnitud específica, lo amado puede llegar a ser cada vez más rico 
en su propia esfera de valor. En lugar de hacerlos decrecer, el amor “permite” 
que todos los entes lleguen a ser lo que son o quienes son en conformidad con 
cómo son, y amplía su alcance para convertirse en una fuerza elevadora que anida 
intrínsecamente en todo tipo de empresa humana. Logra en una sola operación la 
ampliación de la riqueza y de la diversidad en pos de la unidad. Éste es el único 
sentido en que cabe entender el amor como anuencia a una situación amorosa, 
es decir, lo que los místicos llaman “entrega”. 

Con la verticalidad nos encontramos en el corazón del tema. Por esa razón las 
cuestiones ambientales no pueden tratarse de una forma exclusivamente “ambien-
talista”. También por esa razón un ente que siente los dolores y los placeres afec-
tivos más elementales, o que siente tristeza o satisfacción, precisamente porque 
los está sintiendo corporalmente, se encuentra “ya” participando en el infinito 
Amor Personal.8 

8   Véase Steinbock (2007) y (2023).



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock40

5. Conclusión

Comencé esta conferencia con el surgimiento de la fenomenología generativa 
en relación con los fenómenos generativos, y abordé la cuestión de la generativi-
dad y el problema de la evidencia en la fenomenología de Edmund Husserl. Abrí 
la última sección de este texto preguntándome por la limitación –aparentemente 
arbitraria– de la donación a cómo algo se presenta en tanto objeto perceptivo o 
judicativo. También señalé que la Generatividad no es simplemente un concepto 
límite de la fenomenología, sino que es susceptible de experiencia bajo formas 
que le son esencialmente características, y que por ello se trata de una experiencia 
abierta a una descripción fenomenológica específica.

Puede parecer extraño que estas consideraciones hayan conducido a otros 
temas como la donación vertical, la verticalidad, lo amado, el amor, las emocio-
nes, el valor y cosas por el estilo. He aquí una manera en que puede desarrollarse 
la dinámica interna de la Generatividad, pero no es la única. También podría 
ofrecerse una explicación distinta que señalase que el Ser, el conocimiento y los 
entes son fundacionales respecto el Amor, el amor y los amados. Sin embargo, 
estas descripciones tienen implicaciones metafísicas y ontológicas radicalmente 
diferentes, tal y como he descrito en otros lugares; por ejemplo, la cuestión 
no reside en los tipos de pensamiento, en los tipos de olvido, de retirada, de 
ausencia, de ser, de estar-ahí, sino en los tipos de amar y de odiar, los tipos de 
“idolatría”, de presencia desbordante, de amados, de persona, de verticalidad.

¿Es esto fenomenológico? Así lo creo. ¿Es husserliano? Eso depende. En cierto 
sentido no lo es (al modo en que uno diría que la “fenomenología generativa” 
no es de Husserl), pero en otro sentido sí es husserliano. No es “husserliano” en 
el sentido de que Husserl parece estar comprometido, por ejemplo, con la idea 
de que los actos emocionales y valorativos, para seguir siendo actos relacionales, 
dependen de un núcleo presentacional. Por otro lado, ¿acaso es una casualidad 
que el propio Husserl se viera llevado, quizá pese a sus propias convicciones teó-
ricas, a describir precisamente estos tipos de fenómenos: las vocaciones, el deber 
absoluto, el amor, la justicia, la fe, Dios, el valor? 

¿Qué es, pues, la Generatividad? A día de hoy lo llamaría el Amor en tanto 
participa lo que es. Y como ya somos “partícipes” en tanto amados, la fenome-
nología generativa es una manera de participar este Amor de una forma respon-
sable, creativa y discerniente. Esta fenomenología atañe a cómo nos es dada o 



El Sentido de la Fenomenología Generativa

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madrid

41

revelada esa participación, a cómo generamos (o participamos) ese ser-revelado, 
esa participación. El modo en que nos revelamos a nosotros mismos y en que 
generamos o participamos lo que es, incluidos nosotros mismos, apunta a una 
tarea característica de la fenomenología. Apunta a una fenomenología de la expe-
riencia vocacional.

Referencias bibliográficas

Hart, James. G. (2020). “Transcendental Pride and Luciferism: On Being Bearers of 
Light and Powers of Darkness”, Continental Philosophy Review, vol. 53/1, pp. 331-
353.

Steinbock, Anthony J. (1995). Home and Beyond. Generative Phenomenology After 
Husserl. Evanston: Northwestern University Press.

—. (2007). Phenomenology and Mysticism: The Verticality of Religious Experience. 
Bloomington: Indiana University Press.

—. (2014). Moral Emotions. Reclaiming the Evidence of the Heart. Evanston: 
Northwestern University Press. 

—. (2018). It’s Not about the Gift: From Givenness to Loving. Londres: Rowman & 
Littlefield.

—. (2022a). Mundo familiar y Mundo ajeno. La fenomenología generativa tras Husserl 
(trad. R. Garcés y A. Alonso). Salamanca: Ediciones Sígueme.

—. (2022b). Emociones morales. El clamor de la evidencia desde el corazón (trad. I. 
Quepons et al.). Barcelona: Editorial Herder.

—. (2023). No se trata del don. De la donación al amor (trad. H. Inverso). Salamanca: 
Ediciones Sígueme.

Sokolowski, Robert. (1974). Husserlian Meditations. Evanston: Northwestern 
University Press.

Recibido 03-06-2024

Aceptado 14-09-2024





Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

EL TENOR DEL CORAZÓN Y LA ESTRUCTURA 
DE LA EXPERIENCIA VOCACIONAL*

THE TENOR OF THE HEART AND THE 
STRUCTURE OF VOCATIONAL EXPERIENCE

Anthony J. Steinbock

Universidad de Stony Brook
anthony.steinbock@stonybrook.edu

Resumen: El artículo desarrolla elementos importantes de una fenomenología de la 
vocación, en diálogo con las fenomenologías de Husserl y Scheler. Para ello toma como 
hilo conductor un análisis del tenor del corazón y de la experiencia del amor como tipos 
de fenómenos que se dan de forma interpersonal en verticalidad, no según una donación 
presentacional, y que manifiestan el aspecto más importante de la persona. 

Palabras Clave: amor, corazón, discernimiento, fenomenología, Husserl, Scheler, 
vocación

Abstract: The article develops crucial elements of a phenomenology of vocation 
in engagement with Husserl’s and Scheler’s phenomenologies. To do this, it takes as a 
leading clue an analysis of the tenor of the heart and the experience of loving. Because 
the latter are types of phenomena that are interpersonally given in verticality, and not 
according to a presentational givenness, they reveal the most important features of the 
person.

Keywords: Discernment, Heart, Husserl, Loving, Phenomenology, Scheler, Vocation

* Conferencia de clausura del coloquio “Fenomenología y Generatividad”, celebrado los días 
7-8 de noviembre de 2022 en el Instituto de Filosofía de la Universidad Diego Portales (San-
tiago de Chile). Traducción de Andrés Alonso Martos.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock44

1. Introducción

A medida que vamos conociendo los escritos de Husserl no deja de sorpren-
dernos la riqueza de problemas que abordaba de forma recurrente, así como la 
naturaleza acuciante de su pensamiento. Los temas que van apareciendo no care-
cen de conexión entre sí, y, de hecho, conforman una investigación cada vez más 
profunda sobre el sentido de lo que es, entendido como lo que viene a presencia 
de forma concreta; esto es, se trata de una investigación sobre nuestra situación 
existencial concreta que en términos metafísicos entendemos como una unidad 
relacional, y que en términos fenomenológicos entendemos como persona.

Cuando a través de la investigación fenomenológica nos vemos reconducidos 
a quiénes somos como la fuente más íntima de sentido, lo que queremos es evi-
tar presuponer el ser de ese “quién”. Por eso seguimos preguntando por nuevos 
modos de donación y tomamos en consideración experiencias complejas que 
ofrecen posibles claves para acceder a esa fuente de sentido (tal y como expliqué 
en mi primera conferencia).1 En ese respecto, no es sorprendente ver a Husserl 
abordar el problema de la evidencia en relación con un conjunto de experiencias 
como el amor y las distintas emociones, los valores, la persona como absoluto, 
el deber absoluto y la llamada; experiencias que, desde una cierta perspectiva, 
pueden manifestarse como “fenómenos-límite” (Hua XLII). Uno de esos fenó-
menos es el tema de la vocación.

El tema de la vocación pertenece a una fenomenología de la persona y, de 
forma más general, encuentra su lugar como tema del corazón. Por “corazón” 
entiendo el amplio abanico de fenómenos que abarca el sentir y los estados-
sentientes, un abanico que va desde el amor más profundo y las emociones 
personales e interpersonales a las pasiones y sentimientos entendidos como viven-
cias sentientes no intencionales, y donde también están incluidos los afectos y 
las condiciones mismas del sentir (también sentidas). Una fenomenología del 
corazón y, de manera más específica, una fenomenología de la vocación –como 
he tratado de mostrar en Emociones morales y Knowing by Heart–2, ofrecen una 
importante oportunidad para la fenomenología, siempre y cuando admitamos 
que la racionalidad no es la única región del conocimiento o del espíritu, que 

1   Por ejemplo, a través de ciertas experiencias del corazón –específicamente, las emociones 
interpersonales– doy conmigo mismo como estando dado a Mí-mismo, no como fundamen-
tado en mí mismo.
2   Steinbock (2021) y (2022b). 



El tenor del corazón y la estructura de la experiencia vocacional

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

45

la persona humana no se agota en el dualismo de razón y sensibilidad, y que 
los temas del corazón 1) no quedan relegados únicamente a la sensibilidad o 
la psicología; 2) no necesitan la tutela de la razón para tener validez o sentido; 
y 3) poseen una estructura emocional característica con sus propios estilos de 
evidencia, decepción, confirmación, modalidad, modalización, relación con la 
alteridad, etc. Las vocaciones, además, en cuanto temas del corazón, se encuen-
tran arraigadas en experiencias en que no hay una auto-fundamentación, y se 
revelan especialmente en ciertas emociones interpersonales y, en su sentido más 
profundo, en el amor.

Por “amor” entiendo un “sentir” dinámico o un movimiento-acto, no un 
estado-sentiente. El sentir tiene su propio tipo de estructura intencional y de 
evidencia. Se trata de un movimiento dinámico e irreductible a los estados-
sentientes, que son estáticos y pueden verse objetivados sin perder su condición 
de estados. Las emociones son un tipo de sentir. El amar y el odiar son ejemplos 
destacados de tales emociones, que tienen un alcance metafísico porque afectan 
a todos los niveles de la realidad (no operan solamente en el plano interperso-
nal). Los estados, y también condiciones como el estar triste o el estar cabreado, 
enemistado, enamorado o alegre, son ejemplos de estados-sentientes.

Con la expresión “amor” no me estoy refiriendo, entonces, a un sentimiento 
o algo sentimental, ni tampoco a un ánimo eufórico, un impulso ciego o algún 
otro tipo de reacción. Insisto en que no debe confundirse con un estado-sentiente 
como el estar enamorado. En cambio, lo que entiendo por “amor” es una aper-
tura radical que deja florecer lo que se revela en su propia magnitud-valórica. 
Consiste en una espontánea y vigilante incitación a que lo revelado llegue a ser. 
Es un movimiento en el cual y a través del cual lo que se manifiesta puede mani-
festarse a su propia manera y por sí mismo, y donde quien se revela encuentra 
apremiante –mas no obligatorio ni necesario– revelarse en sí mismo. Dicho en 
otros términos que he empleado en Knowing by Heart, el amor consiste en el 
movimiento de participar lo que es [participating being], mientras que el conoci-
miento epistémico, como sucede en la percepción o en el juicio, descansa en un 
proceso de participar “en” lo que es [participating “in” being].

Quiero afirmar por anticipado (y espero explicar más tarde) que la expe-
riencia vocacional presupone una antropología filosófica de la persona en tanto 
“amada”, donde lo amado –y esto es importante– se da en el sentido específico 
de lo que es “revelado” a través del amar (o de lo que se cierra a través del odiar), 
entendiendo por “amor” lo ya enunciado anteriormente. Y esto significa que en 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock46

los actos emocionales, y en su sentido más profundo a través del amor, la persona 
revela de forma creativa y ella misma también se revela de forma igualmente 
creativa como “absoluta” o única.

Siendo aún más específicos, las experiencias vocacionales atañen a 1) quién 
soy yo entendido dinámicamente, esto es, quién es ese quién en quien voy a con-
vertirme en tanto 2) participo lo que es de esta o de aquella otra manera. Esto 
es irreductible a lo que supuestamente voy a hacer, aunque guarda una cierta 
conexión con ello. El ámbito de la experiencia vocacional atañe a la persona en 
tanto única, y, según los términos que empleo en mi último trabajo, se trata del 
proceso de ir a ti mismo como yendo a tu nombre propio. El nombre propio es 
lo más radicalmente individualizador, lo más personal, y remite al proceso de 
convertirse en esta esencia-valórica única conforme a lo que denomino “tami-
midad” [tamimity] (o “integridad”).

La experiencia vocacional no es para la investigación fenomenológica una 
cuestión solamente teórica, sino que tiene una concreta incidencia existencial en 
nuestras vidas personales. Si lo tuviéramos que expresar en términos formales, 
diríamos que las vocaciones atañen entonces a nuestros modos personales de 
ser. Lo que estamos preguntando es cómo podemos explicar una experiencia 
como la del cineasta Ingmar Bergman, quien de niño permaneció tres días en 
estado febril tras ver una película (Black Beauty) y que tiempo después, ya con 
65 años, llegó a afirmar que este fervor febril nunca le había abandonado pese a 
proclamarse abiertamente ateo; o una experiencia como la de la mística Teresa de 
Ávila, quien lucha contra una forma de vida para la que ella misma resulta ser un 
caso ejemplar; o también como la del ciclista Lance Armstrong, quien encontró 
el éxito en una actividad (ciclismo) pero que se redefine a sí mismo como un 
superviviente, y que solo después de eso ha llegado a “amar” su bicicleta. Hay 
otros muchos ejemplos. ¿Cómo explicar la infinidad de narrativas sobre el trabajo 
que han sido documentadas por el sociólogo Studs Terkel (y los problemas de la 
satisfacción laboral, las propias contradicciones, la enfermedad mental)? O en 
un plano más íntimo, ¿cómo explicamos la sensación de no sentirnos cómodos 
ejerciendo una profesión, la de sentirnos alienados, la de estar cumpliendo con 
roles sociales pero sin ser uno mismo (Marx)? ¿O una experiencia como cuando 
decimos “Lo haría sin obtener nada a cambio” o “No me hace sentir nada en 
absoluto”? Estas cuestiones atañen al tenor del corazón y a los problemas de la 
evidencia que le son característicos. Una fenomenología de la vocación toma el 
tenor del corazón como punto de partida porque es el núcleo del ser personal.



El tenor del corazón y la estructura de la experiencia vocacional

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

47

Resumiendo, así pues, esta introducción tan densa, tengo que decir que la 
cuestión de las vocaciones, desde el punto de vista temático, descansa en un 
característico sentido de humanidad de lo amado, que se revela como “persona” y 
se concreta en la unicidad del nombre propio. Se trata de un auténtico amor por 
el otro y de un auténtico amor propio en tanto participa lo que es. En la medida 
en que es un saber del corazón que tiene lugar a través del amor, la experiencia 
vocacional consiste, si lo expresamos en términos metafísicos, en una incitación a 
ser amor; y en términos más personales, en una llamada a ir a ti mismo como solo 
tú eres capaz (el nombre propio). Existe igualmente, desde luego, la posibilidad 
de la traición a uno mismo, del odio a uno mismo y del odio al otro. En pocas 
palabras, el problema de las vocaciones descansa en los movimientos del amar y 
del odiar como movimientos del corazón.

Subrayar la especificidad del corazón para la fenomenología no significa ate-
nuar el papel de la racionalidad ni de sus estructuras y modos de intencionalidad. 
Vivir, en el sentido más pleno de la palabra, exige pensar y razonar críticamen-
te. Pero esto último no debe excluir otra dimensión de la experiencia personal 
humana que tiene su propio tipo de conocimiento o de conciencia cognitiva, 
sus decepciones, su crítica y su donación evidente. También necesitamos sentir, 
sentir con discernimiento.

En esta presentación apenas puedo hacer otra cosa que situar el problema 
de las vocaciones, es decir, esbozar su singular estructura y destacar algunos 
problemas que surgen a partir de su estilo característico de evidencia. En un 
primer paso voy a describir brevemente el tenor del corazón como una postura 
personal en la cual y a través de la cual encuentra su lugar el acceso vocacional. 
En segundo término voy a destacar la topografía estructural que es específica de 
la experiencia vocacional. Y, por último, voy a ubicar el campo problemático 
de la experiencia vocacional en el ámbito del discernimiento, la evidencia y los 
indicios y corroboraciones vocacionales.3

3   Esto guarda relación con el problema de la evidencia y en principio también con los modos 
en que estoy dado a mí mismo, con el modo como los demás me son dados de una manera 
personal. Donde la llamada y su respuesta en términos de misiones o vocaciones se determina 
en su sentido más profundo es a través del amor. Es esta dinámica, y específicamente este 
amor, la que produce el auténtico núcleo de la persona en tanto algo interpersonal y la que 
abre el problema de la vocación a una fenomenología de la persona. De esta forma, la 
evocación de Husserl de un deber absoluto como modo de donación del valor absoluto de la 
persona, que se da en el vínculo interpersonal del amor, da lugar a un enfoque reflexivo 
específico: una fenomenología de la experiencia vocacional.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock48

Cualquiera de estas tres secciones podría ser por sí misma un artículo. Soy 
consciente de que este texto resulta ser de algún modo más un esquema que 
una profundización en un único argumento, lo cual tiene evidentemente sus 
ventajas. Pero lo que quiero hacer, inspirándome sobre todo en los temas e hilos 
conductores que aparecen en los trabajos de Husserl recientemente publicados, 
es ofrecer una idea de por dónde creo que puede ir la fenomenología, así como 
las áreas que ella puede abarcar. En general, por tanto, esos temas, incluida la 
experiencia vocacional, pertenecen al ámbito del corazón, y es necesario exami-
nar fenomenológicamente sus estructuras en lugar de aplicarles simplemente un 
conjunto de conceptos ya prestablecidos de antemano.

2. El tenor del corazón

La actitud natural se entiende generalmente como la postura en que los temas 
se plantean o se presuponen sin más en su ser, en lo que simplemente son. Es 
una actitud que se caracteriza por dar las cosas derechamente por sentadas. La 
reflexión fenomenológica es una forma de mantener esta ingenuidad a raya y 
de investigar la manera en que los entes se dan precisamente al tipo de ente que 
tiene experiencias de esos entes. 

Sin embargo, la “actitud natural” epistémica, presente en las percepciones y 
en los juicios, no es la única postura “acrítica” con la que nos topamos respecto a 
quiénes somos como personas. Nos enfrentamos a un problema parecido cuan-
do se trata del núcleo emocional de quiénes somos como personas, con eso que 
en sentido amplio podemos llamar el tenor del corazón. Por tenor del corazón 
entiendo una postura emocional o, más en general, una postura-sentiente que 
configura y expresa nuestra orientación personal por cuanto nos dispone hacia 
entes que tienen valor.4 Al hablar de vocaciones es importante tener una com-
prensión mínima del tenor del corazón, no solo porque remite a una dimensión 
singular (el sentir y el conocimiento valórico), sino también porque la vocación 
se encuentra sujeta a su propio tipo de evidencia y de decepción, a su propia 
inversión de valores, a sus propios cambios de preferencias, etc.

4   Algunas de las cuestiones aquí delineadas se inspiran en la explicación de Scheler acerca de 
la Gesinnung respecto a una ética del éxito. Esa explicación suscribe algunos de los análisis de 
Kant, pero se diferencia del modelo kantiano en que propone una ética no formal del valor. 
Véase Scheler (2001).



El tenor del corazón y la estructura de la experiencia vocacional

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

49

2.1. El tenor del corazón como una “actitud” del corazón

El tenor del corazón, que es un tipo de conocimiento y una orientación 
dinámica fundamental hacia el valor, es irreductible y a la vez fundante de la 
aspiración a una cosa con valor. También lo es respecto al enjuiciamiento del 
resultado de las acciones. Esta clase de orientación se caracteriza por una espon-
tánea y no premeditada inmediatez en el sentir valores positivos y negativos. Al 
operar como una postura móvil y dinámica, o como una “actitud” –en el sentido 
empleado en la danza–, el tenor del corazón no es lo mismo que un carácter o 
un hábito moral. El tenor del corazón, cuya experiencia tiene lugar en y a través 
de las obras y de sus distintas formas de expresión, permanece constante a lo 
largo de los cambios que puedan producirse en los tipos de mención intencional. 

2.2. El tenor del corazón impregna todos los niveles de la elección

El tenor del corazón también funda la elección de las cosas que tienen valor.5 
Interviene, por tanto, en el proceso de formación de intenciones y de elecciones 
explícitas, incluida la llamada “deliberación moral”. De esta forma, aunque el 
tenor del corazón no determina qué hay que hacer en un caso concreto, sí funda 
la disposición a obrar, la aspiración a obtener bienes, la elección entre cosas con 
valor o qué puede hacerse intencionadamente. He ahí la razón de por qué llegar a 
comprender el tenor del corazón es fundamental no solo para la auto-clarificación 
de uno mismo. También lo es por el modo en que interviene en cómo elegimos 
espontáneamente nuestras personas modelos o ejemplares, y, por tanto, en quiénes 
elegimos como nuestros líderes. La cuestión de lo ejemplar es fundamental para 
lograr una comprensión plena de la experiencia vocacional. 

2.3. El tenor del corazón y la transformación

Si bien el tenor del corazón puede determinar la formación de intenciones 
y puede perdurar a través del cambio de intenciones, esta perdurabilidad no 

5   Eso explica por qué Scheler sostiene que los fenómenos expresivos (intenciones, actos, 
sueños, sonrisas, gestos, etc.) a menudo ofrecen un indicio más claro del tipo de 
direccionalidad que estoy llamando “tenor del corazón”, sobre todo si se lo compara con el 
discurso o las acciones, que pueden ofuscar el movimiento más fundamental de la persona.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock50

significa que el tenor mismo del corazón no pueda ser transformado. Pero, pese a 
esa transformación, el tenor del corazón continúa siendo irreductible a la forma-
ción de esas nuevas intenciones. Lo que sucede es que, en tanto resulta fenome-
nológicamente distinto y “anterior” a la formación de intenciones explícitas, un 
cambio en el tenor del corazón produce una nueva dirección dinámica que afecta 
a toda nuestra vida, como en la conversión moral. “Honda práctica” (ἄσκησις) 
es una manera de evocar la nueva captación de valores y la nueva esencia valórica 
personal, el “ir a quien soy” que es irreductible al hábito. Por tanto, la eventual 
transformación que puede ocurrir a través de las nuevas orientaciones valóricas 
no se produce como consecuencia de la “educación”, entendida como el mero 
aprendizaje pragmático de información, como pedagogía o “evaluación de los 
resultados”. Esto se debe a que el tenor del corazón no se reduce al rendimiento 
de un obrar, la sedimentación de una acción o un simple hábito del espíritu. Si 
lo fuera, podríamos configurar un tenor del corazón mediante la repetición o 
incluso por medio de la fuerza. Pero habida cuenta de que el tenor del corazón 
guía o rige acciones como, por ejemplo, las medidas educativas, lo cierto es que 
los procesos educativos no tienen eficacia alguna en dicha transformación. Uno 
no puede simplemente imponer buenas intenciones ni tampoco un malvado 
tenor del corazón sin incurrir en autoengaño o sin engañar a los demás.

2.4. El tenor del corazón en tanto susceptible de crítica

El tenor del corazón se vive y se da según modos que no coinciden en el 
mismo plano con las acciones, las intenciones y las elecciones particulares. Esto 
significa que puede vivirse como una postura personal (de forma positiva o 
negativa), incluso si algunas de las elecciones u obras nos encaminan en otra 
dirección. Puedo tener estados-sentientes positivos pero estar viviendo en una 
dirección negativa; y, a la inversa, puedo estar orientado hacia el fortalecimiento 
de valores positivos pero estar viviendo estados-sentientes negativos o actuar de 
un modo que a los demás les parece negativo. En pocas palabras, el tenor del 
corazón, que tiene su propia forma de ser vivido, puede operar como un pre-
supuesto de la vida cotidiana, de tal manera que hay valores que vivimos como 
siendo superiores o inferiores sin que seamos necesariamente conscientes de ellos, 
sin tenerlos necesariamente a la vista. Pero esto también significa que el tenor 
del corazón puede vivirse “acríticamente”, lo cual es posiblemente un indicio de 
un corazón desordenado, desencantado, desorientado o debilitado. Esto implica, 
además, que el tenor del corazón es susceptible de un tipo específico de crítica 



El tenor del corazón y la estructura de la experiencia vocacional

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

51

que es diferente del que se aplica a la actitud natural. Se trata de una crítica que 
denomino discernimiento del corazón.

3. Las características topográficas de la experiencia vocacional

He señalado anteriormente que una fenomenología de la vocación toma 
como punto de partida el tenor del corazón porque es el núcleo del ser personal, 
y que lo amado se constituye como persona a través de una “recepción” dinámica 
que instituye la lucha por ir a mí mismo en tanto nombre propio. Pero con ello 
no hemos hecho más que abrir el campo problemático de la cuestión que nos 
convoca. 

Ahora me gustaría describir algunas características específicas del corazón que 
atañen a la experiencia vocacional. Aunque no va a ser una descripción exhaus-
tiva, sí tratará de mostrar qué sucede en una fenomenología del corazón que 
asume un tipo de experiencia como la experiencia vocacional. Las características 
son las siguientes: 1) modalidad de vinculación; 2) tamimidad como integridad; 
3) relación con la otredad como unción y justicia vocacional; y 4) temporalidad 
de urgencia.

3.1. Modalidad de vinculación

En la historia de la filosofía existen distintas aproximaciones a la cuestión de 
la modalidad, que varían dependiendo de si tienen que ver con el ser, las pro-
posiciones o las formas de conocimiento y su relación con el objeto conocido, y 
que se distinguen entre sí dependiendo de si versan sobre lo general, lo simple, 
lo mixto, lo epistémico, etc. También en Husserl hallamos un abanico de moda-
lidades y una ampliación de lo que encontramos en Aristóteles (tropos), Boecio 
(modalis), Ockham, Jungius, Crusius, Lambert y Kant. A saber: hallamos la efec-
tividad, la abierta e incitante posibilidad, la imposibilidad, la realidad, lo irreal, 
lo reelle/irreelle, la contingencia, la necesidad, la probabilidad, la eventualidad o 
la motivación; y por el lado del sujeto de la experiencia, hallamos el “Yo puedo” 
como capacidad-para-hacer o, en términos cinestésicos, como capacidad-para-
moverse, así como sus contrarios.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock52

En general, esta explicación de las modalidades requiere que hagamos una 
clara distinción entre modalidades y modalizaciones. Las modalidades son los 
modos en que las experiencias son vividas de una manera directa. En el plano de 
la presentación, incluyen la necesidad, la posibilidad, la contingencia, la moti-
vación, etc. Las modalizaciones son interrupciones u obstáculos a una aceptación 
directa de lo dado.

Por un lado, algunas de estas modalidades son novedosas respecto a las ya 
conocidas en la tradición occidental. Pero, por el otro lado, ellas suelen estar 
vinculadas a un cierto tipo de experiencias epistémicas u ontológicas que, como 
tales, no son necesariamente las más adecuadas ni las que mejor expresan lo que 
sucede en los temas del corazón, tampoco en lo que respecta específicamente a 
la experiencia vocacional.

Lo que quiero explicar aquí son ciertas experiencias que pertenecen al campo 
problemático de las vocaciones, experiencias personales que no encajan del todo 
en los conceptos tradicionales. El propio Husserl intenta dar cuenta de esta nove-
dosa modalidad que atañe a la persona a través de la expresión “deber absoluto”. 
Con el fin de destacar el carácter específico de la normatividad intrínseca al amor, 
que abre el valor absoluto de la persona, Husserl contrasta dicha normatividad 
con las normas de los “deberes prácticos”, que corresponden a los valores de uso 
y las tareas instrumentales; y también con otro tipo de normas que podríamos 
llamar “deberes práxicos”, que corresponden, en sentido amplio, a valores espi-
rituales aunque no necesariamente personales (o sea, valores absolutos). 

Por lo que respecta a la experiencia vocacional, Max Scheler apunta a la idea 
de vocación personal con la expresión “bien-en-sí para mí” (An-sich-Guten für 
mich).6 Por un lado, se trata de una expresión paradójica y casi carente de sen-
tido: ¿Cómo puede un bien-en-sí, en tanto “universal”, en tanto “ley”, en tanto 
“necesario”, valer solo “para mí” y no en la misma medida para cualquier otro? 
(Kafka, Ante la ley). Aunque para una epistemología como la kantiana sea un 
sinsentido, sí tiene un significado concreto para este tema del corazón.

El “bien-en-sí” expresa la modalidad absoluta de la vocación. Esa expresión 
no significa aquí tanto “necesidad” cuanto un “estar vinculado a”. El por lo 
demás paradójico “para mí” no está expresando lo particular en contraposición 

6   Scheler (2001, 636). Hua XLII, 397, 434-435. La esfera del deber absoluto se fundamenta 
en la persona como valor absoluto.



El tenor del corazón y la estructura de la experiencia vocacional

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

53

a lo universal, ni lo singular en contraposición a lo plural. Expresa más bien la 
naturaleza radicalmente única de esta vinculación, un bien-en-sí que es “para mí 
solo”, que tiene una peculiar e indeterminada incidencia en mí, un irrestricto 
peso sobre mí, pero que no es ni universal (para todos en el mismo respecto) ni 
tampoco necesario (en el sentido de predeterminado, sin libertad ni conflicto 
creativo). El “bien-en-sí para mí” no solo no es cambiable, o sea, es insustituible, 
sino que es intransferible a otro. No tiene sentido decir, por ejemplo, “¿Puedes 
hacerte cargo de quien soy por unos momentos, que quiero tomarme un des-
canso?”. Tampoco se trata de que otro y yo estemos vinculados al mismo “bien-
en-sí” solo porque tengamos la misma ocupación (aunque algo de eso hay en la 
ejemplaridad). Puede que haya un camino “para mí solo” aunque a simple vista 
tengamos la misma profesión. Esta situación está en parte relacionada con el 
fenómeno de que no hay comparación posible entre personas desde la perspectiva 
de su nombre propio.

En lo relativo a la vocación, por tanto, puede que sintamos que tenemos 
que seguir un determinado curso de vida en particular, o que sintamos que “Así 
es como soy yo realmente”, o también que “En realidad no me veo haciendo 
otra cosa” o “Yo no soy así”. Pero estos tipos de experiencias no encajan del 
todo en la modalidad de lo necesario en tanto contrapuesto a lo contingente, 
tampoco en la libertad de elección en contraposición a lo que está predetermi-
nado, ni siquiera en el deber en el sentido de obligación. Lo que aquí se está 
expresando, en verdad, no es una “necesidad” a la manera de una coacción o 
una predeterminación;7 de hecho, yo “puedo” hacer esto o ser aquello otro. La 
pregunta clave es si yo “puedo” hacerlo o serlo sin que eso conlleve un gran coste 
personal. Así, yo “no puedo” ser de esa manera o de aquella otra sin quedar com-
prometido, o sin tener una experiencia parecida a la de la traición a mí mismo. 
Ser capaz de hacer esto o aquello no es tan fácil.

7   Scheler (2001, 725-726, 740). En el amor se asume libremente la responsividad ante la 
persona revelada como un deber absoluto. Se trata de un apremio pero no de una coacción ni 
de una obligación. Como Scheler señala, la formulación de normas obligatorias depende de 
la bondad o la maldad esencial de la persona que realiza esa formulación: no hay norma 
obligatoria sin una persona que la formula; la rectitud no formal de una norma obligatoria es 
imposible sin la bondad esencial de la persona que la formula. De ahí que cuando las personas 
para quienes esta norma debería ser válida carecen de perspicacia para ver por sí mismas lo 
que es bueno, esa falta de perspicacia no puede ser sustituida por una reverencia ante una 
norma o una ley moral. Dicha reverencia ya está fundada en el amor por la persona que 
formula esa reverencia.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock54

Al margen de cuál sea la génesis de las experiencias vocacionales, las voca-
ciones se viven como vinculantes y, en el plano personal, como apremiantes sin 
ser obligatorias. He ahí una razón de por qué las experiencias vocacionales no 
se dejan reducir a la imagen que yo pueda proyectar, y luego perseguir, de mí 
mismo. A un cierto nivel la vocación puede ser vivida como una carga, con la 
pesadez propia del “estar vinculado a” (de ahí el carácter absoluto del “bien-
en-sí”). Pero no tenemos por qué vernos privados así de la libertad de elección 
en su sentido tradicional. Con todo, desde el punto de vista personal, lo vivo 
como algo apremiante y, por tanto, independientemente del camino que tome, 
como una cuestión de fidelidad creativa (y como un estar vinculado) al nombre 
propio. Como escribe Simone Weil: “Nadie más que yo puede apreciar estas 
obligaciones”.8 Semejante “estar vinculado a” guarda relación con el amor como 
vigilancia, que es, según he señalado más arriba, una persistente incitación al 
amor y a ser amor.9  

Así pues, a modo de resumen, con la vocación existe un “sentirse” apremiado 
a ser de esta o de aquella otra manera, pero no una coacción ni tampoco un for-
zamiento a hacer algo. A la vigilancia del amor le es inherente una normatividad 
que no cae en una obligación por deber. (En el bien-en-sí para mí asisto a mi 
propia revelación.) Más que una necesidad universal, lo que se da en este caso 
es el peso de la “vinculación”, de un “estar vinculado a” que incide en quién es 
ese quién en quien voy a convertirme de una forma absolutamente específica e 
intransferible. Más que una “motivación” para hacer algo (que en sí misma es 
distinta de la causalidad perceptiva), lo que se da es una “incitación” a llegar a 
ser, en el sentido de un ir a Mí-mismo.

3.2. Tamimidad y el problema de la plenificación

A menudo escuchamos a personas decir que quieren hacer algo “que les 
llene”, algo “plenificante”. Con ello no se refieren solamente a completar una 
tarea o una actividad sino también a completarse, plenificarse, a sí mismos. ¿Qué 
significa “plenificarme” a Mí-mismo en una vocación? ¿Acaso la plenificación 
misma es un fenómeno adecuado para describir la experiencia vocacional?

8   Weil (1993, 52).
9   Existe, por consiguiente, un “deber” absoluto que atañe a quiénes vamos a ser y en quiénes 
nos vamos a convertir.



El tenor del corazón y la estructura de la experiencia vocacional

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

55

De acuerdo con su sentido fenomenológico tradicional, la plenificación 
corresponde a un acto indicativo o un “mentar”. Desde el punto de vista esté-
tico y de la conciencia temporal, se trata de la presentación de un objeto –o de 
un ente con estructura objetual– que se da a sí mismo según la manera en que 
se ha prefigurado. El objeto está ahora “presente” y tenemos una experiencia del 
mismo como plenificando la intención “mentada”, que anteriormente estaba 
“vacía”. Desde el plano de la fenomenología genética, la plenificación no atañe 
solamente a las estructuras temporales de la protención o, en su sentido más 
activo, a la expectativa, sino que también se entendería como una síntesis de la 
coincidencia y el desarrollo concordante (Einstimmigkeit) de las perspectivas. La 
plenificación es un logro epistémico que está presente a lo largo del tiempo a 
través de la armonía de las perspectivas, o como resultado de la iterabilidad del 
objeto a través de, por ejemplo, la rememoración, por medio de todo lo cual se 
logra una síntesis-de-identidades. Y como la percepción es un campo abierto e 
incitante de posibilidades, este tipo de conocimiento no precisa de una coin-
cidencia o una concordancia completas, sino de una concordancia global que 
integre las rupturas y las discordancias (Unstimmigkeiten).

Pero la experiencia vocacional presenta una estructura esencialmente dife-
rente.10 No implica la plenificación de una intención predada. La experiencia 
vocacional, más bien, en tanto radicalmente responsiva o receptiva, es una ori-
ginación creativa de Mí-mismo en el sentido del quién en quien solo yo puedo 
convertirme cuando, yendo a Mí-mismo en tanto nombre propio, participo lo 
que es. En este respecto, no estoy plenificando ni dejando de plenificar nada.

10   ¿Pero acaso esta comprensión de la plenificación se adecúa a la experiencia vocacional? 
Mis logros y realizaciones, ¿se dan según mi intención? ¿Me hago a Mí-mismo a mi propia 
imagen, según lo que yo quiero decir o lo que yo quiero dar a entender? Si así fuera, entonces 
“Yo”, “Mí-mismo”, me daría a mí mismo en correspondencia a como “yo mismo” lo 
pretendo. En este caso no podría haber “vocación”, no solo porque no habría una 
receptividad interpersonal, sino porque ese “quien yo soy” equivaldría a la plenificación de 
una mera elección que, una vez formulada, podría ser plenificada o no plenificada en 
cualquier momento. Si llevamos las cosas al extremo, he aquí el significado mismo del 
orgullo, en tanto disimulación del vínculo interpersonal; el yo orgulloso solo incluye el 
vínculo interpersonal en el modo de excluirlo y tras postularse a sí mismo como el árbitro 
supremo del sentido que tiene el “hombre hecho a sí mismo”. El problema no mejora si 
replico que lo que estoy plenificando en ese caso no es mi mención intencional de mí mismo 
sino más bien la de otro. No basta con esta réplica porque la experiencia vocacional no 
consiste en una mera inversión de la intencionalidad procedente de un sujeto en primera 
persona. Véase Steinbock (2022b, cap. 1).



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock56

Menos aún está la experiencia vocacional regulada por una temporalidad 
finalística, terminal, como si hubiese logrado algo de una vez por todas o hubiese 
alcanzado un punto satisfactorio. En lugar de plenificar un objetivo o incluso 
de “plenificarme, llenarme, a mí mismo” (donde el nombre propio se toma 
equivocadamente como objeto de una teleología), me gustaría emplear una dis-
tinción –señalada por Scheler– entre revelación (pues la vocación es un tema de 
la donación vertical que yo denomino “revelar”) y progreso teleológico.

El progreso es característico de los bienes de la civilización técnica y del valor 
de utilidad. Como los bienes técnicos/útiles pueden perder su importancia y su 
valor en comparación con los nuevos niveles de rendimiento que van emergien-
do, el progreso es, como sugiere Scheler, un fenómeno reactivo. En el progreso, 
donde lo que está en juego son los valores de uso, toda fase “más antigua” queda 
devaluada por una nueva, de tal forma que la invención de una herramienta 
más útil hace que las versiones anteriores parezcan obsoletas. En ese sentido el 
progreso es “teleológico”. 

En cambio, si en mi devenir personal tengo experiencias de distintas dimen-
siones vocacionales, es porque son responsivas y creativas desde un punto de 
vista generativo.11 Esto quiere decir que una experiencia vocacional puede que-
dar rebasada por otra experiencia que me revela a Mí-mismo de una forma más 
profunda y que modifica la anterior; una o dos experiencias vocacionales pueden 
co-existir como absolutas/vinculantes o incluso pueden estar en conflicto entre 
sí. Podría volverse apremiante “tener que” cambiar de rumbo; puede que un ser 
querido ya ni siquiera “me” reconozca. Pero a diferencia del progreso teleológico 
y la utilidad, las direcciones vocacionales y los “bienes-en-sí para mí” no pierden 
su importancia y valor debido a otras revelaciones, captaciones o profundizacio-
nes personales que también son apremiantes, incitantes, y que se realizan en el 
proceso de la “tamimidad”.

“Tamimidad” [tamimity] es un término que acuño a partir de la palabra 
hebrea tamim [integridad, plenitud]. Este término señala el modo en que debo 
ir a Mí-mismo (lech lecha), a saber: con integridad; o como también podría 

11   La vocación está sujeta al tipo de donación vertical que yo llamo “revelación” y es un 
tema propio del amor. La revelación atañe a las personas y es susceptible de una donación 
absoluta. Además, pese a tener un carácter a priori, decir de las vocaciones que son “a priori” 
no significa que sean universales; sucede más bien lo siguiente: al ser “recibidas” poseen una 
validez vinculante en fidelidad creativa para la persona en tanto única.



El tenor del corazón y la estructura de la experiencia vocacional

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

57

decirse, con la “completud” o la “perfección”, según dicen los místicos, de quien 
no está en absoluto predeterminado ni tampoco se ajusta a una meta externa 
ya fijada fuera de mí (teleológicamente), sino con la integridad de quien se 
convierte en quien es según una fidelidad creativa. ¿En fidelidad creativa a qué, 
cabría preguntar? No a una meta predefinida sino al sentido profundo que se 
revela cuando decimos, por ejemplo, “Puedo cambiar, puedo ser distinto”, “No 
me siento cómodo en esto”, “Yo no soy así”, “No puedo hacer otra cosa”. Cabe 
entender esta experiencia como una profundización del nombre propio en fideli-
dad creativa a participar lo que es de esta o de aquella otra manera. Participar lo que 
es constituye la generación de la relación misma. Llegar a ser tamim no significa, 
entonces, plenificarme o completarme yo-mismo con mi mención intencional, ni tam-
poco con la mención intencional que otro tiene de mí (y menos aún es una cuestión 
de estar satisfecho). Se trata de un proceso de “hondura práctica” en el sentido del 
término griego ἄσκησις, que constituye la raíz de nuestro vocablo “ascetismo”.12

El éxito de la tamimidad vocacional no puede medirse; es decir, no hay 
manera de fijar, prescribir o medir objetivamente los “resultados vocacionales”. 
El sentido de la experiencia vocacional no se ajusta al calibre de la grandeza 
y esplendor de cuanto uno ha hecho o puede lograr. Además, la experiencia 
vocacional no se “plenifica” cuando uno alcanza reconocimiento. Se trata más 
bien de algo susceptible de una “captación de valores” o, según he dicho más 
arriba, de participar lo que es.13 Este fenómeno también tiene otros nombres 
como “devoción amorosa” o, conforme se dice en las filosofías y las teologías de 
la liberación latinoamericanas, “acompañamiento”.* La clave de todo esto reside 
en que hay un modo de acceso único que es interpersonal y que tiene lugar en el 
seno de un saber del corazón. Pero esto no quiere decir que corresponda a una 
mención intencional mía por plenificar. 

12 Véase Scheler (1993). Véanse asimismo los siguientes trabajos: Depraz (2022), 
Gschwandtner (2022) y Coakley (2015). Además, el que la experiencia vocacional pertenezca 
al ámbito de la revelación; el que sea personal en un sentido radical, absoluto y único; el que 
comience y termine con la persona, de manera interpersonal, y no tenga marcadores objetivos 
para medir el “progreso” espiritual; el que no esté sujeta a la objetividad intersubjetiva y la 
universalidad – el que todo eso sea así no significa que carezca de evidencia, confirmación, 
modalización, vinculación apremiante o efectividad. No es de extrañar, por ejemplo, que 
todos los místicos de la tradición abrahámica y de las tradiciones espirituales del zen hayan 
advertido del error que sería evaluar las experiencias espirituales en términos de “hacer 
progresos”.
13 Pero la captación de valores en el “bien-en-sí para mí” no consiste en el proceso de forjar 
una imagen explícita de quien yo soy.
* Palabra en español en el texto original (NdT).



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock58

Por tanto, antes que una plenificación de mí mismo, tenemos que estar aten-
tos al proceso de tamimidad, que consiste en ir a nosotros mismos con integridad 
y fidelidad creativa participando lo que es en tanto nombre propio.

3.3. Unción y justicia vocacional 

La tamimidad y el ir a Mí-mismo en tanto nombre propio, si bien es una 
cuestión de unicidad, no por ello es simplemente una cuestión de individualidad. 
La experiencia vocacional, por cuanto es derechamente relacional o interpersonal, 
contiene otra dimensión fundamental que abre mi ser vocacional a los demás y 
al mundo “social”, de tal manera que mi convertirme-en-quien-soy está ligado 
al convertirse-en-quienes-son de los demás. Mis vocaciones (entendidas como 
el ir a Mí-mismo) se encuentran entrelazadas con las vocaciones de los demás 
(entendidas como el ir a Ellos-mismos). En cierto sentido, así pues, quién soy 
“yo” es algo que “nosotros” elaboramos. Y yo también me convierto en quien yo 
soy para que los otros se conviertan en quienes son, en tanto van a ellos mismos.

Esta dimensión interpersonal puede llamarse una dimensión de unción, la 
cual conlleva una justicia vocacional. La unción contiene el carácter radicalmente 
inter-personal y no fundamentado en mí mismo que es propio de la experiencia 
vocacional: la receptividad de mí mismo como amado de una manera personal y 
única. En cuanto tal, la unción expresa la dimensión interpersonalmente responsa-
ble que es inherente a cualquier experiencia vocacional, aunque eso no sea siem-
pre perceptible de una forma explícita. He aquí otra manera de señalar que yo 
no soy la única autoridad que me hace “yo”. La unción es ese aspecto que no solo 
no va en contra de que los demás se conviertan en quienes son, sino que asume 
una responsabilidad por ellos al convertirme en quien soy y, por consiguiente, en 
quienes ellos mismos son. De este modo, la dimensión de unción está orientada 
hacia la apertura de posibilidades o “redención”, por cuanto elimina limitacio-
nes y abre de forma creativa la revelación de la “persona”. Todos los sentidos de 
unción procedentes de los cultos y las “religiones” vienen a echar sus raíces en 
este sentido vocacional interpersonal, y no al revés.

Mi devenir está intrínsecamente ligado al devenir de los demás (tanto como 
el suyo al mío), que es la razón por la que el tema de la experiencia vocacional 
no puede ser simplemente un asunto “individual”. Si tuviéramos que expresarlo 
según la terminología de la relación co-fundacional y asimétrica del hogar y lo 



El tenor del corazón y la estructura de la experiencia vocacional

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

59

ajeno,14 podríamos decir que en la unción vocacional vivimos hacia los demás 
desde quienes somos como hogar, de tal manera que ellos puedan convertirse 
en quienes son en y a través de nuestro devenir, pero no porque formen parte 
de nuestra mención intencional ni porque los convirtamos en quienes nosotros 
queremos que sean.

El otro aspecto contenido en esta idea de la unción vocacional es lo que yo 
denomino justicia vocacional. La “justicia vocacional” se funda en la unción 
como solidaridad de los amados.15 Dicho de una forma más específica, la justi-
cia vocacional implica asegurar las condiciones y los “medios” para que la otra 
persona florezca. ¿Cuáles son las condiciones adecuadas para la realización de las 
vocaciones? Esto no puede determinarse de antemano, pero con la generación 
de nuevos medios, como observa Emanuele Caminada, es posible encontrar o 
crear nuevos valores que otro (o cualquier otro) puede percibir. De esta manera, 
se trata de asegurar o de proveer la base para que los demás no solo alcancen sim-
plemente sus metas, sino para que vayan a Ellos-mismos en tanto amados o en 
tanto nombre propio (lech lecha). Y esto requiere, al menos en el plano general, 
la creación y la protección de estructuras sociales, económicas, medioambientales 
y políticas como condición para abrazar las experiencias vocacionales.

3.4. Temporalidad de urgencia

Lo que más arriba señalé como la vigilancia del amor y la incitación a amar y 
a ser amor tiene consecuencias para la temporalidad de la experiencia vocacional. 
Las características de la incitación, la vinculación apremiante, la tamimidad y la 
unción interpersonal indican que hay una urgencia en la experiencia vocacional. 
Mi experiencia de la vocación no es la de algo que puedo posponer ni elegir 
cuándo terminar, la de algo que quiero ser o hacer solo durante un tiempo. Una 
vez que es sentida, la experiencia vocacional se vive con un sentido de urgente 
insistencia.

El carácter interminable de la experiencia vocacional guarda relación tanto 
con la tamimidad (llegar a ser íntegro en lugar de plenificado) como con la 
urgencia. He aquí una razón de por qué yo diferencio la experiencia vocacional 

14   Véase Steinbock (2022a).
15   Para esta noción de solidaridad véase Scheler (2017).



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock60

de la llamada; esta última puede ser ocasional y corresponder a una tarea par-
ticular que tiene límites definidos o puede incluso que preestablecidos. No es 
ése el caso de las vocaciones. ¡En una experiencia vocacional nunca tenemos la 
sensación de haber satisfecho nada por completo!

En este sentido, vivimos las vocaciones como un devenir infinito. No las 
vivimos como si fueran a terminar. Al igual que sucede en el amor, la vocación 
no la vivo como si tuviera un final, una meta, a la vista. (No es casualidad que 
suceda como cuando “estamos enamorados”). No se trata de decir “Voy a hacer 
esto, y ya está hecho”, ni tampoco de “Voy a hacer esto durante cinco años, y 
después encontraré otra experiencia vocacional”. Esto sería algo así como una 
“oportunidad” o un “trabajo”. Sin embargo, la experiencia vocacional no es sus-
ceptible de tener una estructura condicional “si-entonces”, ni una estructura 
finalística “con el fin de”.

Así pues, a modo de resumen de esta sección, lo que he tratado de señalar 
son los modos en que una fenomenología de la experiencia vocacional requiere 
transitar por estructuras fenomenológicas tradicionales como son la modalidad 
(vinculación), la plenificación de una mención intencional (tamimidad), la alte-
ridad (unción) y la temporalidad (urgencia). Paso ahora a los problemas de la 
crítica y la evidencia.

4. El discernimiento, la evidencia y los indicios y corroboraciones 
vocacionales: el campo problemático de la experiencia vocacional

El tenor del corazón está sujeto a formas de crítica que son distintas a 
la crítica de la actitud natural epistémica. Como este nuevo tipo de crítica 
también proviene del término griego que ya empleamos para la crítica en su 
sentido tradicional (κρίνειν), a la crítica que se aplica al tenor del corazón la 
voy a llamar “discernimiento del corazón”. Son tres las principales razones por 
las que la crítica epistémica y el discernimiento no son lo mismo. En primer 
lugar, mientras que la intervención de una reflexión crítica en la actitud natural 
epistémica no responde en sí misma a una motivación, el discernimiento del 
corazón sí está “motivado”, pero en la forma característica de la incitación. En 
segundo lugar, mientras que uno de los principales rasgos que la reflexión quie-
re superar de la actitud natural es su ingenuidad o sus presuposiciones, en el 
caso del corazón no hay una ingenuidad del corazón sino más bien distorsiones 



El tenor del corazón y la estructura de la experiencia vocacional

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

61

o desórdenes del corazón. Por último, una característica central del corazón es 
la vulnerabilidad, que, a diferencia del estatuto epistémico de la ingenuidad, 
resulta ser un aspecto fundamental para el movimiento del amor (o de la con-
fianza, por ejemplo). Pues la vulnerabilidad, al contrario de lo que sucede con 
la ingenuidad, que se supera mediante la reflexión fenomenológica, no se deja 
eliminar con la crítica. No existe en cuanto tal una crítica del amor. Existe una 
crítica desde el amor.16

Además, hay dos tipos de crítica operando dentro del esquema del corazón 
como discernimiento (κρίνειν): una experiencia escindida y divisoria espontánea 
(por ejemplo, la vergüenza, la culpa, el bochorno); y el discernimiento atento y 
pensativo del corazón. Ambos tipos presuponen y se encaminan de forma diná-
mica hacia participar lo que es (o el amor). 

La vergüenza, por ejemplo, no es una crítica racional de quien soy a partir 
de algunas normas externas, sino un discernimiento espontáneo que produce 
una tensión. Si bien la vergüenza puede arrojarme de nuevo sobre mí mismo y 
colocarme en una posición crítica, e incluso incitarme a regresar a Mí-mismo 
a través de, digamos, el arrepentimiento, no en todos los casos la vergüenza es 
suficiente como crítica, puesto que también puede haber engaños del corazón. 
Solo tenemos que pensar en los ejemplos de vergüenza incapacitante que surgen 
del odio o el abuso, o en experiencias como la humillación.17 Incluso en estos 
casos la vergüenza requiere un discernimiento atento y pensativo que también 
se funda en el amor en tanto participa lo que es.

16   Véase Steinbock (2021, caps. 4-5).
17   A diferencia de lo que muchas teorías de la vergüenza afirman, esta última es imposible 
sin un auténtico amor propio y sin una valoración positiva de uno mismo. Tal y como se 
mencionó al principio de este trabajo, por “amor” entiendo el movimiento dinámico de 
donación hacia el surgimiento y el florecimiento de lo que es posible, una apertura a todo lo 
que tiene valor en toda la magnitud valórica que le es característica. El amor es un 
movimiento personal que le permite al otro (a cualquier otro) ser por sí mismo según la 
manera en que es, que lo incita (sin empujarlo) a mirar un poco más allá en la perspectiva de 
su convertirse-en-quien-es; esa experiencia da a mostrar un movimiento tripartito de ser 
limitante, de-limitante y re-limitante. Nuestro amor es, pues, en tanto acto, la afirmación 
espontáneamente libre y positivamente creativa de este movimiento, una afirmación 
generativa de manera personal. Al hablar de “auténtico amor propio” me refiero a la 
autodonación de la unicidad personal, así como al estar vuelto hacia la profundidad de en 
quién puedo convertirme como persona. Véase Steinbock (2022b, caps. 2 y 8).



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock62

En su sentido más profundo, el discernimiento atento y pensativo del 
corazón no es en realidad una crítica de algo. Es una ayuda a la participación: a 
participar de forma responsable “en” lo que es convocándonos a participar lo que 
es (amor). En última instancia, la participación crítica en lo que es se funda en 
participar lo que es o en el amor, de donde surge el discernimiento del corazón. 
Una consecuencia de esto es que incluso la reflexión crítica epistémica se funda 
en el discernimiento; y esto significa que la reflexión crítica epistémica es en sí 
misma, de una forma implícita, un amor al mundo, una recuperación de nuestras 
interrelaciones, una participación en lo cotidiano.

La antropología filosófica de lo amado nos ha proporcionado un contexto 
adecuado para distinguir la “vocación” de otros fenómenos relacionados. Por 
ejemplo, la experiencia vocacional mantiene una relación específica con la alte-
ridad, en tanto da lugar a la dimensión de la unción y la justicia vocacional; 
contiene una modalidad de vinculación pero no de universalidad ni de necesidad; 
la experiencia vocacional, más que susceptible de plenificación, es una cuestión 
de tamimidad; presenta una temporalidad de urgencia e interminable, etc. Este 
contexto y estas características nos permiten distinguir la experiencia vocacional 
de, digamos, una profesión, que, entre otras cosas, tiene su fuente en un “yo”; de 
un trabajo, que admite límites temporales y puede ser fruto de un nombramiento 
o una designación; de una carrera, que puede ser elegida y puede cambiar arbi-
trariamente; de un talento, del que no podemos responsabilizarnos en absoluto; 
de un don, que puede ser impersonal; de una ocupación, que carece de urgencia 
ni es vinculante, etc.

¿Qué clase de autoridad nos va a proporcionar la evidencia de semejante 
experiencia vocacional? Si lo que estamos buscando es la ratificación objetiva 
a través de perspectivas intersubjetivas, o una verificación similar a la de los 
objetos presentacionales o la del cumplimiento de una tarea, nos llevaremos 
una decepción. Pero que se genere esta decepción es propio del fenómeno de 
la experiencia vocacional, y no porque no logremos encontrar una supuesta 
validez objetiva verdadera. Lo que tenemos que hacer, en cambio, es buscar 
formas características de verificación desde dentro de este tipo de experiencia, es 
decir, una verificación que guarde relación con la experiencia vocacional y que 
tome esas mismas experiencias como punto de partida.18 Buscar formas empí-
ricas de justificación de las experiencias vocacionales resulta tan problemático 

18   ¿Cuál es la relación del conocimiento de sí con la vocación? ¿Tenemos que saber lo que 
estamos haciendo para “convertirnos en quienes somos”? ¿En qué tipo de conocimiento 



El tenor del corazón y la estructura de la experiencia vocacional

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

63

como recurrir a la esfera religiosa para justificar las verdades matemáticas o la 
estructura perceptiva externa.

Me gustaría abordar estos temas señalando, primero, algunos indicios y 
corroboraciones vocacionales; y, segundo, tomando en consideración algunas 
experiencias vocacionales negativas. 

4.1. Indicios y corroboraciones vocacionales

Es posible buscar en nuestras vidas algunos indicios que apunten a una expe-
riencia como vocacional. ¿Se me da la experiencia con un tenor absoluto, es decir, 
como una experiencia vinculante? ¿Es apremiante mas no obligatoria? ¿Puedo ser 
yo quien yo soy si no soy de esta manera o si no realizo esta actividad? ¿Puedo 
hacer otra cosa y aun así seguir siendo “Mí-mismo”? Esa experiencia, ¿tiene una 
resonancia profunda o solo superficial? 

Al igual que sucede con otras experiencias de esta naturaleza, podemos plan-
tear las siguientes preguntas: ¿Me quedo frustrado o más bien tranquilo, pese a 
las dificultades? ¿La vocación se me manifiesta como una “fiebre”, un “aguijón”, 
una “bofetada”, o más bien con una “sensación de calma”, como un remanso de 
“paz”? ¿O todo eso pero en momentos distintos? ¿Se me da como algo duradero, 
como habiendo estado “siempre allí”, o como algo hasta ahora “nunca descu-
bierto”? Incluso un “No, no quiero ser eso” constituye un indicio. Podría surgir 
de un “Ése no soy yo ciertamente”, en cuyo caso se trataría de una imposición 
superficial desde fuera de mí; o podría surgir de un “Eso no está en mis planes”, 
en cuyo caso se recibe como el quién que yo podría ser o que yo voy a ser a partir 
de otra “fuente”, que es una experiencia penetrante pero que es inmediatamente 
rechazada, y donde el rechazo es de alguna manera más superficial que el sentido 
ahí revelado.

¿Las experiencias me llevan a abrazar todos los niveles de la realidad, o más 
bien a retroceder ante la existencia? ¿Las experiencias muestran una conexión 
global de la vida al servicio de la santidad, el amor al prójimo, la bienvenida al 

estamos pensando? A la hora de llevar a cabo nuestras vocaciones, ¿tenemos que ser 
conscientes explícita o autorreflexivamente de las mismas?



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock64

extraño? ¿O dan lugar más bien al rechazo o incluso a la negación de los otros? 
¿Hay más devoción hacia lo que me es “exigido” o hacia la idea de quién soy? 

Además, ¿hay estados-sentientes que señalan el camino hacia (o que se alejan 
de) un sentido de nosotros mismos? Y si huimos de “ello”, ¿significa que estamos 
huyendo de lo que me impide ser “yo”, o es un intento de escapar a Mí-mismo? 
¿Estas experiencias me abren a valores más profundos, o limitan lo que puede 
aparecer como valioso? ¿Me hacen ser humilde u orgulloso? ¿Hay servicio o devo-
ción pese a los “dones” o talentos? ¿Las experiencias tienden hacia el abandono 
del yo, o hacia el apego al yo y a las cosas?19

Cabe igualmente tratar de identificar algunas relaciones interpersonales que 
puedan sernos de ayuda en los discernimientos del corazón, tales como los men-
tores, los confesores o los modelos. No es solo que otras personas puedan corro-
borar y confirmar un “indicio” vocacional que me sea propio. También pueden 
identificar “quién soy yo”, lo cual presupone su “participarme” (por ejemplo, 
un maestro, un compañero). Esto no tiene nada que ver con una orden ni con 
una designación para llevar a cabo alguna tarea u ocupar algún puesto, sino con 
algo parecido a cuando decimos “Veo en ti a un filósofo”, etc. Aquí, el indicio 
vocacional comienza, por así decir, desde el “exterior”, desde el otro, pero se 
confirma o se corrobora (o no) a través de mis propias experiencias posteriores.

Al mismo tiempo, podemos preguntar por formas de corroborar la experien-
cia vocacional por medio de otra experiencia mía o de otro. Es evidente que tal 
corroboración no ocurre a través de la repetición, ni tiene lugar a la manera como 
se constituye un objeto en su idealidad o en su “identidad propia”; el tenor del 
corazón, como ya se ha dicho, no es lo mismo que un hábito o el carácter. Lo que 
podemos decir es que la corroboración vocacional de las experiencias radica en el 
poder transformador de la experiencia misma, de tal manera que “yo” me convierto 
en una persona diferente (o en la misma) a través de la experiencia, donde esta 
evidencia se vuelve una obviedad en nuestras vidas y en las vidas de los demás.

En última instancia, podemos preguntar si –y en ese caso cómo– todo el resto 
de cosas que hacemos se filtra a través de este o de aquel otro camino que toma-
mos. A este aspecto del discernimiento podemos llamarlo el prisma vocacional. 

19   También podemos preguntar por la forma en que un modelo desempeña un papel 
corroborativo o discerniente.



El tenor del corazón y la estructura de la experiencia vocacional

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

65

Todo ese resto de cosas que hacemos, ¿queda espontáneamente filtrado por sí 
mismo a través del prisma de esta forma de ser? 

Como vemos, es posible abordar experiencias positivas de tipo vocacional 
(Bergman es un excelente ejemplo). Pero creo que es igualmente interesante, si 
no más interesante aún, confrontar las experiencias vocacionales con su negativo.

4.2. La experiencia vocacional a través de su negativo

Una experiencia vocacional en negativo puede tomar la forma de un “No 
sé qué hacer”, o incluso de un “A mí esa experiencia no me ha ocurrido”. Esto 
podría constituir un indicio de la experiencia vocacional misma. Voy a examinar 
esta dimensión negativa más de cerca.

A. Lo negativo en tanto fundado en algún tipo de experiencia positiva

A la hora de identificar la experiencia vocacional puede resultar útil compa-
rarla con la violación de la norma, que también puede revelar la norma. Aunque 
en términos temporales la violación de la norma pueda ser detectada antes, la 
donación “positiva” de la norma es fundacional respecto a la experiencia de su 
violación. De manera similar, la experiencia de una vocación puede ocurrir en y 
a través del acto mismo de perderla, quizá porque no me siento muy bien con lo 
que estoy haciendo, etc. Puede que no sepa quién soy o qué hacer derechamen-
te, y que solo llegue a ser consciente de quién no soy. También podemos tener 
la sensación de no haberlo descubierto todavía, o de no saber nada respecto a 
quiénes somos. Pero incluso así esto podría iluminar, aun vagamente, un sentido 
de orientación.

Es decir, tal sentido negativo podría significar que en realidad hay algo ahí 
pero que no puedo encontrarlo, y me preocupo porque no me viene nada. Me 
siento incómodo porque i) algo debería estar allí pero no está; o porque ii) las 
cosas concretas que estoy haciendo o que estoy viviendo no son íntegras (tamim). 
Este tipo de experiencia, además, podría significar que hay una dimensión “voca-
cional” de la experiencia y que por alguna razón no la estoy captando. Más ilus-
trativa aún es la experiencia de “Necesito ser de otra manera, hacer otra cosa”, 
donde la cuestión misma de la vocación es imprecisa. Se trata de la experiencia 
de que algo muy profundo debería estar ahí pero no está.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock66

Otra experiencia similar podría ser la de estar llenando nuestras vidas 
con pequeñas tareas. Pero ningún número de tareas finitas puede “igualar” la 
experiencia vocacional. El intento de llenar el vacío del “bien-en-sí para mí” –que 
es absolutamente vinculante– con tareas contingentes vendría a suponer una 
tentativa no explícita de que los trabajos, las ocupaciones, las oportunidades, etc. 
sustituyan la forma o las formas en que llegamos a ser el nombre propio. Esto, 
además, podría ser un indicio de lo siguiente:

a) Del hecho de que una experiencia vocacional es dinámica y está 
en desarrollo: “lo que ella sea” se desarrolla en el devenir mismo de (o en 
“diálogo” o “lucha” con) quién soy/quién voy a ser. En este caso nunca 
vamos a encontrar nada puntual que sea “plenificante”, pues todo des-
cansa en la directriz interpersonal de que “Voy a Mí-mismo” y de que 
este “nombre propio” puede estar abierto. El “No lo sé” podría ser la 
expresión misma de que se está produciendo una lucha.

b) Podría significar que existen de hecho muchas vocaciones que 
son mías o que podrían ser mías, pero no como posibilidades abstractas 
que yo podría eventualmente escoger, pongamos por caso, en una feria 
de empleo (tenemos que considerar aquí el papel del capitalismo, la 
especialización y la división del trabajo). Podría significar, además, que 
no hay solamente un nivel o una dimensión de quién soy/seré, sino 
diferentes niveles o dimensiones que pueden llegar a tener más o menos 
prominencia a medida que nos vamos convirtiendo en quienes somos 
de manera única.

c) También podría implicar que nuestra “respuesta” –a través de la 
cual se da o se pone en cuestión la experiencia vocacional– es siempre 
“finita”, de modo que no puede haber respuestas definitivas a nuestra 
receptividad ante la vocación. No cabría aquí hablar de finalidad, porque 
la finalidad constituye la negación de la experiencia vocacional misma. 
Y eso podría implicar, por último, que en realidad no hay nada que fijar, 
nada que arreglar en absoluto, respecto al misterio de quiénes somos, y 
que este tipo de experiencia vendría a expresar el carácter “inefable” o 
“apofático” de la experiencia vocacional. Lo que pasa es simplemente 
esto: el sentido positivo de la experiencia vocacional es excesivo, contie-
ne demasiados aspectos, y tratar de fijarlos como siendo esto o aquello 
siempre puede quedarse corto.



El tenor del corazón y la estructura de la experiencia vocacional

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

67

B. Lo negativo como nada que encontrar

La experiencia de que ahí no hay nada, o de que no puedo encontrar mi 
camino, quizá sea un indicio de que en realidad no hay nada que encontrar. Hay 
dos maneras distintas de comprender esto. 

1. El budismo zen. Según el budismo zen, no habría “nada” que encontrar 
en su sentido más literal y profundo. Esto requeriría reconocer la “vacuidad de 
nuestro propio ser”, que se logra mediante una reflexión auto-negadora de todo 
lo que surge y luego desaparece, como el reflejo en un espejo reluciente o en una 
puerta giratoria, que se manifiesta como ninguna-cosa-de-nada [no-thing]. Ésta 
es una posibilidad desde la perspectiva del budismo zen.20  

2. Camus. La expresión más radical de esta posibilidad en la tradición abra-
hámica es el “absurdo” que Albert Camus ha puesto de relieve. En este contexto 
histórico “occidental”, se trata simplemente de una cuestión de indiferencia por-
que no hay base, ningún suelo ni fundación para tener una experiencia de que 
un camino sea mejor o esté “más próximo” a quienes somos. Aquí, buscar algo 
(o un camino) sería ilusorio, no por el “vacío” o la “vacuidad de nuestro propio 
ser”, sino porque nuestro “propio ser” es absurdo.21

Mi posición respecto a estas experiencias vocacionales negativas es la siguien-
te: el budismo zen y Camus son posturas viables, pero estrictamente hablando no 
son vocacionales. En “Occidente” podemos adoptar la postura de Camus, pero 

20   “Si encuentras al Buda, mátalo”, “Deja que tus cejas toquen las cejas del Buda”… Toda 
clase de vínculos (yo/otro, ser/no-ser, devenir/no-devenir) son ilusorios. Aquí, el “haber 
encontrado” o el “no haber encontrado” serían ilusorios. Por tanto: deja de encontrar, deja de 
no encontrar, deja de dejar no haber encontrado. Deja de esforzarte y de no esforzarte. Pero, 
aquí, el no encontrar lo que estoy buscando no sería más revelador de “nada” que el haber 
encontrado lo que estoy buscando. Pues no hay “ninguna-cosa-de-nada” que revelar. De ahí 
que Dogen escriba: “Estudiar el camino del buda es estudiar el yo. Estudiar el yo es olvidar el 
yo. Olvidar el yo es estar realizado en una multitud de cosas. Cuando te realizas en una 
multitud de cosas, tu cuerpo y mente, así como los cuerpos y las mentes de los demás, 
desaparecen. No queda huella de esa realización, y esta no-huella continúa así infinitamente”.
21   Lo máximo que podríamos hacer es jugar a algo parecido a una “ética de la cantidad”: 
ahora esto, ahora aquello otro, indistintamente, sin juicio de valor, sin suelo sentido puesto 
no hay base para que se sienta. Lo peor sería afirmar algo sobre la marcha, como si tuviera 
sentido o fuera significativo (individual o socialmente). El (absurdo) rebelde no puede 
esconderse en algún fundamento o en algún sentido, sino que debe ser receptivo a la 
experiencia, y esa experiencia es absurda porque no hay suelo, no hay fundamento, sino una 
radical y arbitraria indiferencia.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock68

entonces estaríamos aceptando su “visión” sobre el absurdo, que es radical, y que 
presupone una ontología de la indiferencia arbitraria sin fundamento, donde el 
papel de los demás es el de ser meros “ejemplos” (nunca modelos). Pero desde 
la perspectiva de Camus no hay nada intermedio. Y si no se trata del absurdo, 
entonces estamos frente a la “verticalidad”, la antropología filosófica de lo amado, 
el papel de la ejemplaridad y la dimensión de la experiencia vocacional en toda 
regla, con todas sus implicaciones. 

No estoy afirmando que todo sea una experiencia vocacional. En absoluto. 
Lo que estoy más bien señalando es que se trata de la dimensión más profunda 
de nosotros mismos, y que si queremos entender a la “persona” debemos tener en 
cuenta esta dimensión y estos conjuntos de experiencias. Lo que también señalo, 
ya por último, es que hay experiencias que no son del todo independientes del 
campo vocacional (llamémoslo así), sino que se determinan como modalizacio-
nes de esa experiencia. Esto ayuda a arrojar luz sobre otro conjunto importante 
de distinciones. Pues un trabajo, una ocupación, una profesión, una carrera, 
etc., que no son fenómenos vocacionales per se, sí ocurren dentro de un campo 
vocacional y representan, por tanto, modalizaciones de la vocación propiamente 
dicha. Por el contrario, la vacuidad del propio ser en el budismo o el absurdo en 
el pensamiento de Camus no son fenómenos vocacionales.

5. Conclusiones

El campo problemático de la experiencia vocacional requiere que situemos 
esa experiencia en el marco de una fenomenología del corazón, de una antropo-
logía filosófica de lo amado, que describamos la topología que le es característi-
ca (modalidades y modalizaciones, relaciones con la alteridad, temporalidades, 
etc.) y seamos receptivos a su propio estilo, a los problemas de la evidencia y a 
la crítica como discernimiento. He intentado apuntar en esta dirección pese a 
que este trabajo no ha podido ser más que algo superficial y esquemático. Ten-
dría que incluir otras cuestiones como el tenor del corazón en tanto “actitud 
del corazón”, similar a la actitud natural epistémica; un análisis del odio como 
fenómeno eventual y como fenómeno estructural; la cuestión de las habilidades 
y las incapacidades profesionales; la posibilidad de perder el nombre propio 
vocacional; las conversiones vocacionales; los modos de acceso a la experiencia 
vocacional; y otra importante dimensión interpersonal, a saber: la ejemplaridad.



El tenor del corazón y la estructura de la experiencia vocacional

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

69

Referencias bibliográficas

Coakley, Sarah. (2015). The New Asceticism: Sexuality, Gender and the Quest for God. 
Nueva York: Bloomsbury.

Depraz, Natalie. (2022). “Measuring the Cardiac Lived Bodily Rhythms of the Heart 
of the Praying Person: an ‘irréalisable’?”, en Steinbock (2022c, 127-141).

Gschwandtner, Christina M. (2022). “Guarding the Heart: The Phenomenality of 
the Heart in Early Christian Asceticism”, en Steinbock (2022c, 19-50).

Husserl, Edmund. (2014). Grenzprobleme der Phänomenologie: Analysen des 
Unbewusstseins und der Instinkte. Metaphysik. Späte Ethik. Texte aus dem Nachlass 
(1908-1937), ed. R. Sowa y Th. Vongehr, Husserliana XLII. Dordrecht: Springer.

Scheler, Max. (1993). El resentimiento en la moral (trad. J. Gaos). Madrid: Caparrós 
Editores. 

—. (2001). Ética. Nuevo ensayo de fundamentación de un personalismo ético (trad. H. 
Rodríguez Sanz). Madrid: Caparrós Editores.

—. (2017). La idea de la paz perpetua y el pacifismo (trad. M. Oliva). Madrid: Guillermo 
Escolar Editor.

Steinbock, Anthony J. (1995). Home and Beyond. Generative Phenomenology After 
Husserl. Evanston: Northwestern University Press.

—. (2007). Phenomenology and Mysticism: The Verticality of Religious Experience. 
Bloomington: Indiana University Press.

—. (2014). Moral Emotions. Reclaiming the Evidence of the Heart. Evanston: 
Northwestern University Press. 

—. (2018). It’s Not about the Gift: From Givenness to Loving. Londres: Rowman & 
Littlefield.

—. (2022a). Mundo familiar y Mundo ajeno. La fenomenología generativa tras Husserl 
(trad. R. Garcés y A. Alonso). Salamanca: Ediciones Sígueme.

—. (2022b). Emociones morales. El clamor de la evidencia desde el corazón (trad. I. 
Quepons et al.). Barcelona: Editorial Herder.

—. (2022c). (ed.). Phenomenology and Perspectives of the Heart. Cham: Springer.
—. (2023). No se trata del don. De la donación al amor (trad. H. Inverso). Salamanca: 

Ediciones Sígueme.
Weil, Simone. (1993). A la espera de Dios (trad. A. López y M. Tabuyo). Madrid: 

Editorial Trotta.

Recibido 03-06-2024

Aceptado 26-07-2024





Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

UNA GÉNESIS NO GENÉTICA*

A NON-GENETIC GENESIS

Rocío Garcés Ferrer

Universidad Diego Portales
rocio.garces@mail.udp.cl

Resumen: En este artículo describo las motivaciones fenomenológicas que con-
dujeron a Edmund Husserl a elucidar un conjunto de fenómenos que agrupó bajo el 
rótulo de “generatividad”, como son el nacimiento, la animalidad del ser humano o su 
pertenencia a una generación o tradición cultural. Voy a tomar como hilo conductor la 
obra de Anthony J. Steinbock Mundo familiar y Mundo ajeno (1995), que propone un 
modo de acceso generativo –distinto del estático y el genético– para tematizar esta clase 
de fenómenos. Con ese fin analizaré primero el significado de la génesis de la experiencia 
y luego examinaré el estatuto metodológico de una generación de la experiencia como 
una “génesis no genética”, así como la posibilidad de que la fenomenología generativa 
sea una fenomenología trascendental no fundacional o co-fundacional.

Palabras Clave: fenomenología, génesis, generatividad, Husserl, mundo familiar, 
mundo ajeno, Steinbock

Abstract: In this article, I describe the phenomenological motivations that led 
Edmund Husserl to elucidate a set of phenomena grouped under the label of “genera-
tivity,” such as birth, the animality of the human being, or her belonging to a genera-
tion or cultural tradition. I will take Anthony J. Steinbock’s Home and Beyond (1995) 
as a guiding thread, which proposes a generative mode of access – distinct from the 
static and the genetic ones – to thematizing this kind of phenomena. To do so, I 
will first analyze the meaning of the genesis of experience, and then I will scrutinize 
the methodological status of a generation of experience understood as a “non-genetic 
genesis”, along with the possibility for generative phenomenology to become a non-
foundational or co-foundational transcendental phenomenology.

Keywords: Alienworld, Homeworld, Genesis, Generativity, Husserl, Phenome-
nology, Steinbock

*Este trabajo forma parte del proyecto de investigación Fondecyt Iniciación nº 11230759, 
financiado por la Agencia Nacional de Investigación y Desarrollo (ANID) del Gobierno de 
Chile.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

Rocío Garcés Ferrer72

1. La génesis de la generatividad

La publicación de Mundo familiar y Mundo ajeno (2022), del fenomenólogo 
norteamericano Anthony J. Steinbock,1 ha supuesto una de las contribuciones 
más originales a la fenomenología en los últimos decenios. Este libro toma como 
objeto el problema de la constitución trascendental del sentido a partir de la 
noción fenomenológica de “generatividad” (Generativität). Si bien los trabajos 
hasta entonces editados sobre esta problemática tenían una relevancia propia,2 se 
trataba de artículos que aparecieron en un contexto en que la noción de genera-
tividad apenas había atraído la atención de las investigaciones sobre Husserl a lo 
largo de gran parte de la segunda mitad del siglo XX. De este modo, la publica-
ción en 1995 de la edición original de Home and Beyond lograba cubrir un vacío 
destacable en la literatura especializada sobre la fenomenología de Husserl. Pero 
con ello lograba algo más. Pues también imprimía un impulso filosófico que 
ensanchaba los límites de la fenomenología desde dentro de ella misma: primero 
por la incorporación y la articulación de nuevos fenómenos-límite susceptibles 
de elucidación fenomenológica, como son los llamados “problemas generativos”; 
y, además, porque ese tipo de fenómenos, junto al modo de abordaje que ellos 
mismos suscitan, dan lugar a un rebasamiento de las fronteras metodológicas de 
la fenomenología husserliana hacia nuevos territorios de la filosofía trascendental. 

Precisamente porque se trata del problema de las fronteras temáticas y meto-
dológicas de la fenomenología, así como de los fenómenos-límite que las eviden-
cian, no resultaba en modo alguno sorprendente que la noción fenomenológica 
de generatividad tuviera dificultades para volverse un objeto específico de las 
investigaciones husserlianas. El propio Husserl comienza a incorporar esta noción 
en un conjunto de manuscritos publicados posteriormente en los tomos XV y 
XXIX de Husserliana, que agrupan inéditos sobre la intersubjetividad y la his-
toricidad redactados durante el último período de su trabajo. ¿Qué motivación 
fenomenológica llevó al filósofo alemán a introducir la cuestión de la generati-
vidad? ¿Qué laguna teórica se proponía cubrir con el análisis de los problemas 
generativos? Sabemos que la generatividad entra en juego en esta etapa final de 
su producción filosófica con el fin de tematizar algunos aspectos que en la génesis 
trascendental del sentido se encontraban ya operativos, mas todavía implícitos, en 

1   Publicación original Steinbock (1995).
2   Me refiero especialmente a los trabajos de Waldenfels (1971, 345-367) y (1992), y Held 
(1992) y (2012).



Una génesis no genética

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

73

tanto modos de predonación de la experiencia del mundo. Son fenómenos tales 
como el nacimiento y la muerte, la animalidad del ser humano y su conexión con 
la biología, la familiaridad y normalidad de la experiencia, la radicalidad del otro 
como ajeno, la pertenencia a una generación, la co-relatividad de mundos fami-
liares y mundos ajenos, la apropiación crítica y el rebasamiento de las tradiciones 
y narraciones históricas y culturales, etc.3 En cierta manera, estos fenómenos van 
a ser estudiados como la predonación (generativa) de la predonación (genética), 
en tanto conforman una aproximación al modo de acceso y la condición de 
posibilidad de la vida histórica e intersubjetiva trascendental. Ellos contribuyen, 
por consiguiente, al constituirse mismo del horizonte, el suelo y el mundo de la 
vida como siempre ya predados en la experiencia. 

¿La generatividad supone, entonces, una ampliación de los temas que se 
vuelven susceptibles de elucidación fenomenológica? ¿Representa por eso mismo 
un afianzamiento del potencial trascendental de la fenomenología husserliana? 
Como vamos a ver en las siguientes páginas, los problemas generativos, desde el 
punto de vista temático, acentúan la historicidad, la intersubjetividad y la sociali-
dad en la teleología inmanente del devenir de la vivencia. Desde el punto de vista 
metodológico, por otra parte, Husserl no dejó de insistir en no pocas ocasiones 
en que una acentuación como ésta ejercía una presión adicional sobre la ya pre-
sionada elucidación fenomenológica de las predonaciones de la experiencia del 
mundo. No cabe duda de que tras la entrada de la generatividad en el “trabajo 
interpretativo” de la fenomenología trascendental se extendía sobremanera su 
rango de tematización. Mas a una con ello se intensificaban las preguntas –ya 
planteadas con motivo de la génesis del sentido y los fenómenos-límite– acerca de 
cómo volver manifiestas, intuibles, las condiciones predadas de la manifestación 
en esa misma manifestación; cómo remitirlas a una evidencia adecuada (no solo 
asertórica sino apodíctica, no solo mediada sino originaria) que descansara en la 
primordialidad del ego o en la subjetividad trascendental; o cómo preservar el 
estatuto trascendental de la investigación fenomenológica en su diálogo con las 
disciplinas mundanas, en particular la historia, la antropología o la sociología, 
pero también la biología. ¿Los fenómenos generativos conducirían, si es que 

3   Una sucinta caracterización de estos fenómenos generativos cabe encontrarla en Hua XV, 
138 n. 2, 171ss.; Hua XXIX, 1-17, 37-46. La elaboración de la Sexta Meditación Cartesiana 
por parte de Eugen Fink aludía brevemente a la cuestión de la generatividad en el marco de 
la pregunta por la unidad de la cientificidad y la historicidad del fenomenologizar, que en 
cuanto tal forma parte de “einer Kulturtradition stehende historisch-generative 
Lebenszusammenhang” (Fink 1988, 113-116). Véase asimismo Hua XV, 339, y Steinbock 
(2022, 388-391).



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

Rocío Garcés Ferrer74

anidan en la experiencia trascendental, a la trascendencia del mundo o más bien 
a la empiricidad del mismo? ¿Cuáles son los límites de los modos de predonación 
de la experiencia? Una fenomenología de la generatividad, ¿suscribe el caracterís-
tico y fundacional anti-naturalismo fenomenológico en torno a la vida psíquica 
y la investigación filosófica? ¿Abre la puerta tentativamente a la naturalización 
de la fenomenología? Lo que todos estos interrogantes ponen de relieve desde 
diferentes puntos de vista es la pregunta central acerca de si la tematización de 
la dimensión generativa de la experiencia obedece todavía al proceso constitu-
yente (donación de sentido) o instituyente (sedimentación) de la experiencia del 
mundo, o si más bien abre un recodo en ese proceso. 

El libro Mundo familiar y Mundo ajeno aborda de lleno estos interrogantes 
mediante una reflexión que aúna rigor filológico, creatividad fenomenológica 
y hondura filosófica. En esta obra Steinbock ofrece un argumento coherente y 
unitario –especialmente por el modo como entrevera lo temático y lo metodo-
lógico– en que además de exponer y analizar desde su ángulo conceptual, histó-
rico y sistemático los textos en que Husserl describe los problemas genéticos y 
generativos, también plantea la cuestión del lugar de lo trascendental según sus 
distintas modalidades tanto genéticas como generativas (ground, terrain, territory, 
earth, home, stamm). Esta exploración le permite formular asimismo una tesis de 
calado acerca del tipo de modificación que conlleva introducir los fenómenos 
generativos en el “trabajo interpretativo” de la fenomenología trascendental, y 
que atañe concretamente al tipo de accesibilidad que los fenómenos generativos 
requieren. La tesis en cuestión afirma que la generatividad del sentido, en tanto 
ella manifiesta las predonaciones históricas, culturales e intersubjetivas del mun-
do de la vida (Lebenswelt) como resultado de la transmisión de una tradición 
antepasada, difiere no solo temática sino sobre todo metodológicamente de una 
eidética y una génesis del sentido. Precisamente porque de esa forma se explicita 
una herencia del sentido ya siempre constituido en la experiencia trascendental, 
la experiencia del mundo se revela de antemano como un mundo que nos es 
familiar o nos es ajeno. Convertir en tema esa densidad generativa según el modo 
de predonación que le es característico, y conforme al abordaje en que ella es 
de suyo accesible, eso es lo que constituye específicamente una fenomenología 
generativa. Lo cual va a suponer un paso significativo en el desarrollo mismo 
de la fenomenología trascendental: la posibilidad misma de una fenomenología 
trascendental no fundacional o co-fundacional. 

El paso a la fenomenología generativa al que estoy aludiendo, ¿se trata de 
una inflexión husserliana o más bien fenomenológica? Como sostiene el propio 



Una génesis no genética

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

75

Steinbock en el texto que abre el presente monográfico, la fenomenología gene-
rativa, pese a no ser explícitamente formulada por Husserl en esos mismos tér-
minos, “tenía que dar ese paso: para Husserl ciertamente, pero de un modo aún 
más significativo para la fenomenología en su conjunto” (Steinbock 2024).4 Lo 
que en el fondo quiere decir esto, en mi opinión, es que el motivo fenomeno-
lógico originario de ir a las cosas mismas se vuelve problemático si la reflexión 
fenomenológica no se abre a los nuevos impulsos metodológicos que la riqueza 
de la experiencia demanda de forma intrínseca. El filósofo norteamericano lo ha 
expresado con elocuencia: hacer fenomenología a la manera de (after) Husserl 
supone hacer fenomenología después de (after) Husserl (Steinbock 2017, xiii, 
y 2024). He ahí el doble sentido de que la fenomenología generativa vaya tras 
Husserl.

En el presente trabajo me propongo ofrecer una génesis de la generatividad 
que reconstruya tanto la motivación fenomenológica que llevó a Husserl a intro-
ducir los problemas generativos, como también el estatuto metodológico que de 
esa manera alcanza la generación trascendental del sentido. Voy a circunscribir 
esta doble finalidad de motivación y estatuto a la pertinencia de una génesis no 
génetica (generatividad) y a las dificultades que entraña una génesis no generativa 
(génesis pura). Mi hipótesis de lectura es que el alcance de una fenomenología 
generativa trascendental pero no fundacional (o co-fundacional) se dirime en 
el entrecruzamiento de estos dos tipos de génesis, que en el nivel temático se 
expresa asimismo como el solapamiento entre el suelo de la experiencia (mundo 
de la vida) y el subsuelo de la tradición (mundo familiar y mundo ajeno). Tan 
insoslayable como la indisociabilidad experiencial de suelo y subsuelo resulta 
ser su separación metodológica, como espero mostrar haciendo hincapié en la 
pregunta retrospectiva (Rückfrage) de la fenomenología genética (secciones 2-3). 
Justo en este punto voy a insistir en cómo el método regresivo matiza la vía 
cartesiana de la fenomenología, es decir, el fundacionalismo del ego primordial 
como forma privilegiada de la subjetividad trascendental. A lo largo de mi plan-
teamiento tomaré como hilo conductor el libro Mundo familiar y Mundo ajeno de 
Steinbock, pero prestaré una especial atención a la doble generación del sentido 
(constituyente e histórica) que es característica de la fenomenología generativa y 
que se revela de forma más nítida en la experiencia liminar del mundo familiar 
y el mundo ajeno (secciones 4-5).

4   “La fenomenología generativa, por su propia naturaleza, tendrá que trascender incluso la 
figura histórica ‘Husserl’” (Steinbock 2022, 42).



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

Rocío Garcés Ferrer76

2. La génesis como suelo de la experiencia 

Tal y como se subraya desde el inicio de la “Introducción” a Mundo familar y 
Mundo ajeno, la pregunta por el lugar (de lo) trascendental de la fenomenología 
constituye un motivo central de la economía argumentativa de la fenomenología 
generativa (Steinbock 2022, 47-52). Pero, según veremos, el grueso del interés 
del filósofo norteamericano consistirá en desligar la condición trascendental de 
la fenomenología de su condición fundacional unilateral y epistemológica. En 
ese sentido, el análisis de la generatividad nos va a permitir desplazar la condi-
ción trascendental de la fenomenología respecto de su acreditación según un 
único modo de donación y de evidencia, como es la donación presentacional y 
la evidencia intuitivo-perceptiva. Sin embargo, este desplazamiento, motivado 
por la introducción de los fenómenos generativos en lo que el propio Husserl 
llamará el “trabajo interpretativo” de la fenomenología, en modo alguno va a 
suponer algo así como una supresión del fundacionalismo. Se trata antes bien 
de una ampliación del campo de la experiencia trascendental en su concreción, 
en donde la Begründung cumple sin duda un rol específico, mas no exclusivo, 
en capas importantes de esa experiencia, y en donde el fundacionalismo pue-
de ser consecuentemente entendido de diversas maneras. De acuerdo con esta 
argumentación, esa idea ampliada de lo trascendental es, efectivamente, una 
experiencia de concreción a diferencia del formalismo trascendental kantiano, 
pero lo es a diferencia asimismo de la evidencia apodíctica originaria de corte car-
tesiano. De este modo, la ampliación del campo de la experiencia trascendental 
reclama para sí tipos de evidencia que no se reducen ni a la auto-intuitividad o 
auto-percepción egológica, ni tampoco a la construibilidad de una deducción. 
Lo trascendental no fundacional, que es en lo que la fenomenología generativa 
misma va a consistir, resulta ser entonces un tipo genuino de experiencia anclada 
en nuestras vivencias (frente a Kant), pero no a la manera de una mera intuición 
psicológico-perceptiva (frente a Descartes). Lo decisivo, en opinión de Stein-
bock, consiste en ser receptivos a la riqueza de la experiencia desde dentro de la 
experiencia.5 ¿Qué implicaciones entraña esto para el concepto de constitución? 
¿Y para el estatuto de la subjetividad constituyente? 

5   Steinbock (2007, 1-20) y (2017) ha insistido en la diferencia entre el tipo de evidencia que 
es característico de la “presentational givenness” y el que es propio de la “vertical givenness”. 
Con ello busca evitar tanto una egología autointuitiva como una construcción metafísica, con 
el fin de “evaluar lo que concretamente se da en la experiencia humana y en ampliar, por 
tanto, nuestra noción de evidencia” (Steinbock 2007, 1). A este tipo de evidencia también lo 
ha denominado “the evidence of the heart” (Steinbock 2014 y 2021). En la conferencia que 



Una génesis no genética

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

77

En todo caso debe entenderse como una ampliación de qué cabe entender 
por fenomenología trascendental. Esta última, como es sabido, tiene precisa-
mente como objetivo describir la constitución de la experiencia del mundo a 
partir de las operaciones constituyentes de la subjetividad.6 Estas operaciones se 
manifiestan a través de una doble reducción (psicológica y fenomenológica) que 
se efectúa en el campo de la experiencia circunscrito frente a la actitud natural.7 
Es en el campo mismo de la experiencia donde se manifiestan las operaciones 
constituyentes de la experiencia. Con la elucidación fenomenológica de este pro-
ceso trascendental y donador de sentido sale a la luz la experiencia del mundo en 
cuanto tal, que por eso mismo no es ni la del mundo en sí ni tampoco solamente 
la del mundo para mí. Se trata antes bien de una “trascendencia en la inmanencia” 
(Hua III, §57, 138).8 Es la constitución del mundo de la experiencia (trascen-
dental) la que revela la experiencia del mundo (trascendencia). Por consiguiente, 
la fenomenología trascendental describe la manifestación del mundo a través de 
la revelación de las estructuras subjetivas que posibilitan dicha manifestación, 
lo cual convierte a la subjetividad trascendental en un “reino absolutamente 
autónomo de experiencia directa” y en la “morada originaria [Urstätte] de toda 
donación de sentido y verificación de ser” (Hua V, 139, 141).9

El propio Husserl ha subrayado en no pocos lugares que el estatuto trascen-
dental de la investigación fenomenológica sigue siendo, bajo inspiración kan-
tiana, una pregunta por las condiciones de posibilidad a priori de la experien-
cia, incluso si su idea de ese estatuto problematiza el marco científico-natural y 
epistemológico de la empresa crítica kantiana, que a su modo de ver dejó toda-
vía incuestionadas, o incluso impensadas como “discurso mítico”, importantes 
estratos del mundo de la experiencia (Hua VI, §30).10 Justo por eso el impulso 

abre este monográfico retoma esta distinción en el contexto de la conformación de la fenome-
nología generativa (Steinbock 2024). 
⁶   Hua I, §§ 30-36, 54; Hua III, §§ 33, 80; y Hua VI, §§ 14-27, 56-73.
7   Hua I, §11; Hua III, §§ 56-61; y Hua IX, 260, 280ss.
8   Hua I, §§ 11, 65; Hua XIII, 169. Sobre este punto consúltese asimismo Welton (2000, 
70-95).
9   Por eso Fink ha podido decir que esta subjetividad trascendental es “portadora de validez 
[Geltungsträger] de todas las valideces del mundo, una ‘vida de la conciencia’ que mantiene al 
mundo en validez y que reiteradamente le confiere validez” (Fink 1966, 174). El “Epílogo” al 
primer tomo de Ideas, publicado en 1930 con ocasión de la traducción inglesa de este libro, 
incluye algunas de las páginas más relevantes sobre el sentido de esta la subjetividad trascen-
dental fenomenológica (Hua V, 138-162).
10   Véase su texto con motivo del segundo centenario del natalicio de Kant en 1924 (Husserl 
2019, 427-478). Kern (1964), Ricoeur (2004: 273-313) y Rizo-Patrón (2012) han medido 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

Rocío Garcés Ferrer78

trascendental de la fenomenología, en su objetivo de captar de forma adecuada 
todas las aristas de ese mundo de la experiencia como correlato de la experiencia 
del mundo, termina siendo una investigación filosófica aún más concreta que la 
kantiana. Su aspiración, en ese sentido, no se limita a subrayar el decisivo corre-
lato intencional a priori entre subjetividad y objetividad, es decir, la reflexividad 
siempre ya operativa en toda apertura al mundo (KrV, B93). Esto, sin duda, es 
trascendental, mas no lo suficientemente trascendental. La tesis de la correlación 
a priori entre conciencia y mundo, si es que presume de ser trascendental hasta la 
trascendencia, debe ser comprendida en verdad como una tesis de la concreción. 
No otra es la razón de que Husserl haya sostenido desde el principio mismo de 
la fenomenología que nuestra relación con los fenómenos es inseparable de sus 
modos específicos de darse (Gegebenheitsweisen), en tanto se dan “para actos de 
pensamiento formados de ciertas maneras” (so und so geformten Denkakten) (Hua 
II, 71-72; Hua III, §42).11 

Como veremos más adelante, la fenomenología generativa de Steinbock no 
viene sino a reforzar este impulso metodológico originario de la fenomenología, 
en virtud del cual cada tipo de manifestación exige un tipo especial de abordaje 
o modo de acceso. Ser receptivos a la diversidad y riqueza de lo que se da en la 
experiencia según sus distintos modos de donación es otra manera de llevar a 
concreción el a priori de la correlación, pero también de ampliar el horizonte de 
la fenomenología. El carácter trascendental de esta última debe pasar, en conse-
cuencia, por prestarle la suficiente atención al “constituirse” de la donación mis-
ma del objeto. De ahí que, en rigor, la condición a priori que la fenomenología 
trascendental trata de identificar incida en esa misma condición de constitución, 
que, ya se ha señalado, remite a una subjetividad trascendental constituyente, 
donadora última de sentido y no solamente aperceptiva, como la kantiana. La 
pregunta que deberemos hacernos después es en qué medida esa concreción del 

el grado de apropiación y distancia que Husserl toma respecto a Kant. Steinbock (2022, 134-
138) recalca la importancia que para Husserl tuvo la lectura de Kant a la hora de reinterpretar 
la lógica del presupuesto (Voraussetzung) en Investigaciones lógicas en términos de lo sobreen-
tendido (Selbstverständlichkeit): “[B]ajo el rótulo ‘presupuesto’ describimos el sentido general 
de la vida natural que ella siempre lleva consigo en cuanto tal” (Husserl 2019, 443).
11   Lo leemos igualmente en Husserl (2011, 171): “Aquí también ‘acontece’ el ‘constituirse’ 
del correspondiente objeto, que se produce en actos de pensamiento formados de ciertas 
maneras. Y la conciencia, en la que tiene lugar la donación de las cosas, no es algo así como 
una mera caja en que esos datos están sencillamente dados, sino que la conciencia que ve es 
actos de pensamiento formados de ciertas maneras. Y las cosas, que no son los actos de pen-
samiento, están sin embargo constituidas en ellos, vienen a donación en ellos; y, por princi-
pio, los objetos se muestran como lo que son solo cuando están constituidos de esta manera”.



Una génesis no genética

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

79

“constituirse” trascendental de la experiencia conlleva o no una modificación de 
la manera como entendemos esa subjetividad y su funcionalidad de Geltungs-
träger y Urstätte.

En cualquier caso, ya sea a partir de un método estático (que tematiza estra-
tos y estructuras de la experiencia) o de un método genético (que tematiza el 
devenir de esa experiencia en el individuo), de lo que se trataba con ese impulso 
metodológico de la fenomenología era de acceder a las estructuras subjetivas a 
priori que posibilitan y dan sentido a la manifestación del mundo.12 Para la con-
creción de semejante condición trascendental resultó más que decisiva la apertura 
del trabajo de Husserl a la fenomenología genética, especialmente a partir de la 
década de 1920. Con ello buscaba vincular el devenir del individuo y la especie 
a las operaciones constituyentes de la subjetividad trascendental. El arco de esta 
investigación, que es una génesis del sentido centrada tanto en el yo pasivo como 
en el yo activo, goza, como sabemos, de harta amplitud. Pues incluye desde 
las predonaciones de la percepción y la Seelenlebens (tiempo inmanente de la 
conciencia, inconsciente, instinto, sueño, síntesis pasivas, leyes de asociación y 
atención, etc.) hasta los horizontes de la cultura y la historia (hábitos, institución, 
sedimentación y reactivación de significados culturales y científicos, etc.). Así es, 
a fin de cuentas, como la fenomenología alcanza a adentrase en una doble serie 
genética hacia los aspectos predados de la experiencia.13 Mas a una con ello asis-
timos a lo determinante, a la concreción del “constituirse” mismo de la donación 
como el “constituirse” mismo de la predonación.

En ese sentido es difícil subestimar la importancia que a tal fin adquirió 
el concepto de mundo de la vida (Lebenswelt), en cuanto precipitado de los 
sedimentos relativos a esa génesis no solo en la actitud natural sino también en 
la actitud científica (Hua VI, §§ 28-38).14 De algún modo esos sedimentos se 
desarrollan asimismo como un horizonte (Horizon) de implicaciones intencio-
nales que también constituyen el suelo (Boden) del mundo de la experiencia. 
Horizonte y suelo, lo sobreentendido del Lebenswelt, operan por consiguiente 

12   Véase Husserl (2018) y Welton (2003, 255-288).
13   Se trata de una doble génesis de la pasividad y de su posibilidad de devenir en actividad o 
espontaneidad (Hua IV, §5; Hua I, §38). Sobre el origen y el estatuto de la génesis fenome-
nológica destacan los trabajos de Montavont (1999) y Osswald (2016). Véase asimismo 
Derrida (1990). 
14   Una versión preliminar del Lebenswelt como mundo o experiencia natural de la vida pue-
de encontrarse en Hua IV, §64, 374s. y Hua XIII, 122s. Sobre el concepto de mundo de la 
vida véase Landgrebe (1968, 62-97), Waldenfels (2001) y Ricoeur (2004, 372ss.).



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

Rocío Garcés Ferrer80

a la manera de una latencia constitutiva en la experiencia, cristalizada en una 
miríada de fenómenos que este método de la fenomenología, mediante la ley de 
la génesis trascendental (Hua I, §32), pretende identificar y remitir a sus Quellge-
bungen, tanto a su operación instituyente originaria como a su acto fundacional 
en la subjetividad. El mundo de la vida y su entrelazamiento con el horizonte 
de implicaciones y el suelo de la experiencia representan al respecto recursos 
temáticos y metodológicos (Genesisfundierung) para develar los presupuestos en 
los que “siempre ya” acontece de antemano la experiencia de la trascendencia 
del mundo. Lo que a mi modo de ver resulta crucial en esta profundización en 
lo sobreentendido, más que la postulación de un Ur-Anfang susceptible de ser 
teleológicamente reinstituido, o un procedimiento que busca progresar hacia el 
aseguramiento de estructuras intencionales (Steinbock 2022, 57ss.), es el modo 
específicamente metodológico en que se plantean preguntas retrospectivas sobre 
las capas anónimas y pasivas de la constitución del sentido, sobre un origen del 
devenir que en origen es en sí mismo devenir. 

3. La pregunta retrospectiva y la vía cartesiana

Esta sucinta descripción temática y metodológica de la génesis del sentido 
tenía como finalidad delimitar precisamente qué clase de abordaje requiere el 
acceso al ámbito de la predonación (Vorgegebenheit) de la experiencia. En el movi-
miento que va desde el “constituirse” de la donación del objeto al “constituirse” 
mismo de la predonación del mundo de la vida, ahí el horizonte y el suelo de la 
experiencia ponen de relieve la concreción de la condición trascendental que bus-
ca la empresa fenomenológica. Profundizan en la accesibilidad a los fenómenos 
en su modo de darse, que es justo en tanto siempre ya predados, o sea, ahondan 
en los modos de predonación en cuanto correlativos a los modos de constitución. 
A este respecto resulta conveniente insistir en que el método genético procede 
de forma especial mediante una pregunta retrospectiva (Rückfrage) que toma 
como punto de partida el mundo de la vida e interroga por la historia de sus 
objetivaciones en relación a la conciencia (Hua VI, §§ 50-53), lo cual “requiere 
una reflexión [Besinnung] sobre el suelo de las presuposiciones últimas [des Bodens 
letzter Voraussetzungen] en que arriga toda esta problemática”.15 Con el enfoque 

15   La forma primera en que se desarrolla esta clase de pregunta consiste en remitir la ciencia 
físico-matemática a sus premisas mundovitales mediante un procedimiento arqueológico en 
zig-zag (Hua VI, §9, 59). Pero su forma más acabada se encuentra en el famoso apéndice 
“Origen de la geometría” (Hua VI, 366ss.). Derrida (1962, 35s.) puso en valor este 



Una génesis no genética

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

81

regresivo entran entonces en consideración fenomenológica las descripciones 
concretas del “vivir natural”, de la “experiencia natural del mundo”, sin nece-
sidad de dar el salto apresurado a la conciencia como última verificación de su 
legitimidad. “[E]l examen no versa sobre qué es el mundo de la vida –sostiene 
Steinbock (2022, 163)– sino sobre cómo el mundo de la vida está ya siempre 
operativo en tanto mundo de la vida”. Es decir, la pregunta atañe a la manera 
misma en que el Lebenswelt es operativo en su predonación (Hua VI, §38, 149), 
donde la conciencia y el mundo se revelan co-originariamente. Ahí reside precisa-
mente la concreción de la doble serie genética a la que he aludido en el epígrafe 
anterior. Según sus elementos más específicos, que concretan lo sobreentendido 
de horizonte y suelo, lo que de esta forma se hace explícito es el modo en que 
en la experiencia del mundo opera en devenir una constitución tempo-histórica 
y una constitución afectivo-normativa desde el marco de la intersubjetividad. 

Con la constitución temporal, por un lado, la experiencia del mundo se 
manifiesta en un flujo que entrevera la vivencia del presente con la retención 
del pasado y la protención del futuro en una historia inmanente intencional.16 
Con la constitución normativa, por el otro, la experiencia del mundo se articula 
a partir del conjunto de normalidades y anormalidades que orientan el devenir 
de la vivencia. Comprender cómo opera esta experiencia normativa resulta de 
especial importancia para la redefinición de lo trascendental y para el rol que 
juega la subjetividad constituyente del sentido. Y es que Husserl ha examinado la 
experiencia de las normas a partir de sus análisis sobre la afectividad, que aborda 
en términos de relieve afectivo (affektive Relief).17 A partir de ahí la vivencia se 
convierte en un campo de relieves afectivos en el que se manifiestan tendencias y 
preferencias del sentido y en el que ellas adquieren una cierta preponderancia o 
prominencia (Abgehobenheit) en la manifestación. Estas prominencias y relieves 
son dirigidas por un vector teleológico que discrimina tipicidades y optimida-
des, por lo que conforman esferas de normalidad y anormalidad. “La génesis 

procedimiento con ocasión de su traducción y comentario de este apéndice y, a partir de ahí, 
Ricoeur (2004, 363ss.) analizó la relación entre Rückfrage y Lebenswelt tanto desde el punto 
de vista ontológico (el mundo en tanto originario) como epistemológico (fundamentación de 
las ciencias). Véase asimismo Derrida (1990, 86ss.) y Carroccio (2021). Cabe destacar que en 
el excurso “Natur und Geist” a sus lecciones de Introducción a la ética de 1920 y 1924, Hus-
serl se refirió a este proceder como un “Methode des Abbau”, un desmontaje, desmantelamien-
to o deconstrucción que tiene como finalidad destratificar (entschichten) las capas de sedimen-
tación y acrecentamiento del sentido en el mundo circundante (Hua XXXVII, 287ss.). Véase 
también HuaMat VIII, 108s.
16   Hua X; Hua I, §37. Véase Carr (1974).
17   Hua XI, §§ 32-35; Hua XIII, 360ss.; Hua XV, 227ss.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

Rocío Garcés Ferrer82

temporal misma de lo óptimo, que da lugar a lo típico, es la que produce una 
norma típica duradera” (Steinbock 2022, 244). Todo ello genera la doble serie 
genética de habitualidades sedimentadas en el mundo de la vida como la historia 
de sus objetivaciones, tanto las científicas cuanto las pre-científicas (Hua I, §§ 32, 
38-39). Y revela que la constitución del sentido también obedece de algún modo 
a una formación del sentido: el acento que aquí se pone en el fluir del tiempo 
y en la suscitación de normas subraya el papel de la historia, la comunidad y la 
intersubjetividad en el análisis de la vivencia. Lo que genéticamente se volvía 
patente en su latencia es, pues, el constituirse mismo de lo predado: el suelo de 
un devenir primordial que ya no es una fundación en su respecto de fundamen-
tación racional del sentido (Grund), sino aquello que desde el punto de vista del 
análisis trascendental regresivo opera como “Boden”. ¿Pero cabe entender el suelo 
de la experiencia, que devela la co-originariedad de conciencia y mundo, como 
alguna clase de fundación?

Según he subrayado en estas líneas, el trabajo de Steinbock en Mundo fami-
liar y Mundo ajeno muestra un especial interés en esta fenomenología regresiva 
al suelo genético a partir del concepto husserliano de “Erdboden” (suelo-tierra), 
justo para señalar que con este esquema se va produciendo un gradual abando-
no de la centralidad de la conciencia representacional (intuitiva-reflexiva) y del 
fundacionalismo (Begründung) en las operaciones constituyentes de sentido. Se 
trata entonces de la descentralización de la egología de cuño cartesiano que quiere 
situarse “por encima” del mundo para contemplarlo como un fenómeno, a la 
manera de un objeto aunque sea como la totalidad de los objetos del mundo, en 
tanto mero correlato de la res cogitans. Sabemos que el propio Husserl ya detectó 
esta tendencia de su investigación fenomenológica trascendental, en que asigna 
un privilegio metodológico a las actitudes que pretenden situarse “por encima del 
suelo” (Hua VI, §§ 40-43).18 Lo ha comentado con elocuencia Steinbock (2022, 
175) al hilo de esta cuestión: “El mandato cartesiano exige que abandonemos el 

18   Lo afirma Husserl: “[El] camino que denomino ‘cartesiano’ […] tiene la gran desventaja 
de que conduce como por un salto al ego trascendental, pero como de ese modo tiene que 
faltar toda explicación precedente [el Lebenswelt], lo vuelve visible [a ese ego trascendental] en 
una aparente vaciedad de contenido, donde uno queda en principio sin saber qué tiene que 
ganarse con ello, y sabiendo aún menos cómo a partir de ahí tiene que ganarse una ciencia 
fundamental completamente novedosa” (Hua III, §43, 157-158). Sobre las distintas vías de 
la fenomenología husserliana puede consultarse Kern (1997). Dos textos importantes sobre 
los límites de esta “vía cartesiana” son Landgrebe (1968, 250-320) y Patocka (2004, 187-
240). Ellos muestran, además, que el debate acerca de las distintas vías también concierne al 
peso de Descartes y Kant en estos caminos fenomenológicos.



Una génesis no genética

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

83

mundo de la vida predado como suelo, que nos elevemos a nosotros mismos por 
encima de él, que nos restemos y eliminemos a nosotros mismos de ahí, y que, a 
partir de nuestra propia habilidad y nuestro dominio, de nuestra propia voluntad 
libre, creemos nuestro propio suelo”. Frente a esta “vía cartesiana” parecía abrirse 
para Husserl otra vía que partía más bien, como vimos, de que “el mundo de la 
vida está ya siempre ahí, existe para nosotros de antemano, es el ‘suelo’ [Boden] 
para todos” (Hua VI, §40, 145). Pero lejos de reintroducir con ello una actitud 
natural, fáctica, que habría que poner entre paréntesis, este suelo se manifiesta 
como una modalidad a priori –por tanto trascendental– de nuestra experiencia:

El suelo-tierra es precisamente aquello respecto a lo que no podemos 
estar “por encima” en ningún sentido en absoluto; es aquello desde donde un 
ego o una comunidad de egos son donadores de sentido. El suelo-tierra […] 
tiene un alcance trascendental en la medida en que no es únicamente un 
correlato sino una modalidad en que el mundo de la vida es constitutivo de 
nuestra experiencia. Así pues, para el pensamiento fenomenológico-trascen-
dental (que revela el suelo-tierra en términos regresivos) es particularmente 
imposible elevarse por encima del mundo de la vida como suelo, proceder 
sin esa base, como flotando (Steinbock 2022, 176).19

En rigor, entonces, una vía del mundo de la vida en que la prioridad dona-
dora de sentido no la tiene la conciencia “por encima del suelo” sino la co-ori-
ginariedad de la vida de la conciencia en el mundo, desde el suelo-tierra, eso no 
parece comprometer el estatuto trascendental de la fenomenología. Además de 
porque es una modalidad a priori de la experiencia, no lo compromete porque 
nos abre a otro sentido de “trascendental” que no es unilateralmente fundacional 
a la manera del Begründung sino a la manera de una fundación recíproca que se 
tematiza en una condicionalidad regresiva.20 De nuevo en opinión del autor de 
Mundo familiar y Mundo ajeno: 

19   En el famoso texto “La Tierra no se mueve” Husserl (2019, 615-636) analiza ese suelo-
Tierra como un suelo-originario (Urboden). Véase asimismo Steinbock (2022, 176-189).
20   Steinbock (2022, 44-47) diferencia dos modos de entender la fundación (Fundierung) en 
las Investigaciones lógicas: la fundación unilateral y la fundación recíproca. Cuando en Ideas I 
se identifica la fundación con la evidencia como autopresencia plenificante, se vuelve sinóni-
ma de la “fundamentación epistemológica” (Begründung). Al punto que “[l]a fundación, a 
través de la evidencia, se convierte en un fundamento [Grund]”. Sobre el sentido de funda-
ción en Husserl véase Rizo-Patrón (2012, 378ss.).



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

Rocío Garcés Ferrer84

La filosofía es trascendental no porque pueda descubrir un punto de par-
tida absoluto, sino porque pregunta retrospectivamente por las convicciones 
atemáticas que son propias tanto de la vida científica como de la vida no 
científica, y por las condiciones de posibilidad de la experiencia en cuanto 
tal. […] Al orientar el método trascendental a partir del tema de los presu-
puestos […] y comprender el pensamiento trascendental como una pregunta 
retrospectiva […], el procedimiento general del método trascendental queda 
definitivamente transformado. Dicho con más exactitud, el procedimiento 
del método trascendental según la vía cartesiana queda invertido (Steinbock 
2022, 135, 137).

Esta inversión del método trascendental –que va de la conciencia al mun-
do de la vida, de situarse “por encima del suelo” a echar pie en tierra– vuelve 
manifiesto el límite de la dimensión fundacional de la vía cartesiana, tanto por 
referencia al problema del mundo como a la comprensión de la subjetividad 
trascendental. Lo que está en cuestión es, pues, la modalidad del mundo en 
tanto fenómeno objetual o cósico de totalidad, así como la modalidad de la 
subjetividad trascendental en tanto egología. De esta forma, si bien es verdad 
que la Rückfrage se encuentra ante la dificultad de reconducir las condiciones 
de posibilidad de la experiencia (las predonaciones del mundo de la vida) a 
donaciones evidentes (presentes) para una conciencia pura, también lo es que 
esa dificultad descansaría en último término en una triple confusión: la del 
estatuto trascendental del mundo con un horizonte de horizontes; la del suelo 
como presupuesto mundovital de la experiencia con un “cogitatum” a gran 
escala; y lo que es aún más fundamental, la de la autodonación intuitiva del ego 
cogito con su función trascendental.21 Pero no todo lo predado puede retornar 
a la esfera de las evidencias inmanentes, ni legitimarse mediante la reducción 
a una auto-manifestación de la conciencia. No por así intuible es el mundo 
de la vida más experienciable. De hecho se vuelve aún menos experienciable 
desde ese marco epistemológico, precisamente por su estatuto de fenómeno 
ya siempre predado. Es más: ejercer ese tipo de presión conlleva el peligro de 
evidenciarlo mediante un recubrimiento bien psicológico, bien metafísico que 
suplantaría el carácter predado y sobreentendido del Lebenswelt. El mundo de 
la vida es Boden no por así intuible sino por concreto, y eso reclama su modo 
propio de acceso, su modo específico de evidencia y su modo característico 
de reflexividad de acuerdo con su modo concreto de experiencia. Y adonde la 

21   Steinbock (2022, 161). Landgrebe (1968, 313) ha subrayado cómo estas modalidades de 
mundo, subjetividad y presupuesto incurren en una suerte de ilusión trascendental.



Una génesis no genética

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

85

reconducción de la pregunta retrospectiva nos lleva no es sino a la concreción 
misma de esas modalidades.22 

Lo que realmente está en cuestión, por ende, es la forma en que estas moda-
lidades de mundo, presupuesto y subjetividad, comprendidas según la vía car-
tesiana, pueden todavía converger con una génesis fenomenológica cuya inda-
gación aspira a ser plenamente trascendental. ¿Está obligada la fenomenología, 
entonces, a repetir lo que Husserl denomina como el error de Descartes (Hua 
I, §10, 63-64)? El autor alemán lo ha expresado en toda su radicalidad: “Si nos 
mantenemos fieles al radicalismo de la autorreflexión [Radikalismus der Selbst-
besinnung], y, por tanto, al principio de la pura ‘intuición’ o evidencia, o sea, 
si no dejamos valer aquí nada más que aquello que encontramos efectivamente 
en el ámbito del ego cogito abierto por la epojé, y sobre todo aquello que ha sido 
dado de una manera absolutamente inmediata [ganz unmittelbar gegeben haben]”, 
entonces la fenomenología parece abocada a “no cruzar la puerta de entrada 
de la auténtica filosofía trascendental”. Y “si no afirmamos nada que nosotros 
mismos no veamos”, entonces la fenomenología está obligada a elegir entre su 
herencia cartesiana y su exigencia trascendental. ¿Constituye esto algún tipo de 
fracaso, según ha sostenido Landgrebe (1968, 253)? ¿Quizá la “aporía fundacio-
nal” de la reflexión fenomenológica, de acuerdo con Steinbock (2022, 380)?23 
Según veremos a continuación, la disociación de la equivalencia programática 
entre la fenomenología trascendental y la epistemología cartesiana posibilita un 
ensanchamiento no solo metodológico sino también temático de los elementos 
predados de la experiencia. Se vuelven manifiestos otros aspectos del mundo, el 
presupuesto y la subjetividad, y se incorporan a la elucidación trascendental. La 
pregunta es si la fenomenología regresiva acerca de estos aspectos del mundo de 
la vida puede seguir siendo solamente genética.

22   Vigo (2023) ha estudiado la superación de los límites del cartesianismo y la progresiva 
concreción genética en la fenomenología trascendental del último Husserl.
23   Landgrebe (1968, 271, 319-320) ha insistido en el carácter productivo de este fracaso 
como impulso de la autorreflexión metodológica y la ampliación temática de la fenomenolo-
gía. Por ese motivo Welton (2000, 158ss., 286-288) ha sugerido desarrollar una “vía indirecta” 
en contraposición a la vía egológica cartesiana, que es directa e inmediata al poner entre parén-
tesis las estructuras mundanas. Esta nueva vía de la pregunta retrospectiva, también denomi-
nada “vía kantiana”, toma como hilo conductor una ciencia empírica (la psicología, la 
biología, la sociología, la antropología) para remitirla después a su constitución transcendental. 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

Rocío Garcés Ferrer86

4. La generatividad como subsuelo de la tradición 

Llevado justamente por la exigencia de reconducir aún más a tema lo que de 
antemano siempre ya pertenece al sentido del mundo de la vida y se da en la forma 
de estar predado, Husserl advirtió en determinados enclaves textuales –muchos de 
ellos inéditos– sobre la especificidad de algunos fenómenos con difícil encaje dentro 
de la tipología temática de las experiencias genéticas. Según ya mencioné, se trata 
de fenómenos tales como el nacimiento y la muerte, la animalidad del ser humano 
y su conexión con la biología, la familiaridad y normalidad de la experiencia, la 
radicalidad del otro como ajeno, la pertenencia a una generación, la apropiación 
crítica y el rebasamiento de las tradiciones y narraciones históricas y culturales, etc. 
Husserl agrupó este conjunto de fenómenos bajo el concepto de “generatividad”. 
Como salta inmediatamente a la vista, la generatividad intensifica la doble serie 
genética de predonaciones (pasivas y horizónticas) ya señaladas anteriormente, o 
sea, la historicidad, la intersubjetividad y la socialidad en la teleología inmanente 
del devenir de la vivencia, por cuanto tematiza algunos aspectos que en la génesis 
trascendental del sentido se encontraban todavía implícitos en la predonación 
de la experiencia del mundo. No cabe duda de que con la introducción de los 
fenómenos generativos, además de acentuar la condición experiencial límite de lo 
predado (Steinbock 2017, 3-16), Husserl logra dotar de mayor relieve a la tarea de 
concreción y a la condición de constitución que la fenomenología busca elucidar en 
tanto investigación trascendental. En ese respecto cabe interrogar si los problemas 
generativos se manifestan como un pliegue ulterior de la predonación genética o 
más bien como la predonación (generativa) de la predonación (genética). ¿Qué 
consecuencias metodológicas implica una dirección u otra de la predonación?

Desde esta perspectiva no podemos dejar de apreciar que sea justo hacia el 
final de las Meditaciones cartesianas (1931) donde el filósofo alemán justifique la 
introducción de los problemas generativos, con el fin de que el comienzo de la 
Seelesleben también sea cubierto por el manto de la fenomenología trascendental. 
En cierta manera es el método genético mismo, con sus preguntas retrospectivas, 
el que requiere abrirse a los problemas generativos, lo cual va a evidenciar todavía 
más los límites metodológicos del cartesianismo fenomenológico. “Desde el punto 
de vista objetivo, el niño ‘viene al mundo’. ¿Cómo se llega a un ‘comienzo’ de su 
vida anímica?” (Hua I, §61, 168).24 Solo una ampliación del abanico de temas 

24   Esta pregunta obtiene un mayor rendimiento fenomenológico en el Beilage XLV de Hua 
XV, 604-606, donde el nacimiento representa el “Unterlage” del “erste Aktus”.



Una génesis no genética

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

87

susceptibles de elucidación fenomenológica (phänomenologische Aufklärung) podría 
evitar, concluye Husserl, que esta pregunta por lo predado de una donación tan 
radical como ésa pusiese en “problemas esenciales a una fenomenología constitu-
tiva en tanto fenomenología trascendental”. Según puede observarse, entonces, 
hacia el final de las Meditaciones cartesianas, en el contexto de la célebre Quinta 
Meditación, se expresa la misma preocupación que ya advertíamos al comienzo de 
la obra (Hua I, §10): ¿Cómo mantener el rol trascendental de la fenomenología a 
la vez que ella es receptiva a la riqueza de la experiencia en sus distintos modos de 
darse o predarse? De esta forma, elevar los fenómenos generativos a tematización 
en su predonación, introducirlos en el “trabajo interpretativo”, busca reforzar el 
estatuto trascendental de la fenomenología. Pero con este refuerzo Husserl lleva el 
punto más allá:

En amplia medida, los problemas genéticos –y, por cierto, como es 
natural, el de los niveles primeros y más fundamentales– ya han sido efecti-
vamente introducidos en el trabajo fenomenológico real. Este nivel funda-
mental es, naturalmente, el de “mi” ego en su esencialidad propia primordial. 
Pertenecen a este lugar la constitución de la conciencia interna del tiempo 
y toda la teoría fenomenológica de la asociación; y todo lo que encuentra 
mi ego primordial en la auto-exposición intuitiva originaria [ursprünglicher 
anschaulicher Selbstauslegung] se transfiere sin más […] a todo otro ego. Solo 
que con ello, ciertamente, todavía siguen intactos los problemas generativos 
[generativen Probleme] arriba mencionados: el nacimiento, la muerte, el nexo 
generativo de la animalidad [Generationszusammenhang der Animalität], que 
pertenecen evidentemente a una dimensión superior y que suponen un tra-
bajo interpretativo sobre las esferas inferiores tan inmenso que no podrán 
convertirse en problemas de trabajo hasta dentro de mucho tiempo (Hua 
I, §61, 169).25

No está de más señalar asimismo que el manuscrito preparatorio de las con-
ferencias de París (1929) insistía precisamente en esta dificultad, la de si todavía 
es posible cubrir estos fenómenos generativos con las investigaciones genéticas ya 
bien desarrolladas en este período de su trabajo. Ahora son las dos series genéticas 

25   En Crisis Husserl también introduce los problemas generativos como profundización en 
el estatuto trascendental de la fenomenología, en este caso con un énfasis muy nítido sobre la 
serie histórica y social que va de lo genético a lo generativo. Véase, por ejemplo, Hua VI, §55, 
191s. Este énfasis se vuelve más patente en los complementos a esta obra de Hua XXIX, tal y 
como ha mostrado Steinbock (1994). 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

Rocío Garcés Ferrer88

–tanto la microserie de la percepción como la macroserie de la historia– las que 
se concentran en una sola serie bajo la pregunta por la naturaleza de la genera-
tividad. Estamos así en condiciones de acreditar que la génesis se convierte en 
el nexo generativo concreto. ¿Dejará con ello la génesis de ser una génesis pura-
mente genética? En ese sentido se interroga Husserl: “¿Puede ser que yo y cada 
sujeto solo seamos concretos en un nexo generativo continuo de sujetos infinitos 
[nur konkret in einem generativen zusammenhängenden endlosen Subjektzusam-
menhang], que a su vez solo puede ser concreto a priori como lo normal y con 
sujetos anómalos como variaciones de lo normal? Esto suena extremadamente 
atrevido, sí, aventurero” (Hua XV, 35). Un poco más adelante el filósofo alemán 
incrementa su inquietud y se pregunta en el mismo tenor: 

¿Existen razones esenciales que, fundadas en mí y precisamente en mi 
esencia egológica, hagan necesario que haya un mundo objetivo, que en él 
existan sujetos racionales para quienes se manifiesta o puede manifestarse 
el ser verdadero intersubjetivo y que en ello sea concreto [konkret]? Aquí 
también surge el gran problema de las generaciones [das grosse Generations-
problem]. ¿Pertenece a la esencia de mi ser […] una estructura constitutiva en 
virtud de la cual se da necesariamente un mundo con generaciones humanas 
conectadas generativamente [mit generativ zusammenhängenden Menschen-
geschlechtern] que me abarcan como ser humano constituido? ¿Pertenece 
necesariamente […] a cada mundo de seres humanos en conexiones genera-
tivas [generativen Zusammenhängen], de tal manera que, con la “muerte” de 
los individuos, aún deben existir necesariamente seres humanos? […] ¿Qué 
motiva, qué “fundamenta” en algún sentido mi inicio trascendental [meines 
transzendentalen Anfang]? ¿La conexión generativa [generative Zusammen-
hang] con mis padres y antepasados? ¿Pero no nos encontramos con grandes 
dificultades ahí? (Hua XV, 37-38).

A diferencia del fragmento conclusivo de las Meditaciones cartesianas antes 
citado, donde Husserl recae una vez más en la estricta asociación entre subje-
tividad trascendental y ego cogito primordial, en estas líneas preparatorias de 
las conferencias de París –que, como aquel fragmento, también forman parte 
de una teoría de la empatía (Einfühlung)– el punto crucial está señalado con 
mayor sutileza, pero no por ello con menor radicalidad.26 Aún en este ámbito 
de las preguntas, no solamente resta el interrogante de que el nexo generativo 

26   En esas líneas Husserl enseguida desplaza el foco de estas preguntas hacia la constitución 
analógica del otro (Andere), que obedece a otra problemática. Recordemos que Steinbock 



Una génesis no genética

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

89

concreto exceda la auto-exposición intuitiva originaria del ego primordial. Lo 
importante sobre todo es que la fenomenología regresiva, justamente en virtud 
de su condición de concreción, llegue a interrogarse por la predonación de lo 
más predado de toda donación, a saber: no tanto ahora “el comienzo de la vida 
anímica” cuanto “mi inicio trascendental”.27 Textos como éstos parecerían sugerir 
que los fenómenos generativos poseen una especificidad temática señalada y un 
alcance metodológico no menor que complican la tematización de la doble serie 
del devenir genético desde un método exclusivamente genético. Todo indica que 
la auto-remisión al ego primordial no basta para cubrir toda la experiencia en la 
que el ego primordial mismo está sumido, es decir, su nacimiento, su muerte, 
su animalidad, su pertenencia a una generación y al género humano, o sea, a 
la cadena de las generaciones. Ya no se trata únicamente, por tanto, de que la 
herencia cartesiana pueda limitar el rango experiencial y el estatuto trascendental 
de la fenomenología. Ahora se trata del alcance mismo de la génesis del sentido. 
Eso no significa, como es lógico, que “todo este nexo generativo” deje de desa-
rrollarse “en mí mismo y a través de mi vida trascendental” (Hua XV, 38). Otra 
cosa es, como veremos, si lo único constituyente se reduce a una subjetividad 
primordialmente autoconstituyente.

¿Hasta qué punto, entonces, el nexo generativo no resulta más bien tensio-
nar, y no solamente intensificar, las costuras textuales y conceptuales de las dos 
obras más importantes del último período filosófico de Husserl, las Meditaciones 
cartesianas (Hua I) y la Crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascenden-
tal (Hua VI), donde esta temática inédita de la generatividad ya había logrado 
permear ocasionalmente en sus páginas? ¿Y en qué punto del devenir inmanente 
de la doble serie genética se siente con mayor agudeza esa tensión? ¿Podemos 
mantener la centralidad de la subjetividad trascendental si ella queda todavía 
anclada a la “ursprünglicher anschaulicher Selbstauslegung” del ego primordial? 
¿Puede sostenerse una clara y nítida equiparación de lo fundacional con lo tras-
cendental en todos y cada uno de los respectos de la experiencia del mundo, 
si es que entendemos el fundacionalismo solo epistemológicamente (evidencia 
apodíctica) y no también recíprocamente (mundo de la vida)? Las Vorgegebenhei-
ten que la generatividad eleva a tema, la tematización de la doble serie genética 

(2022, 93-128) ha mostrado que una fenomenología de la generatividad permite elucidar la 
experiencia de accesibilidad del otro como ajeno (Alien) en su inaccesibilidad.
27   La respuesta a esta pregunta pertenece, afirma Husserl en otro Beilage, a una “génesis de 
la generatividad” que esté realmente en condiciones de adentrarse en la “pre-génesis de la pre-
subjetividad pre-constituyente” (Hua XV, 172s.). 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

Rocío Garcés Ferrer90

en tanto nexo generativo, ¿en qué modifica la condición de constitución de la 
fenomenología?

Lo que de entrada se vuelve explícito con ello es que la experiencia del mun-
do es resultado de un proceso de institución, sedimentación y reactivación de 
tendencias que articulan el sentido y que remiten a su vez a procesos históricos, 
culturales e intersubjetivos de larga data. Mirado desde el plano de la normativi-
dad al que ya aludimos, lo que sabemos ahora es que algo adquiere relevancia y 
prominencia, y logra por ello un cierto estatuto de normalidad, porque hay un 
peso de la tradición común que ejerce presión sobre el campo de manifestación. 
El relieve genético (afectivo y normativo) de un campo de manifestación, sus 
elementos preponderantes a los que hicimos referencia, responden efectivamente 
a las tradiciones que heredamos y de las que formamos parte. Todo ello permi-
te revelar así una herencia del sentido (Sinnerbschaft) ya instituido en el campo 
constituyente, en la historia intencional, de la experiencia trascendental (HuaMat 
VIII, 437). Parece abrirse así a elucidación fenomenológica, en toda su concre-
ción, el constituirse mismo de la predonación. En otro manuscrito Husserl lo 
sostiene con incluso mayor rotundidad:

Lo que yo he producido originariamente en tanto instituyente [urstif-
tend] es lo mío. Pero yo soy “hijo de la época” [“Kind der Zeit”], formo parte 
de la más amplia comunidad-de-nosotros [weitesten Wir-Gemeinschaft] que 
tiene su propia tradición, la cual posee a su vez otra comunidad distinta 
con sus sujetos generativos [generativen Subjekten], con los antepasados más 
próximos y los más lejanos. Y ellos han “influido” en mí: soy lo que soy 
en tanto heredero [ich bin, was ich bin, als Erbe]. ¿Qué es ahora lo real y 
auténticamente mío propio? ¿Hasta qué punto soy realmente instituyente? 
Lo soy sobre el subsuelo de la “tradición” [auf dem Untergrund der “Tradi-
tion”]. Todo lo mío propio se encuentra fundado [fundiert] en parte a través 
de la tradición de estos antepasados, en parte a través de la tradición de mis 
coetáneos (Hua XIV, 223).28

Con el recurso al “subsuelo de la tradición” como el espesor desde donde 
tiene lugar una institución originaria (Urstiftung), que es el tema de fondo de 
este inédito que interroga en qué grado tenemos pensamientos y fines exclusiva-
mente propios, empieza a asomarse algo así como un solapamiento constitutivo 

28   Es importante reparar en que este subsuelo de la tradición es aún más profundo que el 
subsuelo natural, anímico y espiritual que Husserl estudia en Hua III, §61, 275ss.



Una génesis no genética

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

91

entre instituir/constituir y la apropiación, la “Übernahme der Tradition”. De 
lo que estamos hablando es de algo más que de la historicidad del fenómeno 
trascendental y de la posibilidad de reactivación del sentido. Hablamos más bien 
de cómo se manifiesta esa historicidad y esa reactivación, y de la competencia 
fenomenológica que en ello adquiere la cadena de las generaciones y los suje-
tos generativos. Se trata de un tiempo histórico, una tradición cultural y una 
comunidad intersubjetiva transmitidas por nuestros antepasados, lo que con-
vierte a la subjetividad trascendental en heredera trascendental. Es la tematización 
de la herencia generativa del sentido, la pregunta por cómo se constituye en mí 
el subsuelo de la tradición antes de mí, la que logra explicitar desde mí (von mir 
aus) las condiciones de posibilidad de la experiencia del mundo. La pregunta 
que en ese respecto cabe todavía plantear es si el subsuelo de la tradición, que 
corre por debajo incluso del suelo de la experiencia y, por tanto, del mundo 
de la vida tal y como lo hemos caracterizado en epígrafes anteriores, obedece 
todavía al proceso de sedimentación o si abre más bien un recodo en el camino. 
La pregunta, por tanto, es si la investigación genética, además de suelo, también 
tiene techo.

5. Una génesis no genética de la generatividad 

El libro de Steinbock Mundo familiar y Mundo ajeno representa una de las 
investigaciones más audaces y rigurosas sobre la génesis de la generatividad. 
En sus páginas el autor agrupa, analiza y ofrece una interpretación conceptual, 
sistemática e histórica de los textos en que Husserl aborda la cuestión de la 
generatividad, así como las motivaciones fenomenológicas para integrarla como 
una profundización en la tarea de la génesis del sentido. Pero, además de esa 
interpretación integral, este libro también sostiene que los fenómenos generativos 
tienen su propio modo de darse y que, por tanto, requieren un modo de acceso 
diferenciado respecto del método estático y el método genético. Esta posición 
teórica conforma lo que Steinbock ha denominado “fenomenología generativa”.29 

29   Desde la publicación de Home and Beyond destacan en este tema los estudios de Zahavi 
(2001, 86-104) y Walton (2002) y (2004). Estos trabajos abordan los fenómenos generativos 
desde la génesis de un yo normal, desde el marco de la noción genética del mundo de la vida 
o desde una investigación sobre la intersubjetividad trascendental. Antes que una inflexión 
generativa que da paso a una fenomenología generativa, como propone Steinbock, en estas 
contribuciones la generatividad se elucida desde la fenomenología genética. Por otro lado, 
respecto al estatuto mismo de la fenomenología generativa, además de Steinbock (2003), 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

Rocío Garcés Ferrer92

Precisamente por esa inseparabilidad de temas y métodos, de modos de (pre)
donación y modos de acceso en que consiste la condición de concreción feno-
menológica, este autor sostiene que con la entrada del nexo generativo y sus 
fenómenos concomitantes en el “trabajo interpretativo” de la fenomenología se 
tematiza algo distinto a la experiencia de un tiempo que llega en devenir hasta mí 
o que proyecto después de mí. Lo que ahí se está tematizando, en cambio, es una 
experiencia del pasado histórico que me alcanza, me sobrepasará y se transmitirá 
tras mi muerte no como una experiencia del tiempo sino como una experiencia histó-
rica, un “nexo generativo infinitamente abierto en el encadenamiento y ramifica-
ción de las generaciones” (Hua XV, 178). De este modo, estamos lejos de querer 
investigar qué constituyentes constituyeron lo constituido en su origen histórico, 
o cuáles son sus prejuicios y desviaciones. Todo parece girar, en lo fundamental, 
en torno a la diferencia entre una historia del flujo de tiempo que sedimenta 
en el suelo de la experiencia, con una génesis deconstruible; y una experiencia 
de la historia en cuanto tal, que no puede ser desmantelada ni deconstruida en 
remisión al suelo y el horizonte del mundo de la vida.30 “Lo que hay aquí –afirma 
Steinbock (2022, 289)– ya no es una génesis del sentido sino una generación del 
sentido; la temporalidad ya no es una auto-temporalización [de la mónada indi-
vidualizada] sino una historicidad intersubjetiva formada generativamente, […] 
la constitución del sentido a través de la propagación y la herencia del sentido”. 
¿Cómo se desarrolla una constitución del sentido en tanto herencia del sentido? 
¿En qué consiste entonces una generación del sentido?

En ese respecto, de acuerdo con la minuciosa interpretación que Steinbock 
desarrolla en Mundo familiar y Mundo ajeno, Husserl estaría entonces entendien-
do por “generatividad” el proceso en virtud del cual tiene lugar la generación 
(constituyente) de los aspectos intersubjetivos, normativos, históricos e incluso 
geológicos de la experiencia a través del sucederse y el transcurrir mismo de las 
generaciones (históricas).31 El filósofo alemán lo ha expresado en un revelador 
fragmento de un inédito sobre el modo de ser histórico de la intersubjetividad 
trascendental: 

(2022, 393-399) y (2024), también se pueden consultar los artículos de Marín Ávila (2015) 
y López Sáenz (2015). Miettinen (2020) sitúa la noción de generatividad en la discusión 
husserliana sobre la teleología de la razón europea.
30   Hua XXIX, 344-345. Tal y como reconoce Husserl en una nota de su excurso “Natur und 
Geist” (Hua XXXVII, 312 n. 1), la experiencia histórica no es objeto de deconstrucción 
genética (baut eben nicht ab).
31   Lo “geológico” apunta al rol constitutivo de la “tierra” y los “paisajes” culturales (Stein-
bock 2022, 38).



Una génesis no genética

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

93

La historia del ser humano en el mundo devenido a partir de él, incluida 
también la incorporación del nacido en este mundo, el partir del que muere, 
el nexo generativo [generative Zusammenhang] y la historia comunitaria que 
este nexo porta consigo como historia de la humanidad; todo esto tiene un 
significado trascendental y queda desvelado en el método fenomenológico. 
La historia se vuelve la historia de […] la articulación de la humanidad en 
familias, troncos, pueblos, humanidades en abierta finitud, donde la natura-
leza se articula en territorios y se convierte en articulación de la subjetividad 
trascendental (Hua XV, 391).

La generación trascendental del sentido es, pues, doblemente doble. Es, por 
un lado, como decíamos, constituyente e histórica, en tanto vincula la historia 
comunitaria a la vida trascendental de la subjetividad, donde la cadena de las 
generaciones posee en consecuencia una competencia fenomenológica. Ese vín-
culo es el nexo generativo. Por el otro lado, ese nexo más allá de la egología, de 
acuerdo con el fragmento citado, concierne tanto a la especie humana (la homi-
nitas del homo sapiens) como a la humanidad (la humanitas del homo sapiens). Y 
ese nexo generativo es el que la vida trascendental de la subjetividad ya siempre 
“porta consigo” de antemano en tanto Geltungsträger. Porta entonces una validez 
que le excede. Así es como la generación trascendental del sentido entrevera de 
manera específica la condición de concreción (como historia comunitaria) con la 
condición de constitución (como articulación de la subjetividad trascendental). 
Por tanto, a lo que la generatividad vendría a dar acceso en la experiencia de la 
subjetividad es a “la unidad de una historia vinculada generativamente”, a “la 
intersubjetividad generativa”, lo cual exige un tipo de pregunta retrospectiva 
histórica (Hua XV, 199, 219). Por eso el fenomenólogo norteamericano sostiene 
que la reconducción retrospectiva de los rendimientos genéticos (temporales, 
afectivos y normativos) hasta sus motivaciones generativas, tanto las relativas a 
la transmisión de la especie humana como a la herencia de las tradiciones histó-
ricas y culturales, ya no puede ser una investigación trascendental genética. En 
su opinión, con este tipo de fenómenos se trata antes bien de una “génesis que 
es genéticamente imposible de conocer pero que es generativamente posible 
de experiencia en la densidad generativa de una tradición” (Steinbock 2022, 
324). Eso explica, en síntesis, que el horizonte de la pregunta por la generación 
del sentido sea el de una génesis no genética por el modo de acceso al campo de 
experiencia de la vida histórica e intersubjetiva trascendental, que pone el acento 
en la experiencia de macro-estructuras comunes de largo aliento antes que en la 
micro-historia intencional del yo como sustrato de habitualidades. 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

Rocío Garcés Ferrer94

Por consiguiente, más que una sedimentación, lo que está cristalizando es 
una tradición. Justo porque la generatividad estriba en una experiencia de la 
historia y no solo del tiempo, en la herencia de una tradición y no solo de una 
sedimentación, en el espesor de una densidad y no solo la preponderancia de un 
relieve, en el subsuelo de la generación y no solo el suelo de la génesis, incluso 
en el vínculo de intersubjetividad y no solo de alteridad, justo por eso todo 
viene a indicar que en la vivencia constituida trascendentalmente se encuentran 
operativos rendimientos históricos e intersubjetivos ya constituidos, que no son 
ni “eidos” (estáticos) ni “doxa” (natural) y tampoco algo aún-por-instituir en su 
devenir originario. Esos rendimientos, pese a que se manifiestan en el seno de 
esas operaciones constituyentes e instituyentes, quedan a la espalda de las mismas 
toda vez que remiten a una comunidad, una tradición y una historia antepasadas 
que, aun manifestada en mí, se constituyó ya siempre antes de mí y que se me 
manifiesta además como otra constitución, a saber: la cadena de las generaciones 
que viene antes de mi nacimiento y que me sucederá tras mi muerte. En la vida 
trascendental de la subjetividad esos rendimientos remiten constitutivamente 
a otra constitución, y se re-instituyen y eventualmente se constituyen reitera-
damente como habiendo sido ya constituidos en otra constitución. Lo que la vida 
trascendental de la subjetividad constituye es, pues, una co-constitución. No es 
exactamente que estén solapadas esas constituciones, como apuntamos antes. 
Están constitutivamente co-constituidas. Y esa reduplicación es lo predado en 
cuanto tal, lo que por necesidad no puede desestratificarse (entschichten) ni des-
mantelarse (baut eben nicht ab). Por ese motivo no hay una experiencia pura 
de la “forma peculiar de la vida de la tradición” (eigentümlichen Lebensform der 
Tradition) (Hua XXXVII, 309). Ella se genera de forma constitutiva como una 
experiencia liminar de lo trascendental. 

Las páginas de Mundo familiar y Mundo ajeno han recalcado con insisten-
cia las distintas modalidades de esta experiencia liminar, como lo más granado 
de la fenomenología generativa. Me limitaré a señalar únicamente las dos más 
fundamentales para la interpretación husserliana de Steinbock: una metodoló-
gica que concierne a la subjetividad trascendental, y otra temática que atañe al 
mundo de la vida. 

Por de pronto, y al hilo de lo recién comentado, la forma en que la subje-
tividad trascendental vive la vida peculiar de la tradición es liminar no solo en 
su sentido más estructural, por cuanto anida en ella un estrato que reiterada-
mente ella constituye como una co-constitución. De manera más concreta, la 
experiencia liminar refiere asimismo a que la constitución del sentido de ese 



Una génesis no genética

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

95

nexo generativo descansa en último término en la apropiación (Übernahme) y 
en la exapropiación (Nichtübernhame) de ese legado de la tradición (Steinbock 
2022, 279-374). En su aspecto más decisivo, la vida trascendental como “mora-
da originaria [Urstätte] de toda donación de sentido y verificación de ser” (Hua 
V, 139), en lugar de entregar lo dado de una manera absolutamente inmediata 
a la auto-exposición intuitiva originaria de un ego, se sitúa en la cadena de las 
generaciones y reiteradamente se apropia y exapropia “von mir aus” del sentido 
heredado de la experiencia, lo que implica adicionalmente que su evidencia, más 
que apodíctica, sea crítica. De lo que se se trata es de “tomar distancia de la tra-
dición ‘desde dentro’ de la tradición” (Steinbock 2022, 307).32 De esta forma, la 
crítica no busca solamente hacer explícito lo latente y sedimentado, liberarnos de 
prejuicios y suposiciones, o delimitar lo que podemos conocer justificadamente. 
En lo fundamental busca renovar generativamente esa tradición que recibimos 
y que transmitimos, con el fin de que el sentido heredado sea apropiado/exa-
propiado legítimamente como el mejor posible, según “la máxima diferenciación 
y la máxima riqueza generativas” (Steinbock 2022, 304). A la vista de ello cabe 
preguntar: ¿Y si la práctica más cardinal de la fenomenología trascendental no 
fuera la del “espectador desinteresado” sino la de la crítica? ¿Y si la experiencia 
más básica de la subjetividad trascendental no fuera –incluso si es la de un yo o 
una conciencia– la del ego cogito sino la de la subjetividad como “hogar” (Heim), 
como su condición misma de posibilidad? Lejos, pues, de revocar la subjetividad 
trascendental en pos de la tradición, no es la subjetividad sino la primordialidad 
del ego lo que la fenomenología generativa pone aquí en duda, la reducción del 
“von mir aus” fenomenológico-trascendental a una egología.33

De esta forma, el significado más originario de la condición de constitu-
ción de la fenomenología trascendental, en virtud de la cual el sentido de la 

32   Véase Steinbock (2022, 298-310). Quizá sea de interés subrayar que el componente críti-
co de la fenomenología generativa impide la dependencia constitutiva –constitutiva por 
inadvertida– de la fenomenología y de la subjetividad trascendental respecto del legado de 
una cultura, una historia o una tradición. A diferencia de lo que sostienen Crowell (1998), 
Bruzina (2001) y Hopkins (2001), no es la elucidación fenomenológica de la generatividad la 
que conlleva una contaminación empírica de lo trascendental y, con ello, una recaída en la 
naturalización de la fenomenología. Parecería ser justo al revés: la explicitación del nexo gene-
rativo y su estatuto plenamente trascendental representan una resistencia frente a esa natura-
lización, porque no deja inadvertido ni constituido lo más predado del “constituirse” de la 
predonación, como es la cadena de las generaciones. ¿No será antes bien la “génesis no gene-
rativa” la que se vuelve afecta al historicismo?
33   Schnell (2015) ofrece una transformación de la subjetividad trascendental en la fenome-
nología generativa distinta a la de Steinbock (2022). 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

Rocío Garcés Ferrer96

experiencia del mundo remite a las estructuras a priori de la subjetividad, reside 
en esa duplicidad liminar de apropiación y exapropiación, que subyace asimis-
mo a la reactivación o la reinstitución de un sentido predado proveniente de 
la tradición, al igual que anteriormente subrayamos del subsuelo (generativo) 
respecto del suelo (genético). Ahí se puede apreciar con algo más de nitidez 
la manera en que un método generativo representa en verdad una continui-
dad fenomenológica con el método genético, aunque abra un modo de acceso 
diferenciado a la experiencia trascendental. No se trata de hacer entonces una 
regresión más regresiva –más lejana, más profunda, más genética todavía– que 
la de la genética del sentido. La generación del sentido no es una génesis aún 
más pura, sino el reverso no genético de toda génesis, el subsuelo generativo de 
todo suelo genético. Con la intensificación no genética de la génesis comienza 
a vislumbrarse entonces el recodo en que la fenomenología generativa consiste, 
su gesto propio, en tanto es distinta de una genética y una eidética del sentido. 
No hay génesis del sentido si ella no es asimismo no genética, si la reactivación 
de lo instituido en el suelo de la sedimentación no reposa sobre la apropiación/
exapropiación de lo constituido en el subsuelo de la tradición, como el tiempo 
reposa sobre la historia, el relieve sobre la densidad, la alteridad sobre la inter-
subjetividad, el ego cogito sobre el hogar, la apodicticidad sobre la crítica o, según 
veremos a continuación, el mundo de la vida sobre lo familiar y lo ajeno. En 
rigor, así pues, es esta génesis no genética, una “génesis genéticamente imposible 
de conocer pero generativamente posible de experiencia”, la que constituye la 
experiencia liminar en su sentido más metodológico. ¿Sería exagerado afirmar, 
entonces, que la generatividad complica la génesis hasta el punto de volver ya 
siempre liminar la “sola” génesis, en tanto génesis no genética, imposible de ser 
ya no generativa?

¿Y qué se vuelve temáticamente accesible a partir de esta génesis no genéti-
ca, en referencia en este caso a la condición de concreción de la fenomenología 
trascendental? ¿Qué otras dimensiones de la experiencia se nos abren al “trabajo 
interpretativo” de la fenomenología? Steinbock, en su lectura de los manuscri-
tos inéditos de Husserl, le otorga todo el protagonismo en su obra de 1995 al 
más prominente de los fenómenos generativos, que logra volver manifiesto el 
suelo y el horizonte del mundo de la vida, sus relieves temporales y afectivos 
sobreentendidos, su latente normalidad típica, en función de sus predonaciones 
históricas, culturales e intersubjetivas. A la luz de una génesis no genética que 
transita esta vez por el subsuelo de sus relieves, el mundo de la vida aparece en 
la riqueza de su densidad generativa, como el precipitado de la transmisión de 
una tradición antepasada, ya científica o pre-científica. También el Lebenswelt 



Una génesis no genética

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

97

reposa, por consiguiente, sobre una herencia del sentido, y de ese modo la 
experiencia del mundo de la vida se vive, recalca Steinbock, como siéndonos 
familiar, como una forma peculiar de tradición ya siempre ahí operativa y en la 
que nos sentimos en casa, como en un hogar. La vivencia del mundo de la vida 
es, pues, la de vivir en un mundo familiar (Heimwelt). Eso no lo puede elucidar 
fenomenológicamente una génesis no generativa. No lo puede incorporar a su 
“trabajo interpretativo”.

Pero ella tampoco está en mejores condiciones de acreditar que esa vivencia 
no es lo único que en realidad se vive en esa vida del Lebenswelt, tal y como sí lo 
puede explicitar una génesis no genética de la generatividad. Y es que justo por 
sernos familiar se nos abre de manera concomitante, y en toda su extrañeza, “un 
‘mundo’ que no pertenece a nuestros sistemas conceptuales, nuestra normali-
dad, nuestros valores, normas, tradiciones, etc., lo cual quiere decir: ese mundo 
está constituido como ajeno, no familiar, atípico, ‘anormal’. En pocas palabras, 
con la constitución de un mundo familiar se co-constituye un mundo ajeno 
que no es normativamente significativo a la manera en que sí lo es el mundo 
familiar” (Steinbock 2022, 269). Pese a que no nos es familiar, ese mundo aje-
no (Fremdwelt) tiene su propia familiaridad, sus nexos generativos propios, y 
resulta por ello ser tan originario –vale decir, tan co-originario– como nuestra 
propia familiaridad. Con toda probabilidad, es en la dependencia del mundo 
de la vida respecto de esta experiencia liminar donde se percibe con mayor 
nitidez el tipo de fenomenología de la generatividad que se desarrolla en las 
páginas de Mundo familiar y Mundo ajeno. El fenomenólogo norteamericano 
lo ha sintetizado así:

Un mundo familiar es normal porque, qua típicamente familiar en la 
densidad generativa de una tradición, resulta ser aquello a través de lo cual 
nuestras experiencias cristalizan como siendo las nuestras, de tal forma que 
nuestro mundo estructura nuestra experiencia misma. Es desde esta pers-
pectiva del hogar como mundo de la vida normal desde donde tenemos 
una experiencia del mundo ajeno como no siendo normal, como no siéndonos 
familiar. El hogar mantiene una relación con lo ajeno a través de su expe-
riencia de inaccesibilidad a lo ajeno debido a la integridad de los límites de 
lo ajeno. Está claro que de alguna manera hay una experiencia de lo ajeno, 
que es accesible desde el hogar. Pero el que de alguna manera haya una expe-
riencia del mundo ajeno no significa que tengamos esa experiencia según 
el mismo modo de accesibilidad en que el hogar es accesible para nosotros 
(Steinbock 2022, 275).



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

Rocío Garcés Ferrer98

Aun cuando “estructura nuestra experiencia misma”, toda vivencia de fami-
liaridad es siempre más que familiar, puesto que trae a presencia asimismo sus 
límites familiares, que ella revela haciendo accesible precisamente la inaccesible 
ajenidad en su inaccesibilidad. Lo familiar y lo ajeno adquieren, por ende, un 
grado liminar. El gesto generativo no deja por ello de ser trascendental, desde 
luego, toda vez que muestra la condicionalidad a priori del mundo de la vida por 
relación a la larga cadena de las generaciones. Con ello estamos en condiciones 
de acreditar de manera adecuada que lo sobreentendido del mundo de vida no 
equivale a su compacidad, a la manera de un “eine Welt”, y que la experiencia 
latente del Lebenswelt supone por el contrario la experiencia liminar de la co-
relatividad y co-originariedad del mundo familiar y el mundo ajeno. Y lo que 
es más: ¿Acaso eso no nos acredita igualmente para perfilar una co-fundación no 
unilateral sino recíproca del mundo de la vida desde la estructura co-generativa 
del Heimwelt y el Fremdwelt (Steinbock 2022, 362)? 

De esta guisa, como ya hemos sugerido, la fenomenología generativa vendría 
a ser trascendental pero no fundacional si es que se entiende el fundacionalis-
mo solamente a la manera epistemológica del Begründung, al margen de esta 
co-fundación generativa de lo familiar y lo ajeno. Pero ella genera asimismo 
un modo específico de fundacionalismo en el que se co-constituyen las condi-
ciones de posibilidad donde descansa el mundo de la vida, al igual que el ego 
primordial respecto a la subjetividad como hogar trascendental. En consecuen-
cia, por cuanto resulta ser una fenomenología trascendental co-fundacional, ella 
revela los elementos más eminentemente predados del a priori de la correlación 
intencional: el mundo de la vida como mundo familiar y mundo ajeno (por el 
lado del mundo), y la subjetividad trascendental como hogar (por el lado de la 
conciencia).34 Por ese motivo la generatividad representa algo más que el lugar 
desde donde cabe plantear la pregunta por las condiciones de posibilidad, o desde 
donde accedemos a lo trascendental. Se trata sobre todo de una nueva dimensión 
trascendental de la experiencia del mundo, y eso es sin ningún género de dudas 
lo más decisivo de la propuesta fenomenológica de Steinbock. A saber: que la 

34   Sin embargo, el carácter eminente de esta predonación, a la manera de una predonación 
(generativa) de la predonación (genética), no lo aleja de nuestra experiencia. Lo revela con 
mayor riqueza. Es, pues, toda la receptividad de la experiencia desde la experiencia –en la con-
ciencia, en la vida, en el hogar–, junto a sus distintos modos de darse y predarse y sus diferen-
tes tipos de evidencia, los que operan aquí como hilo conductor de la fenomenología genera-
tiva. Eso permite comprender por qué esta última no ha transitado desde una fenomenología 
regresiva (Abbau-Analyse) a una fenomenología constructiva o progresiva (Aufbau-Analyse), 
según el esquema kantiano que Fink (1988) elaboró en la Sexta Meditación Cartesiana.



Una génesis no genética

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

99

generatividad constituye el “desde dónde” –ya familiar o ajeno, ya estático, gené-
tico o generativo– que anida de antemano en toda vivencia y que ella ya siempre 
porta reiteradamente consigo. En ese sentido la generatividad es el lugar (de lo) 
trascendental en cuanto tal. Solo así puede llevarse a cumplimiento y concreción 
el programa crítico de la fenomenología tras Husserl.

Bibliografía

Bruzina, Ronald. (2001). “Limitations: On Steinbock’s ‘Generative Phenomenology’”. 
En S. Crowell y B. Hopkins (eds.), The New Yearbook for Phenomenology and Phe-
nomenological Philosophy, I-2001, 369-376.

Carr, David. (1974). Phenomenology and the Problem of History: A Study of Husserl’s 
Transcendental Philosophy. Evanston: Northwestern University Press.

Carroccio, Andrea. (2021). “The Method of Rückfrage in the Grenzprobleme der 
Phänomenologie”. Paradigmi. Rivista de Critica Filosofica, nº 3, 507-518.

Crowell, Steven. (1998). “Transcendental phenomenology and the ‘Generation’ 
Gap”, Human Studies, vol. 21/1, 87-95.

Derrida, Jacques. (1962). “Introduction”. En E. Husserl, L’origine de la géométrie (trad. 
J. Derrida). París: PUF.

—. (1990). Le problème de la genèse dans la philosophie de Husserl. París: PUF.

Fink, Eugen. (1966). Studien zur Phänomenologie (1930-1939). La Haya: Martinus 
Nijhoff.

—. (1988). VI. Cartesianische Meditation. Teil 1: Die Idee einer transzendentalen Metho-
denlehre, Husserliana Dokumente II/1 (ed. H. Ebneling et al.). Dordrecht: Kluwer 
Academic.

Held, Klaus (1992). “La tesis de Husserl acerca de la europeización de la humanidad” 
(trad. J. Iribarne), Escritos de Filosofía, vol. 11/21-22, 21-46.

—. (2012). “El mundo familiar, el mundo extraño y el único mundo” (trad. N. Petrillo). 
Ética y política en perspectiva fenomenológica. Bogotá: Siglo del Hombre, 67-97.

Hopkins, Bob. (2001). “Generativity and the problem of historicism: Remarks on 
Steinbock’s ‘Home and Beyond’”. En S. Crowell y B. Hopkins (eds.), The New 
Yearbook for Phenomenology and Phenomenological Philosophy, I-2001, 377-390.

Husserl, Edmund. (1950ss.). Husserliana: Werke, Dokumente, Materialien. La Haya/
Dordrecht: Martinus Nijhoff/Kluwer Academic Publishers/ Springer.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

Rocío Garcés Ferrer100

Hua I. (1950). Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge. Ed. S. Strasser.

Hua III. (1976). Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Phi-
losophie. Erstes Buch. Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie. Ed. K. 
Schuhmann.

Hua IV. (1952). Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philo-
sophie. Zweites Buch. Phänomenologische Untersuchungen zur Konstitution. Ed. M. 
Biemel

Hua V. (1952). Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philoso-
phie. Drittes Buch. Die Phänomenologie und die Fundamente der Wissenschaften. Ed. 
Marly Biemel.

Hua VI. (1954). Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale 
Phänomenologie. Ed. W. Biemel.

Hua IX. (1962). Phänomenologische Psychologie. Vorlesungen Sommersemester 1925. Ed. 
W. Biemel.

Hua XI.  (1966). Analysen zur passiven Synthesen 1918-1926. Ed. M. Fleischer.

Hua XIII. (1973). Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. 
Erster Teil: 1905-1920. Ed. I. Kern.

Hua XIV. (1973). Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. 
Zweiter Teil: 1921-1928. Ed. I. Kern. 

Hua XV. (1973). Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. 
Dritter Teil: 1929-1935. Ed. I. Kern.

Hua XXIX. (1993). Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale 
Phänomenologie. Ergänzungsband. Texte aus dem Nachlass 1934-1937. Ed. R. N. 
Smid.

Hua XXXVII. (2004). Einleitung in die Ethik. Vorlesungen Sommersemester (1920/1924). 
Ed. H. Peucker.

HuaMat VIII. (2006). Späte Texte zur Zeitkonstitution (1929-1934). Die C-Manuskripte. 
Ed. D. Lohmar.

—. (2011). La idea de la fenomenología (trad. J. A. Escudero). Barcelona: Herder. 

—. (2018). “Método fenomenológico estático y genético” (trad. I. Quepons). Acta 
Mexicana de Fenomenología, nº 3, 117-125

—. (2019). Textos breves (1887-1937), Salamanca: Ediciones Sígueme.

Kern, Iso (1964). Husserl und Kant: Eine Untersuchung über Husserls Verhältnis zu Kant 
und zum Neukantianismus. La Haya: Martinus Nijhoff.



Una génesis no genética

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

101

—. (1997). “Tres caminos a la reducción fenomenológica trascendental en la 
fenomenología de Husserl”. En A. Serrano de Haro (ed.), La posibilidad de la 
fenomenología. Madrid: Universidad Complutense de Madrid. 

Landgrebe. Ludwig. (1968). El camino de la fenomenología: el problema de una 
experiencia originaria (trad. M. A. Presas). Buenos Aires: Editorial Sudamericana.

López Sáenz, María del Carmen. (2015). “Interculturalism as an Articulation of 
Diversity: A Generative Phenomenological Approach”. En J. Trajtelov (ed.). The 
Yearbook on History and Interpretation of Phenomenology. New Generative Aspects in 
Contemporary Phenomenology, Fráncfort: Peter Lang.

Marín Ávila, Esteban. (2015). “Generative Problems and Generative Phenomenology. 
Thinking over Anthony J. Steinbock’s conception of familiarity and alienness and 
their relation to a generative absolute”. En J. Trajtelov (ed.), The Yearbook on History 
and Interpretation of Phenomenology. New Generative Aspects in Contemporary Phe-
nomenology. Fránfort del Meno: Peter Lang.

Miettinen, Timo. (2020). The Idea of Europe in Husserl’s Phenomenology. Evanston: 
Northwestern University Press.

Montavont, A. (2011). De la passivité dans la phénomenologie de Husserl. París: PUF.

Osswald, Andrés. (2016). La fundamentación pasiva de la experiencia. Una fundamen-
tación de la fenomenología de Husserl. Madrid: Plaza y Valdés. 

Patocka, Jan (2004). El movimiento de la existencia humana (trad. T. Padilla et al.). 
Ediciones Encuentro: Madrid.

Ricoeur, Paul. (2004). À l’école de la phénoménologie, Paris: Vrin.

Rizo-Patrón de Lerner, Rosemary (2012). “Husserl, lector de Kant. Apuntes sobre la 
razón y sus límites”. Areté. Revista de Filosofía, vol. XXIV/2, 351-383.

Schnell, Alexander. (2015). “Subjectivité et transcendance dans la phénoménologie 
generative”. Revista Portuguesa de Filosofia, 71/2-3, 339-354.

Steinbock, Anthony J. (1994). “The New ‘Crisis’ Crontribution: A Supplementary 
Edition of Edmund Husserl’s Crisis Texts”. Review of Metaphysics, vol. 47, 557-584.

—. (1995). Home and Beyond. Generative Phenomenology After Husserl. Evanston: 
Northwestern University Press.

—. (2003). “Generativity and the Scope of Generative Phenomenology”. En D. Welton 
(ed.), The New Husserl. A Critical Reader. Bloomington: Indiana University Press, 
289-325.

—. (2007). Phenomenology and Mysticism: The Verticality of Religious Experience. 
Bloomington: Indiana University Press.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

Rocío Garcés Ferrer102

—. (2014). Moral Emotions. Reclaiming the Evidence of the Heart. Evanston: Northwestern 
University Press. 

—. (2017). Limit-Phenomena and Phenomenology in Husserl. Londres: Rowman and 
Littlefield.

—. (2021). Knowing by Heart, Loving as Participation and Critique. Evanston: 
Northwestern University Press.

—. (2022). Mundo familiar y Mundo ajeno. La fenomenología generativa tras Husserl 
(trad. R. Garcés y Andrés Alonso). Salamanca: Ediciones Sígueme.

—. (2024). “El sentido de la fenomenología generativa” (incluido en este número).

Vigo, Alejandro. (2023). “Trascendentalidad y concreción. Motivos anticartesianos 
y protohermenéuticos en el pensamiento tardío de Husserl”. En A. Xolocotzi 
(coord.), Aspectos fenomenológicos de la tradición filosófica. Buenos Aires/Puebla: Sb/
BUAP, 193-219.

Waldenfels, Bernhard. (1971). Das Zwischenreich des Dialogs: Sozialphilosophische 
Untersuchungen in Anschluß an Edmund Husserl. La Haya: Martinus Nijhoff.

—. (1992). “La experiencia de lo extraño en la fenomenología de Husserl”. Escritos de 
Filosofía, nº 21-22, 3-20

—. (2001). “Mundo familiar y mundo extraño. Problemas de la intersubjetividad y de 
la interculturalidad a partir de Edmund Husserl”. Ideas y valores, nº 116, 119-131.

Walton, Roberto J. (2002). “Instintos, generatividad y tensión en la fenomenología de 
Husserl”. Naturaleza humana, vol. 4/2, 253-292.

—. (2004). “Egología y generatividad”. Seminarios de Filosofía, vols. 17-18, 257-283.

Welton, Donn. (2000). The Other Husserl. The Horizons of Transcendental Phenomeno-
logy. Bloomington: Indiana University Press.

—. (2003). The New Husserl. A Critical Reader, Bloomington: Indiana University Press.

Zahavi, Dan. (2001). Husserl and Transcendental Intersubjectivity. A response to the 
Linguistic- Pragmatic Critique. Athens: Ohio University Press.

Recibido 26-06-2024

Aceptado 11-09-2024



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 103 - 117. UNED, Madrid

CONSTITUCIÓN TERRITORIAL. LA RELACIÓN 
LIMINAL ENTRE FENOMENOLOGÍA GENÉTICA 

Y GENERATIVA EN LA OBRA DE ANTHONY 
STEINBOCK*

TERRITORIAL CONSTITUTION. THE LIMINAL 
RELATIONSHIP BETWEEN GENETIC AND 

GENERATIVE PHENOMENOLOGY IN THE WORK 
OF ANTHONY STEINBOCK

María Celeste Vecino 

Universidad Diego Portales

celeste.vecino@mail.udp.cl

Resumen: El presente trabajo aborda la interpretación de la fenomenología genera-
tiva de Anthony Steinbock, y las consecuencias metodológicas de una reconfiguración de 
la relación entre fenomenología genética y generatividad. Para ello se analiza el modelo 
de “constitución territorial” presente en su obra Home and Beyond, abordando la tensión 
entre la comprensión clásica de la fenomenología husserliana y su reinterpretación. Se 
discute cómo la fenomenología no fundacional propuesta por Steinbock podría trans-
formar la teoría fenomenológica, examinando críticas y preocupaciones metodológicas 
en la literatura especializada. A partir del modelo de relación liminal, que Steinbock 
aplica a la relación entre mundo familiar y mundo ajeno, se sugiere considerar la rela-
ción entre la fenomenología genética clásica y la generativa como liminal, entendiendo 
esta relación como una en que ambos enfoques se necesitan y se desafían mutuamente.

Palabras clave: generatividad, primera persona, mundo familiar, mundo ajeno

*Esta investigación es financiada por el proyecto Fondecyt de posdoctorado n° 3230166 de la 
Agencia Nacional de Investigación y Desarrollo (ANID).



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 103 - 117. UNED, Madrid

María Celeste Vecino104

Abstract: This paper addresses Anthony Steinbock’s interpretation of generative 
phenomenology, and the methodological consequences of a reconfiguration of the rela-
tionship between genetic phenomenology and Generativity. To this end, the model of 
“territorial constitution” present in his work Home and Beyond is analysed, addressing 
the tension between the classical understanding of Husserlian phenomenology and its 
reinterpretation. A discussion on how the non-foundational phenomenology proposed 
by Steinbock could transform phenomenological theory is engaged, examining critical 
reviews and methodological concerns in the specialized literature. Drawing on the 
liminal relation model, which Steinbock applies to the relation between the familiar 
world and the alien world, it is suggested that the relation between classical genetic and 
generative phenomenology be considered liminal, understanding this relation as one in 
which both approaches both need and challenge each other.

Keywords: Generativity, First Person, Homeworld, Alienworld

1. Introducción

Como es sabido, 1917, que es el año de los manuscritos de Bernau sobre 
el tiempo, marca el comienzo de la fase genética en la fenomenología de Hus-
serl en la lectura oficial.1 A partir de este giro, y adentrándose especialmente 
en la década del 30 dedica gran parte de sus esfuerzos a trabajar sobre lo que 
llama la generatividad y los “problemas generativos” (Hua I, 169). Se trata de 
fenómenos de tipo intersubjetivo, histórico, social y normativo que tienen que 
ver con la instauración y transmisión de sentidos a través de las generaciones, 
en forma de tradiciones y legados culturales. De igual manera que en el plano 
personal el sujeto se nutría de la sedimentación de experiencias pasadas, a nivel 
comunitario la sedimentación histórica marca un particular estilo a partir del 
cual se configura la experiencia, que diferencia a nivel general una comunidad de 
otra. Ese estilo es transmitido a los miembros de cada grupo hereditariamente a 
través del nacimiento, y se efectiviza como un criterio para discernir lo normal 
de lo anormal, es decir, para contraponer lo familiar a lo ajeno; de manera tal 
que Husserl hablará de la interrelación entre el mundo familiar (Heimwelt) y 
el mundo ajeno (Fremdwelt) como una clave para dar cuenta de todo tipo de 
fenómeno intersubjetivo. Este cambio de perspectiva está en sintonía con una 

1   El inicio de los análisis genéticos no es una cuestión cerrada en la literatura especializada. 
Sin embargo, como lo muestra el mismo Steinbock (2022, 77ss.), Husserl comienza a hablar 
de génesis en sentido propio a partir de sus nuevas exploraciones sobre el tiempo y la síntesis 
pasiva.



Constitución territorial. la relación liminal entre fenomenología genética...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 103 - 117. UNED, Madrid

105

suerte de ampliación de la egología que Husserl explora durante este período 
como resultado de un esfuerzo por describir fielmente la esfera trascendental. 
Son precisamente los sentidos heredados que contribuyen a mi constitución 
del mundo los que indican la presencia de otros sujetos no meramente como 
hombres mundanos sino como trascendentalmente relevantes. En el contexto de 
la obra de Steinbock Home and Beyond, la generatividad puede describirse como 
una tercera y tardía etapa en la obra de Husserl, que excede los análisis genéticos 
y los supera. La radicalidad de la generatividad tendría el poder de socavar a la 
fenomenología genética, y reconfigurar así toda la teoría fenomenológica. 

El presente trabajo propone reflexionar acerca de las reconfiguraciones 
metodológicas propuestas por Steinbock, y el lugar de la generatividad dentro 
de la fenomenología. Para ello, en primer lugar discuto el proyecto de una 
fenomenología no fundacional, y las posibles configuraciones metodológicas 
entre una fenomenología genética y una generativa. Posteriormente, presento 
los desarrollos de Home and Beyond y el modelo de la constitución territorial, 
examinando la interpretación que realiza Steinbock de la fenomenología hus-
serliana. A partir de la revisión de algunas críticas en la literatura especializada 
al modelo presentado en Home and Beyond, me adentro en las preocupaciones 
metodológicas que una fenomenología generativa de este tipo podría presentar. 
Finalmente, propongo considerar la relación entre fenomenología genética y 
generativa como una relación liminal, retomando una noción presente en el 
desarrollo de Steinbock para referirse a la vinculación entre el mundo familiar 
y el mundo ajeno. En este tipo de relación, ambos términos se requieren a la 
vez que se socavan mutuamente.

2. Una fenomenología no fundacional

En el marco de la fenomenología genética, los logros pasivos en el tiempo 
son una parte vital del análisis fenomenológico, y la metodología regresiva se 
convierte en central. La fenomenología genética se ocupa de la intersubjetividad, 
pero siempre ateniéndose a los límites de la perspectiva en primera persona. Esta 
consideración metodológica condiciona la reflexión sobre algunos fenómenos 
que exceden los límites de la intuición, y por lo tanto, no pueden ser reduci-
dos a la constitución trascendental. Estos son concebidos como “casos límite” 
de la fenomenología genética, pasibles de ser analizados solamente como even-
tos empíricos del mundo constituido. Su relevancia trascendental, que Husserl 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 103 - 117. UNED, Madrid

María Celeste Vecino106

intuye mas no puede comprobar desde una perspectiva genética (Hua XLII, 
427), se desarrolla en el contexto de sus reflexiones acerca del mundo histórico, 
desde una perspectiva comunitaria, que podemos llamar generativa. En cuanto 
a la generatividad, no existen desarrollos explícitos de Husserl que la ubiquen 
metodológicamente, como sí sucede con la genética. De acuerdo a la lectura 
de los textos primarios y las interpretaciones que abordamos en este trabajo, la 
generatividad puede considerarse, al menos, de tres maneras con respecto a la 
genética: 1) Como una reflexión empírica (no trascendental) dentro del análisis 
genético; 2) Como una ampliación creativa del modelo genético; o 3) Como una 
transformación fundamental de la fenomenología genética (y posiblemente de 
la fenomenología en general).

En la primera, la generatividad podría entenderse como una consideración, 
dentro de los límites genéticos, de fenómenos “intersubjetivos” del mundo cons-
tituido que no tienen relevancia trascendental o, dicho de otra manera, que no 
forman parte de un análisis eidético de la consciencia. Desde la segunda pers-
pectiva, la generatividad supone una ampliación de la fenomenología genética 
estándar, a través del método de la construcción o reconstrucción mediante los 
“nexos generativos” (Hua XXXIX, 482). Husserl utiliza este método para refe-
rirse a formas mediadas de experimentar los fenómenos a través de la empatía y 
la fantasía, como por ejemplo cuando habla de la prehistoria, de la niñez o de 
la vida de las plantas. Estas experiencias no se dan a la intuición pero pueden 
pensarse a partir de una modificación intencional de mi propia experiencia, y su 
legitimidad radica en esta vinculación. La reconstrucción permite tener una apro-
ximación fenomenológica a la génesis psicológica y material de la subjetividad 
constituyente, por lo que sus resultados pertenecen a un análisis trascendental. 
Asimismo, dota a ciertas experiencias ajenas de validez para la comprensión de 
mis propias vivencias (por ejemplo, la experiencia de mis padres acerca de mi 
nacimiento). Si pensamos en la generatividad como una parte de la genética 
en este sentido, entonces la fenomenología genética lograría permanecer ligada 
al sujeto presente, a la vez que se ampliaría más allá de la esfera egológica. La 
comprensión de la legitimidad del enfoque constructivo sería el criterio decisivo 
para optar entre las dos primeras perspectivas. Entre los críticos de Steinbock, a 
quienes nos referiremos en la tercera sección, hay quienes consideran que incluso 
esta vía es infundada.



Constitución territorial. la relación liminal entre fenomenología genética...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 103 - 117. UNED, Madrid

107

La tercera perspectiva implica pensar la Generatividad (con mayúscula)2 
como una etapa superadora de la fenomenología genética, en la medida en que 
socavaría los resultados de un enfoque genético egológico. La lectura del Stein-
bock corresponde a esta tercera concepción, más radical, de la generatividad. En 
la última sección de Home and Beyond, Steinbock realiza un breve análisis de la 
interpretación de la fenomenología husserliana que presenta Derrida en su ensayo 
“Génesis y estructura y la fenomenología” y sugiere que, al contrario de lo que 
sostiene Derrida –siguiendo a Husserl–, las sucesivas etapas de la fenomenología 
pueden socavar las anteriores y superarlas. De manera que la Generatividad sería 
una superación destructiva de la fenomenología genética, que en muchos casos 
puede quedar “arruinada” (Steinbock 2022, 385).

La clave de esa lectura reside en la transformación de la noción de consti-
tución. Steinbock revisa la teoría de la constitución de los sentidos a través de 
cuatro pasos que se montan sobre elementos presentes en mayor o menor medida 
en la obra de Husserl: el paso desde la consideración del nacimiento y la muerte 
como meras ocurrencias fácticas a su comprensión generativa como elementos 
esenciales del mundo; la ampliación de la asociación a la dimensión intersubjetiva 
e histórica, de manera que es posible reactivar sedimentaciones de tradiciones 
históricas sin que medie la empatía; una reconsideración de la constitución pri-
mordial como “stamm-constitution”, donde la raíz o stamm de la constitución 
se considera bidireccionalmente como origen y destino de la constitución; y la 
dinámica de transmisión y apropiación de sentidos en un mundo familiar, según 
la cual la co-constitución del mundo no tiene la forma de una reproducción auto-
mática sino de una re-constitución libre (Steinbock 2022, 283-298). La exégesis 
que realiza Steinbock sobre los textos de Husserl es minuciosa pero creativa, en 
la medida en que la selección y el enfoque en los textos –mayormente manus-
critos no destinados a la publicación– arroja luz sobre aspectos marginales de 
los desarrollos de Husserl. Un ejemplo claro de este procedimiento es el análisis 
del texto n° 11 del tomo XV de la Husserliana, al que se alude para dar cuenta 
de la particular forma de co-relatividad del mundo familiar y el mundo ajeno. 
Steinbock transcribe un pasaje en el que Husserl explora una aproximación a la 
constitución de la anormalidad que es alternativa respecto a su forma habitual de 

2   En el Epílogo a la edición castellana de Home & Beyond, Steinbock señala: “…considero que 
“Generatividad” significa el movimiento mismo en el que surge la relación del hogar/lo ajeno; 
“eso” (Generatividad) es su tensión dinámica; “eso” es el “nuevo” absoluto para Husserl. (…) 
De este modo, mientras que una fenomenología generativa (en minúscula) cubre todos los 
fenómenos generativos, la Fenomenología Generativa aborda la “Generatividad” en cuanto 
tal y, por tanto, todas las dimensiones metódicas y temáticas” (Steinbock 2022, 394-395).



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 103 - 117. UNED, Madrid

María Celeste Vecino108

abordarla como modificación intencional de lo normal, pero luego indica en una 
nota al pie que en el siguiente pasaje Husserl se desdice (Steinbock 2022, 273 
n. 24). Para Steinbock, es importante desmantelar la referencia al ego individual 
al que remite toda constitución de lo ajeno; de lo contrario, la Generatividad 
permanecería atada a la genética individual. Sería difícil encontrar más que un 
apoyo fragmentario a esta postura en la obra husserliana. La interpretación de 
Steinbock, sin embargo, no parece apuntar a reemplazar la lectura canónica, sino 
a hacer avanzar a la fenomenología en una nueva dirección, a partir de elementos 
de inspiración husserliana. 

De acuerdo con Steinbock, la reconfiguración de la constitución a partir 
de los cuatro elementos mencionados conduce a una “fenomenología no fun-
dacional” (Steinbock 2022, 47), en tanto no existe un fundamento único de la 
constitución, i.e. el ego, sino una co-fundación de lo social que impide que el 
ego propio se convierta en la medida de todas las cosas. 

3. Constitución y territorio

El primer paso en la arquitectura argumental de Steinbock implica recurrir a 
las nociones de horizonte (Horizont) y suelo (Boden), dos estructuras o funciones 
del mundo de la vida que no pueden darse como objetos porque son predona-
ciones. En oposición al abordaje del mundo de la vida como una “totalidad” 
que en última instancia tiene la estructura de un fenómeno, Steinbock recurre 
al uso trascendental de horizonte y suelo para presentar su lectura del mundo 
de la vida como territorio, una condición constitutiva para la experiencia en vez 
de una totalidad constituida. El horizonte, en su comprensión trascendental, 
es la forma de mostrarse de los objetos y aquello que posibilita su mostración. 
Es abierto e indeterminado, y no puede ser objetivado (Steinbock 2022, 167). 
Por otro lado, el suelo es la Tierra entendida como el anclaje de nuestro cuerpo 
y nuestra historia, que no está ni en movimiento ni en reposo porque no es 
un cuerpo entre otros, sino el suelo a partir del cual el movimiento y el reposo 
cobran sentido (Husserl 2019, 624). En su presentación trascendental del mun-
do como suelo y horizonte, Steinbock privilegia ciertos fragmentos de la obra 
husserliana por sobre otros en los que son considerados como correlatos de la 
constitución subjetiva. Esta visión más tradicional y “cartesiana” es contrastada 
con escritos tardíos pertenecientes al período genético. La necesidad de una pre-
donación que es proporcionada por algo “fuera” del sujeto, ya ha sido señalada 



Constitución territorial. la relación liminal entre fenomenología genética...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 103 - 117. UNED, Madrid

109

por Merleau-Ponty y marca una cierta tendencia en la fenomenología poshus-
serliana de inspiración francesa, que ha intentado descentrar la fenomenología 
de Husserl de la subjetividad trascendental. Sin embargo, en el modelo de la 
Generatividad de Steinbock esto se hace mucho más concreto. Luego de consi-
derar las nociones de suelo y horizonte, ambos rasgos del mundo que no pueden 
darse de manera objetual, Steinbock examina la normatividad. Siguiendo las 
ideas del propio Husserl al respecto, reconstruye la estructura optimizadora 
de la experiencia desde el nivel de la síntesis pasiva: en la experiencia natural, 
las apariencias se ordenan de acuerdo a un optimum de experiencia, entendido 
como la forma más rica y diferenciada de darse los objetos. Esta ordenación 
afectiva es relativa al contexto práctico y sus fines específicos, en relación a los 
que engendra normas perceptivas (no explícitas) que apuntan hacia la “mejor” 
experiencia, y que estructuran el mundo circundante. El terreno es el entorno 
normativamente significativo, que guía el comportamiento del sujeto a la vez 
que se estiliza adquiriendo formas típicas. Un territorio está asociado a un 
terreno,3 pero su especificidad tiene que ver con la idea de límites (Grenzen), 
que se imponen sobre el terreno afectivamente ordenado para dar lugar a una 
formación geo-histórica (Steinbock 2022, 164). Un territorio es esencialmente 
limitado porque siempre es o un mundo propio o un mundo ajeno, es decir, es 
normativamente familiar o inaccesible. En este sentido, el territorio es propia-
mente humano, mientras que el terreno puede referir también al hábitat de otras 
especies. De esta manera, Steinbock concluye que el territorio, en su densidad 
cultural, es el mundo de la vida en su caracterización trascendental, es decir, el 
mundo familiar (Heimwelt). Steinbock se apoya en el análisis de la pre-donación 
del mundo en el plano de la afectividad para relativizar el rol del sujeto en el 
proceso constituyente: “Lo que Husserl quiere a veces llamar el ‘nivel más bajo’ 
no es en absoluto el ego, sino el hogar al que el ‘ego’  pertenece.” (Steinbock 
2022, 281). La idea principal que subyace a la reinterpretación de Steinbock 
es que aquello que suscita el interés del ego y a lo que responde, es un relieve 
afectivo que el sujeto retoma o rechaza:

[…] la constitución del sentido no es solamente un proceso que se ori-
gina por el lado del sujeto, como algo que yo inicio. Se trata de la asunción 
y el rechazo de lo que por sí mismo se presenta con la prominencia de su 
fuerza afectiva predada, y que de hecho se vuelve prominente para mí en el 

3   Como excepción a esta asociación, Steinbock menciona a la luna en tanto es un territorio 
(significativo y demarcado para la humanidad) que no es un terreno (no hay relieve afectivo 
para ningún ser vivo allí) (Steinbock 2022, 255).



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 103 - 117. UNED, Madrid

María Celeste Vecino110

momento mismo en que lo asumo como parte de mi presente vivo o de mi 
campo perceptivo, como parte de mi comportamiento básico o de mi vida. 
Así pues, la constitución del sentido acontece a través de la asunción/rechazo 
del sentido que ejerce una fuerza afectiva sobre mí (Steinbock 2022, 239).

Este relieve afectivo responde a la organización de la experiencia en un terri-
torio, entendido como un mundo de la vida limitado geo-históricamente. El 
territorio es condición de posibilidad del aparecer, por lo tanto es constituyente 
o co-constituyente junto con el sujeto. 

La idea de la pre-donación pasiva como condición de posibilidad de la expe-
riencia está ya presente en Husserl (EU, 53). Sin embargo, la creciente importan-
cia de la pasividad no lo lleva a considerar la constitución por fuera del ámbito 
subjetivo. Antes bien, el recurso husserliano a un proto-yo (Ur-Ich) presupuesto 
en el origen de la temporalización, preserva la prioridad subjetiva de la génesis: 
en los niveles más elementales de la constitución, si bien hay una indiferencia-
ción entre el polo yoico y el no-yoico, es el interés del ego que se vuelve hacia el 
estímulo el que da origen al flujo temporal. La lectura de Steinbock difiere de la 
husserliana en tanto la constitución no es algo que el ego hace, sino que en cierto 
modo sucede a través del ego: 

La constitución del hogar es un modo de constitución en el que el indi-
viduo participa, pero es un modo de constitución que tiene lugar “a través” y 
“más allá” del ego, no comienza simplemente con una subjetividad egológica 
(Steinbock 2022, 283).

El acento puesto sobre el ego o su contrapartida no-yoica es lo que, en última 
instancia, permite la bifurcación de la teoría husserliana hacia nuevas formas de 
interpretar la constitución. La resistencia de Husserl y, como veremos a continua-
ción, de los críticos de Steinbock dentro de la literatura especializada, se relaciona 
con una preocupación metodológica que ata a la primera persona la posibilidad 
de una fenomenología trascendental. 



Constitución territorial. la relación liminal entre fenomenología genética...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 103 - 117. UNED, Madrid

111

4. Consideraciones metodológicas

Al considerar que la constitución no es un proceso que parte del yo (o que el 
territorio es constituyente), Steinbock plantea una tesis fuerte. Sus consecuencias 
implican una transformación de la idea de evidencia y de la prioridad de la pri-
mera persona en la fenomenología de Husserl. Esta prioridad tiene un sentido 
metodológico que responde a la tradición cartesiana de la fenomenología hus-
serliana, y su pretensión de alcanzar verdades apodícticas. Steinbock elimina esta 
prioridad en tanto el mundo se revela como co-originario junto con el sujeto. Se 
cruzan aquí dos órdenes en conflicto. En Husserl, la primacía genética del ego 
se reflejaba en su primacía metodológica: es en tanto origen incondicionado y 
absoluto de la constitución, que el ego puede acceder a evidencias apodícticas. 
Conforme la perspectiva genética-generativa se amplía, el carácter absoluto del 
ego se debilita, y con él la posibilidad de fundar un conocimiento fenomenológi-
co sin presupuestos. Por eso la generatividad representa un desafío o incluso una 
amenaza para la fenomenología husserliana tradicional. Una de las ventajas de 
esta es que provee un criterio claro para el desarrollo de la reflexión, en tanto se 
apoya en la evidencia intuitiva. En el modelo de la Generatividad de Steinbock, 
en tanto implica ir más allá del análisis centrado en el ego, esta evidencia está 
por principio ausente. En rigor, ¿Qué tipo de evidencia hay de un proceso de 
constitución que sucede “a través” y “más allá” de nosotros? ¿Cuál es el valor de 
los resultados que nos aporta el método fenomenológico (a saber, la reducción) 
si no creemos que el sujeto que realiza la reducción tiene algún tipo de estatus 
privilegiado? Esta es una preocupación planteada por Steven Crowell en su reseña 
de Home and Beyond. En este escenario, la fenomenología pierde su capacidad de 
ser autofundante, porque el propio sujeto fenomenologizante está condicionado 
por la estructura generativa de su mundo-familiar: 

Nuevamente, si la fenomenología generativa abandona el locus de la fun-
damentación trascendental en el sujeto filosofante, ¿Puede seguir siendo feno-
menológica? ¿Qué sucede con el principio de la Evidenz? Para contar como 
fenomenológica, no es suficiente con que una filosofía se trate de la “constitución 
de sentido”; lo que “constituye” debe también, según creo, estar atado a lo que 
puede ser traído a donación evidencial (evidential givenness) (Crowell 1998, 93).

La falta de apoyo en la evidencia en primera persona tiene como efecto una 
reconfiguración metodológica de la fenomenología en general, que no representa 
un mero desvío de la propuesta husserliana, sino potencialmente un modelo 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 103 - 117. UNED, Madrid

María Celeste Vecino112

antagónico a ella. Como indica Burt Hopkins, los desarrollos de Steinbock lle-
varían en última instancia a un historicismo (Hopkins 2001), en tanto sería la 
interrelación entre el mundo familiar y el mundo ajeno, que Steinbock define 
como mundos de la vida histórica y geológicamente situados, la fuente última 
de constitución. Por otro lado, en su reseña crítica de Home and Beyond, Ronald 
Bruzina sostiene que el mundo de la vida considerado como mundo familiar solo 
podría ser considerado transcendental y constituyente de una forma “relativa”, 
dado que tiene que ver con sentidos históricos y concretos que “dependen de la 
constitución fundamental de horizonticidades del marco del mundo que hacen 
posible el aparecer como tal, antes que realizarlas él mismo” (Bruzina 2001, 372). 
Bruzina está de acuerdo con Steinbock en que el mundo como horizonte no está 
constituido, como sugiere la anotación de Fink en el epígrafe a su artículo,4 pero 
parece admitir sólo rasgos generales de la experiencia (como la espaciotemporali-
dad) como condiciones que son verdaderamente “trascendentales”, mientras que 
los rasgos sociales, históricos y culturales pertenecen a la esfera de lo constituido. 

En tanto Steinbock rechaza el punto de partida genético desde una primera 
persona individual, y no elabora tampoco la idea de un acceso desde una primera 
persona plural, el acceso epistemológico a esa constitución, parecería configurarse 
como de tercera persona, describiendo la dinámica de la generatividad “desde 
fuera”, desembocando en algo más parecido a un estructuralismo (Marín Ávila 
2015) que a la fenomenología husserliana. Steinbock, sin embargo, no pretende 
trasladar el fundamento del sujeto a las estructuras históricas, sino evitar del todo 
la lógica fundacional. Para ello, propone considerar lo familiar y lo ajeno bajo la 
perspectiva de una relación co-relativa que denomina “liminal”.

4   “On genetic analysis: The world is not constituted genetically. What is constituted is 
world-content; the latter is a continuous history, experience. If the world (eidetic structures, 
constitutions of beings) were experiences, then one would have to assume genetically a world-
less beginning. Yet the child does not see any sense data, but innerworldly things, the apper-
ceptive structure of which is only instituted and grows genetically. Only when by world one 
understands the totality of innerworldly beings does Husserl’s sentence (from the seminar 
“Nature and Spirit”) hold: “The world is an intentional tradition” (Eugen-Fink-Archiv, 
V-51).



Constitución territorial. la relación liminal entre fenomenología genética...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 103 - 117. UNED, Madrid

113

5. Relaciones liminales

La idea de relaciones liminales surge en Home and Beyond como una for-
ma de describir la interacción de lo normal y lo extraño en el contexto de una 
experiencia normativa. En la lectura dominante de la normalidad en Husserl, lo 
anormal es una modificación intencional de lo normal (Cf. Wehrle 2015). Stein-
bock propone una lectura diferente en la que la normalidad y la anormalidad se 
consideran una estructura co-relativa, es decir, en la que no haya prioridad de lo 
normal frente a lo anormal. Si la hubiera, entonces lo ajeno no sería realmente 
ajeno, sino de hecho una modificación de mí mismo –así es, por supuesto, como 
se concibe la alteridad en un marco husserliano tradicional, a partir de lo plan-
teado en la quinta meditación cartesiana. Para Steinbock, la lógica fundacional 
husserliana se vuelve problemática cuando se aplica a la relación del ego con el 
alter ego, en tanto el sentido de los otros dependería enteramente del ego propio. 
Su apuesta es considerar un otro como alien, independiente de la constitución 
egológica. Mundo familiar/mundo ajeno considerado como estructura liminal 
significa que ni el hogar precede a lo ajeno ni lo ajeno precede al hogar, sino que 
se dan al mismo tiempo y en relación el uno con el otro. Existe una irreversi-
bilidad entre lo familiar y lo ajeno, de modo que la interconexión entre los dos 
hace que, incluso, la destrucción de lo ajeno implique también la destrucción 
del hogar. El único privilegio del hogar frente a lo ajeno es el de una “asimetría 
axiológica” dada por la cercanía de lo familiar, cuya consecuencia es que existe 
una experiencia de lo ajeno solo en la forma de lo inaccesible. De esta manera, 
para Steinbock esta estructura es el verdadero “absoluto” en fenomenología en 
lugar del sujeto trascendental en su individualidad. Homeworld/Alienworld se 
co-constituyen a través de nosotros, que nos apropiamos de nuestro hogar y 
transgredimos al ajeno:

La apropriación (Übernahme) y la recepción (Aufnehme) son formas en 
que el ser individual participa en la co-constitución de un mundo familiar, 
tanto junto a quienes me son contemporáneos como junto a quienes me 
preceden y me sobreviven desde el punto de vista generativo. (Steinbock 
2022, 293).

Nuestro papel, por así decirlo, en la constitución del sentido está limitado 
por los significados preestablecidos que nuestro mundo “proporciona”. Poseemos 
nuestro mundo natal, pero también somos poseídos por él. 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 103 - 117. UNED, Madrid

María Celeste Vecino114

En relación a las tensiones metodológicas entre una fenomenología genética 
y una generativa, el modelo de las relaciones liminales puede servirnos para 
pensar en una alternativa a los modelos y variaciones que consideramos al inicio. 
En cuanto a la estructura mundo familiar/mundo ajeno, estos eran co-relativos 
y co-constitutivos. Si bien no se puede trasladar sin más este tipo de relación 
a formas de conducir una investigación filosófica junto con sus resultados y 
conocimientos, comprender la generatividad como una contrapartida liminal de 
la fenomenología genética podría proporcionar una interpretación de la tensión 
entre dos perspectivas igualmente fundacionales en otro sentido. Esto implica-
ría separar el carácter de fundamento de la constitución del ego de la primacía 
metodológica de la primera persona, es decir, desligar los dos órdenes que entra-
ban en conflicto desde una perspectiva genético-generativa. Steinbock señala a la 
tendencia cartesiana de la fenomenología de Husserl como la responsable de su 
carácter fundacional. Sin embargo, entiende esta tendencia de manera estrecha, 
en términos de la vía cartesiana a la reducción. La dimensión cartesiana de la 
filosofía husserliana, sin embargo, continúa ejerciendo su influencia incluso 
cuando este punto de partida ha sido abandonado. La forma que adopta esa 
influencia es la de una conminación a retornar a la esfera de evidencias inma-
nentes para dar legitimidad a los análisis fenomenológicos, incluso aquellos que 
parten del mundo de la vida. Cuando, como fenomenólogos, nos disponemos a 
reflexionar sobre la constitución del sentido, no podemos “saltar” sobre el punto 
de partida de nuestra propia perspectiva individual. Sólo a través del ejercicio de 
la epoché es posible revelarnos como los que retoman o rechazan la predonación 
de nuestro territorio. Es decir, se trata de un rasgo distintivo de la metodolo-
gía husserliana, que afecta principalmente al espectador desinteresado, quien 
permanece verdaderamente “cartesiano”. Esto nos proporciona una especie de 
prioridad metodológica del sujeto –fenomenologizante– que es posiblemente 
imborrable. Por otro lado, cuando alcanzamos, a través de la regresión, las raíces 
del sentido, nos topamos con las dimensiones predadas de la constitución, y 
nos enfrentamos a lo que podríamos llamar una co-originariedad ontológica del 
mundo. Puesto que nos encontramos en el nivel del despliegue del mundo, no 
es posible definir rigurosamente qué perspectiva sería primera. Si intentáramos 
plantear una prioridad absoluta de una u otra, ese planteamiento volvería a 
estar sujeto al escrutinio fenomenológico. Esto se debe a que, al renunciar a la 
idea de un Yo como fundamento, paradójicamente, renunciamos también a la 
posibilidad de fundamentar filosóficamente la generatividad. Inversamente, si 
queremos aferrarnos a la subjetividad como único absoluto, acabamos aislando 
al sujeto. Sin sentidos que retomar o rechazar, sin la predonación de un mundo 
familiar y un estilo normal de experiencia, la constitución se hace imposible. 



Constitución territorial. la relación liminal entre fenomenología genética...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 103 - 117. UNED, Madrid

115

Conclusiones

Es posible que la constitución no comience en el ego individual, pero la 
reflexión fenomenológica ciertamente sí, y eso tiene, quizás, el potencial de 
modificar también la generatividad. Esto no oculta un compromiso con una 
comprensión cartesiana de Husserl, simplemente está ligado al ineludible punto 
de vista en primera persona de la indagación trascendental. Esta es la razón por la 
que la relación entre fenomenología genética y generatividad puede considerarse 
liminal: estos dos métodos se requieren mutuamente al tiempo que se socavan 
el uno al otro. Esto no significa que el sujeto y el mundo familiar se encuentren 
en una relación liminal, sino que dentro de una reflexión fenomenológica, las 
perspectivas genética y generativa lo están. 

Volviendo a los tres tipos de vinculaciones entre fenomenología genética y 
generativa que presentamos al comienzo, la comprensión liminal se opone tanto 
a la 1, que sostenía la primacía de la génesis egológica y la inviabilidad de la gene-
ratividad, como de la 3, que defiende la superación y abandono de la perspectiva 
egológica. Respecto a la número 2, que exploraba la ampliación creativa de la 
génesis a través del método reconstructivo, ésta comparte con la visión liminal 
el interés por hacer posible el análisis generativo sin deslegitimar la reflexión 
genética. En última instancia, esta posición (2) se identifica con una lectura 
husserliana, que continúa sosteniendo la primacía de la perspectiva en primera 
persona a pesar de acceder a los resultados del examen generativo. Como resulta-
do, la fenomenología genética se vuelve por esencia paradójica.5 A diferencia de 
esta lectura, la interpretación liminal otorga un mayor peso a los resultados de la 
generatividad, y transforma la estructura paradójica en una dialéctica sin resolu-
ción: en tanto la reflexión genética, a través del estudio de los fenómenos-límite, 
lleva más allá de sí misma, es posible comprender la constitución como un 
proceso no-fundacional; pero en tanto esta comprensión es el resultado de una 
reflexión fenomenológica en primera persona, no es posible desligarse de este 
anclaje. Por lo tanto, la generatividad no superaría a la genética, sino que debe 
velar por mantener un recorrido comprensible desde el sujeto al mundo. Para 
Steinbock, ciertamente, lo genético no queda completamente destruido, sino que 

5   Esto es particularmente visible respecto de los fenómenos límite: genéticamente no puedo 
comprender mis propios límites, pero generativamente me encuentro entre el nacimiento y la 
muerte. Husserl expresa esta estructura paradójica en los manuscritos C: “Aber ist das nicht 
paradox: lebend in strömender Gegenwart seiend, muss ich unweigerlich glauben, dass ich 
leben werde, wenn ich doch weiß, dass mein Tod bevorsteht” (Hua Mat VIII, 96).



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 103 - 117. UNED, Madrid

María Celeste Vecino116

conserva su valor como reflexión sobre la constitución genética individual. Sin 
embargo, su desarrollo finalmente redunda en una modificación de la fenome-
nología en una dirección que descuida dos elementos fundamentales: el carácter 
de primera persona de la fenomenología, y, de manera asociada, la preocupación 
por la validación de los resultados fenomenológicos. El modelo generativo de 
Steinbock podría presentar un costo alto dejando estos elementos detrás. 

Referencias bibliográficas

Bruzina, Ronald. (2001). “Limitations: On Steinbock’s ‘Generative Phenomenology’, 
en S. Crowell & B. Hopkins (eds.), The New Yearbook for Phenomenology and Phe-
nomenological Philosophy, I-2001, 369-376

Crowell, Steven. (1998). “Transcendental phenomenology and the ‘Generation’ 
Gap”, Human Studies, vol. 21/1, 87-95

Derrida, Jacques. (1992) La escritura y la diferencia. Barcelona: Anthropos.

Hopkins, Bob. (2001). “Generativity and the problem of historicism: Remarks on 
Steinbock’s ‘Home and Beyond’” en S. Crowell & B. Hopkins (eds.), The New 
Yearbook for Phenomenology and Phenomenological Philosophy, I-2001, 377-390

Husserl, Edmund. (Hua I). Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge. Edited 
by Stephan Strasser. The Hague: Martinus Nijhoff, 1973.

—. (Hua XXXIX). Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebenen Welt und ihrer Kons-
titution. Texte aus dem Nachlass (1916-1937). Edited by Rochus Sowa. New York: 
Springer, 2008.

—. (Hua XLII) Grenzprobleme der Phänomenologie. Analysen des Unbewusstseins und der 
Instinkte. Metaphysik. Späte Ethik (Texte aus dem Nachlass 1908 – 1937) Edited by 
Rochus Sowa & Thomas Vongehr. New York: Springer, 2014. 

—. (Hua Mat VIII). Späte Texte über Zeitkonstitution (1929-1934). Die C-Manuskripte. 
Edited by Dieter Lohmar. New York: Springer, 2006. 

—. (2019). Textos breves, Salamanca: Ediciones Sígueme.

—. & Landgrebe, Ludwig (EU). Ehrfarung und Urteil. Untersuchungen zur genealogie 
der logic. Praga: Verlagsbuchhandlung, 1939.

Marín Ávila, Esteban. (2015). “Generative Problems and Generative Phenomenology. 
Thinking over Anthony J. Steinbock’s conception of familiarity and alienness and 
their relation to a generative absolute” en J. Trajtelov, Jana (ed.), The Yearbook on 
History and Interpretation of Phenomenology. New Generative Aspects in Contempo-
rary Phenomenology. Fránfort del Meno: Peter Lang.



Constitución territorial. la relación liminal entre fenomenología genética...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 103 - 117. UNED, Madrid

117

Steinbock, Anthony J. (1995). Home and Beyond: Generative Phenomenology after 
Husserl. Evanston: Northwestern University Press, trad. Esp. (2022). Mundo fami-
liar y mundo ajeno. La fenomenología generativa tras Husserl. Trad. R. Garcés Ferrer 
y A. Alonso Martos. Salamanca: Ediciones Sígueme, 2022.

Wehrle, Maren. (2015). “Normality and Normativity in experience”, en M. Doyon & 
T. Breyer (eds.): Normativity in Perception. Basingstoke: Palgrave McMillan, 128-
140

Recibido 27-05-2024

Aceptado 17-09-2024





Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

LA FECUNDIDAD DE LA FENOMENOLOGÍA 
GENERATIVA EN EL SIGLO XXI 

THE FECUNDITY OF GENERATIVE 
PHENOMENOLOGY IN THE 21st CENTURY

Mª Carmen López Sáenz

UNED
clopez@fsof.uned.es

Resumen: Este artículo constata la generatividad de la fenomenología en nuestro 
siglo y la atribuye a su “movimiento”. Explicita la doble concepción del mismo y, tras 
discutir ciertos aspectos de la generatividad, describe algunos campos de acción de la 
fenomenología generativa como la intersubjetividad, el interculturalismo y la generati-
vidad artística (poiesis). El artículo introduce, además, el cuerpo vivido, como núcleo de 
la generatividad humana y de las investigaciones de la fenomenología feminista sobre 
los problemas de la generatividad a los que ya se refirió Husserl: “el problema de los 
sexos”, nacimiento y muerte. Esta contribución añade la relación entre temporalización 
y envejecimiento que, además de poner de relieve el tiempo intersubjetivo e intergene-
racional, ejemplifica la fertilidad de la “fenomenología comparada”.

Palabras clave: feminismo, fenomenología crítica, Merleau-Ponty, movimiento, 
normalidad-anormalidad, problemas generativos

Abstract: This article confirms the generativity of phenomenology in our century 
and attributes it to its “movement”. It makes its double conception explicit and, after 
discussing certain aspects of generativity, describes some fields of action of generative 
phenomenology such as intersubjectivity, interculturalism and artistic generativity (poie-
sis). The article also introduces the lived body, as the nucleus of human generativity and 
of the feminist and phenomenological research in the problems of generativity to which 
Husserl already referred: “the problem of the sexes”, birth and death. The contribution 
explores furthermore the relationship between temporalization and aging which, in 
addition to highlighting the intersubjective and intergenerational time, exemplifies the 
fertility of “comparative phenomenology”.

Keywords: Critical  Phenomenology, Feminism, Generative Problems, Merleau-
Ponty, Movement, Normality-abnormality, Poiesis 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

Mª Carmen López Sáenz120

1. El movimiento de la fenomenología y la generatividad

La cantidad y diversidad temática de los actuales encuentros y publicaciones 
fenomenológicas demuestra el interés de esta corriente filosófica para el análisis 
de los problemas actuales. Esto se debe al lugar central que ocupa la fenomenolo-
gía en el marco de la filosofía contemporánea  y que, desde mi perspectiva, deriva 
de su potencial descriptivo y crítico, así como de su intención fundamental: tras-
cender tanto el materialismo como el espiritualismo dirigiéndose a la experiencia 
vivida, la cual no puede ser aprehendida según las dicotomías materia-espíritu, 
exterioridad-interioridad, etc. sino en sus correlaciones.

En esta experiencia pueden distinguirse tres niveles de constitución del sen-
tido que se corresponden con los de la metodología fenomenológica: estático, 
genético y generativo. No se trata, por tanto, de “tres etapas” de la fenomeno-
logía, cada una de las cuales dejara atrás a la anterior, sino de dimensiones de 
comprensión y análisis complementarias. La tercera, la fenomenología generativa 
que aquí nos concita, no es, pues, su última fase, sino que, como ha señalado 
Roberto Walton, “al ocuparse del problema de los estratos de profundidad de la 
subjetividad trascendental y de las habitualidades sociales, la propia fenomeno-
logía genética se despliega hacia el tema de la generatividad”1. La generatividad, 
desde nuestra perspectiva, además de ser un “tema”, es un movimiento y una 
dimensión operante en la fenomenología misma. Sin duda, Walton estaría de 
acuerdo con Anthony Steinbock en que “la fenomenología genética funciona 
como una pista principal para la fenomenología generativa”2. La dimensión pro-
pia de esta última, siguiendo a Edmund Husserl, es la generatividad comunitaria 
aprehendida “desde el sentido generativo de la experiencia de cada sujeto de 
encontrarse en su generación, en su familia”3. De acuerdo con todo lo dicho, 
no tendría sentido afirmar, por consiguiente, que “la fenomenología tradicional 
debería ser reemplazada por la fenomenología generativa”4. 

1   Walton, R. “Fenomenología y reflexión sobre el tiempo, la historia, la generatividad y la 
intersubjetividad”,  Acta fenomenológica Latinoamericana. IV (2012), pp. 319-348, p. 328.
2   Steinbock, A. “Generativity and the scope of generative phenomenology”, Welton, D. 
(ed.) The New Husserl. A Critical Reader. Indiana University Press, 2003, pp. 289-325, p. 
303.
3   Husserl, E. Die Lebenswelt: Auslegungen der vorgegebenen Welt und ihrer Konstitution. Hua 
XXXIX, (Ed. S. Rochus) Dordrecht, Springer, 2008, p. 329.
4   Oksala, J. “What is Feminist Phenomenology. Thinking Birth Philosophically”, Radical 
Philosophy 126 (2004), pp. 16-22, p. 21.



La fecundidad de la fenomenología generativa en el siglo xxi 

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

121

Por otra parte, a quienes consideramos la fenomenología como un “movi-
miento” y una tarea en la que participamos5, nos resulta difícil aceptar que exista 
una “fenomenología tradicional”.  Si quienes se refieren a ella, la identifican 
únicamente con la de su fundador, no deberían olvidar que él nunca pensó en 
hacer una descripción programática ni de la fenomenología ni de sus etapas, pues 
nunca la dio por concluida. Como dice Bernhard Waldenfels, 

Desde sus inicios quedó abierta la pregunta de cuál sería la finalidad 
última de esta fenomenología. Si hay algo que la mantiene viva hasta hoy, 
es seguramente el hecho de que no permite que sistemas, escuelas y disci-
plinas le arranquen el estímulo del cuestionamiento y de la investigación de 
objetivos. Para su fundador siempre se trató de una “filosofía de trabajo”6.

   Así pues, las investigaciones fenomenológicas de Husserl funcionan como 
estímulos para su continuación. A  pesar de que distinguía los problemas genéti-
cos  -la constitución de la conciencia del tiempo, la teoría fenomenológica de la 
asociación, etc.-  de los problemas generativos, concernientes al nacimiento y la 
muerte, así como al nexo de la generación de la animalidad7, etc., nunca formuló 
una fenomenología generativa como tal. Sin embargo, la puso en práctica en sus 
descripciones de los fenómenos históricos, normativos e intersubjetivos. Esta 
fenomenología, “operante” ya en su fundador, trata, según Steinbock, de esos 
y otros fenómenos de co-generación intersubjetiva de los mundos familiares y 
ajenos –de ahí el título en castellano de la traducción de la obra pionera de este 
autor, Mundo familiar y Mundo ajeno. La fenomenología generativa tras Husserl8.

Desde el punto de vista de Steinbock, la fenomenología tendría tres dimen-
siones metódicas que se corresponderían con las tres dimensiones de la expe-
riencia fenomenológica: estática, genética y generativa. La generatividad se 
daría como la estructura home/alien, y consistiría en “la generación de sentido 

5   He subrayado la importancia del “movimiento” de la fenomenología en mi estudio, “El 
movimiento de la fenomenología y el fluir (strömen) de la existencia”, en Dias, A., Furlan, R. 
(Orgs.) A fenomenología entretempos. Porto Alegre, Cultura Académica Editora, 2022, pp. 
39-77.
6   Waldenfels, B. De Husserl a Derrida. Introducción a la fenomenología. Barcelona, Paidós, 
1997, p.11.
7   Husserl, E. Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge. Husserliana I. Nijhoff, Den 
Haag, 1950, p. 169.
8   Steinbock, A. Home and Beyond. Generative Phenomenology after Husserl. Evanston, Nor-
thwestern U.P. 1995 (Trad. Cast. de Garcés, R. y Martos, A.  Mundo familiar y Mundo ajeno. 
La fenomenología generativa tras Husserl, Salamanca, Sígueme, 2022).



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

Mª Carmen López Sáenz122

históricamente significativo que es expresado como relación irreducible e irrever-
sible del mundo familiar y el mundo ajeno”9. Esta relación no está dada de una 
vez por todas, sino que, tal y como Steinbock interpreta, Husserl se refiere con 
ella “al proceso de devenir, por tanto, al proceso de ‘generación’, como un proceso 
que tiene lugar por encima de las ‘generaciones’, por tanto, específicamente al 
proceso del devenir ‘histórico’ y social circunscrito geológicamente”10. 

A nuestro modo de ver, sí que habría reciprocidad y cierta reversibilidad –no 
cronológica, sino “siempre inminente y nunca completamente realizada”11, como 
la que se da entre  el vidente y lo visible- en la cogeneración de mundos familiares 
y ajenos, mundos que, por otra parte, se desarrollan coexistiendo en el mundo 
de la vida (Lebenswelt). Esta reversibilidad puede apreciarse en la relación entre 
lo propio y lo ajeno, la cual incluye la apropiación de lo que parecía extraño y la 
desapropiación de lo que se creía más propio. Esto implica que los “polos” de la 
generatividad no son dos absolutos ante la mirada de un tercero, sino procesos 
de identificación en el seno de las diferencias12. 

Lo familiar y lo ajeno no solo son co-generativos “en el sentido de que se 
encuentran en un devenir histórico continuo como delimitados uno de otro”13, 
sino también en el sentido de que su interacción puede transformar el uno en el 
otro. Así sucede en todos esos procesos que no ocurren “sobre” o “por encima” 
de las generaciones, porque esto sería todavía una modalidad de pensamiento 
de survol, sino “entre” ellas.

El sentido sedimentado históricamente puede ser reactivado y depositado 
de nuevo con sus transformaciones, de modo que las habitualidades y los senti-
dos pasivamente constituidos son generadores de sentido -entendido este en su 
doble acepción de “significado” y de “dirección” u “orientación”-. Esta relación 
de reversibilidad y de transformación se evidencia en el sentido de lo diacrítico, 
descubierto en los signos por Ferdinand de Saussure y ampliado por Maurice 

9   Steinbock, A. J. (Ed.) “Introduction”, Phenomenology in Japan, Dordrecht, Springer, 1998, 
p. 8.
10  Steinbock, A. J. Home and Beyond, p. 3.
11  Merleau-Ponty, M. Le visible et l’invisible. Paris, Gallimard, 1964, p. 194.
12  Remitimos al lector interesado a nuestros trabajos: “La Parole as a Gesture of the Origina-
ting Differentiation”, en Penas, B. and López, Mª C. (Eds.) Interculturalism. Between Identity 
and Diversity. Oxford, Peter Lang, 2006, pp. 27-46, “Fenomenología de la coexistencia desde 
la identidad en las diferencias”, Investigaciones Fenomenológicas, 7 (2010), pp. 261-273.
13  Steinbock, A. J. Home and Beyond, p. 179.



La fecundidad de la fenomenología generativa en el siglo xxi 

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

123

Merleau-Ponty a todas las relaciones, incluso a la matriz de las mismas que es 
la carne (Chair)14: hay una carne del mundo que no puede ser explicada por la 
carne del cuerpo; aunque están imbricadas, aquella no es sentiente como esta. 
Las diferencias son, por consiguiente preservadas en esta reversibilidad que no es 
sustancial, sino estructural, un movimiento inminente y bilateral. 

Considero que la fenomenología generativa no solo implica generación -recí-
proca y hasta “reversible”- de sentido, sino también de obras y expresiones. El 
movimiento de la generatividad es tensional, una dinámica plural –no dual- que 
va más allá del cambio de lugar y de la transformación. Es un proceso generador 
y configurador que se puede apreciar ya en el movimiento gestáltico, ese movi-
miento que Merleau-Ponty ontologizó comprendiéndolo como nuestro acceso 
al ser y como expresión reveladora de su ser. 

Entendemos la “generatividad”, como el movimiento ontológico desde la 
experiencia a la expresión de su sentido; este movimiento presenta progresi-
vamente el ser en su devenir temporal, que ya era puesto de manifiesto por la 
fenomenología genética, pero que redunda en la expresión creadora, la cual que 
enriquece la experiencia del ser. Es un movimiento desde dentro hacia afuera 
y viceversa, activo-pasivo, que trasciende la mera correlación entre lo familiar 
y lo ajeno, y que no está lejos de lo que Steinbock denomina “Generatividad”: 
“el movimiento mismo en el que surge la relación del hogar/lo ajeno, su tensión 
dinámica (…). La fenomenología versa sobre la ‘Generatividad’ desde el principio 
(…) es movimiento generativo en su propio desarrollo”15. La tensión generativa es, 
desde nuestra perspectiva, más comprensiva que la estructura correlativa entre lo 
familiar y lo ajeno, ya que incluye esas situaciones en las que el “hogar” no funge 
como un nido familiar, sino como un lugar de opresión del que se quiere huir. 

Para evitar estas y otras pre-concepciones, proponemos comprender la 
“génesis” de la fenomenología como origen y fuente constante de movimien-
to, entendido este como generatividad. Por eso, hablamos del movimiento de 

14  Véase nuestro estudio, “De la expresividad al habla. Un modelo diacrítico de intercultura-
lidad”, en López, Mª C. Penas, B. (Eds.) Paradojas de la Interculturalidad. Filosofía, lenguaje y 
discurso. Madrid, Biblioteca Nueva, 2008, pp. 31-60.
15  Steinbock, A. “Epílogo a la edición castellana”, Mundo familiar y Mundo ajeno. La fenome-
nología generativa tras Husserl, Salamanca, Sígueme, 2022, pp. 393-403, p. 394. (El subraya-
do es nuestro).



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

Mª Carmen López Sáenz124

la fenomenología, en un doble sentido16: la fenomenología como movimiento 
o corriente que fue iniciada por Husserl y continúa en sus reactivaciones, y 
la fenomenología gestándose en relación con las preocupaciones actuales y las 
otras corrientes de pensamiento. Así, la fenomenología misma -no solo el sujeto 
trascendental- es entendida como un movimiento ininterrumpido de apertura 
a lo otro, a los fenómenos y como una tarea a continuar por nosotros mismos y 
las generaciones futuras.

 No solo asistimos a una visibilidad creciente del movimiento fenomenológi-
co y a una importante fenomenología del movimiento en el siglo XXI, sino que la 
fenomenología misma es movimiento. Por decirlo en los términos de Steinbock, 
el desarrollo de la fenomenología de la generatividad en nuestros días avanza 
paralelamente a la evidencia de que la fenomenología misma es “generativa”, 
porque su significado no se reduce al que le diera su fundador –el cual, por otra 
parte, siempre estaba revisando y reformulando sus conceptos-. Su fecundidad 
radica en ser asumida de este modo: como movimiento a continuar. 

2. Algunos campos de acción de la fenomenología generativa

Una vez explicitada, la generatividad ha sido y es susceptible de desarrollarse 
en muy diversos campos. Describiremos brevemente aquellos en los que creemos 
haber aportado algunos resultados.

En primer lugar, sin duda, la intersubjetividad, que hemos considerado 
fenomenológicamente como la otra cara de la objetividad y como origen de la 
sociedad17. En ella, interviene, siguiendo a Husserl, la intencionalidad práctica 
de los mundos históricos y una teleología comprendida como “intencionalidad 
universal”18 de la historia presente, pasada y futura. Esta teleología no implica 
absolutización de fines determinados, sino que, de modo similar a la teleología 

16  López Sáenz, Mª C. “El movimiento de la fenomenología y el fluir (strömen) de la existen-
cia”, en Dias, A. Furlan, R. (orgs.) A fenomenología entretempos. Porto Alegre, Cultura Acadé-
mica Editora, 2022, pp. 39-77. 
17  López Sáenz, Mª C. Investigaciones Fenomenológicas sobre el origen del mundo social. Zara-
goza, PUZ,  1994.
18   Husserl, E. Die Krisis der Europäischen Wissenschaften und die tranzendentale Phänomeno-
logie. Ergänzungsband: Texte aus dem Nachlass 1934-1937, Husserliana XXIX. Kluwer, Dordre-
cht, 1993, p. 82.



La fecundidad de la fenomenología generativa en el siglo xxi 

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

125

de las profesiones, descrita por Husserl, revela una intencionalidad por la que 
cada profesión/fin se corresponde con una tarea, la cual no es tan solo la de cada 
individuo, sino un verdadero trabajo de “conexión en la vida comunitaria y a 
través de la sucesión de generaciones”19. Este esfuerzo colectivo instituye sentidos 
intergeneracionales. Asimismo, vincula estrechamente la profesión con la voca-
ción -entendidas intersubjetivamente y orientadas a fines comunes- y, en general, 
la intencionalidad con la ética y la conciencia comunitaria.

En conexión con ellas y con la intersubjetividad, hemos estudiado la inter-
culturalidad, frente al multiculturalismo fáctico, entendiéndola como verdadero 
catalizador de las culturas, y como ejemplo de una fenomenología del “entre” 
(Zwischen) (la cultura propia y las otras culturas, la fenomenología y los estudios 
científicos, particularmente antropológicos, etc.), en suma, como una fenome-
nología del movimiento de Ineinander20. Tenemos la convicción de que, para 
descubrir el sentido de la cultura, no basta con realizar variaciones imaginarias 
en torno a la nuestra, sino que es preciso ponerla en interrelación con otras. Esta 
interrelación es la estructura fenomenológica del multiculturalismo: la intercul-
turalidad.

De esta preocupación intercultural, nace nuestra investigación en lo que 
hemos denominado “fenomenología comparada”, acercándonos a la “fenome-
nología” de la Escuela de Kioto, especialmente a su fundador, Kitaro Nishida21, 
buen conocedor de la fenomenología –y de sus impensados- y en el que podemos 
descubrir cierto “estilo” fenomenológico, pues, como dice Tani Toru,

19   Ibid., p. 364.
20  López Sáenz, Mª C. “Interculturalism as an Articulation of Diversity. A Generative Phe-
nomenological Approach”, The Yearbook on History and Interpretation of Phenomenology 2015. 
Vol. 3: New Generative Aspects in Contemporary Phenomenology, Frankfurt am Main, Peter 
Lang, 2015, pp. 117-138. 
21  López Sáenz, Mª C. “An Approach to Comparative Phenomenology: Nishida’s Place of 
Nothingness and Merleau-Ponty’s Negativity”, Philosophy East and West. A Quarterly of Com-
parating Philosophy, 68, 2 (2018), pp. 497-515. Véase, asimismo, mi trabajo, “Lived Body: 
Maurice Merleau-Ponty and Yasuo Yuasa. A Comparative Phenomenological Approach”, 
Journal of Japanese Philosophy (forthcoming).



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

Mª Carmen López Sáenz126

 (…) algo propio no lo es desde el principio; aparece como tal por prime-
ra vez al “reflejarse” en el otro (…) La idea de una manera de pensar japonesa 
“en sí misma” solo fue descubierta retrospectivamente, después de encontrar 
esta reflexión. Del mismo modo, la afinidad entre el pensamiento japonés y 
la fenomenología también es algo que apareció más tarde22.

Aplicando esto a la fenomenología que consideramos propia de la tradi-
ción de pensamiento occidental, diríamos que esta fenomenología solo puede 
manifestarse como tal “reflejándose” en otras tradiciones y otras corrientes de 
pensamiento. La “reflexión” puede nacer de su comparación, donde lo com-
parado mismo (la fenomenología, determinado concepto) se está generando 
en el diálogo, en el “entre” –ma o espacio negativo, en japonés- que posibilita 
el movimiento del pensar, un pensar que “debería ser, ante todo, descifrar lo 
que se siente”23.

Aparentemente la generatividad de la co-constitución home-alien no es 
necesaria para las sabidurías procedentes de la tradición budista porque no se 
plantean el problema yo-otro. Por ello, dice Steinbock que el objetivo de esa 
tradición no es la generatividad, sino el vacío24.  Sin embargo, dado que el 
vacío no es para estas sabidurías una nada opuesta al ser, sino un vaciado de 
yoidad y sustancialidad que resulta necesario para afirmar la interdependencia 
de los polos considerados contrarios por nuestra cultura occidental, podríamos 
inferir que, para aquella tradición, el vacío es la base de la generatividad y la 
condición de posibilidad de las infraestructuras generativas de la interrelación 
de los mundos familiares y extraños. Por consiguiente, tal vez no sea apropiado 
decir –creando así otro dualismo- que los caminos de acceso a las estructuras 
esenciales de la realidad de Occidente y Oriente son “inconmensurables”, pues-
to que los occidentales “han cultivado el discernimiento de la generatividad”, 
mientras que Oriente “ha cultivado el del vacío”25 o que “la Generatividad es 

22   Toru, T. “Japanese Phenomenology”, Davis, B. W. (Ed.) The Oxford Handbook of Japanese 
Philosophy. Oxford University Press, 2020, pp. 631-648, p. 633.
23   Zambrano, M. 1957. “El espejo de la historia”. Anthropos. Suplemento 2. María Zambra-
no. Antología (1987), pp. 103-104, p. 103.
24   Apostolescu, I. “The Phenomenologist’s Task: Generativity, History, Lifeworld. Interview 
with A. J. Steinbock”, The Yearbook on History and Interpretation of Phenomenology 2015. pp. 
13-27, p. 17.
25   Steinbock, A. J. “Introduction”, Phenomenology in Japan, p. 4.



La fecundidad de la fenomenología generativa en el siglo xxi 

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

127

en sí misma el ‘Hogar’ (…) fue descubierta en Occidente”26. Aquí también 
encontramos ontologías fenomenológicas de la nada, del vacío, lo invisible y 
la impercepción27. Por su parte, en el mundo oriental –si es que todavía tiene 
sentido hablar de “Oriente y Occidente” como dos bloques delimitados y 
contrapuestos- la intuición activa de Nishida, por ejemplo, no es tanto una 
percepción del vacío como una comprensión de la realidad, siendo ésta “un 
Sistema de experiencia auto-generándose y auto-desarrollándose”28 según la 
auto-identidad de los contradictorios surgidos sobre el basho de la nada. Pen-
samos, por tanto, que es necesario, reconsiderar el vacío en la generatividad 
de la misma manera que la fenomenología estudia la pasividad en la actividad.

Es cierto que, generalmente, “lo ajeno como ajeno es encontrado como tal 
desde lo familiar”29, pero ese encuentro es intencional –no casual- y requiere 
un esfuerzo, una voluntad de interacción y un diálogo del que aprendemos 
a cuestionar y ensanchar nuestro mundo familiar. Análogamente, diríamos 
que una filosofía “ajena” solo podrá hallarse como tal desde la propia si esta se 
reconoce, se delimita y se transforma en diálogo con aquella hasta aprender a 
no tener la Razón. Por eso, yo matizaría la aseveración de que “phenomeno-
logy is a product of the West”30, añadiendo que quizás lo sea si consideramos 
que la fenomenología es un sistema acabado o un conjunto de textos, pero 
la fenomenología nunca ha sido eso, sino, como hemos visto, una tarea y un 
movimiento en curso. En palabras de Paul Ricoeur, “no es una doctrina, sino 
un método capaz de encarnaciones múltiples”31 y, añadiríamos, un método 
que no “progresa” horizontalmente, sino en zigzag32.

26   Steinbock, A. “Epílogo a la edición castellana”, Mundo familiar y Mundo ajeno. La feno-
menología generativa tras Husserl, Salamanca, Sígueme, 2022, pp. 393-403, p. 395.
27  López Sáenz, Mª C. “El ‘lugar’ de la nada en la filosofía. ‘Entre’ la conciencia y el mundo”. 
Yuste, P, (edra.) La otra mirada. Filosofías de la India, China y Japón. Madrid, Dykinson, 
2022, pp.103-131.
28   Nishida, K. Intuition and Reflection in Self-consciousness. Albany, State Univ. of N.York 
Press, 1987, p. 64.
29   Steinbock, A. J. “Introduction”, Phenomenology in Japan, p. 6.
30   Ibid., p. 3. 
31   Ricoeur, P. À l’École de la Phénoménologie. Paris, Vrin, 1986, p. 13.
32   Refiriéndose a la “institución” del sentido, dice Merleau-Ponty que se despliega en zigzag, 
por descentración y recentración (L´institution dans l’histoire personnelle et publique. La passi-
vité. Le sommeil, l’inconscient, la memoire. Notes de Cours au Collège de France (1954-1955). 
Paris, Belin, 2003, p. 87). Así se produce una transformación que conserva y, a la vez, dife-
rencia. Luis Martín Santos, por su parte, describió El zigzag husserliano. Madrid, Endymion, 
1990.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

Mª Carmen López Sáenz128

En esta dirección que subraya el movimiento ontológico de la generatividad 
del sentido, sus retrocesos para avanzar sin abandonar lo heredado, podría hablar-
se de la “generatividad” del arte basada en su poiesis. En el arte, nadie duda de 
la productividad del vacío al que acabamos de referirnos. Nosotros la hemos 
atribuido al basho, entendido como “lugar” del movimiento de la experiencia a 
su expresión, y hemos analizado cómo crea el vacío33. Nos hemos interesado por 
la ontologización de ese movimiento generador de expresión -tanto en el cine, 
que constituye la expresión universal del mismo34, como en las artes plásticas, que 
expresan el movimiento por lo inmóvil anunciando así el proceso por el que el 
artista percibe el mundo dirigiéndole preguntas. Por eso, hay vida y movimiento 
incluso en un cuadro. No se trata de un movimiento representado, sino de una 
corriente de vibraciones, atribuible a diversas técnicas y de la que irradia una 
forma en formación que nos ofrece el ritmo del sentir35, el ritmo de la existencia 
hacia su expresión. 

El primer basho de este movimiento sería el cuerpo vivido y su intencionalidad 
motriz. Ese cuerpo es análogo a la obra de arte, porque su lenguaje gestual arti-
cula ya su experiencia, de modo que la generatividad del cuerpo para expresar 
sentidos y simbolizar se encarna en las obras artísticas, y a la inversa, estas remi-
ten al movimiento y a la expresividad de aquél. Además, siguiendo a Husserl, el 
cuerpo posibilita la constitución de un espacio, entendido como horizonte que 
estructura la presentación posible de la multiplicidad de cosas. El modo en que el 
espacio aparece como orientado corporalmente permite que puedan constituirse 
el espacio y el sistema objetivo de los lugares: “El constituyente primero ya no es 

33   López Sáenz, Mª C. “El vacío que crea en pintura. María Zambrano y Oriente”. Arte, 
Individuo y Sociedad. 36, 3 (2024), pp. 521-531.
34   López Sáenz, Mª C. “La imagen cinematográfica como expresión universal del movimien-
to”, López, Mª C. y Trilles, K. (Eds.). A las imágenes mismas. Fenomenología y nuevos medios. 
Madrid, Apeirón, 2019, pp. 91-127.
35   Henri Maldiney ha privilegiado el espacio vacío y ha considerado que el color es constitu-
tivo de espacio, porque sus modulaciones ofrecen un ritmo espacio-temporal (Regard Parole 
Espace, Paris, Cerf, 2012, p. 196). Merleau-Ponty ha entendido el ritmo como simultaneidad 
espacio-temporal en movimiento . L. Angelino ha considerado que el ritmo “surge en el pun-
to de contacto entre nuestros cuerpo y la carne del mundo”, y expresa la correspondencia 
entre los ritmos de la naturaleza y los ritmos internos de nuestro cuerpo, la rítmica conjun-
ción entre lo moviente y lo movido (“Drawing from Merleau-Ponty’s Conception of Move-
ment as Primordial Impression”, Research in Phenomenology,  45 (2015), pp. 288-302, p. 
291). La autora añade que lo que produce el movimiento en pintura “es la coexistencia para-
dójica de una dinamis realizada y otra potencial” (p. 294), una potencia pasiva y otra activa 
que habitarían en el movimiento natural y en el movimiento fenoménico, respectivamente.



La fecundidad de la fenomenología generativa en el siglo xxi 

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

129

la cosa en su forma y localización, sino el cuerpo como centro actual del mundo 
experimentado”36.

A continuación, nos detendremos en dos campos relacionados con el cuerpo 
vivido en los que consideramos que la investigación fenomenológica de la gene-
ratividad puede ser especialmente fecunda.

3. Encarnación y generatividad humana

El cuerpo vivido es el núcleo de la intercorporalidad y de la generatividad 
humana. Estructuramos el mundo que nos rodea desde una orientación que 
comienza en mi aquí y ahora, desde mi cuerpo situado y perteneciente a un 
género. Hay que entender esta pertenencia de manera generativa o, como dice, 
Sara Heinämaa, “la encarnación humana es una pluralidad abierta, pero también 
una estructura generativa que implica dos variantes principales: la femenina y 
la masculina”37. Esto significa que lo “esencial” o, mejor, lo estructural es el ser 
humano corporal situado y abierto a diferentes modalidades de ser-en-el mundo 
que definirán su “estilo”38. Es preciso desarrollar la diferencia sexual en el marco 
de nuestro ser-en-el-mundo, de la intersubjetividad y de la intercorporalidad, 
convirtiendo dicha diferencia en “una categoría existencial-fenomenológica que 
hace referencia a dos diferentes modos de ser humano”39 o, todavía más plu-
ralmente, a dos tipos generativos -tal y como los entiende Husserl- de los indi-
viduos40. Pienso que estas categorías deberían aplicarse asimismo al estudio de 

36   Husserl, E. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. Zwiter Teil. 
1921-1928. Husserliana XIV (Ed. I. Kern). Den Haag, M. Nijhoff, 1973, p. 540, n. 2.
37   Heinämaa, S. “Embodiment and Bodily Becoming”, Zahavi, D. (Ed.) The Oxford Hand-
book of the History of Phenomenology. Oxford University Press, 2018, pp. 533-560, p. 554.
38   Nos referimos al “estilo” fenomenológicamente entendido, el cual, por otra parte, podría 
singularizar y diferenciar aún más la comprensión de Steinbock de la fenomenología como 
una labor de generaciones. Siguiendo a Husserl, lo que distingue a los seres corporales son sus 
diferentes estilos de relacionarse intencionalmente con sus circunstancias y entornos cambian-
tes (Husserl, E. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität: Zweiter Teil: 1921-1928, pp. 67-8). 
En mi opinión, el estilo no siempre es intencional y puede cambiar, ya que es una dinámica 
que entrelaza la libertad y la facticidad, lo creado y lo condicionado. La fenomenología no 
debe limitarse a describir las variaciones de estilo, sino también investigar cómo se han gesta-
do las estilizaciones, qué han generado y qué otras posibilidades han invisibilizado. 
39   Heinämaa, S. “Embodiment and Bodily Becoming”, p. 547.
40   Véase mi trabajo, “Fenomenología y feminismo”. Daimon, 63 (2014), pp. 45-63, pp. 
52-54. 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

Mª Carmen López Sáenz130

la discriminación en razón de las diferencias sexuales y, para ello, tendrían que 
entrar en comunicación con otras como “alienación”, “opresión” o “subordina-
ción”. Los conceptos fenomenológicos de “estilo” y “unidad estilística”, si verda-
deramente son adecuados para investigar la diversidad de la encarnación humana, 
deberían potenciar el diálogo de la fenomenología con las ciencias y preguntarse 
si esos estilos se han adquirido voluntariamente o no, qué consecuencias tienen y 
cómo pueden reeducarse y transformarse. Con esto queremos decir que nuestros 
modos de ser -consciente e inconscientemente- en-el-mundo también pueden 
considerarse genética y generativamente. La fenomenología crítica41 no puede 
pasar por alto las dimensiones escondidas y enmascaradas de la génesis y sus 
consecuencias. Estas deberían ser abordadas por una fenomenología que se haga 
preguntas retrospectivas, indague cómo algo se ha generado, qué ha generado y 
qué otras posibilidades se han eliminado, en suma, por una fenomenología que 
aspire a denunciar las injusticias y a cambiar las situaciones y sedimentaciones 
discriminatorias. 

A ella contribuyó decididamente Simone de Beauvoir, que “no considera la 
diferencia sexual como tal como su objeto de estudio, como si fuera una cosa, 
sino la diferencia sexual tal y como es constituida a través de la injusticia”42. Aun-
que la encarnación humana no se reduce a la diferencia sexual y la investigación 
de esta no se agota en la del cuerpo vivido, la discriminación en razón de dicha 
diferencia es, sin duda, uno de los problemas candentes que la fenomenología no 
puede eludir. Husserl no la tematiza, pero contempla “el problema de los sexos” 
como uno de los problemas de generatividad que aparecen en el marco de los 
problemas trascendentales que engloban a todos los seres vivientes43 y pueden 
ser objeto de investigaciones fenomenológicas. Sin duda El Segundo sexo ha sido 
una de ellas. Esto indica que el feminismo contribuye a la fenomenología tanto 
como ella a él. En esta línea, Christina Schües ha aplicado la fenomenología de 
Husserl a un enfoque feminista de la generatividad44 mostrando así este otro lado 

41   Husserl concibe la crítica como una indagación intersubjetiva retrospectiva de la apropia-
ción (Steinbock, A. “The Project of Ethical Renewal and Critique: E. Husserl’s Early Pheno-
menology of Culture”, Southern Journal of Philosophy 32, 4 (1994), pp. 449-464, pp. 457 y 
ss.).
42   Mann. B. “The Difference of Feminist Phenomenology. The Case of the Shame”, Puncta 
1 (2018), pp. 41-73, p. 55.
43   Husserl, E. Die Krisis der Europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomeno-
logie. Husserliana VI. (Ed. W. Biemel).Den Haag, M. Nijhoff, 1976, pp. 191-2.
44  Schües, C. “Generative Phänomenologie in feministischer Perspektive”, Stoller et al., 
Feministische Phänomenologie und Hermeneutik.Würzburg, Orbis phaenomenologicus, 2005, 
pp. 46-66.



La fecundidad de la fenomenología generativa en el siglo xxi 

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

131

de la interrelación del movimiento fenomenológico con el feminismo como una 
fructífera reciprocidad entre tradiciones de pensamiento.

Junto al “problema de los sexos”, el nacimiento y la muerte son, para Husserl, 
problemas de la generatividad y de la constitución trascendental de su senti-
do como acontecimientos mundanos. Se trata de fenómenos-límite, que son 
definidos por Steinbock como “fenómenos dados como no siendo capaces de 
ser dados”45. Husserl piensa, en efecto, que el sentido del nacimiento humano 
es un límite inalcanzable, porque el ego trascendental no puede ser sujeto de 
generación, como tampoco puede morir. Sin embargo, puedo aprehenderme 
a mí misma generativamente como situada entre46 el nacimiento y la muerte, 
esos aconteceres que dan lugar a la sucesión de generaciones y sobre cuya base 
se edifica la historia y la “Generatividad espiritual”, a la que se refiere Steinbock 
como ese conjunto de fines que están más allá de la finitud de las generaciones47.

Reparemos, en primer lugar, en que la fenomenología comprende el naci-
miento y la muerte como acontecimientos esenciales para la constitución del 
sentido, no como meros acontecimientos empíricos en el mundo. Enriquece así 
el significado de estos que, a su vez, darán concreción y probarán la eficacia de la 
metodología fenomenológica. En segundo lugar, nacimiento y muerte muestran 
que la generatividad va más allá de la mera coexistencia y de la pluralidad de 
relaciones intersubjetivas. Como dice Waldenfels, “la generatividad significa que 
yo no entro meramente en contacto con otros en el mundo y vivo en el mundo 
con ellos, sino que también yo vengo de ellos y vivo en ellos”48. De ahí la impor-
tancia fenomenológica de la muerte como fenómeno vivido comunitariamente, 
así como el interés del nacimiento, cuya experiencia –en segunda y tercera per-
sona, la de mi nacimiento narrado; en primera persona, la experiencia de dar a 
luz- está siendo cada vez más explicitada en nuestro siglo por la fenomenología 
de la natalidad. 

45   Steinbock, A. Limit-Phenomena and Phenomenology in Husserl. London, Rowman and 
Littlefield, 2017, p. 1.
46   Comprendo este “entre” no solo como nexo entre contrarios, sino como un “lugar” 
(López, Mª C. “El ´lugar` de la nada en la filosofía. ´Entre` la conciencia y el mundo”, pp. 
103-131.
47   Husserl, E. Ms KIII 4. Citado por Walton, R. “Fenomenología y reflexión sobre el tiem-
po, la historia, la generatividad y la intersubjetividad”, Acta fenomenológica Latinoamericana. 
IV (2012), pp. 319-348, p. 331.
48   Waldenfels, B. Das Zwischenreich des Dialogs. Den Haag, M. Nijhoff, 1971, p. 346.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

Mª Carmen López Sáenz132

Salta a la vista que las filósofas cercanas a la fenomenología han pensado más 
el nacimiento que la muerte, tal vez porque se han interesado más por la genera-
tividad que por la génesis y, como dice Steinbock, “los problemas constitutivos 
pasan de la inmortalidad al problema de la natalidad cuando se desplazan desde 
una perspectiva genética a otra generativa”49. La “natalidad”, entendida como 
orientación fenomenológica hacia el sentido del nacimiento, se convierte en el 
nuevo rasgo rector de la fenomenología, ya que puede responder incluso a la 
inmortalidad fenomenológica integrándola y situándola en la natalidad50. 

Merleau-Ponty ha subrayado la vida con otros diciendo: “se muere solo pero 
se vive con los otros; somos la imagen que ellos se forjan de nosotros; allá dónde 
están, también estamos nosotros”51. Se ha interesado asimismo por el nacimiento, 
entendiéndolo como origen y fuente constante de ser y de conocimiento. De ahí 
que se haya definido su fenomenología de la percepción como “una fenomeno-
logía del nacimiento (naissance) y del co-nacimiento (connaissance)”52, en virtud 
de su progresiva ontologización del sentido “pregnante” de la Gestalttheorie que 
conduce “al acoplamiento y a la gestación”53 como temas corporales y como 
problemas ontológicos generativos y relativos al nacimiento. En contraste, la 
conciencia aisladamente considerada no puede tener conciencia de su nacimien-
to, porque “el nacimiento [no es un acto] de constitución, sino de institución de 
un futuro”54 al que nos abrimos, igual que nos dirigimos a nuestro pasado, desde 
nuestro presente carnal y viviente.

Martin Heidegger no considera esencial este presente carnal ni el naci-
miento, sino que prioriza el ser-para-la-muerte. Inspirándose en su concepción 
del ser arrojado al mundo, pero, sobre todo, desarrollando la concepción de 
Hannah Arendt de la natalidad como condición de posibilidad del comienzo, 
Shües asegura que “el concepto de nacimiento confirma la idea de que la gente 
vive en un contexto generativo de relaciones y pluralidad”55. Esta autora indaga 
el significado de “ser-nacido o nacida”. Entiende el nacimiento como el salto 

49   Steinbock, A. Limit-Phenomena and Phenomenology in Husserl, p. xiv.
50   Ibid., p. 35.
51   Merleau-Ponty, M. Sens et non-sens. Paris, Gallimard, 1966, p. 225.
52   Saint Aubert, E. Être et Chair. L’épreuve perceptive de l’être: avancées ultimes de la phénomé-
nologie de Merleau-Ponty. Paris, Vrin, 2021, p. 207.
53   Ibid., p. 208.
54   Merleau-Ponty, M. L’Institution dans l’histoire personnelle et publique, p. 38.
55   Schües, C. “Natality philosophical Rudiments concerning a Generative Phenomenology”, 
Thaumàzein, 4-5 (2017), pp. 9-36, p. 10.



La fecundidad de la fenomenología generativa en el siglo xxi 

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

133

básico del modo de vida pre-natal al posnatal, ya en el mundo de los objetos 
intencionales. De ahí que el nacimiento sea “la condición de posibilidad de la 
intencionalidad”56 por la que los seres humanos pueden iniciar la constitución 
del sentido no como una ruptura con la fase previa, sino como una diferencia-
ción de la existencia prenatal. Pienso, no obstante, que, más que una de esas 
diferenciaciones,  la vida intencional es propia del encontrarse ya en el mundo 
como sujeto dirigido a él.  

Lo relevante es que Shües interpreta el nacimiento como la primera diferen-
cia, como apertura al mundo y a los otros e incluso como cohesión narrativa57, 
ya que el nacimiento supone una transición o una continuación de la vida gene-
racional y, a la vez, una disrupción o separación de cada singularidad que entra 
en el mundo. Como él, la intencionalidad es una tensión entre el mundo y el yo, 
el yo y el otro, pero el nacimiento es un fenómeno más generativo y relacional. 

Ciertamente no es posible experimentar en primera persona la separación 
y la entrada en el mundo que implica el nacimiento; es innegable, no obstante, 
su experiencia en tercera y en segunda persona (sobre todo, la de los padres), de 
modo que, más que un fenómeno-limite, considerado desde la conciencia encar-
nada, el nacimiento podría considerarse como el prototipo de la generatividad 
trascendental y empírica, pues, como dice Heinamäa, “nuestro nacimiento es un 
tipo específico de proceso corporal vivido que nos es evidenciado por una sola 
persona –nuestra madre- que sirve paradójicamente de su lugar, su testigo y eje-
cutora (agente)”58. Como estamos viendo, no solo es sentido por la madre, sino 
que, en el siglo XXI el padre tiene asimismo la oportunidad de experimentarlo y 
asumir esa posibilidad con mayor o menor implicación. En definitiva, mi propio 
nacimiento puede ser experimentado generativamente a través de la experiencia 
vivida y contada por mis padres, familiares y compañeros59.

Al estar íntimamente unida a la experiencia del embarazo, la del nacimiento 
parece poder ser únicamente experimentada por la madre. Por eso, otro cam-
po de estudio fenomenológico puede ser el de la imbricación de la vivencia 
del embarazo en primera persona con la experiencia en segunda (padre y seres 

56   Ibid., p. 19.
57   Schües, C. “The Birth of Difference,” Human Studies 20, 2 (1997): 243–52, pp. 250-1.
58   Heinämaa, S. “An Equivocal Couple Overwhelmed by Life. A Phenomenological Analysis 
of Pregnancy”. PhiloSOPHIA, 4, 1 (2014), pp. 31-49, p. 33.
59   Steinbock, A. “Generativity and the scope of generative phenomenology”, Welton, D. (ed.) 
The New Husserl. A Critical Reader. Indiana University Press, 2003, pp. 289-325, p. 308.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

Mª Carmen López Sáenz134

queridos) y tercera persona (experiencia científica). La fenomenología afronta 
la gestación como maternidad y como relación entre lo familiar y lo extraño60. 
En ambos sentidos, el análisis fenomenológico es relevante para una concepción 
más profunda de la intersubjetividad (empatía, comunicación originaria, sujeto 
dividido, duplicado). 

En relación con esto último y, siguiendo a de Beauvoir, Iris M. Young, ha 
analizado la experiencia del embarazo rebatiendo la fenomenología del sujeto 
unificado como condición de la experiencia, afirmando que el sujeto del cuer-
po embarazado está descentrado, alienado y duplicado: “Cuando comienza mi 
embarazo, lo experimento como un cambio en mi cuerpo: me convierto en 
diferente de lo que fui”61. La conciencia de la embarazada “está animada por una 
doble intencionalidad” y, por ello, su subjetividad se divide entre la conciencia 
de sí misma como cuerpo y la conciencia de sus objetivos62. 

Young parece estar reduciendo toda intencionalidad a la direccionalidad de la 
conciencia hacia objetos, pero, como Husserl reconoce, hay también una inten-
cionalidad viviente, latente y operante formando parte de una intencionalidad 
total63. Young escinde, además, la inmanencia de la trascendencia, en lugar de 
considerarlas en su correlación. De ahí que vea a la embarazada dividida entre 
un “yo puedo” y un “yo no puedo”. En mi opinión, de la misma manera que el 
cuerpo-sujeto siempre acompaña al cuerpo-objeto, todo cuerpo vivido posee un 
“yo puedo” en tensión con un “yo no puedo” que calibra sus posibles relaciones 
con el mundo y los otros.  Gracias a ello, se readapta a los cambios y evita ries-
gos innecesarios. Por drásticas que sean las transformaciones, la intencionalidad 
motora y el yo de la voluntad nunca desaparece en su contrario, sino que se 
reajusta a la nueva situación generando así nuevos modos de relacionarse en el 
mundo. Es preciso, por tanto, considerar generativamente la intencionalidad y 
su inhibición y, en general, la corporeidad y su experiencia, pues ni la una se da 
al margen de la otra ni de una vez por todas.

60   Bornemark, J. Smith, N. (eds.) Phenomenology of Pregnancy. Stockholm, Södertörn, 2016.
61   Young, I. M. 1984. “Pregnant Embodiment. Subjectivity and Alienation”, On Female 
Body experience. “Throwing like a Girl” and other Essays. Oxford U. P. 2005, pp. 46-61, p. 49.
62   Ibid., pp. 51-2.
63   Me refiero a la vida intencional que no es mera intelección sino, como aseguraba Fink, un 
“proceso universal, totalidad concreta que engloba la oposición sujeto-objeto” (Fink, E. 
“L’analyse intentionnelle et le problème de la pensée spéculative”, en Van Breda, H.L. (ed.) 
Problèmes actuels de Phénoménologie. Paris, Desclée de Brower, 1952, pp. 53-87, p. 77).



La fecundidad de la fenomenología generativa en el siglo xxi 

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

135

Desde la perspectiva de Heinämaa, la gestación experimentada en primera 
persona no implica indistinción yo-otro, sino una división (divide) específica 
yo-otro, por la que se produce una separación entre dos seres sensoriomotores 
en una relación de anidamiento (nesting) o incorporación de dos sujetos inter-
dependientes. Por consiguiente, el embarazo no erosiona las fronteras entre el 
yo y el otro o entre lo propio y lo ajeno, sino que asegura la reconstrucción de 
ambas diferencias64. 

Considero que el embarazo es una experiencia de interdependencia capaz 
de enriquecer la intersubjetividad; no anula el yo de la persona embarazada, 
pues su subjetividad sigue siendo lo que siempre fue: un proceso de cambios y 
reajustes corporales y temporales en sus relaciones con el mundo y los otros. Por 
otra parte, los cambios pueden ocurrir involuntaria y súbitamente, pero también 
pueden ser buscados por el sujeto. 

Estas consideraciones sobre el nacimiento en el marco de la intersubjetividad 
fenomenológica y la fenomenología generativa, no autorizan a definirla como 
“una práctica que descentre la noción de experiencia constituida por el sujeto 
en favor del evento, que no es constituido por, sino padecido (undergone) por 
el sujeto”65. En primer lugar, la racionalidad fenomenológica, aun comprendida 
generativamente, no deja de ser teórico-práctica y axiológica. Además, la fenome-
nología del acontecimiento no es la única “práctica” que descentra la experiencia 
en primera persona. En el diálogo, por ejemplo, la experiencia propia es también 
experiencia en segunda persona, porque es apertura a lo otro y exige desapro-
piación y escucha para aprehenderla. El diálogo con las ciencias introduce, ade-
más, la experiencia en tercera persona, que, si es experiencia vivida, integra a las 
anteriores y genera sentido en sus intercambios. De ahí que la interacción entre 
fenomenología y hermenéutica dialógica sea fundamental para buscar una verdad 
que no se reduzca a la mera adecuación de la cosa con el intelecto66.

En segundo lugar, la fenomenología generativa no pretende disolver la sub-
jetividad en el evento. Es eminentemente intersubjetiva, pero, también lo es 

64   Heinämaa, S. “An Equivocal Couple Overwhelmed by Life. A Phenomenological Analysis 
of Pregnancy”, p. 32.
65   Oksala, J. Feminist Experiences: Foucauldian and Phenomenological Investigations. 
Evanston, Northwestern University Press, 2016, p. 96. 
66  Véase mi libro, La hermenéutica filosófica de H-G. Gadamer en busca de la verdad. Madrid, 
Dykinson, 2018, especialmente, cap. 1, “La génesis de la hermenéutica filosófica 
contemporánea”.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

Mª Carmen López Sáenz136

la subjetividad trascendental que, como Husserl declara, se comprende como 
intersubjetividad trascendental o “como mónada primordial que lleva en sí 
intencionalmente las otras mónadas”67. Cada persona es una subjetividad trans-
cendental que se reconoce y desarrolla como tal en el mundo compartido y 
ejercitando la intersubjetividad. “El problema de los sexos”, como problema de 
generatividad al que se refiere Husserl, tiene ese sentido de reciprocidad inter-
subjetiva en la constitución del sentido –tanto del sentido compartido como del 
sentido de las diferencias– y esto no es algo que pueda ser interpretado como 
algo padecido por el sujeto y que pueda ser acometido por una fenomenología 
del evento.

Una vez justificada la importancia de la intersubjetividad fenomenológica, 
creemos que habría que recuperar la fenomenología existencial de Simone de 
Beauvoir, concretamente su vindicación de que las mujeres se constituyan como 
sujetos o alcancen esa subjetividad trascendental que se objetiva en la humanidad 
en correlación con el mundo, y que Husserl da por universalmente adquirida. En 
esta línea, El segundo sexo de Beauvoir ha sido interpretado perspicazmente por 
Heinämaa como “A Genealogy of Subjection”68. Yo añadiría que esta emblemá-
tica obra de Beauvoir denuncia que la mujer no aparezca a lo largo de la historia 
como otro yo, sino, precisamente, como “el segundo sexo”. El ensayo de Beauvoir 
explicita los diversos modos por los que se ha ido generando la discriminación de 
la diferencia sexual hasta convertirla en lo otro absoluto y en objeto para otro. A 
la fenomenología feminista le compete seguir pensando cómo se constituye y se 
discrimina hoy en día la diferencia sexual.

La fenomenología generativa no solo aborda las modalidades de la intersubje-
tividad y la subjetividad trascendental de los sujetos empíricos, sino que es capaz 
asimismo de pensar una temporalidad más allá de la vida del sujeto individual y 
profundizar en las diversas estructuras históricas e instituciones que conforman 
a lo largo del tiempo la experiencia subjetiva, la cual, por consiguiente, no es 
únicamente una experiencia en primera persona. 

A pesar de estas matizaciones, estoy de acuerdo con Oksala en que la 
fenomenología generativa plantea importantes desafíos a la fenomenología 

67  Husserl, E. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität.Texte aus dem Nachlass. Dritter Teil: 
1929-1935. Husserliana XV (Ed. I. Kern). Den Haag, M. Nijhoff, 1973, p. 17.
68   Heinämaa, S. Toward a Phenomenology of Sexual Difference. Husserl, Merleau-Ponty, 
Beauvoir. Oxford, Rowman and Littlefield, 2003, pp. 101-125.



La fecundidad de la fenomenología generativa en el siglo xxi 

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

137

feminista, como “la necesidad de teorizar la diferencia sexual como una estruc-
tura intersubjetiva de significado, contestando así la crítica post-estructural de la 
fenomenología feminista, según la cual plantear las experiencias de las mujeres 
como punto de partida significa centrarse en los efectos de los discursos, exclu-
yendo  un análisis de las estructuras históricas y  culturales que los constituyen69. 
La fenomenología feminista, en efecto, sostiene que la diferencia sexual no puede 
reducirse a un efecto del lenguaje. En nuestra opinión, la generatividad fenome-
nológica entre la experiencia en primera, segunda y tercera persona, así como sus 
distintas modalidades de expresión “dan carne” a los discursos y abren posibili-
dades de transformación individual y colectiva de las situaciones de desigualdad 
de las mujeres.

Simone de Beauvoir fue pionera en describir fenomenológicamente la expe-
riencia vivida por las mujeres y en denunciar la imposibilidad del reconocimiento 
entre sujetos en situaciones de exclusión y opresión. Pensaba hegelianamente el 
reconocimiento como resolución del conflicto yo-otro, mientras que Husserl lo 
interpretaba como intersubjetividad correlativa a la objetividad, una objetividad 
que “está referida constitutivamente al primer yo-ajeno, al que tiene la forma del 
“otro”, es decir, del no-yo en la forma de “otro-yo”70. Se evidencia aquí la afirma-
ción husserliana de otras subjetividades, pero, ¿qué puede significar la forma otra 
del yo? Constituimos conjuntamente un mundo objetivo y en él se presentan de 
nuevo todos los yoes, ahora con el sentido “seres humanos”, es decir, como seres 
psicofísicos71, no como objetos de accesibilidad inmediata, sino como modos de 
“accesibilidad verificable de lo que es originalmente inaccesible”72. La alteridad 
queda así preservada al mismo tiempo que su proximidad.

Desde esta premisa, Bernhard Waldenfels se ha preguntado si, en la fenome-
nología husserliana, el extraño aparece por primera vez como neutro –como ha 
sido reiteradamente criticado por el feminismo– o, más bien, como un extraño 
masculino/femenino. En su opinión, el otro aparece ya como “otro perteneciente a 
un género o como el extraño perteneciente a un género, precisamente porque se me 
da originariamente como inaccesible, mientras que a lo otro neutro accedo como 

69   Oksala, J. “What is feminist Phenomenology? Thinking Birth philosophically”, Radical 
Philosophy ,126 (2004), pp. 16-22, p. 21.
70   Husserl, E. Formale und Transzendentale Logik: Versuch einer Kritik der logischen Vernunft. 
Husserliana  XVII. (Ed. P. Janssen). Den Haag, M. Nijhoff, 1974, p. 248.
71   Husserl, E. Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge, p. 137.
72   Ibid., p. 144.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

Mª Carmen López Sáenz138

accedo a las cosas73, es decir, directamente desde mi experiencia.  En cambio, 
cuando a la extrañeza primaria del otro se suma la que yo misma tomo prestada 
de él y del mundo, la experiencia se convierte en un movimiento en el que “lo 
propio y lo ajeno se encuentran el uno al otro por su parte sobre el fondo de una 
razón general presumida por toda experiencia”74. Como la experiencia ajena, el 
extraño perteneciente a un género no es una variación de la experiencia; “más 
bien, la experiencia sería experiencia ajena de un extremo a otro”75. Una vez más, 
es necesario un esfuerzo para llevarla a la expresión de su propio sentido.

Judith Butler descarta, por el contrario, la experiencia y considera que el 
género no se puede rastrear ni siquiera hasta un origen definible, porque “es en sí 
mimo una actividad originaria que tiene lugar incesantemente”76. Sin embargo, 
frente a su confianza en la performativity, la elección y el lenguaje, la fenome-
nología estática, genética y generativa está demostrando ser más inspiradora y 
clarificadora de las diferencias entre los sujetos y del género en su relación con 
el cuerpo y el tiempo vividos. 

En relación con esto último, quisiera delinear brevemente ahora uno de los 
temas en los que trabajo desde hace algunos años y que consideró relevante para 
una fenomenología de las generaciones: el cuerpo que envejece y sus relaciones 
con la temporalización.

4. Temporalización y edades de la vida

Uno de los méritos de Simone de Beauvoir es haber pensado fenomenoló-
gicamente la temporalización en relación con el envejecimiento. Tanto para ella 
como para Merleau-Ponty, “existencia” es temporalización más que temporalidad: 
“para la realidad humana, existir significa temporalizarse uno mismo”77. Merleau-
Ponty encuentra el origen de esta potencialidad que diferencia al ser humano de 
las cosas en la apertura motriz del cuerpo propio. De Beauvoir nos recuerda que 

73   Waldenfels, B. “Experience of the Alien in Husserl’s Phenomenology”, (Trad. A. 
Steinbock), Research in Phenomenology 20, 1 (1990), pp. 19-33, p. 25. 
74   Ibid., p. 28.
75   Ibid. p. 31.
76   Butler, J. “Sex and Gender in S. de Beauvoir’s The Second Sex”, Yale French Studies 72 
(1986), pp. 25-39, p. 39.
77   Beauvoir, S. de. 1970. La Vieillesse. Paris, Gallimard, 2020, p. 510.



La fecundidad de la fenomenología generativa en el siglo xxi 

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

139

el tiempo se encarna en un cuerpo generizado. Desde mi perspectiva, el tiempo 
es experiencia de la alteridad temporalización desde nuestro aquí y ahora, desde 
ese punto cero que es, para Husserl, el cuerpo propio, incardinado en plurales 
situaciones y orientado a mí.

Una de las obras de Husserl que la fenomenóloga leyó en alemán y discutió 
con Sartre en los años 30 fue Lecturas sobre la conciencia interna del tiempo78. 
Rudolf Bernet afirma que estas Lecturas han sido un suelo generativo para la 
fenomenología francesa79. De Beauvoir pertenece, sin duda, a ella, a la fenome-
nología genética del tiempo vivido, el cual puede entenderse como un modo de 
generatividad (del sujeto en el tiempo y de este en aquel). La fenomenología de la 
generatividad va más allá de la génesis de ego, como estamos viendo, a la subjeti-
vidad como intersubjetividad en la que, en palabras de Husserl, compartimos con 
los otros generativamente “un tiempo comunicativo, un tiempo intersubjetivo e 
intergeneracional”80. En qué consiste, cómo se pone de manifiesto y qué efectos 
tiene en nuestras vidas ese tiempo, son preguntas que podrían llevarnos a com-
prender y enriquecer nuestra coexistencia. Esta es una de las tareas pendientes 
de la fenomenología generativa. 

Como la mayoría de los fenomenólogos –una remarcable excepción es 
Alfred Schütz-, de Beauvoir no tuvo en cuenta ese tiempo intergeneracional ni 
el intercambio de sentido y la interacción entre generaciones, porque priorizaba 
el tiempo proyectivo y creía que había una brecha intergeneracional81. Esta es, 
a mi juicio, una de las razones de su concepción negativa del tiempo de la vejez 
que, al igual que la mujer en El segundo sexo, es invisibilizada por la sociedad y 
reducida a “Otra”. Ciertamente, el pesimismo de esta fenomenóloga en La vejez 
proviene, en gran medida, de su descripción crítica de la situación de los ancianos 
en su época. De hecho, dice haber escrito la obra para “romper la conspiración 
del silencio”82 de la sociedad de consumo. 

78   Beauvoir, S. de. 1960. La forcé de l’âge. Paris, Gallimard, 2011, pp. 261-2.
79   Bernet, R. “Einleitung”, Husserl, E. Texte zur Phänomenologie des inneren Zeitbewusstseins 
(1893-1917). Bernet, R. (ed.). Hamburg, F. Meiner, 1985, p. xiii.
80   Husserl, E. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität: Dritter Teil, p. 199.
81   Beauvoir, S. de. La Vieillesse, p. 536.
82   Ibid., p. 8.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

Mª Carmen López Sáenz140

La “fenomenología de la vejez”83 de Beauvoir resulta todavía muy útil para 
comprender y abordar esta etapa. A mí me motivó a pensar el envejecimien-
to desde la fenomenología del tiempo, particularmente desde la interpretación 
merleau-pontiana del presente viviente (lebendige Gegenwart) de Husserl en un 
sentido generativo84. Como Beauvoir, entiendo el envejecimiento como un pro-
ceso temporal y como un fenómeno disimulado por nuestras sociedades mer-
cantilistas deshumanizadas, pero también como un tema excluido por nuestro 
pensamiento temeroso de lo otro, especialmente, del devenir otro de nosotros 
mismos. La lectura interpretativa de La vejez puede contribuir a desarrollar este 
y otros temas que apenas han sido contemplados por la fenomenología genética 
y generativa; por su parte, esta puede ayudar a enlazar la vejez con el cuerpo vivi-
do (Leib) y el tiempo anónimo –comprendido, por ejemplo, como generalidad 
social, cuerpo habitual85-, como el pasado generativo de mi presente -como mi 
individualidad, mi cuerpo actual-, incluso como un pasado que no puede ser 
capturado por el cogito y, sobre todo, como presente viviente. Reinterpretado por 
Merleau-Ponty como presente denso y tiempo vertical, en diálogo con de Beau-
voir, esta concepción viva del presente ayuda a comprender la vejez de un modo 
crítico, pero menos negativo que de Beauvoir, porque el presente viviente, al que 
se refiere Merleau-Ponty, imbrica todas las dimensiones temporales, no solo el 
futuro que, según de Beauvoir, se acorta trágicamente para los ancianos al mismo 
tiempo que su pasado crece y se queda fijado. El presente viviente, en cambio, 
interrelaciona las dimensiones temporales en su movimiento generativo en el 
tiempo. No es un movimiento cronológico, orientado al futuro y, finalmente, al 
ser-para-la-muerte, sino un movimiento serpenteante y hasta reversible, como el 
movimiento retrógrado de lo verdadero del que habla Bergson, ese movimiento 

83   Miller, S. “The lived Experience of Doubling: Simone de Beauvoir’s Phenomenology of 
Old Age”, O’Brian, W. Embree, L. (Eds.) The existential Phenomenology of Simone de Beauvoir.  
Dordrecht, Kluwer, 2001, pp. 127-147. 
84   Véase mi trabajo, “Experiencia de la vejez y génesis del presente viviente”. En López, Mª 
C. Moreno, C. (eds.) Del tiempo. Perspectivas fenomenológicas. Madrid, Dykinson, 2024, pp. 
245-273.
85   Frente a Beauvoir, que considera negativamente el hábito como pasividad, no como ver-
dadero aprendizaje activo, Merleau-Ponty piensa que los hábitos expresan el poder de dilatar 
nuestro ser en el mundo y cambiar la existencia. Steinbock interpreta esto como “creación de 
nuevas normas” (Steinbock, A. “Saturated Intentionality”, Welton, J. (ed.) The Body. Oxford, 
Blackwell, 1999, pp. 178-199, p. 186). Yo preferiría hablar de reactivación de sentidos 
prácticos por el esquema corporal y de “institución” de nuevos sentidos.



La fecundidad de la fenomenología generativa en el siglo xxi 

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

141

que reestructura el pasado desde el presente con vistas a un futuro86 que vivifica 
al presente mientras se encarna en él.

Schües también se ha propuesto afrontar de un modo más optimista la vejez 
revalorizando el presente fenomenológico, pero ella lo identifica con el orden 
de la afectividad87. En efecto, el tiempo nos afecta, pero también nosotros lo 
empleamos para introducir orden en nuestra vida. Schües discute la tesis beau-
voiriana de que ya no hay futuro para los viejos reactivando la fenomenología de 
Max Scheler y considerando que toda la vida interna, no solo la vejez, conlleva 
su propia finitud88. Sin embargo, como de Beauvoir, piensa que “no es el tiempo 
lo que fluye, sino las  actividades”89 que desarrollamos. Yo quisiera recordar que 
no son nuestras actividades ni el yo activo y despierto quienes crean el tiempo 
y que siempre hay una pasividad en la actividad y, tal vez, generatividad entre 
ellas. El tiempo vivido es tan generativo como el tiempo que pasa por nosotros. 
Hay, por otra parte, un tiempo intersubjetivo e intergeneracional, un tiempo de 
la existencia temporalizante y temporal y, en suma, una generatividad de la que 
no somos los únicos artífices. Análogamente, la experiencia es afección en y de la 
acción. No es lícito excluir esa experiencia vivida por millones de personas que 
es la vejez alegando que su capacidad de acción es limitada, como si la actividad 
estuviera ya definida y, por sí sola, fuera el paradigma de la normalidad. 

 Gail Weiss ha explorado la co-generatividad entre normalidad-anormalidad, 
explicitada por Steinbock90, y la ha puesto en relación con los análisis beauvoiria-
nos del envejecimiento y los de Merleau-Ponty de la discapacidad, tanto desde la 
perspectiva de la experiencia en primera y en tercera persona. Ha mostrado que 
lo que puede y debe ser normal se convierte en anormal cuando viola las normas 
perceptivas y conceptuales que evitan que reconozcamos la rica perspectiva que 
pueden ofrecer los ancianos y las personas con discapacidad. Para tenerla en 
cuenta,Weiss propone diversas estrategias, presentes en de Beauvoir y Merleau-
Ponty, capaces de cumplir lo que denomina “la normalización de lo anormal”91. 

86   Así lo ha interpretado Al-Saji, A. “When Thinking Hesitates: Philosophy as Prosthesis and 
Transformative Vision”, The Southern Journal of Philosophy, 50, 2 (2012), pp. 351-361, p. 353.
87   Schües, C.  “Age and Future. Phenomenological Paths of Optimism”, Stöller, S. (ed.) 
Simone de Beauvoir’s Philosophy of Age. Berlin, De Gruyter, 2014, pp. 215-230, p. 225.
88  Ibid., p. 222.
89  Ibid., p. 227.
90   Steinbock, A. Home and Beyond, pp. 123-178.
91  Weiss, G. “The ´Normal Abnormalities` of Disability and Aging”, Fielding, H. Olkowski, 
D. (eds.) Feminist Phenomenology Futures. Bloomington, Indiana University Press, 2017, pp. 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

Mª Carmen López Sáenz142

De nuevo, el cuestionamiento del sentido de la generatividad establecida y la 
reciprocidad entre lo familiar y lo ajeno, redunda en los sentidos plurales que 
ganamos. En este caso, descubrimos que lo familiar es, en realidad, un cuerpo 
(corpus de significados, pero incluso un cuerpo normativizado) normativamente 
especial que se ha construido con un privilegio asimétrico a través de modos de 
apropiación y desapropiación del sentido sedimentado. Estos modos expresan 
estilos particulares de acceso y comprensión de la realidad, algunos de los cuales, 
por diversas razones, son invisibilizados y despreciados. 

Para terminar, desearía insistir no solo en la necesidad de recuperar la Gene-
ratividad fenomenológica sacando a la luz la fenomenología de las filósofas y 
poniéndolas en diálogo con otras fenomenologías, sino también en la fertilidad 
de la continuación de la fenomenología de Merleau-Ponty, de la que ya han 
quedado algunas reflexiones dispersas.

5. “Tras” la generatividad de Merleau-Ponty

La fenomenología de Merleau-Ponty, continuada en su nueva ontología que 
apenas tuvo tiempo de desarrollar, muestra la generatividad del diálogo con 
otros pensamientos y otros impensados, y resulta eficaz para tratar los proble-
mas generativos. Esto se debe a que se inició en la fenomenología a través de los 
manuscritos husserlianos de fenomenología genética. En ellos descubrió razones 
que estaban más allá de la conciencia interna y que demostraban que actividad 
y pasividad formaban parte de ese movimiento que es la generatividad y que la 
conciencia de esta era una experiencia temporal. Se refiere, por ejemplo, a un 
tiempo inmemorial que solo se revela como punctum caecum de la génesis perso-
nal, es decir, como lo que no es la persona, pero la hace posible92. Ese “punto” es 
el Ineinander que no se ve: ni un sujeto ni un objeto, sino integrante del tejido 

203-217, p. 211. Yo he interpretado esta estructura, en contra del edadismo y del cuerpo nor-
mativizado, como un reequilibrio y aceptación del cuerpo envejecido en sus relaciones con el 
mundo gracias al esquema corporal (López Sáenz, Mª. C. (2024). “Fenomenología del cuerpo 
envejecido”. En J. L. Luna-Bravo (Ed.), Experiencias de infancia y vejez. Buenos Aires, Sb 
Editorial.
92  Toda conciencia tiene un punto ciego que es, precisamente, “la ceguera que la hace 
conciencia”, porque es el otro lado del ser sensible (Merleau-Ponty, M. Le visible et l’invisible, 
pp. 308-9). Lo que la conciencia no ve, no lo ve justamente porque ella es conciencia (Ibid., p. 
301)



La fecundidad de la fenomenología generativa en el siglo xxi 

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

143

conjuntivo o de la “trama de la experiencia, esa carne del tiempo”93 que no es 
un en-sí ni un para-sí, sino una red de relaciones pasadas en el presente y hacia 
el futuro. 

A mi entender, Merleau-Ponty permite describir la generatividad desde den-
tro de ella, o sea, en el movimiento generativo mismo, que no sería nada sin el 
movimiento hacia fuera que suscita y del que se alimenta. “Generatividad” es, 
para él, movimiento histórico e intersubjetivo, reactivación de lo sedimentado, 
la pasividad en la actividad, pero también a la inversa, porque hay afección y esta 
no solo desencadena actos yóicos, sino también intencionalidades horizónticas, 
afectivas, operantes, y hasta una intencionalidad impulsiva. 

El trabajo de lo interior en lo exterior, y viceversa, arroja un interior de 
la génesis empírica de la coexistencia. Este trabajo es el movimiento que hace 
posible la interrelación de lo empírico y lo trascendental: “[Para] Husserl, final-
mente, el origen trascendental no puede ser otro que el origen empírico: en el 
origen empírico hay un interior, una historia concebible para explicitar, y que 
está allá bajo la forma del campo”94. Debido a que lo trascendental se halla en el 
interior del campo intersubjetivo, Husserl se interroga por la historia intrínseca 
a los fenómenos y se opone a la concepción de la historia como una ciencia de 
meros hechos. El trascendental irrumpe en la historia como ese interior que les 
proporciona significado a estos. Este es el sentido del trabajo operante en esa 
historia intencional que es “constituida y reconstituida progresivamente por el 
interés que nos lleva hacia lo que no somos nosotros”95 originariamente. 

La generatividad que podemos encontrar en Merleau-Ponty no solo es una 
dinámica del sentido que comienza “poniendo en movimiento” las oposiciones 
binarias y los dualismos arraigados en nuestra filosofía, sino que es un movi-
miento ontológico, revelador del ser. Por ello, hay generatividad recíproca entre 
la chair del cuerpo y la carne del mundo, generatividad entendida como movi-
miento centrífugo-centrípeto. Este movimiento no es constituido, sino que se 
instituye en lo ya instituido y adquiere densidad en el “ser vertical” (no el de 
la horizontalidad sujeto-objeto, sino el ser carne desde la carne), clave de una 

93   Ibid., p. 150.
94   Merleau-Ponty, M. L’Institution, p. 100.
95   Merleau-Ponty, M. Signes. Paris, Gallimard, 1960, p. 75. 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

Mª Carmen López Sáenz144

ontología dinámica, de una endo-ontología u ontología interior al ser (individual 
y social) que prolonga la fenomenología de la percepción96.

 Steinbock no habla del ser, ni de la chair, sino de una dación “vertical” carac-
terística de lo que nos resulta familiar, es decir, de aquello en lo que somos97 y con 
lo que no tejemos ni relaciones horizontales suibjetivo-objetivas ni intencionali-
dades noesis-noema. Ahora bien, la verticalidad merleau-pontiana va más allá de 
una genealogía generativa de los actos donadores de sentido. Es una orientación 
que, como el  ser vertical, no es una representación ante la conciencia, sino ese 
ser que “está de pie ante mi cuerpo de pie, y en él los otros”98. En este sentido, en 
lugar de decir que “lo familiar es constituido como tal a través de lo ajeno, y lo 
ajeno a través de lo familiar”99, yo diría, siguiendo al fenomenólogo francés, que 
ambos, lo familiar y lo ajeno, son instituyentes e instituidos. A diferencia de lo 
constituido por la conciencia, lo instituido tiene sentido sin mí y, sin embargo, 
no me es ajeno, porque siempre vivo con otros y otras. Se abre aquí un campo 
de estudio de fenomenología generativa de la tradición y la reactivación así como 
de la lengua y el habla, la pasividad y la actividad.

Un ejemplo de estos campos es el de Don Beith que, basándose en la distin-
ción de Steinbock entre las tres dimensiones metódicas de la fenomenología: la 
estática, la genética y la generativa, ha llevado a cabo una interpretación tripar-
tita de la pasividad merleau-pontiana100. Ha definido, sin embargo, la pasividad 
generativa como “una fuente radical de toda posibilidad”101, una definición que 
también podría aplicarse, desde mi punto de vista, a la actividad generativa si no 

96   He defendido esta tesis en mi trabajo, “From Genetic Phenomenology to Phenomenology of 
Perception and Beyond”. Études Phénoménologiques, 4 (2020), pp. 225-252. La nueva ontología 
merleau-pontiana, en la que el movimiento de lo invisible en lo visible se comprende como 
pregnancia, ha sido elogiada por Saint Aubert, E. Être et Chair. L’épreuve perceptive de l’être: 
avancées ultimes de la phénoménologie de Merleau-Ponty. Paris, Vrin, 2021.
97  Apostolescu, I. “The Phenomenologist’s Task: Generativity, History, Lifeworld. Interview 
with A.J. Steinbock”, p. 14. Steinbock afirma que “De-limitation is characteristic of vertical 
modes of givenness” (Limit-Phenomena and Phenomenology in Husserl, p. 5, p. 18). El movi-
miento y la verticalidad de la chair merleau-pontiana (aunque haciendo abstracción de esta) son 
empleados por Steinbock para describir la “intencionalidad saturada” como proceso continuo 
de generación de sentido y existencia (Steinbock, A. “Saturated Intentionality”, Welton, J. (ed.) 
The Body. Oxford, Blackwell, 1999, pp. 178-199, p.195).
98   Merleau-Ponty, M. Signes, p. 29.
99   Steinbock, A. Limit-Phenomena and Phenomenology in Husserl, p. 16.
100   Beith, D. The Birth of Sense. Generative Passivity in Mereleau-Ponty’s Philosophy. Ohio, O. 
University Press, 2018, pp. 6-9.
101   Ibid., p. 9.



La fecundidad de la fenomenología generativa en el siglo xxi 

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

145

fuera porque “radical” sólo parece significar para este autor “escondida”, no una 
dirección activa hacia la raíz o una radicalización por profundización. 

Husserl y Merleau-Ponty todavía tienen mucho que enseñarnos sobre las sín-
tesis pasivas y los modos de actuación de la pasividad. El primero descubrió una 
pasividad perteneciente al acto que co-tematiza los objetos, “eine Art Passivität 
in der Aktivität”102. Esto implica que las actividades son generativamente pasivas 
o mejor, que pasividad y actividad son co-generativas. Distinguía, además, una 
pasividad previa a la actividad (la pasividad del fluir temporal). Por su parte, 
Merleau-Ponty, descubre una pasividad generativa en la naturaleza o una activi-
dad a partir de la no-actividad que trasciende la pasividad en la actividad a la se 
refirió Husserl (una Passivität in der Aktivität del aprehender)103.

En suma, la fenomenología genética y la generativa han inspirado a Merleau-
Ponty tanto como él, y tantos otros y otras fenomenólogas, siguen instigando a 
la fenomenología más actual y a nosotros  mismos a afrontar generativamente 
los problemas de nuestro siglo XXI. 

Conclusión

La dimensión generativa de la fenomenología se ocupa de la experiencia 
generativa y de su estructura principal: lo familiar/lo extraño, estructura que, 
como hemos argumentado es más que un proceso de co-generación de sentido; 
es poiesis y movimiento ontológico.

Hemos presentado algunos de los múltiples campos de acción en los que 
es susceptible de desarrollarse esta fenomenología generativa. Particularmente, 
hemos prestado atención a los campos en los que creemos haber logrado algunos 
resultados, así como a las recientes investigaciones fenomenológicas sobre dichos 
campos y a los interesantes problemas generativos que involucran. Uno de los 
más relevantes es el de la intersubjetividad, del que se sigue la interculturalidad, 
y que viene mediado por la intercorporalidad. La generatividad humana tiene 
a esta como núcleo, de la misma manera que el cuerpo vivido es el punto cero 
de nuestra experiencia vivida. El tiempo que pasa incesantemente por él y la 

102   Ibid., p. 119.
103   Husserl, E. Erfahrung und Urteil. Hamburg, Claassen & Goverts, 1948, pp. 116, 121.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

Mª Carmen López Sáenz146

temporalización que parte del cuerpo permiten pensar una fenomenología de 
las edades de la vida e intergeneracional. Nos hemos detenido, como un ejemplo 
de la misma, en la vejez. 

Finalmente, hemos puesto de relieve la generatividad entre pasividad y acti-
vidad y hemos subrayado la Generatividad de la fenomenología de Simone de 
Beauvoir y la de Maurice Merleau-Ponty.

Bibliografía

Al-saji, A. (2012). “When Thinking Hesitates: Philosophy as Prosthesis and Transfor-
mative Vision”, The Southern Journal of Philosophy, 50, 2, pp. 351-361.

Angelino, L. (2015). “Drawing from Merleau-Ponty’s Conception of Movement as 
Primordial Impresión”, Research in Phenomenology 45, pp. 288-302.

Apostolescu, I. (2015). “The Phenomenologist’s Task: Generativity, History, Life-
world. Interview with A. J. Steinbock”, The Yearbook on History and Interpretation 
of Phenomenology. pp. 13-27.

Beith, D. (2018). The Birth of Sense. Generative Passivity in Mereleau-Ponty’s Philosophy. 
Ohio: O. University Press.

Bornemark, J. Smith, N. (Eds.) (2016). Phenomenology of Pregnancy. Stockholm: 
Södertörn.

Beauvoir de S. de. (1970. 2020). La Vieillesse. Paris : Gallimard.

—. (1960. 2011). La forcé de l’âge. Paris : Gallimard.

Bernet, R. (1985). “Einleitung”, Husserl, E. Texte zur Phänomenologie des inneren 
Zeitbewusstseins (1893-1917). (Ed. R. Bernet). Hamburg: F. Meiner.

Butler, J. (1986). “Sex and Gender in S. de Beauvoir’s The Second Sex”, Yale French 
Studies 72, pp. 25-39.

Fink, E. (1952). “L’analyse intentionnelle et le problème de la pensée spéculative”, 
VAN BREDA, H.L. (Ed.) Problèmes actuels de Phénoménologie. Paris: Desclée de 
Brower, pp. 53-87.

Heinämaa, S. (2003). Toward a Phenomenology of Sexual Difference. Husserl, Mer-
leau-Ponty, Beauvoir. Oxford: Rowman and Littlefield.

—. (2014). “An Equivocal Couple Overwhelmed by Life. A Phenomenological Analysis 
of Pregnancy”. PhiloSOPHIA, 4, 1, pp. 31-49.



La fecundidad de la fenomenología generativa en el siglo xxi 

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

147

—. (2018), “Embodiment and Bodily Becoming”, ZAHAVI, D. (Ed.) The Oxford 
Handbook of the History of Phenomenology. Oxford University Press, pp. 533-560. 

Husserl, E. (1948). Erfahrung und Urteil. Hamburg: Claassen & Goverts.

—. (1950). Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge. Husserliana I. (Ed. S. 
Strasser), Den Haag: M. Nijhoff.

—. (1973). Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. Zwiter 
Teil. 1921-1928. Husserliana XIV (Ed. I. Kern). Den Haag: M. Nijhoff.

—. (1973). Zur Phänomenologie der Intersubjektivität.Texte aus dem Nachlass. Dritter 
Teil: 1929-1935. Husserliana XV (Ed. I. Kern). Den Haag: M. Nijhoff.

—. (1976). Die Krisis der Europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänome-
nologie. Husserliana VI. (Ed. W. Biemel). Den Haag: M. Nijhoff.

—. (1974).  Formale und Transzendentale Logik: Versuch einer Kritik der logischen 
Vernunft. Husserliana XVII. (Ed. P. Janssen).  Den Haag: M. Nijhoff.

—. (1993). Die Krisis der Europäischen Wissenschaften und die tranzendentale 
Phänomenologie. Ergänzungsband: Texte aus dem Nachlass 1934-1937, Husserliana 
XXIX. (Ed. B. Walter). Dordrecht: Kluwer.

—. (2008). Die Lebenswelt: Auslegungen der vorgegebenen Welt und ihrer Konstitution. 
Husserliana XXXIX. (Ed. S. Rochus). Dordrecht: Kluwer.

López Sáenz, Mª C. (1994). Investigaciones Fenomenológicas sobre el origen del mundo 
social. Zaragoza: PUZ.

—. (2006). “La Parole as a Gesture of the Originating Differentiation”, PENAS, B. 
LÓPEZ, Mª C. (Eds.) Interculturalism. Between Identity and Diversity. Oxford: 
Peter Lang, pp. 27-46.

—. (2008). “De la expresividad al habla. Un modelo diacrítico de interculturalidad”, 
LÓPEZ, Mª C. PENAS, B. (Eds.) Paradojas de la Interculturalidad. Filosofía, len-
guaje y discurso. Madrid: Biblioteca Nueva, pp. 31-60.

—. (2010). “Fenomenología de la coexistencia desde la identidad en las diferencias”. 
Investigaciones Fenomenológicas, 7, pp. 261-273.

—. (2015). “Interculturalism as an Articulation of Diversity. A Generative Phenome-
nological Approach”. En The Yearbook on History and Interpretation of Phenomenolo-
gy 2015. Vol. 3: New Generative Aspects in Contemporary Phenomenology, Frankfurt 
am Main: Peter Lang, pp. 117-138.

—. (2018).“An Approach to Comparative Phenomenology: Nishida’s Place of 
Nothingness and Merleau-Ponty’s Negativity”, Philosophy East and West. 68, 2 
(2018), pp. 497-515.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

Mª Carmen López Sáenz148

—. (2018). “La hermenéutica filosófica de H-G. Gadamer en busca de la verdad. Madrid: 
Dykinson.

—. (2019). “La imagen cinematográfica como expresión universal del movimiento”, 
López, Mª C. Trilles, K. (Eds.). A las imágenes mismas. Fenomenología y nuevos 
medios. Madrid: Apeirón, pp. 91-127

—. (2020). “From Genetic Phenomenology to Phenomenology of Perception and 
Beyond”. Études Phénoménologiques, 4, pp. 225-252.

—. (2022). “El movimiento de la fenomenología y el fluir (strömen) de la existencia”. 
En Dias, A., Furlan, R. (Orgs.) A fenomenología entretempos. Porto Alegre: Cultura 
Académica Editora, pp. 39-77.

—. (2022). “El ´lugar` de la nada en la filosofía. ´Entre` la conciencia y el mundo”. 
YUSTE, P, (Edra.). La otra mirada. Filosofías de la India, China y Japón. Madrid: 
Dykinson, pp. 103-131.

—. (2024). “El vacío que crea en pintura. María Zambrano y Oriente” Arte, individuo 
y sociedad (2024). Arte, individuo y sociedad, 36 (3), pp. 521-531.  

—. (2024). “Fenomenología del cuerpo envejecido”, LUNA, J. L. (Ed.), Experiencias de 
infancia y vejez. Buenos Aires: Sb Editorial. pp. 207-226.

—. (forthcoming). “Lived Body: Maurice Merleau-Ponty and Yasuo Yuasa. A Compa-
rative Phenomenological Approach”, Journal of Japanese Philosophy.

Maldiney, H. (2012). Regard Parole Espace, Paris: Cerf.

Martín Santos, L. (1990). El zigzag husserliano. Madrid: Endymion.

Merleau-Ponty, M. (1960). Signes. Paris : Gallimard.

—. (1964). Le visible et l’invisible. Paris: Gallimard.

—. (1966). Sens et non-sens. Paris : Gallimard.

—. (2003). L´institution dans l’histoire personnelle et publique. La passivité. Le sommeil, 
l’inconscient, la memoire. Notes de Cours au Collège de France (1954-1955). Paris: 
Belin.

Miller, S. (2001). “The lived Experience of Doubling: Simone de Beauvoir’s 
Phenomenology of Old Age”, O’BRIAN, W. EMBREE, L. (Eds.) The existential 
Phenomenology of Simone de Beauvoir.  Dordrecht : Kluwer, 127-147.

Nishida, K. (1987). Intuition and Reflection in Self-consciousness. Albany: State Univ. of 
N. York Press.

Oksala, J. (2004). “What is Feminist Phenomenology. Thinking Birth Philosophica-
lly”, Radical Philosophy 126, pp. 16-22.



La fecundidad de la fenomenología generativa en el siglo xxi 

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

149

—. (2016). Feminist Experiences: Foucauldian and Phenomenological Investigations. 
Evanston: Northwestern University Press.

Ricoeur, P. (1986). À l’École de la Phénoménologie. Paris : Vrin.

Saint Aubert, E. (2021). Être et Chair. L’épreuve perceptive de l’être: avancées ultimes de 
la phénoménologie de Merleau-Ponty. Paris: Vrin.

Schües, C. (1997). “The Birth of Difference,” Human Studies 20, 2, pp. 243–252.

—. (2005). “Generative Phänomenologie in feministischer Perspektive,”, STÖLLER, 
S. et Al., Feministische Phänomenologie und Hermeneutik.Würzburg: Orbis phaeno-
menologicus.

—. (2014). “Age and Future. Phenomenological Paths of Optimism”, en STÖLLER, 
S. (ed.) Simone de Beauvoir’s Philosophy of Age. Berlin: De Gruyter, pp. 215-230.

—; (2017).“Natality philosophical Rudiments concerning a Generative Phenomenolo-
gy”, Thaumàzein, 4-5, pp. 9-36.

Steinbock, A. (1995). Home and Beyond. Generative Phenomenology after Husserl. 
Evanston: Northwestern U.P. (Trad. de R. Garcés. y A. Martos. Mundo familiar 
y Mundo ajeno. La fenomenología generativa tras Husserl,  Salamanca: Ediciones 
Sígueme, 2022.

—. (1998). “Introduction”, Steinbock, A. (Ed.) Phenomenology in Japan, Dordrecht: 
Springer.

—. (1999). “Saturated Intentionality”, WELTON, J. (Ed.) The Body. Oxford: Blackwell, 
pp. 178-199.

—. (2003). “Generativity and the scope of generative phenomenology”, WELTON, D. 
(Ed.) The New Husserl. A Critical Reader. Indiana University Press, pp. 289-325.

—. (2017). Limit-Phenomena and Phenomenology in Husserl. London: Rowman and 
Littlefield.

Toru, T. (2020). “Japanese Phenomenology”, DAVIS, B. W. (Ed.) The Oxford Hand-
book of Japanese Philosophy. Oxford University Press, pp. 631-648.

Waldenfels, B. (1971). Das Zwischenreich des Dialogs. Den Haag: M. Nijhoff.

—. (1990). “Experience of the Alien in Husserl’s Phenomenology”, (Trad. A. Steinbock), 
Research in Phenomenology 20, 1 (1990), pp. 19-33

—. (1992). De Husserl a Derrida. Introducción a la fenomenología. (Trad. W. Wegscheider), 
Barcelona: Paidòs, 1997.

Walton, R. (2012). “Fenomenología y reflexión sobre el tiempo, la historia, la genera-
tividad y la intersubjetividad”,  Acta fenomenológica Latinoamericana. IV, pp. 319-
348.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

Mª Carmen López Sáenz150

Weiss, G. (2017). “The ́ Normal Abnormalities` of Disability and Aging”, FIELDING, 
H. OLKOWSKI, D. (Eds.) Feminist Phenomenology Futures. Bloomington: Indiana 
University Press, pp. 203-217.

Young, I. M. (1984). On Female Body experience. “Throwing like a Girl” and other 
Essays. Oxford U. P. 2005.

Zambrano, M. (1957). “El espejo de la historia”. Anthropos. Suplemento 2. María Zam-
brano. Antología (1987), pp. 103-104.

Recibido 28-05-2024

Aceptado 04-09-2024



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 151 - 166. UNED, Madrid

EL ESPACIO DEL PAISAJE Y SU DINÁMICA 
ATENCIONAL Y ATMOSFÉRICA. UNA PROPUESTA 

FENOMENOLÓGICA*

THE SPACE OF LANDSCAPE AND ITS 
ATTENTIONAL AND ATMOSPHERIC DYNAMICS. 

A PHENOMENOLOGICAL PROPOSAL

Patricio Mena

Universidad de La Frontera
patricio.mena.m@ufrontera.cl

Resumen: El siguiente texto se propone describir fenomenológicamente el modo de 
donación del espacio del paisaje y su dinámica atencional y atmosférica que comprome-
te. Es así que el paisaje pareciera darse de un modo no objetivo, siendo entonces que su 
presentación debe distinguirse claramente de la de los objetos dados intencionalmente, 
así como también de otros modos de presentación. De este modo, centraremos nuestros 
análisis, en un primer lugar, en un examen del modo como la atención es exigida por 
el paisaje, para distinguirla de la atención cuyo interés pragmático nos orienta en el 
mundo; en segundo lugar, examinaremos la dimensión atmosférica que pone en juego 
y a partir de la cual se relevará su carácter no-objetivo, envolvente y perimétrico.  

Palabras clave: espacio del paisaje, dinámica atencional y atmosférica, prominencia, 
perimetricidad

Abstract: The following text aims to describe phenomenologically the mode of 
donation of landscape space and the attentional and atmospheric dynamics it engages. 
Landscape thus appears to be given in a non-objective way, and its presentation must 
therefore be clearly distinguished from that of intentionally given objects, as well as 
from other modes of presentation. In this way, we will focus our analyses, firstly, on an 
examination of the way in which attention is demanded by landscape, in order to dis-
tinguish it from the attention whose pragmatic interest orients us in the world; secondly, 
we will examine the atmospheric dimension that it brings into play and from which its 
non-objective, enveloping and perimetric character will be revealed.  

Keywords: Landscape Space, Attentional and Atmospheric Dynamics, Prominence, 
Perimetricality

*Este texto ha sido escrito en el marco de los proyectos Fondecyt Regular Nº 1210269 
y Nº 1240701 del que el autor es investigador responsable.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 151 - 166. UNED, Madrid

Patricio Mena152

1. Introducción

En Phenomenology and Mysticism. The verticality of religious experience, 
Anthony Steinbock indica que: 

A las esferas de la experiencia y la evidencia que son más robustas que 
las de los objetos, las llamo donación “vertical”, o “verticalidad”. La sensi-
bilidad a la verticalidad no se logra construyendo una metafísica o aplican-
do convicciones teológicas o sistemas de creencias éticas a las experiencias, 
sino adoptando un enfoque fenomenológico de estos diferentes tipos de 
dación, es decir, evaluando lo que está actuando en la experiencia humana, 
ampliando así nuestra noción de evidencia. Esta expansión, que se basa en la 
experiencia, nos abre a las esferas religiosa, moral y ecológica de la existencia, 
aunque la calidad de estos tipos de experiencias es fundamentalmente dife-
rente de las formas en que se presentan los objetos en la percepción o en los 
juicios. Dado que las dimensiones religiosa, moral y ecológica están dadas 
(aunque se dan de forma única), son susceptibles de un pensamiento crítico 
y filosófico (Steinbock, 2009: 1). 

De aquí, quisiera llamar la atención sobre dos asuntos que son importan-
tes para lo que aquí busco pensar, a saber, el espacio del paisaje y su dinámica 
atencional y atmosférica. En primer lugar, es necesario subrayar que la fenome-
nología, incluso si ella se ha esforzado en dar cuenta del modo de aparecer de 
los objetos y sus vistas, a saber, su “presentación”1, no puede sino esforzarse por 
ampliar y ensanchar la clarificación de la dación de las cosas mismas que no se 
reducen a su darse objetivo. En este sentido, la fenomenología, en cuanto se deja 

1   Anthony Steinbock afirma que: “La filosofía, particularmente fenomenológica, estuvo 
tradicionalmente dominada por un modo particular de donación, a saber, la ‘presentación’. 
La presentación es la manera como los objetos, o los aspectos de los objetos, son conducidos 
al aparecer en relación con un sujeto percipiente o cognoscente. En cuanto son dados, 
adquieren relevancia con respecto a un trasfondo y sus significaciones son determinadas sola-
mente al interior de un ‘contexto’. Además, los objetos que se ‘presentan’ son dados a través 
de las funciones y actos propios de ese mismo orden de donación, a saber, por la percepción, 
el movimiento, el pensamiento, la creencia, el recuerdo, la anticipación, etc. En cada caso, el 
objeto es presentado conjuntamente con el sujeto que percibiendo o pensando organiza el 
esquema de las presentaciones posibles, en concordancia con los aspectos o con los objetos 
que ya se han presentado. Si son efectivamente concordantes, hacemos la experiencia de una 
cosa dada como siendo la misma y que se confirma como tal a través del tiempo; tenemos 
entonces lo que Husserl llama una percepción normal” (2010: 66).



El espacio del paisaje y su dinámica atencional y atmosférica. una propuesta...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 151 - 166. UNED, Madrid

153

orientar por las “cosas mismas”, por los “asuntos” que la implican, se mantiene 
inquietada y movilizada por y hacia ellos, interrogando de modo continuo -y en 
concordancia con los fenómenos que se quiere conducir a su aparecer- el darse de 
las cosas y sus modos de clarificación. Es así que fenomenólogos como Levinas, 
Henry, Romano, Maldiney, Bégout, entre otros, se han abocado a la tarea de dar 
cuenta de otras formas de presencia que exceden o se distinguen muy enfática-
mente de la objetidad intencional, como, por ejemplo, las que ponen en juego el 
rostro, la vida, el acontecimiento, la atmósfera, fenómenos, en suma, que se dan 
a la experiencia excediéndola, abrumándola o implicándola de una forma tal que 
su dación no puede ser la de una presentación de objeto. El examen de estos otros 
modos de donación o dación de las cosas mismas, conlleva, ciertamente, una 
ampliación de la razón, “una razón extendida” (Romano, 2010: 14), una razón 
ensanchada. Dicha ampliación, sin embargo, no apunta necesariamente hacia 
una razón más fortalecida porque auto-fundante, sino hacia una interrogación 
crítica -y que se quiere lo más lúcida posible- de una “experiencia y evidencia más 
robusta que la de los objetos”. Y es que la fenomenología, conforme al principio 
de los principios, no puede sino “respetar al fenómeno en sí mismo, acogerlo tal 
como se da en su manera particular de aparecer” (Bégout, 2020: 21). Es así que 
la experiencia religiosa y su dación vertical o el conocimiento y la evidencia del 
corazón (Cf. Steinbock, 2022a y 2021)2, las emociones morales, requieren una 
atención fenomenológica adecuada y rigurosa. Mas, también la razón se ensan-
cha como “una razón de gran corazón que rehabilita el mundo sensible como 
necesario para su existencia” (Romano, 2010: 14). 

He aquí entonces que una segunda nota es necesaria. Pues, el tema de este 
ensayo pretende interrogar la experiencia ecológica -destacada por Steinbock en 
el texto antes citado-, aunque ciertamente en un sentido restrictivo, pues solo 
centraré mi atención en el espacio del paisaje y su dinámica atencional. Si algún 
interés puede tener abocarse a su descripción, radica en el hecho de que el paisaje, 
ofreciéndosenos en una primera instancia como una experiencia, si no cotidiana, 
sí familiar -como cuando tenemos la ocasión de recorrer lugares exuberantes, 

2   Al respecto, Steinbock indica: “[…] hay otra dimensión de la evidencia y la cognición que 
es peculiar del corazón, y que tiene su propio modo de crítica […]. Como ya señaló Pascal, el 
corazón tiene su propio orden y lenguaje, y el intelecto tiene el suyo propio. De nuevo, no 
estoy defendiendo la negación de la racionalidad; para vivir más plenamente, necesitamos 
pensar y pensar críticamente. Pero esto último no debe excluir otra dimensión de la experien-
cia personal humana, que ha sido excluida en términos de evidencia, y que tiene su propio 
tipo de conciencia cognitiva o de conocimiento, de discernimiento crítico, y de entrega pro-
batoria; también necesitamos sentir y sentir con discernimiento” (2021: 6).



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 151 - 166. UNED, Madrid

Patricio Mena154

sublimes, conformados por montañas, lagos, ríos, bosques, etc., y que han sido 
por lo demás no solo identificados, sino a veces organizados para ser visitados y 
admirados-, debe ser conducida hacia su dimensión problemática, más acá de 
la obviedad que nos parece tener, para así, en palabras de Steinbock “describir 
la formación del significado en su no familiaridad progresiva dada de antemano 
en nuestra practicidad cotidiana” (Steinbock, 2022a: 45). 

Por otro lado, el fenómeno del paisaje moviliza ciertamente una fenome-
nología de la percepción y de la atención: pues los paisajes, como los del sur de 
Chile, entre montañas y ríos, volcanes y lagos y bosques frondosos cuyo verde 
intenso y macizo nos parece, en ocasiones, que nos protegen contra la intensidad 
gris y húmeda del cielo que amenaza resquebrajarse sobre nuestras cabezas, esos 
paisajes se recorren al tiempo que se perciben, se atienden y se sienten. No solo 
se hace la experiencia del paisaje echando un vistazo a lo lejos del terreno que se 
ofrece a nuestra visión, pues también, en palabras de Balibar: 

hay una actividad en el fundamento de la experiencia del paisaje, aquella 
del movimiento corporal, desde el simple movimiento del cuerpo respecto 
de sí mismo (mover los ojos, la cabeza, volverse hacia sí, inclinarse) hasta el 
desplazamiento del cuerpo a través del espacio percibido. El movimiento es, 
por tanto, una condición de la experiencia del paisaje real, experiencia a la 
vez estética y práctica (Balibar, 2021: 54). 

Toda la cuestión consistirá entonces en intentar clarificar el tipo de percep-
ción, atención y movimiento que el paisaje requiere y suscita. Pero una feno-
menología del paisaje también debe prestar atención al fenómeno del ambiente, 
de la atmósfera, y, por lo tanto, de la afectividad. Los paisajes que recorremos, 
que atendemos, también se hacen sentir en nuestra carne y nos procuran el 
sentimiento de ser parte del mundo, de estar hundidos, implicados e inheridos 
en él. Los paisajes, sea que se recorran, como cuando caminamos por senderos 
montañosos, o que los apreciemos desde una altura y a lo lejos, se revelan como 
un medio que ha perdido sus dimensiones y delimitaciones objetivas, para mejor 
imponerse como una totalidad atmosférica que nos engloba y cuyo modo de 
donación es preciso interrogar. 

Para ello, propongo examinar el fenómeno de la atención, el interés y las 
resonancias afectivas, para luego avanzar hacia un examen de la dimensión 
atmosférica y tonal del espacio del paisaje. ¿Por qué avanzar de este modo? Pues, 
me parece que los análisis que Steinbock hace sobre los relieves afectivos en 



El espacio del paisaje y su dinámica atencional y atmosférica. una propuesta...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 151 - 166. UNED, Madrid

155

Mundo familiar y Mundo ajeno, y que se enmarcan en una discusión sobre la 
normalización y el terreno, aportan elementos aclaratorios para la dinámica aten-
cional que el espacio del paisaje pone en juego o en crisis. Comencemos, por tan-
to, examinando la relación entre el relieve afectivo y la prominencia del entorno. 

2. Relieve afectivo y prominencia del entorno

El siguiente texto de Denis Diderot me permitirá entrar en lo vivo de la 
cuestión. Este dice así: 

Tenía a mis espaldas una inmensa campiña que sólo había sido anuncia-
da por la costumbre de apreciar las distancias entre los objetos interpuestos. 
Estos arcos que tenía frente a mí, hace un momento, ahora los tenía bajo mis 
pies. Bajo estos arcos bajaba un amplio torrente con gran ruido. Sus aguas 
interrumpidas y aceleradas se precipitaban hacia la playa más profunda del 
lugar. No podía apartarme de este espectáculo mezclado de placer y miedo. 
Sin embargo, atravieso esta larga fábrica y me encuentro en la cima de una 
cadena de montañas paralela a la primera. […] Camino por la orilla del lago 
formado por las aguas del torrente, hasta la mitad de la distancia que separa 
las dos cadenas, miro, veo el puente de madera a una altura y distancia prodi-
giosa. Desde este puente veo las aguas del torrente detenidas en su curso por 
terrazas naturales; las veo caer en tantas capas como terrazas hay y formando 
una maravillosa cascada. […] Un fuerte ruido me hace mirar a mi izquierda. 
Es el de una cascada que se escapa de entre las plantas y arbustos que cubren 
la cima de una roca cercana y que se mezclan al caer con las aguas estancadas 
del torrente (Diderot, 1995: 159-170)3.      

Como se sabe Diderot más que entregarnos una descripción acuciosa de 
los cuadros de Joseph Vernet -presumiblemente los que corresponden a la serie 
Parties de Jour sur Terre-, ha preferido dar noticias de ellos a través de un relato 
en el que se imagina paseando por paisajes reales. Mas, lo que aquí me interesa 
no es el artificio retórico -lo que nos conduciría a otro tipo de discusión-, sino 
la experiencia del paisaje que aquí nos comunica el autor. En primer lugar, 
como fácilmente se puede apreciar, el paisaje compromete perceptiva y aten-
cionalmente al paseante que se moviliza maravillado por el terreno al tiempo 

3   Este texto recibe también es citado y comentado por Balibar. (2021: 73-101). 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 151 - 166. UNED, Madrid

Patricio Mena156

que siente el rigor del esfuerzo que demanda recorrer aquellos parajes. En la 
marcha, así como en las pausas realizadas, el sujeto se orienta con relación al 
mundo que lo circunda y vive el entorno en su efectividad. Es así que, al decir 
de Steinbock: “[…] algo es vivido como efectivo (wirksam erlebt) cuando una 
orientación varía con mi vivencia (Erleben)” (2022b: 234). Lo que significa que: 
“Para que mi atención se dirija hacia mi medio o hacia mis ‘objetos-del-medio, 
para que yo muestre un interés en ellos o para que incluso los perciba, el medio 
debe estar ya predado como una vivencia que tiene su efectividad sobre mí” 
(Steinbock, 2022b: 235), y adquiera así una relieve, una prominencia (Abge-
hobenheit) que suscite mi atención y la vuelva hacia él de un modo responsivo. 
Y es que la atención, tanto como se despliega libremente entre unas cosas y 
sus aspectos, sacándolas del trasfondo en que se encuentran para conducir-
las a un primer plano, focalizándose sobre unos objetos y abandonando otros 
o dejándolos ensombrecidos en un segundo plano, también es reorientada y 
reconducida por el propio medio “activo”, “prevalente” y “afectivo” que, preda-
do, “ejerce una ‘fuerza afectiva’ (affectiver Kraft)” (Steinbock, 2022b: 235) que 
moviliza y pone en relación al paseante con tales y cuales aspectos del medio en 
detrimento, ciertamente, de otros; esto es, se da, precisamente, “cuando el ego 
se vuelve hacia el objeto en actitud de interés o de una manera atenta” (Stein-
bock, 2022b: 237). Aspectos que suscitan y movilizan al sujeto pues se ofrecen 
como posibilidades prácticas para ser cumplidas en el presente o en el futuro, 
esto es, que son significadas como vías que orientan y llaman a ser cumplidas o 
recorridas. Pero todo esto indica que la constitución de sentido acontece en las 
dos direcciones y recíprocamente, pues, por una parte, la atención es suscitada, 
despertada y reorientada por la fuerza afectiva de las cosas, del medio predado, 
al tiempo que estas y el medio son aclarados, tematizados y constituidos en su 
sentido, gracias al movimiento atencional que se dirige, interesa y destaca lo 
que ahora está efectivamente dado. Es así que la constitución aquí en juego, 
la constitución primordial, según Steinbock, “no es simplemente la dirección 
intencional por parte del sujeto, sino que es al mismo tiempo la fuerza afectiva 
por parte del ‘objeto’ o de la ‘fase del objeto’ que solicita al sujeto” (2022b: 
237). Este duo constitutivo (Moinat, 2010) da cuenta, de este modo, tanto del 
despertar atencional del sujeto como del ser conducido al claro del aparecer de 
la cosa, esto es, hacia su objetidad. Por supuesto, la constitución de sentido no 
vuelve al sujeto presa de la efectividad con la que el medio adquiere un relieve 
afectivo y prominencia, sino que este puede tanto asumir como rechazar lo que 
se presenta con la fuerza suficiente como para reorientar su atención y su orien-
tación general. Es así que, en ocasiones, dependiendo de si el paseante se haya 
más o menos atento a su entorno, se encontrará dispuesto o no a ser sorprendido 



El espacio del paisaje y su dinámica atencional y atmosférica. una propuesta...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 151 - 166. UNED, Madrid

157

por un aspecto de este que se impone repentina y abruptamente a él; es decir, 
si siempre las cosas se dan conforme a una fuerza y relieve afectivos, estas no 
golpean sin embargo del mismo modo al sujeto, siendo que a veces lo vuelven 
violentamente hacia ellas -como en el caso de un ruido estruendoso que nos 
estremece del todo y nos deja enteramente vueltos hacia aquel-, mientras que en 
otras ocasiones lo encuentran como acorazado ante su presencia siendo vivida a 
la manera de una impertinencia que nos vuelve desatentos al verdadero interés 
de nuestra atención y al que buscamos volvernos lo más rápidamente posible 
reenfocando nuevamente nuestra atención sobre él. Con todo, el ego no puede 
sino mantenerse abierto ante los relieves afectivos que lo reorientan atencional, 
epistémica y existencialmente; disposición que conlleva una cierta sumisión ante 
lo afectante, aunque ello no signifique que renuncie a su poder de constitución 
(Cf. Steinbock, 2010: 60). Sumisión que motiva un volverse-hacia, un movi-
miento-en-dirección-a, un detenerse-en, y que es ocasión del interés cognitivo a 
partir del cual el objeto es explicitado, tematizado e interrogado en cuanto que 
objeto que posee un “contenido temático, una quididad” (Steinbock, 2010: 61).

Quisiera ahora detenerme en las siguientes consideraciones. En primer lugar, 
es preciso subrayar el carácter responsivo y requerido de la experiencia. Es así 
que el paseante se halla requerido por el entorno, lo que significa que la expe-
riencia, ante la solicitud de las cosas, no puede sino discriminar, seleccionar, pero 
también tender hacia el “máximo de riqueza o el máximo de atención en que el 
objeto se muestra nítido y diferenciado” (Steinbock, 2022b: 212), esto es, hacia 
lo óptimo u optimidad, en cuanto viene a enriquecer a la experiencia misma. 
Así, por ejemplo: 

la cresta de una montaña de roca arenisca […] que tiene un marcado e 
inclinado risco en vertical, con pequeñas estrías horizontales, huecos en la 
parte inferior de delante, agujeros picados, cavidades erosionadas y salientes 
cada pocos centímetros de distancia, de esa roca -dice Steinbock- yo tengo 
una experiencia como óptima o “completa” cuando la contemplo en tanto 
que escalador (Steinbock, 2022b: 213).

El escalador, en este caso, junto con hacer el encuentro de la roca misma, 
se deja orientar proyectivamente por ella, como si esta lo eyectara ofreciéndole 
posibles prácticos para ser recorridos o apropiados; y, entonces, la relación que 
establece con la roca y su presencia organiza sus percepciones, anticipa o proyecta 
sus acciones o le provee un sentido práctico a su acción conforme al contexto 
en el que se da el encuentro entre el escalador y la roca: dónde poner la mano, 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 151 - 166. UNED, Madrid

Patricio Mena158

con cuánta fuerza afirmarse de la roca, hacia que otro sector debe impulsarse 
para sostenerse ahora de otra roca o relieve de la montaña, etc. Y es claro que 
el paseante, quien atraviesa un paisaje montañoso, quien se ve obligado, por 
ejemplo, a tener que escalar un pequeño risco, avanza y hace una experiencia 
de las cosas y del entorno tendiente siempre hacia la optimidad. Así también 
quien contempla desde lo alto y a lo lejos un paisaje conformado por lagos y 
volcanes, ciertamente aquel también tiende hacia lo óptimo y, por consiguiente, 
hacia lo mejor, por ejemplo, hacia la mayor claridad y delimitación posible de 
los objetos vistos a lo lejos o que se aproximan a tal cual o distancia. Todo ello se 
da y requiere al sujeto, y enfatiza la dimensión  responsiva de la experiencia, en 
el modo cómo este se deja o no orientar por el encuentro que hace de las cosas 
y del entorno. 

3. Distancia, envolvimiento y dimensión no objetiva del paisaje

La situación descrita en el parágrafo anterior corresponde a una experiencia 
normal y discriminadora, esto es, capaz de seleccionar y de aceptar o de rechazar 
los modos como las cosas y el entorno, el terreno, requiere al sujeto. Y, es muy 
cierto que quien se apronta a escalar una montaña o a recorrer los lagos que hay 
a los pies de los volcanes de la Araucanía responde a los relieves afectivos y a la 
prominencia con la que las cosas se dan a la experiencia y así se constituyen en 
su sentido. Mas, cabe todavía preguntarse si es este tipo de orientación aquel que 
permite una mejor comprensión de lo que es el espacio del paisaje. Para ello, el 
siguiente texto de François Jullien, quien se interroga sobre la diferencia entre 
la vista -como cuando se dice que tal vista del lugar es espléndida- y el paisaje, 
puede aportarnos algunos elementos para mejor examinar esta experiencia: 

Hay vista (vue) porque hay objeto posible. “Ob”-“jeto”: de “arrojado” 
ahí-“adelante”, que bloquea la vista y retiene prioritariamente la atención, 
por lo que no puedo sino mirar (regarder). Mi vista se activa entonces, fren-
te a él, en su facultad de escrutar. Todo el resto lo rodea, lo bordea, no es 
más que una decoración. Hay “vista” porque hay focalización. Mi mirada 
se involucra y se fija, admirativa, inventariando y detectando en él cada vez 
más perfección. Pero, para que haya paisaje -indica Jullien- es necesario que 
nada se imponga hegemónicamente y que no pueda acaparar la mirada. 
[…] No hay por consiguiente paisaje más que si hay desconcentración -una 



El espacio del paisaje y su dinámica atencional y atmosférica. una propuesta...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 151 - 166. UNED, Madrid

159

desfijación- de la mirada y que aquella se ponga a circular. Es preciso que la 
mirada pasee para que el paisaje aparezca (Jullien, 2014: 36).

Así, según Jullien, el espacio del paisaje aparece, se muestra solo cuando la 
mirada, la atención, se mantiene, por así decirlo, de pie frente a la fuerza afectiva 
y la prominencia con la que las cosas y el entorno se hacen presentes. Si esta es 
suscitada por la presencia masiva de las montañas o por la cadencia del ruido de 
un río tumultuoso, no es, sin embargo, arrebatada por el destacarse de las cosas 
mismas. O si se quiere, el espacio del paisaje se dona, se muestra, cuando se hace 
la experiencia de una distancia, que no siendo geográfica ni métrica, es vivida 
como el modo de presentación del entorno. Nada en particular fija la atención 
del paseante, salvo el hecho de que las cosas ahora se dan, en cierto modo, fuera 
de alcance o sin que sus aspectos la delimiten con claridad ni tampoco inviten a 
destacarlos. Si se quiere, es el entorno, el territorio mismo, el que, en su totalidad 
se vuelve prominente, pero, sin que aquello implique una tendencia hacia la opti-
midad en su sentido práctico. He aquí que la distancia adquiere diversos niveles 
de profundidad. Esto, pues el espacio del paisaje, que se presta para ser recorrido 
o para abrazarlo con la mirada que lo capta a lo lejos, no orienta al excursionis-
ta ofreciéndole posibles prácticos vividos como trayectorias diversas en las que 
comprometerse, en el sentido atencional, pero también corporal, cinestésico, etc. 
Se puede recordar el ejemplo de la roca ofrecido por Steinbock. Por el contrario, 
el espacio del paisaje se impone en el paseante o en el espectador sustrayendo el 
sentido orientativo de las cosas. O, para decirlo de otro modo, no es claro que 
el andinista, precisamente porque está hundido en la aventura de su ascenso, 
muy atento a las herramientas que le permiten escalar la montaña y al examen 
de los relieves y los salientes del macizo para así encontrar los mejores sitios para 
afirmarse y apoyarse de modo seguro, haga, en dicho instante, la experiencia del 
paisaje. Ciertamente, la montaña se le dona vívidamente como trayecto y como 
obstáculo, y lo requiere atencional y corporalmente de un modo extremo, pero, 
este tipo de experiencia, que conlleva una estar y mantenerse muy focalizado 
en… no corresponde necesariamente a la del espacio del paisaje. 

Este, por el contrario, pone en suspenso la tendencia hacia lo óptimo, tanto 
en términos atencionales como prácticos. Es así que en el espacio del paisaje, 
incluso cuando tenemos las cosas como encima nuestro, como imponiéndose 
pesadamente a nuestra experiencia, estas siempre se dan conforme a una distancia 
que no permite relevarlas en sus particularidades y en sus vistas. De este modo, 
las cosas se dan a distancia, no porque estén lejos de nosotros, sino porque, por 
un lado, no nos arrebatan, al menos no en el sentido de que demanden una 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 151 - 166. UNED, Madrid

Patricio Mena160

hiperfocalización en ellas, y, por otro lado, porque, sustraídas de su sentido 
pragmático no nos llaman a volcar sobre ellas un interés teórico, cognoscitivo, 
práctico o temático. Pero eso no significa que el espacio del paisaje no requiera 
al sujeto, sino más bien que demanda una atención de otro tipo: antes que 
focalizada, llevando de la latencia a la patencia a la cosa que en su fuerza afectiva 
reorienta al sujeto y, de este modo, se da y se constituye en su sentido objetivo, 
el paisaje pone en juego una atención no objetivante (Grout, 2004: 77 y ss.), 
esto es, que no busca delimitar, ni tampoco dar con la claridad de la distinción. 
En palabras de Catherine Grout: “Si no hay distinción ni incluso indistinción 
en lo visible, es porque ya no miramos algo, porque ya no somos sujetos que 
objetivan el mundo. Ya no tenemos vínculos porque no fijamos objetos. Ya no 
buscamos captarlos” (2004: 84). Lo que me importa de esto dicho por Grout 
es precisamente el hecho de que la atención comprometida por el paisaje no es 
objetivante porque, de algún modo, este -el paisaje-, su espacio, sin dejar de ser 
un entorno, es primeramente un momento-de-mundo, una presencia cuya pro-
minencia afectiva suspende los intereses del sujeto y por los que este se relaciona 
con su medio. O si se quiere, ahora en palabras de Henri Maldiney: “El espacio 
del paisaje es el espacio de un mundo lleno de sí mismo antes de que haya cosas” 
(Maldiney, 2012: 26). Esto es, el espacio del paisaje, a diferencia del espacio por 
y en el que nos orientamos, como en el caso del escalador o del paseante, no nos 
atrae o ejerce una fuerza afectiva por la que atencionalmente constituir el mundo 
a través de nuestro estar orientado perceptivo. Por el contrario, la experiencia que 
este alumbra -el espacio del paisaje-, sin dejar de ser atencional, por cierto, es más 
próxima a la del vértigo, según la cual, perdemos pie y quedamos desorientados, 
extraviados y perdidos en medio de, pero que no es un “en medio de las cosas”, 
unas al lado de otras, sino una experiencia de pérdida radical de toda referencia. 
Por ello, el espacio del paisaje no puede darse como una mera “vista”, la que 
requiere de algún modo la claridad del detalle o de los relieves más sobresalientes 
de lo que ahí enfrente se está mostrando. Y esto porque el paisaje no se tiene 
enfrente, como un objeto, sino que se es en él, se queda hundido en su espacio, 
precisamente, en un “mundo lleno de sí mismo”. Mas, he aquí dos cuestiones 
relevantes: primero, el hecho de que, si hay un optimidad en juego, esta ahonda 
y profundiza la experiencia humana en cuanto tiende más bien hacia la comu-
nicación con el mundo, esto es, a sentir lo alrededor en su carácter envolvente; 
segundo, este estar envuelto, perdido, que conlleva cierta experiencia de vértigo 
y desorientación, pone en juego, a su vez, una distancia singular. 

Pero, ¿cómo entender la relación entre la distancia y la dimensión envolven-
te del paisaje, esto es, de su ambiente? Tomemos aun lo que el texto de Jullien 



El espacio del paisaje y su dinámica atencional y atmosférica. una propuesta...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 151 - 166. UNED, Madrid

161

releva, a saber, el hecho de que el paisaje requiere una mirada más bien abierta 
y dispuesta, antes que una focalizada y fascinada por el detalle de las cosas mis-
mas. Pues, hay una distancia allí que no es geográfica ni métrica, sino que tiene 
que ver con la falta de compromiso de la mirada, de la atención, con respecto 
a la clarificación de lo que se muestra o se da en una vista. La atención, si se 
quiere, se inhibe de arrimarse a la cosa y sus detalles, pero, con ello, lo que gana 
es proximidad, no a esta o aquella otra cosa en particular, sino a la presencia de 
aquel entorno que se hace sentir en nuestras carnes como una presencia originaria 
o desnuda que nos envuelve y sin que ello pida de nuestra parte ningún interés 
cognoscitivo o epistémico. Así, por ejemplo, Merleau-Ponty, al comienzo de 
Phénoménologie de la perception, dice que: “Volver a las cosas mismas es volver a 
ese mundo antes del conocimiento del que el conocimiento habla siempre y res-
pecto del cual toda determinación científica es abstracta, signitiva y dependiente, 
como la geografía respecto del paisaje, en el que hemos aprendido lo que es un 
bosque, una pradera o un río” (Merleau-Ponty, 1945: III). Aprender lo que es 
un bosque, una pradera o un río no es conocerlos como objetos, sino hacer su 
encuentro (Collot, 2011: 26 y ss.), i.e., ser envuelto por su presencia masiva e 
inmersiva, pero, a la vez, perimetral, y que es lo propio de la dación atmosférica 
del paisaje. Al respecto Bruce Bégout indica lo siguiente: 

[…] la experiencia no consiste solamente en un cara-a-cara solitario 
entre un sujeto y un objeto, sino que designa en primer lugar una situación 
original que reenvía a lo que Husserl llama Umgebung, literalmente una peri-
donación o donación del perímetro. Una filosofía de la Umgebung no puede 
simplemente sostener la idea de que las cosas están siempre rodeadas por 
otras cosas, que esas cosas reenvían a otras cosas, ella debe cruzar al contrario 
en dirección de la dimensión no cosal del entorno mismo que, si forma la 
tela de fondo de toda aparición de la cosa, no aparece como una cosa. Lo 
dado, no siempre son los datos ni aún menos los sense-data; lo dado es el 
conjunto de la experiencia que se manifiesta como totalidad tonal. […] lo 
que nos rodea posee una fenomenalidad irreductible a las cosas y a sus modos 
de donación (2020: 38-39).    

Con todo, si el espacio del paisaje solicita una mirada abierta y dispuesta 
a una totalidad que no pide ser aclarada en sus aspectos, que no compromete 
un interés temático que interrogue lo visto, que no pone al sujeto frente a un 
objeto, es porque lo que está en juego aquí es un tipo de presencia que no es la 
de la presentación de una objetidad, sino la de una totalidad tonal que envuelve 
al sujeto y lo sumerge en aquella. Así, si el paseante se halla eyectado hacia las 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 151 - 166. UNED, Madrid

Patricio Mena162

cosas, movilizado por intereses prácticos y posibilidades capaces de orientarlo, 
el sujeto del paisaje se encuentra más bien inmerso en un medio que en su 
presentación ofusca todo intento de captación intencional. La distancia con la 
cosa y sus aspectos, con el entorno y sus vistas, es la ocasión para la inmersión 
en el espacio del paisaje. Este último se hace presente como una totalidad cuya 
expresividad no se asienta en las particularidades, sino en la experiencia de un 
todo que, desde todas partes, se impone y se manifiesta y comunica con quien 
hace su experiencia. Al respecto, Bruce Bégout indica que: 

Cuando captamos una expresión en un rostro o en un paisaje, a fortiori 
la de un ambiente, tendríamos ganas de agregar que nosotros no podemos 
habitualmente describir los detalles que lo engendran. Se puede, en rigor 
evocar un cierto elemento que nos parece más importante que los otros, 
pero nunca, en verdad, una descripción física de la fisionomía de una cosa 
puede explicar su carácter fisionómico. Eso significa que previamente a toda 
objetivación, la expresión aparece como una totalidad perceptiva única e 
independiente que reclama por ella misma una visión sinóptica particular. 
La expresión no parece depender ni de los elementos que lo componen ni 
de un agente productor. […] El carácter, a saber, el contenido expresivo, es 
la manifestación inmediata de la fuerza inherente al fenómeno, del juego 
de tensiones que lo constituyen (entre lo abierto y lo cerrado, lo pleno y lo 
vacío, lo rápido y lo lento, etc.) (2020: 235-236).    

El sujeto que pasea por los paisajes que se le ofrecen a la vista y que se dejan 
recorrer, comunica entonces con el paisaje. Aquel se hace sentir y pone en tensión 
el carácter yecto e inmersivo del paseante. Ahora queda en medio de…, siendo 
entonces que sus intereses dejan de orientarlo. Y es que el interés gana en profun-
didad al perder su sentido pragmático y cognoscitivo. El sujeto queda, entonces, 
verdaderamente en medio del entorno, lo que, en palabras de E. Straus, no es, 
sino que queda perdido, sin referencias, sin signos, sin salida, es decir, queda 
sumergido en la atmósfera del paisaje que se distiende expresivamente y alcanza 
un relieve afectivo que enrique la experiencia antes de que esta se deje orientar 
en el mundo. 



El espacio del paisaje y su dinámica atencional y atmosférica. una propuesta...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 151 - 166. UNED, Madrid

163

Conclusiones  

Hasta aquí, he intentado mostrar las diferencias del compromiso atencional 
que el ego mantiene con el entorno, el terreno, en situaciones tales como escalar 
una montaña y el paisaje. Por supuesto, hemos comenzado indicando que este 
último -el paisaje- no solo es el territorio que se deja ver a lo lejos y desde lo 
alto de un modo sinóptico, sino que también puede ser recorrido, explorado in 
situ. Es así que los análisis de Steinbock en torno a las resonancias afectivas, la 
prominencia de las cosas, la efectividad del entorno, etc., aportan luces respecto 
de una experiencia orientada que tiende hacia lo óptimo, en cuanto “principio de 
selección de posibilidades prácticas” (Steinbock, 2022b: 231). Aquellos análisis 
nos permiten comprender de modo lúcido la experiencia de estar o habitar un 
territorio, de conducirse y orientarse en él en conformidad a lo óptimo, esto es, 
a lo que es “relevante para el comportamiento” (Steinbock, 2022b: 231), para la 
relación responsiva, se podría decir, entre una acción y su contexto de despliegue. 
Y entonces, la travesía del excursionista o del escalador de una montaña puede 
ser interrogada en su compromiso atencional y práctico, toda vez que lo que está 
siendo cuestionado son las estructuras mismas de la orientación humana. Orien-
tación, puesto que el sujeto se halla, ante las resonancias afectivas de las cosas, 
pero también respondiente de aquellas, expuesto a ser convertido hacia ellas, a 
ser vuelto en dirección hacia estas, sin que, como ya lo he indicado, aquello sig-
nifique un abandono del poder de constitución de sentido. Es así, por ejemplo, 
que Bruce Bégout, indica que: 

la intencionalidad afectiva no significa solamente que la afección despier-
te en el yo una intención pasiva dirigida hacia lo afectante, sino que la afec-
ción misma es ante todo conversión del ego, una intención que posee en ello 
el carácter de “estar-dirigido-hacia” (das Gerichtetsein) (Bégout, 2000: 174). 

Pero esta conversión del ego hacia las cosas no es sino una toma de interés 
hacia estas: interés práctico, cognoscitivo, epistémico, etc. Así, el escalador, que 
diríamos en una primera instancia, escala un paisaje o está en medio de uno, 
tiene una experiencia discriminadora, selectiva, y tendiente a la optimidad, en 
cuanto los riscos, los salientes del macizo toman una forma prominente “como 
siendo especialmente incentivadoras para la acción” (Steinbock, 2022b: 231). 
He aquí, entonces, a mi juicio, la diferencia que hay entre habitar el entorno y el 
espacio del paisaje. Pues, lo que he intentado mostrar, aunque muy brevemente, 
es que este último no pone en suspenso o entre paréntesis el carácter orientado 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 151 - 166. UNED, Madrid

Patricio Mena164

del paseante o del sujeto del paisaje. Este también se da de un modo prominente, 
y podríamos decir que también pone en juego una tendencia hacia lo óptimo, 
pues esto último queda liberado de tener que dar sentido o significación al com-
portamiento humano. El espacio del paisaje surge en el seno de la experiencia 
del entorno, del terreno, pero no se deja identificar con el espacio geográfico, ni 
tampoco con los intereses a partir de los cuales el sujeto se orienta. No significa 
ello que no haya un compromiso atencional, ni que el ego no se encuentre con-
vertido hacia el espacio que ahora se impone y se hace sentir y apreciar. Pero, sí 
implica una modificación en el despliegue atencional, pues la atención queda 
liberada de los intereses a partir de los cuales las cosas se presentan como obje-
tidades, como útiles o como trayectorias -como en el caso de la roca-, es decir, 
que nos abren posibilidades prácticas óptimas para la ejecución o el desarrollo 
de tales o cuales comportamientos. El espacio del paisaje pone en suspenso, 
entre paréntesis, los intereses del sujeto, pero, con ello, este último queda aho-
ra situado, inter-esse, de un modo pretemático, preobjetivo, para así entrar en 
comunicación con el espacio que, dándose, no apela a una exploración de sus 
aspectos, sino de sus intensidades, de sus tensiones, de sus profundidades, y de 
los modos de ser parte de, de ser inherido en dicho espacio sin que tal inherencia 
implique una orientación a partir de la cual moverse, comportarse, actuar, etc. Y 
se podrá objetar, pero el paisaje se presta a la contemplación que, ciertamente, es 
un modo práctico, pragmático, de orientarse en el mundo. Mas, tal vez los paisa-
jes, siendo percibidos, atendidos y, en efecto, contemplados, abren un espacio de 
comunicación afectiva entre el sujeto y el espacio del paisaje. Es así que, cuando 
E. Straus indica que la experiencia de la pérdida, del estar perdido en medio de, 
es lo propio de la del paisaje, con ello quiere indicar, a mi juicio, que cuando el 
sujeto se despierta y es despertado al paisaje lo hace sin ropaje alguno, sin que 
esté en obra, que esté actuando, en el seno de nuestra experiencia, ningún interés 
orientativo, pues, hacer el encuentro del paisaje es descubrir la significancia de 
las cosas, del entorno, del lugar, sin que esta tenga ni deba concretarse en ningún 
significado, incluso, si el terreno, en cuanto espacio o medio familiar, se haya a la 
base o es el fondo de la experiencia del paisaje. Por supuesto, todo paisaje surge 
en un entorno que tiene su densidad genética. Mas, el primero no debe confun-
dirse con el terreno, pues surge como una puesta entre paréntesis de su densidad 
genética. En este sentido, me parece que el espacio del paisaje, que no es uno 
orientado ni que llame o requiera orientación alguna, es también uno liminar, 
pues pone en tensión tanto la familiaridad con el entorno como una extrañeza 
de fondo. Así, cuando se encuentra un paisaje, y cuando este encuentra al sujeto 
imponiéndosele y adquiriendo una prominencia tonal y perimétrica, este no 
deja de apreciar los árboles, ni las praderas, ni los ríos, ni los lagos, pues estos 



El espacio del paisaje y su dinámica atencional y atmosférica. una propuesta...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 151 - 166. UNED, Madrid

165

aún se manifiestan como tales, y es por lo cual se puede decir que se estaba ante 
un paisaje campestre, volcánico, montañoso, marino, etc. Y, entonces, hay una 
familiaridad que aun da coherencia y concordancia a la experiencia, e incluso, 
densidad. Pero, ¿es allí que recae o que da cuenta la experiencia del paisaje? Por 
todo lo dicho anteriormente, habría que de decir que no, lo que no implica, sin 
embargo, reconocer que la experiencia es ciertamente una normal, coherente, 
concordante, etc. Pero, al mismo tiempo, el paisaje conlleva el encuentro de 
cierta extrañeza, aunque no necesariamente de un mundo ajeno. Así, por ejem-
plo, si en el paisaje aun veo montañas y puedo apreciar caminos o senderos que 
pueden ser recorridos, no es ese aspecto visible de la montaña lo que opera la 
conversión del sujeto, la que, todavía dependería de la optimidad en su dimen-
sión pragmática; por el contrario, lo que constituye la experiencia del paisaje es 
el modo como el sujeto es envuelto y remitido a la expresividad del entorno; así, 
no es el sendero como tal lo que adquiere relieve, sino experiencias y resonancias 
afectivas como la profundidad del espacio, lo invisible que promete la estructura 
de horizonte, o maneras de quedar embargados por el ritmo y las tensiones que 
expresan la montaña con su altura y solidez y las aguas de los ríos que caen y 
fluyen y que sin formas forman el espacio a su alrededor. Esas tensiones vividas, 
pero cuyo modo de manifestarse tiene a la base una proximidad -la de sentirse 
hundido, envuelto por el espacio del paisaje- que tiene su motivo en la distancia, 
es decir, en el hecho de que las cosas, los entornos que constituyen los paisajes 
que se nos imponen, ponen en tensión la familiaridad con la que habitualmente 
las apreciamos. Vemos árboles, volcanes, ríos y lagos, pero, a pesar de ello, no 
somos en último instancia remitidos a ellos mismos, sino a un allende, a un más 
allá de su presentación, a saber, a su expresividad tonal, envolvente y perimétrica. 
El espacio del paisaje pone en suspenso al territorio, su familiaridad y densidad 
genética, aunque se da en el seno de este. El espacio del paisaje suspende también 
al sujeto y los modos que este tiene de orientarse; quien experiencia un paisaje 
no puede sino hallarse perdido en el entorno, pues ha perdido toda referencia a 
partir de la que orientarse. Y, entonces, el paisaje pone en tensión la familiaridad 
con el entorno y la extrañeza de un estar perdido pero hundido en un espacio 
que, podríamos decir, es liminar. 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 151 - 166. UNED, Madrid

Patricio Mena166

Bibliografía

Balibar, J. (2021) Qu’est-ce qu’un paysage. Paris: Vrin.

Bégout, B. (2000). La généalogie de la logique. Husserl et l’antéprédicatif et le catégoriel. 
Paris: Vrin.

Begout, B. (2020). Le concept d’ambiance. Paris: Seuil. 

Collot, M. (2011). La Pensée-paysage. Paris: Actes Sud / ENSP.

Diderot, D. (1995). Ruines et paysages. Salon de 1767, vol. III. Paris: Hermann.

Grout, C. (2004). L’émotion du paysage. Ouverture et devastation. Bruxelles: La Lettre 
volée.

Jullien, F. (2014). Vivre de paysage. Entre les montagnes et les eaux. Paris: Folio essais.

Maldiney, H. (2012). L’art, l’éclair de l’être. Paris: Cerf. 

Merleau-ponty, M. (1945). Phénoménologie de la perception. Paris: Gallimard.

Moinat, F. (2010). “Phénoménologie de l’attention aliénée: Edmund Husserl, 
Bernhard Waldenfels, Simone Weil”. Alter. Revue de phénoménologie 18 (2010).

Romano, C. (2010). Au cœur de la raison: la phénoménologie. Paris: Gallimard. 

Steinbock, A. (2021). Knowing by Heart. Loving as Participation and Critique. Illinois: 
Northwestern University Press.

Steinbock, A. (2010). “Exemplarité, émotions et attention”, Alter. Revue de phénomé-
nologie, Nº 18.

Steinbock, A. (2022). Emociones morales. El clamor de la evidencia desde el corazón. 
Barcelona: Herder. 

Steinbock, A. (2009). Phenomenology and Mysticism. The verticality of religious experi-
ence. Indiana: Indiana University Press.

Recibido 28-05-2024

Aceptado 23-07-2024



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 167 - 185. UNED, Madrid

VALOR Y GENERATIVIDAD: UNA CONTRIBUCIÓN 
AL ESTUDIO DE LA ESTRUCTURA DE LA 

CONCIENCIA DEL VALOR Y LAS FUENTES DE LA 
NORMATIVIDAD EN LA FENOMENOLOGÍA DE 

HUSSERL

VALUE AND GENERATIVITY: A CONTRIBUTION 
TO THE STUDY OF THE STRUCTURE 

OF VALUE CONSCIOUSNESS AND THE 
SOURCES OF NORMATIVITY IN HUSSERL´S 

PHENOMENOLOGY

Ignacio Quepons

Universidad Veracruzana
iquepons@uv.mx

Resumen: El artículo propone una sistematización del estudio de la conciencia 
del valor con énfasis en la dimensión generativa, como contribución al estudio de 
las fuentes de la normatividad social en la fenomenología trascendental de Edmund 
Husserl. Para tal efecto se sostiene que la conciencia de valor además de sus momentos 
intuitivos propios de la valicepción involucra horizontes intencionales en los que con-
fluyen habitualidades valorativas y la influencia de rendimientos espirituales que son 
resultado de la interacción intersubjetiva y la historia. Por otro lado, sostenemos que 
la fenomenología tiene un carácter no sólo descriptivo, sino que, cuando se trata de 
la crítica de la dimensión axiológica del sentido adquiere un carácter crítico. En este 
sentido retomamos algunas de las hipótesis expuestas por Anthony Steinbock, sobre 
todo en Mundo familiar y mundo ajeno para retomar su interpretación en relación con 
el tema de los valores en clave generativa.

Palabras clave: conciencia de valor, afectividad, mundo de la vida, fenomenología 
crítica



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 167 - 185. UNED, Madrid

Ignacio Quepons168

Abstract: The article suggests a systematization of the study of value conscious-
ness with emphasis on the generative dimension, as a contribution to the study of the 
sources of social normativity in Edmund Husserl’s transcendental phenomenology. 
To this effect, it is argued that value consciousness, besides its intuitive moments of 
valiception, involves intentional horizons in which converge valuational habitualities 
and the influence of spiritual yields that are the result of intersubjective interaction and 
history. On the other hand, we maintain that phenomenology has not only a descriptive 
character but when it comes to the critique of the axiological dimension of meaning, it 
acquires a critical character. In this sense, we take up again some of the hypotheses put 
forward by Anthony Steinbock, especially in Home and Beyond, in order to take up his 
interpretation in relation to the theme of values in a generative key.

Keywords: Value-consciousness, Affectivity, Life-world, Critical Phenomenology

De acuerdo con Husserl, el acceso originario a la esfera de los valores descansa 
en vivencias de carácter afectivo, o más específicamente en una forma intuitiva 
que en analogía con la percepción, llama valicepción (Hua XXXVII, 72; Hua IV, 
9) Sin embargo, un aspecto derivado de la misma analogía con la percepción, 
aunque menos explorado, es el papel de los horizontes, en este caso de carácter 
emotivo y práctico, de potencialidades y anticipaciones intencionales que con-
tribuyen a la exhibición intuitiva de los valores (Hua IV,10). Asimismo, tales 
horizontes deberían tener una correlación con en el desarrollo de habitualidades 
personales y compromisos individuales derivados de tomas de posición (Hua I, 
100) en este caso axiológicas, en relación con los diferentes contextos situacio-
nales en los que el yo fue requerido a tomar posición. Por otro lado, de la misma 
manera en que, en opinión de Husserl, el valor no la vivencia del valor sino su 
correlato: “el valor no es, en consecuencia, el vivenciar del yo, el sentimiento, sino lo 
sentido en el objeto” (Hua XXXVII, 75), también deberíamos decir que el acceso 
a los valores no se agota en vivencias puntuales aisladas, sino que requiere un 
trasfondo de habitualidades que, por un lado, permiten apreciaciones valorativas 
en función de lo que demanda una situación dada, y por otro, exhiben la univer-
salidad del valor a través de su efectuación en diferentes niveles de horizonte. En 
otras palabras, la experiencia de los valores no es independiente de un complejo 
nexo de diferentes tipos de síntesis articuladas en la forma de horizontes de la 
esfera afectiva (Walton 2022, 24, 29). De este modo, además del análisis de la 
estructura de los actos fundados, a la que corresponden las vivencias axiológicas 
(Hua XIX/1, 402; Hua III, 220) el estudio completo de la experiencia del valor 
requiere de análisis fenomenológicos genéticos que permitan la descripción de la 
dinámica intencional y las síntesis de motivación involucradas en tales horizontes 



Valor y generatividad: una contribución al estudio de la estructura...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 167 - 185. UNED, Madrid

169

afectivo-prácticos, así como su papel en la progresión de los niveles de actividad 
yoica explícita en la toma de posición axiológico-práctica con sus respectivos 
correlatos noemáticos.

Por otro lado, si a estos horizontes subjetivos sumamos aquellos horizontes 
provenientes del hecho de que el mundo de la vida está ya constituido en una 
compleja red de significaciones culturales heredadas por la comunidad a la que 
se pertenece, (Hua XXXIX, 339; Walton 2007, 130) y gracias a la cual, los suje-
tos de una comunidad recurren en sus valoraciones a la orientación derivada de 
contextos normativos asumidos de forma explícita o implícita, que van del uso 
y la costumbre hasta la normatividad jurídica, cabe preguntarse en qué medida, 
de hecho, además de la descripción de los horizontes de la conciencia del valor, 
por así decir, en una perspectiva subjetiva, se requiere dar cuenta de complejos 
más amplios de formación de sentido de orden intersubjetivo, además de la his-
toricidad generativa en la formación de tales sistemas de referencia normativa. 

En este contexto, la meta de las siguientes reflexiones es contribuir a la acla-
ración del tránsito del estudio genético de la constitución de la esfera axiológica, 
y su lugar en la fundamentación de los principios de la ética fenomenológica, a 
la incorporación del tema de la generatividad en el análisis de las fuentes de la 
normatividad social. Todo ello, naturalmente, en el contexto de la fenomenología 
husserliana. Si bien la obra pionera de la discusión, de recién aparición en una 
excelente traducción de Rocío Garcés Ferrer y Andrés Alonso Martos, Mundo 
familiar y Mundo ajeno. La fenomenología generativa tras Husserl, de Anthony 
Steinbock ha destacado el inalienable componente axiológico y ético (Steinbock 
2022b, 299ss.) de lo que llama siguiendo a Husserl “la generatividad” (Steinbock 
2022b, 43; Hua XV, 171; Hua XXXIX, 344), su propuesta de una fenomeno-
logía generativa, al menos en esta obra, presta poca atención a las investigacio-
nes específicas desarrolladas por Husserl en lo relativo a la esfera del valor, y 
en general, sus investigaciones sobre la ética.1 No es este el lugar para hacer el 
balance completo de la crítica de la conciencia axiológica (Hua XXIV, 445) en 

1   Hay una breve alusión a los artículos de Kaizo pero en general Steinbock presta menos 
atención al tema del valor y la afectividad en esta obra. Sin embargo, en sus estudios más 
recientes, sí ha indagado las pautas de su propia descripción fenomenológica de la afectividad 
(Steinbock 2017, 2022a) en una relativa discusión con la doctrina de los actos fundados que 
está en la base de la doctrina de la intencionalidad emocional y práctica en Husserl (Stein-
bock 2022a, 17-28). Todo ello no quiere decir que consideración más amplia de los temas 
éticos en Husserl le sea extraña, en Limit-Phenomena and the Phenomenology in Husserl se ha 
acercado al tema del deber absoluto y la vocación (Steinbock 2017, 127-143).



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 167 - 185. UNED, Madrid

Ignacio Quepons170

el pensamiento de Husserl ni la aclaración global de sus reflexiones sobre ética 
(Cabrera 2021; Crespo y Sánchez Migallón 2021; Ferrer y Sánchez Migallón, 
2018); sin embargo, parece claro, que el propio Husserl tampoco desarrolló 
investigaciones explícitas sobre la incorporación de la ética y teoría del valor en 
el contexto de la generatividad. En este sentido, lo que quiero poner de relieve 
en las siguientes páginas son sólo algunas directrices esquemáticas que tracen un 
mapa más completo, en referencia a los momentos genéticos de la conciencia 
del valor en el contexto intersubjetivo y, posteriormente, en relación con los 
problemas de la generatividad, como contribución a la fenomenología de la nor-
matividad social. Por otro lado, también sugiero una hipótesis de investigación 
con base en la fenomenología generativa de Steinbock para una consideración de 
las fuentes de la normatividad social en relación con la co-constitución y depen-
dencia del mundo familiar y el mundo ajeno, según su propuesta.  

1. Horizontes, síntesis de motivación y conciencia del valor: 
aspectos genético-constitutivos de la esfera axiológica

a. Horizontes de la conciencia axiológica

Para Husserl es claro que la percepción de valor o “valicepción” [Wertnehmung] 
en concordancia con la percepción [Wahrnehmung] es una vivencia que capta lo 
valioso de forma intuitiva,2 aunque al igual que la percepción, el núcleo noemático 
como aquel sustrato conceptualizable del contenido de lo percibido no se identifica 
sin más con la vivencia de la percepción, es decir, no es un contenido ingrediente 

2   Aunque en Ideas II señala que hace tiempo que usa esta noción, Wertnehmung en sus leccio-
nes, en realidad la noción que aparece en sus lecciones anteriores a la primera redacción de las 
Ideas II (1912) hacia 1908, es Wertanschauung (Hua XXVIII, 281, 366) o intuición de valor, 
que puede que guarde cierta relación con su noción de intuición de esencia Wesensanschauung. 
Sin embargo, tomando en cuenta que la preparación de Ideas II se extendió hasta la década de 
los años veinte (Hua IV, xv), también es posible que en realidad en ese pasaje se también refie-
ra a sus lecciones de 1920 donde sí usa la expresión Wertnehmung (Hua XXXVII, 2024), 
aunque es poco probable. Algunas reelaboraciones sustantivas de Ideas II tuvieron lugar entre 
1917 (Hua IV, xvii) aunque todavía en 1924 incorporó nuevas notas a la versión que mecano-
gráfica de Landgrebe, que es la base del cuarto volumen publicado de las obras completas 
dedicado a este tratado póstumo. Otro lugar donde aparece la noción de Wertnehmung, próxi-
mo a las lecciones de ética en Friburgo es en la carta de mayo de 1920 dirigida a Gerda 
Walther (Hua Dok, III/2, 264), de modo que es más probable que haya desarrollado esta 
noción en este periodo, y en retrospectiva se refiera a su noción de Wertanschauung. 



Valor y generatividad: una contribución al estudio de la estructura...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 167 - 185. UNED, Madrid

171

de la percepción. En las lecciones de Ética de los años veinte dirá de forma explí-
cita: el valorar no es el valor: “El valor no es, en consecuencia, el vivenciar del yo, el 
sentimiento, sino lo sentido en el objeto” (Hua XXXVII, 74). Por otro lado, una 
clave no siempre atendida de la propuesta de Husserl es que el carácter análogo a 
la percepción de las valicepciones permiten plantear la hipótesis de interpretación 
de que éstas también tienen sus horizontes: “también hay que advertir que hasta en 
una conciencia valiceptiva (y, en giro dóxico, intuitiva de valor), la intuición puede 
ser ‘inadecuada’, o sea, anticipativa y provista por ello de horizontes del sentimiento 
que se adelantan en vacío, a semejanza de una percepción externa” (Hua IV, 9).

Así, desde un punto de vista estático debemos hablar de los actos intencio-
nales y de cumplimiento del valor en términos de la lógica de los actos fundados 
(Hua XIX/1, 403; Hua XVXIII, 72) y cómo la valoración presupone, aunque 
sea de forma implícita, la referencia a algo que eventualmente puede abstraerse 
del predicado de valor, decimos que el acto de valorar está fundado en alguna 
representación. Esto no quiere decir que primero veamos el objeto y luego lo 
valoremos; por el contrario, la experiencia directa nos entrega al objeto con su 
valor (Hua IV, 10; Hua XLII, 108), y más bien el análisis permite separar las 
relaciones de dependencia y no-dependencia que tiene lugar en la síntesis entre 
las vivencias intencionales. 

En este nivel, al igual que ocurre con la percepción, podemos hablar también 
del horizonte como conciencia de fondo (Hua III/1, 71) que sostiene lo que 
viene al centro, y también podemos hablar de los horizontes internos y externos 
que permiten hacer explícito de forma progresiva el núcleo del nóema (Hua I, 
81), en este caso, del valor.

b. Síntesis de motivación

La conciencia de horizonte, además de poner de relieve la distinción tema 
y fondo de la atención, descrita ahora en términos dinámicos, permite la 
descripción de una forma de síntesis, más bien pasiva, que tiene lugar en su 
configuración y se explica de forma reflexiva como motivación. La síntesis de 
motivación es una forma de enlace asociativo (Hua IV, 222) donde la vinculación 
entre los términos da lugar a forma de la consecuencia (si…entonces) aunque no 
debe confundirse con una inferencia explícita (Hua IV, 221). Las motivaciones, 
por otro lado, son en cada caso motivación del yo, y hacen posible que sujeto 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 167 - 185. UNED, Madrid

Ignacio Quepons172

pueda referirse en un momento ulterior o incluso que otro sujeto pueda inferir, 
de forma no intuitiva, lo que “mueve” o “motiva” a la ejecución de ciertos com-
portamientos en uno mismo u otro sujeto. La conciencia de horizonte, como 
Diego D’Angelo ha destacado con acierto (D’Angelo 2019), tiene una estructura 
de “signo” la cual indica el sentido de una secuencia y constituye el sistema que 
motiva al yo a ir en esa dirección en una configuración progresiva, con la cons-
titución de una determinada objetividad como su correlato. Así, vistas las cosas 
desde el punto de vista de la constitución de las objetividades de la naturaleza 
la síntesis de asociación brinda un sistema de conexiones que dan lugar a regu-
laridades empíricas de determinaciones espacio-temporales, y desde el punto de 
vista del sujeto, se trata de un enlace asociativo que marca la pauta que norma de 
regularidades del ámbito anímico y espiritual. Sin embargo, las motivaciones son, 
en última instancia, motivaciones de un sujeto que constituye progresivamente 
la agencia de su comportamiento, es decir, que ejecuta acciones imputables a su 
yo o que reconoce en un yo la fuente del sentido de su comportamiento. Hus-
serl habla de motivaciones inmanentes (a veces incluso irracionales), con menor 
grado de agenciamiento por parte del sujeto, y motivaciones activas o racionales, 
donde encontramos actividad explícita del yo. 

En el ámbito propiamente axiológico, los valores no sólo comparecen en 
horizontes sino una vez formados se convierten en motivos para actos de la 
voluntad (Hua XXXVII, 77). Sin embargo, también los valores comprendidos 
como motivos tienen una estructura de horizonte, es decir, se explicitan a través 
de una progresiva actualización de potencialidades de orden práctico. Así, en 
el caso específico de los valores éticos tendríamos que decir que no se cumplen 
como tales hasta que no se convierten en motivos de actos de la voluntad. En 
esa medida, como sugeriremos a continuación, hay una implicación entre la 
formación afectiva de la mención axiológica y su efectivo cumplimento, en tanto 
valor ético. Tal implicación es la que permite explicar la progresión entre valores 
sensibles, valores espirituales y valores del amor o del deber absoluto.

c. Apreciación genética de la estructura de la conciencia del valor: a) 
conciencia intuitiva de valor b) valicepción, c) aprobación. 

Además de la doctrina de los actos fundados que corresponde a la apreciación 
estática del análisis intencional de la conciencia afectivo-valorativa y volitiva, 
podemos referirnos a algunos momentos del análisis genético en los que se forma 



Valor y generatividad: una contribución al estudio de la estructura...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 167 - 185. UNED, Madrid

173

la intencionalidad de los actos valorativos explícitos y su relación con las formas 
de su cumplimiento. En este respecto una hipótesis que ponemos a continuación 
es tomar lo que Husserl llama el momento de aprobación (Hua XLIII, 261ss.; 
Montagová 2011, 261; Carta 2023) como la instancia que permite el cumpli-
miento definitivo del mero mentar valorativo, sobre todo en la esfera ética. Es 
decir, los enunciados de valor no sólo encuentran cumplimiento en la intuición 
afectiva de los valores, en analogía con la relación entre mención y cumplimiento 
en lo que concierne a la percepción, sino que en sentido estricto la objetividad 
del valor requiere cierto compromiso subjetivo que descansa en la aprobación de 
los valores, y tal aprobación debe ser no contradictoria con un sistema personal 
de valores en los que comprometemos lo que consideramos nuestra integridad. 
Los análisis genéticos desarrollados por Husserl a partir de la década de los años 
veinte permiten explorar esta posibilidad.3

d. Valores sensibles, espirituales y absolutos: amor y responsabilidad.

En sus manuscritos tardíos sobre ética aparece una distinción que ha sido 
explorada recientemente por diferentes estudiosos (Crespo 2015) que muchas 
veces se ha interpretado como una especie de superación del formalismo de las 
primeras décadas de la producción fenomenológica de Husserl (Melle 2007; 
Peucker 2008). Sin embargo, también es posible sostener que a lo largo de las 
reflexiones de Husserl más bien hay una línea coherente, sin dejar de reconocer 
la relevancia de algunas críticas tempranas como las de Geiger, que impactaron 
la doctrina conocida como la ley de absorción del valor (Hua XXVIII, 419). 
Hay situaciones que imponen valoraciones que parecen resistirse al cálculo que 
demanda la ley de absorción del valor (Hua XXVIII, 128) y se presentan como 
valores absolutos. En un manuscrito de Julio de 1909, anexo a las lecciones 
tempranas de Ética, Husserl señala lo siguiente:

He establecido como un axioma que, cuando dos valores son compara-
dos, es válido que todo valor en relación con otro es o más valioso o menos 
valioso (y, por ejemplo, Geiger sostiene esta opinión), que no todos los 
valores son comparables entre sí (Hua XXVIII, 419).

3   Incluso, y tomando como referencia la doctrina de Husserl sobre las personas de nivel supe-
rior, es posible sugerir una estructura análoga para valores comunitarios, con un impacto 
importante en la deliberación acerca de los bienes comunes, (véase Hua XIV, 192).



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 167 - 185. UNED, Madrid

Ignacio Quepons174

Y más adelante agrega:

En comparación con el valor más alto: lo que debe ser relativamente es 
todo valor. No obstante, todo valor en sí mismo es algo que debe ser, pero 
sólo relativamente, es decir, si no está en juego algo más alto. Geiger habla, 
considerándolo, al revés, de valor que son fines absolutos (no sé si son sus 
expresiones) que han de ser realizados incondicionalmente. También parece 
suponer que, cuando es posible la comparación con esos valores, el valor más 
alto es el que debe realizarse. Sin embargo, hay que preguntar qué es lo que, 
en sentido propio, quiere decir (Hua XXVIII, 419).

Para tratar de mostrar la continuidad por lo menos estructural en el proyecto 
de Husserl en torno a la conciencia del valor, quizá podamos sugerir un breve 
esquema que permita entender cómo los diferentes tipos de valores (sensibles 
o del placer, espirituales, y absolutos) son solidarios con diferentes niveles de 
acceso al valor: 

1.	En primer lugar, como señalamos antes, tenemos la valicepción como 
momento inmediato en el cual tiene lugar la captación del valor como una 
determinación fundada en una representación objetiva. De acuerdo con Husserl 
todos los sentimientos sensibles tienen una proto-valencia afectiva que deriva en 
el agrado (o desagrado) por el cual uno se entrega al objeto de la representación 
por su valor. 

2.	Los sentimientos, como vivencias, dice Husserl en Ideas I “no se matizan” 
(Hua III/1, 88) es decir, la dimensión intuitiva inmediata no se escorza, pero 
dado que el valor, por otro lado, no se identifica con el sentimiento de la 
valicepción, ni con el agrado con el que uno se entrega al objeto de valor, sí 
podemos hablar de una progresión de “exhibiciones” u horizontes de sentimiento 
que revela el valor (Hua IV, 10; Hua XLIII/2, 211).

3.	Los horizontes por los que se exhibe el valor siguen la tendencia de motiva-
ciones orientadas por preferencias fundadas en la proto-valencia del sentimiento 
y la síntesis de pasividad secundaria que son el resultado de valoraciones previas. 
En su exhibición tienen lugar además trasfondos afectivos (Hua XLIII/2, 111, 
189).

4.	Con la conciencia intuitiva de valor tiene lugar el así llamado momento de 
aprobación o desaprobación del sentimiento (Hua XLIII/2, 261) que exhibe el 



Valor y generatividad: una contribución al estudio de la estructura...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 167 - 185. UNED, Madrid

175

valor, y con esta aprobación o desaprobación se exhibe el carácter propiamente 
normativo de la conciencia de valor. 

5.	El paso activo que tiene como base la conciencia intuitiva de valor (Hua 
IV, 10) es la toma de posición axiológica (Hua XLIII/2, 118) que eventualmen-
te se puede convertir en una tesis habitual, en una convicción axiológica (Hua 
XLIII/2, 130).

6.	Por otra parte, hay valores que exigen la realización de los objetos en los que 
están fundados, o bien se destacan en la decepción ante la expectativa de que no 
han sido realizados o que una ausencia demanda su realización. Estos valores, a 
diferencia de los meramente estéticos (valores no-existenciales) (Hua XXVIII, 
47), involucran los momentos de compromiso de la voluntad (Hua XXVIII, 
355). Así un valor aprobado se proyecta como la base en la cual está fundada la 
representación de la voluntad que hace de ese valor su fin, su meta. 

7.	En este respecto, la meta, como objeto de la voluntad a su vez tiene su pro-
pia secuencia de constitución que va desde el mero impulso instintivo, el apetito, 
al deseo en el que es consciente un apetito, pero no compromete a la voluntad 
a actuar en consecuencia, y finalmente al “querer” como la voluntad estricta, 
comprometida con la realización de su objeto (Hua XXVIII, 109).

8.	En este punto es donde el análisis de la voluntad y la constitución del valor 
coinciden en el imperativo categórico que demanda orientar la voluntad hacia 
la realización “de lo mejor” dentro de lo alcanzable, es decir, dentro de los fines 
realizables con los que efectivamente la voluntad se puede orientar (Hua XXVIII, 
237).

9.	Así, la meta práctica fundada en el valor aprobado que legitima en con-
secuencia la motivación racional de la voluntad hacia la meta motiva la acción 
consecuente con lo que demanda la meta. 

Sin embargo, no hay que olvidar que Husserl todo el tiempo considera que 
la condición necesaria para la acción racional es la motivación racional que en 
retrospectiva hunde sus raíces en una fuente afectiva, en un impulso inicial sin 
el cual carece de la fuerza para echar a andar el movimiento de la acción, el “fiat 
de la voluntad” (Hua XXVIII, 107). La cuestión es que, de acuerdo con las 
premisas que el propio Husserl señala, el juicio axiológico y práctico, que forma 
parte de un sistema normativo racionalmente fundado, así como el discurso de 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 167 - 185. UNED, Madrid

Ignacio Quepons176

las ciencias, tendría que presuponer también el mundo pre-dado al que se refiere, 
pero como motivo y presupuesto de su orientación normativa, crítica.

Para el mundo circundante espiritual concreto, para este mundo que es 
nuestro único mundo de la vida, se infiere la siguiente reflexión final: este 
mundo, tomado en su totalidad justamente como mundo unitario, existe 
constantemente y continúa desarrollándose, y como tal lo investiga la cien-
cia del espíritu; y en cuanto normativa lo guía también, ejerce sobre él una 
crítica” (Hua XXXVII, 318).   

Así, el mundo pre-dado del ámbito práctico no es la pre-dación de “valores” 
reales o supuestos a partir de normas socio-históricamente asumidas, sino de 
“tareas” (fundadas o anunciadas si se quiere en valores ideales) que demanda la 
motivación racional común a toda forma de “conciencia de”, como aspiración a 
la verdad, a la evidencia, pero en el contraste con un mundo fáctico, pre-dado, 
que como señala Husserl, no nos agrada. 

[E]ste mundo dado no nos agrada. Pero en la medida en que podemos 
mejorarlo en nuestra condición de sujetos libres, este desagrado puede moti-
var una voluntad de mejora; para nosotros y para cualquiera. El mundo que 
existe no es como debiera ser; no lo es en cuanto naturaleza sino en cuanto 
mundo del espíritu. En cuanto tal es un mundo creado por la humanidad, 
aunque muy mal creado. Tiene que ser transformado nuevamente por la 
humanidad: fulgura un ideal práctico, el ideal de un mundo del espíritu 
enteramente justificado por normas, un mundo espiritual constantemente 
ajustado en su génesis futura, a las ideas normativas de todos los reinos de 
la verdad. Y hay que pensar esta génesis justificada por normas a su vez 
como sometida al ideal de un acrecentamiento constante de los valores de 
las personalidades y sus operaciones. Es decir, debe llegar a existir un mundo 
nuevo, un mundo verdadero y una nueva humanidad verdadera y, axiológi-
camente, un mundo verdadero de valor cada vez más alto y una humanidad 
verdadera.” (Hua XXXVII, 318).

En el ámbito de la vida práctica late además un motivo que en realidad 
constituye “el otro lado” de una y la misma teleología de la razón enraizada en la 
experiencia es la teleología del amor (Hua XLII, 193, Crespo 2012, 29) que des-
de la sensibilidad avanza hacia una dimensión espiritual, propiamente ética y no 
sólo no contradictoria con la razón, sino más bien, como la realización de lo que 
la razón demanda y sólo el amor encuentra su cumplimiento final. No por otra 



Valor y generatividad: una contribución al estudio de la estructura...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 167 - 185. UNED, Madrid

177

razón, Husserl afirma, que “el amor en sentido auténtico es uno de los problemas 
principales de la Fenomenología” (Hua XLII, 524). Pero esto no debería llevar ni 
a una especie de naturalización de la teleología del amor como un destino trazado 
de antemano o que por su sola efectuación reflexiva la fenomenología sólo pone 
de manifiesto; por el contrario, la fuerza motivacional del amor comienza preci-
samente en relación con un mundo donde los hijos pueden morir antes que los 
padres, un mundo asediado por la enfermedad y el sufrimiento injustificado, el 
cual demanda el compromiso y la auto-determinación consecuente a incorporar 
a través de la acción racional lo que demanda el valor, en este caso prominente 
a partir de su ausencia (Villoro 1997, 28). 

El mundo de la vida pre-dado del ámbito práctico es el de la historia y su 
devenir, que no sigue ningún curso anticipado de antemano, y que la mayor parte 
de las veces frustra las expectativas racionales; es el mundo de la vulnerabilidad 
y la incertidumbre. Así, este “mar de sufrimientos” (Hua XLII, 406) constituye 
al mismo tiempo la motivación inmanente de la irritación, el hambre, toda la 
prominencia de los valores en su ausencia, que en su forma reflexiva despierta lo 
que muchos años después, por otros medios, pero en consonancia con la axiolo-
gía husserliana, Luis Villoro llamará una actitud disruptiva (Villoro 1997, 225), 
y que en este contexto podríamos relanzar como una exigencia de racionalidad 
como motivo último de una vida orientada de forma auténtica. 

Por otra parte, el análisis intencional de la conciencia del valor parece soli-
dario con la estratificación de valores que Husserl sugiere en sus manuscritos 
tardíos. Es decir, hay valores más próximos al nivel puramente sensible y la valen-
cia que emerge de lo que Husserl llama “sentimientos sensibles” y otros valores, 
los así llamados espirituales, que no coinciden con la valencia intuitiva sensible 
sino con el correlato noemático estricto propio de la tendencia intencional y que 
convoca a tomar posición por mediación de lo que Husserl llama “momento de 
aprobación” que corresponde a la instancia de corrección sobre el valor, por el 
cual se afirma su validez, por lo menos para el sujeto que asume el valor. 

Los valores éticos, especialmente los así llamados valores absolutos o del amor, 
son aquellos que comprometen no sólo la valoración puntual del sujeto en relación 
con una situación dada, sino que comprometen la existencia total del sujeto valo-
rante, su vida. Esto no quiere decir, naturalmente, que en valoraciones sensibles o 
espirituales no haya aprobación, lo que quiere decir es que en los valores absolutos 
no solamente se juzga acerca del objeto sino de la propia vida como totalidad en 
relación con ese objeto con su valor, y en esa medida, la aprobación no es sólo del 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 167 - 185. UNED, Madrid

Ignacio Quepons178

objeto sino de la relación de mi vida en relación con ese objeto, tomada la vida en 
su totalidad. Un sujeto asume afectivamente un valor absoluto (y reflexivamente 
puede dar cuenta de ello) sólo cuando aprueba su valoración como algo que no 
sólo es contradictorio, sino que suma a lo que el propio sujeto demanda para sí 
mismo como constitutivo de su identidad en sentido ético. Algunos autores que 
incluyen al propio Steinbock han explorado la relación entre los valores absolutos 
o valores del amor y el tema de la vocación (Steinbock 2017, 119-143). Lo que 
sugiero aquí, a reserva de una consideración más amplia, es que incluso en estos 
casos hay horizontes afectivos que intervienen en el descubrimiento progresivo 
justo de aquellos valores de los que no podemos prescindir. 

2. Normalidad y normatividad: horizontes intersubjetivos de la 
conciencia del valor y el tema de la generatividad.

a. La dimensión emotivo-valorativa del mundo de la vida: sentirse 
en casa y significatividad axiológica

Volvamos ahora al inicio de los análisis, pero ahora desde la perspectiva de la 
formación de lo que Husserl llama la “normalidad”. Para Husserl la normalidad, 
por un lado, se refiere al índice de regularidad, del estilo en forma de la experien-
cia que corresponde a la formación de habitualidades (Wehrle 2010, 172-176; 
Moran 2011, 65-67) pero además y sobre todo se refiere a la tendencia inmanen-
te de toda experiencia hacia lo óptimo. (Steinbock 2022b, 211; Hua XIV, 121) 
De acuerdo con Husserl, la percepción va a formando un cierto estilo que del 
lado noético corresponde a habitualidades y del lado noemático corresponde a 
un campo de familiaridad del entorno cotidiano que va imponiendo cierta pauta 
normativa que funciona por un lado como regularidad y por otro como criterio 
de lo óptimo de acuerdo con la experiencia en cada caso (Hua I, 100; Hua IV, 
310, Hua XV, 441). En su estudio, Steinbock avanza de la fenomenología gené-
tica de la normalidad y la anormalidad hacia los fenómenos generativos que per-
miten la configuración del mundo familiar y el mundo ajeno. La tesis propositiva 
que arriesga por su parte es que el mundo familiar y el ajeno “son co-relativos y 
co-generativos en una asimetría axiológica” por la cual él sostiene que es posible 
una fenomenología generaitva que contribuya a un “enfoque traascendental mas 
no fundacional, para el problema del mundo social” (Steinbock 2022b, 192). 



Valor y generatividad: una contribución al estudio de la estructura...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 167 - 185. UNED, Madrid

179

Antes de avanzar a la propuesta de Steinbock sobre la fenomenología gene-
rativa conviene detenerse en algunos aspectos de lo que llama la fenomenología 
genética de la normalidad y anormalidad, y cómo esto se conecta con lo que 
más adelante refiere con el título de “territorios normativos” en relación con la 
temática del valor. 

En relación con el tema de la normalidad y anormalidad que Husserl, de 
acuerdo con Steinbock, estudia en el contexto de la percepción, cabe preguntarse 
en qué medida la hipótesis de una sistematización genética de los momentos de 
la conciencia del valor admiten hablar de índices de normalidad y anormalidad 
también en el orden de las valoraciones. En el caso de la conciencia del valor 
tenemos el “momento de aprobación”, al que nos hemos referido antes, como 
el punto intermedio entre la entrega al valor propia de la valicepción y la toma 
de posición activa ante el valor aprobado que se tiene como correcto. ¿Cómo se 
forma ese criterio de corrección? Husserl exploró en sus lecciones tempranas una 
sistematización formal de ese criterio con base en una axiología formal, como 
disciplina formal paralela a la lógica formal (Hua XXVIII, 36). Sin embargo, y 
en cierto paralelismo con el programa de la génesis trascendental del juicio propia 
de sus lecciones sobre Lógica Trascendental y en Experiencia y juicio cabe plantear 
la cuestión de si es posible destacar la formación de los juicios axiológicos predi-
cativos, que son la expresión de tomas de posición explícitas, en la “experiencia 
axiológica” previa a estas tomas de posición (Hua XXXI, 5-11). Es decir, las reglas 
de la axiología formal deberían tener su asiento en una consideración dinámica 
en la que se forma la conciencia axiológica, en analogía estricta con la recons-
trucción que emprende Husserl del juicio dóxico en las forma pre-predicativas 
y pre-judicativas de la experiencia.

También en el ámbito de los valores tenemos que en realidad el criterio de 
corrección no depende del sentimiento sensible, aunque se reconoce en estos una 
proto-valencia, positiva, negativa o indiferente, también en los meros sentimientos 
sensibles: la valoración estricta que da lugar a la toma de posición axiológica 
descansa en una aprehensión del valor como tal a través de su exhibición afectiva 
que revela el valor fundado en una representación dada. En esa medida también 
podríamos hablar de normalidad y anormalidad en el sentido, por ejemplo, del 
amor “correcto”, es decir, inclinación amorosa hacia lo que “merece ser amado”. 
De hecho, la coherencia entre la estructura teleológica de la constitución en la 
que descansa la formación de la normalidad como tendencia a la regularidad de 
acuerdo con el índice de lo óptimo, y la teleología interna de los actos del senti-
miento y la voluntad, permite hablar a su vez de una coherencia entre las leyes 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 167 - 185. UNED, Madrid

Ignacio Quepons180

formales de la inferencia axiológica (lo bueno sobre lo mejor) y la lógica de lo 
“óptimo” (Hua XXVIII, 158, 22, 35). En este sentido, el aprendizaje que resulta 
de buscar cada vez lo mejor de acuerdo, impulsados por motivaciones racionales 
(Hua IV, 220) destaca la teleología racional de la valoración manifiesta en la 
tendencia intencional de los sentimientos, y puede ser comprendida, a su vez 
como renovación. (Donohoe, 2003, 163; Ferrer & Sánchez, 2018, 109-113). 
Pero también y siguiendo el esquema de Steinbock acerca de la manera en cómo 
Husserl comprende lo normal y lo anormal en el contexto de la fenomenología 
genética, podemos también hablar, por un lado, de la normalidad como “concor-
dancia” y lo anormal como “discordancia” (Steinbock 2022b, 197) en la esfera 
de los valores y, por otro lado, de una graduación en el criterio de lo óptimo con 
respecto al valor. Esta posibilidad, en sentido amplio es coherente con la idea de 
la ley de absorción de sus lecciones tempranas, (Hua XXVIII, 129) pero al mismo 
tiempo permite una apreciación contextual de la idea de actuar de la mejor mane-
ra dentro de lo alcanzable: la valoración de acuerdo con un criterio contextual 
de lo óptimo delimitado por un horizonte relativamente óptimo con respecto a 
sus condiciones efectivas de realización. Todo ello, permite la realización de la 
dimensión estrictamente racional, aunque anticipada por la estructura teleológica 
de las motivaciones afectivas, hacia la libre determinación del sujeto que sigue sus 
motivaciones racionales y afirma sus decisiones de acuerdo con una vocación por 
la responsabilidad (Drummond 2010), la fidelidad a uno mismo (Drummond 
2006, 18) y el amor (Hua XV, 406; Crespo 2012).

Ahora bien, las tomas de posición axiológica pasan a formar parte de un acer-
vo de valoraciones previas que forman un estilo habitual de valorar, un sistema 
de preferencias, personales y compartidas con las que me identifico como parte 
de un grupo. Son convicciones axiológicas a las que eventualmente se vuelve 
de forma reflexiva para hacerlas explícitas, para afirmarlas. Sin embargo, y este 
es precisamente el punto que enfatiza Steinbock, la formación de ese mundo 
familiar visto a la luz de la dimensión axiológica se confronta eventualmente 
con prácticas y valoraciones de un mundo ajeno, extraño: por lo tanto, para 
Steinbock, los sistemas normativos tienen un cierto carácter co-constituyente y 
de mutua dependencia. (Steinbock 2022b, 267).

La instancia sin la cual no podría ponerse de relieve la racionalidad de una 
valoración es precisamente su co-dependencia con su límite en la confrontación 
con un mundo extraño, un ámbito que interpela ese sistema valorativo y sobre 
todo pone en contradicción la supuesta universalidad que subyace a las con-
vicciones valorativas del mundo familiar. En el contexto axiológico el mundo 



Valor y generatividad: una contribución al estudio de la estructura...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 167 - 185. UNED, Madrid

181

ajeno bien puede ser el mundo del excluido que interpela desde su exclusión los 
supuestos abstractos de aquellas convicciones pretendidamente universales que 
fracasan en la integración del sistema de valoraciones que se les opone, y en esa 
medida, permite replantear los criterios de universalidad del mundo familiar, 
meramente heredados, en un registro reflexivo, propiamente racional.4

b. Los nexos de eficacia, historia valorativa e intersubjetividad

Antes de avanzar a la consideración de la dimensión generativa en la forma-
ción de la esfera axiológica es preciso detenerse en el tema de la tradición cultural 
o espiritual en la que se forma el sistema de los valores de un grupo, de su mundo 
de la vida. El sistema de tomas de posición que forman estilos habituales puede 
ser no sólo intersubjetivo sino transgeneracional y Husserl se refiere a esto como 
“horizonte eficaz” (Hua XIV, 194; XV, 412; Walton 2007, 138). Ello tiene rela-
ción con la formación histórica, en este caso de valores en una tradición donde 
hay cierta legitimación intersubjetiva y transgeneracional de un sistema de valo-
raciones empíricas dadas. Sin embargo, como mencionamos antes en relación 
con la apreciación de Husserl de las formaciones espirituales, estas pueden dar 
lugar a un mundo que “no nos agrada” y en momentos ulteriores de la reflexión 
incluso a la denuncia de la irracionalidad de la historia. Es aquí donde en sentido 
estricto surge un cierto clamor normativo en el cual la razón y no sólo las costum-
bres valorativas legitimadas intersubjetivamente reclaman sus derechos hacia la 
evaluación auto-reflexiva de las evidencias de esos valores meramente mentados 
en la tradición, y sus pretendidas efectuaciones.

Así, estos nexos de eficacia y la formación histórica de la dimensión axioló-
gica de las tradiciones se entrelazan con la configuración del mundo familiar. 
Vivimos en este caso en la eficacia de posiciones de valor usualmente no tema-
tizadas en relación con una valoración implícita del entorno.

4   Steinbock por su parte, destaca en este respecto dos posibilidades de afrontar, desde el mun-
do familiar, esa dimensión liminar entre el mundo familiar y el mundo ajeno: la crítica y la 
responsabilidad (Steinbock 2022b, 372). Sobre el tema de la interpelación, véase también la 
crítica de Dussel (1993, 35) a la ética del discurso de Apel y cómo es retomada por Villoro, 
(2007, 25) desde un enfoque orientado hacia a la experiencia.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 167 - 185. UNED, Madrid

Ignacio Quepons182

c. Espíritu común

Uno de los presupuestos que hasta este punto han estado operando de forma 
implícita son los vínculos sociales que forman lo que Husserl llama el espíritu 
común. Para Husserl, existe una diferencia entre el sistema de valoraciones tácita 
que forma una tradición y el resultado de acuerdos explícitos bajo la figura de 
lo que Husserl llama actos sociales (Marín-Ávila 2023, 287). Esta dimensión se 
refiere a la adherencia explícita a un grupo, y de acuerdo con el tema que estamos 
estudiando, a los valores que motivan y en cierto modo presupone la ejecución 
de actos sociales o se derivan de los actos sociales. En este contexto no hablamos 
sólo de valores que exigen la realización del objeto en el que se fundan, sino que 
también dan lugar a un sistema de exigencias de reconocimiento y obligaciones 
intersubjetivas reguladas de acuerdo con sistemas normativos de diferente orden. 
Este territorio da lugar a la formación de objetividades espirituales, en el lenguaje 
de Husserl, desde las identidades colectivas basadas adscripciones a grupos inse-
parables de convicciones ya acciones consecuentes con ellas que “contribuyen a 
cumplir la meta de la asociación” (Marín-Ávila 2023, 293). Formas de este tipo 
de grupos son las pandillas, los grupos de aficionados a equipos deportivos, los 
adherentes a movimientos políticos o grupos religiosos. En otro nivel se encuen-
tran las asociaciones obligadas por efecto de acciones jurídicas como contratos, 
lo cual da lugar a su vez a formaciones espirituales como el derecho, compren-
dido en sentido amplio, es decir, como el espacio de validez y racionalidad de la 
normatividad jurídica.

En la base de todo esto están los actos sociales que hacen posible la forma-
ción de grupos, de acuerdo con Husserl, unificados por una voluntad colectiva 
(personas de nivel superior) y en esa misma medida podríamos decir que así 
sea de forma tácita, como presupuesto de tal voluntad unificadora, comparten 
menciones de valor o incluso tomas de posición ante valores, sin que ello repre-
sente que son acreditados en actos de confirmación.

3. Valor y generatividad

En su obra Mundo familiar y mundo ajeno Anthony Steinbock propone un 
replanteamiento de la correlación fenomenológica desde lo que él llama el esque-
ma no-fundacional de la tensión entre el mundo familiar y el mundo ajeno 
(Steinbock 2022b, 279). Ambos mundos son co-constitutivos, pero los términos 



Valor y generatividad: una contribución al estudio de la estructura...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 167 - 185. UNED, Madrid

183

de la correlación son asimétricos y demandan una actitud de crítica de la propia 
tradición en el contraste con el encuentro con lo extraño y una responsabilidad 
en relación con los alcances de la apropiación en la extensión del mundo familiar.

De acuerdo con lo que hemos sugerido a lo largo de esta contribución, es 
posible describir no sólo la estructura estática de la conciencia del valor y sus 
momentos constitutivos, sino también los momentos de su génesis constituti-
va, con sus momentos intersubjetivos. Sin embargo, en la mayor parte de los 
casos hablamos de agenciamientos colectivos y tradiciones que redundan en la 
formación de lo que Husserl llama el mundo familiar. También hemos señalado 
que en muchos casos los valores se vuelven prominentes en experiencias que los 
vuelven patentes en su ausencia, y los demandan como metas prácticas que per-
mitan aliviar su falta. Sin embargo, la motivación de este momento reflexivo la 
mayor parte de las veces no puede darse sin esa confrontación con lo ajeno, con 
esa distancia que permite, en la comparación no sólo de los propios valores sino 
de valoraciones extrañas a los sistemas de habitualidad personal y colectiva en la 
que sedimentan nuestras convicciones, incluso las más profundas, y las ponen 
en perspectiva, muchas veces exhibiendo contradicciones que no sería posible 
reconocer como tal sin la interpelación de lo extraño que desajusta nuestros 
sistemas valorativos. 

Con todo, difícilmente se podría hablar de crítica, y de responsabilidad sin 
apelar a algún sentido, incluso con pretensiones universalistas, de razón. La gene-
ratividad, es decir, el arraigo de la experiencia en nexos que producen no sólo 
colectividades sino de relaciones de alteridad asimétrica y ejes de continuidad 
y discontinuidad histórica, demanda, no obstante, la formación de una racio-
nalidad permeable, abierta a la influencia y evaluación de lo que en principio 
cuesta asimilar pero que la interpela: una racionalidad, como diría Luis Villoro, 
razonable (Villoro 2007, 216).



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 167 - 185. UNED, Madrid

Ignacio Quepons184

Referencias bibliográficas

Cabrera, Celia. (2014). “Sobre la racionalidad de la esfera afectiva y su vínculo con la 
razón teórica en la ética de E. Husserl”, Revista de Filosofía, vol. 39/1, 73-94.

– (2019). “Acerca de la normatividad del amor y el alcance universal del amor al 
prójimo en Husserl”, Ideas y valores, vol. 68/169, 109-132. 

– (2021). “La constitución de la conciencia volitiva y sus implicancias para la ética 
fenomenológica en Husserl, Anuario filosófico, vol. 54/2, 347-375

Carta, Emanuela. (2023). “Approval, reflective emotions and virtue: sentimentalist ele-
ments in Husserl´s Philosophy”, British Journal for the History of Philosophy, 1-21. 

Crespo, Mariano. (2015). “Husserl on Personal Aspects of Moral Normativity”, Ethical 
Perspectives, n. 4, 699-722.

– (2012). “El amor como motivo ético en la fenomenología de Edmund Husserl”, 
Anuario filosófico, vol. 45/1.

– y Sánchez-Migallón, Sergio. (2021). “La ética de Husserl y su apertura a la políti-
ca”, en A. Serrano de Haro (ed.), Guía Comares de Husserl. Granada: Comares, 
205-217

D‘Angelo, Diego. (2019). Zeichenhorizonte. Semiotische Strukturen in Husserls Phäno-
menologie der Wahrnehmung. Cham: Springer.

Donohoe, Janet. (2003). “Genetic Phenomenology and the Husserlian Account of 
Ethics, Philosophy Today, 47 (2), pp.160-175.

Drummond, John. (2006). Respect as a Moral Emotion: A Phenomenological 
Approach, Husserl Studies, 22(1), pp.1-27.

– (2010). “Self-Responsibility and Eudaimonia” en C. Ierna, H. Jacobs y E. Matterns 
(eds.) Philosophy, Phenomenology, Sciences: Essays in Commemoration of Edmun 
Husserl, Phaenomenologica 200 (pp.411-430) Dortrecht: Springer.

Ferrer, Urbano, y Sánchez-Migallón, Sergio. (2018). La ética de Edmund Husserl. 
Sevilla: Thémata.

Husserl, Edmund, Husserliana Gesammelte Werke, Kluwer-Springer 1950-2024 vol. 
I, III/1, IV, XIV,XV, XIX/2, XXIV, XXVIII, XXXVII, XXXIX, XLII, XLIII Hua 
Dok III/2,

Marín-Ávila, Esteban. (2023). “Supra-personal Agency: A Husserlian Approach to the 
Problem of Individual Responsibility in Relation to Collective and Social Norma-
tivity”, en C. Belvedere et al. (eds.), The Palgrave Handbook of Macrophenomenology 
and Social Theory. Cham: Springer, 285-303.



Valor y generatividad: una contribución al estudio de la estructura...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 167 - 185. UNED, Madrid

185

Montagová, S. Kristina. (2011). “The Moment of Approval and the Constitution of 
Values in Husserl’s Phenomenology”, en G.-J. Van der Heiden et al. (eds.), Studien 
in Contemporary Phenomenology, Vol. 6: Investigating Subjectivity. Leiden: Brill.

Melle, Ulrich. (2007). “Husserl’s personalist ethics”, Husserl Studies, vol. 23, 1-15.

Peucker, Henning. (2008). “From Logic to the Person: An Introduction to Edmund 
Husserl’s Ethics”, The Review of Metaphysics, vol. 62/2, 307-325.

Steinbock, Anthony J. (2017). Limit-Phenomena and Phenomenology in Husserl. Lon-
don: Rowman and Littlefield.

– (2021). Knowing by Heart, Loving as Participation and Critique. Evanston: 
Northwestern University Press.

– (2022a). Emociones Morales. El clamor de la evidencia desde el corazón, trad. I. Quepons 
en colaboración de E. Guadarrama y P. Pérez Apodaca. Barcleona: Herder. 

– (2022b). Mundo familiar y mundo ajeno. La fenomenología generativa tras Husserl, ed. 
y trad. R. Garcés y A. Alonso Martos. Salamanca: Ediciones Sígueme.

Walton, Roberto J. (2007). “Horizontes de la eficacia histórica y la comprensión en 
la fenomenología de Edmund Husserl”, Agora Philosophica. Revista Marplatense de 
Filosofía, vol. VIII/16. 

– (2013). “La razón y sus horizontes vitales en la fenomenología de Edmund Husserl”, 
Escritos de Filosofía. Segunda Serie, n. 1, 245-269.

– (2022). “Niveles del sentimiento en Edmund Husserl”, Tópicos del Seminario, n. 48, 
22-36.

Villoro, Luis. (1997). El poder y el valor: fundamentos de una ética política. México DF: 
Fondo de Cultura Económica.

– (2007). Los retos de la sociedad por venir. México DF: Fondo de Cultura Económica.

Recibido 30-05-2024

Aceptado 23-07-2024





Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid

EMOTIONS, SCIENCE, AND GENERATIVITY.
A HUSSERLIAN PERSPECTIVE

EMOCIONES, CIENCIA Y GENERATIVIDAD.
UNA PERSPECTIVA HUSSERLIANA

Rosemary Rizo-Patrón Lerner*

Pontificia Universidad Católica del Perú
rosemary.rizopatron@pucp.edu.pe

Abstract: I begin by addressing certain issues from Husserl’s static and genetic 
approaches, and then use these as leading clues to the generative approach as applied 
to Husserl’s concept of science. However, in order to justify our understanding 
that these three approaches are inextricably intertwined and correlative, we can cite 
Husserl’s words from the Crisis: “we find ourselves in a sort of circle” so that “we 
have no other choice than to proceed forward and backward in a zigzag pattern.” 
Indeed, the phenomenological reduction’s static approach is a regressive (deconstructive) 
inquiry into the structures, functions, and modes of subjective life, whereas the genetic/
generative approaches reconstruct the progressive paths of the individual and collective 
(i.e., historical) constitutions of meanings and validities. Finally, since the cognitive, 
emotional, and volitional spheres of conscious life and their pre-conscious strata 
and functions are essentially intertwined, the role of emotions in the constitution of 
“epistemic values”—and “cognitive biases”—is also addressed.

Keywords: Constitutive Analyses, Rational Interwovenness, Horizon, Epistemic 
Values, Cognitive Biases

Resumen: Los análisis husserlianos estáticos y genéticos de ciertos temas son 
primero tomados como hilos conductores para una aproximación generativa del concepto 
husserliano de ciencia. La justificación de la comprensión de las tres aproximaciones 
como esencialmente entrelazadas y correlativas, se inspira en las expresiones de la Crisis 
de Husserl—“nos hallamos en una suerte de círculo, y no hay otra elección que la de 
avanzar y retroceder en zigzag.” La aproximación estática a la reducción fenomenológica

*https://ORCID.ORG/0000-0001-6634-4437.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid

Rosemary Rizo-Patrón Lerner188

 hacia las estructuras, funciones y modo de la vida subjetiva es regresiva (deconstructiva); 
mientras que las aproximaciones genética y generativa reconstruyen las vías progresivas de 
las constituciones de sentido y validez, individuales y colectivas (i.e., históricas). 
Finalmente, se aborda el papel de las emociones en la constitución de los “valores 
epistémicos”—y los “sesgos cognitivos”—debido al entrelazamiento de las esferas 
cognitivas, emotivas y volitivas de la vida consciente y sus estratos y funciones 
preconscientes.

Palabras clave: análisis constitutivos, horizonte, entretejimiento racional, valores 
epistémicos, sesgos cognitivos 

1. Opening remarks 

The monadic ego’s personal history is revealed by Husserl’s genetic 
phenomenology as following a temporal path from Affekt to Logos—i.e., 
from the deepest passive strata of sensibility to the highest, most abstract, and 
“objective” meaningful products of understanding. The phenomenological ego’s 
starting point is always the natural attitude, “objectively” directed toward the 
seemingly ready-made and constituted surrounding world, while the constitutive 
achievements from which they stem remain anonymous. After the “general 
thesis of the natural attitude” is neutralized with the epochē, the constituted 
(intentional) correlates play the role of leading clues (Leitfäden) for a regressive 
inquiry into the ego’s transcendental constitutive sense- and meaning-bestowing 
achievements. This static approach unveils the “typical” (eidetic) structures, 
functions, and modalities of pure consciousness (noesis), along with their 
meaningful products (noemata).

However, the spiritual, “active” consciousness is also an embodied ego, 
“localized” in a psychophysical unity that presupposes a sensuous passive stratum 
whereby the world is first given. Hence its “active” rational life develops from 
passivity—it results from onto- and phylogenesis. The phenomenological ego 
uses the already “constituted” transcendental structures exposed by the initial 
static approach as new leading clues in order to understand how its “active” life 
came to be. It then deconstructs (abbaut) these structures (in an “archeological 
descent”) to further explore the origins of its transcendental life. The Urstufe and 
Ur-Affektion of its pre-intentional and pre-objectifying life—a life that flows as 
an undifferentiated mass of primal sensations, feelings, and kinaestheses (Urhyle, 
Urgefühle, Urkinästhese) within a “universal horizonal life-feeling” (Hua Mat VIII, 



Emotions, science, and generativity. A husserlian perspective

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid

189

362)—are thus reached and unveiled. Primal affections (Ur-Affektionen) of the 
passive ego—and the “affective allure” that external entities exert upon it—set off 
a series of temporal and associative reproductive processes that teleologically tend 
toward the unfolding of conscious and rational life in increasingly complex and 
differentiated syntheses.1 By turning toward the passive processes that motivate 
conscious and rational objectivations, genetic analyses lay bare and highlight the 
pervasive “coloring” originated by the affections of feeling.

The phenomenological ego also realizes that the constituted world of the 
natural attitude—the world that serves as the starting point for its initial 
regressive inquiry into its own active transcendental life—is not entirely the 
result of its own constituting accomplishments. It becomes aware that it adopts 
meanings either transmitted by others synchronically (physically present or 
absent), or passed down diachronically from previous generations—meanings that 
are intersubjectively constituted. Thus the following tasks are, grosso modo, two. 
First, to clarify how the transcendental “communalization of experience” (Hua 
VI [1970], §47) takes place, because—“from the point of view of naïve positivity 
or objectivity,” namely, of the natural attitude—the interrelation of individual 
ego-persons in social communities appears, like the rest of the natural “pre-given 
world,” “in the form of mutual exteriority” (Hua VI, 260, 294 [1970, 257, 315]). 
Taking this “mutual externality” as a leading clue, then, the first task is to reveal 
that “when seen from the inside,” it is “an intentional mutual internality,” the 
product of an “inward being-for-one-another and mutual interpenetration” (Hua 
VI, 346 [1970, 298]).2 And taking the history of humanity and the historical 
succession of generations as leading clues, the second task is “to strike through 
the crust of the externalized ‘historical facts’ of philosophical history” and to 
unveil its historicity—namely, its “inner meaning and hidden teleology” (Hua 
VI, 16 [1970, 18). The latter is exposed as being constituted by generations of 
reciprocally implicated individual life-fluxes (Hua VI, 260 [1970, 257]) in a 
“hidden unity of intentional inwardness which alone constitutes the unity of 
history” (Hua VI, 74 [1970, 73]).

1   “What we learn from genetic phenomenology and throughout” the lectures on transcen-
dental logic “is that primal constitution (Ur-Konstitution) must presuppose a past temporal 
dimension in order for sense to be constituted in the present!” (Steinbock 1995, 155).
2   Under different guises, names, and strategies (Cartesian, psychological, ontological, “and 
whatever other way we may wish to construct”) (Hua Dok II/1, 37-38 [1995, 33-34]), 
Husserl undertakes time and time again the difficult task of describing, within the solipsisti-
cally performed phenomenological-transcendental reduction, how these transcendental 
achievements are intersubjectively constituted.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid

Rosemary Rizo-Patrón Lerner190

While Husserl does not explicitly formulate a dimension of phenomenology 
as generative, it is widely acknowledged that Steinbock’s assessment that “the 
formulation of this <last> dimension as generative phenomenology is not 
only justified, but called for” (1995, 257) based on Husserl’s wide range of 
texts that discuss “generative problems.” Steinbock’s contention “that genetic 
phenomenology functions as a leading clue for generative phenomenology” 
(1995, 261)—hence that “eventually, the ‘Ur’-Konstitution peculiar to a genetic 
phenomenology will be ensconced within a ‘Stamm’-Konstitution peculiar to a 
generative phenomenology” (1995, 155)—is also widely admitted. 

On that basis, in what follows, I will not be addressing the preferred and 
most discussed issues related to generative problems, either in Husserl’s work 
or after it, such as “homeworld and alienworld, birth-death, sense-constitution 
through appropriation, social ethics” (Steinbock 1995, 261) and others. Instead, 
I briefly address them in relation to Husserl’s notion of theoretical knowledge 
or science, despite the fragmentary character of the texts he left behind. Indeed, 
editing and systematic difficulties prevented Husserl from rewriting the third part 
of the Crisis and from concluding it with a fourth and fifth part, in which he 
planned to reconcile two different (but in his view equally urgent) problems: the 
teleological theme in the context of philosophy as the historical self-meditation 
of a responsible and ethical humanity, and the problem of the generative 
constitution of a theory of science (Hua XXIX, 341-426). I will accordingly begin 
by addressing certain issues from Husserl’s static and genetic approaches, and 
then use them as leading clues for the regressive reflection into the hidden history 
of the generative constitution of science. This sequence is nevertheless neither 
linear nor definitive but rather reversible, inextricably intertwined, and open-
ended, such that Husserl maintains that “we find ourselves in a sort of circle” 
and that “we have no other choice than to proceed forward and backward in a 
zigzag pattern” (Hua VI, 58-60 [1970, 58]), whereby the regressive inquiry proper 
to the reduction unveils the progressive—teleologically-driven—movement of 
constitution, and vice versa. Finally, my collateral interest on this occasion is to 
examine the role of the individual and social emotions involved in the historical 
constitution of the sciences and their acknowledged “epistemic values,” as well 
as their involvement in what we usually refer to as “cognitive biases”—an issue 
that is also present in Thomas Kuhn’s 1962 The Structure of Scientific Revolutions.



Emotions, science, and generativity. A husserlian perspective

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid

191

2. A merely logocentric interest?

Husserl struggled during more than four decades with the profound enigma 
of reason and rationality, from its subjective and sensuous genesis all the way to 
its highest and most abstract spiritual accomplishments (theoretical, axiological, 
practical): namely, with the strange connection between nature and spirit, and 
with the role that our conscious temporal body plays within it. Motivated by 
primary and acquired instincts (both sensuous and rational)—as well as by 
means of linguistic, valuing, or normative lived experiences and by goal-oriented 
practical activities—the surrounding world is embellished with ethical, aesthetic, 
personal, social, and political values, and endowed with theoretical (i.e., ideal) 
concepts and norms. To these processes, others are added thanks to which in 
communalized experiences, the varied range of meaning-nexuses are validated, 
discarded, and/or rectified. They are additionally involved in complex historical 
processes that flow, throughout the generations, over the spirit’s “underlying 
psychic basis” (Hua IV [1989], Beilage XII, §§1-3), the remote origins of which 
are found at the pre-ego’s primal levels (Urstufe) where no “hetero-affection” has 
yet taken place (Hua Mat VIII, 199, 335; Walton 2017, 13), nor is a world in 
the proper sense yet there for an I or a we. 

However, Husserl’s lifelong interest in the (static, genetic, and finally 
generative) constitution of a theory of science3 has been pervasively 
misunderstood during the 20th century. It has been interpreted as embedded 
within a desperate “logocentric,” “foundationalist” endeavor to “rejuvenate” 
modern rationalist philosophy (Lyotard 1989, 738-750; Granel 1976, vii; 
Derrida 1967), or as a descriptive phenomenology affected by “Cartesian anxiety” 
(Bernstein 1983, 16-20) in which its theory of meaning-constitution is ruled 
by the “dictatorship” (even “Western paranoia”) of “theoretical consciousness” 
and its representations—namely, where the intentionality of “objectifying acts” 
prevails over the dimensions of the heart (emotions and feelings) and of the will 
(Ricoeur 2004, 182 passim; Granel 1976, vii). That is why phenomenology is 
allegedly “mostly the history of Husserlian heresies” (Ricoeur 2004, 182 passim), 
for Husserl’s work per se is only the enactment of “an ancient scene of an ancient 

3   Since his Logical Investigations, and throughout the following decades, he repeatedly lec-
tured on “Logic” and on a “General Theory of Science.” Finally, his lectures around 1920/21, 
1923, and 1925/26, later known as Analyses Concerning Passive and Active Synthesis: Lectures 
on Transcendental Logic, lead directly to his final formulations in Formal and Transcendental 
Logic (1929) and Experience and Judgment (1939).



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid

Rosemary Rizo-Patrón Lerner192

theater” (Granel 1976, vii). This pervasive reading has been acknowledged 
by its leading protagonists as having been mainly influenced by Heidegger’s 
reception of Husserl’s works, and the thinkers concerned have accordingly 
been known as “Heidegger’s children” (Wolin 2015). Nevertheless, Husserl’s 
lifelong obsession with the teleological, historical-generative constitution of a 
theory of science hides a much deeper and more complex—if not paradoxical—
interest: namely, to fend off skepticism, while simultaneously acknowledging 
the inextricable “entanglement” of every dimension of human consciousness 
and rationality (Aguirre 2002), hence humanity’s radical existential finitude. 
Husserl’s “reencounter with existential meditations” by the end of his life may 
not “have come from a very alien horizon” to his work, as Ricoeur contended, 
contrasting Husserl’s attitude to that of existential phenomenologists, who 
allegedly situated themselves “from the outset” within a “direct comprehension 
of an embodied psyche.” The latter, over and against Husserl, had allegedly 
contended that affectivity “intends and grasps things” without the detour 
through “representations” “without properly knowing,” etc. (Ricoeur 2004, 18 
passim). 

My interest here is therefore to challenge this typification of Husserl’s theory 
of science as emanating from an unfettered “logocentrism,” and to examine the 
reach of the aforementioned intertwining of all dimensions of human experience. 

3. Static considerations and evidence: The parallelism of spheres

Husserl was always convinced that at a conscious and rational level, the three 
subjective spheres of sense and meaning (perception, affectivity, and volition) 
could only be understood as essentially interwoven within a horizonal structure,4 
wherein the interest of one of the spheres stands out while the others—with their 
respective pre-conscious depths—passively “motivate” from the background (Hua 
IV [1989], §5).5 Although he seemed to prioritize theoretical rationality above 

4   In his view, the horizonal structure of consciousness embraces not only the 
noetic-noematic “universal a priori of correlation,” but the temporal and communalized 
character of experiences, tied to kinaesthetic possibilities upon which the changes of validity 
pertaining to every experiential or rational evidence depend (Hua VI [1970], §§46-47; 
Walton 2015, Ch. X passim). 
5   These studies began with Husserl’s earliest psychological and logical works, though they 
have only become gradually known since the publication of his Nachlass.



Emotions, science, and generativity. A husserlian perspective

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid

193

the others (Hua VII, 204; Hua VIII, 7 [2019, 211]; Hua VI, 6 [1970, 8]), along 
with the transcendental, eidetic nature of his phenomenology as a first philosophy 
(Hua XVII [1978], §98; Hua I [1960], §34; Hua IX, 278-287, 295 [1997, 160-
167, 174]; Hua V, 141-143, 149-155 [1989, 408-410, 417-422]), his project 
outlined not only a “universal critique of <theoretical, valuing, and practical> 
reason” (Hua III/1 [1982], §139), but also an “idea of philosophy” that, besides 
epistemological problems,6 included since 1908 metaphysical and ethical horizons 
that he longed to develop (Hua Dok III/6, 60)7 and that “lay closer to his heart” 
(Hua Dok III/3, 418).8

Thus within his research on the role of a universal a priori theory of science, 
Husserl first sought to understand the enigma of the obvious correlation and yet 
irreducible difference between the conceptual-objective order and the experiential-
subjective order studied by psychology (Hua XVIII, 7 [2001, 2]; Hua XVII, 
159 [1978, 179]). And since theoretical reason in Husserl’s view “is in itself an 
incomplete ratio,” the regressive inquiry leading him to the correlative subjective 
order had to include the spheres of emotion and will, which have their “own 
lawful and legitimate sources” (Hua XLII, 240ff.; Walton 2017, 8).

For a phenomenological clarification of an a priori theory of science, this 
meant the risk of descending, like Faust, into the depths that lead to the “mothers 
of knowledge” (Mütter der Erkenntnis), or to “the mother soil (Mutterboden) of 
reason” (Hua XXXVII, 332; Hua XXX, 335 [2019, 352]) where there is “nothing 
firm to find,” but where he hoped to “find the universe.”9 He later identified this 
“mother soil” as “potential reason” (“‘Reason’ in instinct. The obscure instinct”) 

6   In 1914, in the draft of a letter to Karl Joël, Husserl indicated that he never meant to 
reduce philosophy to a “theory of knowledge and to a critique of reason in general, much less 
to a transcendental phenomenology” (Hua Dok III/6, 205).
7   Husserl to Hans Driesch, 18.07.1917 (Hua Dok III/6, 60).
8   Husserl to Dietrich Mahnke, 05.09.1917 (Hua Dok III/3, 416). He refrained from 
making these reflections public, and limited himself to laying their foundations by first 
developing his transcendental critique and theory of reason.
9   “Regarding these mothers, I love to turn to Mephistopheles’ words, ‘Enthroned sublime in 
solitude are goddesses. Around them is no place, still less any time.’ And unfortunately, it is 
stated no less significantly, ‘To speak of them is embarrassment.’ As you will remember, 
Mephistopheles is keen to dissuade the aspirant from taking the way ‘into the untrodden—
the not to be trodden’ and paints the solitudes in a ghastly enough way, ‘Nothing will you see 
in interminably empty farness, the step you take, you will not hear, nothing firm find where 
you rest.’ We must, though, not allow ourselves to be frightened, and with Faust answer, ‘Just 
keep on, we want to fathom it. In your nothing, I hope to find the universe’” (Hua XXX, 335 
[2019, 352]).



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid

Rosemary Rizo-Patrón Lerner194

(Hua XLII, 86; Walton 2019, 4), wherein lie the “passive motivations” of the 
intellectus agens. A first step in this direction was his discovery of the “miracle of 
consciousness” in the “enigma of intentionality” (Hua XXX, 341 [2019, 360]), 
and its horizonal structure of evidence (intention—fulfillment) (Hua XVII, 207-
208 [1978, 199-200]), which he first clarified at its advanced stages within the 
doxic level of predicative meanings, as well as at its previous stages in perception, 
for he deemed it “a good sphere of verification” (Hua VI, 465).10 However, he also 
delved into the emotional and practical realms: “[...] if we have, therefore, different 
classes of intentions, intentions of the intellect and intentions of affectivity, then 
we find in all the classes analogous structures and structural modifications of them. 
[...] There is a fulfillment of knowledge intentions, of aesthetic, moral intentions, 
and so forth” (Hua XXXV, 43; Walton 2017, 8). Thus beginning with the static 
period of phenomenology, Husserl believes that theoretical, valuing, and volitional 
reason work in harmony, all spheres having their respective modalizations of 
evidence (certainty, negation, success, failure, concordance, discordance).11 
Summing up, from the Logical Investigations to the unpublished manuscript of 
Experience and Judgment, Evidenz in Husserl’s view is “the intentional achievement 
of itself-giving” (Hua XVII [1978], §§59-61), whereby both sides—the “given in 
itself” and the consciousness to which it is originaliter given—are found in mutual 
commerce (Hua III/1 [1982], §147; Heffernan 2022, 17). 

4. Genetic approaches: From activity to passivity and back again 

4.1. The descent to the hylē

Static phenomenology presupposes a pregiven constituted world that 
already exists for the ego with its “universally familiar ontological type(s)” (Hua 
I, 110 [1960, 76]). But it is the apperceptive horizon’s constant (peripheral 
and temporal) overflow that finally leads Husserl from static to genetic 
phenomenology. 

10   Evidence requires the synthesis of coincidence (identity) between the meanings of inten-
tions and intuitions (between the latter’s substrates), and the fulfillment of the former by the 
latter, foreshadowed by imagination and carried out by perception.
11   “The concept of evidence in the objectifying realm has its precise analogue in the sphere 
of non-objectifying acts” (Hua XXVIII, 344; Hua XXXVII, 229; Walton 2017, 10), with the 
caveat that its fulfillment in the practical sphere is not equivalent to its rational “legitima-
tion,” for it is still in need of an axiological condition (Hua XXXVII, 313f.).



Emotions, science, and generativity. A husserlian perspective

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid

195

He first describes genetic phenomenology as active genesis, dealing with ego-
acts (higher rational activities); with their correlative “products of reason” (such 
as “ideal” objects or “works of practical reason, in a maximally broad sense”); 
and with their relation to the “intersubjective activities” of a “transcendental 
intersubjectivity” (Hua I, 111 [1960, 77-78]). Hence it first appears within 
the context of a Geltungsfundierung. But “anything built by activity necessarily 
presupposes, as the lowest level, a passivity that gives something beforehand” 
(Hua I, 112 [1960, 78]). The descent from active to passive life is accordingly 
undertaken in search of the ultimate genesis or history of active life and its “hidden 
motivations” in passive processes.12 Thus Genesisfundierung is the ultimate source 
of all validation and evidence. Haunted by these problems, Husserl now recasts 
his logic or theory of science as built upon the foundations of a transcendental 
aesthetic, as we can see in his lectures on logic of the early 1920s (see n. 4 above).

Within the framework of the reduction, and in eidetic generality, Husserl 
examines the laws that govern the passive syntheses of primal phenomena: those 
of association, and “at a lower level of pure passivity,” those of the structural 
forms of immanent time. Both are fundamental “conditions of possibility” (the 
“mother soil”) of a universal genetic theory of subjectivity without which the ego 
could neither “have the essential sense” of being “an existing subjectivity […] 
constituting itself as being for itself ” (with its own indefinite past and future) 
(Hua XI, 124 [2001, 169-170]), nor have the sense of the existing surrounding 
world. The universal synthetic structure of “internal time-consciousness,” and 
its laws of succession and coexistence, provide the general formal framework and 
order in which the material contents of hyletic associations flow, for “there is 
only one time in which all temporal courses of objects run their course” (Hua 
XI, 127 [2001, 172]). What distinguishes the different temporal forms in their 
specificity are the hyletic contents that flow within them according to the laws of 
association (syntheses of homogeneity and heterogeneity) (Hua XI, 129-130 [2001, 
175]),13 the first form of which is the affective tendency toward new affections and 
toward the fusing or segregating of discrete successive or coexistent contents by 
degrees of affinity and contrast. 

12   The ultimate source of this “genetic foundation” (Genesisfundierung) is in turn the “pure 
inner living present […], as a flowing existing present, as the absolute ground of all my 
validities” (Hua Mat VIII, 40).
13   The radical individuation and personal history of each transcendental subject that 
develops within this temporal framework stems from the associated contents.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid

Rosemary Rizo-Patrón Lerner196

These passive processes gradually constitute the different sensuous fields 
(touch, hearing, smell, sight, taste) with their temporal localizations (Hua XI, 
142-145 [2001, 189-192]) as well as building the pre-forms of abstract, logical-
conceptual, or mathematical thought. Affection (Affektion) “awakens” associations 
(Hua XI, 148-151 [2001, 196-198]) in the “impressional now”; it is itself a 
function of the contrast that stems from the “affective incitement” that an object 
exerts upon a conscious ego, enticing it to turn kinaesthetically “toward” it or 
“away from” it. Both affections and affective tendencies toward further affections 
depend on their initial affective force (affektive Kraft).14 At a “lower genetic level,” 
“functions of affectivity that are founded purely in the impressional present” 
and their affective force do not depend solely on the “size of the contrast” of the 
hyletic data. They also depend on co-original “privileged sensible feelings” or on 
“instinctive drives related to preferences” (Hua XI, 150 [2001, 198]),15 thus on 
co-original Gemütsbedingungen (Hua XI, 152 [2001, 200]), notwithstanding 
the degree of their prominence. They propagate in decreasing intensity along 
the chain of retentions until they sink into an empty undifferentiated past (Hua 
XI [2001], §35). However, they do not wholly dissipate, but remain “dormant” 
and may be reactivated, motivated by an undifferentiated horizonal background 
of interests in the living present (Hua XI, 178, 182 [2001, 228, 232]). In this 
manner, reproductive associations are able to reawaken the initial affections 
that set these contents in motion and thus become effective again (Hua XI 
[2001], §§36-39). In the opposite direction, “affective tendencies” lead toward a 
future horizon of new affections that prospectively propagate the initial thematic 
interest according to “laws of propagation” (Hua XI, 151 [2001, 198]). Thus 
protentions also provide primal associations with a teleological direction whereby 
they anticipate future fulfillments and thematic coincidences (Hua XI, 158 
[2001, 206]).

4.2. The ascent to activity

The ego’s initial turning “toward” or “away from” the object that passively 
affects it evolves at a higher, active level (Hua XI [2001], §35) into the conscious 
attention to the same. On the other hand, the initial affective tendency becomes 

14   The affective force depends first, but not solely, on favorable or unfavorable contextual 
factors such as the gradual, strong, or overlapping contrasts of hyletic data.
15   The “passionate desire (Wollust) founded by a prominence in its unity” is Husserl’s exam-
ple from “the sphere of the heart” (Hua XI, 150 [2001, 198]).



Emotions, science, and generativity. A husserlian perspective

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid

197

an active “intention oriented toward it.” Further on, attention awakens the 
progressive and differentiated genesis of rational properties such as “grasping, 
acquisition of knowledge, <and> explication” that continue to propagate the 
thematic interest according to laws (Hua XI, 151 [2001, 198]). Husserl 
believes that this process is oriented toward the optimal τέλος of “absolute 
self-givenness,” which always remains an “ideal limit” (Limes, Ideal), for it is 
“only realizable in the style of relative, temporal validities, and in an infinite 
historical process” that is asymptotic and communalized—“but in this way it is, 
in fact, realizable” (Hua V, 139 [1989, 406]). Ignoring activity, the passive level 
remains indeterminate. Each ego experiences within its life a constant zigzag or 
circular flow of experiences from passivity to activity and back again, because 
what is consciously and rationally produced by the ego remains sedimented as 
a permanent acquisition in a secondary passivity that mingles with phenomena 
from primary passivity. Thus varied dynamic passive processes pre-constitute 
the unities that are presupposed by the higher-order objectivities dealt with by 
logic, such as “‘identical sense,’ ‘being’ and ‘modalities of being,’ ‘true being’ and 
‘verification’” (Hua XXXI, 3-4 [2001, 275-276]). 

I previously mentioned that the factor that triggers the “mise-en-scène” of 
activity from passivity is attention—a “turning toward” and “attentive grasp” 
of a passively pre-constituted unity that preferentially stands out, which in 
turn renders possible its thematization as an identical object, whereby the ego 
abandons passivity (Hua XXXI, 3-4 [2001, 275-276]). Likewise, what is pre-
constituted in passivity motivates agreeable or disagreeable emotions (Gefühle) so 
that an intentionality of emotions (Fühlen) is also passively constituted. In this 
way, pre-constituted “objective” unities are already intermingled with positive 
or negative qualities that are interwoven at a higher level with the founding 
objective properties, thus acquiring value-properties (Hua XXXI, 5 [2001, 
277]).16 Notwithstanding their simultaneity, the “turning toward emotion” that 
specifically belongs to the emotional sphere differs from the hyletic-kinaesthetic 
Zuwendung that underlies attention, which is an objectifying quality. The specific 
qualities related to the fulfillment of the intentionality of feeling and will are 
instead “striving, desiring, shunning” (Hua XXXI, 8-9 [2001, 280-282]).17

16   A progressive tendency to “objectify” accompanies the experiencing subject’s entire life 
(Hua XXXI, 7 [2001, 279-280]).
17   Although not every egological act (a Gefühlsintentionalität, a Vorstellungsintentionalität, etc.) 
is a voluntary act, an act of the will, Husserl remarks that the genuine concept of the will is a 
specific type of activity that permeates the entire life of consciousness as a “voluntary activity”—



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid

Rosemary Rizo-Patrón Lerner198

In sum, the true purpose of Husserl’s lectures on genetic logic from the 
early 1920s is to “understand the objectivation as a genetic gradation of thematic 
accomplishments.” In other words, “the progressive objectivation consists only 
in the fact that what was previously merely a thematic content now becomes a 
thematic object in a particular way” (Hua XXXI, 68 [2001, 339], my italics). 
The “matter” of passivity is only the partially coincident sense unity, progressively 
enriched thanks to temporal syntheses of expansion connected within “the 
unity of a general interest.” On the other hand, the “matter” of activity is the 
thematization of a content as an object thanks to the “activity of judgments,” and 
finally, conceptualization is possible, thanks to “the function that constitutes the 
universal for us” (Hua XXXI, 69 [2001, 340]). Thus genetic phenomenology 
renders an account of how objectivities of a higher order (universal notions as 
“new intellectual objects”) are constituted as correlates of our conscious and 
rational life (Hua XXXI, 79-81 [2001, 350-352]).

5. The ideal forms of science: From their temporal genesis to 
their historical generativity 

Pre-predicative perceptual experiences are active apprehensions of things “as 
such and such,” and thus presuppose the affective pre-givenness of the world as 
well as the first associative articulations that passively pre-constitute meaning. 
On the other hand, judgments rest on active pre-predicative experiences, not 
directly on passive experiences. The lifeworld, as horizon, is thus the experiential 
background of traditional logic, which is also remotely related to modern logics 
(Husserl 1985, 37 [1973, 40]).

The same is a fortiori true for geometry and mathematics, which Husserl 
described from a generative and historical perspective in a text known as “The 
Origin of Geometry” (Hua VI, 365-386 [1970, 353-378]). He there explains 
that the first geometers’ abstractive processes began with the empirical observation 
of the forms and magnitudes (“primary qualities”) of their surrounding natural 
world, which they perceived together with color, warmth, weight, hardness, etc. 
(“secondary qualities”) (Hua VI, 384 [1970, 375]). Some of these forms stood 
out, leading these geometers to inductive generalizations of imperfect figures 

not in the sense of a “special” type of consciousness, but as the highest form of “conscious 
activity,” in the sense of becoming aware of our desires (Hua XXXI, 10 [2001, 282-283).



Emotions, science, and generativity. A husserlian perspective

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid

199

(circle, square, etc.) that they phantasized as seemingly perfect ones.18 Gradually, 
a new scientific “thinking activity” (an “idealizing, spiritual act, one of ‘pure’ 
thinking”) arose, one that created “ideal objectivities” (Hua VI, 385 [1970, 
377]), whereby the ideal notion of a perfect figure such as a circle (the center 
of which is equidistant to all of the points of its contour—a 360º figure) was 
conceived. In Husserl’s view, this is how the first geometers attained the “idea” 
of identical “exactness.”19 

Every initial idealizing abstraction implies inner, passive and active genetic 
processes in the “flowingly fading consciousnesses” (Hua VI, 370 [1970, 359]). 
The individual initial “retentions” of monadic ego-subjects gradually dissipate 
and sink into the past, yet without disappearing altogether. They can eventually 
be “reawakened” by active individual recollections that “coincide” with current 
original evidences, and a fortiori can do so in a chain of identifying reiterations. 
But none of these processes transcends the monadic minds (Hua VI, 370 [1970, 
360]). Thus the findings and evident accomplishments of the first geometers—
i.e., the evident meanings predicated of true “ideal (geometrical) objectivities” 
that could be orally “iterated” as “the same,” not their fleeting, subjective 
processes—had to be contrasted and shared among themselves through oral 
communication (Hua VI, 367-368 [1970, 355-357]).20 Thus language, as the 
communicative “function of human beings” (Hua VI, 369 [1970, 358]), secured 
the consistent intersubjective syntheses of coincidence of the first geometer’s evident 
experiences, and enabled their transmission through historical and generative 
processes. But oral language could not accomplish this alone.

18   “The object of judgment is bound by the fact that it is a something in general, i.e., some-
thing identical in the unity of our experience, and hence such that it must be accessible to 
objective self-evidence within the unity of experience” (Husserl 1985, 36 [1973, 39]).
19   Husserl describes these inner processes as “imaginary variations” (Hua IX, 72ff. [1977, 
53ff.]) that yield “idealizing abstractions,” etc. Perfect, “limit-figures” “cannot be seen” (Hua 
III/1, 155 [1982, 166]); they “lie in infinity” as “invariable” and “exact” poles to which 
empirical, morphological figures or essences can only “‘approach’ more or less closely without 
ever reaching them” (Hua III/1, 155 [1982, 167]). See n. 38 below on “ideas in the Kantian 
sense.”
20   In contrast, other individually existing cultural products (a sculpture, a vase, etc.) are 
given only once. Furthermore, Husserl distinguished the “ideal meanings” expressed linguisti-
cally, on the one hand, and the geometric “ideal objectivities” to which they refer on the 
other. Hence by means of “linguistic expressions” (concepts borne by sensible, linguistic 
bodies), the objective truths of geometry manifest themselves (Hua VI, 368 [1970, 357]).



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid

Rosemary Rizo-Patrón Lerner200

If Galileo inherited geometry as a science already constituted in antiquity 
(Hua VI, 365-367 [1970, 353-355]), it was because it had become sedimented 
in a “written, documentary, linguistic expression, that renders possible 
communications without personal address” (speech) and ensures the continuous 
permanence of geometry’s “ideal meanings,” even when the first discoverers and 
their contemporaries are no longer in contact, or are no longer alive (Hua VI, 
371 [1970, 360]). This is how the Pythagorean theorem, as an “ideal objectivity,” 
can always be “given in the world objectively” (Hua VI, 369 [1970, 358]).21 
Hence Galileo reawakened in new, spontaneous cognitive acts the initial evident 
meanings of geometry according to the following fundamental law: “if the 
premises can actually be reactivated back to the most original self-evidence, 
then their self-evident consequences can be also,” in such a way that it “must 
propagate itself through the chain of logical inference, no matter how long it is” 
(Hua VI, 375 [1970, 365]).22 Thus sciences are not “[...] handed down ready-
made in the form of documented sentences; they involve a lively, productively 
advancing formation of meaning, which always has the documented, as a 
sediment of earlier production, at its disposal in that it deals with it logically” 
(Hua VI, 375 [1970, 365]).

However, for Husserl geometry was only a paradigmatic example of processes 
that take place in every cultural production (“science, state, church, economic 
organization, etc.”) (Hua VI, 379 [1970, 370]). They all exhibit a similar 
historicity throughout the course of successive generations: a primal meaning-
constitution (Urstiftung) becomes sedimented as a living tradition, is transmitted, 
later reactivated, and finally transformed. Thus phenomenology’s historical 
regressive question leads to history in its “inner structure of meaning,” which 
must be understood as the “universal a priori of history.”23 Any understanding 
of knowledge and science—a fortiori of a “theory of science”—has to take 
into account this historical aspect, which is secularly ignored by the “ruling 
dogma of the separation in principle between epistemological elucidation 

21   In Husserl’s view, the possibility of falsifications—lured by “the seduction of language”—is 
unavoidable if empty repetitions are not accompanied by active intuitive (evident) experiences 
that fulfill their original meanings (Hua VI, 372 [1970, 362]).
22   §9 of the Crisis offers a detailed, complementary description of the generative (historical) 
constitution of Euclidean geometry; its modern retrieval by Galileo; its transformations and 
applications; and its subsequent meaning-deviations (due to the “seductions of language”).
23   The “universal a priori of history” “[…] encompasses everything that exists as historical 
becoming and having-become or exists in its essential being as tradition and handing-down” 
(Hua VI, 379-380 [1970, 372]).



Emotions, science, and generativity. A husserlian perspective

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid

201

and historical, even the humanistic-psychological explanation,” a dogma that 
should be denounced as totally mistaken (Hua VI, 379 [1970, 370]). In this 
context, “history is from the start nothing other than the vital movement of the 
coexistence and the interweaving of original formations and sedimentations of 
meaning. Anything that is shown to be a historical fact, either in the present 
through experience or by a historian as a fact in the past, necessarily has its inner 
structure of meaning” (Hua VI, 380 [1970, 371]). 

The “cultural formations” appertaining to the specific case of scientists 
also presuppose the “open endless” “horizonal-certainty” of their surrounding 
worldly background, “coherent through its generative bond,” “in reciprocal 
interaction” with the past and the future (Hua VI, 382 [1970, 374]). Although 
scientific endeavors are essentially theoretical, Husserl’s descriptions shed light 
upon the horizonal background (synchronic and diachronic) from which they 
stand out: that of the evaluating and volitional interests and motivations. This 
horizonal synthetic intertwining is essentially co-constitutive of humanity’s 
“concrete historical a priori”—of its historical communalized experiences and 
lifeworlds. The components of synchronic or diachronic experiences thus remain 
sedimented throughout history, in the different cultural traditions and worlds 
as the complex horizonal backgrounds of ever renewed experiences. This is the 
sense in which Husserl refers to the possibility of “irrational” (“pre-rational”) 
motivations of rational position-takings—practical, evaluative, or theoretical 
(Hua XXXVII, §23, Beilage V). And this also opens the possibility of individual 
and collective cognitive biases, even in the most advanced scientific research.

6. Revisiting the “practical” impossibility of the co-generative 
constitution of a “one world” 

As already mentioned, the intersubjective, historical, generative constitution 
of theoretical “truths” (higher “objective unities”), such as those of mathematical 
sciences, was an ancient Greek “discovery.” However, this process is mutatis 
mutandis the same as those pertaining to every cultural production. This is due to 
the fact that from passive to active life, throughout history, and from generation 
to generation, all spheres of consciousness and reason (cognitive, evaluative, 
volitional) are essentially intertwined—notwithstanding that in each case, the 
interest of one sphere prevails, while the others motivate from the background.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid

Rosemary Rizo-Patrón Lerner202

6.1. A “fundamental irreducibility”

However, Steinbock seems to suggest that there might be a radical 
difference between theoretical-objective products of science and other domains. 
Specifically, he observes that there is a “fundamental irreducibility”—in the 
“ethical-axiological” domain—“of the structure homeworld / alienworld” due 
to “generative reasons,” such that both poles “cannot be synthetized into a ‘higher 
unity’ taking the form of an encompassing ‘one world.’” In contrast, only a 
co-generative constitution of scientific objectivity, as a “rational synthesis of actual 
and possible homeworlds of lower-order homeworlds,” could be “theoretically” 
possible (Steinbock 1995, 237). In his view, Husserl’s analyses that deal with the 
“structure homeworld / alienworld”—and with the possibility of a “higher unity” 
arising from that dichotomy—are not in fact dealing with broader, sociological 
or culturally-oriented problems. Instead, they stem from a mainly theoretical 
interest, that of descriptively examining the teleological generativity of European 
scientific reason. It is only “at times,” says Steinbock, that “Husserl is profoundly 
sensitive to the irreducibility of homeworld / alienworld through generativity,” 
referring to “alienness in terms of inaccessibility” (Steinbock 1995, 243).

Steinbock is additionally concerned as to whether it is an “ethical imperative 
to attain ‘the one world.’” He rejects this contention, arguing that if it were 
so, this “would be the attempt to overcome generativity, the very generative 
force that ‘ethical conscience’ was summoned to renew, not destroy.” In a 
speculative-Hegelian twist, or perhaps a Levinasian one, he seems to imply that 
to attain “the one world” is equivalent to having reached a seamless “identity” 
or “sameness.” This in turn would amount to the destruction (or “reduction”) 
of all “alterity.” Since “we cannot ethically take over” the “other’s” responsibility, 
then the “fundamental, axiological asymmetry of homeworld / alienworld” is 
unsurmountable—“it is expressed in an ethical impossibility of taking over the 
responsibility of the alien” (Steinbock 1995, 247).

Perhaps these contentions deserve a closer look in order to determine 
Husserl’s final views regarding the meaning of “objective truths” and “higher 
unities,” and even the notion of a “one world” in all cultural domains. 
And perhaps this will also allow us to give a more precise meaning to the 
aforementioned “inaccessibility.” In order to do so, I will start by connecting the 
problem of “difference” or “otherness” with Husserl’s theory of intersubjectivity, 
for the latter can be related to Husserl’s analyses of the structure “homeworld / 



Emotions, science, and generativity. A husserlian perspective

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid

203

alienworld.” I will then attempt to show in which sense some traits of Husserl’s 
theoretical truths, despite their rank and specificity, are not wholly dissimilar to 
those of other cultural domains. I will briefly appeal to Husserl’s notion of “ideals 
that lie in infinity” (“ideas in the Kantian sense”), as well as to the reach and role 
of emotions in the constitution of theoretical truths. 

One must naturally begin with perception and one of its most prominent 
“modifications”: empathy. Indeed, this lived experience is also a sort of 
“perception,” founded upon a straightforward, outwardly oriented one. However, 
empathy is specifically the apprehension of another’s inner self, hence it can never 
be a direct, immediate one. And yet it is an intuition founded on the perception 
of another’s body, and on the ensuing passive, associative apperceptions (and 
“pairing”) that lead us to conclude that the other’s body, like our own, is 
also moved by an analogous inner self (Hua I [1960], §§51-54). Hence even 
between two individual egos or subjects who mutually constitute an active “we,” 
there is never the possibility of annulling their mutual, irreducible “alterity.” 
Moreover, even in an isolated monadic ego’s self-perception, one never encounters 
a seamless field of “presence,” “identity,” or “sameness,” i.e., a solus ipse or a pure 
and “unique” “ownness” (Hua III/1, 93-94 [1982, 97]). Besides the essentially 
temporal dimension of monadic life that Husserl describes in its lowest primal 
strata as a “living standing-streaming present,” the so-called sphere of “presence,” 
“sameness,” and “ownness” always manifests itself as permanently intertwined 
with “absence,” “difference,” and “otherness.”24

6.2. The “transcendental articulation” of three intersubjective strata

In order to further address the “irreducibility” of the spheres of ownness 
and otherness that compose the structure “homeworld / alienworld,” we also 
need to pay attention to Husserl’s genetic account of social intersubjectivity 
against the background of instinctive intersubjectivity, where it has its “birth” or 
“transcendental beginning.”

Under the guise of a “monadological idealism”—namely, of a reflective 
approach to the alter ego’s constitution—Husserl’s theory of intersubjectivity 

24   Some of the arguments briefly summarized here have been previously developed in Lerner 
2010.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid

Rosemary Rizo-Patrón Lerner204

has mostly been known during the 20th century through his fifth Cartesian 
Meditation. He develops it there in view of a “transcendental theory of the objective 
world,” based upon the evidentiary nature of a strong meaning of transcendence as 
the ideal correlate of all the explicit and implicit lived experiences of each and every 
possible ego in general. However, this account belongs to a much larger context, 
the intricacies of which are to be found in countless analyses in his Nachlass (Hua 
XIII, XIV, and especially XV; Iribarne 1994, 28).

A methodological problem within the fifth meditation (Iribarne 1994)—the 
inadvertent and unclarified shift around §49, of which he only became aware after 
finishing his fifth meditation, from its initial reflective-static analyses into genetic 
analyses, each having different goals and gains (Hua XV, 50ff.; Bernet, Kern, and 
Marbach 1989, 145-149)—may explain much of the later misunderstandings of 
his theory of intersubjectivity.25 The fifth meditation only too briefly refers to two 
other strata—a social or cultural stratum and a “pre-reflective stratum.” However, 
when examined, a “transcendental articulation” among the three aforementioned 
intersubjective strata is made clear.26

25   The phenomenological reductions preceding each type of analysis lead to two very diffe-
rent original fields: the so-called “primordial” sphere (Primordinalsphäre) and the “sphere of 
ownness” (Eigenheitssphäre). The goal of Husserl’s static attempt was to carry out an eidetic-
structural description of the constitution of the “transcendental other.” Beginning with posi-
ted, constituted objectivities (including the alter ego) and the bracketing of their respective 
“positings,” they were retained as “transcendental clues” of a retrospective interrogation lea-
ding to the Primordinalsphäre of intentional lived experiences. Here empathy was singled out 
as announcing the sense and validity of the transcendental alter ego (Hua I [1960] §§43-49). 
Around §49, Husserl inadvertently changed course into a wholly different attempt: namely, 
to provide a genetic-worldly description of the constitution of the lived experience of empathy 
itself, as emerging from within the radically solipsistic sphere of ownness (Eigensphäre) of a 
monadic, concrete, embodied ego (Hua I [1960], §§49-58).
26   Julia V. Iribarne proposes a reconstruction of Husserl’s pluri-stratified “theory of intersub-
jectivity” according to two main perspectives, based on the texts published in Hua XIII, XIV, 
and XV. The first perspective distinguishes two levels of analyses, reflective and pre-reflective. 
The reflective analyses include the perceptual-empathic (static and genetic) approaches to the 
constitution of the alter ego (found in the fifth meditation), and the constitution of the cul-
tural or social intersubjectivity (see also Hua I [1960], §58). The pre-reflective analyses only 
include the genetic approach to instinctive intersubjectivity. The second perspective is that of 
a “unitary transcendental monadological theory” that articulates three strata of analyses: a 
“monadological idealism” (parallel to the former reflective static and genetic perceptual-
empathic approaches); a “social monadology”; and finally, a “pre-reflective monadology” (Iri-
barne 1994, 181-196; Lerner 2010, 159-161).



Emotions, science, and generativity. A husserlian perspective

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid

205

6.3. From instincts to history: The dialectics of the “inter-esse”27 

Husserl’s genetic phenomenology allows him to relate the individual 
development of the organic body—namely, the biological and psychological 
(onto-)phylogenesis studied by natural sciences—to its transcendental birth and 
genesis, hence to generative and historical problems. The transcendental “birth” 
or “beginning” already begins with the unborn, to which Husserl refers as a pre-
child (vorkindlichen Monaden, or Urkind) (Hua XV, 595). The newborn child 
“already has an oriented instinct,” namely, pre-acquired experiences as a fetus 
in the mother’s womb, such as perceptual horizons, sensorial data and fields, 
or higher habitualities (Hua XV, 605). Husserl reconstructs the process of self-
temporalization from the unborn pre-I to the newborn Urkind as a process of 
increasing “individuation.” However, at the very beginning, one can speak of 
proto-facts (Urfakta) irreducible to purely instinctive ones.28

Consequently, instincts and history are interwoven in a double sense. 
First, the immanent development of each monad from its pre-natal tendencies 
all the way to reason and universal intersubjectivity (a process characterized 
as teleological) is a factum. Second, at a biopsychic level, ever since the ego’s 
transcendental birth, its so-called “innate instincts” are already preceded and 
“motivated” by previous experiences (habitualities, tendencies, drives, and 
inclinations) inherited from past generations through the parents (Hua XV, 609). 
In this sense, the presence of others mediating this “historicity” (“teleology”) of 
instincts precedes the pre-reflective account of the alter ego’s constitution.

27   Bernhard Waldenfels’ reflections on the German word Verschränkung (interweaving, 
intertwining, overlapping) (1993, 53-56; 2001, 125-128) are helpful to clarify the “in-bet-
ween” nature presupposed in such terms as “inter-subjectivity” and “inter-culturalism.” Inter-
esse does not merely refer to the space that “mediates” between two or more members of a 
relationship or culture (such as in an interlocution, or an interaction). In all of these concepts 
the extremes of full coincidence (identity, fusion) or full distinction are to be rejected.
28   Inspired by Goethe’s Faust (preceding Wort, Sinn, or Kraft), Husserl too states: “Am 
Anfang ist die Tat” (Hua VI, 158 [156]), whereby he means: “[...] the irrationality of the 
transcendental factum” (Hua VIII, 490 [2019, 613]); the “irrational factum of the world’s 
rationality” (Kern 1975, 338); death, destiny, and the sense of history—which “is the great 
fact of absolute being” (Hua IX, 298-301 [1997, 176-179]; Hua 1, 106, 181-182 [1960, 72, 
155]; Hua VIII, 506 [633]). Finally, he admits that without the “factum transcendental ego,” 
“the eidos transcendental ego is unthinkable” (Hua XV, 385ff.). Our absolute reality or existence, 
as “primal contingency” (Urzufälligem), “has its foundation in itself, and in its groundless 
being (grundlosen Sein) it has its absolute necessity” (Hua XV, 386).



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid

Rosemary Rizo-Patrón Lerner206

Furthermore, Husserl’s genetic analyses of the pre-reflective, instinctive 
constitution of intersubjectivity distinguishes two orientations: 1) to the most 
tender age (whereby the paradigmatic case is the mother-child relationship); 
and 2) to the pre-reflective genesis of intersubjectivity at the deepest, instinctive 
level of adulthood, whereby the paradigmatic case is the satisfaction of sexual 
impulses.29 These remarkable analyses unveil the seminal presence of a primary 
otherness and difference within the ego’s most absolute ownness or intimacy ever 
since its “transcendental birth.” This peculiar structure of opposites—presence-
absence, symmetry-asymmetry—remains at the background of Husserl’s sui generis 
account of “social acts” and “plurality,” thus of social intersubjectivity (Hua I, 159 
[1960, 132]).

Husserl’s account of the constitution of the first community (from the “I” 
and the “thou” to the “we”), and the way it gradually acquires (and bestows) 
sense and validity, is long-winded and complex. Here we only need to recall 
a basic Husserlian distinction (as briefly mentioned in §1 above). From a real 
(psychophysical) perspective, there is an unsurmountable hiatus separating the 
individual monads of a communalized group. However, from a transcendental, 
intentional perspective, there is a spiritual interpenetration (Ineinandersein), an 
“intentional implication”—one that is “unreal,” albeit not imaginary— among 
individual monads that is reflected in their “mutual being for one another” 
(Füreinandersein) and in their actual and potential existence “with-each-other” 
(Miteinandersein) (Hua VI, 256-262 [1970, 253-259]; Hua I, 157-158 [1960, 
129-130]) within the open horizon of unlimited spatial-temporal nature.//

While social acts are mainly characterized by their “intention of 
communication” (Hua XIV, 166), they are preceded by the founding horizon 
of a passive instinctive constitution that includes the understanding: 1) of our 
bodies as organs; 2) of our surrounding sensible world; and 3) of our daily, 
instinctive needs (Hua XV, 442, n.). Furthermore, they require the “wakeful 
being of the I” (Wachsein des Ich) and “linguistic understanding.” Although it is 
not the only form of human communication, speech is nonetheless the essence 
of “social acts” and the basis of “personalities of a higher order” (Hua I, 160 
[1960, 132]).30 Husserl does not deal with the latter as “mere analogies” of their 

29   Both orientations presuppose the passive genesis of fields of sensations, associated 
kinaesthesia, and other sensuous (hyletic) processes and drives related both to passivity (Hua 
XV, 594) and to primary time-consciousness.
30   Cf. “the unity of a state, a religion, a language, a literature, an art” (Hua XIV, 194).



Emotions, science, and generativity. A husserlian perspective

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid

207

monadic members (Hua XIV, 201, 404),31 and they are also passively generated 
in a “communal genesis” (Gemeinschaftsgenesis) (Hua XIV, 221), prone to the d//
angers of an uncritical retrieval of the past, or of falling prey to the ideological 
extremisms typical of mass phenomena.

In sum, higher-order personalities constitute their specific cultural 
surrounding world (Hua I, 160 [1960, 132])—their familiar horizon from 
which they not only reach the natural world, but project themselves to the 
unknown horizon of other communities and alien cultural worlds. At all stages 
of these historical, generative processes, “what is a mutual externality from the 
point of view of naïve positivity or objectivity is, when seen from the inside, an 
intentional mutual internality” (Hua VI, 260 [1970, 257]).

6.4. A first step—from “homeworlds” to “alienworlds” 

Phenomenological descriptions of constitutive processes of “alienworlds” 
begin with descriptions pertaining to our own passive primordial sphere, 
following the course of several mediating, constitutive strata. From the lowest 
to the highest, our world appears oriented from a familiar “center” toward an 
increasingly unknown horizonal periphery. Husserl sought to uncover the specific 
(experiential, not factual) processes of the “social empathy” that allows us to 
shorten the gap between “homeworlds” and “alienworlds.” Simultaneously, he 
wished to unveil the “normative force” and “rational necessity” that compels 
humans to regard the theoretical possibility of a universal, all-embracing, unitary 
measure in every sense—epistemic, rational, evaluative, ethical, cultural, etc.—
and to feel the practical and axiological “need” for it.

As already mentioned, phenomenological analyses highlight the fact that 
“there are pre-forms of the alien within daily experience” (Hua XXIX, 44-45, 
387-389; Lohmar 1993, 70). These are encountered and gradually overcome 
since our birth, as in acquiring skills or in any common learning process (reading, 

31   They exhibit specific capacities (Vermögen), “characters,” “convictions,” representations, 
valuations, decisions, “habitualities,” memories, collective traditions, and sedimented truth-
meanings throughout their historical time—as growing, changing, aging, and even with a 
certain “bodily” dimension. They also evolve as “zero” (“central”) members of a larger inter-
subjective world, and their behavior regarding alien communities is comparable to that 
among individuals.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid

Rosemary Rizo-Patrón Lerner208

writing, calculating, sports, playing music, crafts, sciences, cultural disciplines, 
etc.) (Hua XV, 227-228, 233, 409ff.). These “differences” are frequently dismissed 
as trivial because every “homeworld” is immediately accessible, both cognitively 
and emotionally.32 The simplest “we” (the first “homeworld”) begins with the 
family and continues in concentric rings to the community, the homeland, 
and so forth. Initially, one identifies the world with one’s own “surrounding 
homeworld,” and “humanity tout court” with one’s own “closed humanity.” The 
“alienworld” not only appears as distant and unknown33—“colored” by our 
prejudices—but also as a threat to the notions of the world and the humanity that 
are forged from within our “homeworld.” At every stage, our spiritually colored 
concrete anticipations become fulfilled under certain “normalizing” criteria, 
whereby deceptive fulfillments or unfulfillments are viewed as “eccentric” or 
“mad.” Thus each historical worldview tied to a homeworld begins by claiming 
(and may never cease to claim) that it is the one and only worldview (Hua XXIX, 
45; Lohmar 1993, 88).

Now “even within a national world […] different subjective apperceptions” 
can coincide and “identify” “the same sun, the same moon, the same earth, the 
same sea” (Hua XXIX, 44-45, 387) as belonging to the same surrounding world. 
Thus by revealing “anticipations” of “the unknown in the style of that which is 
known to us” (Hua XV, 430) within one’s own homeworld, phenomenological 
descriptions demonstrate the possibility of the further expansion of every 
“homeworld” when encountering “alienworlds.”

6.5. A second step—beyond “homeworlds” and “alienworlds” to the 
“one” world

From that basis (the passive and active constitutive processes that begin 
in our own primordial sphere), Husserl then sought to understand why and 
how humans inevitably tend to constitute the meaning world (and a fortiori, 
that of “one world”). This “tendency” seems innate, and reminds us of Kant’s 

32   In sharing the same customs (ethoi) and traditions, gestures, and language, everyone 
learns since birth “what” things are “for,” “what ends” are pursued by people’s actions, etc. 
(Hua XV, 220ff., 224ff., 430-431).
33   The alienworld appears as a perceptual surrounding world with another “spiritual” sense 
(Hua XV, 432-433), “other ends in life, other convictions of all types, […] other practical 
modes of behavior, other traditions,” and other worldviews (Hua XV, 214).



Emotions, science, and generativity. A husserlian perspective

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid

209

description of the “transcendental illusion” (Schein) that inextricably drive us 
to transgress the limits of our experience even when the illusion’s components 
have been uncovered (Kant 1998, A 293-298 / B 249-B 355).34 

Husserl tries out more than one descriptive strategy, e.g., in the 1935 Vienna 
Lecture and in others he left unpublished in manuscripts written between 1931 
and 1937. The Vienna Lecture is the one most well known (Hua VI, 314-
348 [1970, 269-299]) and criticized. It led to the widespread interpretation of 
Husserl’s view as founding the idea of reason and science as a unitary measure 
for all humankind upon the mere projection of his own dominant European 
homeworld.35 Indeed, any argument that theoretically prioritizes a particular 
viewpoint over and against other perspectives—as universally valid for all—is, of 
course, an abusive generalization. To be fair, Husserl had always been aware that 
his role was not that of a “political influencer,” but of a “scientific philosopher” 
who had to prioritize his own “expertise,”36 albeit under the aegis of the “infinite 
(practical) idea”37 of radical self-responsibility as ultimately founding his “idea 
of philosophy” (Hua V, 139 [1989, 406]). Since World War I he firmly believed 
that humanity could be “unified” precisely under that “infinite idea” (Hua XXV, 

34   A “transcendental illusion” arises when reason claims that the “unconditional totalities” 
(ideas of reason) constituted by a regressive, inferential chain of conditions have a “scientific, 
objective” status (as in mathematics or physics). However, Kant appreciates that this tendency 
is an essential regulative principle not only for the sciences themselves (1998, A 602 / B 720 
passim), but most of all for pure reason’s highest interests and uses: for its practical use “if the 
will is free” (“what should I do?”), and for humanity’s eschatological end (“the ideal of the 
highest good”), if there is a future life for which we have become worthy (“what may I 
hope?”) (Kant 1998, A 797 / B 825ff.). 
35   Scheler and many others claimed that Husserl’s Vienna lecture strikes one as “logocentric” 
and “Eurocentric.”
36   Though Husserl sympathized with Arnold Metzger’s “The Phenomenology of Revolution: 
A Political Writing on Marxism and the Loving Community” (later published in Metzger’s 
Phänomenologie der Revolution. Frühe Schriften), he wrote to him (09.04.1919): “That is not 
my task, I am not called to lead mankind in striving for a ‘blessed life.’ […] I live purely 
conscious and by choice as a scientific philosopher […]. Not because I regard truth and 
science as the highest value. On the contrary: ‘The intellect is the servant of the will,’ thus I 
too am the servant of those who shape our practical life, of the leaders of humanity” (Hua 
Dok III/4, 409 [361]).
37   In the theoretical context of Ideas I, Husserl conceives the notion of “ideas in the Kantian 
sense” (Hua III/1 [1982], §§74, 83, 143) as “ideals” that, notwithstanding the fact that they 
lie beyond the reach of human cognition and practical realization, function as theoretical and 
practical guides or postulates (just as the North Star guides navigators and explorers). Thus he 
conceives them in analogy to geometrical asymptotes, namely, as straight lines that constantly 
approach a given curve, but do not meet it at any infinite distance.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid

Rosemary Rizo-Patrón Lerner210

44, 97-98, 267-284ff.; Hua XXXV, 203, 251; Hua VI, 347-348 passim). Thus 
when the 1935 lecture mentioned that Europeans do not tend to “Indianize” 
themselves, but rather that other cultures have historically tended to assimilate 
the theoretical ideal born in ancient Greece (Hua VI, 320 [1970, 275]), this 
did not refer to Europe as a historical factum or a “zoology of peoples,” but to 
Europe as the rational ideal of an infinite telos (an ultimately responsible “unified 
humanity”), even if the said ideal was born in that land. “The regulative idea 
speaks in the name of a philosophical radicalism that must remain stateless” 
(Lohmar 1993, 85-86, my emphasis). 

The 1931-1937 manuscripts offer a more nuanced and promising account 
(Hua XXIX, 41-46, 386-389), as Lohmar points out. They are also consistent 
with Husserl’s constitutive description of the genesis of universal entities from 
passivity to activity (Hua XI and Hua XXXI). Husserl reflects on the “utility” 
of the role played by world commerce at the time of the Greeks, and its 
contribution to the genesis of the notion of “supranationality” as a rational, 
universal idea (Lohmar 1993, 89). It was not a “third-person” contact with 
alien worldviews (transmitted orally or textually), but the personal, peaceful 
exchange between merchants—thus the “dynamics of the encounter among 
several cultures” and “the mediation among concurrent worldviews” (Lohmar 
1993, 88-89)—that led the Greeks gradually to acknowledge other alien 
worldviews as “homeworlds” with their own validities, and simultaneously the 
relativity of the “normal” views of their own homeworld, thereby dismantling 
their alleged “universal reach”: “Precisely this normality first breaks when human 
beings enter the alien nation’s vital space from their own national one” (Hua 
XXIX, 388),38 and gradually relativizes its own national myths. Husserl always 
viewed this process as an idea that could “only be realized […] in an infinite 
historical process”; however, “in this way it is, in fact, realizable” as an idea built 
upon “ultimate self-responsibility” as its “ultimate foundation” (Hua V, 139 
[1989, 406]; Hua VI, 275 [1970, 339-340 passim]). But it is not an idea that 
only concerns theoretical reason, for “reason allows for no differentiation into 
‘theoretical,’ ‘practical,’ ‘aesthetic,’ or whatever”; and because “being human 
is teleological being, and an ought-to-be,” this is a teleology that “holds sway 
in each and every activity and project of an ego” (Hua VI, 275-276 [1970, 
341]). In sum, it concerns an innate tendency in every human being toward a 

38   “In the context of humanities from different nations that communicate with each other 
peacefully, what to each was simply an existing world in a mere national mode of representa-
tion (regarding its validity) is itself transformed” (Hua XXIX, 45; Lohmar 1993, 91).



Emotions, science, and generativity. A husserlian perspective

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid

211

universal, unified telos, notwithstanding the latter is only “an idea residing in 
the infinite and is de facto necessarily [only] on the way” (Hua VI, 274 [1970, 
339]).

Consequently, we depart from Steinbock’s reading that this idea was for 
Husserl only possible for theoretical rationality, and that the “idea” of an ethics, 
a humanity, etc., beyond the irreducible structure “homeworld / alienworld” 
would be impossible for “generative reasons.” He is right in that it is not 
realizable in actus, but only as a movement of “self-understanding” “in infinite 
progress.” However, this is also a fortiori true for theoretical reason.

7. Conclusion: Emotions, epistemic values, and cognitive biases

To conclude, I wish to address three questions that arise from Husserl’s 
analyses: 1) whether the intentional structure of cognitive consciousness and 
reason underlies and prevails over all other forms of consciousness; 2) whether 
emotions in general as constitutive of values—be they moral emotions or 
something else (such as “private feelings” or “instincts”)—have any constitutive 
bearing on theoretical sciences; and finally, 3) whether theoretical scientists, 
even those guided by the highest “epistemic values,” are subject to unconscious 
motivations and cognitive biases.

7.1. Are emotions “non-founded” and “independent”? 

Values and biases are credited in general to the emotional sphere, a sphere of 
experience that humans share with other species. But according to Steinbock, 
as essential components of properly human experiences, they also reveal their 
unique dimension of autonomy and freedom (Steinbock 2014, 3-5). Although 
this latter discovery is credited to modern times, since then they have typically 
been sidelined until their gradual philosophical and scientific rehabilitation 
in the 19th century (Steinbock 2014, 5). Husserl, who studied philosophy 
and psychology under Brentano, is valued by Steinbock as a “herald” of this 
revival. However, like Scheler, Husserl wishes to give emotions an “original 
and unique phenomenological voice” (Drummond 2014, 3), with their own 
evidence and modalities—“an essentially different [intentional] structure 
[…] which concerns the person (and not simply the subject as perceiver or 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid

Rosemary Rizo-Patrón Lerner212

knower)” (Steinbock 2014, 7). Although Steinbock acknowledges that “relations 
of founding are multifarious,” unlike Husserl he claims the “independence” 
of emotions regarding the “founding” noetic-noematic form of objectivating 
intentionality, a “static appraisal” of constitutive strata that “is also the sense 
in which Husserl conceived of passive syntheses.” In his view, what is “at issue” 
here is neither the intentional character of emotions nor “the founding relation, 
[…] but the fact that the emotional sphere is said [by Husserl] to be founded in 
a more basic ‘epistemic’ intentionality,” with “the same kind of rational import” 
(Steinbock 2014, 10). Hence Steinbock’s work attempts to show that at least 
“moral emotions” are “irreducible both to epistemic acts, on the one hand, and 
to instinct or ‘private feelings,’ on the other.” And he adds that in contrast with 
other emotions and moods, they are moral because they are “interpersonal,” 
namely, “not self-grounding” (Steinbock 2014, 11-13).

We can agree that moral emotions do have a specificity, and—qua 
emotions—they do not have the “same rational import” as objectifying acts. A sui 
generis “interpersonal” spiritual dimension of moral emotions is also undeniable. 
However, Husserl’s phenomenological analyses reveal that although each 
monadic ego is a unique personal, psychophysical individual, its experiences—
as previously mentioned—are intentionally interconnected with those of others 
(in an essential Ineinandersein, Füreinandersein, and Miteinandersein). In this 
wider sense, then, not only moral emotions, but many lived experiences of 
other conscious or rational spheres are interpersonal. Moreover, we can wonder 
whether there are any essentially “self-grounding” experiences, including science’s 
specifically “theoretical attitude.” For even if in some contexts Husserl refers to 
basic perceptions as “founding” experiences, and thus as standing even when 
stripped of higher-level “founded” strata (judgments, emotions, will) (Hua III/1 
[1982], §§93-95), no experience can be absolutely self-grounding or possible in 
absolute isolation. Indeed, “no concrete mental process can be accepted as a self-
sufficient one in the full sense. Each is ‘in need of supplementation’ with respect 
to a prescribed concatenation, which is therefore not arbitrary according to its 
kind and form” (Hua III/1, 186 [1982, 198]). To be sure, the attentional interest 
that characterizes “objectivation, thinking, valuing, […] is not to be found 
in every mental process,” even though each mental process “can still include 
intentionality within itself.” But all spheres of conscious life are given within a 
spatial and temporal horizon wherein they are all intertwined. Moreover, to the 
potential field of perception, despite its “objective background,” “there belong […] 
mental processes of the actual background, such as the ‘arousal’ of pleasures, of 
judgments, of wishes, etc., at different distances in the background, or, as we 



Emotions, science, and generativity. A husserlian perspective

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid

213

can also say, at a distance from and a nearness to the ego, since the actual pure ego 
living in the particular cogitationes is the point of reference” (Hua III/1, 189 
[1982, 200]). 

Husserl’s “relations of founding” have also frequently been addressed 
as “logocentric,”39 a position that I believe needs to be nuanced. Husserl 
distinguished Geltungsfundierung and Genesisfundierung. As previously 
mentioned, the first—within the eidetic conception of phenomenology as first 
philosophy—was initially concerned only with active consciousness (a fortiori, 
reason) within a static description of the founding-founded strata. Specifically, 
it had in view the foundation of theoretical, practical, or valuative rational 
disciplines (such as logic, praxeology, or axiology). These disciplines accordingly 
unfold entirely within a predicative context, requiring the use of language 
(logos) (Hua III/1 [1982], §124). Moral philosophers who develop theories of 
values or manuals on ethical norms are not merely experiencing their emotions 
(compassion, trust, joy, spiritual rapture, surprise, horror, etc.), making decisions, 
or acting upon them. A theoretical shift of regard, a new attentional interest has 
stepped in, an “objectifying” intention that brings the “presentational basis” to 
the forefront in order to dissect those “pre-given” experiences, to describe and 
evaluate them, and finally to articulate them in coherent, structured judgments, 
and eventually in theories.40 Husserl later developed a different notion of 
foundation—Genesisfundierung—including both active and passive constitution, 
such that the latter is the ultimate source (Uranfang) and “primal ground” of all 
validations (Hua Mat VIII, 4). From a purely genetic point of view (not from 
the “attentional interest” of the theoretician)—including a phenomenological 
onto-phylogenetic account (Hua XV, 604 passim)41—everything indicates that 
the proto-passive experiential stratum is not initially “presentational.” However, 

39   The term was coined in the 1920s by the German philosopher Ludwig Klages and popu-
larized by French phenomenologists who criticized Husserl’s transcendental interpretation of 
phenomenology, an appraisal perhaps nourished by Georg Misch’s 1929 Lebensphilosophie 
und Phänomenologie.
40   “Logical acts only illuminate and render visible what is already there. They constitute only 
the logical forms, but not the proper rational contents of the parallel rational spheres apprehen-
ded in those forms. Indeed, I must reiterate: in order to understand from the deepest ground 
how this can be accomplished by the doxic acts and the higher logical acts—what is properly 
due to them […]—all of that demands very difficult further evidencing in the domain of the 
general essential structures of consciousness” (Hua XXVIII, 69, my italics).
41   The primal experiential stratum of the newborn child is “already of a higher level,” for (as 
we initially mentioned above) still in its mother’s womb—before any “hetero-affection” has 
yet taken place, and before there is a world for an I or a we (Hua Mat VIII, 199, 335; Walton 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid

Rosemary Rizo-Patrón Lerner214

as Steinbock rightfully stresses, “moral emotions” per se have their specificity 
as active, conscious, interpersonal, and spiritual experiences. Their intentional 
character, as constitutive of their own specific value-meanings, of their modes 
of itself-giving, of validating, and of their self-temporalizing structures, do not 
need to be founded on “objectifying” experiences.

7.2. Are theoretical sciences “axiologically neutral”?

My second question is whether emotions in general as constitutive of 
values—be they moral emotions or something else (such as “private feelings” 
or “instincts”)—have any constitutive bearing on theoretical sciences, on their 
research and statements, and if so, to what extent. Hence the issue is whether 
theoretical sciences (nomological or descriptive) are “axiologically neutral” 
(“value-free”) or not (“value-laden”).

Mirja Hartimo’s reflections on epistemic norms (2022) will guide us here. 
The term “epistemic values” was first coined by Thomas Kuhn (1977), as having 
a purely “objective” (theoretical) sense.42 But social epistemologists and feminists 
have also argued since the 1970s that a “plurality” of other epistemic values 
should be admitted in scientific research, including those contextually (socially 
or individually) motivated (Hartimo 2022, 235). Despite Husserl’s early “value-
free” position regarding theoretical research, his view evolves from the 1900/01 
Logical Investigations (Hua XVIII, XIX/1-2) to his 1936 Crisis (Hua VI), where 
he finally acknowledges the concurrence of heterogeneous sets of epistemic values 
(motivated by theoretical and historical/social factors) (Hartimo 2022, 235-
242). Husserl’s evolving views during those nearly four decades is not devoid of 
reversals, “striking contrasts,” and/or apparently incompatible assertions. 

On the one hand, he sharply distinguished the theoretical and emotional 
attitudes, notwithstanding their parallelism, and separated their rational acts and 

2017, 13)—the pre-ego has already functioned as a passive “center of affection and 
[kinaesthetic] action” (Hua XV, 605 passim).
42   “Objectivity, Value Judgment, and Theory Choice” (1977) is Kuhn’s response to “criticism 
directed at his The Structure of Scientific Revolutions (1962),” and is meant to “counter the 
claim that a choice of a paradigm or a theory is in his analysis necessarily arbitrary or irratio-
nal.” Habermas’s 1968 Knowledge and Human Interests also questioned logical positivism’s and 
Weber’s views on the “value-free” character of “scientific statements” (Hartimo 2022, 234).



Emotions, science, and generativity. A husserlian perspective

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid

215

theories (logic, axiology, praxeology),43 claiming the “primacy and autonomy 
of theoretical reason” (the “doxic sphere”) as founding the other two rational 
spheres—the valuative and the practical.44 He also considered that the objects 
studied by the sciences guided by the epistemic norms and values of “a genuine 
science” are disengaged from “all personal and social values” (Hartimo 2022, 
239-240). On the other hand, some of the same texts where he allegedly 
claims that theoretical truths are “value-free” seem to hold contrasting views. 
For instance, he raises “the question about the interwovenness of theoretical, 
axiological, and practical truth” (Hua III/1 [1982], §139);45 moreover, he asserts 
that the “personalistic attitude” is our “immediate, natural attitude towards the 
world and the people and things in it […] laden by various values,” thus that 
it is “more primary than the naturalistic theoretical attitude” (Hua IV, 183-
184 [193]).46 Since early on, he also acknowledges a “plurality of incompatible 
sets of theoretical values” correlative to different subject matters or objectivities 
(empirical vs. nomological; descriptive-morphological vs. exact and axiomatic, 
etc.) (Hartimo 2022, 243-244).47

However, these “evolving views” (which could appear to be reversals, 
“changes of mind,” nuances), are consistent with Husserl’s multifarious 
descriptive demands, which are all addressed in the 1930s (especially in the 
Crisis). In this text, apart from the strictly “epistemic” values and norms that 
Galilean and modern science embodies (§9), Husserl also decisively adds 
alternative contextual-cultural values as historically and socially constituting it. 
In the appendix on “The Origin of Geometry,” as also aforementioned (see §5 

43   For example, the mere linguistic expression of emotions is distinguished from the “neu-
tral” theoretical attitude in which these emotions are rationally justified (Hua XXVIII, 128-
129; Hartimo 2022, 236).
44   Ideas II reiterates the primacy of physical sciences, in which “theoretical objectivities are 
[intersubjectively] constituted as categorial objectivities,” having “excluded” (much like the 
epochē) the “valuing or practical acts” that “have essentially contributed” to their constitution 
(Hartimo 2022, 237-238). 
45   In 1906 Husserl had already expressed his need for a “critique of reason, a critique of 
logical and practical reason, of normative reason in general,” which would allow him to attain 
the “clarity” of the “the unity of outlook upon this world,” etc. (Hua XXIV, 443-444 [1994, 
493-494], my italics).
46   The naturalistic attitude is “subordinated” to the personalistic attitude, by “suppressing” 
it in “an apperceptive shift” (Hartimo 2022, 239; Hua IV, 195 [1993, 195]).
47   That is, “truth” and “non-contradiction” coincide with Kuhn’s list of epistemic values. Yet 
Husserl also adds the “spirit of critical self-justification,” along with his “reservations” regar-
ding the “illegitimate ‘absolutization’” or general “applicability” of every epistemic value to 
every “set of phenomena” (Hartimo 2022, 241; Hua XVII [1978], §§79-80 passim).



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid

Rosemary Rizo-Patrón Lerner216

above), these values are “often also a matter of interests and goals,” with an “inner 
structure of meaning” derived from a “historical cultural world” 48 (Hartimo 
2022, 246-247). 

In my view, Husserl does not “change his mind,” nor does he suggest 
“alternative models for scientific knowledge and rationality” (Hartimo 2022, 
246), but gradually develops an increasingly complex, systematic, and unified 
transcendental-phenomenological “theory of science.” If he has “reservations” 
regarding the “illegitimate ‘absolutization’” or general “applicability” of every 
epistemic value to every “set of phenomena,” it is precisely because their evidence 
and “truth-value” has in each case a “specific range” tied to a specific “constituting 
horizon-intentionality” that has to be taken into account (Hua XVII, 206-207 
[1978, 199]). The question of “what is truth?” in science necessarily demands 
the “task of a critique” of its evidences, as Hartimo rightfully underlines—not 
merely a “naïvely employed” critique, but the “deepest criticism” of scientific 
performances (a phenomenological-transcendental one), “in order to know 
what one actually has as ‘it-itself,’ and with what horizons one has it, when one 
has something in evidence, as a consciousness in the mode: having something 
itself ” (Hua XVII, 207-208 [1978, 200]). Transcendental phenomenology 
unveils the “hidden” horizons that are at work within the natural attitude, and 
shows how the scientists’ rational choices and positings are motivated from this 
background.

Consequently, all theoretical sciences are “value-laden,” guided not only 
by “purely” epistemic values, but also by the “typical specific likeness” of their 
cultural “situational horizons,” which is the reason why they will always require 
a “radical” critique of their evidences. Finally, scientific work is “communalized,” 

48   Hartimo sees a “striking contrast” in the Crisis between its two accounts of the theoretical 
constitution of ideal objectivities in §9 (“mathematization”) and in the appendix on “The 
Origin of Geometry” (“communication”) (2022, 246). In my view, they have different, but 
complementary, genetic-generative approaches to their historical constitution and to the sources 
of their “falsifications.” Galileo’s account in §9 depicts how the retrieval of Euclidean geometry 
in modernity gives rise to a wholly distorted view of mathematical physics—a merely powerful 
rational instrument to contrive hypotheses and theories is interpreted as an ultimate criterion 
to discern truth from falsehood, or is “substructed” as the ontological grid of reality in itself 
(Newton’s “hypotheses non fingo”) (Hua VI, 37, 41 [1970, 38, 42]). In contrast, “The Origin of 
Geometry” (see §5 above) focuses on the role both of oral communication in the genesis of 
ideal concepts and of written symbols and language to fix their meanings, without which they 
could not be transmitted, reactivated, and transformed thoughout the generations, although 
falsifications can also occur (see n. 22 above) (Hua VI, 372 [1970, 362]).



Emotions, science, and generativity. A husserlian perspective

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid

217

intersubjectively connected, and it is thus that sciences produce theoretical, 
axiological, and practical truths, subjected to historical “alterations of validity” 
(Hua VI [1970], §47), “paradigm changes,” or “scientific revolutions.”

7.3. Epistemic values and cognitive biases

My final question is whether theoretical scientists, even those guided by the 
highest “epistemic values,” are prone to eventual unconscious motivations that 
stem from the “‘psychic’ underground of the spirit” (Hua IV, 332-340 [1989, 
344-351]).49 In sum, the issue is whether they cannot avoid being vulnerable to 
cognitive and thus epistemic biases that are also reflected in the final constituted 
products of their rational activities (in their theoretical statements, hypotheses, 
theories, etc.).

Regarding this question, Husserl’s notion of horizon (actuality/non-
actuality) once again comes to the fore as an essential component to understand 
his conception of the interweaving of the three rational spheres and their 
ultimate grounding upon a sensuous, receptive, and passive dimension.50 
Again, the notion of attention—or “attentive interest” (whereby intentional 
lived experiences become “objectified”)—is pivotal for his understanding of 
the horizonal (temporal-intentional) structure of the “field of consciousness” as 
being extremely limited in scope.51 From 1893 (Hua XXXVIII, 159-189) up to 
the Crisis (§47) and Experience and Judgment (§§17-20 passim), Husserl observed 
that the attentive interest in an actual objectivity detached from its background 
is, in fact, passively guided by a non-actual (temporal) horizon of affections, 

49   This is a matter not only of the site of primal sensibility, but also of its “immanent teleo-
logy” whereby “the spiritually active” transforms into “a secondary sensibility” (a “sediment 
of reason”) that provides “the future ego-actions with pregivennesses,” and “ways of retrans-
formation back into activities” (Hua IV, 332-334 [1989, 344-345]).
50   Husserl’s development of his concept of horizon began with his 1891 research on the 
psychological sources of arithmetic (numbers), involving acts of “collective syntheses” against 
the background of their temporal succession, as well as on its logical sources and the role of 
“figural moments” when grasping groups and multiplicities. Husserl believed that the coinci-
dental and simultaneous publication of Ehrenfels’ discoveries in the latter’s Gestaltqualitäten 
and of his own Philosophy of Arithmetic was due to the influence exerted on both by Ernst 
Mach’s 1886 Beiträge zur Analyse der Empfindungen (Hua XII, 210-211 [2003, 223]).
51   Wundt observed the essentially limited scope of the “field of consciousness” (Hua XXX-
VIII, 91ff., 109ff., 159ff.), to which Husserl acquiesced, adding that certain “attentional 
marks” (empirical-subjective circumstances) motivate awareness (Hua XXXVIII, §23).



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid

Rosemary Rizo-Patrón Lerner218

habits, states of mind, and cognitive tensions (Byrne 2022; Walton 2017, 4). 
By further examining the increasingly complex horizonal intentional structures 
(Walton 2017, 6-8ff.), Husserl gradually came to acknowledge that it is from 
this passive, primal and secondary level (along with increasingly differentiated 
strata) that the active life of consciousness and of reason emerges in “ever higher 
functional structures” that render mundane objectifications possible. This same 
structure characterizes the practical, theoretical, and emotional interweaving of 
conscious and rational life in such a way that while the interest of one of the 
spheres is effectively and actually highlighted, the “interests” of the other spheres 
remain passively “motivating” from the horizonal “non-actual” (inaktueller) 
background (Hua IV [1989], §5). The Crisis clarifies that the horizonal structure 
of consciousness is tied to the communalized “universal a priori of correlation,” 
and that all the changes and alterations that affect our experiential and rational 
evidences, are grounded upon it (Hua VI [1970], §§46-47; Walton 2015, Ch. 
X passim). 

As seen in the previous conclusion (7.2, above), the rational position-takings 
of every theoretical science (either nomological or descriptive)—including formal 
logic and ontology, axiology, and praxeology—are motivated both by rational 
“epistemic values” and by socially and culturally situated interests and goals. But 
scientists’ rational, theoretical positings can also hide or disguise irrational (pre-
rational) motivations triggered by the passive, non-actual, horizonal background 
of consciousness—without fully determining them (Hua IV, 332-338 [1989, 
344-351]; XXXVII, §23, Beilage V).52 Hence Husserl believes that all scientists 
have the radical responsibility to subject their assumptions, epistemic norms, 
goals, and motivations to a permanent, radical, and humble self-critique, and 
thus to be willing to redirect the course of their theoretical, axiological, and 
practical position-takings if needed according to ever new evidences—even if 
this means to embark on an open-ended effort of “infinite tasks.”

52   Husserl’s findings have previously been confronted with recent scientific research in 
psychology, neurology, and cognitive sciences (Lerner 2022, 185-211). They all shed light on 
the hidden motivations of our rational position-takings, which are not primarily theoretical 
(governed by our brain’s frontal neocortex)—hence concerned with what we believe or do—
nor are they even related solely to our decisions and actions (governed by the middle brain, 
which controls how we do things). Instead, the strongest motivations, including motivations 
for rational positings, stem from the emotional limbic center (the “psychophysical heart”), 
hence from the brain’s most primitive layer, one that humans share with non-human animals. 



Emotions, science, and generativity. A husserlian perspective

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid

219

A simple example will provide my final conclusion. Known as one of the 
most brilliant theoretical physicists and scientists of all times, Albert Einstein 
did not believe until 1931 that the universe was expanding, long after many 
of his contemporaries did, and even after the American astronomer, Edwin 
Hubble, had shown him empirically observed and measured astronomical 
data (the light redshift emitted by far-away galaxies). In accordance with his 
1915 “general theory of relativity,” he had conceived the universe since 1917 
as homogenous, static, spatially curved, infinite, and forever immutable (some 
say, influenced by Spinoza). In 1927, a young Belgian astrophysicist, the Abbé 
George Lemaître, who had just obtained his PhD from the Catholic University 
of Louvain, published a paper53 concluding that the universe was expanding. 
Einstein admitted that Lemaître’s mathematics was impecable, but bluntly 
dismissed his paper, saying, “from the point of view of physics this seems to 
me abominable.” For Einstein, Lemaître’s cosmology “suggested too much 
the (theological) idea of creation.” Four years later, and after long discussions 
with astrophysicists of his generation, Einstein finally accepted the idea of an 
expanding universe, but not that of the beginning of the universe (not even a 
“natural beginning”), since he still felt that it resembled a “created” universe 
too closely.

Einstein’s case exemplifies the essential acknowledgement that every 
theoretical position-taking, even if it belongs to the “most intelligent human 
being alive,” is not only always culturally situated, but it is influenced by the 
“psychic underground” that is the inevitable, generative-historical heritage of 
individuals and social communities. Although both individuals and historical 
communities may hold firm to their beliefs as strictly and solely derived from 
purely rational premises, their assumptions are always interwoven within the 
horizon of pre-rational or even irrational motivations stemming from primal 
instincts and tendencies, or from previous convictions sedimented in secondary 
passivity—of which, of course, they know nothing and would probably deny. 

The phenomenologist’s task is not only to lay bare and describe these 
findings, but also to be aware that this also affects the scientific character 

53   Entitled “A homogeneous universe of constant mass and increasing radius accounting for 
the radial velocity of extra-galactic nebulae,” his paper combined Einstein’s equations of gene-
ral relativity with astronomical observations. Lemaître showed his paper to Einstein in Brus-
sels, during the 1927 Fifth Solvay Congress of Physics. Young Lemaître’s additional merit was 
that his paper was published even before Hubble had made known his findings (the “Hubble 
law”). Einstein did finally come to appreciate Lemaître’s cosmological contributions.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid

Rosemary Rizo-Patrón Lerner220

of phenomenology’s own work. That is why Husserl demands that the 
phenomenologist undertake a self-“critique” regarding the apodicticity and 
range of one’s own “transcendental experience and knowledge” (Hua I, 62 
[1960, 23]; see also §63). But the development of this claim belongs to another 
context.

References

Aguirre, Antonio. (2002). “Das intentionale Geflecht des Bewußtseinslebens.” In: 
Heinrich Hüni and Peter Trawny, eds. Die erscheinende Welt. Festschrift für Klaus 
Held. Berlin: Duncker & Humblot, 651-674.

Bernet, Rudolf, Kern, Iso, and Marbach, Eduard. (1989). An Introduction to 
Husserlian Phenomenology. Evanston: Northwestern University Press.

Bernstein, Richard J. (1983). Beyond Objectivism and Relativism: Science, Hermeneutics, 
and Praxis. Philadelphia: University of Pennsylvania Press. 

Byrne, Thomas. (2022). “The Origin of the Phenomenology of Attention.” Research in 
Phenomenology 52 (3), 425-441.

Derrida, Jacques. (1967). La voix et le phénomène. Introduction au problème du signe 
dans la phénoménologie de Husserl. Paris: Presses Universitaires de France.

Drummond, John (2014.11.07). “Review of Steinbock’s Moral Emotions: Reclaiming 
the Evidence of the Heart.”  Notre Dame Philosophical Reviews (https://ndpr.nd.edu/
reviews/moral-emotions-reclaiming-the-evidence-of-the-heart-2/).

Granel, Gérard. (1976). “Préface.” In: Husserl, Edmund. La crise des sciences 
européennes et la phénoménologie transcendantale. Trans. G. Granel. Paris: Éditions 
Gallimard, i-ix.

Hartimo, Mirja. (2022). “Epistemic Norms and their Phenomenological Critique.” 
In: Sara Heinämaa, Mirja Hartimo, and Ilpo Hirvonen, eds. Phenomenologies of 
Normativity: Norms, Goals, and Values. London and New York: Routledge, Taylor, 
and Francis Group, 234-251.

Heffernan, George. (2022). “The Question concerning Evidenz in Husserl’s Erfahrung 
und Urteil and Formale und transzendentale Logik.” Third International Research 
Summer School in Genetic Phenomenology, 14-21 August 2022. Warsaw: Institute 
of Philosophy and Sociology, Polish Academy of Science.

Husserl, Edmund. (1950ff.). Husserliana: Gesammelte Werke, Dokumente, Materialien 
(Hua, Hua Dok, Hua Mat). Den Haag / Dordrecht: Martinus Nijhoff / Kluwer 
Academic Publishers / Springer.



Emotions, science, and generativity. A husserlian perspective

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid

221

Hua I. (1950). Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge. Ed. Stephan Strasser = 
[of 41-183] 1960. Cartesian Meditations: An Introduction to Phenomenology. Trans. 
Dorion Cairns. The Hague: Martinus Nijhoff.

Hua III/1. (1976). Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen 
Philosophie. Erstes Buch: Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie. 
Ed. Karl Schuhmann = 1982. Ideas Pertaining to a Pure Phenomenology and 
to a Phenomenological Philosophy. First Book: General Introduction to a Pure 
Phenomenology. Trans. Fred Kersten. The Hague: Martinus Nijhoff.

Hua IV. (1952). Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen 
Philosophie. Zweites Buch: Phänomenologische Untersuchungen zur Konstitution. 
Ed. Marly Biemel = 1989. Ideas Pertaining to a Pure Phenomenology and to a 
Phenomenological Philosophy. Second Book: Studies in the Phenomenology of 
Constitution. Trans. Richard Rojcewicz and André Schuwer. Dordrecht: Kluwer 
Academic Publishers. 

Hua V. (1952). Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie. 
Drittes Buch: Die Phänomenologie und die Fundamente der Wissenschaften. Ed. Marly 
Biemel = [of 138-162] 1989. “Epilogue” [to Ideas I]. In: Husserl, Edmund. Ideas 
Pertaining to a Pure Phenomenology and to a Phenomenological Philosophy. Second 
Book: Studies in the Phenomenology of Constitution. Trans. Richard Rojcewicz and 
André Schuwer. Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 405-430.

Hua VI. (1954). Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale 
Phänomenologie. Ed. Walter Biemel = 1970. The Crisis of European Sciences and 
Transcendental Phenomenology: An Introduction to Phenomenological Philosophy. 
Trans. David Carr. Evanston: Northwestern University Press.

Hua VII. (1956). Erste Philosophie (1923/24). Erster Teil: Kritische Ideengeschichte. Ed. 
Rudolf Boehm = 2019. First Philosophy: Lectures 1923/24 and Related Texts from 
the Manuscripts (1920-1925). Trans. Sebastian Luft and Thane M. Naberhaus. 
Dordrecht: Springer, 3-205, 391-441.

Hua VIII. (1959). Erste Philosophie (1923/24). Zweiter Teil: Theorie der 
phänomenologischen Reduktion. Ed. Rudolf Boehm = 2019. First Philosophy: Lectures 
1923/24 and Related Texts from the Manuscripts (1920-1925). Trans. Sebastian Luft 
and Thane M. Naberhaus. Dordrecht: Springer, 207-390, 442-663.

Hua IX. (1962). Phänomenologische Psychologie. Vorlesungen Sommersemester 1925. 
Ed. Walter Biemel = [of 237-301]: 1997. The Encyclopædia Britannica Article. 
In: Husserl, Edmund. Psychological and Transcendental Phenomenology and the 
Confrontation with Heidegger (1927-1931). Ed. and trans. Thomas Sheehan and 
Richard E. Palmer. Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 83-196.

Hua XI. (1966). Analysen zur passiven Synthesen 1918-1926. Ed. Margot Fleischer = 
2001. Analyses Concerning Passive and Active Synthesis: Lectures on Transcendental 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid

Rosemary Rizo-Patrón Lerner222

Logic. Trans. Anthony J. Steinbock. Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 
39-274, 357-547, 577-634.

Hua XII. (1970). Philosophie der Arithmetik. Mit ergänzenden Texten (1890-1901). Ed. 
Lothar Eley = Philosophy of Arithmetic: Psychological and Logical Investigations with 
Supplementary Texts from 1887-1901. Trans. Dallas Willard. Dordrecht: Kluwer 
Academic Publishers.

Hua XIII. (1973). Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. 
Erster Teil: 1905-1920. Ed. Iso Kern.

Hua XIV. (1973). Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. 
Zweiter Teil: 1921-1928. Ed. Iso Kern. 

Hua XV. (1973). Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. 
Dritter Teil: 1929-1935. Ed. Iso Kern.

Hua XVII. (1974). Formale und transzendentale Logik. Versuch einer Kritik der logischen 
Vernuft, mit ergänzenden Texten. Ed. Paul Janssen = 1969, rpt. 1978. Formal and 
Transcendental Logic. Trans. Dorion Cairns. The Hague: Martinus Nijhoff.

Hua XVIII. (1975). Logische Untersuchungen. Erster Band: Prolegomena zur reinen 
Logik. Ed. Elmar Holenstein = 2001. Logical Investigations. Trans. J.N. Findlay, ed. 
Dermot Moran. 2 Vols. London: Routledge, Vol. 1, 9-161, 314-320.

Hua XIX/1, Hua XIX/2. (1984). Logische Untersuchungen. Zweiter Band, erster und 
zweiter Teile: Untersuchungen zur Phänomenologie und Theorie der Erkenntnis. 
Ed. Ursula Panzer = 2001. Logical Investigations. Trans. J.N. Findlay, ed. Dermot 
Moran. 2 Vols. London: Routledge, Vol. 1, 163-313, 320-324; Vol. 2.

Hua XXIV. (1984). Einleitung in die Logik und Erkenntnistheorie. Vorlesungen 1906/07. 
Ed. Ullrich Melle = [of 442-447] 1994. Personal Notes, September 25, 1906. In: 
Husserl, Edmund. Early Writings in the Philosophy of Logic and Mathematics. Trans. 
Dallas Willard. Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 490-497.

Hua XXV. (1987). Aufsätze und Vorträge (1911-1921). Mit ergänzenden Texten. Ed. 
Thomas Nenon and Hans Rainer Sepp = [of 3-62] 1965. “Philosophy as Rigorous 
Science.” In Husserl, Edmund. Phenomenology and the Crisis of Philosophy. Trans. 
Quentin Lauer. New York: Harper & Row, 71-147. 

Hua XXVIII. (1988). Vorlesungen über Ethik und Wertlehre 1908-1914. Ed. Ullrich 
Melle.

Hua XXIX. (1993). Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale 
Phänomenologie. Ergänzungsband: Texte aus dem Nachlass 1934-1937. Ed. Reinhold 
N. Smid.

Hua XXX. (1996). Logik und allgemeine Wissenschaftstheorie. Vorlesungen 1917/18, mit 
ergänzenden Texten aus der ersten Fassung von 1910/11. Ed. Ursula Panzer = 2019. A 



Emotions, science, and generativity. A husserlian perspective

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid

223

Logic and General Theory of Science: Lectures 1917/18 with Supplementary Text from 
the First Version of 1910/1911. Trans. Claire Ortiz Hill. Cham: Springer.

Hua XXXI. (2000). Aktiven Synthesen. Aus der Vorlesung “transzendentale Logik” 
1920/21. Ergänzungsbände zu “Analysen zur passiven Synthesen.” Ed. Roland Breeur. 
= 2001. Analyses Concerning Passive and Active Synthesis: Lectures on Transcendental 
Logic. Trans. Anthony J. Steinbock. Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 275-
355, 548-576.

Hua XXXV. (2002). Einleitung in die Philosophie. Vorlesungen 1922/23. Ed. Berndt 
Goosens. 

Hua XXXVII. (2004a). Einleitung in die Ethik. Vorlesungen Sommersemester 1920/1924. 
Ed. Henning Peucker.

Hua XXXVIII. (2004b). Wahrnehmung und Aufmerksamkeit. Texte aus dem Nachlass 
(1893-1912). Ed. Thomas Vongehr and Regula Giuliani.

Hua XLII. (2014). Grenzprobleme der Phänomenologie. Analysen des Unbewusstseins und 
der Instinkte. Metaphysik. Späte Ethik. Texte aus dem Nachlass (1908-1937). Ed. 
Rochus Sowa and Thomas Vongehr.

Hua Dok II/1. (1988). Eugen Finks VI. Cartesianische Meditation. Vol.1. Die Idee einer 
transzendentale Methodenlehre. Ed. Guy van Kerckhoven = 1995. Fink, Eugen. 
Sixth Cartesian Meditation: The Idea of a Transcendental Theory of Method. With 
textual notations by Edmund Husserl. Trans. Ronald Bruzina. Bloomington and 
Indianapolis: Indiana University Press.

Hua Dok III/1-10. (1994). Briefwechsel. Ed. Karl Schuhmann with Elisabeth 
Schuhmann.

Hua Dok III/3. Die Göttinger Schule.

Hua Dok III/4. Die Freiburger Schüler = [of 407-414] 1981. [Letter to] Arnold Metzger 
[September 4, 1919]. Trans. Erazim Kohák. In: Husserl: Shorter Works. Ed. Peter 
McCormick and Frederick A. Elliston.  Notre Dame: University of Notre Dame 
Press, 360-364.

Hua Dok III/6. Philosophenbriefe.

Hua Mat VIII. (2006). Späte Texte zur Zeitkonstitution (1929-1934). Die C-Manuskripte. 
Ed.   Dieter Lohmar.

Husserl, Edmund. (1985). Erfahrung und Urteil. Untersuchungen zur Genealogie der 
Logik. Ed. Ludwig Landgrebe. 6th ed. Hamburg: Meiner = 1973. Experience and 
Judgment: Investigations in a Genealogy of Logic. Trans. James S. Churchill and Karl 
Ameriks. London: Routledge and Kegan Paul.

Iribarne, Julia V. (1994). Husserls Theorie der Intersubjektivität. Trans. M.-A. Herlyn 
and Hans Rainer Sepp. Freiburg and München: Verlag Karl Alber.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid

Rosemary Rizo-Patrón Lerner224

Kant, Immanuel. (1968). Kritik der reinen Vernunft. 1-2 vols. Ed. W. Weischedel. 
Werkausgabe Bd. III-IV. Frankfurt: Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft = 1998. 
Critique of Pure Reason. Trans. and ed. P. Guyer and A.W. Wood. Cambridge: 
Cambridge University Press.

Kern, Iso. (1975). Idee und Methode der Philosophie. Leitgedanken für eine Theorie der 
Vernunft. Berlin: De Gruyter.

Kuhn, Thomas. (1970) (1962). The Structure of Scientific Revolutions. 2nd, enl. ed. 
Chicago: University of Chicago Press.

Kuhn, Thomas. S. (1977). “Objectivity, Value Judgment, and Theory Choice.” In: 
Kuhn, Thomas S. The Essential Tension: Selected Studies in Scientific Thought and 
Change. Chicago: University of Chicago Press, 320-339.

Lerner, Rosemary R.P. (2010). “Thinking of Difference and Otherness from a 
Husserlian Perspective.” In: Thomas Nenon and Philip Blosser, eds. Advancing 
Phenomenology: Essays in Honor of Lester Embree. Dordrecht: Springer, 157-172.

—. (2022). “From Reason to Love? Or from Love to Reason? The Role of Instincts.” 
In: Anthony J. Steinbock, ed. Phenomenology and Perspectives on the Heart. Cham: 
Springer, 185-211. 

Lohmar, Dieter. (1993). “Zur Überwindung des heimweltlichen Ethos.” In: R.A. Mall 
and Dieter Lohmar, eds. Philosophische Grundlagen der Interkulturalität. Amsterdam 
and Atlanta: Editions Rodopi B.V., 67-95.

Lyotard, Jean-François. (1989). “Argumentation et présentation. La crise des 
fondements.” In: André Jacob, comp. Encyclopédie Philosophique Universelle, I. 
Paris: L’Univers Philosophique.

Ricoeur, Paul. (2004) (1986). À l’école de la phénoménologie. Paris: Vrin.

Steinbock, Anthony J. (1995). Home and Beyond: Generative Phenomenology after 
Husserl. Evanston: Northwestern University Press.

—. (2014). Moral Emotions: Reclaiming the Evidence of the Heart. Evanston: 
Northwestern University Press.

Waldenfels, Bernhard. (1993). “Verschränkung von Heimwelt und Fremdwelt.” In: 
R.A. Mall and Dieter Lohmar, eds. Philosophische Grundlagen der Interkulturalität. 
Amsterdam and Atlanta: Editions Rodopi B.V., 53-65. 

—. (2001). “Mundo familiar y mundo extraño. Problemas de la intersubjetividad y de 
la interculturalidad a partir de Edmund Husserl.” Trans. Guillermo Hoyos Vasquez. 
Ideas y valores, nº 116, 119-131.

Walton, Roberto J. (2015). Intencionalidad y horizonticidad. Bogotá / Cali: Aula de 
Humanidades / Universidad San Buenaventura.



Emotions, science, and generativity. A husserlian perspective

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 187 - 225. UNED, Madrid

225

—. (2017). “Horizonality and Legitimation in Perception, Affectivity, and Volition.” In: 
Roberto Walton, Shigeru Taguchi, and Roberto Rubio, eds. Perception, Affectivity, 
and Volition in Husserl’s Phenomenology. Cham: Springer, 3-20.

Wolin, Richard. (2015). Heidegger’s Children: Hannah Arendt, Karl Löwith, Hans 
Jonas, and Herbert Marcuse. 2nd ed. Princeton: Princeton University Press.

Recibido 31-05-2024

Aceptado 03-10-2024





Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

ORIGEN FUNDACIONAL Y MEDITACIÓN 
HISTÓRICA EN EL MUNDO DE LA VIDA 

(LEBENSWELT). CONFLUENCIAS ENTRE 
EDMUND HUSSERL Y MARTIN HEIDEGGER

FOUNDATIONAL ORIGIN AND HISTORICAL 
MEDITATION ON THE  LIFE-WORLD 

(LEBENSWELT). CONFLUENCES BETWEEN 
EDMUND HUSSERL AND MARTIN HEIDEGGER

Ángel Xolocotzi Yáñez

Benemérita Universidad Autónoma de Puebla
angel.xolocotzi@correo.buap.mx

Resumen: La publicación del libro de Anthony Steinbock en 1995 sobre gene-
ratividad (Home and Beyond: Generative Phenomenology after Husserl) abrió líneas de 
investigación que en su momento no contaban con una amplia base documental. La 
aparición de gran parte de la obra tanto de Edmund Husserl (en Husserliana) como 
de Martin Heidegger (en la Gesamtausgabe) en las últimas décadas han confirmado y 
ampliado lo anticipado por Steinbock, especialmente en lo referente al lugar que ocu-
pa la tematización del “mundo de la vida” (Lebenswelt). El presente artículo despliega 
algunas de las confluencias entre ambos fenomenólogos, especialmente en la década de 
los años 30 a partir de la meditación histórica. Con ello se busca comprender, por otras 
vías, no solo la idea de fenomenología generativa, sino a su vez confirmar el hecho de 
que la empresa fenomenológica efectivamente puede ser aprehendida como un trabajo 
generacional concreto.    

Palabras clave: fenomenología generativa,  Anthony Steinbock, mundo de la vida, 
meditación histórica, pensar ontohistórico



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

Ángel Xolocotzi Yáñez228

Abstract: The publication of Anthony Steinbock’s 1995 book on generativity 
(Home and Beyond: Generative Phenomenology after Husserl) opened lines of research 
that at the time were not well documented. The publication of much of the work of 
both Edmund Husserl (in Husserliana) and Martin Heidegger (in the Gesamtausgabe) 
in recent decades has confirmed and extended what Steinbock anticipated, especially 
with regard to the place of the thematization of the “lifeworld” (Lebenswelt). The present 
article unfolds some of the confluences between the two phenomenologists, especially in 
the 1930s, on the basis of historical meditation. The aim is not only to understand the 
idea of generative phenomenology in other ways, but also to confirm the fact that the 
phenomenological enterprise can indeed be apprehended as a concrete generational work.  

Keywords: Generative Phenomenology, Anthony Steinbock, Life-world, Historical 
Meditation, Ontohistorical Thinking

1. Introducción

A través del estudio de la dimensión generativa en la fenomenología de 
Edmund Husserl encontramos en el camino publicaciones, como la pionera 
Home and Beyond: Generative Phenomenology after Husserl1 de Anthony Stein-
bock, que resultan esclarecedoras en torno a aquello dado por sentado como 
temática propia de la fenomenología en general.

A pesar de que la fenomenología de Husserl no difundió de forma explícita 
una dimensión generativa, Steinbock ha mostrado fehacientemente la necesidad 
de tal título en la medida en que trasciende la génesis tal como sí fue desplegada; 
pues la fenomenología generativa, como aclara Steinbock, no significa “una ter-
cera dimensión metódica” frente a las ya diferenciadas fenomenología genética y 
estática. De éstas, la una aprehende las vivencias en dirección a la estructura de 
los fenómenos que aparecen, la otra se introduce en la historia de la conciencia y 
sus correlatos, mientras que el ámbito generativo —del que versa la fenomenolo-
gía desde el principio— se distingue debido a “los distintos tipos de fenómenos 
que se estudian de manera singular”2.

1   Para el presente artículo emplearemos la traducción de este libro, recientemente realizada 
por Rocío Garcés y Andrés Alonso, bajo el título: Mundo familiar y mundo ajeno. Fenomeno-
logía generativa.
2   Steinbock, A. J. Mundo familiar y mundo ajeno. Fenomenología generativa, ed. y trad. Rocío 
Garcés y Andrés Alonso, Sígueme, Salamanca, 2022, p. 394.



Origen fundacional y meditación histórica en el mundo de la vida...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

229

 En el transcurso de las últimas décadas ha sido abonado el legado fenome-
nológico con las lecturas y diálogos multilatitudinales, tal es el caso de la aten-
ción dada3 a la relación entre Edmund Husserl y Martin Heidegger. El estado 
actual de publicaciones y acceso a las fuentes permite, a partir de los trabajos de 
Eugen Fink y Ludwig Landgrebe, pasando por Klaus Held y Friedrich-Wilhelm 
von Herrmann hasta llegar a Roberto Walton y Alejandro Vigo4, confirmar los 
intentos de diálogo propuestos al inicio de la fenomenología. Steinbock no es la 
excepción al caso, ya que en el texto, ahora accesible en español, encontramos 
indicaciones para la oportunidad de llevar a cabo renovadas revisiones a la luz 
de la presente situación bibliográfica. 

Aun cuando sea lugar común el señalar la discusión en diversos niveles, entre 
ellos el concerniente a aspectos generativos, que posibilitan los ingentes legados 
de Husserl y Heidegger; en lo ulterior referiré sólo a aquellos que pudiesen ser 
relevantes para confirmar lo que Steinbock señaló5 sobre la posible interacción 
entre los fenomenólogos de Friburgo, o sea la “temporalización socio-histórica 
o la historicidad”6. 

Destacan en lo analizado por Steinbock, por un lado, las modificaciones de 
Husserl al tratamiento del “mundo de la vida”; lo que nos remite a la problemá-
tica nuclear: su acceso mediante una ontología y una filosofía trascendental. Por 
otro lado, la coincidencia temporal, en la década de los 30, de dicho tratamiento 

3   La importancia del legado tanto en Husserl como en Heidegger no es un asunto secunda-
rio, ya que hay que recordar que Husserl publicó en vida solo el 5% de lo escrito (no más de 
2,600 páginas); mientras que Heidegger sólo publicó alrededor de una sexta parte de lo 
redactado. Tanto Husserliana como la Gesamtausgabe constituyen una fuente imprescindible 
para pensar aquello bosquejado hace décadas, como es el caso de Steinbock. 
4   En la época actual, la bibliografía en torno a la relación fenomenológica entre Husserl y 
Heidegger es inabarcable; sin embargo, los autores aquí mencionados han sido consecuentes 
en proponer puentes que enlazan desde diversos aspectos ambas filosofías. 
5   Ibíd., p. 382.
6   Debido a la ausencia de fuentes, durante décadas se transmitió la idea de una cierta ahisto-
ricidad en la fenomenología husserliana. El estado bibliográfico actual descarta esta interpre-
tación. Al respecto puede consultarse el magnífico trabajo de Jesús M. Díaz Álvarez, Husserl y 
la historia, quien desde 2003 cuestionó el mencionado prejuicio. Tal idea fue difundida ini-
cialmente por H. W. Petzet en 1983 mediante sus Encuentros y diálogos con Martin Heidegger 
1929-1976. Ahí se narra la anécdota de que en un viaje de Husserl para dictar conferencias 
en Londres, este es acompañado al andén de la estación por Heidegger, quien le pregunta 
sobre la historia, a lo cual Husserl supuestamente habría respondido que la había olvidado 
(Petzet, H. W. Encuentros y diálogos con Martin Heidegger, 1929-1976, trad. Lorenzo 
Langbehn, Katz, Argentina, 2007, p. 110). 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

Ángel Xolocotzi Yáñez230

con el giro del pensar heideggeriano; del que destaca además su crítica tanto al 
carácter limitado de la ontología fundamental como a su unilateral aprehensión 
de la existencia. 

Lo anterior es sostenido en razón de la comunión del llamado “pensar onto-
histórico” o “pensar histórico del ser” —en que Heidegger apela a un concepto 
metafísico de existencia que tematiza lo histórico no partiendo de la fundación 
de sentido con base en la comprensión del Dasein, sino desde una meditación 
(Besinnung)— con la meditación husserliana del carácter histórico dada al menos 
desde 1923/24 en su lección sobre filosofía primera y en la conferencia sobre 
Kant y la filosofía trascendental en 1924 (ambos en HUA VII). Sin embargo, 
no será hasta una década después cuando encontremos en ambos pensadores 
elementos de la tematización de lo histórico para destacar aspectos generativos 
de la fenomenología a partir de lo que nombran “meditación”. 

A continuación, abordaremos esto mediante el siguiente despliegue: en pri-
mer lugar, haré alusión a la crisis de las ciencias y de la época, lo cual remite de 
una u otra forma en ambos pensadores a la Modernidad. Posteriormente haré un 
breve señalamiento a la coincidencia en los respectivos despliegues filosóficos para 
luego abordar el problema de lo histórico. En ese sentido será necesario hacer una 
corta referencia a los límites del tratamiento de lo histórico por parte de Heide-
gger en Ser y tiempo. De esa manera se justificará, en su abordaje ontohistórico, 
el empleo del término ‘meditación’ (Besinnung) al que aludimos en el presente 
texto. De forma conclusiva se harán observaciones al sentido de la meditación 
histórica durante la década de los 30 en ambos pensadores, en Husserl a partir 
de La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascendental (1936) y en 
Heidegger a sus tratados del ser, especialmente Meditación (1938-39). 

2.

En invierno de 1937/38 Martin Heidegger dictó la lección Preguntas fun-
damentales de la filosofía. “Problemas” selectos de “lógica”. Al hacer referencia a la 
situación del momento, especialmente al tematizar el papel de las ciencias, Hei-
degger alude a la progresividad de lo actual y al hecho de que precisamente por 



Origen fundacional y meditación histórica en el mundo de la vida...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

231

ello “todas las ciencias se hallan […] en una crisis”7. Dicha “crisis de la ciencia” 
no remite ni a la falta de representación de sus áreas en las cátedras universitarias 
ni al hecho de que hasta ese momento la ciencia no estuviese “suficientemente 
cercana a la vida”. Más bien, dice Heidegger, se trata de otra crisis que no pro-
viene de los acontecimientos de 1918 o 1933, ni siquiera del “vituperado siglo 
XIX”, sino “del comienzo de la modernidad”. 

Ambos filósofos, asumiendo que principia la modernidad con Descartes, 
enfatizan este parteaguas: Heidegger, en el marco de su historia del ser, y Husserl, 
en los enfoques de su fenomenología8. El motivo de este último, de acuerdo con 
Steinbock, es que el modo de proceder husserliano remite a Descartes porque ello 
demuestra en la fenomenología un primer enfoque de carácter “progresivo”, en 
contraste con uno posterior de carácter “regresivo”. En ese sentido Steinbock ana-
liza en gran parte de su libro como punto de partida al “mundo de la vida”. En 
la década de los 20 la orientación que toma el método trascendental husserliano 
deja claro que la apuesta de este no es por la indubitabilidad de corte cartesiano, 
sino por los presupuestos de la experiencia en cuanto tal. Es por ello que, como 
dice Steinbock, “el método trascendental queda definitivamente transformado”9 
pues no ocurre su proceder como una reflexión intuitiva inmanente, sino como 
un preguntar retrospectivo. El nombre que Husserl dará a este proceder es pre-
cisamente el elegido como hilo conductor en esta ocasión: Besinnung, la medita-
ción misma, una década antes de su mención por parte de Heidegger.

La vía alterna al camino cartesiano que se da en la década de los 20 y que, de 
acuerdo con Steinbock, “perfila un procedimiento que en los escritos posteriores 
de Krisis, por ejemplo, se respaldará con más convicción”10, hoy puede relacio-
narse tanto con las lecciones como con los manuscritos publicados con base en 
el legado de Husserl11.

7   Heidegger, M. Preguntas fundamentales de la filosofía. “Problemas” selectos de “lógica”, trad. 
Ángel Xolocotzi, Comares, Granada, 2008, p. 52.
8   Un trabajo pionero en este sentido es “La crisis del presente y el inicio de la filosofía. Acer-
ca de la relación Husserl-Heidegger” de Klaus Held.
9   Steinbock, A. J. Mundo familiar y mundo ajeno. Fenomenología generativa, Sígueme, Sala-
manca, 2022, p. 137.
10   Ibíd., p. 134.
11   Un trabajo reciente que actualiza lo aquí señalado es el de Javier San Martín y Jesús M. 
Díaz Álvarez, “Mundo de la vida y curso de la historia”.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

Ángel Xolocotzi Yáñez232

Ahora bien, como ya han reconocido múltiples fenomenólogos, Heidegger 
liga su perspectiva fenomenológica a esta vía husserliana conocida por él de 
forma directa, a más tardar en 1919, cuando no sólo se convierte en asistente 
de Husserl, sino que también visita las lecciones sobre naturaleza y espíritu12 del 
Herr Professor. En esas lecciones, como sabemos, Husserl retoma la posibilidad 
de una ciencia del mundo de la vida en tanto estética trascendental, la cual, por 
sus despliegues en torno al ámbito precientífico, será importante para destacar 
la dimensión preteorética con la que Heidegger hilará poco a poco su propuesta 
que, años más tarde, caracterizará como ontología fundamental. 

Así, el sujeto constituyente de mundo que en ese periodo es visto por Husserl 
como el sujeto de la actitud natural, arrancado de su tenencia del mundo y tema-
tizado en los diversos respectos en los que esta subjetividad aporta al sentido del 
mundo13; para Heidegger se tratará más bien del Dasein en su punto de partida 
cotidiano, analizado con vistas a su carácter de ser. En ambos sentidos, tanto 
Husserl como Heidegger plantean la posible tematización en términos de una 
ciencia, ya fuese la estética trascendental como ciencia del mundo de la vida o la 
ontología fundamental en tanto ciencia del ser14. 

Esta coincidencia temática de Husserl y Heidegger durante la década de los 
20 reincide de nueva cuenta en una modificación a esa visión. El cuidadoso tra-
bajo de Steinbock de 1995, reforzado ahora por la publicación de los volúmenes 
complementarios a la problemática del mundo de la vida15, deja ver los diversos 
niveles y sentidos de esta. Lo que él ahí llama “sentidos provisionales del mundo 
de la vida” contrasta con los conceptos trascendentales que, de alguna manera, 
despliegan un desarrollo diferente al de una ontología. Así, lo señalado por Stein-
bock, apoyándose en los parágrafos 37 y 51 de la Crisis en donde se plantea el 

12   El contexto de lo sucedido alrededor de Husserl y Heidegger en esa época puede leerse en 
el artículo del autor “Mundo circundante y mundo de vida en 1919. Contexto de la confron-
tación entre Husserl y Heidegger”.
13   Ibíd., p. 138.
14   Hay que recordar que antes de la “ontología fundamental” Heidegger pretendía consoli-
dar en sus primeras lecciones una “ciencia pre-teorética originaria”. Así lo indicaba en su 
primer curso como asistente de Husserl en 1919: “Se ha de romper con esta primacía de lo 
teorético, pero no con el propósito de proclamar un primado de lo práctico o de introducir 
otro elemento que muestre los problemas desde una nueva perspectiva, sino porque lo teoré-
tico mismo y en cuanto tal remite a algo pre-teorético” (Heidegger, M. La idea de la filosofía 
y el problema de la concepción del mundo, trad. Jesús Adrián Escudero, Herder, Barcelona, 
2005, p. 70).
15   Véase Hua XXIX y XXXIX.



Origen fundacional y meditación histórica en el mundo de la vida...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

233

paso de una ontología del mundo de la vida a una fenomenología trascendental 
del mundo de la vida16, coincide con el propio giro crítico de Heidegger, también 
en la década de los 30, a su ontología fundamental ampliamente conocido, su 
Kehre. Baste recordar que en una carta de Heidegger a Podewils, menciona el 
filósofo al año de 1930 como el “año de crisis de su pensar”17.

No es casual que en la década de los 30 encontremos no sólo una crítica a la 
ontología, sino el despliegue del análisis sobre la crisis de Occidente y, por ende, 
la necesidad de pensar su carácter histórico; pues si partimos de que la generati-
vidad es tanto el proceso de “generación” como aquel que tiene lugar por encima 
de las “generaciones”, nos vemos inevitablemente remitidos al proceso específico 
del movimiento histórico y social18. 

La remisión actual a las fuentes ha develado el desconocimiento que Heide-
gger y muchos otros tenían del tratamiento del mundo de la vida por parte de 
Husserl. Quizás, como ya anticipamos, Heidegger se quedó con la idea de una 
“ontología del mundo de la vida” sin tener conocimiento de los accesos poste-
riores a una fenomenología trascendental que más que abarcar la mencionada 
ontología, permitiera también desplegar problemas centrales de la generatividad, 
como el ámbito de lo histórico. Entre 1966 y 1974 se puede evidenciar la ausen-
cia de convencimiento en Heidegger sobre un origen propio y abarcante de lo 
histórico en la tematización de Husserl del “mundo de la vida”. Esto lo sabemos 
a partir de los diálogos del 3 de marzo de 1966 con Medard Boss en Zollikon 
y en una carta a Jean Beaufret, fechada el 30 de marzo de 1974; Heidegger 
primero cuestiona la originalidad de Husserl al señalar que “[…] después de la 
publicación de Ser y tiempo (1927) Husserl abandonó en cierta forma su posición 
cartesiana. Desde 1930 aparece en sus manuscritos el título “mundo de vida”19; 
lo que sugiere “[…] que la ‘Crisis’ no resultó orgánicamente de la propia obra 

16   Steinbock, A. J. Mundo familiar y mundo ajeno. Fenomenología generativa, Sígueme, Sala-
manca, 2022, p. 156ss.
17   Carta del 4 de julio de 1956, inédita, albergada en el Archivo de la Academia Bávara de 
las Bellas Artes, Carpeta AI. La Kehre heideggeriana ha dado mucho para escribir en las últi-
mas décadas, incluso hay un texto de J. Grondin (1987) que discute en torno a la fecha de su 
concreción. La apertura a los archivos y la publicación de casi la totalidad de la Gesamtausga-
be, incluyendo los Cuadernos negros, permite actualmente datar como posible fecha del 
“giro” el año en el que Heidegger rompe con el proyecto de Ser y tiempo, es decir, 1932, 
aunque él mismo señale en cartas como la citada, 1930 como el año del giro del camino. 
18   Ibíd., p. 258-259.
19   Heidegger, M. Seminarios de Zollikon, trad. A. Xolocotzi, Herder, Barcelona, 2013, p. 
224.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

Ángel Xolocotzi Yáñez234

de Husserl, sino que fue forzada desde afuera mediante la publicación de Ser y 
tiempo”20. A esto súmese la aseveración realizada en un seminario en 1968, donde 
Heidegger indica que la cuestión del “mundo de la vida” y la historicidad remiten 
a “intentos de una confrontación con ‘Ser y tiempo’ que estuvo condicionada por 
el hecho de que Husserl durante largo tiempo ha negado toda intervención de la 
tradición histórica en el planteamiento de cuestiones de la filosofía”21. 

Más allá de la falta de accesos y visión documental en torno a la pluralidad 
de caminos fenomenológicos en Husserl, queda claro, por lo que ahora podemos 
constatar en los Cuadernos negros, que Heidegger cuestiona22 precisamente el 
carácter científico de la fenomenología husserliana a partir de la supuesta ausen-
cia de estructuras que alcancen a aprehender plenamente el ámbito histórico. 
Por ello, la crítica a la cientificidad de la fenomenología coincide con la crítica a 
los alcances de lo histórico en su propio planteamiento ontológico fundamental, 
puesto que la ontología misma fue considerada en la lección de 1927 Problemas 
fundamentales de la fenomenología como la “ciencia crítica y trascendental del 
ser”; donde ciencia “es un tipo de conocimiento con vista al estar-develado como 
tal”23. Si esto puede ser uno de los motivos que incitaron el giro del pensar heide-
ggeriano, entonces conviene revisar brevemente algunos aspectos de lo histórico 
desplegados en Ser y tiempo para así divisar después la tematización ontohistórica 
al respecto y su cercanía a lo planteado por Husserl en torno a lo histórico. 

20   La carta inédita, albergada en el Archivo Literario de Marbach reza: La temática del 
“mundo de la vida” (Lebenswelt) es un asunto muy enmarañado y consiste en el intento impo-
sible de encerrar a la “analítica del Dasein”, determinada a partir de la pregunta por el ser en 
Ser y tiempo, dentro de la ciencia absoluta del ego trascendental, [bajo] el título “mundo de la 
vida”. Él requiere un tratamiento especial porque estoy convencido de que la “Crisis” no 
resultó orgánicamente de la propia obra de Husserl, sino que fue forzada desde afuera 
mediante la publicación de Ser y tiempo. Yo creo que Fink estuvo inmiscuido de modo esen-
cial en este “desarrollo” de Husserl (traducción propia).
21   GA 14, pp. 148-ss.
22   De ese modo se entiende la referencia que Heidegger inscribe en Reflexiones II en torno a 
las tres “tentaciones” que circundaron Ser y tiempo, donde la “cientificidad” de la fenomeno-
logía es una de ellas, a saber: “1) la postura de ‘fundamentación’ a partir del neokantianismo; 
2) lo ‘existencial’: Kierkegaard, Dilthey; 3) la ‘cientificidad’: fenomenología. A partir de aquí 
se define también la ‘idea de destrucción’”. (Heidegger, M. Cuadernos negros (1931-1938. 
Reflexiones II-VI), trad. Alberto Ciria, Trotta, Madrid, 2015, p. 67).
23  Heidegger, M. Problemas fundamentales de la fenomenología, trad. Juan José García Norro, 
Trotta, Madrid, 2000, p. 381.



Origen fundacional y meditación histórica en el mundo de la vida...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

235

3. 

La historicidad en tanto “elaboración más concreta de la temporalidad” es 
tematizada por Heidegger, así lo deja ver la introducción a Ser y tiempo, como 
una preparación para la segunda mitad no publicada del libro, que como sabe-
mos correspondía a una visión histórica24. Para ello se requería justificar la rela-
ción entre la historiografía y la historia.

En la búsqueda del carácter integral del Dasein se hace necesaria la tema-
tización de la historicidad; sin embargo, tratándose de una elaboración de la 
temporalidad, ésta debe ser el punto de partida para el análisis. Es decir, el nexo 
de vida a partir del cual se piensa la integridad del Dasein, abarcante de la trama 
de la vida en su duración entre el nacimiento y la muerte, no puede ser aprehen-
dido a partir de un carácter ajeno a la existencia. Por esta razón, en el parágrafo 
72 es mencionada “la movilidad específica de la existencia” como acontecer del 
Dasein (Geschehen). Tal acontecer posibilitará pensar el carácter histórico del 
Dasein mismo. Sin embargo, ya desde las primeras versiones de Ser y tiempo en 
lo expuesto al respecto, a decir del manuscrito de 1924 sobre el concepto del 
tiempo y la lección de 1925 sobre los prolegómenos para la historia del concep-
to del tiempo, Heidegger enfatizará la diferencia entre historia (Geschichte) y la 
ciencia histórica o la narración de esta en tanto historiografía (Historie)25. Lo que 
a la postre en Ser y tiempo se indica con claridad —y en coherencia con el hilo 
conductor de su ontología fundamental— que la historiografía se fundamenta 
en la historia: “La historiografía […] sólo es posible, en cuanto modo de ser del 
Dasein cuestionante, porque este último está determinado, en el fondo de su 
ser, por la historicidad”26. 

24   Por lo menos eso deja ver el parágrafo 8 de Ser y tiempo en donde el libro está planeado en 
una parte sistemática y una histórica. Como sabemos y como bien narra von Herrmann 
(1997), el único escrito que se publicó contiene la primera y segunda secciones de la parte 
sistemática. La tercera sección y la parte histórica fueron destruidas, de acuerdo con lo que el 
propio Heidegger apunta en una inscripción en sus Cuadernos negros:  “Desde luego que el 
tercer apartado de la primera parte, acerca de ‘Tiempo y ser’, que en la primera versión es 
insuficiente, habría que destruirlo” (Heidegger, M. Cuadernos negros (1931-1938. Reflexiones 
II-VI), Trotta, Madrid, 2015, p. 213).
25   El tratado El concepto de tiempo (1924) y la lección Prolegómenos para una historia del 
concepto de tiempo (1925) constituyen la primera y segunda versión, respectivamente, del 
tratado final redactado en 1926 y publicado en 1927 como Ser y tiempo. La historia de estas 
versiones puede leerse en el texto de von Herrmann La segunda mitad de Ser y tiempo (1997).
26  Heidegger, M. Ser y tiempo, trad. Jorge Eduardo Rivera, Trotta, Madrid, 2003, p. 41.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

Ángel Xolocotzi Yáñez236

Si se pregunta por el origen mismo de la historicidad del Dasein, Heidegger 
remite al carácter propio del Dasein. Tal como señala en los parágrafos 27 y 64 
de Ser y tiempo, lo impropio (uneigentlich) no es otra cosa que una modificación 
existencial de lo propio (eigentlich)27. Lo que sea el Dasein en sentido estricto es 
aquello marcado por la propiedad, es decir, aquello desplegado como la resolu-
ción precursora en que el Dasein se comprende arrojado por su poder ser finito, 
asumiendo por completo su facticidad. Es el retrotraerse del uno y del estado de 
publicidad gobernado por el “así se hace”, el hecho de ser mera posibilidad lo que 
conduce al Dasein a “entrar en la posibilidad de hacerse cargo de su ser más pro-
pio desde sí mismo y por sí mismo”28. No obstante, tiene que hacerlo como “ser-
en-el-mundo” que encuentra posibilidades ya dadas y no producidas libremente. 
De la asunción de su facticidad en tanto herencia, se abre a las posibilidades de 
contenido29: “hace entrega de sí mismo a sí mismo en una posibilidad que ha 
heredado, pero que también ha elegido”30. En Ser y tiempo Heidegger resume esto 
bajo el nombre de “destino” (Schicksal); con lo que pretende justificar el carác-
ter histórico común del Dasein en su coexistencia: “Conviviendo en el mismo 
mundo y resueltos a determinadas posibilidades, los destinos individuales ya han 
sido guiados de antemano”31. Por ello, la acotación del “acontecer pleno y propio 
del Dasein”32 se entiende a partir del propio carácter histórico en su generación.

Evidentemente, como ya han advertido algunos intérpretes, lo recién seña-
lado, incluyendo también la remisión a Wilhelm Dilthey, suscita múltiples inte-
rrogantes. ¿Cómo puede entenderse el sentido histórico del destino? ¿Qué papel 
juegan en ello las generaciones? ¿Cómo puede hablarse de lo histórico plenamen-
te más allá de la comprensión propia del Dasein?

27   Una profundización sobre la relación entre una apropiación propia e impropia la realiza el 
autor en el escrito: “Apropiación ontológico-fundamental y apropiación onto-histórica en 
Martin Heidegger” (2020).
28   Heidegger, M. Ser y tiempo, Trotta, Madrid, 2003, p. 280.
29   Al hablar de “posibilidades de contenido” se busca diferenciar de “posibilidades modales” 
como sería la propiedad e impropiedad ya mencionadas. Desde sus primeras lecciones en 
Friburgo, Heidegger buscó diferenciar las posibilidades de la vida fáctica especialmente a 
través de la mencionada nomenclatura en tanto Vollzugsmöglichkeiten y Gehaltsmöglichkeiten.
30   Heidegger, M. Ser y tiempo, Trotta, Madrid, 2003, p. 397.
31   Ibíd., p. 398.
32   Ibíd., p. 398.



Origen fundacional y meditación histórica en el mundo de la vida...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

237

Todas estas preguntas quedaron en medio de su despliegue porque, como ya 
anticipamos, el objetivo de Heidegger en los análisis de Ser y tiempo33 era lograr 
una preparación en su momento aclaratoria de “la tarea de una destrucción his-
toriográfica de la historia de la filosofía”34. 

El hecho de que la parte histórica de Ser y tiempo no haya sido publicada, 
truncó el objetivo del análisis de lo histórico tal cual fue bosquejado. Lo que 
dará pauta a repensar lo histórico más allá del objetivo planteado en Ser y tiempo. 
Un primer guiño sucede dos años tras la publicación de su opus magnum, en su 
libro sobre Kant de 1929 (Kant y el problema de la metafísica); ahí Heidegger, a 
partir de aquello señalado en el parágrafo 74 de Ser y tiempo de la asignación de 
superioridad de poder (Übermacht), aclara la posibilidad del destino de la liber-
tad finita del Dasein para asumir en ella la impotencia (Ohnmacht) de su estar 
abandonado a sí mismo35. 

En los textos de tránsito hacia el pensar ontohistórico, como en su libro 
sobre Kant, Heidegger ahonda sobre el sentido de la finitud aclarando que ésta 
no consiste en una determinación límite de la razón humana o la imposibilidad 
de una intuición creadora, sino que se trata de la asignación a la comprensión 
de ser; lo que implica que “solo hay algo semejante al ser, y tiene que haberlo, 
allí donde la finitud se ha hecho existente”36.  De esta forma, la interpretación 
de la historicidad del Dasein es enmarcada en la conjunción de la asignación 
impotente (Ohnmacht) al Dasein del abandono de sí en la contingencia de lo 
ente y de su asignación de superioridad de poder (Übermacht) a la comprensión 
del ser. A partir de la finitud del Dasein, donde la superioridad del poder de 
la comprensión del ser asume la impotencia del estar abandonado a sí mismo 
en “las contingencias de la situación abierta” de la existencia37, es propiamente 
comprendido el destino del Dasein en tanto histórico. 

33  Conviene señalar que a la par de la publicación de la Gesamtausgabe se ha dado también 
una renovada lectura de Ser y tiempo que permite la aprehensión de ciertos niveles de temati-
zación en donde no solo quedan claro los objetivos y alcances de lo publicado, sino que per-
miten divisar aquello planteado a otro nivel y que pudo haber sido retomado posteriormente, 
ese es el caso de lo histórico. Véase al respecto Heinz, M. y Bender, T. (eds) “Sein und Zeit” 
neu verhandelt. Untersuchungen zu Heideggers Hauptwerk, Meiner, Hamburgo, 2019.
34   Heidegger, M. Ser y tiempo, Trotta, Madrid, 2003, p. 404.
35   Ibíd., p. 397-ss.
36   Heidegger, M. Kant y el problema de la metafísica, trad. Gred Ibscher, FCE, CDMX, 
1996, p. 192.
37   Heidegger, M. Ser y tiempo, Trotta, Madrid, 2003, p. 398.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

Ángel Xolocotzi Yáñez238

Precisamente esa línea interpretativa, cuyo hilo conductor era la superiori-
dad del poder de la comprensión de ser sobre lo histórico, será cuestionada por 
muchos fenomenólogos. De modo ejemplar encontramos aquello que muchos 
años después señalara Jan Patocka en algunas cartas: 

Pero creo que tampoco es posible una filosofía de la historia a partir de 
él [Heidegger], porque el Dasein sí es histórico, pero la tradición óntica y 
su continuidad le son indiferentes. La esencia del ser humano se distingue 
del ser de las cosas, tal y como señala Heidegger, en tanto que el ser huma-
no es comprensor de ser [...] Ahora bien, dije en mi carta de ayer que no 
es conveniente, con Heidegger, “estirar” la comprensión del ser del Dasein 
únicamente a través de la comprensión de su ser, es decir, concebirlo de tal 
manera que toda comprensión del ser sólo se fundamente en la comprensión 
del Dasein en sí mismo. Esto no quiere decir que sea posible una compren-
sión del ser (o más bien una patencia del ser) no mediada por el Dasein. Más 
bien, puesto que el Dasein es, al fin y al cabo, ser-en-el-mundo, esta com-
prensión del propio ser debe ir acompañada al mismo tiempo de horizontes 
no desarrollados, pero explicables, que pueden desplegarse hasta el infinito, 
comparables al “tema del mundo de la vida” de Husserl38.

Como indicamos al inicio, la obra continuada de los fenomenólogos, apoya-
da ahora por la publicación de los legados, posibilita revisitar los giros realizados 
en la marcha y contrastar lo pensado, en este caso, por Husserl y por Heidegger. 
Tenemos pues que, los límites de la tematización de lo histórico por parte de 
Heidegger, en Ser y tiempo, concuerdan no sólo con su crítica a la ontología 
fundamental en tanto ciencia —como ya anticipamos— sino que también recu-
peramos el cuestionamiento al preponderante papel de la comprensión para la 
determinación de la finitud del Dasein, y necesariamente, de su modo de ser, 
o sea la existencia. Pues Heidegger de hecho reconoce que a lo largo de Ser y 
tiempo, se usa en múltiples ocasiones el término “existencia” como sinónimo de 
“comprensión”39. 

38   Carta de Patocka a Michalski del 31 de mayo/1 de junio de 1973, cf. Patocka, J. “Briefe 
an Krzysztof Michalski” en Studia Phaenomenologica VII, 2007, p. 101. 
39   Es significativo el inicio del parágrafo 64 de Ser y tiempo, “Cuidado y mismidad”, porque 
inicia con la mención de los momentos constitutivos del cuidado, en donde el primero lo 
constituye la “existencialidad”. A ello Heidegger añade una nota marginal en donde indica lo 
siguiente: “Existencia significa: 1. Todo el ser del Dasein; 2. Solamente el ‘comprender’” 
(Heidegger, M. Ser y tiempo, Trotta, Madrid,2003, p. 332). 



Origen fundacional y meditación histórica en el mundo de la vida...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

239

En una de las anotaciones posterior registrada en los Cuadernos negros, Hei-
degger señala que “Aquí resulta esencial, entre otras cosas, transformar el con-
cepto de existencia de un concepto existencial en un concepto metafísico”40. En 
esta dirección, nuestro autor explicita que la experiencia fundamental de su 
pensar no puede entenderse desde parcialidades ya que “no permite que uno solo 
de los ámbitos de lo ente se lo decrete exclusivamente como el normativo o el 
sustentante […]. Tampoco considera resuelta la apertura ni la articulación de 
los ámbitos de lo ente que usualmente resultan tradicionales, sino que persiste 
en ese ‘entre’ (Zwischen) que, quedando oculto él mismo, saca al descubierto la 
disposición para el otro inicio”41.

Ahora bien, si el carácter histórico del Dasein en tanto destino y posibilidad 
de las generaciones hunde su origen en la superioridad del poder de la compren-
sión, resulta entonces coherente que a la transformación que va del concepto 
existencial de existencia al metafísico, corresponda también una transformación 
de la determinación de lo histórico, más allá del señalamiento planteado en Ser 
y tiempo. 

La cuestión de lo histórico en el pensar de la historia del ser, desplegado 
por Heidegger en la década de los 30, presenta al menos dos diferencias con la 
ontología fundamental. En primera instancia, la tematización de lo histórico no 
busca sentar las bases para una posible destrucción historiográfica y, en segun-
do término, lo histórico no queda restringido a lo determinado desde la mera 
comprensión. 

Así, encontramos en los planteamientos de Heidegger la necesidad de visua-
lizar un origen diferente para la historia, distante de lo planteado en Ser y tiempo 
sobre la base histórica de la historiografía, pues en la ontología fundamental esta 
era interpretada en su carácter derivado. Tanto en los tratados de la historia del 
ser como en los Cuadernos negros, Heidegger deja ver ese punto. En Reflexiones 
VII, en 1938, así lo aclara: “[…] la historiografía nunca es el “opuesto” de la 
historia.  Ambas tienen esencias tan distintas que ni siquiera se las pone en una 

40  Heidegger, M. Cuadernos negros (1931-1938. Reflexiones II-VI), Trotta, Madrid, 2015, p. 
192.
41   Ibíd., p. 196.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

Ángel Xolocotzi Yáñez240

oposición”42. Por ello, en otras anotaciones Heidegger hará una auto-interpreta-
ción de lo planteado en Ser y tiempo: 

Durante mucho tiempo me resistí a ese conocimiento – que aflora desde 
mi preguntar la pregunta por la diferencia de ser – de que la técnica y la his-
toriografía son lo mismo en un sentido metafísico, pues yo aún me pensaba 
que la historiografía había echado raíces más profundas en la propia historia 
(cf. Ser y tiempo) (Cuadernos negros (1938-1939). Reflexiones VII-XI, pp. 
201s.). / Por eso, la repulsión de lo “historiográfico” (cf. La “destrucción” en 
Ser y tiempo) solo resulta esencial cuando la porta y la guía una meditación 
actuante, y para un pensar esencial esto significa: cuando la posición funda-
mental del ser humano en medio de lo ente en su conjunto se convierte en 
una decisión […]43.

Esto evidentemente conduce a retomar la existencia del Dasein en su dimen-
sión metafísica, que no es otra cosa que la dimensión histórica en su propio 
origen. Tal como se anuncia en la última cita, es menester de una meditación 
actuante la posibilidad de aprehender lo histórico en un origen diferenciado de lo 
historiográfico, es decir, en torno a un movimiento interno de la propia historia. 
Como sabemos, y bien destaca Steinbock, el término meditación (Besinnung), 
que cita Heidegger, fue empleado por Husserl desde la década de los 20. Vea-
mos eso para poder divisar la concordancia entre los pensadores en la década 
inmediata. 

4. 

Si retornamos a Husserl, percibimos que la pregunta por la génesis toma 
como uno de sus puntos de partida la génesis desde la perspectiva ontológica. Eso 
lleva entonces al planteamiento de una meditación retrospectiva. De esa forma, 
como enfatiza Steinbock, la estructura ontológica ligada a la fenomenología está-
tica funge como “hilo conductor de la pregunta retrospectiva por la génesis”44. 

42  Heidegger, M. Cuadernos negros (1938-1939). Reflexiones VII-XI, trad. Alberto Ciria, 
Trotta, Madrid, 2017, p. 98.
43   Heidegger, M. Cuadernos negros (1931-1938. Reflexiones II-VI), Trotta, Madrid, 2015, p. 
258 [Cursivas mías].
44   HUA XV, p. 617/ Steinbock, A. J. Mundo familiar y mundo ajeno. Fenomenología genera-
tiva, Sígueme, Salamanca, 2022, p. 133.



Origen fundacional y meditación histórica en el mundo de la vida...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

241

Si nos apegamos al abordaje de Steinbock sobre el movimiento regresivo de 
la fenomenología, hallamos un término clave que, como ya anticipamos, puede 
aproximarse a lo desplegado por Heidegger. Se trata del término “meditación” 
(Besinnung) y las palabras relacionadas con éste (Selbstbesinnung, Vorbesinnung, 
etc.). Steinbock refiere a dos momentos importantes en el abordaje del término 
por parte de Husserl, uno alrededor de su curso Filosofía primera y del texto sobre 
“Kant y a la idea de la filosofía trascendental”, es decir, respectivamente alrededor 
de 1924 y una década después en el contexto de la Crisis de las ciencias europeas 
y la fenomenología trascendental. Veamos esto.

Desde el inicio de la lección sobre filosofía primera, Husserl alude a la necesi-
dad de una “profunda meditación” de las fuentes que han motivado la situación 
espiritual del momento así como de “la entera estructura espiritual de esa huma-
nidad que se esfuerza sin tregua en un obrar espiritual tipificado y anquilosado”45. 
Para Husserl es evidente desde el comienzo de su lección que tal meditación “solo 
adquiere completa claridad cuando se la realiza a partir de la historia (Geschichte), 
que, interpretada desde el presente, esclarece a su vez y de manera totalmente 
comprensible ese presente”46. Por ello es necesaria esa “mirada histórica retros-
pectiva” (historische Rückblick). 

En el ciclo histórico que Husserl despliega durante las primeras 27 lecciones 
donde por vez primera busca reconstruir la historia del pensar filosófico como 
búsqueda de la filosofía primera de la que sabemos se exige la reducción feno-
menológica como presupuesto y su cumplimiento. El camino andado de Platón 
hacia Kant enfatiza la importancia de la meditación. En su texto sobre Kant, 
Husserl indica que “Una filosofía, y ante todo la ‘primera’ de todas las filosofías, 
que debe capacitar para una ‘crítica’ de todos y cada uno de los rendimientos de 
la razón, tiene que ir hasta el final en las auto meditaciones metódicas”47. Por 
eso en un anexo a una de las lecciones sobre Kant, Husserl indica que “parte 
de la esencia de la filosofía es que no inicia de forma ingenua, sino con una 
meditación sobre un inicio radical, de una ciencia radical, una ciencia última o 
incondicional, o sin presupuestos, y que entonces se inicia a sí misma dándose 

45   Hua VII, p. 7/ Husserl, E. Filosofía primera (1923/24), trad. Rosa Elena Santos, Editorial 
Norma, Bogotá, 1998, p.19  [Traducción modificada].
46   Ibíd., p. 19.
47   Hua VII, p. 237/ Husserl, E. “Kant y la idea de la filosofía trascendental” (1924), trad. 
Teresa Padilla en Textos breves de Husserl, Sígueme, Salamanca, 2019, p. 435.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

Ángel Xolocotzi Yáñez242

el inicio necesario como necesario. La filosofía sólo puede entrar en la vida con 
una meditación (Besinnung) y un inicio (Anfang)”48. 

Steinbock enfatiza la importancia de la mencionada meditación no solo en 
el sentido histórico, sino en el sentido metódico en tanto, como bien señala, 
ella no remite a una reflexión intuitiva inmanente, sino más bien se trata de 
una reflexión que “da un paso atrás hacia el mundo que se da por sentado en la 
experiencia”49, de modo que, el método trascendental queda así definitivamente 
transformado. Esta transformación sabemos que se explicita una década después 
en lo expuesto por Husserl en su Crisis. A pesar del seguimiento exegético que 
pudiese hacerse del término en las publicaciones de los textos complementarios 
sobre la Crisis, especialmente Hua XXIX y XXXIX, conviene recordar lo señalado 
en la Crisis al respecto. 

La primera mención de Husserl en el parágrafo 7 de la Crisis recuerda la 
introducción realizada en su filosofía primera. En ambos casos Husserl refiere 
a una crisis y la necesidad de meditar al respecto: “Nuestra primera meditación 
(Besinnung) nos ha hecho reconocer como hecho nocivo no sólo la situación 
fáctica presente y su indigencia, también nos ha recordado que nosotros, como 
filósofos, somos herederos del pasado en cuanto a la posición de fines que indica 
la palabra ‘filosofía’, en cuanto a conceptos, problemas, en cuanto a métodos”50. 

Es bien conocido que el despliegue realizado por Husserl para tematizar la 
crisis remite a la idealización del mundo llevada a cabo por la ciencia moderna y 
cuyo núcleo es pensado aquí inicialmente en referencia a Galileo y a Descartes, y 
en textos paralelos, como el traducido en español como “La tierra no se mueve” 
(1934), el énfasis recae en Copérnico51. 

En la caracterización metódica de la exposición del famoso parágrafo 9 de 
la Crisis, Husserl señala que la meditación histórica en la que se ha introducido 
para alcanzar una autocomprensión de la situación filosófica exige la claridad 

48   Ibíd., p. 375.
49   Steinbock, A. J. Mundo familiar y mundo ajeno. Fenomenología generativa, Sígueme, Sala-
manca, 2022, p. 136.
50   Hua VI, p. 16/ Husserl, E.  La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascenden-
tal, trad. Julia V. Iribarne, Prometeo, Buenos Aires, 2008, p.  61 [Traducción modificada].
51   Recordemos que se trata del texto escrito originalmente bajo el título: „Grundlegende 
Untersuchungen zum phänomenologischen Ursprung der Räumlichkeit der Natur“, publica-
do en Philosophical Essays in Memory of Edmund Husserl, Cambridge, (1940, p. 307-325). 



Origen fundacional y meditación histórica en el mundo de la vida...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

243

“respecto del origen del espíritu moderno”52, por ello la “consideración y crítica 
histórica se debe “proceder a partir de Galileo (e igualmente poco después, de 
Descartes)”53. Sin embargo, esta meditación no es exclusivamente histórica en un 
sentido que revise la historia de la filosofía, sino que surge a causa del “colapso” 
de la ciencia misma que, dicho sea por Husserl, trata de ser “una meditación de 
nosotros mismos”54. 

5. 

De la necesidad de una meditación de carácter histórico surgida principal-
mente a partir de una crisis cuyo análisis directo remite a la modernidad, se 
patentizan las coincidencias entre Husserl y Heidegger alrededor de la década de 
los años 30. Tanto en los tratados de la historia del ser, como en las lecciones y 
Cuadernos negros de esos años, se delinea aquello que Heidegger pretende desta-
car, especialmente como consecuencia de lo modificado a partir de su ontología 
fundamental. 

Como ya señalamos, lo pensado como destino en Ser y tiempo conjunta la 
superioridad de poder de la comprensión de ser y la impotencia de la contin-
gencia de lo ente en el abandono a sí mismo. En los Aportes a la filosofía, texto 
nuclear del pensar ontohistórico, Heidegger remitirá al esquema proyector de la 
comprensión y del fáctico abandono a sí mismo de la siguiente forma: “La inau-
guración a través del proyecto es sólo tal cuando sucede como experiencia del estar 
arrojado y con ello de la pertenencia al ser. […] Pero el estar arrojado se atestigua, 
y se atestigua sólo en los acaecimientos fundamentales de la oculta historia del ser 
y a saber para nosotros sobre todo en la indigencia [Not] del abandono del ser y 
en la necesidad de decisión”55.

La experiencia de la pertenencia al ser y la atestiguación en la historia del ser 
dejan ver la necesidad de la transformación del concepto existencial de existencia 
en uno de carácter metafísico, ya que, como se puede ver, Dasein y metafísica no 

52   Hua VI, p. 16/ Husserl, E.  La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascenden-
tal, Prometeo, Buenos Aires, 2008, p. 100.
53   Ibíd., p. 101.
54   Ibíd., p. 101 [Traducción modificada].
55   Heidegger, M. Aportes a la filosofía. Acerca del evento, trad. Dina V. Picotti, Biblos, Buenos 
Aires, 2003, p. 197 [Cursivas mías].



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

Ángel Xolocotzi Yáñez244

son dos temas filosóficos, sino precisamente la relación de ser del ser humano 
vista por un lado como pertenencia al ser, Dasein, y visto por otro lado como 
atestiguación en la historia, metafísica. En esto consiste el “giro” de la filosofía 
heideggeriana, donde el ámbito que destaca es la concepción de la filosofía en 
su carácter histórico. Por ello señala Heidegger que la historia del ser es sólo 
“[…] el nombre para el intento de volver a poner la verdad del ser [Seyn] como 
acaecimiento en la palabra del pensar […]”56. Con historia, Geschichte, del ser 
no se mientan momentos historiográficos en una sucesión cronológica, sino el 
acaecer mismo: “Lo histórico no significa la forma de aprehender ni explorar, 
sino el acaecer mismo”57. 

La meditación histórica que busca develar el acaecer en la propuesta heide-
ggeriana coincide58 con lo desplegado por Husserl en esos años al enfatizar la 
necesidad de tal meditación en que, a diferencia de lo historiográfico, lo deter-
minante sea la remisión al ocultamiento del sentido histórico y a la necesidad de 
decisión. Husserl lo señala así en la Crisis:  

Una meditación retrospectiva histórica (historisch) como esta que esta-
mos examinando es, pues, efectivamente la más profunda meditación de 
sí mismo hacia una comprensión de sí mismo, hacia aquello hacia lo que 
propiamente se quiere ir, hacia lo que se es como ser histórico. La meditación 
de sí mismo sirve a decisión y ella quiere decir aquí naturalmente, al mismo 
tiempo continuación de la tarea más propia, que de ahora en adelante es 
comprendida a partir de aquella meditación histórica y tarea elucidada, que 
en el presente nos es encomendada en común a nosotros59.

Para Husserl tal meditación es introducida por las preguntas retrospectivas; 
mientras que en Heidegger se trata de un preguntar más inicial.  En Husserl el 
paso a la meditación significa “hacer que reviva en su sentido histórico oculto 

56   Heidegger, M.  La historia del ser, trad. Dina V. Picotti, El Hilo de Ariadna, Buenos Aires, 
2011, p. 21 [Traducción modificada].
57   Heidegger, M. Preguntas fundamentales de la filosofía. “Problemas” selectos de “lógica”, trad. 
Ángel Xolocotzi, Comares, Granada, 2008, p.40.
58   Conviene aclarar que la reflexión presente en torno al sentido de lo histórico y sus posibles 
relaciones en Husserl y Heidegger no necesariamente se apegan a la diferencia en los términos 
Geschichte y Historie.
59   Hua VI, p. 73/ Husserl, E.  La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascenden-
tal, Prometeo, Buenos Aires, 2008, p 115.



Origen fundacional y meditación histórica en el mundo de la vida...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

245

la conceptualidad sedimentada”60; mientras que en Heidegger un aspecto de la 
meditación en el preguntar más inicial significa “saltar a la hasta ahora oculta 
historia del ser [Seyn] y con ello concebir la historia misma en totalidad más 
esencialmente que todo tipo de historiografía”61.

Sería apresurado decir que ambos fenomenólogos se refieren a lo mismo pura 
y simplemente; queda claro sin embargo,  que el énfasis en la crisis de las cien-
cias y su referencia a la Modernidad conducen a la tematización de lo histórico 
en donde coinciden en la remisión a un carácter inicial con aproximaciones de 
diverso rango. Husserl divisa que el horizonte problemático derivado de la crisis 
produce una nueva dimensión que “solo se abre por una meditación sobre ese 
mundo de la vida y sobre los seres humanos como sus sujetos, y solo se podrá 
hacer manifiesta cuando hayamos avanzado mucho más en el esclarecimiento del 
desarrollo histórico (geschichtlich) según sus fuerzas impulsoras más íntimas”62. 
Así, la intimidad de la meditación logra aprehender el carácter histórico de occi-
dente y el consecuente esclarecimiento de la motivación originaria de la historia. 
Análogamente ello conduce a la necesidad de decidir el rumbo de la actualidad, 
desde una consideración histórica, así Heidegger insiste en que “la meditación, 
como la unidad originaria, forzada y retenida por la decisión, de ese saber histó-
rico y de este interrogar, solo prepara la decisión”63.

6. Conclusión

A lo largo de las últimas décadas se han confirmado múltiples señalamientos 
indicados por Anthony Steinbock en 1995. Uno de ellos es el ejercicio genera-
cional en el que se ha llevado a cabo la fenomenología y que se ha ido comple-
mentando con las publicaciones de los legados. En ese marco se puede entender 
el punto que señaló Steinbock en alguna de sus observaciones conclusivas sobre 
el hecho de no subestimar “la influencia que tanto Dilthey como Heidegger 
ejercieron o podrían haber ejercido en el pensamiento de Husserl a la altura de 

60   Ibíd., p. 73/p. 114.
61   Heidegger, M. Meditación, trad. Dina V. Picotti, Biblos, Buenos Aires, 2006, p. 36.
62   Hua VI, p. 54/ Husserl, E.  La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascenden-
tal, Prometeo, Buenos Aires, 2008, p. 96.
63   Heidegger, M. Meditación, Buenos Aires, 2006, p. 36.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

Ángel Xolocotzi Yáñez246

la década de 1930”64. Sabemos que esa línea ha sido examinada y enriquecida 
gracias a la publicación de los legados, concretamente de los volúmenes XXIX y 
XXXIX de Husserliana. Sin embargo, como han enfatizado autores como Held 
y Walton, también pueden destacarse coincidencias en los respectivos modos de 
abordar los problemas, lo que por un lado refuerza el regreso a las cosas mismas 
en términos fenomenológicos, entreviendo cierta permeabilidad en los impulsos 
recibidos hacia ambas direcciones. 

De esa forma puede entenderse entonces la asimilación ontológica del “mun-
do de la vida” llevada a cabo por Heidegger en su “ser-en-el-mundo” y, a su vez, 
la inicial buena recepción que tuvo este tratamiento con sus problemáticas en 
Husserl; por lo menos así lo manifiesta el maestro en aquella famosa carta a 
Mahnke de finales de 1927 en donde acepta estar “gratamente sorprendido” por 
las “profundas intuiciones” contenidas en Ser y tiempo65. 

El despliegue de ámbitos de lo que en Husserl corresponde a la protohisto-
ria, y que tanto Held como Walton han destacado ampliamente, apertura a su 
vez otro espacio de diálogo, también al inicio de la década de los 30, entre los 
fenomenólogos de Friburgo, especialmente la tematización de la tierra y cielo 
con Husserl, y de la tierra y el mundo con Heidegger. El punto que aquí hemos 
tratado en torno a la meditación histórica es otro más de los posibles momentos 
del diálogo póstumo. Lo desplegado en estas líneas busca contribuir de cierta 
manera al trabajo generacional que se realiza en el ámbito fenomenológico. 

El intento realizado deja ver no sólo las críticas tanto de Husserl como de 
Heidegger a un planteamiento ontológico, sino que sus respectivas propuestas 
buscan aprehender los fenómenos en su abismalidad. La revisión por Heidegger 
hecha al alcance de la finitud del Dasein en el marco de Ser y tiempo exigió pos-
teriormente la necesidad de transformar el concepto existencial de existencia por 
uno metafísico aperturiente de la dimensión histórica tanto en su forma como 
en su alcance. 

Tal como ha reforzado Walton, y más allá del “isomorfismo estructural” 
planteado por Mohanty, entre Husserl y Heidegger hay puntos de convergencia 
que conducen a una “común indagación de un sentido interior de la historia 

64   Steinbock, A. J. Mundo familiar y mundo ajeno. Fenomenología generativa, Sígueme, Sala-
manca, 2022, p. 378.
65   Husserl, E. Briefwechsel, Band III: Die Göttinger Schule, Kluwer, Dordrecht, 1994, p. 462.



Origen fundacional y meditación histórica en el mundo de la vida...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

247

más allá de la exterioridad de los hechos”66. Precisamente esto último señalado 
por Walton y anunciado por Steinbock es el camino que decidimos explorar en 
esta aproximación. 

Conviene, por último, señalar que el trabajo de Steinbock ocupa un lugar 
en la historia de la fenomenología no sólo por los caminos ya abiertos y por los 
cuales han transitado cientos de investigadores, sino porque en esta dimensión 
histórica a la que nos hemos acercado, lo tematizado provino de lo futuro y deli-
neó el camino, incluso sin las fuentes con las que ahora contamos. Nos recuerda 
eso que Heidegger señala: “Lo histórico no es lo pasado, tampoco lo presente, 
sino lo futuro, aquello que está puesto en la voluntad, en la expectativa, en la pre-
ocupación. Eso no se deja considerar, sino que debemos meditar al respecto”67.

Bibliografía

Díaz Álvarez, J. M. Husserl y la historia. Hacia la función práctica de la fenomenología, 
UNED ediciones, Madrid, 2003.

—.; San Martín, J. “Mundo de la vida y curso de la historia”, en Agustín Serrano de 
Haro, Guía Comares de Husserl, Comares, Granada, 2021,  p. 219- 242.

Grondin, J. Le tournant dans la pensée de Martin Heidegger, PUF, Paris, 1987.

Heidegger, M. Kant y el problema de la metafísica, trad. Gred Ibscher, FCE, CDMX, 
1996.

—. Problemas fundamentales de la fenomenología, trad. Juan José García Norro, Trotta, 
Madrid, 2000.

—. Aportes a la filosofía. Acerca del evento, trad. Dina V. Picotti, Biblos, Buenos Aires, 
2003.

—. Ser y tiempo, trad. Jorge Eduardo Rivera, Trotta, Madrid, 2003.

—. La idea de la filosofía y el problema de la concepción del mundo, trad. Jesús Adrián 
Escudero, Herder, Barcelona, 2005.

—. Meditación, trad. Dina V. Picotti, Biblos, Buenos Aires, 2006.

66   Walton, R. Horizonticidad e historicidad, Editorial Aula de Humanidades, Bogotá, 2019, 
p. 248.
67   Heidegger, M. Preguntas fundamentales de la filosofía. “Problemas” selectos de “lógica”, 
Comares, Granada, 2008, p. 40.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

Ángel Xolocotzi Yáñez248

—. Prolegómenos para una historia del concepto de tiempo, trad. Jaime Aspiunza, Madrid, 
Alianza, 2006. 

—. El concepto de tiempo, trad. Jesús Adrián Escudero, Barcelona, Herder, 2008.

—. Preguntas fundamentales de la filosofía. “Problemas” selectos de “lógica”, trad. Ángel 
Xolocotzi, Comares, Granada, 2008.

—.  La historia del ser, trad. Dina V. Picotti, El Hilo de Ariadna, Buenos Aires, 2011.

—. Seminarios de Zollikon, trad. Ángel Xolocotzi, Herder, Barcelona, 2013.

—. Cuadernos negros (1931-1938. Reflexiones II-VI), trad. Alberto Ciria, Trotta, 
Madrid, 2015.

—.Cuadernos negros (1938-1939). Reflexiones VII-XI, trad. Alberto Ciria, Trotta, 
Madrid, 2017.

Heinz, M.; Bender, T. (eds), “Sein und Zeit” neu verhandelt. Untersuchungen zu 
Heideggers Hauptwerk, Meiner, Hamburgo, 2019.

Held, K. “La crisis del presente y el inicio de la filosofía. Acaerca de la relación 
Husserl-Heidegger” en A. Xolocotzi, Hermenéutica y fenomenología. Primer 
Coloquio, Universidad Iberoamericana, CDMX, 2003, p. 15.30.

Herrmann von, F.-W. La segunda mitad de Ser y tiempo. Sobre los problemas fundamen-
tales de la fenomenología de Heidegger, Trotta, Madrid,  1997.

Husserl, E. „Grundlegende Untersuchungen zum phänomenologischen Ursprung der 
Räumlichkeit der Natur“, en Marvin Farber (ed.), Philosophical Essays in Memory of 
Edmund Husserl, Harvard University Press, New York, 1940, p. 307-326.

—. [HUA VI] Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phäno-
menologie, Walter Biemel (ed.), Nijhoff, Den Haag, 1954.

—. [HUA VII] Erste Philosophie (1923/24). Erster Teil: Kritische Ideengeschichte, R. 
Boehm (ed.), Nijhoff, Dordrecht, 1954.

—. [HUA XV] Zur Phänomenologie der Intersubjektivität: Dritter Teil: 1929-1935, 
Kern Iso (ed.), Nijhoff, Den Haag, 1973.

—. [HUA DOK III/3] Briefwechsel, Die Göttinger Schule, Kluwer, Dordrecht, 1994.

—. La tierra no se mueve, trad. Agustín serrano de Haro, Facultad de Filosofía de la 
Universidad Complutense, Madrid, 1995. 

—. [HUA XXIX] Die Krisis der Europäischen Wissenschaften und die tranzendenta-
le Phänomenologie. Ergänzungsband: Texte aus dem Nachlass 1934-1937, Kluwer, 
Dordrecht, 1993.

—.  Filosofía primera (1923/24), trad. Rosa Elena Santos, Editorial Norma, Bogotá, 
1998.



Origen fundacional y meditación histórica en el mundo de la vida...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

249

—. [HUA XXXIX] Die Lebenswelt: Auslegungen der vorgegebenen Welt und ihrer Konsti-
tution, Sowa Rochus (ed.), Springer, Dordrecht, 2008.

—. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascendental, trad. Julia V. Iribar-
ne, Prometeo, Buenos Aires, 2008.

—. “Kant y la idea de la filosofía trascendental” (1924), trad. Teresa Padilla, en Textos 
breves de Husserl, Sígueme, Salamanca, 2019.

Patocka, J. “Briefe an Krzysztof Michalski”, en Studia Phaenomenologica VII, 2007.

Petzet, H. W. Encuentros y diálogos con Martin Heidegger, 1929-1976, trad. Lorenzo 
Langbehn, Katz, Argentina, 2007.

Steinbock, A. J. Mundo familiar y mundo ajeno. Fenomenología generativa, ed. y trad. 
Rocío Garcés y Andrés Alonso, Sígueme, Salamanca, 2022.

Walton, R. Horizonticidad e historicidad, Editorial Aula de Humanidades, Bogotá, 
2019.

Xolocotzi, A. “Mundo circundante y mundo de vida en 1919. Contexto de la con-
frontación entre Husserl y Heidegger”, en Studia heideggeriana V, 2016, p. 71-97.

—. “Apropiación ontológico-fundamental y apropiación onto-histórica en Martin Hei-
degger”, en Pilar Gilardi y Delmiro Rocha (coords.), La apropiación de Heidegger, 
Bonilla-Artigas, CDMX, 2020, p. 153-169.

Recibido 27-05-2024

Aceptado 23-07-2024





Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

EGOLOGÍA, GENERATIVIDAD Y LA 
COMPLEMENTACIÓN BIOLÓGICA DE LA 
FENOMENOLOGÍA TRASCENDENTAL DE 

HUSSERL 

EGOLOGY, GENERATIVITY, AND THE 
BIOLOGICAL COMPLEMENTARITY OF HUSSERL’S 

TRANSCENDENTAL PHENOMENOLOGY

Cristián Martínez Bravo

Universidad Diego Portales
cristian.martinez1@mail.udp.cl

Resumen: En el presente artículo, señalaremos que la determinación husserliana 
de lo vivo incluye tanto momentos genéticos como generativos, los cuales funcionan 
en paralelo y que no pueden ser ignorados. A partir del análisis de las propuestas de 
Steinbock y de Walton sobre la tensión que existe entre el método generativo y el 
genético, mostraremos que la determinación del mundo humano contiene elementos 
biológicos que son indispensables de considerar y que, por lo tanto, la generatividad 
debe incluirlos. De este modo, sostendremos que el ser humano pertenece a un doble 
contexto biogenerativo que lo pone en relación con otros seres vivientes. Finalmente, 
tomando en consideración las reflexiones tardías de Husserl, concluiremos señalando 
que el mundo de la vida no puede ser el mundo puramente humano, pues los seres vivos 
también están incluidos en él de manera constitutiva.  

Palabras clave: génesis, generatividad, biología, mundo de la vida

Abstract: In the present article, we will point out that the Husserlian determina-
tion of the living includes genetic and generative moments, which function in parallel 
and cannot be ignored. From the analysis of Steinbock’s and Walton’s proposals on the 
tension between the generative and the genetic method, we will show that the deter-
mination of the human world contains biological elements that are indispensable to 
be considered and that, therefore, generativity must include them. In this way, we will 
argue that human beings belong to a double bio-generational context that puts them 
in relation to other living beings. Finally, considering Husserl’s late reflections, we will 
conclude by pointing out that the world of life cannot be purely human since living 
beings are also constitutively included in it.  

Keywords: Genesis, Generativity, Biology, Life-world



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

Cristián Martínez Bravo252

Introducción

Se ha sostenido comúnmente que, para Husserl, los seres vivos no son seres 
generativos, pues carecen de la historia y la cultura como sus momentos esen-
ciales (Steinbock, 2003, 2017, 2022; Walton, 2015). Esto quiere decir que se 
los ha caracterizado como habitando un tipo de temporalidad esencialmente 
diferente a la que identificamos en el ser humano, quien se apropia de su historia 
en un contexto generativo intersubjetivo cuya estructura adopta las formas de un 
mundo familiar y un mundo ajeno. Teniendo en mente que los seres humanos 
exhiben diferencias específicas en frente de los otros seres vivos, sostenemos que, 
en los escritos tardíos de Husserl, esta diferenciación radical se matiza, argumen-
tando que ellos pertenecen a un tipo de generatividad de carácter biológico y que 
son parte integral del mundo de la vida. La tesis se despliega en dos partes. En 
primer lugar, desarrollamos la tensión que existe entre los enfoques generativo 
y genético en los trabajos de Steinbock y Walton. Mostraremos que, en último 
término, ellos refieren a momentos diferentes de la investigación fenomenológica, 
pero que no están completamente desconectados (Secciones I y II). En segundo 
lugar, elaboramos una interpretación acerca de la inclusión del aspecto biológico 
dentro de la generatividad1, como medio para sostener que el ser humano posee 
un vínculo indisociable con los demás seres vivos, lo que permite pensar en una 
ampliación del mundo de la vida, entendido – hasta ahora – como un ámbito 
puramente humano2.

1   El contenido objetivo de la investigación genética, cuya tarea previa Husserl la concibe 
como la explicitación de los horizontes de la ontogénesis y la filogénesis  (Husserl, 1992, 96; 
2006, 160.70)  es una cuestión que excede los límites del trabajo que aquí nos planteamos. 
Sin embargo, para un tratamiento exploratorio del asunto en términos biológicos, recomen-
damos Gaitsch (2018, 2019).
2   La tarea de pensar el problema del mundo de la vida como una totalidad que se manifiesta 
en la forma de diferentes mundos de la vida animal y humanos excede los límites de nuestro 
trabajo. No obstante, cabe sñealar que, para Husserl, el mundo siempre se entiende como “el 
único mundo” (die einzige Welt) (1973b, 177), cuyas diferencias dependen de alteraciones o 
modificaciones (Abwandlung o Modifikation) (Ibidem, 154; Husserl, 2014, 251) intencio-
nales, exhibidas dentro de la teoría de la normalidad. 



Egología, generatividad y la complementación biológica...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

253

1. La propuesta steinbockeana de la generatividad 

En los últimos años, la fenomenología de Husserl ha experimentado una 
ampliación metodológica en lo que Steinbock ha denominado la generatividad 
(1997, 2003, 2017, 2022). Según el autor, se identifican en Husserl enfoques 
estáticos y genéticos, los cuales describen estructuras constitutivas atemporales 
(esenciales) y luego temporales (genéticas) en un devenir que va desde lo abs-
tracto a lo concreto dependiendo del punto de vista que se adopte en su estudio 
(2017, 2022)3. En un tercer nivel, las estructuras descritas en esos términos 
ceden ante lo más concreto, es decir, se manifiestan para una fenomenología 
que toma como punto de partida un análisis de la comunidad intersubjetiva 
que se despliega en la figura del mundo de la vida que nos es más cercano y que 
corresponde a la co-determinación del mundo familiar y mundo ajeno. De tal 
manera, la fenomenología generativa trata la estructura antropológica del mundo 
de la vida, entendida como incluyendo fenómenos que son desde ya “históricos, 
geológicos, culturales, intersubjetivos y normativos” sin apelar al fundacionalismo 
husserliano (2022, 267). 

La propuesta de Steinbock surge a partir de una consideración del concep-
to de hilo conductor (leading clue), el cual está presente en la obra husserliana 
y que tiene que ver con “una vía de acceso que guía la reflexión” y que, por 
consiguiente, surge desde un ámbito “concreto” (1994, 207). Dado que en la 
reflexión y exposición fenomenológicas existen temas o motivos que solamente 
se manifiestan indirectamente, es posible regresivamente tomarlos como puntos 
de partida para investigaciones nuevas. Así, pese a que Husserl sigue análisis que 
son primeramente estáticos y después genético-psicológicos – lo que supone 
una fundación egológica de la comunidad intersubjetiva –, una vez que el autor 
comienza a hablar del mundo de la vida humano como el ámbito más concreto 
de investigación, la fenomenología se relaciona con la antropología, en el sentido 
de que esta puede clarificarse siguiendo el modelo riguroso de aquella:

3   En esta primera parte nos centramos únicamente en el enfoque generativo, pero no en la 
detrerminación del contenido concreto de los otros dos. En la última parte del trabajo, abor-
damos una exploración de los componentes genéticos que se relacionan con los generativos 
en la figura de la ontogénesis y la filogénesis, aunque solo a modo de indicación. 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

Cristián Martínez Bravo254

[…] podríamos disponer de una ciencia de la antropología fenome-
nológicamente esclarecida, que contemplaría las relaciones interculturales 
en términos de mundos familiares y mundos ajenos co-constituyentes y 
axiológicamente asimétricos; esto daría lugar a un esclarecimiento fenome-
nológico generativo de la coexistencia geo-histórica y normativa tal y como 
se reconstituye a lo largo de las generaciones (Steinbock, 1997, 129). 

Tal como se desprende de esta cita, la fenomenología generativa esclarecería 
los componentes esenciales, fenomenológicamente considerados, de la comuni-
dad intersubjetiva en su historicidad y normatividad. Es por esto que, en otro 
lugar, plantea que la generatividad

no toma como pista ontológica principal a la psicología, sino la antro-
pología, y examina constitutiva o fenomenológicamente no sólo el sentido-
dado en relación con el cuerpo vivido o incluso la mónada concreta, sino la 
generación del sentido principalmente a través de los modos constitutivos 
de apropiación y desapropiación (Steinbock, 2003, 307-8).

Mientras que la génesis investiga la mónada concreta en su autotempora-
lidad, lo que visto generativamente implica un sujeto solipsista o un proceder 
egológico, la generatividad enfatiza la generación del sentido y los modos como 
la intersubjetividad – y no el sujeto – se apropia o desapropia de ellos, en el trans-
curso histórico de la comunidad a través de las generaciones. Así, en función de 
este tema concreto de la fenomenología, a saber, el mundo humano, ella estaría 
más cerca de la antropología, pues esta es la ciencia que investiga las relaciones 
interculturales del mundo y su historicidad.  

El objetivo que persigue el autor aludiendo a la estructura antropológica del 
mundo de la vida en su función más concreta permite desconectar el fundacio-
nalismo husserliano, el cual surge por un excesivo interés en considerar la feno-
menología como un tipo de egología (Steinbock, 1997, 128; 2022, 66, 1264). 
Así, Steinbock caracteriza su enfoque de la siguiente manera:

Una fenomenología no fundacional del mundo social […] describe y 
participa en las estructuras de la existencia y la coexistencia que tienen un 

4   Tal como veremos a continuación, esta egología esconde un problema fundacional que no 
permite identificar la co-constitución del mundo familiar y el mundo ajeno, especialmente a 
partir de lo que Husserl establece en la Quinta Meditación Cartesiana. 



Egología, generatividad y la complementación biológica...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

255

desarrollo geológico e histórico, así como en sus respectivos modos de cons-
titución. Y lo hace sin necesidad de reducir esos modos de constitución o 
esas estructuras a la conciencia o la subjetividad egológica, como sí ocurre 
con una descripción fundacional (Steinbock, 2022, 39).

Ya que el fenómeno más concreto de la fenomenología es el mundo de la 
vida, es decir, el mundo humano cultural (Husserl, 2008a, 288), se plantea que 
la fenomenología generativa se ocupa del “devenir histórico e intersubjetivo del 
marco del mundo familiar y el mundo ajeno” (Steinbock, 2022, 54), lo cual 
implica integrar en la investigación el proceso de generación, entendido “[…] 
como el proceso que tiene lugar por encima de las ‘generaciones’, y por ende el 
proceso específico del devenir ‘histórico’ y social circunscrito geológicamente (en 
donde por ‘geológico’ quiero decir el papel constitutivo de la ‘Tierra’ y de los 
‘paisajes’ culturales)” (Ibidem., 38). En función de esta caracterización del tema 
de la generatividad, la cual no coincide ni con lo estático de la descripción de 
estructuras constitutivas ni con la génesis de la subjetividad egológico-monádica, 
Steinbock establece un ámbito exploratorio de la fenomenología que permite 
caracterizar el mundo antropológico en sus estructuras trascendentales propias, es 
decir, como una comunidad humana intersubjetiva que, desde el inicio, incluye 
un devenir histórico de generación y de transmisión de los significados de esa 
comunidad. Dicho con otras palabras, la fenomenología generativa explicita las 
estructuras fenomenológicas más concretas del mundo que nos es más cercano 
como mundo de la vida. 

El problema que subyace a una fenomenología egológica radica en que no 
permite comprender la riqueza fenomenológica de la relatividad del mundo, la 
cual se exhibe para la generatividad en la figura de la co-constitución de la estruc-
tura mundo familiar y mundo ajeno. Tal como señala Steinbock, la egología 
implica recaer “en la afirmación unilateral del ser absoluto de la conciencia frente 
a la existencia relativa del mundo” (2022, 66). El concepto de unilateralidad 
(one-sidedness) es fundamental en la obra del autor, porque encarna la presunción 
fundamental a la que se opone, es decir, que la fenomenología deba ser un tipo 
de egología que parte del sujeto para, de esa manera, constituir al otro de manera 
fundante (Ibidem., 46-7, 66). Dado que, en la experiencia directa más concreta, 
el mundo se manifiesta a partir de esa doble estructura de familiaridad y ajeni-
dad, dentro del análisis generativo no podemos hablar más de fundación, sino 
de co-constitución generativa: “La estructura de esta co-constitución es tal que 
el mundo familiar y el mundo ajeno son co-generativos y no mantienen una rela-
ción unilateral de fundación constitutiva” (Ibidem., 362). Siendo el ámbito más 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

Cristián Martínez Bravo256

concreto de la fenomenología, la estructura mundo familiar y mundo ajeno alude 
al habitar y a la transgresión de la experiencia que se da en el contexto de una 
comunidad humana que puebla un territorio y que se desplaza temporalmente 
como histórica, teniendo siempre como contraparte normativa una comunidad 
extraña o ajena que le permite autoidentificarse a través del encuentro. Dado 
que son dimensiones co-constitutivas, generativamente no tiene sentido hablar 
de fundación, pues son mutuamente co-definitorias. Cada comunidad en tanto 
que familiar está constituida por compaisanos, quienes son co-portadores y co-
constituyentes de ese mundo que habitan (Ibidem., 328). Así, la familiaridad y 
ajenidad que se expresan dentro de esta estructura son dos momentos normativos 
contrapuestos. Esto indica que la inclusión de los compaisanos dentro de una 
comunidad transgrede sus límites, así como los de la normatividad que desarrolla 
a lo largo de su historia.

Podría pensarse que, debido al carácter co-constitutivo o determinante del 
mundo familiar y el mundo ajeno, habría una reversibilidad desde uno a otro, 
pero inmediatamente el autor despeja esta crítica, señalando que ambos se dife-
rencian normativamente a través de una asimetría axiológica. Esto significa que la 
experiencia del mundo familiar tiene una prioridad de apropiación, pues siempre 
es primario y, además, es entendido como el sitio donde tiene lugar el aconteci-
miento de lo extraño, fenómeno que Steinbock caracteriza con el concepto de 
transgresión. Según el autor, “la transgresión expresa el carácter liminar de la 
experiencia – y, por consiguiente, los límites de la experiencia – yendo más allá 
de esos límites” (Ibidem., 364). En primera instancia, cabría preguntarse si esta 
transgresión significa una pérdida de la significatividad normativa del mundo 
familiar. Es decir, que en el encuentro con el mundo ajeno fuera posible despojar-
se de la familiaridad normativa del mundo más cercano. Ante esta interrogante, 
el autor responde que el encuentro no implica una pérdida de la familiaridad, 
sino que, más bien, constituye un ir más allá de esa estructura, pero desde sí 
misma. En otras palabras, la transgresión es un “rebasamiento desde adentro”, 
esto es, desde y a través del mundo familiar (Ibidem). La incomprensibilidad 
que plantea el mundo ajeno, en el sentido de que, tal como plantea Husserl, 
sus comunidades contienen verdades, hechos firmes, verificados y por verificar 
que “de ningún modo son los nuestros” (2008a, 180), da cuenta de que hay un 
límite que no podemos integrar de manera completa dentro de nuestro mundo 
familiar y que, por consiguiente, no hay nunca una síntesis de ambos mundos 
(Steinbock, 2022, 364). De esta manera, Steinbock sostiene que no existe un solo 
mundo, ya que la misma estructura generativa de mundo familiar y mundo ajeno 



Egología, generatividad y la complementación biológica...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

257

no permite una síntesis de ambos momentos en una totalidad fenomenológica 
superior (Ibidem., 157-1615). 

Un tercer y último elemento importante de señalar acerca del enfoque gene-
rativo de Steinbock es sobre el concepto de participación. Según el autor, la 
fenomenología no solamente es una metodología que permite exhibir las cosas 
mismas, sino que, al mismo tiempo, es una tarea que se lleva a cabo a lo largo 
de generaciones (Ibidem., 391), las cuales participan activamente de la novedad 
que de ella se deriva. Esto significa que la fenomenología no es un patrimonio 
exclusivo de Husserl, sino que es la obra de otros que la hacen avanzar y la 
modifican. Tal como señala en otro lugar, “El fenomenólogo generativo no se 
ocupa únicamente de la estructura de la generación, sino de cómo se genera 
la estructura” (Steinbock, 2017, 90). Esto quiere decir que la fenomenología 
generativa es una que va tras de Husserl, pero que apunta más allá de él, con una 
novedad futurista (Garcés & Alonso, 2022, 226). Lo significativo de esta afirma-
ción radica en la novedad y posibilidades de expansión que Steinbock descubre 
en la fenomenología, precisamente en lo que atañe a su dimensión más concreta 
y a la vez radical: la estructura del mundo antropológico, aquel en el que la labor 
fenomenológica tiene lugar. 

En la próxima sección, abordaremos una crítica al enfoque generativo stein-
bockeano en el trabajo de Walton. Mostraremos que, pese a la radicalidad de la 
generatividad, existen motivos para considerar que ella no puede estar comple-
tamente desconectada del sujeto, en cuanto que constituyente del lugar a partir 
del cual se justifica y verifica la exposición fenomenológica. 

5   Es importante destacar que Steinbock plantea aquí que el mundo uno como totalidad es 
una imposibilidad fenomenológica que depende de la misma estructura co-constitutiva del 
mundo familiar y el mundo ajeno. El argumento señala que, si existiese la posibilidad de que 
hubiera un único mundo, esto se lograría a través de la destrucción de los mundos ajenos a 
través de una ocupación, lo que constituiría un tipo de violencia de los límites del mundo en 
su riqueza fenoménica. El argumento es relevante en la medida que el autor vincula esta for-
ma de totalización del mundo con el autoritarismo de los totalitarismos alemán y soviético 
(2022, 363-366). 
6   Se trata del “Estudio introductorio a la edición castellana”, elaborado por los traductores 
de la obra Home and beyond de Steinbock.  



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

Cristián Martínez Bravo258

2. Egología y generación según Walton 

El enfoque steinbockeano de la generatividad tiene la virtud de iluminar las 
dinámicas del mundo familiar y el mundo ajeno a partir de una co-constitución 
que anula o suaviza las pretensiones fundacionalistas del enfoque genético-
egológico. En función de presentarse como una teoría que enfatiza el ámbito 
más concreto del mundo de la vida, es decir, la pertenencia a un mundo cerca-
no familiar rodeado por un ámbito de extrañeza que le es correlativo, permite 
comprender que los análisis egológicos son momentos abstractos del quehacer 
fenomenológico y que el punto de partida generativo es el mundo humano. 
Así, la generatividad steinbockeana parte de los hilos conductores provenientes 
de la antropología para comprender las dinámicas inherentes a la estructura del 
mundo, entendida como mundo familiar y mundo ajeno. 

Desde otra perspectiva, Walton (2002; 2004-2005) ha indicado que la gene-
ratividad se enfoca en describir problemas marginales de la fenomenología, los 
cuales exceden el ámbito de la intuición (2002, 257). Dado que al mundo fami-
liar le es inherente la apertura al mundo ajeno – lo normativamente extraño –, 
la constitución trascendental del mundo incluye un momento egológico y otro 
intersubjetivo en esa constitución que rebasa la experiencia normal (Ibidem). La 
generatividad como momento diferenciable del egológico, se manifiesta como 
“la pregunta acerca de si la esfera trascendental se extiende más allá del ámbito 
del yo, y alude, por tanto, a la posibilidad de ‘hacer saltar (sprengen) el mar-
co de la egología’, de ‘traspasar (überschreiten) los límites de la egología’ o del 
‘autotraspasamiento inmanente de la egología’” (2004-2005, 257). Tal como se 
ve, la generatividad se plantea como una posibilidad de ir más allá del enfoque 
genético, en el sentido de ampliar la esfera egológica de propiedad para, de este 
modo, adentrarnos en una esfera que la sobrepasa. Sin embargo, la cuestión 
fundamental para el autor es la de si la esfera generativa debe retrotraerse a la 
pregunta egológica como momento que le precede. 

 Aceptando la primacía del mundo antropológico en la determinación gene-
rativa (Walton, 2002, 2019), el autor se pregunta si la estrategia de poner al 
principio el mundo plenamente constituido – como mundo antropológico –, 
no olvida un componente fenomenológico esencial. Esto lo hace citando un 
manuscrito de investigación inédito de Husserl: “¿Tiene un sentido poner en 
el ‘comienzo’ ya la naturaleza y en general un mundo que es aún totalmente 
desconocido pero ya se encuentra horizónticamente en la sensibilidad?” (Ms. 



Egología, generatividad y la complementación biológica...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

259

B III 9, 69ab. Citado de Walton, 2002, 272). Si consideramos que el mundo 
antropológico es un nivel superior y concreto de la constitución trascendental, 
Walton se pregunta acerca del carácter primitivo del horizonte del mundo, el 
cual se da en un ámbito instintivo del ego:

La explicitación del protohorizonte debe ser contemplada en conexión 
con la aprehensión de la primera hyle. Por un lado, el protohorizonte es solo 
un horizonte vacío, que no incluye ninguna remisión determinada, pero en 
el cual se encuentra latente el horizonte del mundo. Por el otro, la primera 
hyle comienza a plenificar tal horizonte vacío y por ende a construir un 
mundo (Ibidem., 274).

La constitución egológica del mundo antropológico tiene que ver con un 
desarrollo que va desde la dimensión originaria de la subjetividad – dotada de 
una protosensibilidad preyoica – hacia actos que son de orden superior, pero que 
suponen esos elementos primarios que se despliegan como habitualidades instin-
tivas y originarias (Ibidem). Según Walton, es importante recordar que es Husserl 
quien plantea que la pregunta retrospectiva egológica constituye un retroceso 
que “prosigue en la dirección de un desarrollo filogenético que incluye mónadas 
preinfantiles, a saber, mónadas animales y pre-animales” (Husserl, 1973b, 595. 
Citado de Walton, 2002, 275). Este ámbito, que Husserl llama pasivo7, es un 
nivel constitucional necesario para dar cuenta del origen trascendental del mun-
do, el cual, en clave generativa, se entiende como mundo humano. De esta mane-
ra, “la vida impulsiva instintiva puede producir el nexo intersubjetivo” (Husserl, 
1973b, 609. Ibidem., 280), lo que significa que en el ámbito más primigenio de 
la egología se presentan hallazgos que no pueden ignorarse a la hora de ejecutar 
la exposición fenomenológica sobre la constitución completa del mundo. 

Tomando esto en consideración, la egología cumple en Husserl un papel de 
justificación o legitimación inevitable que alude al modo en que, a partir de mí, 
se hace sentido del otro en la investigación intersubjetiva: “La legitimación de 
la condición trascendental del otro no reside en su propia reducción, sino que 
es mi reducción ‘en’ el otro con independencia de que él la efectúe o no. De 

7   Para el tema de la pasividad, recomendamos la obra de Andrés Osswald, La fundamenta-
ción pasiva de la experiencia, y Edmund Husserls Phänomenologie der Instinkte de Nam-in-Lee. 
Cabe también señalar que para referirse a la dimensión externa al pre-yo del instinto, Husserl 
utiliza la expresión premundo (Vor-welt), la cual corresponde a un ámbito pre-ontico (Vor-
Ontische) que precede a la constitución antropológica del mundo (2008b, 460 Hua XXXIX). 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

Cristián Martínez Bravo260

esta manera la reducción egológica se despliega hacia la reducción intersubje-
tiva implícita en ella” (Walton, 2004-2005, 265). Dado que hay un momento 
oculto en la constitución antropológica del mundo, que contiene datos previos 
de constitución que le son apropiables y determinantes, la egología permite 
acceder a ellos en la figura de una pregunta retrospectiva que hago desde mi yo 
actual situado en el mundo constituido hacia esos componentes que funcionan 
de manera latente. Y eso, pese a que esos datos sean – como plantea Steinbock –, 
abstractos: “Que lo abstracto ceda luego su lugar a lo concreto no significa que 
deba ser olvidado como paso inicial” (Ibidem., 281). 

De esta manera, Walton plantea que podemos matizar la independencia de 
la generatividad frente a lo genético. Esto lo hace a través de dos puntos, a saber, 
que lo genético y lo generativo pueden ser dos momentos interrelacionados y 
que es identificable una asimetría más profunda que una puramente axiológica 
en el mundo familiar. Señalamos los dos puntos a continuación: 

i) En primer lugar, el autor plantea que Husserl valida tanto la concomi-
tancia de la constitución del mundo familiar y el mundo ajeno (generatividad a 
la Steinbock), como la importancia de que lo ajeno aparece siempre como una 
modificación intencional de lo propio (génesis): 

El rasgo distintivo situado en el nosotros y en cada uno es la norma-
lidad, la cual solo se pone de relieve como tal por medio de la ocurrencia 
concomitante (Mitvorkommnis) de lo anómalo. O más bien, a partir de lo 
normal como lo en sí primero se pone de relieve lo anómalo y aparece como 
modificación intencional de lo normal (Husserl, 1973b, 165-6. Ibidem., 
275). 

Tal como se desprende de esta cita, Husserl sostiene – al igual que Steinbock 
– que tanto el mundo familiar como el mundo ajeno están en una ocurrencia 
concomitante que no permite sostener la primacía de uno sobre el otro. Sin 
embargo, a renglón seguido, señala que existe otro punto a considerar, esto es, 
que lo anómalo (lo ajeno) representa una modificación intencional de lo normal, 
y por tanto se matiza la independencia de lo generativo al ponerse en relación 
con lo genético. Esto nos conduce al segundo punto. 

ii) En segundo lugar, Walton se pregunta por las implicaciones de esta asime-
tría entre el mundo familiar y el mundo ajeno. Dijimos que Steinbock sostiene 
que ella consiste en una primacía axiológica normativa de la constitución del 



Egología, generatividad y la complementación biológica...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

261

mundo familiar como propio, pero que no esconde elementos constitutivos que 
permiten acceder o hacer sentido de lo otro sin entrar en una síntesis de ambos 
mundos. Esta co-constitución impide hablar de fundación, entendida como la 
unilateralidad constitutiva del mundo familiar sobre el mundo ajeno. Sin embar-
go, Walton recuerda que Husserl “concede una cierta primacía a lo propio que 
no puede dejar de ser reconocida por la fenomenología generativa” (Ibidem., 
278). Esto significa que, pese a que la generatividad plantea una concomitancia 
de ambos mundos, ella no puede olvidar que el lugar fundamental desde el cual 
surge el encuentro contiene elementos que son genéticamente relevantes y que 
permiten una fundación entendida en términos de acceso. 

Estas dos consideraciones nos conducen a destacar el hecho de que, desde 
la perspectiva de Walton, la generatividad no puede simplemente prescindir de 
la egología, sino que depende de ella. Por decirlo en palabras steinbockeanas, la 
génesis es constreñida por la generatividad, pero, al final, ambas son co-deter-
minantes, en el sentido de que una no puede desconocer el papel de la otra. Así, 
“el autotraspasamiento inmanente de la egología tiene su reverso en una limitación 
inmanente de la generatividad.” (Ibidem. Las cursivas son de Walton). El punto 
de partida de la generatividad es uno que contiene componentes genéticos que 
son indispensables de determinar en la exposición fenomenológica del mundo 
antropológico, porque 

En todos los niveles – y los más abstractos no dejan de reiterarse en los 
más concretos –, hay manifestaciones de un residuo egológico que no pue-
de ser superado en tanto está dotado de una esfera de propiedad y tiene el 
carácter de un ‘dativo de manifestación’, es decir, de una instancia a la que 
todo lo dado se revela […] (Ibidem., 281). 

La generación, entendida como el devenir de la comunidad humana en su 
historia en un territorio, requiere del esclarecimiento de la génesis del sentido 
que se da en la figura de una egología. De hecho, pese a que es evidente que el 
mundo antropológico es el nivel superior y más concreto, la reflexión presupone 
niveles que solamente son alcanzados a partir de una consideración egológica 
o, también, de conciencia que constituye “el lugar de aparición de todos los 
efectos de sentido en cuanto es el único medio de acceso a todo lo que es para 
nosotros.” (Ibidem., 282). En otras palabras, podemos decir que lo generativo 
es lo más concreto, lo que nos es más cercano, mientras que lo genético es lo 
que nos permite rastrear los componentes de sentido o, también, un lugar de la 
justificación de la intuitividad fenomenológica. 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

Cristián Martínez Bravo262

En la próxima sección, exploraremos el modo en que egología y generatividad 
son necesarias para esclarecer un problema fundamental para la fenomenología, 
a saber, el problema de lo vivo. 

3. Egología y generatividad en el intento por esclarecer fenomeno-
lógicamente al ser viviente

3. A Consideraciones preliminares

Antes de exponer fenomenológicamente el tema de lo vivo, valgan algunas 
consideraciones sobre las posiciones de Steinbock y Walton. Vimos que el enfo-
que generativo propuesto por el primer autor indica algo fundamental, a saber, 
que el esclarecimiento del mundo humano no debe ser justificado exclusivamente 
en un fundacionalismo egológico. En sintonía con esta interpretación, Husserl 
sostiene que el mundo familiar se destaca cuando otros ya están presentes en 
el horizonte y, por consiguiente, es un hecho fenomenológico fundamental el 
que los mundos familiares ajenos son concomitantes, porque rodean el mundo 
familiar y, así, le otorgan su significado: 

Mi mundo familiar, mi pueblo. El universo en su forma primaria como 
mundo familiar solo destaca cuando ya hay otros mundos familiares, otros 
pueblos en el horizonte. El mundo circundante de la vida en el horizonte 
de mundos circundantes de la vida ajenos, mi pueblo rodeado por pueblos 
ajenos (Husserl, 1973b, 176).

De esta cita se desprende que, constitutivamente, no se trata de que el mundo 
familiar sea primario y el ajeno secundario, sino que, más bien, lo familiar se 
determina en el encuentro con lo extraño. Steinbock interpreta este asunto de 
la siguiente manera: 

El hogar no es un absoluto unilateral, no es independiente ni originario; 
el mundo ajeno no es relativo ni dependiente unilateralmente. Por esa misma 
razón lo ajeno no precede a la constitución del hogar. Husserl insiste en esta 
co-relatividad en el surgimiento del hogar y lo ajeno, y afirma que el hogar 
y lo ajeno se pertenecen mutuamente en una relatividad permanente […] 
(2022, 274). 



Egología, generatividad y la complementación biológica...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

263

Lo propio y lo ajeno son co-constituvos en la medida en que se encuentran. 
El mundo humano, desde nuestras sociedades familiares se desplaza hacia el 
encuentro con lo ajeno, con lo normativamente extraño y este factum impi-
de sostener, generativamente, que uno preceda al otro. La importancia de este 
hecho radica en que permite comprender que la extrañeza es un componente de 
la experiencia que no puede ser meramente sintetizado dentro de un ámbito de 
comprensión familiar, porque en sí mismo lo extraño tiene su forma de existencia 
particular8. A partir de esta constatación, Steinbock sostiene la co-constituciona-
lidad de los mundos, haciendo hincapié en la imposibilidad de la existencia de 
un mundo único. En resumen, la posición de Steinbock permite matizar un uso 
exacerbado de la egología, esto es, cuando radicaliza su núcleo fundacionalista. 
Así, su enfoque permite comprender lo ajeno como un elemento constitucional 
relevante del esclarecimiento fenomenológico. 

Desde otro punto de vista, la postura waltoniana sobre la generatividad per-
mite integrarla y constreñirla desde el lugar de justificación egológica, compren-
diendo que los componentes genéticos del sujeto son relevantes a la hora de 
examinar la constitución fenomenológica del mundo antropológico. Tal como 
indicamos anteriormente, el comienzo de la reflexión fenomenológica es de carác-
ter pluralista y dependerá de cada estrategia metodológica el situarlo en el mundo 
completamente constituido o en su origen trascendental pasivo. Sin embargo, 
el reconocimiento del papel de la conciencia como punto de acceso al problema 
fenomenológico constituye un momento fundamental para dar cuenta de que, 
en los procesos concretos de la generación, hay elementos genéticos que son rele-
vantes. Así, nos parece que el valor de la postura de Walton es que nos permite 
asignarle un valor a la generatividad sin perder de vista la fenomenología gené-
tica como punto de acceso al problema trascendental del mundo antropológico. 
Usando una analogía de Varela, debemos considerar los enfoques genético y 
generativo en tanto que “se constriñen y modifican mutuamente como en una 
danza” (1996, 3479). Su necesidad radica en que ambos son modos de acceso 
a problemáticas que, aunque diferentes, no pueden desconectarse, sino que se 
articulan coherentemente para construir el edificio fenomenológico que Husserl 
pretende ensamblar. 

8   En paralelo con este punto, Waldenfels ha sostenido que esta extrañeza es un componente 
del mundo mismo, de nuestra experiencia cotidiana y que no puede ser meramente integrado 
dentro de un ámbito reflexivo posterior (1989, 41, 44).
9   En el contexto del autor, se refiere al modo en que la fenomenología y la ciencia se corre-
lacionan en la investigación de la experiencia subjetiva. 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

Cristián Martínez Bravo264

Dicho esto, vamos al tema central de este artículo, a saber, el de una fenome-
nología de lo orgánico desde un punto de vista complementario genético-gene-
rativo. Tanto Steinbock como Walton ofrecen consideraciones relevantes acerca 
de los animales, pues los comprenden como compaisanos y, por consiguiente, 
son co-constituidores del mundo (Steinbock, 2003, 311; Walton, 2020, 357) 
y miembros de la comunidad del instinto (Walton, 2015, 223; 2020, 274). Sin 
embargo, ambos han comprendido la generatividad como una cuestión propia-
mente humana. Por ejemplo, siguiendo a Husserl, Steinbock plantea que los 
animales no poseen una generatividad propiamente tal: “En la medida en que 
Husserl sostiene que los animales no son generativos – o más bien, en la medida 
en que las afirmaciones de Husserl son correctas – se podría sostener que la anima-
lidad sigue siendo esencialmente un fenómeno límite, incluso cuando pasamos 
a una fenomenología generativa.” (2003, 311. Las cursivas son nuestras). Pese 
a que la afirmación contenga un condicional, a saber, que la postura de Husserl 
debe ser corroborada, el autor ofrece las razones por las cuales la generatividad 
no es una cuestión meramente animal o biológica: “[…] en primer lugar, porque 
la generatividad no es para él una mera noción biológica o una cuestión de repro-
ducción, y en segundo lugar, porque piensa que los animales no pueden generar, 
histórica o intencionadamente, nuevas estructuras renovando las estructuras normati-
vas.” (Ibidem. Las cursivas son nuestras). Estos dos puntos son relevantes, porque 
indican, en primer lugar, que la generatividad no tiene que ver con lo biológico 
del ser humano y, en segundo lugar, que la cultura es una cuestión exclusiva-
mente humana. Aunque esto no quiere decir que los animales no sean sujetos, se 
entiende que la generatividad es un nivel diferente del progreso teleológico de la 
constitución subjetiva: “Pero esta generatividad no es biológica ni vital, sino un 
proceso de espiritualización y temporalización” (Steinbock, 2017, 32). 

En el caso de Walton, los animales no son seres generativos porque su vida 
instintiva no les permite participar del progreso de la historia: 

En el ámbito humano, los valores se acumulan e incrementan, es decir, 
llevan a un progreso. Las pérdidas de valor son sobrepasadas por valores 
adquiridos más elevados, y el incremento axiológico de un presente es supe-
rado por el de un nuevo presente. En cambio, el animal vive en un estado de 
satisfacción regular de los instintos en un mundo circundante finito y dentro 
de una temporalidad limitada por el hambre y la satisfacción (2015, 242).



Egología, generatividad y la complementación biológica...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

265

A juicio del autor, la diferencia entre la vida humana y la vida animal radica 
en el modo en que habitan el tiempo, en términos de que, en el ser humano, 
acontece una acumulación e incremento de los valores y las normas que constitu-
yen un presente que siempre puede renovarse. En este sentido, Walton da cuenta 
de una forma de historicidad que no es meramente repetitiva, fundada en los 
instintos, sino que es más bien la progresividad de la comunidad en su tradición 
y en vistas del futuro. Se trata de una diferencia fundamental, ya que daría cuenta 
que el animal vive en una forma de temporalidad que no puede ser propiamente 
histórica, pues es mera repetición. En palabras de Husserl, “El ‘simple animal’ 
actuará acaso del mismo modo una y otra vez, dadas determinadas circunstancias 
[…]” (2012, 26). Y ese mismo modo es, tal como ya señalamos, instintivo: “En 
su ingenuidad irreflexiva sería un simple animal, idealmente adaptado a unas 
circunstancias azarosamente estables gracias a un instinto ciego” (Ibidem., 36). 
Como se ve, ambos autores siguen una interpretación común sobre Husserl acer-
ca del rol de los animales dentro de la constitución del mundo10. Sin embargo, 
veremos a continuación que esta no es la única manera de comprender el asunto, 
sino que existen nuevas interpretaciones que permiten exponer el tema de los 
animales y su forma de ser de maneras que debilitan el presupuesto antropocen-
trista dentro de la fenomenología. 

Entendemos por antropocentrismo fenomenológico el extendido prejuicio de 
pensar que, dado que la fenomenología asume el rostro de una egología – la del 
ser humano como protonorma y la del animal como su modificación intencional 
–, el animal es simplemente un ser que carece de algunas capas de constitución 
y que estás son exclusivamente humanas. Es, por así decir, una caracterización 
negativa del animal, sin poner el énfasis en lo que posee de extraño. En segundo 
lugar, este antropocentrismo incluye un aspecto generativo, en el sentido de que 
refuerza la idea de que el mundo de la vida es el mundo antropológico exclusivo 
del ser humano, sin destacar la importancia que los animales y otros seres vivos 
tienen en la constitución trascendental del mundo, porque carecen de historia 
(Gaitsch, 2018, 143). Esto significa que este antropocentrismo no identifica una 
dimensión generativa en los animales, tal como lo hacen Steinbock y Walton, 

10   Para conocer el modo en que se entienden los animales y la animalidad en Husserl, reco-
mendamos revisar los siguientes trabajos: Javier San Martín “La subjetividad trascendental 
animal”; Andrés Osswald “Sobre la subjetividad animal o de la animalidad del sujeto: un 
recorrido por la reflexión husserliana sobre los animales”; Cristian Ciocan “Husserl’s Pheno-
menology of Animality and the Paradoxes of Normality”; Christian Ferencz-Flatz “Humani-
zing the Animal, Animalizing the Human: Husserl on Pets”; por último, Natalie Depraz “Y 
a-t-il une animalité transcendantale?”. 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

Cristián Martínez Bravo266

siguiendo a Husserl. Para hacer frente a este prejuicio, utilizamos el concepto de 
antropomorfismo crítico (Gaitsch & Vörös, 2016; Gaitsch, 2018, 2019), el cual 
“establece analogías entre yo mismo y el otro a partir de ciertas congruencias en 
las relaciones y actitudes, al tiempo que insiste en la distancia (insalvable) del 
otro” (Gaitsch & Vörös, 2016, 219-20). Esto no quiere decir que la egología 
quede absolutamente desconectada de la investigación sobre los seres vivos, pues 
se sigue manteniendo el fundamento de que mi propio yo, en tanto que corpora-
lizado, es el punto de partida, la matriz que sirve como lámina de contraste entre 
el otro ajeno y yo mismo (Ibidem., 219). Al mismo tiempo, este enfoque asume 
la llamada generatividad biológica (Gaitsch, 2018, 2019), la cual en este trabajo la 
entendemos como el intento por comprendernos a nosotros mismos, habitantes 
del mundo antropológico, como viviendo en un doble contexto biogenerativo 
y como relacionándonos con seres extraños a quienes les atribuimos el carácter 
de lo viviente (Gaitsch, 2018, 149). En este sentido, se asume que los animales 
son sujetos, que poseen un mundo y que establecen relaciones significativas con 
él, tal como Husserl plantea en algunas partes de su obra11. Además, se integra 
a los animales en el interior de la comunidad generativa, cuestión que Husserl 
plantea de manera periférica a lo largo de su obra (1973b, 596, 609; 1993, 101, 
343), pero que, a nuestro juicio, esconde una relevancia que permite abrir nue-
vos ámbitos de investigación. Ambas asunciones son importantes y plantean sus 
propios problemas, aunque en este trabajo nos centraremos solo en la segunda.

Para aproximarnos a la cuestión generativa en los seres vivos, daremos cuenta 
de un problema genético, uno generativo y luego concluiremos con una reflexión 
que nos permitirá comprender que los límites entre los seres humanos y los ani-
males no son tan rígidos dentro del pensamiento de Husserl y que, incluso, es 
posible hablar de una ampliación del mundo de la vida incluyendo a todos los 
seres vivos desde sus diversos mundos circundantes propios.  

3. B El acceso genético a la alteridad del ser vivo, la comunidad 
generativa y el mundo de la vida ampliado

Como indicamos anteriormente, el enfoque genético pretende determinar 
estructuras internas de nuestra subjetividad a través de una pregunta retrospectiva 
que explora un ámbito ontogenético y filogenético que se manifiesta en la figura 

11   Ver Husserl, 1973a, 74, 123, 126, 314; 1973b, 61, 626. 



Egología, generatividad y la complementación biológica...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

267

de mónadas animales y pre-animales. Los fundamentos de esta posibilidad radi-
can en que los animales representan un análogo (Analogon) de los seres humanos 
(Husserl, 1973b, 173) y que la vida animal (y orgánica) es accesible fenomeno-
lógicamente a partir de una consideración de las mónadas en evolución genera-
tiva (Ibidem., 596). En una afirmación enigmática, proveniente de los escritos 
tardíos del filósofo alemán, se lee lo siguiente: “Todo en uno es vida, y el mundo 
es la autoobjetivación de la vida en forma de plantas, animales y seres humanos 
que nacen y mueren” (1993, 334). Como se ve, Husserl considera que la vida es 
una unidad de desarrollo filogenético que incluye a otros seres vivos como per-
teneciendo a ella. Gaitsch (2019, 41) interpreta esta afirmación de la siguiente 
manera: “Nosotros, es decir, las plantas, los animales y yo (mismo), formamos 
una comunidad filogenética de descendencia que se manifiesta en características 
biológicas comunes de nuestros cuerpos (por ejemplo, el ADN y la estructura 
celular)”. Genéticamente, existe una comunidad corporal entre los seres vivos, 
la cual Gaitsch identifica en el concepto de Leibkörper12. Dado que el cuerpo es 
la protonorma a partir de la cual comienza la exploración genética sobre el otro 
ajeno, es necesario determinar propiamente este concepto, en la medida que lo 
extendemos a otros seres vivos (2018, 41). Esta afirmación implica un problema 
de acceso, el cual surge debido a dos cuestiones interrelacionadas, a saber, la 
reducción por desmantelamiento y la similaridad entre mi cuerpo y el del otro. 

A este respecto, se identifican dos tareas fundamentales. En primer lugar, 
determinar la existencia de un punto de conexión entre nosotros y los demás 
seres vivos, específicamente a partir de una consideración de nuestros cuerpos 
orgánicos. En segundo lugar, fijar un punto de acceso que permita llevar a cabo 
la exposición fenomenológica dentro de los límites del acceso al fenómeno. En 
relación con lo primero, la reducción por desmantelamiento permite deconstruir 
o desmantelar capas ya constituidas de nuestra subjetividad corporalizada, para de 
esta manera identificar estructuras esenciales más básicas que podríamos compartir 

12   Respectivamente, Gaos y García Baró traducen este concepto como cuerpo físico y vivo, 
mientras que Presas como cuerpo físico-orgánico. En un artículo reciente, Battán ha traducido 
como somatocorpo (2023, 46). En este trabajo, optaremos por no traducir el término alemán, 
pero indicamos desde ya que incorpora dos dimensiones de la corporalidad, una en sentido 
psicológico y otra en sentido biológico, lo que también corresponde al tema que Husserl 
explora en la determinación de la biología como una psicofísica (1976, 484) y en la somato-
logía (2000, 11ss). Cabe señalar que las características psicofísicas que incluyen el concepto 
de Leibkörper deben ser posible de ser identificadas y exhibidas en todos los seres que llama-
mos vivos. Sin embargo, la tarea de determinar el contenido concreto de esas características 
exige un trabajo que excede las posibilidades de lo que proponemos aquí.  



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

Cristián Martínez Bravo268

con subjetividades no humanas (Gaitsch & Vörös, 2016, 213). Así, se descubre 
fenomenológicamente que existe un estrato común a todos los seres vivientes, el 
cual Husserl entiende como un hecho filogenético fundamental (1973b, 173, 179, 
609). A partir de una variación eidética de nuestros cuerpos podemos determinar 
que existen en nosotros instintos primarios, que se manifiestan en la lucha por 
la satisfacción de nuestras necesidades, tales como comer o aparearnos (Husserl, 
1976, 48213). De esta manera, se asume que la vida se articula a partir de una 
estratificación de niveles de animalidad, los cuales refieren a una ontología des-
conocida, y que se entiende como una teleología (Ibidem). Por extensión, iden-
tificamos que los demás seres vivos también poseen una vida instintiva, lo que en 
último término conlleva a lo que Husserl llama la comunidad de impulso: 

Se trata de una comunidad de impulsos universalmente constituida, a 
la que corresponde el mundo que ya es horizonte en su fluir, según el cual 
siempre lleva y ha llevado a las mónadas a una formación creciente, a un 
“desarrollo”. En esta forma, la totalidad de las mónadas llega a la autocon-
ciencia por fases, más universalmente como comunidad humana (1973b, 
596). 

La comunidad del impulso implica aceptar que el ser humano posee un estra-
to de animalidad dentro de sí mismo y que, por esta misma razón, tiene algo en 
común con el animal. En un manuscrito tardío se lee lo siguiente: “Lo único que 
se puede decir es que en el entorno humano y en el ser humano como su sujeto 
hay una capa abstractamente distinguible que tal vez se pueda diferenciar como 
el animal que hay en él, o como lo que hay en común con el animal (lo que necesita 
una investigación más profunda)” (Husserl, 1973b, 180. Las cursivas son nuestras). 
Esta afirmación permite comprender que no hay una desconexión radical del ser 
humano con otros seres vivos, sino que dentro de sí posee un componente fami-
liar, el que aquí identificamos con el instinto. Sin embargo, se reconoce al mismo 
tiempo que es una tarea inicial y que requiere de una investigación más profunda. 

En referencia al segundo punto, a saber, el acceso a lo vivo dentro de los lími-
tes del fenómeno, la fenomenología requiere del método genético porque este 
constituye un punto relevante para la cuestión del acceso. Dado que la conciencia 
representa el lugar desde el cual surge la investigación – es decir, ella es entendida 
como el punto de acceso al fenómeno –, en la exposición fenomenológica de los 

13   Corresponde al suplemento XXIII de la Crisis de las ciencias europeas y la fenomenología 
trascendental el cual, hasta donde sabemos, no ha sido traducido al español. 



Egología, generatividad y la complementación biológica...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

269

seres vivos no humanos, se requiere comprender cómo accedemos a ellos. Sin 
embargo, tal como afirma Steinbock, es necesario reconocer también que ellos 
poseen una dimensión liminar que no puede ser integrada de manera totalizante. 
En relación con lo primero, Lohmar ha señalado que la transferencia de sentido 
de constitución corporal del otro ajeno, la cual Husserl explora en Meditaciones 
cartesianas, requiere una parificación que representa un rebasamiento intencional 
(2017, 141). Esto quiere decir que, en la experiencia con el cuerpo del otro, la 
intencionalidad se ve sobrepasada por lo extraño. De esta manera, se reconoce 
que, dependiendo de la similitud del cuerpo ajeno con el mío propio, habrá más o 
menos facilidad de realizar la transferencia de sentido, pues aquello que se parece 
más a mí posee un índice que se entiende como un fundamento motivacional 
para ejecutarla (Ibidem). Por ejemplo, en la experiencia que tengo de otro ser 
humano, llevar a cabo la parificación estará mediatizada por la familiaridad que 
detecto entre su cuerpo y el mío. Por consiguiente, el fundamento motivacional 
se ejecuta sin problemas. Sin embargo – tema que Lohmar no trata en el trabajo 
citado – ¿qué ocurre con los casos liminares que exceden con creces la similitud de 
los cuerpos? Si mi cuerpo es protonorma para llevar a cabo la parificación, ¿cómo 
entendemos los casos de cuerpos extraños, raros o inadecuados – desde el punto 
de vista de la experiencia? En palabras de Husserl, “¿Dónde termina la analo-
gía?” (1973b, 173). Esta consideración en clave genética nos lleva al problema de 
determinar la posibilidad de una ampliación del acceso al fenómeno liminar, el 
cual se identifica como un tema que excede la génesis y nos lleva a la generación. 

Para finalizar, mostraremos una alternativa para salir del problema y que se 
centra en las consideraciones marginales de Husserl y de Gaitsch acerca de la 
generatividad biológica. Siguiendo a Husserl, Gaitsch ha examinado un punto de 
acceso a la cuestión biológica dentro de la generatividad. A su juicio, los procesos 
de devenir filogenético asumen una dimensión biológica que da cuenta que la 
constitución del mundo humano no solo depende de una historia cultural, sino 
que se identifica también con una historia natural (2018, 136). Esta afirmación 
tiene su base en las exploraciones de Husserl sobre la posibilidad misma de la 
ciencia, la cual supone un reconocimiento del ser humano como corporalizado. 
Así, sostiene que la ciencia depende de “la comprensión original de uno mismo 
como ser humano y el funcionamiento de uno mismo en su corporeidad” (1993, 
22). En el ámbito de la biología, y continuando en la esfera de este presupuesto 
fenomenológico, el filósofo alemán afirma que ella depende de la posibilidad del 
ser humano que se comprenda como ser biológico (1976, 482). Por consiguiente, 
su determinación biológica es fenomenológicamente relevante. Según Gaitsch, 
“yo, que percibo lo viviente, soy en mí mismo un ser viviente que debe haber 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

Cristián Martínez Bravo270

pasado por un devenir hacia esto, hacia el ser humano maduro – la maduración 
es el aspecto ontogenético, el proceso de hacerse humano es el aspecto filogené-
tico – para poder llevar a cabo esta percepción actual.” (2018, 138-9). Detecto 
que, dentro de mi constitución subjetiva, la cual se presenta en un desarrollo 
ontogenético y filogenético, un hecho fundamental ineludible; a saber, que estoy 
en una cadena biogenerativa de realizaciones de seres vivos dentro de la Tierra y 
que, al mismo tiempo, establezco relaciones con ellos, en una comunidad, hasta 
ahora, inexplorada. ¿Qué significa todo esto?

En la obra de Husserl, nos encontramos con momentos donde el autor explora 
elementos generativos que tienen que ver con la evolución unitaria de los seres 
vivos. Si bien la historia es el modo fundamental de la autocomprensión tem-
poral del ser humano, en el ámbito biológico se identifica un tipo de desarrollo 
que se despliega en la forma de una temporalidad que asume las formas de una 
ontogénesis y una filogénesis. De acuerdo con lo primero, el tiempo de lo vivo 
se manifiesta en la figura de un desarrollo biofísico, el cual se entiende como un 
desarrollo tendencial que configura un estilo histórico-natural: 

Visto desde fuera, tenemos lo “tendencial” del desarrollo biofísico en 
sus “grados de desarrollo”, en su estilo gradual: infancia, pubertad, madurez, 
vejez, etc. Y ahí tenemos lo tendencial biofísico del devenir típico, el estilo 
histórico-natural (Husserl, 2006, 169-70).

Además de este desarrollo tendencial, Husserl se refiere a las condiciones 
medioambientales que permiten el mantenimiento del ser vivo. A su juicio, existen 
condiciones normales favorables del mundo, que permiten al individuo biológico 
o lo físico-orgánico mantenerse a sí mismo en su desarrollo individual (1973a, 
122). Junto a este desarrollo individual, lo filogenético se refiere en un segundo 
momento al desarrollo unitario de la unidad de la vida: 

La naturaleza orgánica se desarrolla y forma como una unidad de vida, 
cerrada por “condiciones de vida” unificadoras (unidad universal de la vida 
terrestre), un sistema de formas de desarrollo que incluyen un sistema de 
ideas de desarrollo (especies) dentro de sí mismas, con un tipo de devenir de 
desarrollo asociado, relativamente permanente, que se repite en innumerables 



Egología, generatividad y la complementación biológica...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

271

individuos, en los que esas ideas de especie se realizan ‘normalmente’ de forma 
más o menos perfecta (Husserl, 1989, 9914). 

Como se ve, esta cita contiene elementos fundamentales para señalar que la 
naturaleza viviente tiene un carácter generativo. En primer lugar, los seres vivos 
necesitan condiciones de vida adecuadas, obtenidas de la vida terrestre, para así 
multiplicarse en la figura de formas de desarrollo o especies que asumen una nor-
matividad específica. Y, este factum biológico concreto, alude incluso a la fami-
liaridad existente entre los seres vivos: “La estructura anatómica de los animales, 
sin embargo, sigue estando familiarizada con la de las plantas, y cuando pasamos 
a los organismos unicelulares, tenemos seres vivos libres que siguen siendo modi-
ficaciones lejanas de la humanidad […]” (Husserl, 1993, 326). La temporalidad 
de la vida asume la forma de un desarrollo filogenético que incluye un desarro-
llo individual ontogenético, que permite identificar un momento generativo 
en lo biológico como una expansión del problema en términos exclusivamente 
humanos, al poner en familiaridad la estructura corporal humana con la de otros 
seres vivos. Y lo relevante, es que este es un descubrimiento que depende de la 
metodología misma de la fenomenología, a saber, la reducción trascendental: 

Y sólo de ahí la posibilidad de la reducción trascendental, por la que se 
descubren las mónadas primero como mónadas humanas, luego en forma 
de coherencia generativa todas las mónadas de los grados monádicos, los 
animales superiores e inferiores, las plantas y sus subgrados, y por todos sus 
desarrollos ontogenéticos. Cada mónada esencialmente en tal desarrollo, 
todas las mónadas esencialmente en desarrollos generativos (Husserl, 1976, 
506).

Esta consideración husserliana sobre la vida muestra que la generatividad es 
un asunto que excede el ámbito puramente humano y que, por consiguiente, 
es necesario repensar el modo en que se caracteriza la vida en términos fenome-
nológicos. Según Gaitsch, esto implica descentrarlo y dar cuenta que el mundo 
de la vida que incluye a los demás seres vivos. Así, este representa “el mundo 
común de la experiencia no sólo de los seres humanos (y animales superiores), 
sino de todos los seres vivos en cuanto seres corpóreos, que por lo tanto deben ser 
reconocidos como co-sujetos (mónadas) de la experiencia del mundo de la vida” 
(2018, 143). Así, la generatividad alude a cuestiones que exceden el ámbito de 

14   Correspondiente al suplemento III, el cual no fue incluido en la traducción de Serrano de 
Haro de Husserl, 2012. 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

Cristián Martínez Bravo272

lo propiamente humano y nos permiten develar una indicación que alude a esa 
comunidad general de la vida que se escalona en un desarrollo teleológico que 
va desde los seres vivos más simples hasta la vida humana cultural.    

Conclusión

En este trabajo, hemos mostrado que los enfoques genético y generativo en 
Husserl son esenciales para determinar el papel de seres vivos no humanos en la 
exposición fenomenológica. Para ello, mostramos que esos enfoques son comple-
mentarios, pues exploran sus propias dimensiones de la constitución del mundo. 
Esto se hace más relevante, cuando queremos explorar los desarrollos tardíos de 
la obra de Husserl, en la cual se hace evidente que la cuestión de la generatividad 
se amplía desde la esfera puramente humana hacia subjetividades animales. Esto 
quiere decir que la exposición fenomenológica de subjetividades no humanas 
requiere de la consideración de aspectos biogenerativos que pertenecen al ser 
humano y que subyacen a las subjetividades en cuanto tal. 

La tarea de una fundamentación fenomenológica del lugar del ser humano 
en el mundo de lo vivo y de lo vivo dentro de lo humano queda nada más que 
vislumbrado, mas no aclarado. Junto con ello, es necesario arrojar luz sobre el 
modo en que el mundo – que para Husserl es “único” – permite una pluralidad 
de constituciones subjetivas específicas, dependiendo de diversas formas anima-
les. Estas dos tareas, que se desprenden de los desarrollos de esta investigación, 
requieren elaboraciones que exceden el propósito de esta propuesta, pero que 
son necesarias en un mundo que clama por una reconsideración filosófica de la 
vida, en una época en que los adelantos tecnocientíficos nos han despojado de 
la comprensión que – quizá – tuvimos alguna vez de nuestra vinculación con el 
universo de los seres vivos. 

Bibliografía 

Battán, A. (2023). “Apuntes críticos a la distinción Leib-Körper en Ideas II y la cen-
tralidad del Leibkörper para la fenomenología de la corporeidad”. Investigaciones 
Fenomenológicas 20, 33 – 54. 

Gaitsch, P. (2018). „Husserls Phänomenologie biologischer Generativität“. Studia 
Phaenomenologica 18, 129 – 152.



Egología, generatividad y la complementación biológica...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

273

Gaitsch, P. (2019). „Die biologische Generativität des Leibkörpers. Präliminarien zu 
einer phänomenologischen Analyse“, en Der Leib und seine Zeit. Temporale Prozesse 
des Körpers und deren Dysregulationen im Burnout und bei anderen Leiberfahrungen, 
39 – 71. Baden-Baden: Verlag Karl Alber.

Gaitsch, P. & Vörös, S. (2016). “Husserl’s Somatology Reconsidered: Leib as a 
Methodological Guide for the Explication of (Plant) Life”. Phainomena XXV/98-99, 
203 – 228.

Garcés, R. & Alonso, A. (2022). “Estudio introductorio a la edición castellana”, en 
Mundo familiar y mundo ajeno. Fenomenología generativa. Salamanca: Ediciones 
Sígueme.

Husserl, E. (1973a). Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. 
Zweiter Teil. 1921-28. La Haya: Martinus Nijhoff.

Husserl, E. (1973b). Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. 
Dritter Teil. 1929-35. La Haya: Martinus Nijhoff. 

Husserl, E. (1976) Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale 
Phänomenologie. Eine Einleitung in die phänomenologische Philosophie. La Haya: 
Martinus Nijhoff. 

Husserl, E. (1989). Aufsätze und Vorträge (1922-1937). Dordrecht: Kluwer Academic 
Publishers. 

Husserl, E. (1992) Die Krisis der europaischen Wissenschaften und die transzendentale 
Phänomenologie. Ergänzungsband. Texte aus dem Nachlass 1934-1937. La Haya: 
Kluwer Academic Publishers. 

Husserl, E. (1993). Die Krisis der europaischen Wissenschaften und die transzendentale 
Phänomenologie. Ergänzungsband. Texte aus dem Nachlass 1934-1937. La Haya: 
Kluwer Academic Publishers.

Husserl, E. (2000). Ideas relativa a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. 
Libro tercero: La fenomenología y los fundamentos de las ciencias. México: Universi-
dad Nacional Autónoma de México. 

Husserl, E. (2006). Späte Texte über Zeitkonstitution (1929-1934). Die C-Manuskripte. 
Nueva York: Springer. 

Husserl, E. (2008a). La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología transcendental. 
Buenos Aires: Prometeo Libros. 

Husserl, E. (2008b). Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebenen Welt und ihrer 
Konstitution. Texte aus dem Nachlass (1916-1937). Nueva York: Springer. 

Husserl, E. (2012). Renovación del hombre y de la cultura. Cinco ensayos. Barcelona: 
Anthropos. 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

Cristián Martínez Bravo274

Husserl, E. (2014). Grenzprobleme der Phänomenologie. Analysen des Unbewusstseins 
und der Instinkte. Metaphysik. Späte Ethik (Texte aus dem Nachlass 1908 – 1937). 
Nueva York: Springer.  

Lohmar, D. (2017). „Eine genetische Analyse des Zugangs zum Anderen“. Gestalt 
Theory 39(2-3), 129 – 153.

Steinbock, A. (1994). “Homelessness and the homeless movement: A clue to the 
problem of intersubjectivity”. Human Studies 17, 203 – 223. 

Steinbock, A. (1997). “Back to the Things Themselves”. Human Studies 20, 127 – 135. 

Steinbock, A. (2003). “Generativity and the Scope of Generative Phenomenology”, en 
The New Husserl. A Critical Reader, 289–325. 

Steinbock, A. (2017). Limit-Phenomena and Phenomenology in Husserl. Londres: 
Rowman & Littlefield. 

Steinbock, A. (2022). Mundo familiar y mundo ajeno. Fenomenología generativa. 
Salamanca: Ediciones Sígueme.

Varela, F. (1996). “Neurophenomenology. A Methodological Remedy for the Hard 
Problem”. Journal of Consciousness Studies 3, 330 – 349.

Waldenfels, B. (1989). „Erfahrung des Fremden in Husserls Phänomenologie“. 
Phänomenologische Forschungen 22, 39 – 62. 

Walton, R. (2002). “Instintos, generatividad y tensión en la fenomenología de Husserl”. 
Naturaleza Humana 4(2), 253 – 292. 

Walton, R. (2004-2005). “Egología y generatividad”. Seminarios de Filosofía 17, 257 – 
283. 

Walton, R. (2015). Intencionalidad y horizonticidad. Bogotá: Editorial Aula de 
Humanidades.

Walton, R. (2019). Horizonticidad e historicidad. Bogotá: Editorial Aula de Humanidades.

Walton, R. (2020). Historicidad y metahistoria. Bogotá: Editorial Aula de Humanidades.

Recibido 27-05-2024

Aceptado 04-09-2024



INFORMACIÓN PARA LOS COLABORADORES

Envío de originales: Los originales se presentarán en la página digital de la revista.
El autor/a habrá de registrarse en ella y seguir las instrucciones que se indican. Los 
manuscritos no han de estar publicados  en otro lugar o soporte ni haber sido enviados 
simultáneamente a otras revistas. El Consejo de Redacción revisará los originales recibidos 
antes de remitirlos a los evaluadores.  

Aceptación: Todos los originales serán evaluados mediante informes de doble ciego 
por dos personas expertas designadas por el Consejo Editorial y ajenas a la Facultad de 
Filosofía de la UNED. Los autores podrán sugerir nombres de posibles revisores que no 
pertenezcan a su propia institución; el Consejo de Redacción se reserva la decisión final. 
El autor será informado del resultado de la evaluación en un plazo máximo de dos meses. 

Libros para recensión: Deben enviarse a la Secretaría de la revista: Facultad de Filosofía, 
Paseo Senda del Rey, nº 7, Madrid 28040.  

Réplicas: Se aceptarán réplicas a artículos y reseñas aparecidos en Investigaciones 
Fenomenológicas. Serán publicadas bajo idénticos criterios de calidad. 

Formato y estructura de los textos originales: Los manuscritos estarán escritos en 
formato Word o similar. No deben utilizarse negritas ni subrayados, únicamente cursivas, 
«comillas angulares» y “comillas inglesas”, según los casos. No se fijarán márgenes ni 
Retornos Manuales, salvo en los puntos y aparte. El texto se dividirá en epígrafes, 
incluyendo una introducción, conclusión y bibliografía. 

Notas: Siempre con la función «pie de página». 

Extensión: Para Estudios o Artículos, hasta 35.000 caracteres, incluidos los títulos, 
resúmenes y bibliografía. Para Reseñas y Comentarios: 3.000 palabras. Interlineado doble. 
Fuente: Times New Roman, 12 ptos. 

Figuras y Tablas: Se incorporarán al texto; irán numeradas y con sus respectivas leyendas 
al pie, en cursiva y tamaño 10 ptos.  

Abstract y keywords: Todos los manuscritos incorporarán título, resumen y palabras 
clave en español y en inglés. El autor indicará la institución a la que pertenece debajo de 
su nombre y escribirá su dirección postal y electrónica mediante un asterisco de llamada 
a pie de página insertado después de su nombre. 

Bibliografía: Alfabética, el apellido del autor en versales, seguido de la inicial del nombre 
y el año de publicación (éste entre paréntesis). Para los Artículos se utilizarán «comillas» y 
para los títulos de libros y revistas, cursiva. Seguirá por este orden: Lugar: Editorial, página 
(p. ó pp.) 



SOLICITUD DE INSCRIPCIÓN EN LA SEFE

Nombre: .......................................................................................

Apellidos: .....................................................................................

Nombre: .......................................................................................

Dirección: calle: ...........................................................................

                  ciudad: ........................................................................

 Tfno.: ...........................................................................................

Lugar de trabajo: .........................................................................

Línea o líneas de investigación:

            1)  ......................................................................................

            2)  ......................................................................................

            3)  ......................................................................................

NOTA: de acuerdo al art. 4.2. de los Estatutos, la admisión de nuevos socios 
correspone al Comité Científico, debiendo el solicitante ser presentado por dos 
socios. En caso de que no conozca a ningún miembro que lo pudiera presentar, 
es preciso que envíe junto con esta hoja y un breve curriculum en el que expli-
que las líneas de investigación. Una vez que el Comité Científico haya decidido 
la admisión del solicitante, éste recibirá una notificación para que proceda a 
ingresar la cuota de inscripción, trámite imprescindible para que la admisión 
sea firme.

La solicitud deberá ser dirigida a la siguiente dirección:

 jdiaz@fsof.uned.es


