


 



  

INVESTIGACIONES 

FENOMENOLÓGICAS  

REVISTA  
DE LA  

SOCIEDAD ESPAÑOLA DE FENOMENOLOGÍA  
 

 
EDICIÓN A CARGO DE   

Ion Copoeru, Tetsuya Kono, Thomas Nenon,  

 Agustín Serrano de Haro y Antonio Zirión 

 

 

SERIE MONOGRÁFICA 4/I 
 

RAZÓN Y VIDA. 

 LA RESPONSABILIDAD DE LA FILOSOFÍA  
 

  
 

 
CONSEJO DE REDACCIÓN  

Jesús M. Díaz Álvarez (UNED), Urbano Ferrer (Univ. de Murcia)  
Miguel García-Baró (Univ. de Comillas), José Lasaga Medina (UNED),  

M. ª Carmen López Sáenz (UNED), Vicent Martínez Guzmán (Univ. de Castellón),  
César Moreno (Univ. de Sevilla), M. ª Carmen Paredes (Univ. de Salamanca),  

Mª Luz Pintos Peñaranda (Univ. de Santiago de Compostela),  
Nel Rodríguez Rial  (Univ. de Santiago de Compostela), Sergio Sevilla (Univ. de Valencia) 

  
 

 

VOLUMEN 4/I 

2013 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Esta obra se distribuye bajo una licencia Creative Commons 

 

Se permite la copia, distribución, uso y comunicación de la obra si se respetan las siguientes 

condiciones: Reconocimiento – No Comercial – Sin obras derivadas 

El texto precedente no es la licencia completa sino una nota orientativa de la licencia original 

(jurídicamente válida) que puede encontrarse en 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/  

 

 

Edita: 

Sociedad Española de Fenomenología 

Dpto. de Filosofía y Filosofía Moral y Política (UNED) 

 

ISSN:   1137-2400 

e-ISSN: 1885-1088 

Madrid, Septiembre de 2013 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/




 



  
 

 

 

 

ÍNDICE 

SUMMARY 

 

 

 

  

Presentación /Presentation ................................................................     11 

Galería de fotos /Photos Gallery .........................................................     15 

 

 

ENSAYOS DE LAS REGIONES EUROMEDITERRÁNEA Y EUROPA DEL NORTE 

ESSAYS OF THE EUROMEDITERRANEAN AND NORTHEN EUROPE REGIONS 

 

John David Barrientos  

The Intermediate Situation.  

On Affection and Time in Michel Henry .......................................     23 

Xavier Bassas Vila 

The Husserliana as a Phenomenon. Apunts per a una història  

de la figurativitat: Husserl, Heidegger i Marion ...............................   39 

Denisa Butnaru 

Body Schema(tism) and the Logos of Life:  

A Phenomenological Reconsideration ............................................   55 



 

Ion Copoeru 

La raison en tant que pratique subjective ....................................    79 

Renato Cristin 

 Verità e libertà come fundamenti del circolo fenomenologico ...........  93 

Mamuka Dolidze 

Some Phenomenological and Metaphisycal Aspects  

of Human Creativity ..................................................................  119 

Miguel García-Baró 

 Primeros problemas ontológicos ..................................................  133 

Dimitri Ginev 

Ontological Difference and Indeterminacy of Interpretation.............  175 

Joan González Guardiola 

The Crisis of European Social Sciences: The Case of Money ............  197 

Maria Gyemant  

Qu’est-ce qu’un signe linguistique? Le revers psychologique  

de la théorie husserlienne des actes de signification à l’époque  

des Recherches logiques. ...........................................................  219 

Dalius Jonkus 

Reason and Life. Phenomenological Interpretations 

 of Don Quixote. ......................................................................  235 

Ivan Ortega  

Existencia humana, mundo y responsabilidad en la  

fenomenología de Jan Patočka. ...................................................  247 

 



Pau Pedragosa  

La experiencia estética y los estratos de la obra de arte.  

La estética como la esencia del arte. ...........................................  265 

Zdravko Radman 

The Background: An Embodied Reason of Coping in the World. .......  281 

Javier San Martín 

Why Declaring Ortega to Be a Phenomenologist is Important. 

Reasons and Difficulties. ............................................................  297 

Agustín Serrano de Haro 

El dolor de los marcianos.  

Un análisis fenomenológico contra Rorty. .....................................  313 

Laura Tusa Illea 

Heretical Dimensions of Self Responsability by Jan Patočka ............  331 

Luis António Umbelino 

The Melody of Life. Merleau-Ponty, Reader of Jacob von Uexküll. .....  351 

 

 



 



Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y vida, 11-14. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 

 

 

 

 

 

PRESENTACIÓN 

 
 

Este número extraordinario que 

al declinar el verano de 2013 publica 

Investigaciones fenomenológicas na-

ce de los trabajos presentados en el 

inolvidable Congreso OPO IV, que 

tuvo lugar en Segovia al acabar el 

verano de 2011: Cuarto Congreso 

Mundial de la Organización de Orga-

nizaciones Fenomenológicas, cuya 

preparación y celebración se había 

encomendado a la Sociedad Española 

de Fenomenología. Por primera vez 

en la serie de publicaciones de los 

Congresos Mundiales ha prevalecido 

el criterio de que los ensayos publi-

cados correspondan básicamente a 

las ponencias presentadas y defendi-

das in situ, de modo que la publica-

ción mantenga una fidelidad funda-

mental al encuentro que está en su 

origen. Ciertamente que el tiempo 

trascurrido ha permitido la revisión, 

actualización y reelaboración de los 

textos en cuestión. 

Una segunda novedad respecto 

de los anteriores Congresos Mundia-

les estriba en que la publicación 

prescinde por entero del formato en 

papel y se ofrece en esta sede virtual 

 PRESENTATION 

 
 

This special issue of 

Investigaciones fenomenológicas 

appears at the end of summer 2013 

here.  It arises from the works pre-

sented and discussed at the unfor-

gettable IV OPO Conference, which 

took place in Segovia towards the 

end of summer 2011, at the Fourth 

World Conference of the Organiza-

tion of Phenomenological Organiza-

tions, the preparation and celebra-

tion of which, was entrusted to the 

Spanish Society of Phenomenology.  

For the first time in the series of 

OPO Conference publications, the 

prevailing criterion has been that the 

essays published should basically 

correspond to the speeches which 

were presented and defended in 

situ.  In this way, the publication 

maintains an accurate account of 

what derived from the meeting.  

Indeed, the time elapsed between 

the dates of the celebration of the 

meeting and the publication has al-

lowed for the review, rewriting, and 

actualization of the works. 

A second innovation as regards 

to the previous World Conferences, 



12 PRESENTACIÓN 

 

 12 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

en acceso libre a todos los interesa-

dos. La Sociedad Española de Feno-

menología se felicita de que su órga-

no oficial de comunicación pueda así 

dar cabida a cultivadores de la tradi-

ción fenomenológica provenientes de 

todas las partes del mundo, que en 

cinco lenguas diferentes afrontan una 

rica diversidad de asuntos y cuestio-

nes de indudable relevancia. Con to-

do ello se rinde un tributo añadido al 

tema de inspiración bajo el que se 

convocó el Congreso: “Razón y Vida. 

La responsabilidad de la filosofía”. 

“Razón y vida” designa, en efec-

to, una relación fundamental que 

interpela espontáneamente a toda 

existencia humana y a la que no 

puede ser ajena ninguna filosofía del 

presente. Pero “razón y vida” es 

además un lema en el que la filosofía 

fenomenológica se reconoce con es-

pecial claridad. En él identifica su 

vocación más íntima, incluso su iden-

tidad secreta. Por entre las innume-

rables dilucidaciones, distinciones, 

precisiones con que la fenomenología 

da cuenta de la experiencia humana, 

la misteriosa racionalidad de la vida y 

la sustancia vital de la razón han 

constituido una suerte de pregunta 

de preguntas y motivo de motivos. 

No en vano el pensamiento fenome-

nológico redescubrió con creciente 

radicalidad la condición de la vida 

lies in the fact that the publication 

dispenses of the paper format com-

pletely, and is now offered in virtual 

form with free access for anyone 

interested.  The Spanish Society of 

Phenomenology is delighted that in 

this way its official communication 

body is able to host cultivators of 

our phenomenological tradition from 

all areas across the whole world.  A 

rich variety of significant questions 

can now be dealt with in five differ-

ent languages.  We add thereby a 

tribute to the general topic and title 

of the Conference: “Reason and Life.  

The Responsibility of Philosophy”. 

The title of the fourth World 

Congress, “Reason and Life”, is a 

clear manifestation of a fundamental 

relationship which no present phi-

losophy could regard as alien to, and 

which, we might say, speaks out to 

all human existence.     But in addi-

tion “reason and life” is a conjunc-

tion in which phenomenological phi-

losophy sees itself clearly reflected, 

in which its essential vocation is 

seen, as to include its most secret 

identity. Among the myriad of ex-

planations, distinctions and details 

with which phenomenology attempts 

to clarify human experience, the 

mysterious rationality of life and the 

vital essence of reason have been a 

kind of permanent subject of inter-



PRESENTATION 13 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/II (2013): Razón y Vida. 13 
 

humana como acontecimiento origi-

nario que es fuente universal de sen-

tido. Y de muy distintas maneras la 

fenomenología siempre ha sabido 

replantear cómo el movimiento de la 

existencia humana en el seno del 

mundo de la vida está a la base de 

los métodos científicos de objetiva-

ción del mundo; y es clave de senti-

do de las verdades objetivas acerca 

de la realidad. Las hondas resonan-

cias orteguianas del título no hacen 

sino reforzar el compromiso de que 

una fenomenología “a la altura de los 

tiempos” puede abrir, en nuestro ya 

convulso siglo, caminos responsables 

al pensamiento acerca de la vida 

humana.  

En este espíritu, la conversación 

apasionante que se inició en Praga en 

2002, que prosiguió en Lima en 2005 

y que saltó a Hong-Kong en 2008, 

tuvo una continuación intensa, cabal, 

fecunda, en la bellísima ciudad de 

Segovia. La razón y la vida se conce-

dieron, en cierto modo, la palabra en 

las acogedoras aulas, tan antiguas, 

tan palpitantes de actualidad, de 

Santa Cruz la Real  -y también en los 

gratos paseos subsiguientes por la 

ciudad propicia-. De ello es buena 

prueba esta publicación, que si, por 

un lado, supone la clausura definitiva 

del IV Congreso Mundial, implica, por 

otro, su apertura a un círculo de diá-

est for the phenomenological 

movement, with a constant driving 

force. With growing radicality, phe-

nomenological thought has redis-

covered that human life as an origi-

nal event is a universal source of 

sense. And phenomenology has 

been able to reconsider time and 

again, in a variety of ways, how the 

movement of human existence in 

the lived world concurs before, after, 

and also at the same time as the 

objective truths about reality and 

the scientific methods of 

objectivation of the world. The title 

and theme of the event clearly 

evokes, as well, a deep commitment 

to Ortega y Gasset’s vocation to re-

act to current concerns out of the 

sources of philosophical responsibil-

ity.  

In this spirit, the friendly gather-

ing in the beautiful city of Segovia 

did certainly emulate the engaging 

opportunity to talk together of past 

congresses, the first beginning in 

Prague in 2002, followed by Lima in 

2005 and Hong Kong in 2008. Rea-

son and life came to the fore and 

became the subject of discussion 

both in the lecture rooms of Santa 

Cruz la Real, so full of history, and 

in conversations during enjoyable 

strolls around the city.  This publica-

tion is sufficient proof of vitality, 



14 PRESENTACIÓN 

 

 14 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

logo y discusión mucho más amplio.  

Para la Sociedad Española de Fe-

nomenología, la celebración del Con-

greso Mundial de Organizaciones Fe-

nomenológicas ha constituido un hito 

gozoso. Permítaseme por ello cerrar 

mis palabras de presentación con un 

agradecimiento reiterado a las insti-

tuciones, organismos y empresas que 

lo hicieron posible: IE University, 

UNED (Facultad de Filosofía, Centro 

Asociado de Segovia), Instituto de 

Filosofía (CSIC), Junta de Castilla y 

León, Banco de Santander, Center for 

Advanced Research in Phenomenolo-

gy (CARP). Del estupendo Comité 

Organizador me siento todavía hoy 

obligado a destacar la presencia 

siempre tranquilizadora de Xavier 

Escribano, Secretario de la SEFE, y la 

admirable diligencia de Carlota Se-

rrahima y Sonia Ester Rodríguez. 

 

which, if in one sense entails the 

definitive conclusion of the IV World 

Conference, in another sense implies 

its openness to a much wider circle 

of dialogue and discussion. 

For the Spanish Society of Phe-

nomenology, the celebration of the 

World Conference has come to be a 

joyful milestone. Let me therefore 

conclude my words by thanking the 

institutions, organizations and en-

terprises, that made it primarily 

possible: the IE University in Sego-

via, the Open University (UNED) in 

its Associated Centre in Segovia and 

its Faculty of Philosophy of Madrid, 

Institute of Philosophy (CSIC), Au-

tonomous Community of Castile and 

León, Bank of Santander and Centre 

for Advanced Research in Phenome-

nology (CARP). Among the magnifi-

cent Organizing Comitee I feel 

obliged even today to thank special-

ly Xavier Escribano (Secretary of 

SEFE) for his always calm presence 

and Carlota Serrahima y Sonia Ester 

Rodríguez for their admirable dili-

gence.  

 
 

 
Agustín Serrano de Haro 

 

 



Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y vida, 15-20. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 

 

 

 

 

GALERÍA DE FOTOS 

  

PHOTO GALLERY 

 

 

 

Asistentes al IV Congreso OPO tras la ceremonia de inauguración. 

 

Assistants to the IV Congress OPO after the opening ceremony. 

  

 



16 GALERÍA DE FOTOS 

 

 16 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

 

Lunes, 19 Septiembre 2011 

September 19, 2011 (Monday) 

 

  
Imagen 1. De izquierda a derecha: Lester 

Embree, Francisco Mata, Jesús M. Díaz, 

Agustín Serrano y Antonio López. 

 

Imagen 1. From left to right: Lester Em-

bree, Francisco Mata, Jesús M. Díaz, Agustín 

Serrano and Antonio López. 

Imagen 2. Asistentes al IV Congress OPO en 

la inauguración del congreso.   

 

 

Imagen 2. Assistants to the IV Congress 

OPO at the meeting opening.   

 

 

 

 

  
Imagen 3. De izquierda a derecha: Javier 

San Martín y Roberto Walton. 

 

 

Imagen 3. From left to right: Javier San 

Martín and Roberto Walton. 

Imagen 4. De izquierda a derecha: Lester 

Embree, Toru Tani y Daniela Griselda López. 

 

 

Imagen 4. From left to right: Lester 

Embree, Toru Tani and Daniela Griselda 

López. 

 

 

 



PHOTO GALLERY 17 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 17 
 

 

Martes, 20 Septiembre 2011 

September 20, 2011 (Tuesday) 

 

  
Imagen 5. Claustro en el IE University, Se-

govia.  

 

 

Imagen 5. Cloister at IE University, Sego-

via. 

 

Imagen 6. De izquierda a derecha: Miguel 

García-Baro y Francesc Pereña. 

 

 

Imagen 6. From left to right: Miguel García-

Baro and Francesc Pereña 

 

 

 

  
Imagen 7. De izquierda a derecha: Antonio 

Zirión y Carlos Oliva. 

 

Imagen 7. From left to right: Antonio Zirión 

and Carlos Oliva. 

Imagen 8. De izquierda a derecha: Joan 

González, Francesc Pereña y Tetsuya Kono. 

 

Imagen 8. From left to right: Joan Gonzá-

lez, Francesc Pereña and Tetsuya Kono. 

 

 



18 GALERÍA DE FOTOS 

 

 18 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

 

Miércoles, 21 Septiembre 2011 

September 21, 2011 (Wednesday) 

 

  
Imagen 9. De izquierda a derecha: Javier 

San Martín, Roberto Walton, Luis Román 

Rabanaque y Julia V. Iribarne. 

 

Imagen 9. From left to right: Javier San 

Martín, Roberto Walton, Luis Román 

Rabanaque and Julia V. Iribarne. 

Imagen 10. Visión general de una sesión. 

En la mesa (de izquierda a derecha): Antonio 

Zirión, Jose María Muñoz y Dalius Jonkus. 

 

Imagen 10. Overview of a session. At the 

table (from left to right) Antonio Zirión, Jose 

María Muñoz and Dalius Jonkus. 

 

 

 

  
Imagen 11. De izquierda a derecha: James 

Mensch, George Heffernan y Anita Williams. 

 

Imagen 11. From left to right: James 

Mensch, George Heffernan and Anita Wil-

liams. 

Imagen 12. Exposición libros en el claustro 

del IE University. 

 

Imagen 12. Exposure books in the cloister 

of IE University. 

 

 



PHOTO GALLERY 19 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 19 
 

 

Jueves, 22 Septiembre 2011 

September 22, 2011 (Thursday) 

 

 

  

Imagen 13. De izquierda a derecha: Ivan 

Chvatik, L’ubica Učník y Ivan Ortega. 

 

 

Imagen 13. From left to right: Ivan Chvatik, 

L’ubica Učník and Ivan Ortega. 

 

Imagen 14. Hans Rainer Sepp. 

 

 

 

Imagen 14. Hans Rainer Sepp. 

 

 

 

 

  
Imagen 15. Asistente al IV Congreso OPO 

en la conferencia de Rainer Seep. 

 

Imagen 15. Assistants to the IV Congress 

OPO at Rainer Seep’s conference. 

Imagen 16. De izquierda a derecha: Ion 

Copoeru, Xavier Escribano y Cristian Ciocan. 

 

Imagen 16. From left to right: Ion Copoeru, 

Xavier Escribano and Cristian Ciocan. 

 

 



20 GALERÍA DE FOTOS 

 

 20 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

 

Viernes, 23 Septiembre 2011 

September 23, 2011 (Friday) 

 

  
Imagen 17. De izquierda a derecha: 

Zdravko Radman, Jesús M. Díaz y Xavier 

Bassas. 

 

Imagen 17. From left to right: Zdravko 

Radman, Jesús M. Díaz and Xavier Bassas. 

Imagen 18. De izquierda a derecha: Wang 

Wen-Sheing, James Mensch y Ingo Farin. 

 

 

Imagen 18. From left to right: Wang Wen-

Sheing, James Mensch and Ingo Farin. 

 

 

 

 

  
Imagen 19. De izquierda a derecha: 

Thomas Nenon y Ion Copoeru. 

 

Imagen 19. From left to right: Thomas 

Nenon and Ion Copoeru. 

Imagen 20. Participantes asistiendo a la confe-

rencia de Thomas Nenon. 

 

Imagen 20. Participants attending Thomas 

Nenon’s conference. 

 

 



 

ENSAYOS DE LA REGIONES  

EUROMEDITERRANEA Y 

EUROPA DEL NORTE 

 

 

ESSAYS OF THE  

EUROMEDITERRANEAN 

AND NORTHEN EUROPE 

REGIONS 

  



 

 



Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y vida, 23-37. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 

 

 

 

 

THE INTERMEDIATE SITUATION.  

ON AFFECTION AND TIME IN MICHEL HENRY 

 

LA SITUACIÓN INTERMEDIA. 

SOBRE LA AFECCIÓN Y EL TIEMPO EN MICHEL HENRY 

 

John David Barrientos 

Fenomenología y Filosofía Primera/ 
Universidad Pontificia de Comillas, España 

 jdbarri@gmail.com 

 
 

 
Abstract: When we go back -by means of the 
epoché of the world, following Michel Henry- 
towards the originary “how” of all manifestation 
(videor), we stumble once and again upon the 
phenomenological situation of the body. The 
body is, then that originary hinge by means of 
which I manifest world in a continuous re-
sistance. It will be, as well, within my own body 
where I am always aware of oneself, according 
to my own affection (self-affection, not previ-
ously constituted). Thus, the material condition 
of the body will be that of my internal body, or 
subjective body -as Henry initially read in Maine 
de Biran- or that of my flesh, as Henry himself 
would later say. Bearing all this in mind, the 
intermediate situation of one’s own affection, of 
this body of mine, with regard to the world and 
the videor, turns out to be an appropriate me-
dium to attempt a preliminary study of the 
problematic situation of the internal time of 
affection. For this purpose, we shall revise the 
analysis offered by Michel Henry in Material 
Phenomenology and in Incarnation, indicating 
possible aporias, as well as alternatives to the-
se last ones.  
 
 
Key Words: Body, Michel Henry, Self-Affection, 
Time. 

Resumen: Cuando, siguiendo a Michel Henry, 
retrocedemos en una epoché hacia el “cómo” 
originario de toda manifestación (videor), tro-
piezamos una y otra vez con la situación feno-
menológica del cuerpo. El cuerpo es, pues, esta 
bisagra originaria a través de la cual yo mani-
fiesto el mundo en continua resistencia. Tam-
bién será dentro del propio cuerpo donde uno 
será siempre autoconsciente, de acuerdo con la 
propia afección (autoafección, no constituida 
previamente). Por eso, la condición material del 
cuerpo será la de mi cuerpo interior o cuerpo 
subjetivo, de acuerdo con la lectura inicial que 
Henry hace de Maine de Biran; o de mi carne, 
como dirá el mismo Henry más tarde. Teniendo 
en cuenta todo ello, la situación intermedia, 
situación de la afección propia y la de mi cuerpo 
en relación con el mundo y el videor, resulta ser 
un medio apropiado para emprender un estudio 
preliminar de la problemática situación del 
tiempo interno de la afección. Para ello, revisa-
remos el análisis que Michel Henry ofrece en 
Material Phenomenology y en Incarnation, indi-
cando las posibles aporías, así como posibles 
alternativas. 
 
 
Palabras clave: Cuerpo, Michel Henry, auto-
afección, tiempo. 

 

 

 

Through our reading of Michel Henry and following his epoché -which goes 

from the world to the essence of manifestation-, we find in his approach of time 

mailto:jdbarri@gmail.com


24 JOHN DAVID BARRIENTOS RODRÍGUEZ 

 

 24 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

the turning point which places us before the following alternative: either we go 

with him to the end, that is, to his considerations on absolute Life, or either we 

pay more attention to the richness that time can hold in my life. We believe 

that this last option is possible if we approach it at the same time that we ap-

proach self-affection. 

The possibilities would be: either we follow the epoché till we affirm the 

phenomenal basis of all manifestation in absolute Life (in what follows: Life) or 

either we suspend this step and we explore the situation of subjective tension 

of time as self-affection. Here we try to go through the way of the second pos-

sibility. Our main reason is that this would allow us to suggest ways that make 

us glimpse and take notice of another form of manifestation of my life, that is, 

that of a sense that comes to me. Therefore, it is not either a matter of ascrib-

ing the foundation of absolute manifestation exclusively to the ek-stasis itself 

(as Henry would do); in any case, however, it may not be necessary to abso-

lutely exclude the object as ek-stasis presented to consciousness, since we will 

still have to study more closely the manifestation of the “duration” of temporal 

objects within time consciousness and through the intentional matter. We will 

speak thus of the intermediate situation -hinge- of subjectivity, that is: my fi-

nite life “finitising” itself (if I may use the expression) at each moment in my 

finite action and according to the corporeal subjective whole which is inner sub-

jective body (Biran) or my flesh (Henry). 

 

 

1 

 

Let us go right to the heart of the matter. For this purpose, let us pay at-

tention to the question repeatedly posed by Michel Henry about the “how” of all 

that appears. With this question, he tries to avoid any path that would divert 

him from the origin of manifestation, that is, ultimately, Life. He has arrived to 

Life, the essence of manifestation (after the epoché) through self-affection. 

Self-affection is initially affection (feeling) of oneself; it is feeling oneself in or-

der to be later pathos of my life as well as vital matter of Life, which is primor-

dially manifested by the pathos as pleasure-pain. Let us point out that it is pre-

cisely this pathos that guarantees that we will not fall in the infinite questioning 

about the “how”, since it will be a question with material content and bound 



THE INTERMEDIATE SITUATION. ON AFFECTION AND TIME IN MICHEL HENRY 25 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 25 
 

within material immediateness, and not an intentional presentation of sense -

and not at all a representation-. 

Let us continue what we have just said. If we ask ourselves “What is mani-

fested?”, we would answer “Phenomena” (advancing what follows: lived world, 

my life). Let us see why. If we pay attention to the method, we see that the 

question is focused on the “what” of what is manifested. This “what” is neces-

sarily related to a movement characterized as “to” (towards), since a “what” 

manifested in the question contains an intentional “something”. This is so even 

if we ask ourselves “what is a 'what' that is manifested?”, as it is a movement 

that allows us to direct the question to a possible “what”. But it is not an empty 

question, for it involves that I take for manifested something that manifests 

itself: one or several possible “what”, evident phenomena, about which there 

would remain much to say regarding its manifestation. 

However, this intentional condition, the “what” of phenomena, is such be-

cause I can speak of it manifesting its evidence. Otherwise, I would be com-

pletely blind to the question itself. In fact, once the question would be posed 

and once we would have considered the possibility that it contains, that would 

be no place for such blindness. Therefore, if we speak about the possibility of 

giving an answer concerning “a” something manifested (“a” something-here, 

“a” something-there, or “some” somethings there, etc.), then I already have a 

certain determination of this something. Such determination exists whether it is 

an exploration of something partially determined (of the “something manifest-

ed” sort) or whether it is the question itself, “What is manifested?” In both cas-

es, we refer to phenomena and we expect to specify their particular kind. 

At first it seems that asking “what is manifested?” is possible only because 

there are things that are, entities: all that is outside there before me; this in-

cludes me and all the others like me, all and everyone, being in something like 

the “world-space”. However, if I am really coherent with what it seems to be 

manifested, I have to pay attention to the first and immediate doubt (doxa) by 

virtue of which this outside-world comes as a question. Through this doxa, I 

reflexively take notice of the world to which I seem to address my questions; 

but at the same time I see that the doubt itself was already within me, before 

this outside so outside, exterior to me, that simultaneously seems so mine. 

Therefore, my natural “to say” -that is, the “to say” of the many- about all this 

outside had already a deadly wound. Already in the first moment in which this 



26 JOHN DAVID BARRIENTOS RODRÍGUEZ 

 

 26 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

question about this outside of knowledge emerges -which I take for natural- 

there is no way back; for what I thought it was natural and seemed real is al-

ready doomed to irreality, if we understand “reality” in terms of entities among 

entities. Therefore, the phenomenon itself demands us to deepen into its mani-

festation as manifested phenomena. 

Nevertheless, we also see that even if we try to introduce from the begin-

ning terms like “phenomenon” and “manifestation”, they seem to resist being 

understood in the terms of being and entity. This is due to the fact that, next to 

the affirmation of the phenomenon (the first answer to the “What is manifest-

ed?” question), we are submerged in our own doubting, a doubting of immedi-

ate apperception (M. Biran). In this doubt, I am before the manifestation of a 

world external to me, transcendent, with a duration that does not seem to be 

mine; here too manifest themselves “appearings” to which attention is paid, as 

well as “appearings” that are supposed, felt, suggested, imagined, dreamed, 

etc. within a duration that seems to be mine. 

We then ask ourselves, “How is all this possible?” or better, “How is it pos-

sible that everything is manifested the way it seems to be manifested?” Here 

we are before the beginning of an option, of a bet: start from an epoché, elimi-

nation of the outside, the most outside of the world, and postponing the answer 

to the question “What is manifested?” till we are on our way back, when the 

possible answer, “phenomena are manifested” will reach as much as the an-

swer to the question “How they are manifested?”1 can reach. Perhaps we may 

be allowed to keep here this reserve, as its starting point is the collapse of the 

truth of the world, and the manifestation of phenomena paradoxically depends 

on giving a supposed world (not lived) the exclusivity of every possible truth, as 

Henry would say.  

So far we have focused on what could be manifested and on the possible 

question about an appearing of something that we call phenomenon; we are 

not dealing here with a physical world in the sense of the external to me in an 

exteriority that is such not only regarding me, but an exteriority that seems 

alien to me in a space that belongs to it, a space founded by the things them-

 

 
1 Concerning the object of phenomenology as the “object in the mode of the 'how'”, cf. Michel Henry, 
Phénoménologie matérielle, Paris, PUF, 1990, p.26 —in what follows quoted as PM—. 



THE INTERMEDIATE SITUATION. ON AFFECTION AND TIME IN MICHEL HENRY 27 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 27 
 

selves, a space previous to all appearing which is possible as a phenomenon. 

That is, we speak about the world of mere things. 

On the other hand, if we pay attention to the mode of the manifestation, 

we see that we are immediately referred to an appearing to me of the phenom-

enon. As we can see, the path we have so far followed goes from the world-

phenomenon to the ego. However, to say ego meaning “me” means “lived ego 

(me) living world (phenomena)”. That is, phenomena are manifested as being 

lived by me, since otherwise I could not say anything of them and they could 

not manifest to me as lived by me; even less could we suggest a predicative 

judgement that said anything of them; and even less could we communicate 

this judgement with a minimal distance from the very manifestation of the phe-

nomenon. In this last case, in which we speak about phenomenological dis-

tance, we would already be suggesting a judgement in a new Erlebnis -this time 

presented by my lived ego- on the basis of the first Erlebnis, the one of a lived 

phenomenon experienced in the mode of Erlebnis [erlebt], in the immediate-

ness of its manifestation.  

 

 

2 

 

Let us stop and analyse this very issue following this other path, that is, the 

“lived ego – living world”, that deepens into –and even founds- the initially indi-

cated relationship in terms of ego-world, which in the end will reveal itself to be 

a situation, as we shall see.  

The manifestation of myself takes place in my most radical immanence, in 

an individual immediate apperception of me and to me. This manifestation oc-

curs particularly –it seems- by virtue of myself. The manner how this “ego liv-

ing itself” manifests itself is possible within reflection as power of my ego: that 

is, reflection as power of my subjectivity, as studied by Henry in Philosophie et 

phenomenologie du corps2. We would be speaking, then, of my ego living itself 

and at the same time conscious of this, of my ego present to itself and present 

from itself. This reflection, a reflection that itself appears and that manifests my 

subjectivity in immediate apperception, is already equipped with its own and 

 

 
2 Michel Henry, Philosophie et phénoménologie du corps. Essai sur l'ontologie biranienne, 5ª édition, 
PUF, Paris, 2003. 



28 JOHN DAVID BARRIENTOS RODRÍGUEZ 

 

 28 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

first movement (power) within the complex of my subjective body; this is called 

by Henry “inner transcendental experience”. 

When we turn to immediate apperception we see that it manifests itself, 

apparently, as a perception addressed to itself: a taking notice of oneself living, 

being, perceiving oneself. But in its very appearing, this apperception is mani-

fested as immediate consciousness that assists in person or gives originarily the 

manifestation of all appearing; the difference is that now this manifestation 

speaks of itself, and of apperception itself, according to consciousness in the 

temporal flux of oneself. That is to say, now the originary situation of appercep-

tion occurs in the consciousness of living myself in the continuum of Erlebnis, 

that is, in “time consciousness” (as Husserl would say) or in the “living present” 

(Henry). 

In this sense, according to Henry’s critique, Husserl’s consciousness –as far 

as it is impression- would initially be self-impression, and its analysis would not 

have been consequently followed till the last and originary phenomenal effectu-

ations in the material (hylé) line of apperception. For Husserl, intentionality re-

ferred to the quality of the object of intention3 –noematically given- had more 

importance than the possibilities of originary impression4. Nevertheless, as we 

shall see, the difficulty lies here not only in the relationships of consciousness, 

perception, impression and distancing –or the lack of it- with regard to sensa-

tions; in fact, all this problem must be analysed along with the analysis of lived 

time in its manifestation, in time consciousness, since it is there that the an-

swer to the “Originary ‘how’ of manifestation”, could find its possible horizon. 

 

 

3 

 

Once we are situated in the self through immediate apperception, we see 

that it appears as being constituted in the impression, affected in immediate 

experience. That is, the self, before it is subject of itself, is lived self in its im-

mediateness, a self that assists to its own manifestation in the passage (in du-

 

 
3 Husserl's text from Ideen, 339, quoted and commented by Henry (Michel Henry. Incarnation. Une 
philosophie de la chair, Paris, Seuil, 2000, p. 72 — in what follows quoted as I—). 
4 However, we would still have to come back to the hyletic situation of intentionality and the material 
object. In this task, we would have to refer to the first edition of the Logische Untersuchungen and to 
the reading of the fifth investigation proposed by Miguel García-Baró. Cf. Miguel García-Baró, Teoría 
fenomenológica de la verdad. Comentario continuo a la primera edición de Investigaciones Lógicas de 
Edmund Husserl, Madrid, Universidad Pontificia de Comillas, 2008, p. 118. 



THE INTERMEDIATE SITUATION. ON AFFECTION AND TIME IN MICHEL HENRY 29 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 29 
 

ration) of impressive apperception. Michel Henry sees in the centrality of im-

pression -with regard to the “how” of the manifestation of oneself, as well as 

that of the manifestation of the world- a point in which to meet Husserl. How-

ever –says Henry- this centrality later disappears and instead of it we have the 

centrality of phenomenological distance, a distance set by intentional con-

sciousness within time consciousness, in the retentions and protentions; here, 

Henry sees the ek-stasis of time in which the arch-impression decays. 

Let us focus on this last point. In the distance of intentional consciousness -

with regard to its intentional basis5-, the situation of the flux of manifestation of 

time consciousness is revealed. This distance, which is the distance of the tem-

poral flux in its condition of a “before” retained in the “now” (retention) and a 

“now” disclosing what is coming (protention), is in Henry the breaking point in 

which the ek-stasis of manifestation is established, and the ek-stasis of mani-

festation is finally that of the world and its nothingness. That is, the material 

component of manifestation, the originary impression, is set as put by con-

sciousness and exiled in a temporal flux that does not contain it. Here, manifes-

tation does not deepen into the manifestation within the living present, but it 

gives in before the temporal flux of temporal points in the course of time con-

sciousness. 

Now we can see that what we called “self” does not present so much a con-

stituted or manifested condition as it seems. In fact, if we remained in the con-

firmation of the manifestation of oneself as a self, we would have two aspects 

to consider: the affection of oneself in immediate apperception as impression of 

oneself; and the temporal course of the manifestation of oneself as affection. It 

is between these two aspects that the bet for the radicalisation of affection as 

the pathos of life is decided. Likewise, we are set before the difficult situation of 

considering whether the temporal ek-static course of an object is always mate-

rially emptied or not. 

 

 

4 

 

Speaking of each phase in the temporal flux, Husserl says that “the con-

stant form is always once again full of ‘content’ and the content is nothing that 

 

 
5 In this article "basis" corresponds to "fondo" in Spanish. 



30 JOHN DAVID BARRIENTOS RODRÍGUEZ 

 

 30 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

comes to fit from outside”6. Thus, the fact that the form is once again filled with 

content does not mean that the form of the flux, at a certain moment, can be 

empty of any content. Although an objectivation of the flux –in the mode of 

geometry7- can show abysses of nothingness between the temporal phases–

like, for example, between the “now” and the retained phase-, this does not 

happen in impression. The temporal form impression in the immanence of its 

manifestation is the “continuum” of a whole (if the expression is allowed): an 

“at the same time” of the manifestation of time as a flux. 

Situated in subjective time, retention and protention are “material con-

tents” that fill the current of the flux in a way that is different from that of the 

sole “now”: protention is a “coming to the ‘now’”, it is not a simple “is coming”, 

it is an expectation gerund (a “seeing something coming”) and this gerund is 

filled in the impression, it is either letting down or fulfilling in immediate apper-

ception; and retention is the “now” leaving in the arch-impression. As for the 

passage, that is, the lived as already passing, is tied to a “now” that is 

impressional and affective. We can call it affective memory, which would have a 

double condition: a) that of a new content filling my “now” and “modifying” it; 

and b) that of being the possibility of a new “now” manifested by the evocation 

of what has been lived.  

Husserl came to the temporal form in the Lessons8 along with the study of 

temporal objects, in which he explains the originary form of the flux, since for 

 

 
6 The full quote reads as follows: “Verbleibend ist vor allem die formale Struktur des Fluffes, die Form 
des Fluffes. D. h. das Fließen ist nicht nur überhaupt Fließen, fondern jede Phase ist von einer und 
derselben Form, die beständige Form ist immer neu von ‘Inhalt’ erfüllt, aber der Inhalt ist eben nichts 
äußerlich in die Form Hineingebrachtes, fondern durch die Form der Gesetzmäßigkeit bestimmt: nur so, 
dass diese Gesetzmäßigkeit nicht allein das Konkretum bestimmt. Die Form besteht darin, dass ein jezt 
ist konstituiert durch eine Impression und dass an diese ein Schwanz von Retentionen ist angliedert und 
ein Horizont der Protentionen." Edmund Husserl, Vorlesungen zur Phänomenologie des inneren 
Zeitbewusstseins hrsg. von Martin Heidegger, Niemeyer, Halle, 1928, p. 467. 
7 Concerning this issue and that of continuous time, García-Baró states: "El tiempo debe quedar libre de 
toda atadura con la interpretación en términos de continuo, cuando por tal se está entendiendo, como 
era evidentemente el caso en Brentano y en el joven Husserl, tan discípulo suyo, el tipo de ser que per-
tenece al espacio idealizado de la geometría. Esa interpretación espacializante e idealizadora puede muy 
bien ser la que abre, en el fondo, la puerta a todo empirismo, porque permite ensayar a entender el 
presente de la vida de la conciencia como un punto o límite, en el que luego puede uno pensar que cru-
zan sus fuerzas, estáticamente, una interpretación y un reducido o grande acervo de contenidos repre-
sentantes de las cosas externas. No tiene, sin embargo, por qué haber nada de esto en la conciencia". 
Miguel García-Baró, Vida y mundo. La práctica de la fenomenología, Editorial Trotta, Valladolid, 1999, p. 
274. 
8 We refer to the Vorlesungen zur Phänomenologie des inneren Zeitbewusstseins (in what follows quoted 
as VPIZ).  We have taken much into account the introductory study by Agustín Serrano de Haro to the 
spanish translation that has been translated and prepared by him. (Cf. Edmund Husserl, Lecciones de 
fenomenología de la conciencia interna del tiempo —traducción, introducción y notas de Agustín Serrano 
de Haro—, Madrid, Editorial Trotta, 2002). I have also taken into account Manuel Abella's paper about 
this book (Cf. Manuel Abella, "Edmund Husserl: Génesis y estructura de las Lecciones de fenomenología 



THE INTERMEDIATE SITUATION. ON AFFECTION AND TIME IN MICHEL HENRY 31 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 31 
 

this objects its matter (hylé) is in their temporal form. In their manifestation, 

they are not tied to a temporal form given by intentional consciousness9 and 

later materially filled by the impression as –for example- a phenomenon – 

sound. Rather, the sound10, in its manifestation, allows the affirmation of the 

ontological difference11 and its temporality, that is: when we follow in its living 

flowing (Consciousness) the temporal flux of impression (this would be the 

videor “side” of the difference) about the sound, there is “simultaneously” the 

manifestation of the sound as such sound in its form-matter of temporal flux 

(this would be the videre mundum “side” of the difference). Likewise, the tem-

poral flux of arch-impression –that initially seems to be “the object conscious-

ness that itself is not object”- is announced as self-affection lived in the tem-

poral flux: “originary impression”12, on one side, and on the other side remains 

the question about how it is given what makes possible the reflection by virtue 

of which I can go to each continuous point of the manifestation of sound13. 

All this is in contrast with Henry’s capital critique of Husserl14, which is pre-

cisely about the manifestation of impression at the expense of the intentional 

 

 
de la conciencia interna del tiempo", ∆αι´µων. Revista de Filosofía, nº 34 (2005), 143-152  —Versión 
digital en: http://digitum.um.es/xmlui/handle/10201/9105—). 
9  VPIZ, 464. "lch kann auf irgend eine Phase diefer Erscheinung achten: Erscheinung ist hier der 
immanente Ton oder die immanente Tonbewegung, abgesehen von seiner ‘Bedeutung’. Das ist aber 
nicht das letzte Bewusstsein. Dieser immanente Ton ‘konstituiert’ flieh, nämlich kontinuierlich mit dem 

jeweiligen Ton jetzt haben wir auch die Tonerschattungen, und zwar stellt fich in diesen die Strecke der 
Tonvergangenheiten, die zu diesem jetzt gehören, dar." 
10 Once the form of the flux is determined by impression, once the protentions and retentions are their 
permanent form, and once we have the change of the proto-fact of “the consciousness of the change of 
impression into retention, as continuously we have once again an impression”, says Husserl, we arrive to 
“the question about time consciousness in which the time of time consciousness of the phenomena- 
sound is constituted”  ("Wir kommen bei dieser Flussfassung also - wie schon früher angedeutet - auf die 
Frage nach dem Zeitbewusstsein, in dem flieh die Zeit des Zeitbewusstseins der Tonerscbeinungen 
konstituiert." VPIZ, 467). 
11 We assume here the formulation that García-Baró makes of the ontological difference in terms of 
Videre video mundum (I see –it appears- that I see world) in his introductory study to the Spanish 
translation of Phénoménologie matérielle. 
12 Husserl speaks about the originary impression and its relationship with conciousness as follows: "Die 
Urimpression ist der absolute Anfang dieser Erzeugung, der Urquell, das, woraus alles andere stetig flieh 
erzeugt. Sie selber aber wird nicht erzeugt, sie entsteht nicht als Erzeugtes, sondern durch genesis 
spontanea, Sie ist Urzeugung. Sie erwächst nicht (sie hat keinen Keim), sie ist Urschöpfung. Heißt es: 
stetig bildet fich an das Jetzt, das sich zum Nicht- Jetzt modifiziert, ein neues Jetzt an, oder es erzeugt, 
es entspringt urplötlich eine Quelle, so find das Bilder. Es kann nur gefragt werden: Bewusstsein ist 
nichts ohne Impression." VPIZ, 451. 
13 Cf. Husserl, Beilage VI of VPIZ, 469: "Wir haben also ein stetiges Bewusstsein, von dem jeder Punkt 
ein stetiges Kontinuum ist. Das ist aber wieder eine Zeitreihe, auf die wir achten können. Also geht das 
Spiel von neuem los. Fixieren wir irgendeinen Punkt dieser Reihe, so scheint dazu ein 
Vergangenheitsbewusstfein gehören zu müssen, das sich auf die Serie der vergangenen Reihen bezieht 
usw", likewise, I think that Husserl helps us seeing the importance of this issue in VPIZ §36. Der 
zeitkonstituierende Fluß als absolute Subjektivität. 
14 PM, 39. 

http://digitum.um.es/xmlui/handle/10201/9105


32 JOHN DAVID BARRIENTOS RODRÍGUEZ 

 

 32 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

form of the temporal flux, which eventually is ek-stasis of the world15. This last 

point is considered by Henry because he sees retention and protention as emp-

ty points of present without impression, without phenomenal matter. The dis-

tance is established by intentional consciousness in its passive syntheses which, 

passive as they may be –phenomenally speaking-, have this component which 

we could characterise as “respective”; here, what is coming to the present is 

not still living present, and what is passing to an already lived point is not living 

present either; in no one of these cases we have the filled “now” of impression. 

There would be no way either to ask about the originary manifestation (the 

“how”) of impression, since in any case the impression would escape through 

the form of the temporal flux. There would remain just “the so called present 

phase, which is only an ideal limit between two abysses of nothingness”16. Be-

ing fair with regard to this last quotation, Henry says that Husserl, from this 

intentional phase of present, passes to a “now” constituted by impression; 

however, Henry adds that this “now” is in Husserl incapable of answering to the 

question about the originary “how” of impression, since this impression is 

thrown to the already mentioned temporal intentional flux. 

Thus, we do not take into account the strength that belongs to the living 

present in impression as originary impression, that will later be for Henry im-

pression of oneself manifest as subjective flesh and corporeality which gives 

world within continuous resistance.  

Thus, although “in the flux fundamentally nothing that is not not-flux can 

enter”17 –and thus we can say that the phenomenological distances of the flux 

are extremely shortened, without them becoming totalised as present and 

without them being alien to the originary impression-, this would not be, ac-

cording to Henry, the capital problem. Following this, we place the beginning of 

the first alternative in a first moment; here, the issue Henry deals with is where 

the impression comes from and how it takes charge of us. 

 

 

 

 

 
15 In PM, 109, Henry places the problem of the ek-stasis in the cogitatio, the life, and its corresponding 
absence as it is placed in the past (following his critique of Husserl). Thus, the situation of life -or rather, 
of its absence- is identified with the situation of the world and its ek-static nothingness (as the manifes-
tation is erroneously made dependent of this situation of the world) 
16 I, 78. 
17 VPIZ, 466. (also quoted by Henry in I, 77.) 



THE INTERMEDIATE SITUATION. ON AFFECTION AND TIME IN MICHEL HENRY 33 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 33 
 

5 

 

Thus, this situation makes us eventually make the option of analysing self-

affection, my “feeling myself”; there is here the guarantee given by the ad-

justment of immanence and immediateness of manifestation in the form of pre-

sent affection -lived in each “now”, without any distance, without escape, with-

out intentionality-; this would be the path of no return of Appearing of appear-

ance, that is: the transcendental hyletic basis to which must point the answer 

to the question about the “how” of manifestation, the “how” of impression, the 

originary and founding “how”. Furthermore, this phenomenal basis is, in Henry, 

something prius with regard to time18. 

What we call originary impression is harboured in what is studied by Henry 

as the “subjective body” of Maine de Biran. It is our own body that gives the 

first horizon of impression as self-affection; it is the immediate and immanent 

“feeling myself”. In this feeling, two senses of manifestation could be read –and 

simultaneously keeping the ontological difference-: 

a) That of subjective corporeal whole, corporeity, that reveals world as it 

lives this world within continuous resistance. This resistance is given by the 

body and its complex of sensations, categories (faculties), movement, memory, 

habit, etc.19. This is so whether I refer to my own felt itching or to bug that in 

me and of me (of my body) is made manifest as bug within resistance -in this 

case, its manifestation would be, for example, that of “my lived world of a-bug-

that-bites-me” or “lived world of the knowledge of the bugs that bite”. We may 

say that the last formulation corresponds to the most “ek-static” situation in 

manifestation -situation of distance- that we find in Henry, that is: the situation 

that would be about “transcendent world” and its manifestation, where materi-

al-substantial reality appears in corporeity as continuous resistance according 

to the already mentioned bodily complex and clearly apart from the noematic 

that is intentionally constituted. 

 

 
18 This topic is analysed in my paper “Logos de mi carne viva. Acerca de la relación vida-lenguaje en 
Encarnación de Michel Henry", Cuadernos CANELA, Vol. XXI (2010), 61-76. (on-line: 
http://www.jdbarrientos.com/logos-de-mi-carne-viva). 
19 On the resistent continuum and this bodily complex, cf. my paper "Cinco datos fenomenológicos: pre-
liminares para una ontología de la subjetividad a partir de Michel Henry lector de Maine de Biran" Rese-
arch Bulletin (Nihon University), 60 (2008), 29-54. (on-line: http://www.jdbarrientos.com/cinco-datos-
fenomenologicos) 

http://www.jdbarrientos.com/logos-de-mi-carne-viva
http://www.jdbarrientos.com/cinco-datos-fenomenologicos
http://www.jdbarrientos.com/cinco-datos-fenomenologicos


34 JOHN DAVID BARRIENTOS RODRÍGUEZ 

 

 34 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

b) The other sense lies also in the same bodily complex, but now -and ac-

cordingly with what we studied in the previous section (4) about impression- 

we do not pay attention to any constitution whatsoever or to passive syntheses 

of time consciousness in originary manifestation of subjective life. When we 

dealt with the flux of “originary impression”, we spoke about the “proto-fact of 

change of time consciousness” in Husserl, as here the focus is placed on the 

radicalisation of impression in its subjective corporeal immanence. It is radicali-

sation until we see living the most passive basis, the only possible one. It is the 

basis that Husserl points to in the constituting flow and which is characterised 

as a “river”; even if we refer to it “according to the constituted”, “it is nothing 

'objective' in time”; it is “absolute subjectivity”: 

It is absolute subjectivity and it has the absolute properties of what in im-

age has to be characterised as “flux”, “river”, as something that springs in a 

point of actuality, a point which is a primordial source, etc. In the Erlebnis of 

actuality we have the point which is the primordial source and a continuity of 

echo-moments. For all this we lack names20. 

 

As we mentioned earlier, this flux has no place in the primordial horizon of 

Life that -in Henry's research- previously founds the manifestation of every-

thing. Life as well is prius to the flux in which there is no place for non-flux 

moments, even in the case that this flux can open to the deepening of this very 

flux in terms of absolute subjectivity in the Erlebnis of actuality. However, con-

cerning the living present in Henry -referred to self-affection and in contrast to 

the flux that we have explained following Husserl-, there are two points that 

are halfway between the living present and the flux -even if it is almost only in 

this moment of the epoché of inner time-: a) the present of self-affection, on 

Henry's side and the “now” of the Erlebnis of actuality in Husserl; b) also in 

both cases, the material immanent “component” that impression is -although, 

as we can see, with different scopes in their phenomenal basis-.  

 

 

 

 
20 "Es ist die absolute Subjektivität und hat die absoluten Eigenschaften eines im Bilde als ‘Fluß’ zu 
Bezeichnenden, in einem Aktualitätspunkt, Urquellpunkt, ‘Jetzt’ Entspringenden usw. Im 
Aktualitätserlebnis haben wir den Urquellpunkt und eine Kontinuität von Nachhallmomenten. Für all das 
fehlen uns die Namen." VPIZ, 429. 



THE INTERMEDIATE SITUATION. ON AFFECTION AND TIME IN MICHEL HENRY 35 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 35 
 

6 

 

We have then a present, an “each now”, that we can say it is full in 

originary impression. Its condition of present is manifested in my subjectivity 

and from my subjectivity; here we would be on the side of videor with regard to 

originary manifestation and we would be entering the most previous side of 

ontological difference, of what we initially called -somehow incorrectly- ego 

manifested. Thus, if we keep Henry's initial bet for the power of the subjective 

body as reflexive movement, we do not have an empty distance of oneself, that 

would present subjectivity to oneself. Rather, we keep an “intentional-material 

quasi-distance” that as self-affection fills subjectivity, and simultaneously re-

veals it as finite life and subjective body.  

This is so if we hold to the manifestation of subjectivity according to the 

subjective body in the form of self-affection and giving as a whole (and at the 

same time), within affective immediateness, the categories (faculties). All this 

according to the movement of reflective immanence which does not get to, and 

does not find the power to substantialise21 the subjective life into Life; there-

fore, it can be spoken about originary passivity open from finitude. This indi-

gence, which is lived within originary passivity and which, from my finitude, 

announces a basis, is due precisely to the finitude of self-affection, lived in my 

“now”, in my living present. 

However -and in spite of the pathos that this “living in self-affection” of 

mine may contain-, its vital immanent power is not even remotedly enough for 

me to extend the situation of indigence (primordially lived as pleasure-pain) of 

my finite life -manifest in an initial basis of actual absolute Erlebnis- to an Ab-

solute basis that is prius of time and which is characterised -owing to the vital 

finite pathos- as Life that pervades everything. 

This situation of manifestation that we have just indicated is the path of 

Appearing of appearance, it is the intermediate situation we mentioned at the 

beginning of this paper. It manifests itself as the dawn of my freedom. It could 

be even said that in this situation -and before the originary basis of 

phenomenality- my freedom is always manifested as problematic: “I will do this 

 

 
21  Concerning this possibility of substantialisation of finite life into Life, cf. my paper “Pasividad y 
sustancia en Filosofía y fenomenología del cuerpo de Michel Henry", Phenomenology 2010, Vol. 3: 
Selected Essays from the Euro-Mediterranean Area —Edited by Ion Copoeru, Pavlos Kontos, and Agustín 
Serrano de Haro—, Bucharest: Zeta Books / Paris, Arghos-Difusion, 2010. 



36 JOHN DAVID BARRIENTOS RODRÍGUEZ 

 

 36 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

or that”, “I will have to do this or that”, or this that I present to myself as what 

will be this or that. There I take notice of different ends -or I immediately assist 

to them- that are present in what moves my subjective life (causal movements) 

and which can be declared or not. Thus, on the side of philosophical experience 

in the intermediate situation, it is manifested this sense of the absolute of my-

self that has come to me, that we can initially call “more 'I' than I myself”22. 

Such coming to me is partially given by me as far as I expect, but it is not 

put by me. It is longer mainly about my pleasuralbe-painful life, without phe-

nomenological distance, but we are pulled -in the intermediate situation- by 

sense23. All the “other than myself” pulls my freedom: the world of the others, 

the apparent neutrality of the world and my own situation of an always prob-

lematic freedom. It seems that it is only me who has to weave the basis of this 

tissue of senses, or teleological basis of manifestation, even if I have to risk my 

life for the sake of its good. This is due to the fact that this Good of the others 

and their world -which is obviously also mine- is above all an expectation given 

within myself as a good of myself24, hoped by me; it is my hope, it is an expec-

tation that I cannot let down because here my life is strictly at stake, because it 

is my life. In fact, maybe from all this -and as it came only from all this-, in my 

finitude, this material basis of good that can sustain the sense of all the other 

than myself can be woven. The other possibility would be letting down the ex-

pectation of that “more 'I' than I myself”, this absolute of myself; and it would 

mean conferring to carelessness -or to that situation of indifference with regard 

to problematic freedom- the first meaning of the good over all the other than 

myself. 

 

 

 

 
22 "Más yo que yo mismo" or "más tú que tú mismo" is frequently used by García-Baró in his papers and 
conferences. 
23 The sense establishes a phenomenological distance with regard to something, with regard to the 
manifestation of all that is other than me, and with regard to The Absolute. But more than being mere 
sense, this situation is teleological. That is so as I am thrown to this “being pulled” by the Enigma in the 
extreme indigence of my finite life, within a necessary distance from the teleological basis. The distance 
seems to be given by an emptying of infinitude into finitude, pulling my finite life to it; thus, I am re-
deemed in its teleological basis at the expense of this problematic freedom. 
24 We use here “good of myself” and not “my good” to stress the fact that we are referring to something 
that does belong to us but that simultaneously I do not contain entirely as a good. 



THE INTERMEDIATE SITUATION. ON AFFECTION AND TIME IN MICHEL HENRY 37 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 37 
 

BIBLIOGRAPHY 

ABELLA, M. “Edmund Husserl: Génesis y estructura de las Lecciones de fenomenología de la 

conciencia interna del tiempo”, ∆αι´µων. Revista de Filosofía, nº 34 (2005), 143-152. 

BARRIENTOS, J. D. “Pasividad y sustancia en Filosofía y fenomenología del cuerpo de Michel 

Henry”, Phenomenology, 2010, Vol. 3: Selected Essays from the Euro-Mediterranean 

Area, I, in COPOERU, P. KONTOS, and A. SERRANO DE HARO (Eds), Paris, Ed. 

Bucharest: Zeta Books , Arghos-Difusion, 2010. 

― “Cinco datos fenomenológicos: preliminares para una ontología de la subjetividad a partir 

de Michel Henry lector de Maine de Biran”, Research Bulletin (Nihon University), 60 

(2008), 29-54. (on-line: http://www.jdbarrientos.com/Filosofia/cinco-datos-

fenomenologicos) 

― “Logos de mi carne viva. Acerca de la relación vida-lenguaje en Encarnación de Michel 

Henry”, Cuadernos CANELA, Vol. XXI (2010), 61-76. (on-line: 

http://www.jdbarrientos.com/Filosofia/logos-de-mi-carne-viva). 

GARCÍA- BARÓ, M. Vida y mundo. La práctica de la fenomenología, Valladolid, Editorial Trot-

ta, 1999. 

HENRY, M. Phénoménologie matérielle, Paris, PUF, 1990. 

― Incarnation. Une philosophie de la chair, Paris, Seuil, 2000. 

― Philosophie et phénoménologie du corps. Essai sur l'ontologie biranienne, 5ª édition, Paris, 

PUF, 2003. 

HUSSERL, E. Vorlesungen zur Phänomenologie des inneren Zeitbewusstseins hrsg. von 

Martin Heidegger, Halle, Niemeyer, 1928. 

  

 

http://www.jdbarrientos.com/Filosofia/cinco-datos-fenomenologicos
http://www.jdbarrientos.com/Filosofia/cinco-datos-fenomenologicos
http://www.jdbarrientos.com/Filosofia/logos-de-mi-carne-viva


 



Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y vida, 39-54. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 

 

 

 

 

THE HUSSERRLIANA AS A PHENOMENON.  NOTES FOR A HISTORY OF 

FIGURATIVITY: HUSSERL, HEIDEGGER AND MARION  

 

LA HUSSERLIANA COMO A FENOMEN.  APUNTS PER A UNA HISTÒRIA 

DE LA FIGURATIVITAT: HUSSERL, HEIDEGGER I MARION 

 

Xavier Bassas Vila 

Grup d’Estudis Fenomenològics/ 
Societat Catalana de Filosofia, Espanya 

bassas@ub.edu  

 
 

 
Abstract: In this paper we state that, up to 
now, scholars have read the Husserliana —that 
is Husserl’s official texts— only partially. This 
statement must be considered within the Histo-
ry of phenomenology and, more precisely, with-
in the history of Husserlian studies: from 
Heidegger to Jean-Luc Marion, including 
Levinas, Ingarden, Sartre, Merleau-Ponty and 
so on, Husserl’s texts have been read only 
partially. With the exception of some analysis 
proposed by Derrida —or, nowadays, by Natalie 
Depraz or Elianne Escoubas—, and as far as I 
know, all the interpretations of Husserl’s texts 
have considered them just as a support to ex-
pose theories or to describe phenomena, but 
not in themselves, that is, not as texts. Our aim 
here is then to propose a new perspective to to 
phenomenalize Husserliana as a text and focus 
precisely on Husserl’s praxis of writing. Here we 
will develop specially an analysis of one mode 
of writing used in Husserl’s praxis of writing and 
called: bildliche Rede. We will finally compare 
the results of our analysis to Heidegger’s and 
Jean-Luc Marion’s praxis of writing.  
 
 
Key Words: Phenomenology, writing, 
Bildlichkeit. 

Resum: Podem afirmar que, fins avui, els in-
vestigadors han llegit la Husserliana —és a dir, 
els textos de Husserl publicats de manera ofici-
al— només parcialment. Cal considerar aquesta 
afirmació en el marc de la Història de la feno-
menologia i, més precisament, en el marc de la 
història del estudis husserlians: des de Heideg-
ger fins a Jean-Luc Marion —més de cent any 
de fenomenologia—, els textos de Husserl han 
estat considerats només com a suport per a 
exposar teories o descriure fenòmens, però no 
s’han considerat en ells mateixos, és a dir, no 
com a textos. Posant en pràctica l’acció de 
“llegir fenomenologia” en un nou sentit fort del 
verb “llegir”, aquest article comença identificant 
els diferents modes de la praxis d’escriptura de 
Husserl. Després ens concentrarem en un 
d’aquests modes d’enunciació, anomenat 
“bildliche Rede”, per desenvolupar així una 
història de la figurativitat. Finalment, esbossa-
rem una breu comparació dels resultats amb la 
praxis d’escriptura de Heidegger i Marion. 
 
 
 
 
Paraules clau: Fenomenologia, escriptura, 
Bildlichkeit. 
 

 

 

 

“Responsibility of the philosophy”, this is the subtitle given to the fourth 

OPO Congress that took place in Segovia. And it is precisely the notion of “re-

mailto:bassas@ub.edu


40 XAVIER BASSAS VILA 

 

 40 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

sponsibility” that leads me to write this paper in Catalan. We can point at least 

two reasons to explain my linguistic choice. 

Firstly, I feel a kind of “political and historical responsibility” towards Cata-

lan language, which is not —as it is often said— a minority language because 

the low number of people speaking Catalan, but Catalan is rather a minoritised 

language. It is well known that Catalan, as any other language, can develop its 

own philosophical or phenomenological vocabulary only by practicing philoso-

phy or phenomenology, that is, writing philosophical papers or giving philo-

sophical talks in Catalan. And that is exactly what I am doing in this paper: 

forcing myself to write about phenomenology in Catalan (despite its little tradi-

tion in phenomenology), because this is the only way to develop the philosophi-

cal vocabulary of a language.  

But, beyond this “political and historical responsibility” that I try to assume 

here concerning the use of Catalan in Spanish academic circles, there is another 

reason that compels me to begin my talk by reflecting on this linguistic matter. 

We could call this second reason a “linguistic responsibility”, that is, the neces-

sity of taking into account the language and the text in itself in any phenome-

nological analysis that we do. “Taking into account the language and the text in 

itself” means that we should combine the conceptual analysis and the concep-

tual content of phenomenological descriptions with a linguistic or textual analy-

sis, that is, an analysis that focuses on the way in which a phenomenological 

theory or description are constructed, an analysis that focuses then in words 

and ways of enunciating that are used in the text.  

In this sense, we can state that, up to now, scholars have read the 

Husserliana —that is Husserl’s official texts— only partially.  

This statement must be considered within the History of phenomenology 

and, more precisely, within the history of Husserlian studies: from Heidegger to 

Jean-Luc Marion, including Levinas, Ingarden, Sartre, Merleau-Ponty and so on, 

Husserl’s texts have been read only partially. With the exception of some anal-

ysis proposed by Derrida 1  —or, nowadays, by Natalie Depraz or Elianne 

Escoubas—, and as far as I know, all the interpretations of Husserl’s texts have 

considered them just as a support to expose theories or to describe phenome-

na, but not in themselves, that is, not as texts. Two consequences of this cir-

 

 
1 See, for exemple, Derrida (1972) or the introduction of his translation of The origine of geometry. 



THE HUSSERLIANA AS A PHENOMENON. APUNTS PER A UNA HISTÒRIA DE LA FIGURATIVITAT… 41 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 41 
 

cumstance must be emphasized here: first, we can state that the Husserliana is 

not really considered or read as a text, but rather just as a contingent way of 

communicating phenomenological results; secondly, we can also verify that 

whenever a phenomenologist analyzes or writes about language in Husserl’s 

thought, he or she will certainly analyze theories about language, for example, 

the ideality of Bedeutung, the signitif as opposed to perception, the possibility 

of a pure grammar, but he or she will never analyze language in itself, that is, 

the praxis of writing in Husserl’s text. So, what I am trying to suggest here is 

that there is an obsessive tendency in Husserlian studies to consider sentences, 

descriptions and the text itself at a theoretical level, getting rid of the neces-

sary work that can and must be done on the text in itself from a 

fenomenolinguistic point of view.  

To conclude this English introduction, I would like to emphasize that my 

aim is to transform Husserl’s text, the Husserliana, into a phenomenon. So, not 

just to interpret this text by means of a linguistic, stylistic or rhetorical ap-

proach, but I would like rather to phenomenalize it as a phenomenon to be de-

scribed. I really believe that it will be worth to phenomenological studies to 

phenomenalize Husserliana as a text that can be described and, then, to give a 

stronger sense to the verbs “reading” and “writing” phenomenology.  

So, the question that arises now is this one: how can we “read” Husserliana 

in this new sense of “reading”? That is, how can we phenomenalize Husserliana 

as a text and not just as a mere tool, as a mere support to communicate theo-

ries and descriptions?  

       

* 

 

Doncs bé, començo amb unes consideracions generals: 

 

1. El llenguatge fenomenològic no és una terminologia, no és un llenguatge 

tècnic com pot ser-ho, per exemple, el llenguatge econòmic, informàtic, etc. El 

llenguatge fenomenològic no és simplement una llista de paraules o expressions 

tècniques, sinó que implica una actitud consistent en un “costum antinatural” 

(“in jenem widernatürlichen Habitus”) —així ho afirma Husserl mateix en el §3 

de la Introducció (Enleitung) a les Investigacions lògiques. Aquest canvi 

d’actitud que implica el llenguatge fenomenològic consisteix, més precisament, 



42 XAVIER BASSAS VILA 

 

 42 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

en la recerca i el manteniment a l’escriptura i la lectura de la puresa del sentit 

(la puresa només implica, a l’època de les Investigacions lògiques, la no exis-

tència empírica), recerca i manteniment de la puresa que provoca una trans-

formació del llenguatge quotidià. En el §10 de la sisena Meditació cartesiana, 

Eugen Fink anomena aquesta transformació amb la paraula alemanya “Verwan-

dlung”.  

2. Aquesta transformació lingüística necessària pel llenguatge fenomenolò-

gic es fa efectiva exercint certa violència sobre el llenguatge quotidià. Husserl 

ho diu explícitament en el §5 de la primera Investigació lògica, quan escriu: “En 

aquest sentit, ens veiem obligats a fer violència a la llengua, quan es tracta de 

fixar terminològicamet els conceptes pels quals no disposem sinó de termes 

equívocs” (Hua. XIX/1, §5: 37)2
. “Der Sprache Zwang antun” (fer violència a la 

llengua) vol dir aquí: imposar a un enunciat la puresa i univocitat del sentit, és 

a dir, que el sentit de les paraules no impliqui l’existència empírica de la cosa i 

que sigui un sentit unívoc, reproduïble exactament en qualsevol circumstància i 

per qualsevol persona, un sentit estable, presència ideal. 

3. Agafem ara l’exemple dels textos husserlians per tal de presentar aques-

tes consideracions generals d’una manera més concreta. Passem, doncs, a de-

terminar l’estructura textual que emergeix de les Investigacions lògiques (que 

abreujarem IL) de Husserl. He identificat tres modes d’escriptura (és a dir, mo-

des d’argumentació, de predicació i de descripció) en aquest text husserlià: 

-Primer de tot, podem identificar el mode associat a la descripció pura 

(“Reine Deskription”, com diu Husserl al §3 de la introducció a les IL). En 

aquest primer mode el sentit de l’enunciat queda ben establert, no implica en 

cap moment l’existència empírica d’allò que s’anomena, un sentit que es alhora 

unívoc i que, per tant, pot ser reactivat per qualsevol persona, en qualsevol lloc 

i moment (és aquest el sentit de l’expressió husserliana: “eins fur allemal”, “un 

cop per sempre”). Husserl considera aquest mode associat a la descripció pura 

com l’objectiu veritable del llenguatge fenomenològic, car és aquest model el 

que permet l’operació de “Reaktivierung” (reactivació d’un mateix sentit) i obre 

la possibilitat de la comunitat intergeneracional de fenomenòlegs —que anirà 

 

 
2  Traducció pròpia. La cita completa diu: “Von den anzeigenden Zeichen unterscheiden wir die be-
deutsamen, die Ausdrücke. Den Terminus Ausdruck nehmen wir dabei freilich in einem eingeschränkten 
Sinne, dessen Geltungsbereich manches ausschließt, was in normaler Rede als Ausdruck bezeichnet 
wird. In dieser Weise muß man ja auch sonst der Sprache Zwang antun, wo es gilt, Begriffe terminolo-
gisch zu fixieren, für welche nur äquivoke Termini zu Gebote stehen”.  



THE HUSSERLIANA AS A PHENOMENON. APUNTS PER A UNA HISTÒRIA DE LA FIGURATIVITAT… 43 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 43 
 

acumulant els coneixements resultants de les anàlisis com un “tresor” a través 

dels temps— i, per tant, obre la possibilitat de la fenomenologia com a ciència 

estricta. 

-Establint una primera tensió amb aquest mode pur, trobem també un mo-

de d’escriptura corrent. Husserl acostuma a assenyalar amb alguna marca tex-

tual cada cop que utilitza aquest mode. Només a la primera Investigació lògica, 

trobem fins a 13 frases d’aquest mode de descripció corrent introduïdes per 

advertències textuals. En efecte, cada cop que apareix una frase adscrita a 

aquest mode, Husserl llança un avís al lector dient: “wirklich Sprachen” 

(Ibid:28), “in der gewöhnlichen Rede” (Ibid: 35), “in normaler Rede” (Ibid: 37) 

“die gewöhnliche Sprechweise” (Ibid: 40), “Die gemeinübliche Rede” (Ibid), 

etc.3. En tots aquests casos, Husserl està alertant al lector i dient-li que el sen-

tit de l’enunciat que utilitzarà a continuació no és exacte, unívoc, de sentit ex-

actament reproduïble per qualsevol persona en qualsevol moment, establert 

d’una vegada per totes, sinó que l’enunciat tindrà un sentit imprecís. Tot i així, 

l’existència d’aquest tipus d’enunciats d’un mode corrent ajuda en la descripció 

i argumentació de la recerca, diferenciant-se d’un mode pur i creant així una 

primera tensió en l’estructura discursiva que construeix la Husserliana i, més 

precisament en aquest cas, les Investigacions lògiques. 

-Però podem identificar un tercer mode d’escriptura a les Investigacions lò-

giques, sempre que les llegim en el sentit fort del verb “llegir”, com ja hem es-

mentat, és a dir, si analitzem el text com a text i no com a mer suport lingüístic 

per a la comunicació d’idees i teories. Aquest tercer mode d’escriptura 

s’anomena “bildliche Rede”. Com ja hem comentat en d’altres ocasions4, la tra-

ducció de les nocions “bildlich”, “Bildlichkeit”, i derivats, no és fàcil. En castellà, 

Gaos i Morente (2002) tradueixen die bildliche Rede per “lenguaje metafórico” a 

la primera Investigación lógica (237, nota); a la tercera Investigación traduei-

xen “bildlich sprachen” per “habla[r] metafóricamente” (401, nota); a les Idees, 

en canvi, trobem dues altres traduccions: al §84 Gaos tradueix “bildliche Au-

drücke” per “expresión figurada” i, al §124, “Bildlichkeit” és traduït per “expre-

 

 
3 D’altres ocurrències més: “Ausdrücken, die auf die Sphäre des normalen Interesses” (Hua. XIX/1: 48), 
“die Rede [von der ‘Nennung’] gebraüchlich” (Ibid: 53), “Ausdrücken,… des gemeinen Lebens” (Ibid: 87 i 
93), i “aus unserer Sprache” (Ibid: 96). 
4  Vegeu Bassas (2011), consultable via web: 
http://www.uned.es/dpto_fim/InvFen/InvFen08/pdf/03_BASSAS.pdf, o Bassas (2009). 

http://www.uned.es/dpto_fim/InvFen/InvFen08/pdf/03_BASSAS.pdf


44 XAVIER BASSAS VILA 

 

 44 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

siones... [con] imágenes”5. Sense excloure cap d’aquests possibles sentits de 

l’expressió “bildlich”, el fet textual és que podem identificar moltes expressions 

figurades, metafòriques o amb imatges en els textos de Husserl. Només a la 

primera Investigació, trobem, per exemple, que Husserl parla de les significaci-

ons de proposicions com “l’objecte que es troba ‘al llindar de la nostra ciència’ 

[‘an der Schwelle’]” (Ibid: 5); també parla de les “fonts [Quellen]” que la feno-

menologia mateixa revela i a les que cal fer “remontar [entspringen]” (Ibid: 7) 

els conceptes i les idees; també utilitza la imatge del “vestit [Gewande]” (Ibid: 

8) que recobreix els objectes de la lògica, la imatge del “zig-zag [Zickzack]” 

(Ibid: 22) que registra el moviment del mètode i també de l’associació com es-

sent “creadora [shaffen]” (Ibid: 36, amb una nota important a peu de pàgina); 

finalment, Husserl descriu la impleció de la intenció de significació com “una 

lletra de canvi, per dir-ho així, que ha estat girada sobre la intuició, i ha estat 

honorada” [der Wechsel gleichsam, der auf die Anschauung ausgestellt ist, wird 

eingelöst]” (Ibid: 61-62). A totes aquestes ocurrències, podríem afegir-hi el 

vocabulari concernit per la “fusió [Verschmelzung]”, el “recubriment”  

[Deckung]” o fins i tot la “impleció [Erfüllung]”, que reprendrem més avall. 

Però aturem aquí l’anàlisi d’aquests tres modes. A l’esquema que s’adjunta 

al final d’aquest article, es pot veure la figura husserliana del llenguatge feno-

menològic que acabo de resumir, comparant-la també amb la figura del llen-

guatge fenomenològic que es pot identificar a l’obra magna de Jean-Luc Marion, 

Étant donné (1997). Com es pot veure, els tres modes que operen a la figura 

husserliana són diferents dels tres modes que operen a la figura del llenguatge 

fenomenològic a l’obra de Marion. Amb aquests breus apunts, en definitiva, es 

pot començar a entreveure la perspectiva de la nostra lectura, el nostre intent 

per donar a l’acció “llegir fenomenologia” un sentit més fort i per convertir la 

Husserliana mateixa —com a exemple paradigmàtic— en un fenomen i, per 

tant, en si mateixa com a quelcom descriptible. 

 

* 

 

 
5 En francès, per exemple, Paul Ricœur tradueix “bildliche Ausdrücke” per “figuré”, relacionant aquest 
mode amb el sentit figurat oposat al sentit literal; Jacques Derrida, en el seu famós article titulat “La 
forme et le vouloir-dire”, tradueix Bildlichkeit per “metaphoricité”, relacionant “die bildliche Rede” a la 
polèmica de la metàfora i la Metafísica; per la seva part, Kelkel, Scherer i Elie tradueixen “bildliche Rede” 
per “langage imagé”, relacionant “bildliche” amb la capacitat de la consciencia de percebre d’una manera 
específica les imatges, és a dir, la Bildbewusstsein. 



THE HUSSERLIANA AS A PHENOMENON. APUNTS PER A UNA HISTÒRIA DE LA FIGURATIVITAT… 45 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 45 
 

 

Aprofundim ara l’anàlisi d’una de les vies que hem obert. Passem, doncs, a 

centrar-nos en un dels modes d’escriptura identificats per desplegar així, con-

cretament, les possibilitats d’una lectura fenomenolingüística. Provarem de lle-

gir el textos de Husserl —i després, breument, els de Heidegger i de Marion— 

sota el nou prisma que ens ofereix una de les possibles traduccions del tercer 

mode identificat, és a dir, el mode “bildlich”. En línia amb algunes traduccions 

proposades pels traductors castellans i francesos, la nostra proposta és enten-

dre aquí la “Bildlichkeit” com a “figurativitat”. Per tant, identificarem i analitza-

rem les expressions “figuratives” del text husserlià. 

En semiòtica, podem donar aquesta definició de “figurativitat”: “Serà consi-

derat ‘figuratiu’ en un discurs tot allò que pugui relacionar-se directament amb 

un dels cinc sentits tradicionals” (Courtès, 1991: 163)6. Per entendre llavors la 

noció de “figurativitat” al text husserlià, llegim més d’a prop el §21 de la sisena 

IL. Aquest paràgraf es titula “La plenitud de la representació [Die ‘Fülle’ der 

Vorstellung]” (VI, Hua. XIX/2, §21: 607 et ss)7. Husserl hi analitza la corres-

pondència entre intencions de significació i intuïció impletiva en relació amb la 

representació8. Sobre la “plenitud” [Fülle] que pot atorgar la impleció intuitiva, 

llegim: “Com ‘més clara’ sigui la representació, i més vivacitat tingui, més alt 

serà el grau de figuració que aconsegueixi i més rica serà en plenitud”. I Hus-

serl conclou: “L’ideal de plenitud l’aconseguirà, segons això, una representació 

que tingués en el seu contingut fenomenològic el seu objecte, l’objecte ple i 

íntegre”. D’aquesta citació, podríem extreure una primera hipòtesi: hi ha una 

sèrie d’equivalències figuratives en aquest paràgraf que estableixen una “llei de 

figurativitat”. Aquesta llei seria: més claredat (Klarheit), més vivacitat (Leben-

digkeit) i més figuració (i aquí Husserl utilitza el terme Bildlichkeit) corresponen 

a més plenitud (Fülle) en la representació9. O dit d’una altra manera: la clare-

 

 
6 Traducció pròpia: “Sera donc considéré comme figuratif, dans un univers de discours donné, tout ce 
qui peut être directement rapporté à l’un des cinq sens traditionnels”. 
7 Per la traducció espanyola, vegeu Gaos y Morente (2002: 653). Per a les següents cites, vegeu Gaos y 
Morente (2002: 654). 
8 La paraula “plenitud” apareix en el títol entre cometes; las cometes funcionen sempre com una adver-
tència d’un canvi en el mode enunciatiu. En aquest cas, Husserl les utilitza per canviar al mode “bildlich”. 
9 En aquesta cita, l’ús per part de Husserl de “Bildlichkeit” remet a la idea de figuració. Com més pleni-
tud tingui la representació, més figurarà les determinacions de l’objecte, fins l’ideal d’aconseguir repre-
sentar l’objecte ple i sencer. Així ho entenen també els traductors francesos, que tradueixen aquí 
“Bildlichkeit” per “figuration”, en el sentit, doncs, de “fer figura” de l’objecte que es representa. En cas-
tellà, Gaos i Morente el tradueixen per “plasticitat”, remeten a la idea d’una representació que, com més 
plena, més presència plàstica tindrà: és a dir, més s’assemblarà a l’objecte representat. 



46 XAVIER BASSAS VILA 

 

 46 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

dat, la vivacitat i la plasticitat estan en una relació de proporcionalitat respecte 

al grau de plenitud de la representació. 

Insistim en aquesta lectura: el passatge del §21 de la VI Investigació lògica 

que acabem de llegir no és l’únic que demostra la validesa d’aquesta llei 

d’equivalències figuratives. En podem trobar d’altres, i no depèn de la posició 

realista o idealista de Husserl. El §67 de les Ideen, per exemple, és també molt 

revelador pel que fa a la llei de figurativitat que es manifesta als textos husser-

lians:  

 

Si dirigim la mirada de la investigació a les vivències, aquestes s’oferiran en general 

en un cert buit i vaga llunyania [im allgemeinen in einer Leerheit und vagen Ferne 

darbieten], que no permeten fixar-les ni singular ni eidèticament. [...] Ara bé, si 

allò que és vagament conscient, diguem allò que flota obscurament [das inklar 

Vorschwebende] en el record o a la fantasia, ha de lliurar la seva essència pròpia, 

només podrà lliurar quelcom d’imperfecte; és a dir, allà on només les intuïcions 

singulars que serveixen de base per a l’aprehensió de les essències són d’un grau 

ínfim de claredat [von niederer Klarheitsstufe], també l’aprehensió de les essències, 

i correlativament allò aprehès, es d’un sentit ‘obscur’ [‘unklar’], tenint les seves 

ombres i les seves imprecisions externes i internes. [...] Es tracta, doncs, de portar 

a la claredat perfecte d’una proximitat normal [zur normalen Nähe, zur vollkomme-

nen Klarheit heranzubringen] allò en qüestió que flota en l’obscuritat fugitiva a dins 

d’una major o menor llunyania intuitiva [was jeweils in fließender Unklarheit, in 

größerer oder geringerer Anschauungsferne vorschwebt], per a practicar sobre això 

les respectives i valuosos intuïcions en les quals es donin amb plenitud les essènci-

es i les relacions essencials esmentades. (Hua. III, §67, 141)10  

 

D’aquesta llarga i precisa descripció, fixem-nos en la manera com es des-

criu. Seguint textualment aquest passatge, podem confirmar i ampliar la “llei 

figurativa” a Husserl que hem començat a establir al §21 de la sisena Investi-

gació lògica. Podem afirmar, doncs, que més claredat, més vivacitat i més figu-

ració equivalen a més plenitud en el compliment intuitiu; però també podem 

afirmar ara que l’ideal de aprehensió d’essències estableix que més claredat 

(Klarheit), més plenitud (Fülle), más proximitat (Nähe) i més fixació (oposat a 

la vaguetat del flotar: vorschweben) impliquen proporcionalment un major de-

terminació de l’essència aprehesa. D’altra banda, trobem que el text husserlià 

oposa a aquestes primeres nocions aquestes altres: l’obscuritat (Unklarheit), el 

 

 
10 Traducció pròpia. 



THE HUSSERLIANA AS A PHENOMENON. APUNTS PER A UNA HISTÒRIA DE LA FIGURATIVITAT… 47 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 47 
 

buit (Leerheit), la llunyania (Fernheit) i la vaguetat (Vageheit), les quals impli-

quen proporcionalment més imprecisió en l’essència aprehesa.  

 

* 

 

És ben interessant constatar que aquestes lleis figuratives corresponen al 

règim de la percepció, en el sentit més corrent de la paraula. En efecte, aques-

ta llei figurativa que regeix la praxis d’escriptura husserliana regeix igualment 

la percepció física humana, on un objecte apareix més “determinat” a mesura 

que està més il·luminat, més a prop i, fins i tot, més fix i més ple, en el sentit 

de tenir una forma ben definida11. Aquest domini de la “figurativitat perceptiva” 

a Husserl potser podria relacionar-se amb els esquemes de proximitat i llunya-

nia dels neoplatònics —caldria fer un estudi llegint d’a prop els textos. Paul 

Ricœur, en una nota al §67 de la seva traducció de les Idees I, al·ludeix als car-

tesians —especialment a Malebranche— com a precedents històrics d’aquest ús 

de la metàfora d’allò proper i allò llunyà. Ricœur mateix afirma que aquesta 

metàfora permet a Husserl d’assenyalar la noció de “graus de claredat”, fet que 

ja es verifica en relació amb el §21 de les Investigacions lògiques, essent el 

límit de claredat la donació en persona, la donació originària en el sentit de 

l’evidència12.  

Les nocions d’evidència, de donació originària, de representació de l’objecte 

ple i sencer o de donació amb plenitud de les essències són fonamentals dins 

de l’edifici conceptual de la fenomenologia husserliana. Llur caràcter ideal i la 

relació de totes amb la intuïció són la base argumental de les conegudes anàli-

sis de Derrida, que posen en relleu el que ell anomena una “metafísica de la 

presència” a l’obra de Husserl. El seu llibre La Voix et le phénomène és clau en 

els estudis husserlians des de la seva publicació, en 1967, i determina tota la 

fenomenologia posterior: hi haurà qui vulgui salvar Husserl de la condemna 

derridiana, i també d’altres que titllaran la fenomenologia d’irrecuperable pel 

seu ancoratge en la metafísica. El que ens interessa, però, és deixar palès que 

la nostra lectura aquí complementa certes anàlisis en aquesta direcció i consta-

 

 
11 Exemple respecte a la dialèctica ple/buit: si veiem un globus desinflat en forma de Micky Mouse, no 
sabrem potser ni que és un globus ni quina és la seva forma; ara bé, quan estigui “ple” d’aire, sabrem 
que és un globus i que té forma del famós ratolí de Disney. 
12 Vegeu Husserl (2003): §67, 217. 



48 XAVIER BASSAS VILA 

 

 48 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

ta com la presència, l’evidència, la donació originària queden associades figura-

tivament en els textos husserlians no només a la llum i la vivacitat —Derrida 

mateix ja ho havia advertit—, sinó també a la fixació, a la proximitat, a la pleni-

tud (en oposició al flotar, a la llunyania, al buit). L’establiment d’una història de 

la figurativitat pot completar —confirmar o complexificar— la història de la me-

tafísica, les genealogies i filiacions de Husserl i d’altres pensadors. 

  

Ara bé, siguin quines siguin les filiacions històriques que haguem de traçar 

en el cas de Husserl (Plató, els neoplatònics, Malebranche, etc.), el que sí po-

dem afirmar és que la “llei de figuració perceptiva” que funciona a Husserl ja no 

funciona a d’altres filòsofs posteriors com, per exemple, el seu deixeble imme-

diat més destacat, Heidegger. A la Carta sobre l’Humanisme, la pregunta per 

l’ésser es descriu efectivament amb una altra llei de figurativitat:  

 

Però l’ésser, què és l’ésser? L’ésser “és” ell mateix. Això és el que ha d’aprendre a 

experimentar i a dir el pensar futur. L’ésser no és ni déu ni un fonament del món. 

L’ésser està essencialment més lluny que tot ens i, alhora, està més a prop de 

l’home que tot ens, ja sigui aquest ens una roca, un animal, una obra d’art, una 

màquina, un àngel o déu. L’ésser és allò més proper. Però la proximitat és el que 

més lluny roman de l’home. (1976: 331)13 

 

Sembla que la pregunta per l’ésser ha trencat, doncs, l’espai perceptiu que 

regeix la figuració de la fenomenologia husserliana: la proximitat i la llunyania 

no s’exclouen. La tasca del “pensar futur” ja no consisteix a apropar-se les es-

sències per fixar-les i veure-les més clares, sinó en entendre que pensar la 

qüestió de l’ésser implica assumir que lluny i a prop ja no s’exclouen en un pla 

ontològic: “L’ésser és allò més proper. Però la proximitat és el que més lluny 

roman de l’home”, escriu Heidegger. A d’altres textos s’evidencia igualment que 

la ruptura de la llei de “figuració perceptiva” que encara regeix a Husserl és un 

tema fonamental del pensament heideggerià. Per exemple, al començament de 

la conferència titulada “La cosa”, trobem una llarga reflexió sobre l’escurçament 

de distàncies provocat pels avenços de la tècnica com, per exemple, la ràdio o 

l’avió: “L’ésser humà recorre els trossos més llargs en el temps més curt. Deixa 

enrere les més llargues distàncies i, d’aquesta manera, posa davant seu, a una 

 

 
13 Vegeu la nota de Heidegger de l’edició de 1949 a “més lluny”. Tradueixo en català de l’alemany amb 
l’ajuda, però, de la traducció castellana ja publicada de Cortés i Leyte (2006: 39). 



THE HUSSERLIANA AS A PHENOMENON. APUNTS PER A UNA HISTÒRIA DE LA FIGURATIVITAT… 49 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 49 
 

distància mínima, la totalitat de les coses” (1954: 157). Ara bé, el pensament 

de Heidegger sobre “la cosa” requereix trencar amb aquesta llei de figurativitat 

basada en una equivalència entre “escurçar distàncies” i “proximitat”. En 

aquest sentit, precisament, Heidegger continua escrivint:  

 

Ara bé, aquesta ràpida supressió de les distàncies no comporta cap proximitat; 

perquè la proximitat no consisteix en la petitesa de la distància. [...] Una distància 

petita ja no és proximitat. ¿Què es la proximitat quan, malgrat la reducció dels 

trossos més llargs a les distàncies més curtes, segueix estant absent? ¿Què és la 

proximitat si la incansable supressió de les distàncies l’ha arribat fins i tot a descar-

tar? ¿Què és la proximitat quan, amb la seva absència, roman també absent la llu-

nyania? (1954: 157)14 

 

Aquestes breus anàlisis, tal i com les hem esbossades aquí, podrien oferir-

nos una millor comprensió de la ruptura filosòfica entre Husserl i Heidegger, 

manifestant-la sota una altra llum i obrint així la possibilitat de pensar una nova 

“història” de la filosofia a partir de la figurativitat. I potser també ens oferiran 

un criteri per avaluar què va guanyar/perdre el pensament occidental, com va 

canviar, quan va passar a preguntar-se per l’ésser implicant una altra figurativi-

tat que no és la perceptiva. Se’ns obren moltes preguntes i algunes respostes 

en aquest sentit. Sorprèn, d’entrada, que el conegut teoriticisme de Husserl 

expressi la tasca del pensament amb una llei de figurativitat perceptiva que 

tothom experimenta quotidianament en la seva vida (“Es tracta, doncs, de por-

tar a la claredat perfecte d’una proximitat normal [zur normalen Nähe, zur voll-

kommenen Klarheit heranzubringen]”: és a dir, més claredat (Klarheit), més 

proximitat (Nähe) i més fixació impliquen proporcionalment un major determi-

nació, com quan ens apropem un objecte als ulls, l’il·luminem més, l’agafem bé 

perquè no es mogui i, així, el veiem millor); mentre que, d’altra banda, l’interès 

de Heidegger per la facticitat —reduint així la “teoria” a una modalitat derivada 

de l’existència— resulta que acaba expressant la tasca del pensament amb una 

llei de figurativitat que xoca, paradoxalment, contra la nostra vivència quotidia-

na (allò més a prop és allò més llunyà: “la proximitat és el que més lluny ro-

 

 
14 Per la traducció castellana, vegeu Barjau (1994: 143-144). Avançada ja l’anàlisi, Heidegger precisa en 
aquest sentit la proximitat posant-la en relació amb la Quaternitat: “La cosa fa cosa. Fent cosa fa ro-
mandre terra i cel, divins i mortals; fent romandre, la cosa apropa uns a altres als Quatres en llurs llu-
nyanies. Aquest portar a prop és l’apropar. Apropar és l’essència de la proximitat. La proximitat apropa 
allò llunyà, i ho apropa en tant que llunyà. La proximitat conserva (en la seva veritat) la llunyania.” 
(Heidegger, 1954: 170; Barjau, 1994: 154). 



50 XAVIER BASSAS VILA 

 

 50 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

man de l’home”). El pas d’un pensador a l’altre s’ha explicat com el pas de la 

teoria eidètica a l’estudi de l’existència, com el pas de la filosofia cientificista a 

l’hermenèutica, etc. Ara bé, per què la pregunta per l’ésser segons Heidegger 

trenca la llei de figuració perceptiva que encara serveix a Husserl? A més del 

binomi proximitat-llunyania, ¿trenquen també les descripcions de Heidegger 

amb els binomis figuratius ple-buit, fix-flotant? I respecte a la claredat-

obscuritat, què caldria dir sobre la Lichtung? A quins límits del pensament i del 

llenguatge ens porta l’ontologia heideggeriana?  

En relació amb Husserl, el pensament de Heidegger té un interès especial 

per la relació directa i enrevessada que estableix amb ell. Ara bé, Heidegger no 

és l’únic, evidentment, que trenca en el segle XX les lleis de figuració percepti-

va per descriure la tasca i l’objecte del pensament. Si passem ara a l’actualitat 

de la fenomenologia, ens trobem que un dels seus darrers representants impor-

tants, Jean-Luc Marion, desplega en el seu pensament una llei figurativa dife-

rent tant de Husserl com de Heidegger. A Marion, hi ha un trencament de la 

figuració perceptiva que s’expressa, però, de manera diferent que a Heidegger. 

Seguim així esbossant una història de la figurativitat, afegint tot seguit un altre 

exemple. 

Per determinar la llei de figurativitat que opera a Marion, agafarem com 

exemple paradigmàtic la seva noció de “fenomen saturat”, que tant d’èxit ha 

tingut dins i fora dels cercles fenomenològics. El fenomen saturat és un tipus de 

fenomen en el qual la intuïció sobrepassa la intenció de significació, de tal ma-

nera que es produeix un excés d’intuïció, una saturació intuïtiva de la intenció. 

Dins de la tòpica de fenòmens que Marion construeix a la seva obra magna titu-

lada Étant donné (1997: §23), el fenomen saturat ocupa un lloc privilegiat i ve 

caracteritzat efectivament per una quantitat saturant d’intuïció que contrasta, 

d’una banda, amb els fenòmens de “dret comú” (els fenòmens quotidians que 

tenen un grau d’intuïció que no arriba a omplir la intenció de significació: un got 

per beure, una taula quan l’utilitzem, el telèfon per comunicar-se, etc.) i, d’altra 

banda, amb els fenòmens “pobres d’intuïció”, que només requereixen un mínim 

d’intuïció per a la seva fenomenalització (és el cas de les idealitats matemàti-

ques, per exemple, que es fenomenalitzen només amb la intuïció pura de 

l’espai, sense colors, materials, etc.).  

Deixarem al marge la relació del fenomen saturat amb les descripcions dels 

fenòmens a Husserl (encara que sigui una relació directa i important per enten-



THE HUSSERLIANA AS A PHENOMENON. APUNTS PER A UNA HISTÒRIA DE LA FIGURATIVITAT… 51 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 51 
 

dre el projecte de Marion), així com llur funció dins del pensament del fenome-

nòleg francès. El que ara ens interessa és concentrar-nos en la fenomenalitza-

ció del fenomen saturat per constatar que la descripció que Marion en proposa 

conté una sèrie de nocions que constitueixen una altra llei figurativa ben parti-

cular. En efecte, el fenomen saturat es manifesta com un excés d’intuïció que 

rabassa la plenitud intuïtiva. Seguint les descripcions que en dóna Marion, po-

dem veure que aquest excés intuïtiu es presenta així mateix com un excés de 

claredat:  

 

Perquè el fenomen saturat, per l’excés d’intuïció en ell, no pot ser suportat per cap 

mirada a la seva mida (“objectivament”), només es percep (“subjectivament”) per 

la mirada sota el mode negatiu d’una percepció impossible —exactament, 

l’enlluernament. (Ibid: 286)15 

 

L’enlluernament és conseqüència, doncs, de l’extrema claredat que provoca 

la saturació intuïtiva. Els binomis figuratius en les descripcions de Marion coin-

cideixen, fins aquí, amb la corresponent llei de figuració perceptiva de Husserl. 

En efecte, si en aquest vèiem que més claredat és més plenitud, la conseqüèn-

cia lògica és que un excés de plenitud comporti un excés de claredat, és a dir, 

l’enlluernament. La praxis d’escriptura de Husserl i de Marion coincideixen, fins 

aquí, figurativament. Ara bé, el punt important és que l’excessiva claredat i 

plenitud del fenomen saturat no comporta un excés de determinació del feno-

men mateix (podríem dir, una “determinació excessiva”), ni un excés de proxi-

mitat (una “proximitat excessiva”), sinó que comporta al contrari una distància 

irreductible respecte al coneixement del subjecte, distància que implica alhora 

una indeterminació fonamental. Aquesta distància irreductible respecte al co-

neixement del subjecte i la conseqüent indeterminació corresponen, de fet, al 

caràcter “paradoxal” del fenomen saturat —tal i com afirma Marion a l’obra ja 

citada, Étant donné— i al seu caràcter d’esdeveniment16. La llei de figuració que 

estableixen les descripcions marionanes quedaria, doncs, així: un excés de llum 

 

 
15 Traducció espanyola, Bassas (2008: 335). 
16 La consideració dels fenòmens saturats com a esdeveniments ja es troba també clarament expressada 
a la seva obra de 1997, Étant donné. Ara bé, a Marion (2011), l’equivalència entre fenòmens saturats i 
esdeveniments es fa més palesa perquè Marion redueix la tòpica de tres tipus de fenòmens que aparei-
xia a Étant donné, i que ja hem descrit més amunt (fenòmens pobres d’intuïció, fenòmens de dret comú, 
fenòmens saturats), per quedar-se’n només amb dos tipus: objectes i esdeveniments —així, els fenò-
mens saturats es donen com a esdeveniments. 



52 XAVIER BASSAS VILA 

 

 52 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

i un excés de plenitud intuïtiva comporta una distància irreductible i una inde-

terminació fonamental del fenomen respecte al coneixement del subjecte.  

En definitiva, la praxis d’escriptura de Marion revela —com a mínim en la 

descripció del fenomen saturat (que és el punt clau de l’arquitectura del seu 

pensament)— una llei figurativa diferent de la que es manifesta als textos hus-

serlians: en aquest cas, no s’estableix una proporcionalitat entre més determi-

nació, més llum, més proximitat, més plenitud. Les preguntes que formulem 

són les següents: podríem dir que aquesta figurativitat manifesta a la praxis 

d’escriptura de Marion és una figurativitat teològica? Comparteix la descripció 

del fenomen saturat la mateixa llei de figurativitat que el Déu de certs teòlegs? 

Quina llei de figurativitat extrauríem de Dionís l’Areopagita, per exemple, si fés-

sim un anàlisi de “les divines tenebres”? 

 

* 

 

PER CONCLOURE. Tota fenomenologia, i tota filosofia en general, figura una 

imatge del seu pensament, genera descripcions figurades d’allò que en cada cas 

considera l’objectiu de la seva tasca. Així doncs, tot pensador, en la mesura en 

què escriu textos, té la seva pròpia llei de figurativitat. Ara bé, per més particu-

lars que siguin unes i altres lleis figuratives, existeixen certes tendències que 

poden constituir dues grans genealogies històriques: d’una banda, hi ha la llei 

de “figuració perceptiva” de Husserl (amb tots els seus precedents des de la 

filosofia grega fins els seus descendents en la filosofia de la ciència i analítica) i, 

d’altra banda, la “ruptura” de la figuració perceptiva que hem descrit breument 

amb Heidegger i Marion (també amb tots els seus precedents possibles i futurs 

seguidors). Les lleis de figurativitat que hem extret de Husserl, i que hem co-

mençat a esbossar a Heidegger i Marion, ens poden oferir noves perspectives 

sobre llurs pensaments, poden obrir noves relacions per pensar d’una altra ma-

nera la història de la metafísica, la història de la filosofia. Sembla, però, que 

totes aquestes qüestions sobre la praxis d’escriptura de la fenomenologia —i de 

la filosofia en general— s’han descurat en el estudis fenomenològics. Pocs in-

vestigadors han tingut en compte el text mateix, la seva construcció, els seus 

diferents modes d’escriptura. I, tanmateix, la història de la figurativitat és la 

història fonamental de l’escriptura del pensament i de la figuració d’aquest pen-



THE HUSSERLIANA AS A PHENOMENON. APUNTS PER A UNA HISTÒRIA DE LA FIGURATIVITAT… 53 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 53 
 

sament. Quines noves filiacions, quines noves genealogies caldria establir? Cal 

llegir la fenomenologia en un nou sentit fort del verb llegir. 

 

 

 

 

 

BIBLIOGRAFÍA 

BASSAS VILA, J. (2009): Le soi dans l’écriture de Husserl. La ‘bildriche Rede’ et la comme-

thèse, en J. Leclercq i N. Monseu, Phénoménologies littéraires de l’écriture de soi, Ed. 

de l’Université de Dijon. 

― (2011): “Políticas textuales. Análisis de fenomenología lingüística aplicado al texto husser-

liano”, Investigaciones fenomenológicas, 8 (2011), 45-59. (Disponible en: 

http://www.uned.es/dpto_fim/InvFen/InvFen08 /pdf/03_BASSAS.pdf).  

COURTÈS, J. (1991): Analyse sémiotique du discours. De l’énoncé à l’énonciation, Paris, Ha-

chette. 

DERRIDA, J. (1972): “La forme et le vouloir-dire”, en Marges –de la philosophie, París, Mi-

nuit. 

HEIDEGGER, M. (1954): Das Ding, en Vorträge und Aufsätze, 5ª edición, Pfullingen, Verlag 

Günther Neske. Trad. esp. de Barjau, E. (1994): La cosa, en Conferencias y artículos, 

Barcelona, Ediciones del Serbal. 

― (1976): Brief über den Humanismus, Frankfurt, Vittorio Klostermann. Trad. esp. de Cor-

tés, H. y Leyte, A. (2006): Carta sobre el humanismo, Madrid, Alianza. 

HUSSERL, E. (2002): Logische Untersuchungen, Hua. XIX/1 i XIX/2. Trad. esp. de Gaos, J. y 

Morente, M. G. (2002): Investigaciones lógicas, Madrid, Alianza. 

―  Idées directrices pour une phénoménologie, París, Gallimard, col. Tell. 

http://www.uned.es/dpto_fim/InvFen/InvFen08%20/pdf/03_BASSAS.pdf


54 XAVIER BASSAS VILA 

 

 54 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

MARION, J.-L. (1997): Étant donné. Essai d’une phénoménologie de la donation, París, PUF, 

col. Épiméthée. Trad. esp. de Bassas, J. (2008): Siendo dado. Ensayo para una feno-

menología de la donación, Madrid, Ed. Síntesis, col. Perspectivas. 

― (2011): Certitudes negatives, París, Grasset. 

 

  

 



Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y vida, 55-77. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 

 

 

 

 

BODY SCHEMA(TISM) AND THE LOGOS OF LIFE:  

A PHENOMENOLOGICAL RECONSIDERATION 

 

ESQUEMA(TISMO) CORPORAL Y EL LOGOS DE LA VIDA:  

UNA RECONSIDERACIÓN FENOMENOLÓGICA 

 

Denisa Butnaru 

Romanian Society for Phenomenology/ 
Universität Augsburg, Germany 

denibutnaru@gmail.com  

 
 

 
Abstract: Body image and body schema are 
two phenomenological concepts which generat-
ed a revival of Maurice Merleau-Ponty’s philo-
sophical heritage. In the present text I intend 
to inquire on the relation between these two 
concepts and that of Logos of life, another chal-
lenging point in the Merleau-Pontyan thought.  

In order to delineate the correlation be-
tween body schema, body image and my un-
derstanding of a logic of life, I will first explore 
how what I term “schematism of the body” is 

connected to an inherent model of life and 
living and how this schematism is reflected in 
the body image. I will turn further to the rela-
tion between body and world and highlight how 
the life of the body defines itself as meaningful 
in the context of both the surrounding world 
(Umwelt) and the life-world (Lebenswelt). In a 
third part of my analysis I shall point out how 
the relation between body schematism and 
motile intentionality redefines corporeal inten-
tionality. I shall conclude by noting the role of 
the Logos of life, through which corporeity, in 
its position of meaning project, is instituted as 
body schematism.  
 
 
 
Key Words: Body Schema, Body Image, Logos 
of the World, Logos of Life, Intentionality. 
 
 

Resumen: Los conceptos fenomenológicos de 
imagen corporal y esquema corporal han dado 
lugar a un resurgimiento del legado filosófico de 
Maurice Merleau-Ponty. En este texto pretendo 
investigar la relación entre estos dos conceptos 
y el de Logos de la vida, otro elemento estimu-
lante del pensamiento Merleau-Pontiano. 

Con el fin de trazar la correlación entre es-
quema corporal, imagen corporal y mi interpre-
tación de la lógica de la vida, exploraré en pri-
mer lugar cómo el término “esquematismo del 

cuerpo” está conectado con un modelo inheren-
te de vida y de vivir, y cómo este esquematis-
mo se refleja en la imagen corporal. Conside-
raré después la relación entre cuerpo y mundo 
y remarcaré cómo la vida del cuerpo se define 
como significativa en el contexto tanto del 
mundo circundante (Umwelt) como del mundo 
de la vida (Lebenswelt). En la tercera parte de 
mi análisis señalaré cómo la relación entre 
esquematismo corporal e intencionalidad moto-
ra redefine la intencionalidad corporal. Con-
cluiré destacando el papel del Logos de la vida, 
a través del cual la corporeidad, en su posición 
de proyecto significativo, se instituye como 
esquematismo corporal. 
 
 
Palabras clave: Esquema corporal, imagen 
corporal, logos del mundo, logos de la vida, 
intencionalidad. 

 

 

 

 

mailto:denibutnaru@gmail.com


56 DENISA BUTNARU 

 

 56 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

 

 

Current discussions on the concepts of body schema and body image (Gal-

lagher, 2005; Gallagher & Zahavi, 2008; Sheets-Johnstone 2009a) raise once 

again the legacy of Maurice Merleau-Ponty’s phenomenological heritage. These 

concepts are at the core of a paradigmatic shift within the Merleau-Pontyan tra-

dition in phenomenology. Reorienting the phenomenological analysis of con-

sciousness to an analysis of embodiment, Merleau-Ponty consecrates a per-

spective in which the body as a phenomenological project does not represent a 

moment of constitution anymore but rather a moment of “institution” (Séglard, 

1995: 14). Such a reversal challenges the status of the subject and the re-

sources through which at a more global level subjectivity is defined. 

I intend to highlight the relation between the concepts of body schema and 

life, and show their necessity in the definition of a new form of Logos. The Mer-

leau-Pontyan opus offers a non-systematic understanding of life and of its rela-

tion to Logos, his development of this topic being realized mostly in his lec-

tures. This constant interest in the resources which ground meaning involved 

his taking into account this concept. For Merleau-Ponty, Logos is correlated to 

body, to the world and also to language (Merleau-Ponty: 1945). Yet this con-

cept characterizes as well nature and life. Given these many aspects, the dis-

cussion of the body schematism, of its correlation to the body image as well as 

their roles in formulating a Logos of life becomes an important issue for the 

phenomenology of embodiment.  

The impact of life in its actualization as Logos, is even more obvious if we 

consider the ontological status of the body. A body which exists is first and 

foremost a living body1 (Leib) and a corps vivant, a living body; that is why a 

discussion of meaning cannot avoid life. What is also important to be noted in a 

phenomenological analysis is that life does not characterize only the living 

body, but also consciousness. Therefore discussing life becomes a condition 

sine qua non in any context in which meaning is involved. Merleau-Ponty devel-

ops gradually a phenomenology of embodiment and the paradigmatic turn he 

 

 
1 The translation of the Husserlian terms Leib in English and French was that of “own body” and “corps 
propre”. However, I think that Leib shows primordially a deep connection to life and living before being a 
matter of “ownership”, even if in Husserl’s analysis the issue at stake remains the individuation of the 
subjective sphere in its quality of own sphere.   



BODY SCHEMA(TISM) AND THE LOGOS OF LIFE: A PHENOMENOLOGICAL RECONSIDERATION 57 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 57 
 

institutes has essential consequences for the significance that consciousness 

holds, at least in the Husserlian perspective. His definition of consciousness in 

terms of “consciousness of life” (conscience de la vie) (Merleau-Ponty 1942: 

199), represents a first moment in which the question of meaning is revised. It 

also draws attention to how the schematism of living emerges as meaningful 

living. Even though the topic of life is of obvious interest in the context of an 

analysis of consciousness, in what follows I intend to highlight how life is im-

posed as a phenomenological principle at the level of the body, under a form 

which I shall denote “body schematism”. 

The notions of body schema and body image account for the properties of 

modelling and remodelling through which embodied life manifests itself as life. 

An inquiry into the body schematism and the body image highlights a form of 

regularity which attests to the body as a living schematism, and such a prop-

erty may be recognizable as a form of Logos. These two concepts are also sig-

nificant because they exemplify a duplicity which is omnipresent in the Merleau-

Pontyan writings, for instance, the duplicity of visibility and invisibility, imma-

nence and transcendence, subject and the world.  

In order to delineate the correlation between body schema, body image and 

my understanding of a logic of life, I will first explore how the schematism of 

the body is correlated to an inherent model of life and living and how this 

schematism is reflected in the body image. I shall do so by examining these 

concepts in the work of Merleau-Ponty and that of Shaun Gallagher and Dan 

Zahavi. Second, I will turn to the relation between body and world and stress 

how the life of the body defines itself as meaningful in the context of both the 

surrounding world (Umwelt) and the life-world (Lebenswelt). In a third part of 

my analysis I shall point out how the new body schematism that appears in 

motile intentionality allows a new understanding of the corporeal intentionality. 

I shall conclude by underlining the indispensability of acknowledging a Logos of 

life, through which corporeity, in its position of meaning project, is instituted as 

body schematism.  

  



58 DENISA BUTNARU 

 

 58 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

 

1. A FIRST PHENOMENOLOGICAL UNDERSTANDING OF THE BODY SCHEMA 

 

The concept of “body schema” has given rise to many terminological de-

bates2. In the phenomenological field, a first discussion was carried out by Mau-

rice Merleau-Ponty. Merleau-Ponty’s analysis of this concept had in particular a 

methodological purpose. His intention, like that of Husserl, was, first, to detach 

himself from naturalizing psychological tendencies. Second, he tried to develop 

a phenomenology which overcame the dichotomy between body and conscious-

ness. In order to achieve such a goal, he proposed a return to embodiment and 

to the relation of the body to the world. In such a context, the definition of the 

body schema for phenomenological purposes is particularly important.  

In a first attempt in which Merleau-Ponty tries to define the body schema, 

he qualifies it as “a resumé of our bodily experience, which is capable of making 

a comment and giving a signification to the interoceptivity and the propriocep-

tivity of the moment” (Merleau-Ponty, 1945: 114). The body schema is con-

nected to motility, to our ability to inscribe ourself in the world as spatializing 

instances, as instances that mark and create spatiality. We integrate space as 

traced space, as a meaningful environment. Further, the body schema is char-

acterized as a principle that gives coherence to the body, as “a body drawing” 

which is supported by a “unique law” (Merleau-Ponty, 1945: 115) and further 

as “a global awareness of [my] posture in the intersensitive world, a form in 

the sense of the Gestaltpsychologie” (Merleau-Ponty, 1945: 116). The body 

schema in this Merleau-Pontyan understanding has the function of replacing 

consciousness with the body and of establishing the body as the primary princi-

ple in our encounter with the world.  

Although it is sometimes mis-understood in a static and pointillist perspec-

tive3, the body schematism is in constant transformation. The body schema has 

a dual function, and this recalls the Husserlian paradox of subjectivity. In 

Husserl’s view, one is not only a subject in the world but also an object in the 

world (Husserl, 1954: 182). In the same spirit, following Merleau-Ponty’s 

 

 
2 Shaun Gallagher’s extensive study How the Body Shapes the Mind is an important resource for the 
conceptual differences that marked the history of this concept.  
3 Maxine Sheets-Johnstone is one of the defenders of an anti-pointillist conception of the body, propos-
ing an understanding of our bodily existence in terms of a kinetic melody (Sheets-Johnstone, 2006; 
Sheets-Johnstone 2009a; Sheets-Johnstone, 2009b).  



BODY SCHEMA(TISM) AND THE LOGOS OF LIFE: A PHENOMENOLOGICAL RECONSIDERATION 59 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 59 
 

analysis, it is obvious that the body schema does not ensure only an individua-

tion of subjectivity as such but also a connection to the world, an opposition to 

other forms of living, which could be understood as “objectification”. This fun-

damental connection among different forms of existence is described by Mer-

leau-Ponty in terms of “flesh” (Merleau-Ponty, 1964). In some of his later writ-

ings, the same bond is delineated in terms of “nature” (Merleau-Ponty, 1995). I 

consider that the double quality of the body schematism as being both a border 

for forms of existence and a connection among beings, is reflected in the idea 

of regularity of life, namely in Logos.   

The body schema is also the element that recalls the constitution of the 

own body (Leib/ corps propre). In the Husserlian perspective the constitution of 

the own body is conceived in relation to sensations, and more specifically to 

kinaesthetic sensations (Husserl, 1952: §36). Merleau-Ponty rediscusses this 

form of sensations, which he names “double sensations”, and he introduces an 

essential element in his description of the own body: movement and “motor 

intentionality” (Merleau-Ponty, 1945: 128, 160-161, 183-184, 444). Motility 

recalls the presence of animation, and therefore of life. Movement is not only 

characteristic of the human subject but is also the characteristic of any form of 

life, starting with the division of cells up to other complex forms of living organ-

isms. Motility reverses the problem of intentionality insofar as the position of 

subjective consciousness is considered. Its role is to show that the phenome-

nology of embodiment and the body schematism are essentially a phenomenol-

ogy of life grounded in a principle of animation4. 

The body schema, more than being merely connected to movement has a 

dynamic quality in the Merleau-Pontyan view and it institutes the body both as 

living body (corps vivant) and own body (corps propre). In addition, the body 

schema is a first moment that covers on the one hand any realization of mean-

ing and on the other the connection between any form meaning that the body 

as embodied presence assimilates, and other forms revealed by other living 

bodies. Connected to an awareness of our situatedness as being-in-the-world, 

the body schema is a first relation to space. More fundamentally even: it repre-

sents one of the principles according to which life gains depth and manifests 

 

 
4 For an analysis of animation and of its phenomenological implications see Maxine Sheets-Johnstone’s 
(2009a). 



60 DENISA BUTNARU 

 

 60 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

itself in interconnection with a worldly principle. The Merleau-Pontyan approach 

stresses in particular this intertwining (Verflechtung) between the body schema 

and the world and reorients the phenomenological inquiry towards a connective 

and integrative approach. The body is not only a guarantee of my being a sub-

ject; it is the guarantee of my belonging to a world and to other bodies. Given 

its articulation as body schema, the body is from the beginning intercorporeal, 

and it makes us from the beginning “intersubjectively open” (Zahavi in Thomp-

son, 2001: 15).     

The discussion of the body schema allows a new understanding of the logic 

of life because it is connected to motility and it entails a regularity through 

which the schematism of the body emerges within a larger movement which is 

that of life. This regularity refers to the organism as living according to certain 

laws and principles which are constantly changing, an idea that recalls once 

more the principle of animation5. The existence of such laws should not be 

however understood in naturalistic terms. They represent a configuration be-

tween the body and the world, as well as between the body and other bodies. 

In such a context, the body schema becomes the very field through which such 

laws emerge. An inquiry on its potential highlights it as a condition for any in-

tentional manifestation and for the minimal coherence of our being in the world. 

The body schema is that background without which we cannot define ourselves 

as subjects; it is the pre-awareness the renders the body to the world and the 

world to the body (Merleau-Ponty, 1945: 117).  

 

 

2. BODY SCHEMA REVISED 

 

In a more recent definition developed by Shaung Gallagher (Gallagher 

2005; Gallagher & Zahavi, 2008) the understanding of the body schema is re-

stated. Gallagher criticizes the fact that the body schema was frequently asso-

ciated with or subsumed under that of body image, and he shows that this was 

prone to much confusion (Gallagher, 2005: 17-39). He makes a clear distinc-

tion between these two terms, which is capital to understand the levels that 

characterize the Logos of life. In his view, the body schema is characterized as 

 

 
5 For a detailed analysis of the principle of animation and its relation to the phenomenology of the body, 
see Maxine Sheets-Johnstone (Ibid.) 



BODY SCHEMA(TISM) AND THE LOGOS OF LIFE: A PHENOMENOLOGICAL RECONSIDERATION 61 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 61 
 

“1) the close-to-automatic system of processes that constantly regulates pos-

ture and movement to serve intentional action and 2) our pre-reflective and 

non-objectifying body-awareness” (Gallagher & Zahavi, 2008: 146). Such an 

understanding supports a first hypothesis that the primary schematism, dis-

played by the body, enacts a basic correlation, an idea also affirmed by the 

Merleau-Pontyan approach. This refers to “the connection of an idea and an 

existence which are indiscernible, [to] the contingent arrangement by which 

materials begin to have meaning in our presence, intelligibility in the nascent 

state” (Merleau-Ponty, 1942: 223).  

The concept of the body image consists according to Gallagher in “a com-

plex set of intentional states and dispositions – perceptions, beliefs, and atti-

tudes – in which the intentional object is one own’s body. This involves a form 

of reflexive or self-referential intentionality” (Gallagher, 2005: 25). An essential 

difference between the body schema and the body image is the intentional fac-

tor. In Gallagher’s opinion, the body schema eludes intentionality. It is “a sys-

tem of sensory-motor capacities that function without awareness or the neces-

sity of monitoring” (Gallagher, 2005: 24), while the body image maintains this 

characteristic. “Although a body schema is not in itself a form of consciousness, 

or in any way a cognitive operation, it can enter into and support (or in some 

cases undermine) intentional activity, including cognition” (Gallagher, 2005: 

26). The body schema is a body background; it represents that potentiality 

which contributes to the acknowledgement of the body as living body.  

What is crucial to retain from Gallagher’s definitions of this concept is that 

the body schema precedes intentionality and connects the human body to a 

more general corporeality which is that of nature as world. It guarantees the 

primary moment of phenomenality, insofar as this phenomenality is understood 

as corporeal life. For, as Renaud Barabars argues,  

 

if corporeal life transcends itself in an existential significance that goes beyond 

natural needs, it is also true that this significance, whatever it may be, is rooted in 

corporeal life. In other words, it is life itself that transcends its natural or biological 

dimension and involves the whole realm of meaning: [...] we must be alive and 

have sense organs to experience anything and, finally, to perceive a world (2005: 

210-211).  

 



62 DENISA BUTNARU 

 

 62 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

An inquiry into the body schema helps to understand the projection of life 

as meaningful project. Moreover, the correlation between body schema and 

body image reproduces the problematic of embodiment as a logic of life, in the 

sense that while the body schema is the way in which our existence is manifest, 

the body image partly translates the body schema through intentional manifes-

tations. For the purpose of my demonstration, I intend only to focus on the ba-

sic description of the body image.   

The distinction between body schema and body image is central for the dis-

cussion of a logic of life because it is correlated with a form of doubleness that 

characterizes the conceptual background in the Merleau-Pontyan work. The 

regularity through which the body becomes manifest has to be understood as 

an intertwining between these two levels of schematism and image. The body 

schematism is often diffuse. It is a “tacit contribution” (Gallagher, 2005: 26; 

Gallagher and Zahavi, 2008: 146), while the body image presents the mani-

fested body; it only shows that which is “originated, i.e. the personal self” (Mer-

leau-Ponty, 1945: 451). A body image is a moment through which the body 

becomes present, whereas the schematic aspect represents the corporeal mo-

ment through which “the body effaces itself in its projects” (Gallagher, 2005: 

38; Leder, 1990). This feature of diffuseness recalls both the lively tissue within 

which the body appears as body schema and the participation of the body 

within nature. Thus the body schematism shows a double regularity that tran-

spires at two different levels of Logos: a Logos of life and a Logos of nature. For 

Merleau-Ponty, these two regularities are equivalent. As he puts it “there is na-

ture wherever there is a life that has a meaning, but where, however, there is 

not thought. [...] Nature is what it has a meaning, without this meaning being 

posited by thought: it is the autoproduction of meaning” (Merleau-Ponty, 

[1956-1957] 1995: 19).  

The meaning displayed as nature appears in corporeality as meaning dis-

played in the living being; the analysis of the body schematism allows the join-

ing of these two aspects of nature and living, into one. Meaning is traceable as 

living and through projects of living in the “body schematism”. As Renaud 

Barabaras argues “this meaning of being emerges from a study of living beings, 

to such an extent that nature originally means life, or in other words that there 

is an original sense of nature that accounts for the possibility of life” (2005: 

223). These moments of transition that make the understanding of living in-



BODY SCHEMA(TISM) AND THE LOGOS OF LIFE: A PHENOMENOLOGICAL RECONSIDERATION 63 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 63 
 

separable from the understanding of nature and therefore of the structure of 

meaning in general, are encompassed in the correlation between body schema 

and body image. The idea that the “body schema is always something in excess 

of that of which I can be conscious” (Gallagher, 2005: 38) and that is defined 

as a regularity, entails a first inscription of the body in the world and its dynam-

ics as living body. Through its diffuseness, the body schematism asserts the 

opacity of nature and life.   

A phenomenology that chooses the theme of corporeal schematism is nec-

essarily a phenomenology of life and gains ontological implications. The interest 

in the body schema as the primordial moment of the regularity of conscious-

ness and of intentionality, resituates both the Merleau-Pontyan understanding 

of this concept as well as its recent development. The body schema becomes 

that bridge that joins human existence to other forms of existence and contrib-

utes to the reorientation of phenomenological analysis towards a specific form 

of passivity: that of life and nature.  

Nature and bodily being are sustained in their development by a diffuse 

form of meaning. As Merleau-Ponty argues, the body schematism becomes the 

reflection “of a being of the order of Logos and not of the ‘pure thing’” (1995: 

209). Through this primary moment of corporeity, the body schema ensures 

our resonance in the world and through the world. It affirms life as a constant 

transitivity, as an infinite correspondence through which the subjected body 

overcomes itself in order to assert a new form of schematism, that which Mer-

leau-Ponty names Ineneinander. The body schematism is simultaneously a 

connection to nature, and a connection to life, a connection between a form of 

life and other forms of life. Therefore the reality of the body schematism 

emerges in the tension between Leib and Körper, in the overlapping that these 

corporeal dimensions operate on each other.  

 

 

3. THE LIVING BODY 

 

Following the previously mentioned ideas, the phenomenological distinction 

established by Husserl between Leib and Körper (Husserl, 1950; Husserl, 1952) 

could correspond with the Merleau-Pontyan couplets of body schematism and 

life. For Husserl, Leib serves a particular purpose, namely to individuate the 



64 DENISA BUTNARU 

 

 64 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

egological sphere and to show the importance of corporeity in the more com-

plex problematic of intentionality. Leib is therefore a privileged level, that in-

cludes Körper, but which promotes a principle of individuation – “an own body”. 

The idea of “ownness” prevails over that of living, the bodily quality serving a 

specific reduction that clarifies the status of the subjective sphere. Further-

more, what is essential for the Husserlian definition of the “own body” (Leib) 

are kinaesthetic sensations. For Husserl, a first individuation of corporeity as 

subjectivity is identified at this level (Husserl, 1952: §36-37). The idea of kin-

aesthetic sensations refers to the fact that when I experience an object, for in-

stance when I touch a table, the object in question is doubly seized. On the one 

hand, I tactually feel the object in its exteriority; on the other the object im-

prints itself on me. I feel the sensations that result from the pressure I exert on 

the table. These kinaesthetic sensations are different from those sensations, 

which are defined by Husserl in terms of an “effect” (1952: §36) and which 

constitute the features of the things as such (1952: §18). This second type of 

sensation is called aesthetic by Husserl.  

Kinaesthetic sensations are important in a discussion of the body schema-

tism because they refer to a form of engagement of the body. They refer to the 

way in which the body is attuned to the world it experiences. They announce 

the quality of the body as Leib and it is this Leiblichkeit that allows a meaning-

ful transition in the world. Being preoccupied by the status of intentional con-

sciousness, Husserl often subsumed corporeity to a principle of transparency. 

This is also quite explicit in his analyses of intersubjectivity, in particular in his 

Cartesian Meditations, where Leib comes once more into question. Thus corpo-

reity represents the field upon which Otherness is constituted through the proc-

ess of appresentation and coupling (Paarung). Yet, here too, the body remains 

always an “own body”, an “eigenheitlich reduziertes Leib” (Husserl, 1950: §44).  

It is only in the Merleau-Pontyan analysis that the reality of ownness is ex-

tended and leads in the end to the conceptualization of the body as foundation 

of all existence and finally to its understanding as “flesh” (Merleau-Ponty, 

1964). Leib receives the meaning of “living body” even though still conceived as 

“corps propre”. Merleau-Ponty develops indirectly the idea of a “corps vivant”, 

since the essence of “Leib” is inseparable from “Leben”, just as the essence of 

the flesh is also life. In his analysis, there is a first resource in which the corre-

lation between the body schematism and a Logos of life can be claimed. The 



BODY SCHEMA(TISM) AND THE LOGOS OF LIFE: A PHENOMENOLOGICAL RECONSIDERATION 65 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 65 
 

body is a milieu between the subjective sphere and the world. And yet before 

having this transition function, the body is an expression of life. It is as life that 

the body dissolves in the world and defines itself as opaque moment.  

Merleau-Ponty reorients the phenomenological inquiry from a body which is 

a centre in itself, from a body which is a centre of perception and sensations 

and thus a guarantee of spatiality and intersubjectivity (Husserl, 1952: §41-42; 

1950: §53-54) to a body which is connected to other bodies as forms of life. He 

goes thus beyond the idea of “own body-ness” and restates it in terms of a “liv-

ing-ness”. For, as Christopher Macann argues,  

 

being a body means not merely being that very body which one is oneself, but also 

standing in relation to other bodies which also have the meaning of being bodies for 

themselves and, moreover, coming thereby to see oneself from the standpoint of 

the other as an embodied being for the other (1991: 102),  

 

an other which may be extended to any other form of being.  

An understanding of the body as living re-conceives the status of intention-

ality along with the status of corporeity in general. The Husserlian perspective 

in which consciousness is defined as a consciousness-of is replaced in a body 

focused approach by the body-of (corps à) (De Saint Aubert, 2005: 135). This 

change implies that any form of directedness is projected under another form of 

schematism than the schematism legitimated by consciousness. Embodiment 

has its own laws; similar to consciousness, it has a capacity of schematizing, 

including a “logological” characteristic. The analysis of the body schematism 

shows how the body portrays a double characteristic: a first moment in which 

the body legitimates itself as an instance of Verleiblichung, and a second mo-

ment in which the body remains a “verkörpert” project, in which it is connected 

to the brute fact of life and of nature. This double configuration could be asso-

ciated with the distinction between the body schema and the body image, dis-

cussed by Gallagher. Yet, as already mentioned, the body schema has no inten-

tional aspect in this approach.   

I consider therefore that the re-evaluation of the Merleau-Pontyan project 

on body schematism and the return to the fungierende Intentionalität, which is 

a corporeal intentionality, restores corporeal schematism to its phenomenologi-

cal importance. The Körper is constantly “verleiblicht”; it is overcome by an 

inner movement which sustains its quality of being lively (lebendig) and imbri-



66 DENISA BUTNARU 

 

 66 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

cated in a net of life. In this sense, the body schematism affirms itself as a logic 

of living, as a logic of life and in such a movement through which life is as-

serted, it releases the body in the world. For if embodiment as “Verleiblichung” 

asserts life, it also creates a profound connection with the world and it underlies 

the ego’s understanding of life-world. As an animated body, and thus as living 

body, the Leib overcomes the Körper and presents itself not as an object in the 

world, but “as means of communication with it” (Merleau-Ponty, 1945: 109). 

The interrogation of Leib becomes correlated to an inquiry on the status of the 

life-world, which is the matrix of meanings, and also of any form of intentional-

ity. As a result, the double reality of the Leib-Körper and its import for the body 

schematism requires a consideration of the duality Lebenswelt-Umwelt, which I 

shall explore in what follows. 

 

 

4. THE WORLDLY LOGOS AND THE LOGOS OF LIFE 

  

An inquiry on a Logos of life and on its connection to the body schematism, 

the conceptual couple body schema-body image is useful because it underlines 

the doublure which the body presents in its relation to the world. According to 

Emmanuel Alloa, Merleau-Ponty’s conception of logos remains equivocal (2008: 

105). The types of Logos vary according to the questions that lie beneath Mer-

leau-Ponty’s terminological development. He postulates for instance a Logos of 

the perceptual world (1945: 490), a Logos correlated to the tacit cogito and in 

Le visible et l’invisible he mentions a particular conception of Logos, which he 

understands as a double Logos divided between a logos endiathetos (a latent 

logos) and a logos prophorikos (a logos which exteriorizes itself).  

The couple logos endiathetos and logos prophorikos is also mentioned in 

Merleau-Ponty’s lectures on nature ([1959-1960] 1995). The first is defined as 

“a logos of the natural world, an aesthetic logos” ([1959-1960] 1995: 274). It 

is diffuse and indispensable for any form of existence, and similarly to the body 

schema it remains most often tacit. Furthermore, being connected to an aes-

thetic dimension, it expresses itself as negativity. The second type of logos, the 

logos prophorikos which characterizes basically perception is complementary to 

the logos endiathetos and recalls a reversibility that qualifies any form of living 

and especially that primordial layer of living, which is the Umwelt. The logos 



BODY SCHEMA(TISM) AND THE LOGOS OF LIFE: A PHENOMENOLOGICAL RECONSIDERATION 67 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 67 
 

endiathetos and logos prophorikos play a particular role in the realization of the 

logos of life. They are on the one hand connected to life as a principle per se, 

and on the other they are indispensably related to the configurations of mun-

daneity. That we are first and foremost living and animated beings is an idea 

that occurs both in Merleau-Ponty’s as well as in Husserl’s writings. However, 

what the Merleau-Pontyan perspective brings forth is that the Logos is corre-

lated to living-ness (nature); it is in this sense that the Logos appears not only 

as a principle of perception, sensation or corporeality, but as an indispensable 

element that organizes life. The relation between Logos and life emerges more 

strongly in the Merleau-Pontyan texts when he discusses the structure of the 

Umwelt and of the Lebenswelt (life-world). Both these layers of mundaneity 

maintain a specific relation to living and offer an occasion to consider the body 

as schematism and its interconnectedness to Logos. However, there are clear 

distinctions between these two life-mundane projects. In what follows, I shall 

point out some of their differences as well as their influence on the body sche-

matism. 

A return to Umwelt implies a return to non-distinctive moments of life. The 

Umwelt escapes thematization, although it remains intrinsic to any process in 

which corporeity institutes meaning. As Ted Toadvine puts it, “[...] the Umwelt 

itself cannot be reduced to subject or object; it is, instead, a kind of self-

organization at the level of life” (2009: 88). Belonging to the Umwelt, and 

therefore to life in its primitive and brute aspect, the body confirms in addition 

another quality: that of being opaque. The Umwelt is a first moment that guar-

antees this opacity. In the Merleau-Pontyan phenomenological conception opac-

ity is opposed to the transparency of consciousness. A first reversal that he 

postulates for the overcoming of transparency and for the return to opacity is 

embodiment as such. I believe that a phenomenology of living can deepen even 

more an inquiry on the status of opacity. A return to life, in its form of Logos, 

can challenge the regularity confirmed by consciousness and highlight a new 

principle that sustains any phenomenal possibility. In this sense, opacity is not 

negativity; on the contrary, it has a positive quality, in that it confirms an infin-

ity of possible surroundings in which human life in its relatedness to other re-

gimes of life is accomplished. One of the levels in which the opacity of lives 

emerges is that of the Umwelt.  



68 DENISA BUTNARU 

 

 68 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

The Umwelt also strongly related to the logos endiathetos, underlining that 

brute nature is already meaningful (Toadvine, 2009: 89). Life is guided by 

meaning even in its most basic forms for Merleau-Ponty. This characteristic be-

comes clear in the examination of the relation between life as Logos and Um-

welt. Given its status of fusing multiple levels of meaning, the Umwlet is that 

constant resource through which any corporeal project appears as organized 

through a logic of life. It is only when the living body defines its actions within 

the Umwelt, that the Umwelt is transformed into a Welt ([1959-1960] 1995: 

284; 1945: 144). The quality of a living body in its most schematic aspect is 

inseparable from the Umwelt; on the other hand when the living body sur-

passes the level of the Umwelt, it realizes what I would call a significative leap. 

Through this leap corporeity gains an institutive quality. Life in its connection to 

mundaneity, undergoes as well a transposal – it does not appear as logos en-

diathetos anymore, but as logos prophorikos.  

The body manifests a similar form of logic according to Merleau-Ponty. 

Such an imbrication and duality confirm that the living-ness of the body cannot 

be separated in a first perspective from the Umwelt.  

 

The Umwelt is therefore not outside the body, and the body is not other than the 

Umwelt [...] the two terms must be understood as divergences to one another; 

[...]. The coupling with an Umwelt is, then, precisely what clarifies the profound 

correlation of the body and the world (Hansen, 2005: 252)  

 

as well as the Ineinender operated by life.  

 Umwelt is also understood by Merleau-Ponty as Offenheit (VI: 266, 305) 

and as inseparable from the Lebenswelt. This is a second layer of mundaneity 

from which the body as body schematism cannot be separated.  The correlation 

Lebenswelt-Umwelt transpires also in the relation between body schema and 

body image. For, if the Umwelt is the moment where significations remain dif-

fuse, the Lebenswelt is that world of life, where significations are actualized, 

even if they remain unthematized. And through their silence they also adhere 

to the logos endiathetos (Merleau-Ponty, 1964: 222; 224). The Lebenswelt is a 

realm of the body schematism that, in contrast to the Umwelt, receives an ad-

ditional form of signification. The auxiliary meaning strata are actualized in 

what Merleau-Ponty defines as the “junction of Physis and Logos [...] [or in the 

junction of] Physis-Logos-History” (Merleau-Ponty, [1959-1960] 1995: 259). 



BODY SCHEMA(TISM) AND THE LOGOS OF LIFE: A PHENOMENOLOGICAL RECONSIDERATION 69 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 69 
 

This ternary combination of Physis, Logos and History leads the analysis on the 

status of the body schematism to a “regressive interrogation” (Husserl, 1956: 

280), requalifying the principles of the genetic phenomenology and reinstating 

the principle of opacity. However, in the context of the correlation between Le-

benswelt and Umwelt, opacity does not refer only to an exclusion of the “clar-

ity” of rational/transcendental consciousness, or to a return to the originarity of 

mundaneity. It refers implicitly to a more basic conversion, which is that of life, 

of life as a grounding regularity for any form that mundanely exists. In such a 

context “to uncover a living dimension at the transcendental level, that is, a 

sense of life more basic than the difference between the transcendental and 

natural consciousness” (Barbaras, 2005: 207) becomes a task, the aim of which 

is to restore the schematic articulation of the body to basic principles of mean-

ing.  

The connection between body and Weltlichkeit is characterized by a double 

excess insofar as the body’s quality of Leib is concerned. As Mark B. N. Hansen 

claims,  

 

on the one hand, there is an excess of the body’s potential in relation to its actual-

ity (excess of the body over itself) and, on the other, an excess of the body in rela-

tion to being as cosmology (excess of being over the body). [...] the body mani-

fests its potential (phenomenalizes itself) in the very act of preserving it as poten-

tial [...] that is, by moving out from itself toward the world; and correlatively, the 

world manifests itself [...] through actualization in the living body (2005: 254).  

 

In this movement of constant surpassing, we see the belonging of the body 

qua lebendig to the Lebenswelt and the correlation between the body and Um-

welt. At the level of the Lebenswelt, the excessiveness of corporeity manifests 

itself as an excessiveness of life schematism. The life-world is a retranscription 

of life in a symbolic configuration. It represents that milieu in which the logos 

endiathetos encounters the logos prophorikos and in which what is considered 

to be a regularity of life becomes an expression of being. As a world of life 

which transpires in a historical world and thus as a symbolic projection, the life-

world is aesthesiological. This quality of aisthèsis refers also to corporeity. 

The worldly-living regularity of the body, is consequently accompanied by 

an expressiveness that thematizes, an expressiveness grounded in an aesthesi-

ological moment. By means of aisthèsis the body accomplishes its transfer in 



70 DENISA BUTNARU 

 

 70 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

the body image and projects itself as an imaginary. Thus the Logos of life tran-

spires in this aesthetic transition, being further fulfilled as a constant “com-

merce” and as a reversibility that recalls “those sublimated structures, which 

are laterally designated” (Merleau-Ponty, [1956-1960] 1995: 291). The relation 

between Lebenswelt and Umwelt is defined as an interchange in this “com-

merce”, which is both a commerce of life, and a commerce of the flesh. Accord-

ing to Emmanuel de Saint Aubert, “any commerce is an extension of the ‘com-

merce of the body schemas’, which is rooted in a commerce of the flesh with 

itself [...] as if it were its own ground (comme dans son propre fond)” (2005: 

115)6. The commerce in the body schematism in its relatedness to mundaneity 

marks an Überschuss of being and not only of life. This process is reflected in a 

constant surpassing of the Lebenswelt by the Umwelt, and reciprocally of the 

Umwelt by the Lebenswelt. Their overlapping shows how the regularity of life 

transpires in a mundaneizing movement, in which erasure and actualization are 

phases of the same process.  

The body schematism in its relation to Lebenswelt, surpasses the moment 

of the Umwelt, and becomes a “body-means or an occasion-body for the pro-

jection of a Welt” (Merleau-Ponty, [1959-1960] 1995: 284). The connection to 

Lebenswelt gives thus the possibility to redefine the nature of corporeality both 

in terms of an exchange between body schema(s) and body image(s), and in 

terms of a constant commerce of being. This commerce recalls the intersection 

of existence(s) in corporeal forms - the Ineinander. Being an endless movement 

of life and of modelling in life, “this original commerce is always new and 

though older than anything; it engages a reciprocity of precessions [...]. The 

commerce is therefore more than just a pure Offenheit, because it involves the 

reciprocity of a substantial exchange” (de Saint Aubert 2005: 114)7, which is 

that of life as body schematism.  

The transition between Umwelt and Lebenswelt and that between body 

schema and body image is accomplished as intercorporeal exchange in the 

flesh. The inquiry on a Logos of life, expands in this context to an inquiry on 

flesh and on the world as containing all horizonnal dimensions (Husserl, 1954: 

§37-§40). This Logos reveals itself in a moment of “projection-introjection that 

 

 
6 My transl. 
7 My transl. 



BODY SCHEMA(TISM) AND THE LOGOS OF LIFE: A PHENOMENOLOGICAL RECONSIDERATION 71 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 71 
 

confirms further the Ineinander” (Merleau-Ponty, [1956-1960] 1995: 281) and 

in the schematism of the body as flesh of the world. 

The point at issue here is that the layers of mundaneity find a correspon-

dence in the layers that define the body schematism and the body imag(ism). 

This is possible in virtue of the interconnection and co-conditioning in layers of 

life. Of import in this context is that a reflection on the realization of life as 

Ineinander leads to an understanding of life as anima-tion8, as expansion in 

which, the living body accomplishes itself as open schematism. The logic of life 

revealed in a display of corporeality in mundaneity, refracts itself in a logic of 

reversibility, affirming a constant doublure in which the existence accomplishes 

and erases itself simultaneously. This correlation, between life and world 

through which the world defines itself as world of life, is equally present in the 

conversion that Merleau-Ponty finds between an intentionality of the conscious-

ness and an operative intentionality (fungierende Intentionalität). I shall point 

out below that such a conversion shines a new light on the correlation between 

body schematism and the logos of life. 

 

 

5. WHAT ROLE FOR INTENTIONALITY IN THE BODY SCHEMATISM? 

 

A discussion of the body schema, which I reframed as a discussion of the 

body schematism, cannot elude the issue of intentionality. As already an-

nounced in his Phénoménologie de la perception, Merleau-Ponty intended to 

bracket consciousness in order to concentrate on corporeity and on the body’s 

capacity to direct (viser) to the world. A first moment of this directedness is 

represented by “motor intentionality” (Merleau-Ponty, 1945: 161). As noted in 

the beginning of this paper, motility is the basic characteristic of the body 

schematism. Yet, motility hides other aspects through which the body opens 

itself to the world and through which the world includes the body. One of these 

aspects is corporeal intentionality, the purpose of which is to guarantee the in-

terconnectedness of the human being’s existence with that of other orders of 

existence9. As Emmanuel de Saint Aubert asserts, “the first virtue of the corpo-

 

 
8 See Emmanuel de Saint Aubert (2005: 109): “Animation is not the assumption of a corporeal envelope 
by a spiritual principle but its internal overflowing (débordement)”.  
9 This idea is already mentioned by Husserl in his chapter on animalia, in the second volume of Ideen.  



72 DENISA BUTNARU 

 

 72 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

real intentionality is to make things exist, by making us exist and to root thus 

knowledge into a mystery of co-existence” (2005: 137-138)10.  

Such a relation surpasses the regularity that is realized at the level of sub-

jective consciousness, and its intentionality. It refers rather to a structuring 

that is present within corporeal life, defined in terms of nature. As the lectures 

on Nature show, Merleau-Ponty’s project on corporeality developed gradually 

into a project of life. In this context, an obvious consequence is that the inten-

tionality of the body shall not be separated from the intentionality of life. More 

radically, these two types of intentionality should be understood as one. An in-

quiry on the body schematism is meant to stress the combination of these two 

intentional drives and to give an account of their accomplishment through a 

vital movement, “the very essence of our life – our animation” (de Saint Aubert 

2005: 137)11. The question of bodily intentionality and hence of all life, reposi-

tions the inquiry on the constitution of meaning in a new context. The body, by 

its double quality of presence and absence, of affecting and being affected pro-

vides that field which joins opposite tensions and which absorbs any intellectu-

alization. It defines itself as the absolute ground for any subjective manifesta-

tion.  

Being the condition of possibility both for experience and life, the body 

schematism must be described in terms of affection and passivity. Both con-

cepts recall the operative intentionality (fungierende Intentionalität), a concept 

which Merleau-Ponty recovers from Husserl. His conviction that consciousness 

is “in reality an intentionality without acts, fungierende, that the “objects” of 

consciousness themselves are not a positive before us, but [...] specific voids 

(des vides spécifiques)” (Merleau-Ponty, 1964: 292) reorients the analysis to a 

plan of a primary affection where the subject is not separated from the world, 

but where it makes a common ground with it.  

In order to understand the functioning of intentionality in a context where 

the main issue is the body schematism and its legitimacy as a logic of life, we 

need “to turn the tissue of life into operative intentionality” (Merleau-Ponty in 

de Saint Aubert 2005: 147, note 3)12. The correspondence between Logos, life 

and operativeness is therefore necessary if we want to delineate the relation 

 

 
10 My transl. 
11 My transl. 
12 My transl. 



BODY SCHEMA(TISM) AND THE LOGOS OF LIFE: A PHENOMENOLOGICAL RECONSIDERATION 73 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 73 
 

between intentionality and body schematism. Since the body schematism can 

be understood only as a permanent movement, as pure dynamics (Sheets-

Johnstone 2009b: 273).  

A body intentionality finds a support in the return to an operativeness 

through which life appears as a body interconnectedness and as a body sche-

matic imbrication. This recalls once more the principle of Ineinander which re-

verses the understanding of intentionality. The body schematism impels a con-

sideration of subjectivity as embedded with other corporeal articulations. As a 

result, intentionality and thus the capacity of the subjective sphere of giving 

account of meaning is re-located from a moment of intellectualization to a mo-

ment of living, a moment in which intentionality dissolves into intentional life. 

This idea becomes more obvious if we consider the concept of “flesh” which is 

the summa of all corporeal projects in their quality of life intentions. “Through 

this enlarged notion of intentionality, the phenomenological comprehension dis-

tinguishes itself from the classical ‘intellection’, which is limited to the ‘true and 

immutable nature’, and phenomenology can become a phenomenology of gene-

sis” (Merleau-Ponty, 1945: XIII). An inquiry on the body schematism and on 

the logic of life through which this schematism acquires a grounding validity13, 

the intentional drive is not conceived anymore as something divided between 

an exteriority and an internal sphere. It becomes an introjective movement in 

which the mundane includes the subject. 

The body schematism simulates the oscillation of corporeal intentionality 

and, by its assertion of life, it defines itself through a capacity of affection. As 

beings we are affected by the world in which we live and we affect other beings 

in our turn. Life appears in this perspective as an affective chain. Furthermore, 

insofar as the status of intentional life is concerned,  

 

the me is at the origin of living in as far as it is affected by this living. [...] The ob-

jectifying intentionality is thus to be thought on the background of a latent inten-

tionality, on a life background which requires the consideration of a passive pre-

givenness, which has nothing to do anymore with the passivity given in empiricism 

(Montavont, 1999: 73)14.  

 

 
13 The phenomenological validity in this case does not have a transcendental value, as the Husserlian 
perspective expressed in the first volume of Ideen or the Cartesianische Mediationen, but a life-bound 
value.  
14 My transl. 



74 DENISA BUTNARU 

 

 74 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

 

In a phenomenology of life correlated to a phenomenology of affection, 

consciousness in its quality of consciousness-of escapes the schematism of ide-

alities. It becomes instead an affective-receptive milieu (Husserl, 1952: §54, 

213). In such a tension, its capacity to transpire through intentional acts is con-

tained within intentional life (Merleau-Ponty, 1964: 227). An inquiry on the 

body schematism is meant to show that life as nature precedes the intentional 

life of consciousness; it also highlights their intertwining, the return to those 

primary moments in which we emerge as life projects, and consequently as in-

carnated trajectories. A philosophy of the Bewusstsein gives an account of the 

principles which are responsible for the realization of meaning. However, the 

return to corporeity in its form of operative life and affective potential com-

pletes this project. 

The body schematism represents the proper medium to integrate the cor-

poreal subject with a movement of life that precedes it and through which any 

reaction and affection become possible. It is that condition that suffuses inten-

tionality and opens the human being to the ontology of Ineinander. Preceding 

any other actualization, the body schema appears as that very condition of ac-

tuality, which impels the phenomenological perspective to “consider the human 

being first in her being a body, in her way of being a body” (Merleau-Ponty, 

[1956-1960] 1995: 276). 

 

 

6. CONCLUDING REMARKS 

 

A phenomenological theory of the body schematism necessarily means in 

the context of a Merleau-Pontyan consideration a theory of mundaneity. The 

body is not a resistance, a refusal that counterpoints the sphere of subjectivity 

or the sphere of “own-ness”. It is on the contrary our possibility to disclose the 

world and at the same time to be disclosed by it. The role of the body schema-

tism is precisely to stress such a process. To theorize the body schematism is 

to overcome “ownness” and to bring in a phenomenology of openness. This is 

one of the meanings expressed in the Merleau-Pontyan concept of Ineinander: 

Offenheit. 



BODY SCHEMA(TISM) AND THE LOGOS OF LIFE: A PHENOMENOLOGICAL RECONSIDERATION 75 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 75 
 

Further, the body schematism in its understanding as Logos of life shows 

that the body as primary existential project is not a body in itself; it is a body 

which is already intercorporeal, which is inter-schematic since its essence is 

that of going beyond itself in a constant movement toward other living beings. 

An inquiry on the body schematism becomes in this context an inquiry into the 

possibility of living. The living body, being an expression of animation and in-

evitably of motion, becomes a site where other corporeal projects interweave. 

It is in this network created by the living body with other living bodies that the 

Logos of life is delineated in terms of body schematism.  

Thematizing corporeity as schematism, shows that its actualization and dis-

closure transpire as “the life of the bond, as an intercorporeity which makes the 

basso vivo of all our passivities” (de Saint Aubert, 2006: 212)15. In this sense 

the body, in its oscillation between hiding and disclosure enacts altogether with 

a Logic of life, the very essence of being in its being alive.  

The purport of an inquiry on the body schematism in terms of Logic of life is 

an inquiry on meaning in its most active and substantial quality; it is an inquiry 

on “this ‘montage’ of the own body, which allows it to be a body for the world 

(pour le monde)” (Matos Dias, 2001: 74)16 and a body for the living. The body 

schematism is therefore that configuration that “unites us directly to the things 

by its own ontogenesis” (Merleau-Ponty, 1964: 177). Conditioning our move-

ment and being implicitly a principle of animation, the body unfolds us as more 

than moments of living. It unfolds us as moments of being; as projects that 

welcome the life of the world.  

 

 

 
15 My transl. 
16 My transl. 



76 DENISA BUTNARU 

 

 76 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

 

BIBLIOGRAPHY 

ALLOA, Emmanuel (2008): La résistance du sensible. Paris: Kimé. 

BARBARAS, Renaud (2005): A Phenomenology of Life. In The Cambridge Companion to  Mer-

leau-Ponty, Cambridge: Cambridge UP, pp. 206-230. 

GALLAGHER, Shaun (2005): How the Body Shapes the Mind. Oxford: Claredon Press. 

GALLAGHER, Shaun and ZAHAVI, Dan (2008): The Phenomenological Mind. New York: 

Routledge. 

HANSEN, Mark B. N. (2005): The Embryology of the Invisible. In The Cambridge Companion 

to Merleau-Ponty, Cambridge: Cambridge UP, pp. 231-264. 

HUSSERL, Edmund (1950): Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge, Husserliana I, 

Den Haag: Martinus Nijhoff.  

― (1950): Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie, 1. 

Buch: Phänomenologische Untersuchungen zur Konstitution, Husserliana III,1, Walter 

Biemel (ed.). Den Haag: Martinus Nijhoff. 

― (1952): Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie, 2. 

Buch: Phänomenologische Untersuchungen zur Konstitution, Husserliana IV, Marly 

Biemel (ed.). Den Haag: Martinus Nijhoff. 

― (1954): Die Krisis der europpäischen Wissenschaften und die transzendentale 

Phänomenologie. Husserliana VI. Den Haag: Martinus Nijhoff. 

― (1956): Erste Philosophie (1923-1924). Erster Teil : Kritische Ideengeschichte. R. Boehm 

(ed.). Den Haag: Martinus Nijhoff. 

LEDER, Drew. 1990. The Absent Body. Chicago: Chicago UP. 

MACANN, Christopher (1991): Presence and Coincidence. Dordrecht/Boston/London: Kluwer. 

MATOS DIAS, Isabel (2001): Merleau-Ponty. Une poietique du sensible. Toulouse-le-Mirail: 

PUM. 

MERLEAU-PONTY, Maurice (1942): La structure du comportement. Paris: PUF. 

― (1945): Phénoménologie de la perception. Paris: Gallimard. 

― (1964): Le visible et l’invisible. Paris: Gallimard. 

― ([1956-1960] 1995): La Nature. Notes, cours du Collège de France. Paris: Seuil.  

MONTAVONT, Anne (1999): De la passivité dans la phénoménologie de Husserl. Paris: PUF. 

de SAINT AUBERT, Emmanuel (2006): Vers une ontologie indirecte, Paris: Vrin. 

― (2005): Le scénario cartésien. Paris: Vrin.  

SÉGLARD, Dominique (1995): Avant-propos. In La Nature. Notes, cours du Collège de 

France. pp. 13-18. Paris: Seuil. 

SHEETS-JOHNSTONE, Maxine (2006): Essential clarifications of ‘self-affection’ and Husserl’s 

‘sphere of ownness’: First steps toward a pure phenomenology of (human) nature. In 

Continental Philosophy Review 39: 361-391. 

― (2009a): Animation: the fundamental, essential, and properly descriptive concept, in Con-

tinental Philosophy Review 42: 375-400.  



BODY SCHEMA(TISM) AND THE LOGOS OF LIFE: A PHENOMENOLOGICAL RECONSIDERATION 77 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 77 
 

― (2009b): The Corporeal Turn: An Interdisciplinary Reader, Exeter, UK and Charlottesville, 

USA: Imprint Academic.  

SLATMAN, Jenny (2000): The Psychoanalysis of Nature and the Nature of Expression. In 

Chiasmi International, pp. 207-222. 

TOADVINE, Ted (2009): Merleau-Ponty’s Philosophy of Nature. Evanston: Northwestern Uni-

versity Press.  

THOMPSON, Evan (2001): Empathy and Consciousness, in Journal of Consciousness Studies, 

8, N°. 5-7, pp. 1-32. 

 

 



 



Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y vida, 79-92. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 

 

 

 

 

LA RAISON EN TANT QUE PRATIQUE SUBJECTIVE.  

  

 

LA RAZÓN COMO PRÁCTICA SUBJETIVA. PARA UNA RECONSTRUCCIÓN 

DEL SIGNIFICADO DE LAS CONDUCTAS SOCIOCULTURALES. 

 

Ion Copoeru 

Centrul de Cercetari Aplicate in Fenomenologie (CECAF)/ 
Babeş-Bolyai University Cluj-Napoca, Rumania 

copoeru@hotmail.com   

 
 

 
Résumé: Le but de ce papier est d’argumenter 
en la faveur de l’idée qu’il est possible non 
seulement de donner une place particulière à la 
raison dans notre vie et dans la société, mais 
aussi d’offrir un cadre rationnel intégratif, dans 
lequel les fins et buts humains trouvent leur 
expression rationnelle. 

Le texte comporte trois parties. La première 
décrit l’approche pratique-herméneutique 
d’Alfred Schutz à l’égard de la loi et de la nor-
mativité, tout en faisant place à une pratique 
subjective de la raison (phénoménologiquement 
dévoilée). La deuxième se propose de dévoiler, 
à travers la description de la connaissance dans 
le monde de la vie ordinaire, une forme de 
rationalité qui nous offre des voies pratiques 
mais consistantes de prendre une décision. En 
fin de compte, la troisième vise la reconstruc-
tion pratique-herméneutique de la loi, afin 
d’intégrer dans le noyau du raisonnement légal 
(normatif) des références à des fins et buts 
sans porter préjudice à l’objectivité du raison-
nement lui-même. 

L’étude veut apporter une contribution au 
problème de la dédifférenciation et du positi-
visme pratique dans le monde moderne. 
 
 
Mots clef: Alfred Schutz, rationalité, loi, pra-
tique, buts. 

Resumen: El objetivo de este trabajo es argu-
mentar a favor de la idea de que es posible, no 
sólo dar un lugar especial a la razón en nues-
tras vidas y en la sociedad, sino también pro-
porcionar un marco racional integrador en el 
que los propósitos y objetivos humanos en-
cuentren expresión racional. 

El texto consta de tres partes. La primera 
describe el enfoque práctico-hermenéutico de 
Alfred Schutz en relación con la ley y la norma-
tividad, abriendo un espacio a la práctica subje-
tiva de la razón (desvelada fenomenológica-
mente). La segunda propone dar a conocer, a 
través de la descripción del conocimiento en el 
mundo de la vida ordinaria, una forma de ra-
cionalidad que nos ofrece vías prácticas pero 
consistentes para tomar decisiones. Por último, 
la tercera es la práctica hermenéutica de re-
construcción de la ley, para incluir en el núcleo 
del razonamiento jurídico (normativo) referen-
cias a fines y objetivos sin menoscabar la obje-
tividad del razonamiento en sí. 

El estudio tiene como objetivo contribuir al 
problema de la desdiferenciación y del positi-
vismo práctico en el mundo moderno. 
 
 
 
Palabras clave: Alfred Schutz, racionalidad, 
ley, práctica, objetivos. 

 

 

 

mailto:copoeru@hotmail.com


80 ION COPOERU 

 

 80 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

INTRODUCTION 

 

Dans la société moderne, le rôle de la connaissance formelle et des experts 

professionnels s’accroît constamment, ce qui rend la connaissance détermi-

nante, devenant ainsi un élément clé de la gestion des questions sociales. C’est 

la raison pour laquelle l’intérêt des philosophes et des scientifiques du social 

s’est déplacé, dans les derniers temps, vers les politiques de la connaissance – 

comment les idées sont créées, utilisées et disséminées. En conséquence, il 

semble que la meilleure façon d’améliorer le résultat des activités de connais-

sance consiste dans l’amélioration des politiques de la connaissance, dans la 

mise à l’épreuve des institutions et de leur manière de constitution afin qu’elles 

soient en mesure de livrer de la connaissance qui corresponde mieux aux be-

soin perçus de la société, et de remplir les fins et les intérêts d’autant de 

membres que possible.  

Pourtant, cette façon d’aborder les choses, inaugurée dans la première par-

tie du dernier siècle par la – ainsi nommée – “sociologie de la connais-sance”, a 

semblé encourager le relativisme et détruire les fondations épistémiques de 

notre vision du monde et de notre manière rationnelle de comprendre le 

monde.  

Dans mon opinion, tel n’est pas nécesseraiment le cas et le but général de 

ce papier est d’argumenter en la faveur d’un type d’approche spécifique à la 

“sociologie de la connaissance”, en montrant qu’il est possible qu’elle nous con-

duise, non seulement à donner une place particulière à la raison dans notre vie 

et dans la société, mais aussi à offrir un cadre rationnel intégratif, dans lequel 

les fins et buts humains trouvent leur expression rationnelle.  

 

 

1. L’APPROCHE PRATIQUE-HERMENEUTIQUE D’ALFRED 

SCHUTZ A L’EGARD DE LA LOI ET DE LA NORMATIVITE 

 

Le terme de “normativité” est utilisé par Alfred Schutz seulement en con-

nexion avec la théorie de l’action sociale de Talcott Parsons (Schutz, 1978 and 

1996). Même s’il n’appartient pas au vocabulaire propre de Schutz, le terme est 

hautement significatif pour l’originalité de l’approche schutzienne du monde 



LA RAISON EN TANT QUE PRATIQUE SUBJECTIVE 81 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 81 
 

social et de la loi. En couvrant tous les phénomènes qui présupposent une réfé-

rence à ce qu’on devrait faire, la normativité nous offre un point de vue privilé-

gié, où les questions éthiques gagnent en pertinence. Mon hypothèse est que 

cela ouvre une voie d’accès vers une approche phénoménologique de la loi et 

des pratiques légales dans une société moderne juridisée. Dans cette perspec-

tive, la tâche du philosophe de la loi est de la décrire de telle manière que 

l’entier système normatif de la société soit rendu à la fois perméable tant aux 

actions de l’individu, qu’aux actions collectives, et susceptible de se changer en 

fonction d’une certaine dimension historique des principes de justice. Afin d’y 

réussir, cette description phénoménologique doit être doublée d’une approche 

pratique-herméneutique. Alors que les herméneutiques légales se rapportaient 

au noyau de la pratique légale, c’est-à-dire à l’interprétation des textes légaux 

en tant que sens, plus ou moins indéterminé (Kress, 1992, 200-218), les visées 

des herméneutiques légales, en ce qui concerne la pratique, ont été modestes 

et, au fond, prisonnières d’un point de vue extérieur à la pratique de la loi. Or, 

le point de vue de la pratique est néanmoins obligatoire pour toute perspective 

herméneutique, et le but de toute activité interprétative ou théorétique est 

d’éclaircir à nouveau frais la pratique dans le domaine respectif. En consé-

quence, s’occuper de l’interprétation des textes légaux ne peut pas exclure 

l’interrogation des textes en tant que contenant une validité d’un genre spécial, 

exprimée dans un contexte vécu éminemment pratique.  

Une herméneutique légale, qui est soutenue par une pratique subjective de 

la raison (phénoménologiquement dévoilée) est à même d’incarner le point de 

vue interne de la loi et d’illuminer ce qui est inhérent dans l’acte de jugement 

(en tant que, à la fois, interprétation des textes légaux et raisonnement dans 

des termes légaux). Afin de montrer cela, je vais m’occuper dans la première 

section de ce papier de la question de la raison et de la subjectivité, plus préci-

sément de la question du raisonnement en tant que pratique subjective-

phénoménologique. Dans la deuxième section, je vais me concentrer sur la 

tâche de reconstruire la loi d’un point de vue pratique-herméneutique.  

 

 

2. COORDONNEES D’UNE PRATIQUE DE LA RATIONALITE 

   



82 ION COPOERU 

 

 82 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

Schutz s’abstient de parler de fins et valeurs dernières. Cette attitude pour-

rait être l’expression de la prudence à l’égard de termes philosophiques insufi-

samment clarifiés et d’une sorte d’auto-limitation méthodologique. Pourtant, 

cela ne signifie pas que Schutz n’a pas continué d’examiner la nature des va-

leurs. Une analyse plus profonde montre que cette attitude restrictive est prin-

cipalement la conséquence de l’adoption et du maintien d’un “point de vue sub-

jectif”. En parlant de “valeurs normatives” de Parsons, qui dans le vocabulaire 

schutzien représentent “un système de motifs”, Schutz insiste qu’elle sont 

“avant tout une fonction de la vie de l’esprit (mind) humain dans le temps, qui 

veut dire, dans la “durée”, pour utiliser un terme bergsonien. Toute description 

vraiment subjective doit se référer à ce fait, qui d’un autre côté est difficilement 

compatible avec la conception des valeurs dernières ou des fins dernières (ulti-

mate), ou avec une normativité à laquelle on peut se conformer seulement 

d’une manière temporaire (Schutz, 1978, 36). Le niveau dernier, s’il y en a un, 

est pour Schutz “le déplacement continu de l’intérêt, de la pertinence et de 

l’attention” (Ibid.), ouvert à une description phénoménologique.  

Schutz rejete la conception de la normativité basée sur l’assomption qu’il y 

a un acteur, d’un côté, et une valeur objective ou objectifiée, d’un autre. Par 

conséquent, il trouve que le terme “volonté” (volition), qui implique “un effort 

de la part de l’acteur d’adapter son rôle en tant qu’agent au modèle de la va-

leur téléologique” (Schutz, 1978, 27), soit insuffisant pour décrire l’action so-

ciale, et qu’aussi le nom “volontarisme” (voluntaristic), par lequel Parsons in-

dique sa théorie, soit plutôt “étrange” (Ibid.).  

Contrairement à ceux qui avaient suivi une voie néoidéaliste ou néoréaliste 

et avaient objectifié le sens, Schutz a renoncé par un geste philosophique radi-

cal, qui est passé innaperçu, à toute théorie des fondements transcendants 

d’un ordre préformée. (Schutz 1952, 224). Schutz a adopté un point de vue 

anti-essentialiste et, en revanche, son attention a été retenue par “la nature 

des relations qui, conformément à Weber, sont caractérisées par la ‘probabilité 

de l’apparition répétée du comportement qui correspond à son sens subjectif’” 

(Schutz 1932, 39). Ainsi, la compréhension du monde social objectif dépend de 

sa potentielle accessibilité à mon expérience directe. Mais l’accès à mon expé-

rience directe n’est pas un but en lui-même. Le motif pragmatique devient im-

portant: “Ici, aussi, agir (acting) ‘est mesuré en fonction de’ son succès ou in-



LA RAISON EN TANT QUE PRATIQUE SUBJECTIVE 83 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 83 
 

succès ; ici, aussi, la validité du schème interprétatif du type de réalité est mise 

à l’épreuve par sa finalité” (Schutz 1928, 76). 

En mettant entre parenthèses la question métaphysique à l’égard de la 

normativité, Schutz a fait place à la question phénoménologique des contextes 

dans lesquels les gens ordinaires font l’expérience des impératifs dans 

l’interaction entre l’appartenence subjective et objective à un groupe et entre 

les systèmes de pertinence imposés et typifications (Schutz 1964a, 265). À part 

l’interprétation objective de l’appartenence à un groupe, Schutz a en vue un 

type de normativité qui s’exprime dans la forme d’un échange réciproque de 

perspectives. Nous arrivons ainsi à la conséquence que le concept métaphy-

sique de normativité, censé être neutre auparavant et, pour ce fait, produisant 

un ensemble de normes valides objectivement, est maintenant relié à une 

source subjective, sans qu’elle soit strictement individuelle ; tout ce que nous 

nommons habituellement “sens objectif” est lié à des attitudes particulières des 

personnes différentes qui jugent, évaluent et interprètent cette situation de leur 

point de vue respectif. C’est pourquoi la normativité “globale” ou “universelle” 

devient soudainement localisée, fragmentée : 

 

Une norme – nous prévient Schutz – a un certain sens “pour celui-qui-donne-la-

norme (norm-giver) et pour celui-à-qui-la-norme-s’adresse (norm-addressee). 

Toute loi signifie quelque chose de différent pour le législateur, la personne sujette 

à la loi (le citoyen qui obéit la loi ou celui qui l’enfreint), la cour qui interprète la loi 

et l’agent qui l’applique. Le devoir a un sens différent en fonction du fait qu’il est 

défini par moi d’une manière autonome, ou bien qu’il me soit imposé de l’extérieur. 

(Schutz, 1964b, p. 276). 

 

En jetant, génétiquement et typologiquement, un pont entre le sens objec-

tif et subjectif, Alfred Schutz a lancé une provocation au point de vue du scien-

tifique (du social) supposé être objectif (impartial), aussi qu’à toute forme 

d’objectivité censée être une pertinence imposée. Il a dévoilé non seulement les 

opérations constitutives de la subjectivité mondaine en tant que sens structuré 

socialement, mais aussi la sphère de la vie sociale intersubjective où les perti-



84 ION COPOERU 

 

 84 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

nences imposées et intrinsèques sont continuellement transformées les unes 

dans les autres1. 

Sa thèse de base est que le monde de la vie de l’individu dans l’âge mo-

derne n’est pas complètement compréhensible, ni pour l’individu lui-même, ni 

pour ses semblables. Les motifs de son action sont au-delà de ses moyens. 

Cette situation pousse l’individu à poursuivre un travail de clarification interne, 

qui nécessairement le conduit à mettre en question les motifs de l’action des 

autres, ensemble avec les pertinences que ceux-ci imposent sur lui-même. Une 

analyse plus profonde déboucherait sur l’investigation de la sphère passive de 

l’expérience et sur les façons dans lesquelles les pertinences peuvent être im-

posées. Eu égard à la réalité immanente de la vie de l’acteur, elle est éminem-

ment pratique. “Même le niveau le plus profond du flux de la conscience de 

l’ego solitaire, que le coup d’oeil réflexif peut pénétrer, est pramatiquement 

déterminé”, écrit Schutz (1932, 74).  

Cela présente des conséquences pour la validité épistémique interne de 

l’ego. Le scientifique du social, tout aussi comme l’homme ordinaire, met sous 

observation des phénomènes censés être naturels ou objectifs, c’est-à-dire 

non-fondés dans une constitution subjective. En conséquence, leur validité 

reste non-interrogée, elle va de soi (taken for granted), qu’elle soit naturelle ou 

objective. L’approche du phénoménologue consiste dans le choix réflexif d’un 

point de vue subjectif – dans le cas de Schutz: le point de vue de l’acteur so-

cial. Il configure le phénomène donné dans sa typicalité en tant qu’événement 

social signifiant. Il est montré alors qu’en possédant un sens pratique, l’action 

ou la série d’actions, ensemble avec leurs motifs et justifications, puissent être 

à tout moment soumises à l’inspection, à l’approbation ou au rejet, par ceux qui 

les observent ou par les acteurs eux-mêmes.  

À cette phase de notre argumentation, il vaut la peine d’examiner briève-

ment comment Schutz envisage l’interaction entre les validités épistémiques et 

pratiques. Premièrement, il rejete “l’analogie entre l’investigateur scientifique et 

l’acteur des activités pratiques ordinaires” (Schutz 1943, 7)2. À partir d’une 

 

 
1 “Ils-relations qui sont dès le début caractérisées par un relativement bas degré d’anonymité” – écrit 
Schutz – “peuvent être transformées par le biais de différentes phases transitionnelles en Nous-
relations.” (Schutz 1932, p. 56).  
2 Schutz ajoute : “Le geste initial est celui de concevoir l’acteur qui est en train de connaître les faits de 
la situation dans laquelle il agit et, par cela, les conditions nécessaires et les moyens disponibles pour la 
réalisation de ses fins. Par l’application à la relation moyens-fin, cela ressort essentielement à une ques-
tion de prédiction correcte de différentes voies possibles de changer la situation (usage des moyens 



LA RAISON EN TANT QUE PRATIQUE SUBJECTIVE 85 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 85 
 

comparaison avec Parsons, Schutz souligne et développe la particularité du ni-

veau théorétique en contraste avec d’autres couches de notre expérience du 

monde social. Il n’entame pas la description avec une définition pré-fabriquée 

de la rationalité. En revanche, il décrit l’agir et la pensée de l’homme ordinaire, 

qui vit naïvement dans le monde social parmi ses semblables. On peut observer 

comment, par un simple geste, Schutz loge le problème de la rationalité dans 

l’interaction entre le point de vue subjectif du chercheur et celui de l’homme 

ordinaire. Cela lui permet de faire voir que les catégories de l’interprétation du 

sens et les schèmes conceptuels de l’action changent dramatiquement au cours 

du passage d’un point de vue à un autre, d’un niveau à un autre (Idem, 8) 

“Avec le changement survenu dans notre point de vue – écrit Schutz – de nou-

veaux problèmes et des aspects factuels émergent, tandis que d’autres dispa-

raissent, même s’ils étaient auparavant au centre de notre intérêt thématique. 

Ce fait seul suffit à initier une modification rigureuse du sens de tous les termes 

utilisés au niveau précédent. En conséquence, le contrôle attentif de ces modifi-

cations du sens s’avère être indispensable afin d’éviter le danger de transposer 

naïvement termes et propositions d’un niveau à un autre, même si leur validité 

est essentiellement confinée à un certain niveau et à ses suppositions impli-

quées” (Idem. p. 11). Schutz introduit ici une corrélation “contrôlée” entre les 

validités épistémiques et les intérêts pratiques correspondants aux points de 

vue et il ouvre la voie vers l’investigation phénoménologique3 du “phénomène 

de la modification” (Ibid.) lui-même.  

La description de la connaissance dans le monde de la vie ordinaire dévoile 

une forme de rationalité qui nous offre des voies pratiques mais consistantes de 

prendre une décision. Mais avant cela, nous allons analyser les ingrédients ba-

siques de la situation de connaissance dans laquelle l’acteur se trouve lui-

même. Son expérience “embrasse les genres les plus hétérogènes de connais-

 

 
alternatifs) et le choix résultant d’elles. À part les questions concernant le choix des fins et celles con-
cernant “l’effort”, où le standard est à peine applicable, il y a peu de difficulté lorsqu’on conçoit l’acteur 
d’une manière analogue au scientiste, dont la connaissance est le déterminant principal de son action 
dans la mesure où sa réalisation concrète se conforme aux attentes de l’observateur qui a, comme le dit 
Pareto, ‘une connaissance plus étendue des circonstances’.  
À partir de ces principes, Parsons a développé sa théorie de “l’acte unité rational” qui est décrit comme 
“une unité concrète des systèmes concrets d’action. C’est une unité à laquelle on arrive, à l’intérieur du 
cadre du schème de l’action générale, par la maximisation  d’une propriété importante des actes unité – 
la rationalité” (1943, 8-9). 
3 Dans le papier en discussion, il préfère néanmoins utiliser la version plus accessible d’une théorie des 
modifications subjectives, à savoir celle de William James.  
 



86 ION COPOERU 

 

 86 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

sance dans un état désordonné et confus. [...] Il y a partout des brèches, in-

termissions, discontinuités. [...] Nous n’avons aucunement une garantie pour la 

sûreté de toutes les assomptions qui gouvernent notre comportement. [...] 

Nous ne sommes pas intérêssés de la “quête de la certitude”. Nous sommes 

satisfaits d’avoir une chance correcte de réaliser notre but sous la main” 

(Idem., 15). Ce n’est pas surprénant alors, que “l’idéal de la connaissance de 

tous les jours n’est pas ni la certitude, ni la probabilité dans un sens mathéma-

tique mais seulement la vraisemblence. (Ibid.) Schutz n’envisage pas ici 

d’éveiller la rationalité idéale-formale, mais de remplacer la naturalité qu’elle 

présuppose et renforce continuellement lorsqu’elle est appliquée aux relations 

sociales et à la typicalité des actions. Ce qui est essentiel dans ce changement 

est que la typicalité peut perdre son apparence de naturalité et être question-

née et même changée dans un moment de réflexion.  

 

Les anticipations des états de choses futurs sont des conjectures sur ce qui est à 

espérer ou à craindre ou au mieux sur ce qu’on peut raisonnablement atteindre. 

Plus tard, lorsque les états de choses anticipés ont pris forme en actualité, nous ne 

disons pas que nos prédictions sont devenues vraies ou ont été prouvées fausses, 

ou que notre hypothèse a été mise à l’épreuve avec succès, mais que nos espoirs 

ont été ou n’ont pas été bien-fondés. La consistance de ce système de connais-

sance n’est pas celle de la loi naturelle, mais celle des séquences typiques et des 

relations (Ibid.) 

 

Par l’introduction du motif pratique dans le raisonnement, Schutz souligne 

les coordonnées basiques d’une pratique de la rationalité. Elles incluent la rai-

sonabilité, la délibération, le projet (planning), la prédiction, la vraisemblance 

et le choix parmi deux ou plusieurs moyens (Idem, 16-20). Mais la plus impor-

tante pré-condition de cette pratique est la substitution, c’est-à-dire la capacité 

de l’individu de “se décider (make up his mind) et de se remplacer lui-même 

comme centre de son monde par un autre être animé [...]” (Idem., 20)4.  

La phénoménologie de Schutz a la capacité de rendre les lois, normes, or-

donnances, etc. plus “familières”. Si nous développons l’idée de Schutz à 

l’égard de la réciprocité des perspectives, nous découvrons que les normes et 

 

 
4 Dans ce texte Schutz se réfère lui-même au type idéal de “l’observateur », mais en anticipant la deu-
xième section de mon papier, je remarque que nous pouvons facillement le remplacer par toute autre 
personne qui incarne un point de vue “objectif » (un juge, par exemple).   
 



LA RAISON EN TANT QUE PRATIQUE SUBJECTIVE 87 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 87 
 

les lois sont plus que leur sens objectif ne l’indique, qu’elles sont aussi des 

perspectives subjectives. Pour Schutz, la liberté consiste dans la possibilité 

d’arracher notre masque, de laisser tomber le rôle, en ré-ordonnant nos orien-

tations dans le monde social. Il nous invite de continuer à être sujets, c’est-à-

dire des centres d’activités spontanées, et acteurs (Schutz 1943, 20-21). 

Schutz met au jour le niveau pratique des échanges entre individus. De 

même, il nous empêche d’accepter des situations et des événements qui nous 

sont imposés comme pertinents, alors qu’ils ne sont pas connectés aux intérêts 

choisis par nous, qu’ils ne puisent pas dans des actes à notre discrétion, et 

qu’ils doivent être pris tels qu’ils sont, sans que nous ayons le pouvoir de les 

modifier par le biais de nos activités spontanées, sauf par la transformation de 

pertinences imposées dans des pertinences intrinsèques. Tandis que cela reste 

inaccompli, nous ne considérons pas les pertinences imposées comme étant 

connectées à nos fins choisies spontanément. Parce qu’elles nous sont impo-

sées, elles restent “non-clarifiées et plutôt incompréhensibles” (Schutz 1946, 

127).  

Schutz argumente d’une manière convaincante que les pertinences impo-

sées se révèlent elles-mêmes dans une analyse phénoménologique en tant que 

sédiments des actes d’expérience précendents – mes propres actes, ainsi que 

ceux des autres – qui sont socialement approuvées. Ce n’est pas la rigueur de 

la rationalité formelle qui façonne le destin de l’homme dans les temps mo-

dernes, mais bien le tournant vers ses pouvoirs subjectifs et l’accroissement de 

sa capacité de prendre des décisions raisonables.  

 

 

3. LA RECONSTRUCTION PRATIQUE-HERMENEUTIQUE DE LA LOI 

 

La loi généralise, réduit, mesure, et fonctionne dans un cadre binaire de 

culpabilité et innocence. Il lui manque la patience et les ressources pour impli-

quer (engage) dans son réflexion les nuances des particuliers concrets (Smith, 

2009, 2). Dès le début, la phénoménologie a adopté une attitude critique en-

vers des formes variées de positivisme et de leurs expressions dans la vie mo-

derne. (Ibid.) Pourtant, l’approche phénoménologique a été jusqu’à maintenant 

minée par une ambivalence : d’une part, elle reconnaît le caractère de sens 

subjectif du monde social “objectif” et fournit les prémises pour une critique de 



88 ION COPOERU 

 

 88 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

toute sorte de formalisme et instrumentalisme ; d’autre part, elle suit l’intérêt 

dans une région de la constitution (pré-réflexive) des objets sociaux qui se pose 

elle-même comme prévalente normativement et finalement non-questionable. 

Par le biais d’un possible blocage du processus constitutif des impératifs dans la 

vie sociale, la phénoménologie n’a pas offert des garanties suffisantes ni contre 

le décisionisme, ni contre le conformisme moral ou légal. Par conséquent, elle 

n’a pas été efficace en ce qui concerne la tâche de résoudre la crise de sens qui 

a formé l’arrière-plan de la pratique répandue du positivisme qu’on peut ren-

contrer dans plusieurs apects de la vie moderne, spécialement dans des pra-

tiques légales et politiques.    

C’est pourquoi aujourd’hui la tâche de la phénoménologie devrait être en-

cadrée dans les termes de sa possible contribution à la reconstruction du sens 

de la loi dans la société moderne. L’auteur mentionné plus haut dresse la carte 

de quelques lieux où la philosophie continentale rencontre la théorie et la pra-

tique de la loi, parmi lesquels les plus importantes sont la réflexion sur des par-

ticuliers concrèts et les théories de l’altérité. Je pense, pourtant, que les noeuds 

par où la phénoménologie peut infiltrer et transformer des pratiques de la loi et 

légales sont encore très largement ignorés. Il me semble que la phénoménolo-

gie comme pratique analytique soit particulièrement bien douée pour secouer 

l’apparence de la conviction absolue qui règne sur toute sorte de procédures 

impersonnelles, dont celles judiciaires sont exemplaires. Spécialement, 

l’originale phénoménologie du comportement (social) humain d’Alfred Schutz 

semble bien adaptée à la tâche de décrire des pratiques dans une société dé-

terminée et d’adresser ainsi les conséquences pratiques des actions dans une 

manière qui les rende transparente aux acteurs sociaux et susceptible de chan-

gement.  

Dans la société moderne, les activités professionnelles sont dévenues hau-

tement spécialisées et codifiées et leur contenu consiste au fond dans des 

règles explicites appliquées de façon impersonnelle. La montée de l’efficacité 

bureaucratique a transformé la vie professionnelle dans une série d’actes quasi-

mécaniques et tend à éliminer toute référence à ce que Max Weber a appelé “la 

rationalité-valeur”. En conséquence, elle tend à évacuer toute référence aux 

valeurs personnelles ou substantielles que le professionnel assume. Probable-

ment, il n’y a aucune autre profession que celle légale où le positivisme soit 

dévenu une doctrine à part entière et une sorte d’idéologie professionnelle ; il 



LA RAISON EN TANT QUE PRATIQUE SUBJECTIVE 89 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 89 
 

s’est donc profondément incrusté dans les pratiques courantes.5 Un diagnostic 

du judiciaire dans les sociétés contemporaines démocratiques ou engagées 

dans un processus de démocratisation ne peut faire autre chose que présenter 

une énorme série de symptômes négatifs, allant de contraintes formelles ineffi-

caces de l’État administratif jusqu’aux pressions informelles et illégitimes. For-

malisme, légalisme (la loi en tant que dépôt autonome de principes justes) et la 

rhétorique morale sont largement répandus, pour n’en mentionner l’ennui et la 

bureaucratie comme traits du sytème qui sont encore tous très proéminents6.  

Est-il toujours possible d’induire quelques “valeurs” de base dans un 

système adminstratif aux allures d’une machine bureaucratique? Peut-on 

imaginer les lois autrement que comme mûrs et barrières? Est-ce que la loi 

peut procéder d’une façon qui fasse place aux valeurs morales véritables? La 

phénoménologie peut répondre affirmativement à ces questions par une ré-

configuration du champ des pratiques normatives de telle sorte qu’elle limite les 

effets et l’influence du positivisme.    

La non-coïncidence du subjectif-objectif, tout aussi que la dialectique subja-

cente et compliquée du sens subjectif et objectif, non seulement serve à réen-

cadrer la question de principes de la normativité, mais, de même, mais aussi à 

surmonter le positivisme légal et politique. La tradition positiviste fait preuve 

d’aversion motivée politiquement envers toute investigation concernant la na-

ture “subjective” et envers les voies spécifiques du fonctionnement de la loi. À 

partir des anées 1960, l’explication de la décision des juges a pris une place 

centrale dans la description des voies du fonctionnement de la loi et a été inté-

grée dans la théorie générale de la normativité. La nouvelle question de base 

était si les juges devraient adopter une compréhension vide, instrumentale de 

la légalité et de l’autorité de la loi ou bien une vision de principe sur la légalité. 

Les pratiques normatives contemporaines, spécialement celles légales, 

s’efforcent d’intégrer à la fois les valeurs et les fins afin de faire avec les exi-

gences d’une société multi-différenciée. Dorénavant, la loi ne peut plus être 

visée en tant qu’objet en lui-même, en tant qu’objet purement épistémique; 

elle est un objet qui se définit lui-même par se conséquences pratiques, tout 

 

 
5 Une discussion sur le positivisme pratique dans les professions légales, peut être trouvée in Copoeru 
2008a. 
6 Pour une analyse du judiciaire dans le contexte de la transition démocratique dans la Roumanie post-
1989, voir Copoeru 2008b. 



90 ION COPOERU 

 

 90 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

comme par les manières du raisonnement et par les types de rationalité qu’elle 

présuppose lorsqu’elle est mise au travail. Quand nous nous occupons de 

normes et de lois, nous devrions renoncer à la perspective qui consiste dans 

l’application des règles aux faits, et nous devrions en adopter une autre, carac-

térisée par la prise de décision et par la quête de possibles solutions. Cela en-

traîne un changement important dans le sens de la loi, à savoir un changement 

du sens épistémique de la loi avec son sens pragmatique.  

Mais comment est-il possible d’intégrer dans le noyau du raisonnement lé-

gal (normatif) des références à des fins et buts sans porter préjudice à 

l’objectivité du raisonnement lui-même? Et est-ce qu’il est possible d’intégrer 

dans la structure de la loi quelque chose qui lui soit extérieur sans démonter la 

loi elle-même? 

Selon l’approche shutzienne, les lois ont non seulement un sens objectif, 

mais primairement elles sont des perspectives subjectives. La phénoménologie 

de Schutz a sans doute la capacité de rendre les lois, normes, ordonnances, 

etc., plus “familières”. Mais, elles sont en même temps le produit d’un sujet, 

plus précisément, d’un sujet libre en tant que centre d’activité spontannée et en 

tant qu’acteur social (Schutz 1996a, p. 20-21). 

Le juge fait face souvent à l’abysse des cadres hétérogènes. Par exemple, 

est-ce que le sentiment que la règle légale “devrait” être interprétée d’une ma-

nière particulière a son origine dans nos intuitions à l’égard de  “l’intention” de 

ceux qui l’ont l’écrit ou bien dans la structure de la conscience légale? (Boyle, 

1991) Il n’y pas d’autre façon de résoudre ce problème que si nous le considé-

rons comme un problème pratique. Dans l’empire pratique nous ne trouvons 

jamais en manque de possibilités. En praticiens, dans le pire des scénarios, 

nous pouvons simplement suivre la routine. Or, le juge peut adopter une forme 

de rationalité pratique ou provisoire et peut renoncer à l’idée de juger sur la 

base de schèmes universaux,  non-questionables. Quoi qu’il en soit, selon 

Schutz, le transfert des schèmes de la rationalité formelle qui appartiennent 

aux autres champs de connaissance vers les sphères de la décision pratique 

semble être la pire de toutes les solutions possibles. 

 

 

 



LA RAISON EN TANT QUE PRATIQUE SUBJECTIVE 91 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 91 
 

4. CONCLUSIONS 

 
 

J’ai essayé d’argumenter dans ce papier que l’introduction par Schutz d’un 

motif pragmatique dans l’analyse phénoménologique de la conscience, en-

semble avec la dialectique du sens subjectif et objectif (imposé), sont à même 

de dévoiler une dimension originelle de la normativité, qui nous permet de re-

construire le concept de la loi.  

J’ai posé la question sur comment l’approche phénoménologique schut-

zienne envers la normativité et la rationalité, présentée sommairement dans ce 

papier, peut s’avérer utile dans la reconstruction du sens de la loi.  

Alfred Schutz n’a jamais été dépassé en ce qui concerne ses efforts analy-

tiques de mettre au jour le rôle du sens “subjectif” dans le monde socio-

culturel. Il nous offre des modalités non seulement de comprendre ce que signi-

fie une pratique commune de la construction du sens social, mais aussi de la 

provoquer de l’intérieur du point de vue des opérations “subjectives”. Ainsi, la 

dé-naturalisation des phénomènes sociaux, que Schutz réalise avec succès, 

fournit au chercheur les outils nécessaires à aborder les pratiques légales et les 

fictions correspondantes qu’elles ont engendré. Le discours de la loi doit être 

complété non seulement par une phénoménologie critique, mais aussi par une 

phénoménologie reconstructive.  

Le geste de donner à la subjectivité (transcendentale ou non) une place 

centrale dans la reconstruction phénoménologique constitutive  des pratiques 

légales nous conduit à la réconnaissance “d’un doute au sein du sens” (Kennedy 

1997, 177) et nous permet de considérer le problème de la dédifférentiation 

(Schlag 2009) et du positivisme pratique dans le monde moderne.  

  

 

BIBLIOGRAPHIE 

BARBER, M. (2004): The Participating Citizen: A Biography of Alfred Schutz. Albany: State 

University of New York Press. 

BOYLE, J. "Is Subjectivity Possible - The Post-Modern Subject in Legal Theory" (1991). Duke 

Law Faculty Scholarship. Paper 620.  

COPOERU, I. (2008a): “A Schutzian Perspective on the Phenomenology of Law in the Context 

of Positivistic Practices.” In Human Studies 31/3. (2008), pp. 269-277 



92 ION COPOERU 

 

 92 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

― (2008b). “Gibt es Raum für Ethik? Implementation richterlicher und 

staatsanwaltschaftlicher Diskursethik in Rumänien.” In Kritische Vierteljahresschrift für 

Gesetzgebung und Rechtswissenschaft. 4/2008, pp. 468-474 

GABEL, P. (1980): “Reification in Legal Reasoning”, Research in Law and Sociology, vol. 3, 

pp. 25-51 (Toronto: University Press) 

― (1984). The Phenomenology of Rights-Consciousness and the Past of the Withdrawn 

Selves, Texas Law Review, pp. 1563-1577 

KENNEDY, ennedy, D. (1997): A Critique of Adjudication (fin de siècle). Harvard University 

Press, 1997 

KRESS, K (1992): “Legal Indeterminacy and Legitimacy”, in: Gregory Leyh (Ed.), Legal her-

meneutics: history, theory, and practice , University of California Press, Berkeley and 

Los Angeles, 1992, pp. 200-218 

LEYH, G. (2009): Legal Education and the Public Life, in: Gregory Leyh (Ed.), Legal herme-

neutics: history, theory, and practice , University of California Press, Berkeley and Los 

Angeles, 1992, pp. 269-298 

SCHLAG, P. (2009): “The dedifferentiation problem.” In Continental Philosophy Review,  

(2009) 42, pp. 35-62 

SCHUTZ, A. (1928): “Toward a Viable Sociology.” In Alfred Schutz, Collected Papers, vol. IV, 

H. Wagner, G. Psathas, & F. Kersten (Eds.), Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 

76-83 

― (1932): “The dimensions of the social world”. In Alfred Schutz, Collected Papers, vol. II, 

A. Brodersen (Ed.), (pp. 20-62). The Hague: Martinus Nijhoff 

― (1943): “The Problem of Rationality in the Social World. A Lecture Delivered at the Faculty 

Club of Harvard University on April 13th/1940.”  In Alfred Schutz, Collected Papers, 

vol. IV, H. Wagner, G. Psathas, & F. Kersten (Eds.), Dordrecht: Kluwer Academic Pub-

lishers,  6-24 

― (1946): “The Well-Informed Citizen: An Essay on the Social Distribution of Knowledge” In 

Alfred Schutz, Collected Papers, vol. II, Studies in Social Theory, edited by 

A. Brodersen, The Hague: Martinus Nijhoff, 1964 

― (1952): “Gnosticism and Orthodoxy: Contrasts in Fundamental Metaphysical and Theolog-

ical Positions.” In Alfred Schutz, Collected Papers, vol. IV, H. Wagner, G. Psathas, & F. 

Kersten (Eds.), Dordrecht: Kluwer Academic Publishers,  221-233 

― (1964a) “Equality and the meaning structure of the social world.” In Alfred Schutz, col-

lected papers, vol. II: Studies in social theory. A. Brodersen (Ed.),. The Hague: 

Martinus Nijhoff,  226-273 

― (1964b): “Some equivocations in the notion of responsibility.” In Alfred Schutz, collected 

papers, vol. II: Studies in social theory. A. Brodersen (Ed.), The Hague: Martinus 

Nijhoff,  274-276 

― (1978): “Parsons’ theory of social action: A critical review by Alfred Schutz.” In Theory of 

Social Action, R. H. Grathoff (Ed.), Bloomington: Indiana University Press, 1978, 8-60 

SMITH, N. (2009): “Introduction.” In Continental Philosophy Review, (2009) 42:1-4. 



Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y vida, 93-118. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 

 

 

 

 

VERITÀ E LIBERTÀ COME FONDAMENTI   

DEL CIRCOLO FENOMENOLOGICO 

 

LA VERDAD Y LA LIBERTAD COMO FUNDAMENTOS 

DEL CÍRCULO FENOMENOLÓGICO 

 

Renato Cristin 

Grupo de Estudios Fenomenológicos-Universidad de Trieste/ 
Università degli studi di Trieste, Italia 

cristin@units.it   

 
 
 

Sintesi: Il tema principale del saggio è 
un’interpretazione del metodo fenomenologico 
che, focalizzando la questione dell’identità, ne 
mette in evidenza il lato trascendentale ed ego-
logico. L’obiettivo è il recupero dell’idea di filoso-
fia come scienza rigorosa e il conseguente ritorno 
alla centralità del soggetto fenomenologico-
trascendentale.  

Viene introdotto il concetto di circolo fenome-
nologico, con il quale si intende indicare la ricor-
sività della riduzione e la necessità di restare in 
essa, per mantenere il livello fenomenologico 
dell’esperienza e della conoscenza.  Si tratta di 
una circolarità virtuosa, non solo perché è pro-
duttiva, ma anche perché procede attraverso una 
costante messa fra parentesi dei risultati e una 
continua riapertura degli orizzonti. Il circolo fe-
nomenologico è un continuo campo di rimandi, 
caratteristico anche della correlazione noetico-
noematica, tra l’io e il mondo, tra la libertà de-
ll’atteggiamento e la verità dell’evidenza, un 
campo polarizzato i cui elementi si relazionano 
incessantemente e dal quale l’io esce con 
l’obiettivo però di farvi ritorno. L’io trascendenta-
le  dev’essere libero di compiere questo ritorno a 
se stesso, perché dentro di sé risiede la verità. 
Questa circolarità è dunque generatrice di libertà 
per quanto riguarda l’esercizio del metodo del 

“vedere fenomenologico”, e portatrice di verità 
per quanto riguarda l’esito del metodo stesso.  

Viene sottolineato come l’aspirazione feno-
menologica a “vivere nella verità” sia uno sforzo 
per ricostituire quella verità fluente rappresenta-
ta dalla vita della soggettività nel terreno del 
mondo-della-vita. L’epoché, in quanto “totale 
rivolgimento esistenziale”, diventa il perno di uno 
stile di vita rivolto alla verità. Per  la  fenomeno-
logia,  vivere  nella  verità  vuol dire  vivere  
nella libertà, perché se la verità scaturisce  
dall’epoché,  e se  quest ’ultima  si realizza come 

 Resumen: El tema principal del paper es una 
interpretación del método fenomenológico 
que, enfocando la cuestión de la identidad, 
pone en evidencia su dimensión trascendental 
y egológica. El objetivo es el rescate de la idea 
husserliana de filosofía como ciencia rigurosa 
o estricta y el consiguiente regreso a la cen-
tralidad del sujeto fenomenológico-
trascendental. 

Se introduce el concepto de círculo feno-
menológico, que alude a la recursividad de la 
reducción y la necesidad de permanecer en 
ella, para mantener el nivel fenomenológico 
de la experiencia y del conocimiento. Se trata 
de una circularidad virtuosa, no sólo porque es 
productiva, sino porque avanza a través de 
una constante puesta entre paréntesis de los 
resultados y una continua reapertura de los 
horizontes. El círculo fenomenológico es un 
infinito campo de rebotes referenciales –
propio en primer lugar de la correlación noéti-
co-noemática– entre el ego y el mundo, entre 
la libertad de la actitud y la verdad de la evi-
dencia, un campo polarizado cuyas partes se 
relacionan incesantemente y del cual el ego 
sale (o se expone) pero con el objetivo de 
volver a entrar. El ego trascendental debe ser 
libre de cumplir este retorno a sí mismo, por-

que dentro de sí reside la verdad. Esta circula-
ridad es entonces generadora de libertad por 
lo que se refiere al ejercicio del método del 
“mirar fenomenológico”, y portadora de ver-
dad por lo que se refiere al resultado del 
método mismo.  

Se subraya la aspiración fenomenológica a 
“vivir en la verdad” como esfuerzo que se 
propone reconstruir esa verdad fluyente cons-
tituida por la vida de la subjetividad en el 
terreno del mundo de la vida. La epoché,     
en  tanto  “total  transformación  existencial”, 

mailto:cristin@units.it


94 RENATO CRISTIN 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

 

“sguardo veramente libero”, allora la verità non è 
solo legata alla libertà, ma ne è anche dipenden-
te. 

Si sostiene qui che la soggettività fenomeno-
logico-trascendentale rappresenta la chiave per 
una svolta rispetto alla situazione culturale at-
tuale, nella quale il concetto di “io” è diventato 
uno dei principali bersagli critici. Viene mostrato 
come la soggettività sia collegata al metodo: 
infatti, annota Husserl in un manoscritto del 

1924, “la soggettività è il mio tema, ed è un 
tema puro e in sé conchiuso, indipendente. Mos-
trare che e come ciò sia possibile è il compito 
della descrizione del metodo della riduzione fe-
nomenologica.  Il “tema” di Husserl è dunque il 
suo compito filosofico e la sua missione esisten-
ziale.  

Da qui si può interpretare anche la fenome-
nologia dell’intersoggettività sul piano storico-
fattuale: la teoria fenomenologica dell’esperienza 
dell’estraneo non va confusa con i problemi della 
multiculturalità né tanto meno con le retoriche 
dell’alterità, ma è un’istanza che ripropone oggi 
l’antica questione della filosofia che si determina 
come ethos della theoria e quindi come “ragione 
pratica”, un’istanza che rimette al centro de-
ll’attenzione quel fondamento che rischia di an-
dare perduto nell’anonimato della tecnoscienza e 
nell’indistinto di una forma culturale globalizzata 
e globalizzante, un’istanza che richiama tutti noi 
a ritornare a ciò che Husserl chiamerebbe la 
costituzione originaria di senso della civiltà euro-
pea. 

 se vuelve el perno de un estilo de vida orien-
tado hacia a la verdad. Para la fenomenología, 
vivir en la verdad quiere decir vivir en la liber-
tad, porque si la verdad surge de la epoché, y 
si esta última se realiza como “mirada verda-
deramente libre”, entonces la verdad no está 
sólo ligada a la libertad, sino que resulta de-
pendiente de ella.  

Se sostiene que la subjetividad fenome-
nológico-trascendental representa la clave 

para un viraje respecto de la situación cultural 
que prevalece en la actualidad, en la cual el 
concepto de “yo” se ha vuelto uno de los prin-
cipales blancos de crítica. Se muestra aquí la 
radicalidad del nexo entre la subjetividad y el 
método. En un manuscrito de 1924 Husserl 
efectivamente anota: “la subjetividad es mi 
tema, y es un tema puro y en sí completo, 
independiente. Mostrar que ello es posible y 
de qué manera, es el cometido de la descrip-
ción del método de la reducción fenomenoló-
gica”. El “tema” de Husserl es por lo tanto su 
cometido filosófico y su misión existencial.  

A partir de aquí es posible interpretar 
también la fenomenología de la intersubjetivi-
dad a nivel histórico-fáctico: la teoría fenome-
nológica de la experiencia del extraño no debe 
ser confundida con los problemas de la multi-
culturalidad ni, menos aún, con las retóricas 
de la alteridad, sino que es una instancia que 
vuelve nuevamente actual la antigua cuestión 
de la filosofía que se determina como ethos de 
la theoria y por ende como “razón práctica”, 
una instancia que vuelve a poner al centro de 
nuestra atención ese fundamento que corría el 
riesgo de perderse en el anonimato de la 
tecnociencia y en lo indistinto de una forma 
cultural globalizada y globalizante, una instan-
cia que reclama un retorno, de parte de todos 
nosotros, a lo que Husserl llamaría la constitu-
ción originaria de sentido de la civilización 
europea. 
 
 

Parole Chiave:  Libertà, verità, circolarità 
fenomenologica, soggettività trascendentale, 
identità personale, tradizione europea. 

 Palabras clave: Libertad, verdad, circulari-
dad fenomenológica, subjetividad trascenden-
tal, identidad personal, tradición europea. 
 

 

 

 

Su invito dell’amico Agustín Serrano de Haro, pubblico questo testo in 

lingua italiana all’interno di un volume che raccoglie atti di un congresso 

fenomenologico internazionale che si è svolto nelle principali lingue di diffusione 

della filosofia oggi, dall’inglese al tedesco, dallo spagnolo al francese. Il legame 

tra fenomenologia e ambito culturale italiano è un fatto ormai consolidato nella 

filosofia attuale ed è uno dei molti elementi che compongono l’ampia e 

variegata storia della fenomenologia. Perciò, proporre qui all’attenzione dei 



VERITÀ E LIBERTÀ COME FONDAMENTI DEL CIRCOLO FFENOMENOLOGICO 95 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida.   
 

fenomenologi e dei lettori in generale un testo in italiano vuole essere, da un 

lato, un implicito riferimento alla tradizione fenomenologica italiana e, dall’altro 

lato, un rinvio sia alla forma linguistica sia, sulla base della teoria 

fenomenologica dell’identità, alla peculiarità spirituale del pensiero filosofico 

italiano, che tuttavia, per evidenti motivi, non potremo qui analizzare1.  

Nel panorama di questo inizio di secolo, la filosofia sembra stretta in una 

morsa che ha come ganasce da un lato il campo, in sé molto differenziato, della 

cosiddetta filosofia analitica e dall’altro quello, altrettanto variegato, della 

cosiddetta filosofia postmodernistica e decostruzionistica. In questo bloccaggio, 

che io vedo simile a quella che Allan Bloom chiamò la “chiusura della mente”, 

non più solo americana ma oggi anche europea, e che sul piano sociale 

corrisponde alla tenaglia i cui apici contrapposti sono da un lato la tecnoscienza 

iperspecialistica e dall’altro la ciarlataneria diffusa, alla corrente ermeneutica è 

lasciato uno spazio perché viene recuperata in svariati modi all’interno del 

grande settore che per semplificare chiamiamo decostruzionistico, mentre il 

pensiero fenomenologico, che nella sua autenticità husserliana non è 

assimilabile a nessuna di quelle due ampie prospettive, resta schiacciato e 

confinato ai margini della scena, considerato tutt’al più come una testimonianza 

di principio o come un reperto storico.  

Attivare il potenziale filosofico e culturale della fenomenologia non è però 

un’operazione difensiva o un tentativo di mera salvaguardia, che in tal caso 

legittimerebbe, sia pure a rovescio, la tendenza a confinare il pensiero 

husserliano nel mausoleo filosofico del XX secolo, bensì può costituire un fattore 

di radicale cambiamento nel panorama attuale e dare vita così a una vera e 

propria svolta di pensiero, in grado di produrre una rigenerazione dell’intero 

panorama del pensiero contemporaneo. Le pagine che seguono operano dunque 

nello spirito di questa riattivazione, che si manifesta già da molto tempo in tutti 

i continenti, e si concentrano, tematicamente, su un’interpretazione del metodo 

fenomenologico che, focalizzando la questione dell’identità, ne mette in 

evidenza il lato trascendentale ed egologico.  

 

 
1 Il presente testo sviluppa alcuni temi contenuti nel mio articolo La rivoluzione husserliana: dal cogito 
cartesiano all’io trascendentale, in V. Cappelletti, R. Cristin (cur.), Filosofia come scienza rigorosa, 
Rubbettino, Soveria Mannelli, 2012, pp. 93-104. Le citazioni sono in traduzione italiana, mentre il rinvio 
alle pagine dei testi si riferisce all’edizione originale.  



96 RENATO CRISTIN 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

Il fenomenologo, dice Husserl, “non trae in generale alcun giudizio dai meri 

concetti verbali, ma affonda lo sguardo nei fenomeni che il linguaggio evoca con 

le parole corrispondenti, s’immerge nei fenomeni che costituiscono la 

realizzazione pienamente intuitiva dei concetti di esperienza, dei concetti 

matematici, ecc.” (Philosophie als strenge Wissenschaft, “Logos”, I, 1910-1911, 

pp. 306 sgg.). Questa proposizione dice molte cose, e di queste una in 

particolare prendiamo come perno della nostra interpretazione: la 

fenomenologia “non vuole accontentarsi di pure e semplici parole”, come 

Husserl scrive già nelle Logische Untersuchungen, ma cerca le cose, in quanto 

essenza delle parole, cercando il senso delle parole.  

Proprio perché fondata su un atteggiamento opposto a quello che Husserl 

definisce ingenuo, scientifico e naturalistico, la fenomenologia tenta di ridurre 

tutte le manifestazioni a fenomeni di coscienza. Questo tentativo inizia con un 

invito che al tempo stesso è anche un monito per la direzione della ricerca: zu 

den Sachen selbst, alle cose stesse. Ma proprio perché non è un richiamo né al 

realismo, considerato un’ingenuità filosofica, né all’idealismo di una conoscenza 

puramente intellettuale, andare alle cose stesse significa guardare le cose 

nell’ottica della riduzione. Le cose non sono unità isolate e enucleabili dal loro 

intorno. Ciò che determina la rilevazione della cosa e il suo manifestarsi come 

cosa stessa è il suo rapporto con l’orizzonte. L’orizzonte, che abbraccia le cose e 

le loro relazioni reali e possibili, è formato dalla correlazione noetico-noematica 

che circonda ogni singola cosa e il loro insieme. Tale correlazione diventa 

universale quando riguarda l’orizzonte del mondo in generale, ed è costituita 

dal rapporto fra coscienza intenzionale e mondo, sia esterno che interno. Le 

cose in senso fenomenologico, in quanto cioè “cose stesse”, sono dunque 

soltanto all’interno di un orizzonte di relazioni.  

La fenomenologia vuole perciò essere una nuova critica dell’esperienza e, di 

conseguenza, un tentativo di rifondare la filosofia su nuove basi, che io 

sintetizzerei nel seguente schema dei fondamenti: il fondamento ontologico è la 

soggettività trascendentale con i suoi Erlebnisse intenzionali di coscienza; il 

fondamento gnoseologico è la critica fenomenologica della ragione; il 

fondamento metodologico è la riduzione fenomenologico-trascendentale; il 

fondamento operativo è l’intuizione eidetica; il fondamento teleologico è la 

donazione fenomenologica di senso come costituzione del mondo.  



VERITÀ E LIBERTÀ COME FONDAMENTI DEL CIRCOLO FFENOMENOLOGICO 97 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida.   
 

Fermandoci dunque al fondamento metodologico, possiamo dire che il 

metodo fenomenologico mira a una conoscenza non meramente oggettiva né 

meramente soggettiva, ma basata su entrambi i poli della correlazione. Il 

“soggettivismo radicale” husserliano resta cioè sempre fenomenologico, legato 

cioè a un continuo doppio feedback tra la coscienza e le cose, in cui si 

manifesta l’istanza dinamico-genealogica del metodo fenomenologico, che esige 

che la correlazione si inserisca in tutte le pieghe del processo critico di 

conoscenza, esibendo il nucleo eidetico delle cose all’interno del flusso 

incessante che le avvolge.  

Per capire subito che qui non c’è spazio per realismo e oggettivismo, basta 

ricordare come le cose appaiono allo sguardo fenomenologico: un ininterrotto 

reticolo di relazioni all’interno di un infinito intersecarsi di orizzonti intenzionali. 

Ed è per questa ragione che il metodo fenomenologico, nella sua ricerca della 

verità, segue la natura delle cose. Infatti, la verità si manifesta solo 

nell’evidenza, e l’evidenza viene dall’intuizione originaria immediata dell’io, ma 

poiché l’evidenza non si costruisce “a partire dalla verità in sé, ingenuamente 

presupposta”, nell’evidenza si manifesta una verità in continua interazione con 

gli orizzonti intuitivi dell’evidenza stessa. La verità consiste dunque 

nell’interazione (fra soggetto e mondo) e nell’iterazione (delle riduzioni); è 

“un’idea che si situa all’infinito”. La fenomenologia mostra che la verità sta 

nell’evidenza, ma arriva a ciò dopo un percorso di intuizione d’orizzonte, che 

resta fedele all’”intuizione pura […] come un carattere permanente 

fondamentale nel metodo”. La verità viene così ad incarnarsi nel soggetto 

leibhaftig e trascendentale, perché “si possiede la verità in un’intenzionalità 

vivente (questo è qui il significato della sua evidenza)” (Formale und 

transzendentale Logik, § 105). 

La donazione fenomenologica di senso, portando al linguaggio l’intuizione, è 

perciò non solo una attribuzione gnoseologica ma anche una donazione 

ontologica, sia pure in senso lato. Il conferimento di senso (Sinngebung) si 

svolge quindi in una stretta relazione con l’itinerario intuitivo, con la visione 

(Sehen, Schauen) delle cose in quanto cose stesse. Sulla visione è fondata 

l’intera esperienza del metodo fenomenologico: “si tratta di vedere, solo di 

vedere”, raccomanda Husserl. Per il fenomenologo la visione è tutto, e lo 

sguardo deve penetrare in profondità, perché “nel profondo giacciono le 

oscurità e nelle oscurità i problemi” (Die Idee der Phänomenologie, 10). 



98 RENATO CRISTIN 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

Guardare, dunque. Ma come? Qui la questione del metodo, con le sue esigenze 

e le sue necessarie restrizioni e prescrizioni, diventa fondamentale. Il primo e 

principale sforzo consiste nel ricondurre e ridurre le oggettualità trascendenti e 

quindi il mondo stesso alla loro fenomenicità, e a tematizzare la nostra 

coscienza in quanto luogo finale di tale riconduzione. E’ al suo interno, 

all’interno del nostro io che dobbiamo cercare i modi per “imparare a vedere”, 

perché “nessuno può regalarci il metodo”. Si tratta di fare filosofia partendo 

“dal basso”, di evitare le conoscenze già acquisite e iniziare da un punto zero 

gnoseologico.  

A ciò è connessa la necessità di eliminare i pregiudizi, poiché se bisogna 

che “ciascuno veda con i propri occhi”, è altrettanto necessario “non falsare, 

sotto l’influsso di pregiudizi, ciò che si è visto” (Philosophie als strenge 

Wissenschaft, p. 338). Il procedere metodico della fenomenologia appare senza 

dubbio “innaturale” a chi segua la tendenza scientifica oggettiva e il senso 

filosofico comune. Infatti, come scrive Husserl in Ideen I, “la difficoltà di 

comprendere l’essenza della fenomenologia […] si deve alla necessità di 

assumere un atteggiamento completamente diverso da quelli che ci sono 

naturali nell’esperienza e nel pensiero”. La visione fenomenologica è dunque 

una forzatura del modo consueto con cui viene esercitato il vedere sia 

nell’esperienza della vita quotidiana che in quella scientifica in senso stretto. 

Per Husserl visione significa riduzione, epoché, sospensione di ogni significato di 

ciò che viene visto, e questa neutralizzazione è certamente un passo non-

naturale.  

Ed è a partire da qui che si sviluppa la riduzione, considerata da Husserl 

come “una totale trasformazione personale”, come “la più grande rivoluzione 

esistenziale che sia concessa all’umanità come tale” (Krisis, § 35), la quale 

renderebbe possibile “un mutamento radicale di tutta l’umanità” (Krisis, § 40). 

Parole altisonanti, la cui motivazione e finalità sono però tutt’altro che 

retoriche: il piccolo passo dell’epoché, connesso a questioni di metodo, non è 

un semplice principio teoretico e, pur non essendo affatto un precetto morale, 

investe anche la sfera pratica dell’esistenza umana, configurandosi come una 

totale trasformazione della prospettiva del soggetto che l’ha esercitata.  

L’epoché non può essere eseguita a comando, e tuttavia può esserci una 

sorta di introduzione alla riduzione. L’intera opera husserliana è un tentativo di 

trasmettere il significato e le modalità della riduzione, e al tempo stesso è la 



VERITÀ E LIBERTÀ COME FONDAMENTI DEL CIRCOLO FFENOMENOLOGICO 99 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida.   
 

testimonianza che questa può avvenire solo nell’assoluta autoriflessione dell’io. 

La riduzione è un processo infinito che ha origine nell’io, ma che al tempo 

stesso nasce dall’io quando egli inizia ad esercitarla.  

C’è quindi una sorta di doppio fondo della riduzione, un doppio statuto che 

afferma: il lavoro filosofico autentico inizia solo con la riduzione 

fenomenologica, ma “già le riflessioni preparatorie sono compiute in questo 

spirito. Queste riflessioni sono già di ordine fenomenologico, anche se 

inconsapevoli” (Nachwort zu den “Ideen”, § 5). Epoché significa libertà: solo 

grazie alla riduzione l’io fenomenologico diventa libero, ma egli può arrivare alla 

riduzione solo se si è, almeno inizialmente, liberato. Epoché significa decisione, 

ma nel duplice senso dell’espressione: essa produce una decisione, ma è anche 

un prodotto di decisione.  

Nell’epoché il soggetto si dis-interessa di tutte le attività, cognizioni, valori, 

significati del mondo, per concentrarsi soltanto sulla propria coscienza 

nell’epoché verso se stessa. Da questa esclusione degli interessi emerge il 

senso trascendentale della riduzione, che è frutto di una decisione continua e 

iterata, e che perciò “va intesa come un atteggiamento abituale a cui ci si deve 

decidere una volta per tutte. Quindi essa non è affatto un atto transitorio che 

può essere ripetuto ma che rimane isolato e casuale”. Essa “pone sì fuori gioco 

tutti gli altri interessi, ma non rinuncia al suo modo d’essere in quanto modo 

d’essere nostro […] quasi che noi rinunciassimo a questi interessi o dubitassimo 

del loro ulteriore sussistere” (Krisis, § 40).  

A questa duplicazione potenzialmente infinita della riduzione va collegato il 

significato della “fenomenologia della fenomenologia” a cui accenna Husserl 

nelle Meditazioni cartesiane quando pone il compito di un “essenziale 

riferimento retrospettivo della fenomenologia a se stessa”, che rappresenta “la 

problematica ulteriore e ultima della fenomenologia”, cioè “la sua autocritica” 

(Cartesianische Meditationen, § 63), che dovrà essere esercitata 

costantemente, in conformità al carattere critico del metodo. Husserl delinea 

questo sforzo critico secondo un criterio che rimanda costantemente al metodo 

e che ritorna sempre a se stesso, un criterio che potremmo definire esoterico, 

critico e circolare, in quanto con esso l’io penetra fin dentro l’io trascendentale e 

rimane poi vincolato al campo di attrazione referenziale del metodo 

fenomenologico stesso, per evitare una ricaduta in quell’atteggiamento naturale 

che resta, certamente, parte dell’io ma pur sempre la parte dalla quale 



100 RENATO CRISTIN 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

l’atteggiamento fenomenologico prende distanza, applicando qui l’istanza critica 

che è alla base del pensiero fenomenologico stesso.  

Per definire questo aspetto fondamentale del metodo, uso l’espressione 

circolo fenomenologico, rinviando così alla circolarità che si attiva 

nell’ermeneutica e che Heidegger, sviluppato in ciò da Gadamer, ha designato 

come Zirkel des Verstehens. La circolarità del metodo fenomenologico è, al pari 

di quella ermeneutica, una circolarità non-viziosa ossia virtuosa, non solo 

perché è produttiva, ma anche perché procede attraverso una costante messa 

fra parentesi dei risultati  conseguiti e una continua riapertura degli orizzonti. 

Sul rapporto fra atteggiamento naturale e atteggiamento fenomenologico, ossia 

sulla necessità di restare in quest’ultimo pur continuando ad avere, per così 

dire, un piede nel primo, e sulla necessità di risospendere sempre il giudizio 

acquisito, Husserl è chiaro, esplicito e irrevocabile: in quanto fenomenologi 

dobbiamo prefiggerci “una sola cosa, cioè di descrivere fedelmente ad ogni 

passo ciò che dal nostro punto di vista e dopo lo studio più serio effettivamente 

vediamo”, ma “nel medesimo spirito noi vogliamo continuare ad essere i fedeli 

espositori delle formazioni fenomenologiche e d’altra parte conservare l’abito 

della libertà interiore anche nei riguardi delle nostre stesse descrizioni” (Ideen 

I, § 96).  

In vista dell’identificazione dell’io trascendentale e della conoscenza che ne 

risulta, il circolo fenomenologico è un continuo campo di rimandi, caratteristico 

anche della correlazione noetico-noematica, tra l’io e il mondo, tra la libertà 

dell’atteggiamento e la verità dell’evidenza, un campo polarizzato i cui elementi 

si relazionano incessantemente e dal quale l’io esce con l’obiettivo però di farvi 

ritorno, come raccomanda la chiusa delle Meditazioni cartesiane: la 

fenomenologia deve condurre alla perdita del mondo, perché soltanto in 

quest’ultima consiste la condizione di possibilità della riacquisizione del mondo 

nella sua verità. Così, parafrasando sia Husserl sia Agostino, potremmo dire: 

l’io trascendentale deve ritornare a se stesso, dev’essere libero di compiere 

questo ritorno, perché dentro di sé risiede la verità. Ecco: questi sono i 

fondamenti del metodo e al tempo stesso i suoi teoremi.   

Restando dunque in questa circolarità, che è generatrice di libertà per 

quanto riguarda l’esercizio del metodo e portatrice di verità per quanto riguarda 

l’esito del metodo stesso, la fenomenologia deve compiere una reiterazione 

critica dei propri passi, all’interno di una compenetrazione fenomenologica fra 



VERITÀ E LIBERTÀ COME FONDAMENTI DEL CIRCOLO FFENOMENOLOGICO 101 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida.   
 

l’io mondano e l’io trascendentale. La riduzione infatti è sia un atto 

professionale (del fenomenologo in quanto “funzionario dell’umanità filosofica”) 

sia, al tempo stesso, un gesto esistenziale (del fenomenologo in quanto uomo 

esistente qui ed ora, in quanto Dasein, potremmo dire). Ed è soprattutto in 

quest’ultima veste che l’epoché non rappresenta un’acquisizione definitiva, ma 

deve essere costantemente ripetuta e rinnovata, per non ricadere nell’ovvietà 

dell’atteggiamento naturale. Bisogna sempre ritornare sui passi compiuti 

nell’epoché e ripercorrerli continuamente,  immer wieder.  Anche qui, nel cuore 

del metodo, si manifesta l’infinità del sentiero fenomenologico, la sua costante 

riapertura degli orizzonti dati. 

Il problema ora è quello di chiarire il rapporto fra metodo fenomenologico e 

linguaggio dell’intuizione. La fenomenologia, in quanto assolutamente 

indipendente da qualsiasi scienza, si presenta come “dottrina essenziale 

puramente descrittiva delle formazioni immanenti alla coscienza”. Voler essere 

al tempo stesso descrittiva ed eidetica può apparire, da un punto di vista pre- o 

extra-fenomenologico, come una contraddizione nella quale la teoria 

fenomenologica resta fatalmente impigliata: “una eidetica descrittiva non è, in 

linea generale, qualcosa di assurdo?”, si chiede Husserl nel § 71 di Ideen I. Ma 

è proprio questo l’obiettivo husserliano: offrire una scienza eidetica di nuovo 

genere, che riesca a coniugare l’intuizione eidetica con la descrizione 

fenomenologica. E’ “un pregiudizio pericoloso” ritenere che ogni nuova scienza 

eidetica, “e in particolare la nostra fenomenologia trascendentale”, debba avere 

come modello soltanto le scienze eidetiche storicamente date, “come se ci 

potessero essere soltanto scienze eidetiche di un unico tipo metodologico, 

quello dell’esattezza” (Ideen I, § 75). 

Lo scopo non è dunque quello di fare “una matematica dei fenomeni”, ma di 

esprimere in forma descrittiva gli Erlebnisse sia in quanto fenomeni sia nella 

loro struttura essenziale-temporale. A tal fine, la fenomenologia deve per così 

dire muoversi nel campo dell’ibridazione, recuperando e modificando elementi 

provenienti da ambiti eterogenei. Da una parte la descrittività, tipica delle 

scienze naturali e della psicologia (soprattutto quella di tipo diltheyano e 

brentaniano), dall’altra l’eideticità, caratteristica di matematica e geometria. E 

spetta dunque al metodo e al linguaggio fenomenologici dimostrare la 

possibilità di questo connubio.  



102 RENATO CRISTIN 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

Sul piano del metodo, bisogna sottolineare che le scienze eidetiche si 

muovono in un campo di pure essenze ideali e, per mezzo di assiomi, sono in 

grado di sviluppare una teoria puramente deduttiva, ma nello spazio 

fenomenologico la deduzione viene abbandonata in favore di una intuizione che, 

pur restando pura, si fonda sul vedere in quanto tale (nei due snodi della 

percezione e dell’ appercezione). Sul terreno del linguaggio, partendo dal 

presupposto che “in filosofia non si può definire come in matematica”, va 

precisato che il linguaggio della fenomenologia dovrà essere rigoroso ma non 

definitorio, essenziale ma non astratto; e al tempo stesso, per rispondere 

all’esigenza descrittiva, dovrà essere fluido ma non generico, inevitabilmente 

impreciso ma non superficiale, perché “la chiarezza non esclude un certo alone 

di indeterminatezza”. La fenomenologia non può esprimersi con mere definizioni 

“come nelle scienze esatte”, e coloro che lo esigono “non hanno ancora 

afferrato l’essenza della fenomenologia e la metodica che essa per principio 

esige”. 

Infatti, “se dobbiamo dare una espressione concettuale conveniente ai dati 

visivi con i loro caratteri essenziali visivamente offerti, li dobbiamo assumere 

così come essi si offrono” (Ideen I, § 74). Un linguaggio descrittivo è l’unica 

soluzione, poiché tali dati “appunto non si mostrano altrimenti se non in 

maniera fluente, e in essi le essenze tipiche possono essere colte soltanto 

nell’intuizione eidetica immediatamente analizzante”. Il linguaggio della 

fenomenologia viene fondato e legittimato dunque come eidetico e insieme 

descrittivo. In questo modo si realizza sul piano linguistico la doppia svestizione 

che la riduzione deve effettuare: via i vestiti di idee e via il mantello empirico-

oggettivo. La differenza linguistica rispetto a entrambi gli ambiti è così 

riassumibile: “la solidità e la netta distinguibilità dei concetti dei generi (o 

essenze dei generi), il cui ambito ha carattere fluido, non vanno scambiate con 

la esattezza dei concetti ideali e dei generi, che abbracciano soltanto idealità, e 

così con l’esattezza dei concetti, in sé esatti, ontologico-formali” (Ideen I, § 

74).  

In quanto scienza descrittiva delle essenze degli Erlebnisse puri, la 

fenomenologia deve plasmare il proprio linguaggio sul carattere fluente 

dell’Erlebnis, che assomiglia più a un “flusso eracliteo” che a una figura 

geometrica stabile, proprio perché la coscienza stessa è un continuo flusso. 

Ecco perché “non si può parlare di una fissazione concettualmente esatta di 



VERITÀ E LIBERTÀ COME FONDAMENTI DEL CIRCOLO FFENOMENOLOGICO 103 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida.   
 

qualsiasi concretezza eidetica e di tutti i momenti che direttamente la 

costituiscono” (Ideen I, § 75). Ciò vale però per la singolarità eidetica, che 

scorre nel fluire dell’esperienza vivente e che rende impossibile “una fissazione 

concettuale e terminologica di un simile fluente concreto”, mentre per quanto 

riguarda le sfere eidetiche che hanno un grado superiore di specialità (come 

l’essenza generica della percezione in generale e qualsiasi altra essenza in 

generale), è possibile una “conservazione identificatrice” più stabile, una 

“comprensione rigorosamente concettuale”. La fenomenologia intreccia le due 

sfere, ma curvandosi sull’Erlebnis di coscienza opera prevalentemente 

nell’ambito delle singolarità eidetiche. Ciò che accomuna però entrambi gli strati 

terminologici è l’assunto metodologico secondo il quale “le teorizzazioni 

deduttive sono escluse dalla fenomenologia”.  

A mio avviso, la più importante conseguenza di questa interpretazione del 

linguaggio fenomenologico consiste nell’affermazione che il linguaggio con cui il 

metodo fenomenologico si esprime non può essere matematico ed esatto, ma 

dovrà essere necessariamente impreciso nella sua descrittività, rigoroso solo in 

quanto traduce ossia trasferisce con fedeltà l’intuizione sul piano 

dell’espressione linguistica. Proprio perché il fenomeno di coscienza è fluido e 

sfuggente, “non è pensabile una fissazione concettuale e terminologica di un 

simile fluente concreto” (Ideen I, § 75).  

Ne esce un linguaggio non-assertorio e non-definitivo, un linguaggio cioè 

che per un verso cerca di aggirare la spigolosità delle definizioni rigide e che per 

l’altro rende provvisoria ogni sua espressione, da un lato per evitare di 

chiudersi nelle strettoie delle affermazioni univoche, di quelle pure e semplici 

parole di cui, come dice Husserl, non ci deve accontentare, e dall’altro lato per 

lasciare a qualsiasi giudizio quell’indispensabile spazio autocritico che ne 

rimetta costantemente in gioco il senso. La fenomenologia deve creare un 

linguaggio che superi l’oggettivistica univocità delle parole, alla ricerca di un 

loro senso che, per necessità metodologica, dev’essere sempre rinnovato. Il 

linguaggio della fenomenologia, dunque, proprio perché dice di meno di 

qualsiasi altro linguaggio scientifico, in quanto non fissa l’intuizione delle cose in 

definizioni, dice al tempo stesso molto di più di qualsiasi altro linguaggio, 

incluso quello scientifico, perché circonda le sue parole con un orizzonte di 

libertà e di originalità che solo l’esercizio dell’epoché permette di creare. 



104 RENATO CRISTIN 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

Per chiarire l’intero processo metodologico, bisogna anzitutto inquadrare nel 

contesto fenomenologico il principio che stabilisce il rapporto fra metodo e 

cose: “se i fenomeni come tali non sono natura, essi possiedono un’essenza che 

può essere colta, e in modo adeguato, nell’intuizione immediata” (Philosophie  

als strenge Wissenschaft, pp. 314 sgg.). La natura delle cose consiste nella loro 

essenza, e poiché l’essenza in senso fenomenologico è afferrabile in modo 

intuitivo, la visione dell’essenza non è né un procedimento alchemico né 

un’elaborazione intellettuale, ma una forma di evidenza che il soggetto ha 

nell’ambito della riduzione. Qui le cose non sono enti naturali, ma le “cose 

stesse”. Seguire la natura delle cose significa seguire – fenomenologicamente - 

l’essenza delle cose.  

Il naturalismo ci impedisce di “astrarre dalla natura” e quindi di “vedere le 

“essenze” e le “idee”“ o, per meglio dire, “poiché noi le vediamo per così dire 

costantemente”, ci inibisce la possibilità di farle emergere “nel loro modo 

d’essere proprio”, e le sottopone invece “ad una assurda naturalizzazione”. Ma 

l’intuizione eidetica non presenta “difficoltà o segreti “mistici” più che la 

percezione”. Infatti, nel caso per esempio della percezione di un colore, 

“quando nell’intuizione portiamo il “colore” a piena chiarezza e a piena datità, il 

dato è allora un’ “essenza”, e quando poi, guardando nella pura intuizione, 

portiamo a datità la “percezione”, la percezione in sé per quello che essa è – un 

identico di singolarità percettive liberamente variabili – allora abbiamo già colto 

nell’intuizione l’essenza “percezione”“. L’intuizione eidetica è dunque una 

modalità del vedere, diversa ma al tempo stesso analoga al vedere sensibile: 

“quanto si estende l’intuizione, ossia l’aver-coscienza intuitivo, tanto si estende 

la possibilità di una “ideazione” corrispondente o […] della “visione eidetica”“ 

(Philosophie als strenge Wissenschaft, pp. 315 sgg.).  

Tuttavia, l’intuizione eidetica non è un’esperienza come la percezione, il 

ricordo o l’immaginazione. L’inizio di una intuizione eidetica “può anche essere 

una percezione”, ma il coglimento essenziale non ne viene toccato, perché ha 

neutralizzato ogni dato di esistenza. Grazie a questa sospensione dell’esistenza, 

l’esperienza eidetica ha dunque uno statuto gnoseologico (e direi anche 

ontologico) radicalmente diverso da quello dell’esperienza in senso tradizionale, 

anche da quello dell’esperienza intellettuale. E’ un’esperienza dello sguardo, 

una modulazione del vedere, che spazza qualsiasi equivoco riguardo a idealismo 

e realismo: “l’impulso alla ricerca non deve provenire dalle filosofie, ma dalle 



VERITÀ E LIBERTÀ COME FONDAMENTI DEL CIRCOLO FFENOMENOLOGICO 105 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida.   
 

“cose” e dai problemi” (Philosophie als strenge Wissenschaft, p. 337), perché 

solo in questo modo si realizza “l’idea di una filosofia che cominci dal basso”. E 

poiché nel punto più basso della costituzione di senso del mondo si trova lo 

sguardo, da esso bisogna partire. Bisogna dunque “lasciare la parola all’ occhio 

che guarda”, per vedere “da vicino i fenomeni stessi, invece di parlarne dall’alto 

e abbandonarsi a costruzioni” (Die Idee der Phänomenologie, 60).  

Il “guardare le cose” è una delle formulazioni del principio di una autentica 

“critica della ragione”. La critica “guardante” (schauende) della conoscenza dà 

origine a una ragione visiva, a una ragione cioè che opera sul registro 

dell’intuizione: “la conoscenza guardante è la ragione che si prefigge di portare 

l’intelletto appunto alla ragione” (Die Idee der Phänomenologie, 62). L’intera 

esperienza fenomenologica è fondata sul vedere, che non è solo un elemento 

teoretico, ma trova radici anche nella struttura pre-teoretica del pensiero di 

Husserl. Come dice Fink, Husserl era “nato per vedere”: aveva un “Wille zum 

Schauen”, una volontà di visione che gli dischiudeva orizzonti inesplorati (E. 

Fink, Nähe und Distanz, Alber, Freiburg/München, 1976, pp. 225-226).  

Heidegger, da parte sua, gli riconosceva non solo questo entusiasmo per il 

vedere, ma anche la capacità di trasmetterlo agli allievi: “gli occhi me li ha 

aperti Husserl”. Tanto egli  aderì alla scuola husserliana della visione, da 

ribadire fin nei suoi ultimi scritti la cruciale importanza del “vedere 

fenomenologico” per il pensiero. La filosofia è un costante interrogare, ma le 

domande non scaturiscono dal nulla, come Heidegger sottolinea: “le domande 

sorgono dal confronto con le “cose”. E le cose ci sono solo ove ci sono occhi”. 

Pertanto, raccomanda Husserl, “si tratta di vedere, solo di vedere”: questa è la 

principale lezione che egli ha impartito e che i suoi allievi hanno appreso e a 

loro volta diffuso.  

Una lezione che è stata appresa, per esempio, da Ludwig Binswanger, il 

quale sostiene che “la fenomenologia non consiste in un’accumulazione di meri 

fatti, da cui trarre conclusioni, ipotesi, teorie, ma nella paziente penetrazione 

“intuitiva” di un singolo fatto per cogliere il modo in cui il singolo fatto, sia esso 

di natura psichica, corporea o spirituale, si manifesta da se stesso […]. Nella 

fenomenologia nulla si deduce o costruisce, né in generale si teorizza, ma si 

“guarda” semplicemente. Questa “semplicità” si è dimostrata come un valore 

decisamente positivo per la maggior parte delle scienze” (cfr. L. Binswanger, 



106 RENATO CRISTIN 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

Zur phänomenologischen Anthropologie, in Ausgewählte Aufsätze und Vorträge, 

Bd. I, Francke, Bern, 1947). 

Un’altra conferma dell’efficacia di questo insegnamento ci viene da un 

esempio un po’ più lontano dal magistero vivente di Husserl. In un appunto di 

diario del 1958, il fenomenologo italiano Enzo Paci scrive: “aprire gli occhi. 

Imparare a vedere. Non credere di vedere già”. Ecco la scuola del vedere 

fenomenologico, quella che potremmo chiamare l’educazione eidetica alla quale 

Husserl ci ha allevati. Per il fenomenologo la visione è tutto: “perciò, intelletto 

meno che si può e intuizione più pura che si può” (Die Idee der 

Phänomenologie, 62).   

Per quanto riguarda il passaggio dalla visione alla descrizione, cioè il filtro 

linguistico che il metodo fenomenologico deve adottare per poter esprimere 

adeguatamente la cosa vista, bisogna  sottolineare il fatto che l’evidenza 

immediata che scaturisce dal procedimento metodico intuitivo-eidetico deve 

trovare una mediazione linguistica per completare il percorso fenomenologico 

iniziatosi con la sospensione di qualsiasi giudizio e qualsiasi parola. E qui ci 

imbattiamo in uno scoglio di arduo aggiramento, sul quale la navigazione 

fenomenologica – quella che porta alla scoperta di un nuovo continente 

filosofico – rischia di naufragare. Si tratta di quella che io chiamo l’ aporia della 

dicibilità, quella difficoltà che fa dire a Husserl, quando si tratta di trovare i 

concetti per organizzare espressivamente la complessa struttura 

fenomenologica, che “per tutto questo ci mancano i nomi”.  

L’attenzione che Husserl riserva in Ideen I al problema della terminologia è 

l’indicatore dell’importanza di trovare le parole che per essere 

fenomenologicamente adeguate devono essere nuove. Tuttavia egli è costretto 

a ricorrere, nella maggior parte dei casi, a termini della tradizione, a parole 

vecchie, alle quali la fenomenologia dà ora un nuovo senso. Ci mancano le 

parole perché non possiamo affidarci a quelle vecchie e, tranne alcune 

eccezioni, non possiamo crearne di completamente nuove: ecco perché il 

metodo fenomenologico deve trovare un punto di equilibrio fra quella che 

Heidegger avrebbe chiamato “distruzione fenomenologica” della tradizione e la 

conservazione  della concettualità tradizionale, fra rinnovamento (Erneuerung) 

e tradizione.  

Il punto di partenza husserliano, il suo Anfang fenomenologico, è radicale, 

perché segna una così profonda rottura rispetto alla tradizione da superare 



VERITÀ E LIBERTÀ COME FONDAMENTI DEL CIRCOLO FFENOMENOLOGICO 107 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida.   
 

perfino l’azzeramento gnoseologico imposto da Descartes. Il radicalismo 

metodico è necessario in senso assoluto, perché solo da qui si può sviluppare 

una filosofia radicalmente critica quale la fenomenologia vuole essere. Husserl 

ha dunque seguito la traccia cartesiana e, fino a un certo punto, ne ha anche 

ricalcato il percorso. Ma non si è trattato di una mera parafrasi del procedere 

cartesiano, né soltanto di un recupero metodologico. Si tratta di una ri-presa 

(Wieder-holung), un recupero che si può spiegare con il senso latino della 

parola ripetizione: repetitio, da re-petere, che in origine significava rivolgersi di 

nuovo verso qualcuno. Husserl si dirige dunque verso Descartes, ancora una 

volta ma in modo nuovo, in una ripetizione che è anche rinnovamento. E come 

ogni rinnovamento, porta con sé la differenza, in un ripetere che è anche un far 

rivivere. E poiché nel significato giuridico ripetizione è la richiesta di ciò a cui si 

ritiene di avere diritto (re-petere come re-clamare), ripetendo la figura dell'ego 

cartesiano, Husserl non solo la ri-presenta ma anche la reclama, come ciò che 

la fenomenologia ha diritto di riproporre in quanto suo proprio luogo.  

Alla domanda di Paul Valéry, che si chiedeva “come sarebbe un Descartes 

se nascesse nella nostra epoca”, risponderei dicendo che il Descartes di oggi, 

nell’orizzonte storico del nostro tempo, sarebbe Husserl. Certo, la 

fenomenologia non è un mero cartesianismo trapiantato. Husserl è e al tempo 

stesso non è cartesiano, perché il suo sentiero “ripete” l'inizio di quello 

cartesiano, ma per rinnovarlo in una differenza assolutamente peculiare, nella 

differenza fra l'ego naturale geometrico-razionale e l'ego ridotto 

fenomenologico-trascendentale. La validità, che è a un tempo storica e 

sovrastorica, dell’intuizione cartesiana del cogito consiste nell’esprimere 

un’esperienza, per quanto peculiare e non di significato comune, in questo caso 

un’esperienza di esistenza e di conoscenza personale, ma nella quale, come ha 

rilevato Spengler, “si afferma anche il simbolo elementare di una data civiltà”. Il 

cogito, la sua tesi e la sua figura, travalicano i confini individuali dell’ego ed 

esprimono uno degli stilemi fondamentali della civiltà occidentale.  

Perciò – e questa è la mia posizione – la soggettività fenomenologico-

trascendentale rappresenta la chiave per una svolta rispetto alla situazione 

culturale attuale, nella quale, detto in generale, il concetto di “io”, nelle sue 

varianti semantiche e nei suoi sinonimi (ego, soggetto, individuo), è stato 

trasformato in uno dei principali bersagli critici della riflessione teoretica, 

estetica, etica e politica contemporanea. La rinuncia alla prima persona sembra 



108 RENATO CRISTIN 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

oggi una sorta di obbligo, morale prima ancora che concettuale, che bisogna 

rispettare per essere in sintonia con le principali linee di pensiero che 

definiscono l’orizzonte pubblico attuale, per essere cioè culturalmente corretti.  

In particolare, nel XX secolo si sono opposte due tendenze: all’esaltata 

glorificazione di sé, a quell’egotismo smodato che è una deformazione 

patologica di un’equilibrata consapevolezza di sé e del connesso amore verso se 

stessi, si è affiancata quell’altrettanto grave malattia che è il disprezzo verso se 

stessi, l’autoflagellazione, la pulsione ad autocolpevolizzarsi, morbo endemico 

della civiltà europea, che traspare anche nella pulsione a ricercare la salvezza 

altrove, in altre culture, in altre religioni, in altri mondi. 

L’epoca attuale, sul piano sia filosofico sia politico, richiede uno sforzo di 

“intuizione ermeneutica”, per usare un’espressione cara a Heidegger, e di 

coraggio metafisico che liberi l’identità dell’io senza “sequestrare” l’altro (come 

direbbe Ricoeur), ma anche senza diventare ostaggio dell’altro. Nel campo della 

filosofia e a partire da quello della gnoseologia, la soluzione risiede in una 

ridefinizione della funzione e del ruolo della nozione di soggetto individuale, 

ovvero di identità personale, che si concentra nel concetto fenomenologico di 

“soggetto”, in quel concetto cioè che Husserl ha elaborato sul piano 

fenomenologico-trascendentale e che, per le sue implicazioni sul terreno 

dell’esperienza sensibile, vale anche per l’individuo concretamente esistente. 

Da qui, da questa dimensione singolare e al tempo stesso plurale dell’io 

fenomenologico si tratta allora di partire per una valutazione completa del 

cogito cartesiano e per una sua ricollocazione nel presente storico e filosofico, 

senza nostalgie per un razionalismo di cui la modernità ha mostrato difetti non 

marginali e non eludibili, ma pure senza fughe postmoderniste che vagheggiano 

la disseminazione del senso e i “non luoghi” dell’antiragione.  

A Descartes, dice Husserl, “accadde come a Colombo, che scoprì un nuovo 

continente senza tuttavia rendersene conto, credendo di aver scoperto soltanto 

una nuova via verso le Indie”. Descartes decide di addentrarsi in questo 

territorio sconosciuto, nello spazio fino ad allora inindagato, dato come ovvio o 

come illusorio, dell’io come baricentro del pensiero e della conoscenza. Ma quel 

reperimento iniziale non fu sufficiente per giungere alla comprensione dello 

scenario trascendentale sul quale la soggettività doveva essere trasferita. Ecco 

allora che l’io, il soggetto dev'essere riscoperto.  

Husserl scopre infatti che la soggettività è qualcosa di più di ciò che aveva 



VERITÀ E LIBERTÀ COME FONDAMENTI DEL CIRCOLO FFENOMENOLOGICO 109 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida.   
 

pensato Descartes, scoprendo che l'ego non è solo estensione pensante 

empirica, ma anche nucleo puro di cogitationes. In questo modo egli delinea un 

nuovo metodo, che gli consente di ridurre l'ego empirico a fenomeno puro, 

determinando così quella polarizzazione intenzionale definita ego 

trascendentale. Questo polo trascendentale era già stato anticipato - in un 

senso specifico potremmo anche dire scoperto - dalle esplorazioni di Kant, che 

non erano però approdate al risultato - tutto husserliano - di considerare l'io 

come fenomeno, evento che può manifestarsi e concretizzarsi solo attraverso il 

metodo della riduzione fenomenologico-trascendentale.  

Husserl non solo compie la seconda scoperta dell'ego in quanto territorio, 

svelandolo, per dirlo con un paradosso, nella sua sostanza fenomenica (l'ego 

trascendentale), ma ne scopre anche la funzione fenomenologica (via di 

comunicazione fra la coscienza e il mondo, ovvero, in quanto io trascendentale, 

fra l'io stesso e gli altri). Husserl scopre cioè che l'ego e l'alter, territori 

separati, possono entrare in comunicazione. Ma, si può obiettare, questa è 

un'ovvietà. Sì, poiché nell'atteggiamento naturale noi siamo già sempre insieme 

agli altri e, sia pure in modo ingenuo, comunichiamo con essi. Ma elaborando 

una teoria fenomenologica dell'intersoggettività, Husserl toglie la funzione 

comunicativa dell'ego dalla sua ovvietà iniziale, scoprendo in modo critico le vie 

e i contenuti attraverso cui i soggetti interagiscono.  

Giustamente Eugen Fink aveva affermato che “l’intera egologia 

trascendentale è una fenomenologia provvisoria”, che trova il suo compimento 

solo nella teoria monadologico-trascendentale dell’intersoggettività. Ma, 

aggiunge Fink, sebbene l’egologia sia in Husserl “un’astrazione”, essa è però 

“un’astrazione necessaria”. Ciò significa che essa non è un sistema chiuso, ma 

l’unica via per il coglimento del mondo in quanto tale: “nell’egologia, nella 

scienza trascendentale dell’io e di ciò che appartiene per essenza all’io, si 

manifesta proprio il senso esistenziale della filosofia: la filosofia come 

liberazione non è da ricevere dagli altri, ma è un’azione effettiva del singolo” (E. 

Fink, Phänomenologische Werkstatt, hrsg. von R. Bruzina, Alber, Freiburg, 

2006, Bd. I, pp. 221-222).  

L’intersoggettività non rappresenta una strumentale estensione dell’io nel 

“noi”, né una mera disseminazione dell'ego nella molteplicità, la sua 

dissoluzione nella pluralità strutturale del mondo (nell’evento, nel testo, nel 

linguaggio, nei media ecc.), ma è la garanzia teoretica dello sforzo dell’ego di 



110 RENATO CRISTIN 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

rispettare l’alterità e la molteplicità, la garanzia cioè della responsabilità dell'io 

verso gli altri. Sul piano filosofico teoretico l’atteggiamento dell’io verso l’altro 

resta sempre ambiguo, se non viene esplicitato nella chiave della costituzione 

fenomenologica dell’alterità. Ma anche sul piano psicologico empirico questo 

movimento centrifugo dall’io all’altro suscita oscurità, se non si chiariscono le 

motivazioni che possono spingere l’io a un tale passo.  

Nella versione fenomenologica il primato dell’ego non è, come è sembrato a 

molti, il trionfo del narcisismo egotistico o la relativizzazione del nucleo 

epistemico dell’esperienza oppure perfino la degradazione della verità a 

questione di gusto, ma è il risultato di una meditazione che ha impegnato 

Husserl per la sua intera vita e, ancor più, è il frutto di un dramma vissuto 

senza esitazioni e senza tregua. Come annotava in un manoscritto del 1924, “la 

soggettività è il mio tema, ed è un tema puro e in sé conchiuso, indipendente. 

Mostrare che e come ciò sia possibile è il compito della descrizione del metodo 

della riduzione fenomenologica” (Zur Phänomenologie der Intersubjektivität, 

Bd. XIII, p. 200).  Il “tema” di Husserl è dunque il suo compito filosofico e la 

sua missione esistenziale. La questione dell’io e la centralità che egli le assegna 

è per lui un fardello che l’esperienza del mondo gli ha consegnato e che ha 

tradotto nelle parole della fenomenologia. Da esso non poteva scappare, come 

non si può sfuggire all’esistenza. Se, come dice Camus, “il pensiero di un uomo 

è innanzitutto la sua nostalgia”, allora il pensiero di Husserl è rappresentato 

senza alcun dubbio e in primo luogo dall'ego, perché l'ego è la sua perenne 

nostalgia. 

L’inscindibile nodo fra l’io e la propria identità è l’origine di qualsiasi 

rapporto con il mondo, dei cui enti o fenomeni io posso parlare soltanto dopo 

averli inseriti nella mia situazione, che non posso eludere anche se spesso non 

riesco bene a comprendere. La mia identità è la mia storia, e viceversa. La mia 

vicenda personale è il mio pensiero, e viceversa. La ripresa fenomenologica 

dell’intuizione fondamentale cartesiana ci fa capire che il cogito ergo sum non 

significa solo sum cogitans, ma indica anche il nesso trascendentale tra l’ego e i 

suoi cogitata. Husserl avverte questa necessità anche quando tematizza l’altro 

nel rapporto intersoggettivo, quando tenta di descrivere l’esperienza 

dell’estraneità, quando cioè si lancia nell’avventura di rendere accessibile ciò 

che è in sé inaccessibile. Anche in questa proiezione eccentrica, lo scoglio dell’io 

è inaggirabile, perché intorno ad esso si avvita l’intero tracciato dell’esperienza 



VERITÀ E LIBERTÀ COME FONDAMENTI DEL CIRCOLO FFENOMENOLOGICO 111 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida.   
 

fenomenologica del mondo.  

Ora, fissare la questione della comprensione del soggetto nei termini del 

conflitto fra trasparenza e opacità, come spesso è stato fatto, significa 

impoverire la questione stessa, perché così la si blocca su un piano di 

opposizione interna che, risolvendosi nell’ovvia attestazione a favore 

dell’opacità, liquida, cioè letteralmente scioglie, il soggetto in un’indefinita 

sequenza di operazioni. Che l’io contenga un livello di indecifrabilità e che 

questa sia tale anche per l’io che riflette su se stesso è un dato reale ma 

fenomenologicamente non tematico. L’io husserliano sa infatti di avere in sé 

margini di oscurità che nemmeno egli stesso può forse chiarire fino in fondo, 

ma la sua posta in gioco gnoseologica è indipendente da ciò, perché concerne 

l’autocomprensione e quindi lo statuto dell’io nel contesto storico, filosofico, 

culturale e politico attuale.  

Le difficoltà di accesso e di comprensione riguardano sia l’io sia gli altri e 

perciò non possono costituire un pretesto per allontanarsi da sé. Che il nostro io 

sia sfuggente non significa che si debba rinunciare a cercarlo. Ritornare all’ego 

significa scoprire il presupposto di sé, anche per quanto riguarda la sfera 

psicologica. Il disvelamento di questo fondamento non avviene 

necessariamente nella forma della completa autodelucidazione, anzi i modi di 

manifestazione psicologici dell’ego empirico possono rimanere in una sorta di 

penombra, caratterizzati da quell’”angolo oscuro” che la coscienza può essere.  

Ma l’intensità della luce non cambia né la natura del problema né la qualità 

della sua soluzione. L’ego rimane “fondamento originario intenzionale”, tanto 

che “io esisto come primo e prima di ogni altra cosa pensabile. Questo “io sono” 

è per me […] la base primaria intenzionale per il mio mondo”, come pure per il 

mondo di tutti. Husserl sa di lanciare una provocazione a tutto il pensiero 

contemporaneo, già ricco allora (queste righe sono della fine degli anni venti) di 

nuove prospettive filosofiche e psicologiche, ma tiene fermo il suo proposito: 

“che ciò mi piaccia o no, che ciò mi possa o no sembrare inaudito (e per 

qualsiasi pregiudizio ciò avvenga), questo è il dato di fatto primario che io 

debbo affrontare, e dal quale io, in quanto filosofo, non posso mai distogliere lo 

sguardo”. E, quasi anticipando obiezioni che gli sarebbero state sferrate, 

precisa: “per filosofi apprendisti questo può essere l’angolo oscuro in cui si 

agitano gli spettri del solipsismo o anche dello psicologismo e del relativismo. Il 

vero filosofo però, anziché lasciarsene impaurire, preferirà gettare luce sopra 



112 RENATO CRISTIN 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

questo angolo buio” (Formale und transzendentale Logik, § 95). E agendo ai 

suoi margini egli ricaverà, progressivamente, scorci di luce sempre più ampi, 

sufficienti da inglobare la relativa oscurità nel campo dell’io trascendentale, 

consapevole di sé e della sua funzione costitutiva; conscio, potremmo dire, 

dell’inconscio e centro (attivo o passivo, nella fenomenologia trascendentale 

questo è un falso problema) delle funzioni, sue e delle cose. La sintesi egologica 

è infatti la “forma originaria della coscienza”, la cui struttura è costituita 

dall’ego trascendentale come l’”universo delle forme possibili degli Erlebnisse” 

(Cartesianische Meditationen, §§ 17 e 36).   

Per Husserl, l’oggettualità ovvero il senso proprio della cosa intenzionata 

dalla coscienza non va considerata isolatamente ma sempre in relazione ad un 

più ampio contesto di connessioni. La coscienza attuale inerente a un io ovvero 

a un ego cogito possiede sempre un orizzonte come campo di percezione e di 

esperienza. L’orizzonte è lo sfondo di qualsiasi possibile rapporto con il mondo, 

ma va anche sempre inteso come possibilità, perché contiene ed esprime una 

dilatazione potenzialmente infinita dell’esperienza. Ogni nuova esperienza 

determinata dall’esplicitazione del tratto d’orizzonte tematizzato ha sempre 

nuovi orizzonti aperti, al punto che tutto ciò che viene ad esperienza dischiude 

sempre nuovi orizzonti d’esperienza possibile.  

La coscienza dunque non è solo determinata dall’intenzionalità, secondo la 

ben nota lezione fenomenologica, ma è anche legata all’orizzonte, al punto da 

mostrarsi come “coscienza d’orizzonte”. Questo peculiare carattere della 

coscienza collega l’io al mondo in una forma trascendentale originale e 

caratteristica del progetto husserliano, che in ciò si distingue da quello 

cartesiano, dal quale pure prende le mosse e del quale, nonostante tutto, non 

abbandonerà mai il senso metodologico e il valore gnoseologico. L’orizzonticità 

esige un duplice senso della relazione fra coscienza e mondo: la coscienza si 

relaziona al mondo; e il mondo va ricondotto, ontologicamente e 

gnoseologicamente, non certo onticamente, alla coscienza, all’io.  

L’io si articola trascendentalmente ed empiricamente relazionandosi alla 

struttura dell’orizzonte, ma il mondo è relativo, cioè primariamente correlato, 

all’io trascendentale. Il senso d’essere della coscienza come dimensione 

fondamentale dell’io trascendentale è racchiuso dunque in questo doppio stato 

di correlatività e relatività. L’annichilimento fenomenologico del mondo, che è 

una sospensione tutta metodologica e non certo ontologica, è l’unica possibilità 



VERITÀ E LIBERTÀ COME FONDAMENTI DEL CIRCOLO FFENOMENOLOGICO 113 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida.   
 

di acquisire il mondo nella sua piena concretezza, e proprio perciò la teoria della 

coscienza si salda indissolubilmente con il passo metodico della riduzione, la 

quale racchiude la condizione di possibilità rappresentata dall’io trascendentale 

e con la quale si dischiude poi il mondo fenomenologicamente compreso e 

disvelato.  

Pur essendo in sé assoluta, non eterogeneamente posta, la coscienza è 

tutt’altro che un assoluto: è un luogo fluido e fluente nel quale si installa la 

riduzione. La coscienza è, scrive Husserl nelle lezioni sulla coscienza del tempo, 

“un eterno flusso eracliteo”, nel quale da un lato incontriamo i fenomeni come 

costante scorrimento e dall’altro comprendiamo la coscienza come unità 

persistente e al tempo stesso trasformazione nel tempo e nel senso del tempo. 

La coscienza è, in questo suo aspetto, il fondamento della Lebenswelt, di quel 

fiume eracliteo che Husserl ha originalmente tematizzato nella Krisis. 

L’”angolo oscuro”, der dunkle Winkel, viene assorbito in una riflessione 

egologica che lo ingloba e, in questo senso, lo supera oltrepassandone 

l’oscurità. Non possiamo metterci di fronte all'io, perché c'è una totale intimità 

fra noi e lui, una piena coincidenza che, pur non consentendo la comprensione 

completa dell’io, ne ostacola però la differenziazione. Coerentemente con il 

metodo che lo articola, l'atteggiamento fenomenologico richiede proprio uno 

sforzo di superamento non solo della differenziazione ma anche della 

coincidenza che impedisce l’autocomprensione. Il perno teoretico inaggirabile 

rimane l’esperienza dell’io: lo snodo cioè dell’io nella sua libertà e nella sua 

autocoscienza, che per quanto sia sempre in trasformazione e debba essere 

costantemente ricostituita ad ogni passo, resta l’unico fondamento, 

psicologicamente opaco quanto si vuole ma ontologicamente certo, dell’io nella 

sua identità. Solo una posizione di questo genere può comprendere che, per 

quanto l'orizzonte dischiuda uno spazio idealmente illimitato in relazione alle 

possibilità di scelta, esso è anche determinato dalle limitazioni della sfera di 

proprietà stessa, da ciò che un individuo è e non può non essere: in questo 

senso “l'orizzonte è, nel suo stile, per così dire limitato; e per questo non siamo 

completamente liberi” (Zur Phänomenologie der Intersubjektivität, Bd. XV, p. 

401). Ecco perché il soggetto fenomenologico – e solo quello – è immune 

dall’arbitrarietà. 

Che “non siamo completamente liberi”, è un fatto che conosciamo in tutti i 

suoi aspetti, dal punto di vista fisico e dal punto di vista morale. Dal punto di 



114 RENATO CRISTIN 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

vista gnoseologico però la nostra libertà limitata va compresa nel suo giusto 

senso, in un senso cioè che la riconosca nella sua intangibilità personale. Qui, il 

risvolto sociale della libertà va concepito come un’estensione del livello 

individuale, con in più un orizzonte etico di reciprocità e di solidarietà fra i 

soggetti e un nesso pragmatico di rispetto istituzionale e di ordine civile. Se 

l’identità individuale si forma nell’interazione e nell’intersezione di orizzonti che 

ineriscono al conferimento di senso e alla costituzione del mondo da parte 

dell’io nella sua comunità, e se gli orizzonti sono, come abbiamo visto, gli indici 

della libertà, allora la libertà è il codice che contraddistingue l’identità dell’io, 

perché è personale ed autonoma, pur nel quadro dell’intersoggettività. E’ vero 

che, proprio perché la coscienza è sempre intenzionalmente connessa con gli 

orizzonti delle cose e del mondo circostante, la libertà che si concentra e si 

manifesta nell’”io-posso radicale” proviene dall’intersecarsi non solo degli 

orizzonti temporali interni alla coscienza, ma anche dagli orizzonti degli altri io, 

di quell’intersoggettività alla quale l’io non cessa di appartenere. Tuttavia, e 

questo è il punto fermo, la libertà non è eteronoma, perché può provenire 

soltanto dalla coscienza dell’io trascendentale.  

L’aspirazione fenomenologica a “vivere nella verità” è uno sforzo, che 

coinvolge il soggetto in tutte le sue dimensioni vitali, per liberarsi da ogni forma 

di pre-giudizio, metafisico o scientifico che sia, per ricostituire quell’unica verità, 

quella verità fluente rappresentata dalla vita della soggettività nel terreno del 

mondo-della-vita. L’epoché, in quanto “totale rivolgimento esistenziale”, 

diventa il perno di uno stile di vita rivolto alla verità. Per la fenomenologia, 

vivere nella verità vuol dire vivere nella libertà, perché se la verità scaturisce 

dall’epoché, e se quest’ultima si realizza come “sguardo veramente libero” 

(Krisis, § 41), allora la verità non è solo legata alla libertà, ma ne è anche 

dipendente. 

L’idea fenomenologica della libertà è intrinseca all’esperienza dell’io, ma 

corrisponde anche all’estensione produttiva dell’io nel mondo. In questo senso 

si può dire che l’epoché, nucleo profondo del metodo, sia la forma di vita della 

libertà e che la filosofia fenomenologica sia la forma di pensiero del liberalismo. 

E i nuovi (e al tempo stesso vecchi per struttura) pensieri totalitari sono un 

ostacolo all’affermarsi di questa via fenomenologica al liberalismo. E’ noto come 

il post-strutturalismo e il decostruzionismo francese o il pensiero debole, 

versione italiana del nichilismo postmodernista, dissimulino, sotto il velo di un 



VERITÀ E LIBERTÀ COME FONDAMENTI DEL CIRCOLO FFENOMENOLOGICO 115 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida.   
 

nietzschianismo forzato e di uno heideggerismo deformato, un’aspirazione più o 

meno accentuatamente totalitaria non tanto diversa da quella di un certo 

marxismo (e da un certo cattolicesimo di sinistra) da cui, pure, provengono e a 

cui continuano a guardare con attenzione. Se il positivismo, come denunciava 

Husserl, “decapita la filosofia”, queste forme di pensiero strumentalistico 

vampirizzano la filosofia, spolpandola parassiticamente dall’interno, 

trasfigurandola in una sorta di manuale di pronta consultazione e 

trasformandone l’immagine a loro piacimento. Di fronte a distorsioni ideologiche 

e a manipolazioni filosofiche, bisogna proporre all’attenzione della comunità 

filosofica, della ricerca culturale e dell’opinione pubblica il recupero della 

filosofia come scienza rigorosa e il conseguente ritorno alla centralità del 

soggetto fenomenologico-trascendentale. 

Nonostante il radicalismo del suo metodo, Husserl difende con convinzione 

quello che, per usare un’espressione di Manfred Fuhrmann, possiamo chiamare 

il Bildungskanon europeo, quel canone occidentale che sempre più 

frequentemente viene messo in discussione, con un chiaro intento di 

depotenziamento, per lasciare spazio a nuovi esotismi in cui si mescolano 

numerosi elementi anche molto diversi fra loro – che vanno dal radicale rifiuto 

della ragione alla sconfinata fiducia nella tecnica, dalle aspirazioni a una vaga 

spiritualità fino alla credenza nel potenziale liberatorio di un’ideologia 

pauperistica –, tutti convergenti però su un preciso obiettivo: il superamento 

dell’identità tradizionale europea. Ciò implica da un lato l’abbandono delle sue 

strutture categoriali portanti e delle figure simboliche che l’hanno plasmata, 

dall’epoca classica fino alla modernità, e dall’altro lato l’immissione, forzata 

perché frutto di un’imposizione ideologica, di un multiculturalismo 

pseudorazionale e anticristiano che confligge radicalmente con l’identità 

originaria e profonda dell’Europa.  

La teoria fenomenologica dell’esperienza dell’estraneo non va confusa con i 

problemi della multiculturalità né tanto meno con le retoriche dell’alterità, ma è 

un’istanza che ripropone oggi l’antica questione della filosofia che si determina 

come ethos della theoria e quindi come “ragione pratica”, un’istanza che 

rimette al centro dell’attenzione quel fondamento che rischia di andare perduto 

nell’anonimato della tecnoscienza e nell’indistinto di una forma culturale 

globalizzata e globalizzante, un’istanza che richiama tutti noi a ritornare a ciò 



116 RENATO CRISTIN 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

che Husserl chiamerebbe la costituzione originaria di senso della civiltà 

europea.  

La ricerca fenomenologica dell’identità non è una forma di particolarismo, di 

chiusura, di sordità nei confronti della pluralità di voci che ci circonda, ma 

un’esigenza che nasce dall’essenza stessa della cultura occidentale, che Husserl 

considera essere la filosofia, l’atteggiamento propriamente filosofico. Ecco 

perché, da posizione diversa ma su questo punto profondamente affine, 

Gadamer ha potuto affermare che l’esigenza di identità sorge insieme alla 

“nascita del concetto stesso di ragione”, in virtù del quale ci determiniamo 

come appartenenti alla cultura occidentale e ci identifichiamo in essa, secondo 

un principio etico originario così descritto: “quanto più si presenta qualcosa che 

tutti considerano desiderabile, quanto più tutti si trovano accomunati ad esso, 

tanto più gli uomini acquistano in senso positivo la libertà, vale a dire una vera 

identità” (H.-G. Gadamer, Vernunft im Zeitalter der Wissenschaft, Suhrkamp, 

Frankfurt am Main, 1976, pp. 33 sgg.). Corrispondere a questo bisogno diventa 

oggi, proprio perché ci troviamo in una fase storica segnata da una diffusa 

indifferenza verso l’identità europea, il compito forse principale della filosofia e 

della politica, se è vero che dalle sorti dell’Europa dipende ancora il futuro 

dell’intero pianeta, se è vero cioè che “l’obiettivo ultimo della questione europea 

ha a che fare col futuro stesso dell’umanità nel suo insieme” (H.-G. Gadamer, 

Das Erbe Europas, Suhrkamp, Frankfurt am Main, 1989, p. 21).  

Se ci chiediamo quale potrà essere il contributo dell’Europa ad un percorso 

storico che sta progressivamente prescindendo da essa, tutte le risposte 

possibili contengono un’esigenza inaggirabile, cioè la custodia delle tradizioni 

come sedimentazioni di esperienze vissute e tutt’ora viventi, la conservazione 

come preservazione del fondamento originario, perché in tale custodia risiede 

anche il nucleo dell’apporto che la nostra civiltà potrà ancora fornire al mondo, 

perché secondo la lezione fenomenologica custodire significa, in base alla 

dialettica tra conservazione e rinnovamento, ritenere nella memoria, 

riattualizzare e rivitalizzare, far rivivere la storia sia nell’intuizione sia nella 

mediazione.  

La riabilitazione della tradizione, che Gadamer sostiene convintamente, non 

è affatto estranea alla prospettiva husserliana, perché se per un verso essa 

accoglie, sul piano della critica della metafisica, l’istanza heideggeriana della 

“distruzione” della metafisica occidentale, per altro verso l’assorbe in una 



VERITÀ E LIBERTÀ COME FONDAMENTI DEL CIRCOLO FFENOMENOLOGICO 117 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida.   
 

“ricostruzione” ermeneutica della filosofia che presenta una precisa analogia 

con la tesi husserliana del “rinnovamento”, di quel dinamismo fenomenologico 

dell’Erneuerung che rende fluida sia la storia sia l’etica in virtù di un doppio 

intervento: da un lato grazie alla reiterazione della riduzione fenomenologico-

trascendentale del mondo alla vita della coscienza, dall’altro lato grazie al 

chiarimento e alla messa in opera del senso autentico della storicità e, con ciò, 

della tradizione in quanto sedimentazione della storicità ed esplicitazione del 

telos dell’umanità nelle forme della cultura europea.  

In questa chiave, il pensiero di Husserl, come pure quello di Gadamer, resta 

un pensiero umanistico, che in quanto tale si contraddistingue quindi per essere 

universalistico e al tempo stesso occidentale. Ma se negli anni trenta Husserl 

poteva scrivere che il mondo intero era indotto a europeizzarsi, oggi il processo 

di europeizzazione non è più però così lineare né così nitido, anzi, si è bloccato 

dinanzi alle nuove emergenze geopolitiche, e questo è un segno preoccupante 

perché è la conseguenza di una doppia debolezza: una mancanza di 

autoconsapevolezza del pensiero europeo e un disorientamento interno da 

parte delle altre tradizioni culturali che si possono collegare o meno a quella 

occidentale (da questo punto di vista anche la cultura islamica, oggi fortemente 

condizionata dal fanatismo religioso, che sembra essere animata da una piena 

autocoscienza e da una ferma volontà di affermazione, in realtà resta del tutto 

impigliata in quel disorientante sconvolgimento).  

Su questo piano geoculturale, si può sostenere che l’eventuale declino 

dell’Europa non sarà il trionfo dell’interculturalità ma soltanto l’affermarsi di un 

indistinto multiculturalismo, che recherebbe con sé la sconfitta dell’unica 

condizione di possibilità di un vero dialogo interculturale. La stabilità 

dell’identità europea, fondata e compresa nell’applicazione sistematica del 

metodo fenomenologico, risulta essere dunque una questione di sopravvivenza 

dell’umanità, perché essa garantisce la permanenza non solo dell’idea di libertà, 

ma pure del rispetto per l’altro come persona e come cultura. Ma certamente 

dovrà essere l’Europa stessa a creare le condizioni per continuare la propria 

esistenza storica, trovando in sé le energie per ricostruire sempre di nuovo – 

seguendo il fenomenologico  Immerwieder -  la propria identità, la propria 

esperienza di verità e la propria tradizione di libertà; cercandole in se stessa e, 

quindi, riattivandole da se stessa, senza alcuna arroganza ma in piena 

coscienza di sé, con pazienza, coraggio, orgoglio, dignità ed onore, con umiltà 



118 RENATO CRISTIN 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

etica e consapevolezza fenomenologica, perché, come insegna la lezione 

husserliana, “nessuno può regalarci il metodo”.  

  

 



Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y vida, 119-132. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 

 

 

 

 

SOME PHENOMENOLOGICAL AND METAPHYSICAL ASPECTS  

OF HUMAN CREATIVITY 

 

ALGUNOS ASPECTOS FENOMENOLÓGICOS Y METAFÍSICOS  

DE LA CREATIVIDAD HUMANA 

 

Mamuka Dolidze 

President of the Phenomenological Society of Georgia,  
Institute of Philosophy, Georgia 

mamuka_dolidze48@yahoo.com  

 
 

 
Abstract: The author gets human creativity to 
bridge phenomenology and metaphysics. He 
examines closely the poetical principle of Edgar 
Allan Poe and considers the artwork (poem) as 
a phenomenon appealing to the metaphysical 
beauty. He also considers the problem of free-
dom in phenomenological and metaphysical 
aspects of creativity.  To harmonize the free-
dom and phenomenology the author offers to 
differentiate two kinds of intentionality: “inten-
tionality to” and “intentionality from”. The first 
is reducible to the purposefulness of events and 
refers to the constitutive function of conscious-
ness, the latter implies the human creativity 
and freedom as an act of differentiation of phe-
nomenon from its previous limits. The incipient 
point of the second form of intentionality seems 
to be a metaphysical object, which is worth 
considering as an inexhaustible source of the 
world of phenomena.  
 
 
 
Key Words: Phenomenology, Metaphysics, 
Intentionality, Human Creativity. 

Resumen: El autor considera la creatividad 
humana pare tender un puente entre fenome-
nología y metafísica. Examina de cerca el prin-
cipio poético de Edgar Allan Poe y considera la 
obra de arte (el poema) como un fenómeno que 
apela a la belleza metafísica. Considera el pro-
blema de la libertad en relación a los aspectos 
fenomenológicos y metafísicos de la creativi-
dad. Para armonizar la libertad y la fenomeno-
logía, el autor propone diferenciar dos tipos de 
intencionalidad: “intencionalidad a” y “intencio-
nalidad de (desde)”. La primera es reducible a 
la intencionalidad (purposefulness) de los 
hechos y se refiere a la función constitutiva de 
la conciencia; la segunda implica la creatividad 
humana y la libertad como un acto de diferen-
ciación del fenómeno de sus límites anteriores. 
El punto de partida de la segunda forma de 
intencionalidad parece ser un objeto metafísico, 
el cual merece la pena considerar como una 
inagotable fuente del mundo de los fenómenos. 
 
 
Palabras clave: Fenomenología, metafísica, 
intencionalidad, creatividad humana. 

 

 

 

Phenomenology and metaphysics - both seem to be mutually exclusive con-

cepts. The first refers to the phenomena - things, events, ideas, desires, emo-

tions, imaginary contents, works of art,  poetry,  literature - in short,  all the 

contents of our internal and external life, all the forms of being, which are open 

mailto:mamuka_dolidze48@yahoo.com


120 MAMUKA DOLIDZE 

 

 120 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

toward the other forms of being and first of all, which are given to our con-

sciousness. 

Metaphysics appeals to the so called the “Thing in Itself” - the transcendent 

object, which has never been given to the consciousness. It is closed in itself 

and presents unknown object. 

This traditional distinction between phenomenology and metaphysics seems 

not to comply with the modern philosophical thinking. The diversity of modern 

philosophy abounds with innumerable attempts to break the borders between 

these two main branches of philosophy. 

The unknown concept of the “Thing in Itself” has no resistance against the 

critical philosophical peruse. Who can characterize the metaphysical object as 

an unknown thing if it is absolutely unknown?  Since the very process of char-

acterization has already brought to light the transcendent kingdom of an abso-

lute darkness. Nevertheless, philosophers introduced this concept and moreo-

ver: they harbingered in handling this concept to resolve philosophical-cognitive 

problems.  

One of the ways to explain this paradox is the following: while speaking 

about the metaphysical “Thing in Itself”, the philosophers do not imply specifi-

cally the unknown and transcendent object. They have in mind the meaning of 

this object, which, as a significant content, is open to the consciousness. Thus, 

the meaning and the existence of the “Thing in Itself” differ from each other in 

principle; the first is open, whereas the second is closed to the consciousness.  

Hence, the meaning of the metaphysical object cannot reflect the existence of 

the same one. So, this way of explanation comes to the split between the 

meaning and existence of metaphysical object. 

Our judgment seems to be scurrilous and maybe superficial point of view 

on the problem of metaphysics, mentioned above. More thorough and profound 

investigation leads us not only to the depth of more refine distinction, coming 

eventually to the integrity of meaning and being, but to the alteration of the 

style of thinking and to break of the stereotypical forms of judgment, we have 

been accustomed to.   

The first obstacle we encounter here concerns the problem of being of the 

“Thing in Itself”. How one could speak about the being of object if it was abso-

lutely unknown? One could never assert whereas this object existed or not. One 

must take into account the “Thing in Itself” out of claim of being or not-being. 



SOME PHENOMENOLOGICAL AND METAPHYSICAL ASPECTS OF HUMAN CREATIVITY 121 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 121 
 

Thus, one must take this object in brackets and that is the very phenomenolog-

ical description of the metaphysical object. 

Such weird and, moreover, self-contradictory  issue of our  metaphysical 

inquiry, (since we  have encountered  the  incredible  result for  philosophical  

logics - the result of  integrity of the metaphysics and phenomenology) is not 

certainly the synthesis of  incongruous conceptions if  we share the position of 

Edgar Allan Poe about the  poetic principle1.  

The great romantic writer came to the exactly phenomenological point of 

view of the poetic principle; a writer would be worth naming a certain poet if he 

had not been involved in an immediate experience of beauty and romantic life. 

He must have kept the distance between his desires, feelings, emotions, poetic 

ideas, stream of an artistic thoughts, wills, etc.  

The distance shows that instead of a physical existence of beautiful things 

and psycho-emotional, romantic state of soul, a certain poet strives for the sub-

lime, metaphysical beauty.  

When an  author or a reader of a poem bursts into tears it happens not be-

cause of the excessive emotions, but because of the sorrow that he is unable to 

attain the metaphysical beauty and cannot reach the sublime state of merging 

with the spiritual source of romantic feelings. 

To put it differently, in the concepts of Bible, that is the sorrow for the Par-

adise, which is lost forever. Therefore, a poet’s emotion is not purely aesthet-

ical; it deals with the ethical principle as well. Striving for the metaphysics does 

not lead him to a poem for the sake of poem and to the beauty for the sake of 

beauty but it deals with moral sense of sinfulness because of the fall. Thus, the 

poetical strive for metaphysics does not attain the “Thing in Itself” (The beauty 

for the sake of beauty). 

It turns into phenomenological way, which deals with the phenomenon of 

morality. 

Unfolding this poetic principle in phenomenological manner, we can say that 

the poet undergoes not only the sorrow for unattainable beauty but he, at the 

same time strives for attaining this unattainable goal. He does not reject the 

beauty of physical things and internal reality of his psycho-emotional state. He 

 

 
1 Edgar Allan Poe. The Poetic Principle in; American Literary Criticism. Moscow, “Progress” 1981. pp. 59 
– 68 
 



122 MAMUKA DOLIDZE 

 

 122 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

uses these aesthetical points to construct the poem, but uses them conditional-

ly, keeping the distance between his self and his emotions, since his intention-

ality has been directed to the metaphysical, unattainable beauty.  

Here he comes across with the problem again: the distance between him 

and his work of art (since it has presented an issue of his romantic experience) 

inevitably reveals that he certainly deals with the metaphysical world and that 

his poem plays a role of a mediator between him and eternity.  

On the other hand, if he had not been involved in the stream of creative 

emotions and thoughts, the poem would have become the dry skeleton of sym-

bols, metaphors and ideas calling for revealing the unknown, metaphysical 

sphere. 

If the structure of symbols and ideas was able to draw the curtain of the 

kingdom of metaphysical thing, the latter would lose its mystery and becomes 

the knowing thing. Consequently, instead of the “Thing in Itself”, which is un-

known in principle, we find the “Thing for the Consciousness” and the meta-

physical world would be lost. 

Therefore, the poet follows the vocation to keep the distance not only with 

the physical beauty, but also with the symbols leading him beyond physical re-

ality to the kingdom of metaphysics.  

Such double distance toward the opposite worlds is possible only in contra-

dictory state of motion. The poet must be involved in physical and psychological 

experience of beauty (to make the distance and keep the inaccessibility of met-

aphysics) and at the same time, he must not be involved in the same experi-

ence of a physical beauty (to keep the strife for an inaccessible world). 

Scrutinizing this position of this twofold distance, it becomes obvious that 

the poet comes to the phenomenological attitude. Keeping and not keeping the 

distance toward his poetical self (which bears the experience of the real, sensi-

ble beauty) the poet uses the phenomenological method; he takes this experi-

ence in brackets, keeps it conditionally as a phenomenon but not as a real state 

of his soul. He turns his romantic experience into a metaphor of the metaphysi-

cal beauty and plays a role of a person, who seems to be involved in this expe-

rience. 

Generalizing this poetical principle into the principle of creativity of art, we 

come to the conclusion: 



SOME PHENOMENOLOGICAL AND METAPHYSICAL ASPECTS OF HUMAN CREATIVITY 123 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 123 
 

It is an artistic reality of work of art, which makes the bridge between phe-

nomenology and metaphysics.  

The problem of relation of phenomenology and metaphysics is far to be ex-

hausted either by the poetical principle, considered above or by the sphere of 

creativity of work of art in general. 

We encounter here with a very difficult crux of the human thinking, which 

always slips away from the logical judgment.  

As it was noted, the radical change of style of thinking seems to be una-

voidable here. The crux of the matter is in fact that instead of constructing the 

process of thinking, we must deconstruct it.  

The certain creativity, excludes the project, an a priori idea, preoccupation 

and foreseeing of the result of creativity. The work of art essentially arises in 

the space of freedom in the internal womb of creative action, without been en-

forced from outside, despite all the projects and ideas as attempts to anticipate 

and determine it in advance. 

However, this ideal work of art dwells on a half way between phenomenolo-

gy and metaphysics. If we were astute to come over this bridge and continue 

our way toward an unattainable and unknown object, we would keep our loyalty 

toward the principle of deconstruction of thinking at all. That means to reject 

not only  any kind of project which would be given in advance, but also to with-

stand  to any kind of mental construction which arises on its own  in the free-

dom of creative action. That is certainly impossible state of thinking, since we 

are in permanent striving for deconstruction of any construction arising in our 

mind despite the fact, that the very process of deconstruction needs some con-

structive basis of resistance against any basis of construction. Yes, indeed  it  is 

unobtainable state of mind but we are urged to aspire this impossible state, to 

continue our way toward metaphysics. 

There are two ways of helping us out from this state: 

The first leads to intentionality of deconstructing and disintegrating all the 

constructions and eventually all the logical structure of thinking.  

Such total deconstruction turns our language either into rambling of a 

madman, or into an utmost private, intimate and subjective speech, which 

would be deprived of communicative function and become absolutely incompre-

hensible.   



124 MAMUKA DOLIDZE 

 

 124 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

In his “myth of cave”, Plato pointed out this metaphysical language, which 

sounded as a rambling of a madman. 

In respect to this way, it would be worth noting that we could not follow 

this path, leading to the ultimate form of subjectivity. Otherwise, we would be 

in danger to be unknown and this paper could lose its scientific value. 

The second way is specifically phenomenological.  

On the way of creative activity, we are not in charge of deconstruction of 

mental contents arising in freedom of thinking. We can take them in brackets, 

or keep them conditionally, changing their meanings and abolishing their claims 

of being or not-being. That is the phenomenological way of deconstruction of 

the “giveness” of being to change it in the content of thinking:  the way of 

shifting the sense from an existence to an essence.  

Revealing the essence through the “giveness” of being, we attached the 

metaphysical sense to the phenomenon. The essence is worth considering to be 

an inexhaustible source of revealing phenomena. Hence, the essence is not the 

phenomenon. It realizes itself through the phenomena but since this realization 

has   been interminable, the essence does not completely manifest itself as a 

phenomenon.  Inasmuch an essence reveals itself as a phenomenon; it con-

ceals itself as a metaphysical object. Here the way of self-revealing coincides 

with the way of self-concealing. On the one hand, we are unable to grasp the 

metaphysical object, since our consciousness has always dealt with the phe-

nomena but on the other hand, we are responsible to take into account that the 

“openness” of phenomena derives from the metaphysical object, which is unob-

tainable and inexhaustible source of our thinking. 

The second, phenomenological way, leading to the metaphysical object, has 

something in common with the   first way leading to the same goal through the 

ultimate subjectivity of language. The thing is that although the metaphysical 

object is unknown, it influences and leaves a trail on our phenomenological 

world. This trail runs through   the subjectivity of being. 

Disintegration of logical structure of thinking and devaluation of communi-

cative function of language both appear to be the tribute to keep the unknown 

status of metaphysical object. 

Phenomenological shifting of sense of mental constructions, arising in crea-

tive freedom of thinking seems to be an attempt to grasp the trail of metaphys-

ical object leaving it in our world of phenomena.  



SOME PHENOMENOLOGICAL AND METAPHYSICAL ASPECTS OF HUMAN CREATIVITY 125 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 125 
 

What kind of trail we are speaking about? 

This trail could not be the element of our cognition; otherwise, it would not 

correspond to the metaphysical object, which has never become the object of 

knowledge. 

It would be an obscure and unconscious trail of influence of unknown “thing 

in itself”, which has always striven against objectification of the knowledge and 

through the contingency and freedom it breaks the order of objective world. 

In  word, that is the subjectivity of being, which  manifests   itself  in two 

spheres; in the sphere of consciousness, through the elusive self of psycho-

emotional  phenomena  and  in the sphere of external world, through the free-

dom and irreducible  probability of  natural events.  

Emergence of quantum theory in atomic physics and disclosing the irreduc-

ible probability and indeterminism of quantum events clearly confirmed these 

objective forms of subjectivity in the physical reality. 

Quantum theory obviously shows that the matter as a phenomenon has an 

ability of self-interpretation and the essence should be considered beyond phe-

nomena, as a metaphysical object.   

The influence of this metaphysical essence introduces the subjective agent 

versus to objectivity of knowledge, against   necessity and determinism of reali-

ty. 

Therefore, to take into account the essence of phenomenon, above all we 

need to fix this subjective agent, which deconstruct the regularity of objective 

being.    

The special phenomenological method is used to accomplish this task - the 

method of bracketing the phenomenon that means to wrest it from the deter-

minism of objective being. 

Unfolding this position, finally we could come to the point that, it  would  be 

the influence  of  the metaphysical  world  that  create obstacles to insight 

completely  the  self of  subject and  to cognize the world  in the absolute light 

of logical  accuracy. 

Therefore, the elusiveness of the self and the error of human cognition, 

both have positive values, since they have indicated the influence of metaphys-

ics on the phenomenological world.  

 

*  *  * 



126 MAMUKA DOLIDZE 

 

 126 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

 

Looking back through our work, the feeling of dissatisfaction  accompanies 

us, since instead of deconstruction of the mental forms which leads certainly to 

the unknown object we use ready-made phenomenological conception to bridge 

the gap over  phenomenology and metaphysics.  

Therefore, the subtle way of creativity between certainty and uncertainty of 

thinking slipped away. 

We encounter here again and again with impossibility to express our   ob-

ject. The process of the  expression like a river of Heraclitus  thrill  me away in 

a depth of  unconscious  where any mental constructions, arising in this dizzy 

dance of the thoughts and the words must  be overcome and destroyed. On the 

other hand  I  am aware  that it is the   contradictory  way of thinking   since 

my stream of  thoughts  presents the striving for an  aim  which makes an in-

tentionality of thought  and brinks to  light the darkness of this unconscious 

state. It is certainly impossible state of mind since  I aspire to a full freedom  

taking into account that the freedom  always slips  away, since  my creative 

thought is intentional; it is motivated by an aim and besides,  I use  the ready- 

made  words and concepts. They are given to me in advance as a form of my 

knowledge which enslaves me.  

I am on the verge of despair and happiness.  I am in despair since I am 

aware that I can not  swim  the ocean of   freedom  without the  boat  which is 

constructed by the language , otherwise I would be under the sword of  Damo-

cles  to sink in a  senseless speech of a madman.  

I am happy because despite this danger I feel the strong desire to leave the 

boat and swim and follow the hidden stream of an ocean to find something new 

as a result of my risk to be perished.  

Striving for an unknown I am not motivated by an aim.  I am even ignorant 

does this aim exist or not. The driving wheel of my venture is the desire to 

leave the boat, to break the limits which imprisoned me. I have an intentionali-

ty (without intentionality my motion would lose the sense and coincides with 

madness) but it is not an intentionality for an aim. It is an intentionality to 

leave the boat, to break the limits and swim for the freedom.  

One significant remark: my desire to leave the boat is not rational; it is not 

motivated and purposeful process. It rather belongs to the sphere of passions. I 

perceive the boat as a prison and I have a strong desire as a feeling of aspira-



SOME PHENOMENOLOGICAL AND METAPHYSICAL ASPECTS OF HUMAN CREATIVITY 127 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 127 
 

tion to get rid of myself. I keep my striving for the freedom on the level of pas-

sion not to turn it into the rational, purposeful process which would destroy it. 

To maintain the freedom and creative function of my desire I must retain it in 

the sphere of unconscious passion.  

In respect to this problem it would be worth citing the work of professor 

Tymieniecka A-T:  

 

Indeed, in its progress the creative function is a mechanism of discrimination, de-

liberation, and selection. But so is the passive genesis. However, in opposition to 

the latter, which works with the material of rational elements of structurizing  and 

their selective principles, the mechanism of choice of the creative function is con-

stantly oriented and reoriented in its modalities by fluctuating inclinations, tenden-

cies, expectations, aspirations, hidden longings, aversions, and sympathies; all of 

them, whether they are dispositional or acquired within the present world (being 

matters of feeling, taste, belief, etc.) seem to escape the authority of our rational 

powers.2 

 

Our analyses eventually come to the point that the phenomenological inten-

tionality as an acts of creativity and liberation does not coincide with purpose-

fulness. Two kinds of intentionality appear to display the freedom going beyond 

the purpose. “Intentionality – to” and “Intentionality –from”. The first presents 

the orientation of consciousness to structure the phenomena and construct the 

object of perception, according to an aim.  It coincides with purposefulness. The 

second form of intentionality, “intentionality – from”,   presents the uncon-

scious  striving  for  freedom   against  objectification of knowledge.  It  ex-

presses the creativity and openness of  consciousness   toward  the  metaphysi-

cal object  which  has never  released  in  the  world of  phenomena.  

These two forms of intentionality merges with each other and there is no 

way to distinguish the one from an other. Nevertheless they have different 

meanings and act in a different ways.  At the very beginning of act of creativity 

there is a phenomenological mood to go beyond borders in a depth of unknown 

sphere.  This unconscious state is supported by the inner working of conscious-

ness which refers to the “intentionality-from”. Otherwise, the striving for the 

freedom leading to the deconstruction of language would fall in anarchy and 

 

 
2 A-T  Tymieniecka . Roman Ingarden’s  Philosophical  Legacy and  My Departure from It: The Creative 
Freedom of the Possible Worlds.  In; Analecta Husserliana, vol XXX p. 18  
 



128 MAMUKA DOLIDZE 

 

 128 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

chaos of madness. To avoid this danger, phenomenological mood, as an incipi-

ent point of creativity implies the consciousness as a second   form of inten-

tionality. 

As soon as consciousness, in the freedom of creativity distinguishes itself 

from the being, it would be generated as an “intentionality – from”.  At the 

same time, it constitutes and mirrors the being and    turns itself into the “in-

tentionality – to”. The new phenomenon of the human world presents an inte-

gral result of collaboration of these two forms of intentionality.  

Thanks to “intentionality-from”, this phenomenon presents the unique fruit 

of creativity and differs in principal from the previous phenomena. Because of 

“intentionality- to”,   it reflects the suppressed being and dealing with general 

essence follows the dynamic order of the human world. 

 Here we encounter again   with strong impact of metaphysical object, 

which seems to maintain its unknowable nature in the process of human crea-

tivity. This influence consists in fact that creative function of “intentionality- 

from” reveals the insurmountable distance between consciousness and its ob-

ject, which as a transcendent object, plays a role of metaphysical thing. 

Although the latter is incomprehensible, it is not closed for the conscious-

ness and manifests itself through the freedom of creativity and subjective 

tendencies of phenomenological mood. 

We introduce the “intentionality – from” to avoid the chaos in deconstruc-

tion of any mental constructions arising in our searching for the metaphysical 

thing. Thus we confer the status of creativity on the process of deconstruction 

of thinking turning it into an act of disclosing the thought toward the metaphys-

ics.  

“Intentionality-from” has a creative function to distinguish itself   from the 

being, to break the previous giveness and to go beyond any kind of borders.  It 

seems to escape the authority of rational powers and dwells in subjectivity of 

phenomenological mood.  

 “Intentionality – to”   is connected with constitutive activity of conscious-

ness. It uses the phenomenological method   (epoche)   to reveal the essence 

of being and brink to light the act of cognition.  

Although we separate these two forms of intentionality, really they are con-

joined and overlap themselves. Indeed!  It is really incredible to inspect the 



SOME PHENOMENOLOGICAL AND METAPHYSICAL ASPECTS OF HUMAN CREATIVITY 129 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 129 
 

separate trails leading in opposite forms of intentionality. Rather we perceive 

them integrally dealing with positive evaluation of negative acts.  

If we interpreted  the act of deconstruction in positive sense considering it 

as an  act of differentiation for sake the freedom we would come to the  consti-

tutive activity of consciousness - with “intentionality-to” . Therefore the process 

of deconstruction of thinking in its metaphysical openness means the act of 

creation of object and “intentionality-from” immediately turns into “intentionali-

ty-to”. Therefore as soon as I feel the freedom from the giveness of being I 

become aware that it is my striving for breaking the old form and creating the 

new one.  Although my feeling is actual, I can not retain the freedom really it 

would be transformed in imaginary phenomenon. . But this imaginary freedom 

is not the groundless fantasy it is really founded on the conjoined forms of in-

tentionality, mentioned above.    

 Coexistence of this opposite forms makes the balance between tension of 

purposeful striving and relaxation in freedom.  Intentionality as a result of co-

ercing forms goes beyond any specific purpose; it spreads endlessly embracing 

all the mental activities and reveals the essential structure of   consciousness. 

As a matter of fact, thanks to this essential and everlasting intentionality, the 

consciousness refers to an inaccessible object and is open toward the trans-

cendent sphere. The object of metaphysics – the interminable goal of this 

openness stands beyond any concrete achievements of thinking providing the 

latter with creative freedom.  

Our tendency to deconstruct any mental construction arising in the search-

ing for metaphysical thing expresses the unlimited nature of intentionality 

which would be impossible if we dealt with only “intentionality – to”.  Leaving 

the boat of language for swimming the ocean of freedom we refer to the “inten-

tionality- from” which helps us out of senseless speech of madman.  It keeps 

the language conditionally, taking it in brackets, in status of ideal “phenomenon 

in itself” which would not be determined by an external being.  Eventually, we 

will find ourselves in a dreamy vortex of playful words, metaphors, illusions, 

hidden desires, unwilling thoughts, game of fantasy.  All this stream of con-

sciousness seems to have no basis underneath but  here, thanks to the “inten-

tionality-to” the diversity of  this creative phenomena  gains  the sense of striv-

ing for an inaccessible,  sublime beauty  which plays a role of metaphysical ob-

ject.   



130 MAMUKA DOLIDZE 

 

 130 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

The painful sensation of distance between the creative self and sublime ob-

ject has positive sense since it keeps   the work of art (including any achieve-

ment of creative thought) in state of openness toward the unconscious. Despite 

the final point, the achievement of creativity must be considered as incomplete 

in principal.  It would be open in perspective of further development to keep 

certain   creativity leading to the mystery of the metaphysical world. 

 

*  *  * 

 

Now to stipulate our special standpoint concerning the metaphysical thing 

we would like to address to the work of Professor Jiro Watanabe - Heidegger’s   

Phenomenology of Being and Husserl’s   Phenomenology of Consciousness3.   

The author analyses Husserl’s   idea   that  

 

being is not in the object, is no part of it, no moment dwelling in it. Neither is it at-

taching to an object…Being is no real predicate… Being is absolutely imperceptible… 

Being is no sensuously  perceptible  but  supersensuously  self-given… in the higher 

perception of  the state of  affairs… namely  in  the  categorial  intuition. 

 

Sharing this position we dare assume some remark. The being seems not to 

be the real predicate.  I can perceive the color, the form, the smoothness of 

thing but can not perceive the states of being –colored,   being- smooth; I can 

hear the sound but can not hear the something which is sounding. There is no 

doubt that the being is not the predicate, it is the subject and all the diversity 

of perceptible phenomena is attached to this subject. Consciousness as an “in-

tentionality-to” perceives or creates  this  phenomena  and  brings  them  into 

correlation  with  subject  that is the  being.  

Here the question arises; would it possible to attach the predicate to the 

subject if there was no similarity between them?  One should admit some 

common, united point between predicate and subject otherwise this logical link 

would be destroyed.  Such kind of similarity means that the subject is not abso-

lutely strange for predicate and there would be the cognitive situation when the 

 

 
3 Jiro  Watanabe. - Heideger’s   Phenomenology of Being and Husserl’s   Phenomenology of Conscious-
ness. In: Phenomenology World-Wide. – Encyclopedia of Learning. Kluwer  Academic Publishers. 2002.  
p 243 

 



SOME PHENOMENOLOGICAL AND METAPHYSICAL ASPECTS OF HUMAN CREATIVITY 131 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 131 
 

subject becomes the predicate and vise-versa. Hence in the context of our 

judgment we must assume the situation when the being turns into the predi-

cate and transforms itself in a perceptible thing.  But it is not the real situation. 

Reality is exhausted by the phenomena and besides, the language of actual 

world is unable to determine the being as a predicate (like the form, color, 

smoothness, sound, taste… etc.). Hence the situation when the being is percep-

tible exists beyond the language and out of sphere of objective reality; it be-

longs to the area of possible worlds. When the consciousness constitutes the 

world of phenomena in which we live, it at the same time have in mind the pos-

sibility of being as a perceptible thing although the latter has never been per-

ceived really.  That is our understanding of Husserl’s instruction that the act of 

phenomenological constitution also takes into account the being as a basis of 

this constitution.   It is possibly perceptible although this possibility always slips 

away from the reality. 

If the being as a possibly perceptible thing presented itself beyond the 

world of phenomena it would coincide with metaphysical object and it needs the 

special ability of consciousness to be perceived. “Intentionality-to’ is unable to 

accomplish this task since it operates with diversity of phenomena. It is my 

conviction to say that here we needs the second form of consciousness, the 

“intentionality-from” which goes beyond the purposefulness and is open toward 

the metaphysical sphere.  As it refers to the sphere of possibilities which have 

never realized actually, “intentionality-from” uses imagination to keep the met-

aphysical status of being and to turn it into perceptible thing.  Imagination here 

presents the basis of perception and it appeals to the creative function of mind. 

Our analyses eventually comes to the point that, metaphysical object is not 

absolutely closed “thing in itself”. It is open toward the consciousness. It has 

never entered the field of  

Consciousness but at the same time it is always taken into account as a 

possibly perceptible thing. Therefore it plays the role of basis which transforms 

the constituted phenomena in the real world of perceptible objects.  “Openness” 

presents the most pertinent name, reflecting this nature of metaphysical being. 

“Openness” of   being presents the inexhaustible source of phenomenological 

constitution and on the other hand, as a pure possibility, it always stays beyond 

constituted phenomena   keeping the   mystery of metaphysical world.  



132 MAMUKA DOLIDZE 

 

 132 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

The more the “Openness” of being reveals itself as a phenomenon, the 

more it conceals itself as a metaphysical thing. 

Beyond the world of phenomena there is a metaphysical being   in mode of  

“Openness in itself” which presents  the self-existing being  which is  possibly 

opened  toward  the consciousness;  although the latter has never realized in 

actual status of “ intentionality-to”. That means that consciousness does not 

exist and the being, as a metaphysical thing is open toward itself.  But at the 

same time it must be open toward the consciousness to provide the world of 

phenomena with status of being.  Hence the being as a metaphysical thing in-

cludes in itself the consciousness as a not-being. Consciousness in mode of “in-

tentionality - from” differs from being and at the same time dwells within the 

metaphysical being as a not-being.  

Non –existence of consciousness turns it into the mirror, which reflects the 

being. If this mirror had its own being it would need the other consciousness to 

reflect this being and so on endlessly…Therefore the being which roots in meta-

physics and at the same time presents the basis of phenomenological world 

includes in itself the not-being as a mirror and presents the self-reflecting be-

ing. As a metaphysical object it exists independently, beyond the consciousness 

but on the other hand it implies the consciousness as a not-being within its be-

ing.   

Therefore emergence of human consciousness would be unavoidable stage 

of creative development of the phenomenological world if it rooted in meta-

physical being.  Perfect state of being is impossible without the point of self-

reflection which leads it beyond itself to the consciousness. Two forms of con-

sciousness – “intentionality-from” and “Intentionality-to” regulate this self-

existing process and makes the correlation between metaphysical object and 

phenomenological world. 

  

 



Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y vida, 133-174. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 

 

 

 

 

PRIMEROS PROBLEMAS ONTOLÓGICOS  

  

 

FIRST ONTOLOGICAL PROBLEMS  

 

Miguel García Baró 
Fenomenología y Filosofía Primera/ 

Universidad Pontificia Comillas, España 

mgbaro@chs.upcomillas.es   

 

 
 
Resumen: En este texto se plantea el comien-
zo de un tratado de filosofía primera que divide 
los problemas de ésta en asuntos de ontología, 
agatología y lógica. Se presentan luego las 
bases de la lógica como teoría del conocimiento 
y las bases de la ontología como teoría de las 
pluralidades (y sus condiciones). Se critican las 

posiciones aparentemente más plausibles, en 
dirección a mostrar (sólo se sugiere) cómo el 
peculiar fenomenismo defendido por Husserl en 
su madurez filosófica es la mejor de las solucio-
nes globales para la problemática lógica.  
 
 
Palabras clave: First Philosophy, Husserl, 
Phenomenalism. 
 

Abstract: The text puts forward how to begin 
an exposition of prima philosophia dividing its 
problems in ontological, agathological and logi-
cal ones. The foundations of logics as the theo-
ry of knowledge and the foundations of ontolo-
gy as the theory of pluralities (and their condi-
tions) are explored by the way of critizing ap-

parently plausible solutions. The aim is to guess 
why the peculiar phenomenalism sustained by 
Husserl in his mature philosophy is the best 
approach to logical nuclear problems. 
 
 
 
Key Words: Filosofía primera, Husserl, feno-
menismo. 

 

 

 

1 

 

Ahora que la filosofía se desconoce y se denigra, importa muchísimo derri-

bar fronteras estúpidas tras las que parezca que se parapeta un gremio de es-

pecialistas. Las cuestiones de la filosofía son universales y son decisivas y son 

apasionantes. Quien lo ve tiene el deber de presentarlas con toda la sencillez 

que sea compatible con no hacerles perder nada de su alcance, su sabor y su 

hondura.  

Pues bien, la teoría acerca de la intencionalidad de la conciencia es el nudo 

central de todos los problemas de la filosofía. Pero este término –

mailto:mgbaro@chs.upcomillas.es


134 MIGUEL GARCÍA-BARÓ 

 

 134 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

“intencionalidad de la conciencia”- es hoy, sin duda, una palabra técnica, propia 

de la jerga profesional. ¿De qué hablamos? Hablamos del modo, extraordina-

riamente admirable, inagotablemente admirable, en que nuestra conciencia, 

nuestra vida, revela el valor, la existencia y el contenido de todo cuanto es, a la 

vez que quizá también encubre y desfigura muchas cosas. Cuanto existe y es 

importante, cuanto no existe y no es importante, se nos presenta, se nos mani-

fiesta de alguna manera. Lo que se nos presenta podemos llamarlo también, 

con un término clásico, la totalidad de los fenómenos. Cuando hablo de “con-

ciencia” me refiero, justamente, a la presencia, a la revelación o manifestación 

de esta totalidad de los fenómenos. Una manifestación que a su vez es patente. 

La conciencia de las cosas es al mismo tiempo conciencia de sí misma, auto-

conciencia. 

No creo que quepa dividir el infinito campo de las investigaciones y la medi-

tación humanas de manera más abarcadora y satisfactoria que en los dominios: 

Ante todo, el de aquello que existe, sea como quiera; que posee alguna cla-

se de entidad; todo lo que cabe colocar en la posición de sujeto gramatical de 

una afirmación verdadera que siga alguno de estos modelos: “esto existe”, “es-

to es tal y tal”, “esto está en tales y tales relaciones con esto otro o estos 

otros” y “esto posee tales y tales partes”. 

En segundo lugar, un dominio mucho más restringido: ¿qué significan ser, 

existir y estar en estas frases que acabo de entrecomillar? El primer campo es, 

en la terminología clásica, el de los entes; el segundo, en esta misma termino-

logía, el del ser de los entes. La filosofía llama ontología a la investigación en 

ambos terrenos. Si se los quiere diferenciar, habrá que decir que el primero es 

el propio de las ontologías regionales o materiales (supuesto que hay regiones 

de entes muy distintas) y el segundo, el de la ontología fundamental (supuesto 

que sin tener alguna concepción de lo que significa “ser” no se tiene ninguna de 

lo que significa “ente”). 

De los problemas ontológicos se diferencian los que se refieren al deber ser, 

al valer; no a los “valores” como tipos peculiares de entes, sino a aquello que 

debe ser y vale, precisamente en su diferencia respecto de cualquier clase de 

mero ser. 

Lo habitual ha sido hablar, a propósito de este nuevo género de investiga-

ciones, de ética. Pero la palabra se queda corta cuando consideramos que lo 

esencial aquí es comprender que la aventura moral y, en general, nuestra exis-



PRIMEROS PROBLEMAS ONTOLÓGICOS 135 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 135 
 

tencia, en el sentido de nuestro jugarnos la vida en la responsabilidad, en la 

alternativa de salvarse o perderse uno mismo y a otros, por más relaciones que 

pueda tener entabladas con el puro ser, se ninguna manera se confunde con 

una especie estática de entidad que precisamente se vea privada de la dimen-

sión de la libertad, el futuro, el bien y el mal, el amor y el odio, la victoria y la 

liberación, el fracaso y la aniquilación. 

Como correlato de “ontología”, habría aquí que introducir una palabra 

prácticamente nueva: “agatología”, o sea, la investigación no del ser sino del 

bien (y su contrario). 

La cuarta esfera de los posibles temas de nuestra preocupación y nuestra 

teoría es la del pensamiento, la del conocimiento y el discurso y la investiga-

ción. Un terreno esencialmente reflexivo y no directo hacia las cosas; una vuel-

ta desde la totalidad de los fenómenos (los entes y su ser, los bienes y su bon-

dad) hacia la conciencia de esa totalidad. Aquí, en la lógica amplia y clásica-

mente entendida, el problema es cómo son para nosotros problemas y temas 

todos los problemas y todos los temas. 

Además del ser y el valer, tenemos, efectivamente, que contar con el hecho 

de que ambos aparecen, son pensados, son objetos intelectuales; y es claro 

que la manifestación no se confunde con aquello que ella manifiesta. 

No nos preguntemos ya ahora –por lo menos, no tan explícitamente que 

quedemos de entrada atrapados en la suprema dificultad de la cuestión- por la 

unidad del ámbito infinito dentro del cual hemos diferenciado estos tres miem-

bros (lo ontológico, lo agatológico y lo lógico). Al menos de momento, no tene-

mos nombres ciertos para esta unidad última, que algunos llamarían segura-

mente la vida. 

 

 

2 

 

Fenómeno, manifestación, apariencia es cosa que requiere tres elementos 

constitutivos: lo que aparece (ya sea ente, valor y libertad o pensamiento), 

aquel ante quien aparece y el contenido exacto que se convierte en dato de la 

cosa para el sujeto. Si no nos ligamos a ninguna teoría pasada, podemos 

hablar, respectivamente, para simplificar, de la cosa, el sujeto y el objeto. Son 

palabras cargadísimas de historia, pero nosotros, como siempre que se inicia el 

movimiento de la filosofía en alguien y desde alguien, tenemos la estricta nece-



136 MIGUEL GARCÍA-BARÓ 

 

 136 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

sidad de desprendernos de las tradiciones que tienden a indicarnos el camino 

por donde habremos de ir, antes de que sean las cosas mismas quienes lo 

hagan. 

La “cosa”, podemos también decir, es sólo el polo que atrae nuestro interés 

teórico; el “sujeto” somos nosotros mismos, los que vivimos este interés y 

quizá lo vamos pudiendo satisfacer poco a poco); el “objeto” es aquí simple-

mente lo conocido en cuanto tal: lo que en nuestra teoría ya hemos conquista-

do de aquello que nos interesa. Pero con una reserva importantísima: al ser el 

conocimiento manifestación de la cosa en el sujeto, queda por principio abierta 

la vía a la posibilidad de que la manifestación sea inadecuada. La inevitable in-

terpretación que el sujeto ha de hacer de todo fenómeno puede errar, en cual-

quiera de los sentidos en que quepa errar. 

Y es que en la primera aproximación a los datos no he contabilizado uno, a 

saber: que el conocimiento deberá suponer siempre cierta mediación. En él se 

echará estructuralmente de menos una imposible inmediatez: la de la presencia 

absoluta de la cosa “dentro” del sujeto. Una cosa que pasa a formar parte de 

otra es una cosa ingerida, tragada o incrustada en otra cosa; pero jamás es 

una cosa conocida por un sujeto. En tanto que tales, el sujeto y la cosa no exis-

ten del mismo, y es absurdo pensarlos en tal homogeneidad el uno con la otra 

que llegue a ser posible esa ingerencia o incrustación de la cosa en nosotros. 

Más bien sucede que la asimilación cognoscitiva de las cosas por el sujeto re-

quiere, por decirlo de algún modo, la destilación de todas las cosas en el mate-

rial subjetivo que es lo que he denominado el objeto o el fenómeno. 

Llegados aquí, podemos atrevernos a decir que el objeto es, entonces, el 

signo subjetivo de las cosas. Un signo es un signo cuando –y en la medida en 

que- envía a un sujeto hacia cierto significado. Esta función de manifestar algo 

otro es evidente que no se puede realizar más que si el signo (la cosa-signo) es 

captado por el sujeto como remitiendo a algo otro de sí mismo. Captar como 

es, al pie de la letra, interpretar el sentido y, mediante la interpretación, referir 

el signo a lo que él significa. E insisto en que queremos en todo esto mantener-

nos desligados de cualquier compromiso con cualquier teoría del pasado y con 

cualquier comprensión presuntamente de “sentido común” que ya aporte la 

lengua materna en que nos expresamos. 

Si ahora recontamos los elementos constitutivos del conocimiento, el resul-

tado es éste: 



PRIMEROS PROBLEMAS ONTOLÓGICOS 137 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 137 
 

1) Cosa no subjetiva, trascendente al sujeto, heterogénea ontológicamente 

respecto de éste y, a la vez, polo de su interés teórico, cognoscendum. 

2) Sujeto teóricamente interesado y en progresiva satisfacción de su caren-

cia de verdad. 

3) Fenómeno subjetivo, o sea, asimilable ontológicamente de alguna mane-

ra por el sujeto y esencialmente inmanente a éste, aunque tampoco homogé-

neo respecto del sujeto: signo de la cosa, cognitum. 

4) Interpretación por parte del sujeto del fenómeno como tal fenómeno; es 

decir: captación del sentido del fenómeno como signo que envía hacia la cosa. 

Si reparamos cuidadosamente en lo que estamos diciendo –y hay que to-

marse tiempo para hacerlo, sin que yo añada más palabras-, vemos con evi-

dencia que estos mismos elementos todavía pueden describirse con otras ex-

presiones. Nos interesa variarlas y multiplicarlas, para que nuestra compren-

sión vaya avanzando con seguridad. Diremos que el objeto o fenómeno es el 

significante; la cosa, el significado o, mejor, lo significado; la interpretación es 

la atribución de sentido al significante, exactamente para que remita a tal signi-

ficado; el sujeto es, entonces, primordialmente el intérprete. 

En esta perspectiva, el conocimiento se presenta como un suceso que no es 

sino el acontecimiento de la interpretación. Hablo aquí sin querer definir con 

exactitud las diferencias entre suceso y acontecimiento, que en otros contextos 

son decisivas. Pues bien, este acontecimiento está esencialmente hecho posible 

por dos estructuras que lo trascienden, o sea, que no son meras partes del su-

ceso. Me refiero a la cosa y al sujeto. Debo contar con los dos, pero precisa-

mente a título de entidades que necesariamente preexisten al suceso cognosci-

tivo y necesariamente sobreviven a él. La cosa le sobrevive incólume; el sujeto, 

en cambio, se trasforma a sí mismo en la serie ininiterrumpida de las interpre-

taciones.  

La cosa, aunque no es, desde luego, del todo opaca para la razón, resiste, 

con la consistencia de la piedra, al proceso de su elaboración racional. No se 

desgasta por el tacto inmaterial del conocimiento. No tiene, en este preciso 

sentido, historia ni tiempo. Su modo de ser es, por decirlo de alguna manera, la 

pura permanencia en sí misma. Incluso sus trasformaciones son ahistóricas, 

puesto que le sobrevienen como zarpazos o incrementos de los que ella carece 

de noticias. 



138 MIGUEL GARCÍA-BARÓ 

 

 138 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

El sujeto es, por su parte, la historia de las interpretaciones: puro tiempo 

que consiste en tendencia a lo otro de sí; en búsqueda, encuentro y búsqueda 

alimentada por el caudal constante de los sucesos y los acontecimientos, que 

son, respectivamente, renovados o imprevisibles encuentros. 

Mientras que para la cosa no hay propiamente acontecimiento ni suceso, el 

sujeto es el suceso de todos los sucesos, el acontecimiento de todos los aconte-

cimientos; o, más bien, la tensión subyacente que los hace posibles a todos. 

Sin embargo, el registro de los componentes básicos del conocimiento no 

está aún, ni mucho menos, concluido. Baste citar un quinto ingrediente impres-

cindible, que, sin duda, viene a perturbar radicalmente (es decir: a aclarar radi-

calmente) el relativo orden que hemos alcanzado a establecer entre los datos 

del problema. 

Este quinto factor es el hecho de que la interpretación es un suceso que 

acontece ante sí mismo, o, expresado con más exactitud: que la interpretación 

es trasparente para sí misma; que se sabe a sí misma; que tiene conciencia de 

cuanto ella es y, fundamentalmente, del hecho mismo de que está ahora te-

niendo lugar (“ahora”, o sea: en determinada altura de la historia de un intér-

prete). 

Es realmente esto lo que se quiere dar a entender cuando se dice, con cier-

ta despreocupación, que el conocimiento es una vivencia consciente, un suceso 

en la conciencia de un sujeto. Y como subjetividad, historia y autoconciencia 

son para nosotros, hasta aquí, términos esencialmente inseparables, reconoce-

remos que hablar de la conciencia como de una facultad de cierta cosa llamada 

yo es un modo muy poco justo de describir lo que efectivamente ocurre. Lo que 

hay, más bien, y permítaseme la frase difícil, que exige ser pensada un mo-

mento antes de seguir leyendo de prisa, es que toda interpretación es autoin-

terpretación, y que sólo puede serlo surgiendo en la historia global de las inter-

pretaciones sucesivas que constituyen al menos una sustancial porción del su-

jeto. 

Sólo ahora nos encontramos ante lo paradójico de la razón. Una paradoja 

esencial, que se puede desglosar, meramente porque no se puede decir todo a 

la vez, aunque se deba, en dos preguntas: ¿cómo es, en general, posible el 

acontecimiento de la interpretación? ¿Cómo es, en general, posible que toda 

interpretación sea autointerpretación? Intentemos señalar lo más directamente 

posible la paradoja que se casi se oculta detrás de estos dos interrogantes. 



PRIMEROS PROBLEMAS ONTOLÓGICOS 139 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 139 
 

Respecto del primero, el misterio estriba en el origen último del sentido. No 

puede descubrirse algo acerca de lo cual se ignore absolutamente todo. No ca-

be ni siquiera preguntarse por lo que es absolutamente desconocido. Nada co-

nocible es primeramente un absoluto desconocido. No se puede, pues, empezar 

jamás a entender. E incluso es un enigma que alguna vez pueda entenderse 

más de lo que de antemano (a priori del acontecimiento concreto de la inter-

pretación) se entendía ya; pues también para este relativo desconocido tiene 

que haber un sentido disponible que lo esté esperando para satisfacerse ple-

namente en él. 

El enigma del origen de la interpretación, que se extiende, según vemos, a 

la historia de toda interpretación, es, justamente, nada menos que el misterio 

de la condición que hace posibles la historia, el sujeto, el tiempo y la autocon-

ciencia. 

Por lo que hace al segundo interrogante –no cabe separarlo tajantemente 

del primero-, la paradoja es que el hecho de que toda interpretación sea auto-

interpretación pone de relieve lo difícil –por decirlo suavemente- que es consi-

derar siempre el conocimiento un proceso signitivo. La interpretación del objeto 

está inmediatamente presente a sí misma. Aunque utilicemos la dura palabra 

“autointerpretación”, porque tampoco estamos aquí ante un caso de inclusión o 

incrustación simple de algo en un todo, sino ante un conocimiento certísimo y 

clarísimo, no podemos creer que la interpretación del sentido del objeto se nos 

da en un nuevo objeto-significante, que precisaría también de una interpreta-

ción; la cual, naturalmente, sólo se conocería mediada por la interpretación de 

ese otro signo destinado a presentárnosla; el cual, in infinitum, exigirá otro sig-

no de sí, que exigirá otro más… 

En cualquier grado de esta serie (lo que quiere decir que no hay razón para 

que no nos quedemos ya con el primero), la interpretación cognoscitiva tiene 

que ser un suceso inmediatamente presente, e inmediatamente presente a sí 

mismo, autopresente. La interpretación que en cierto momento llevo a cabo es, 

en otros términos, inmanente a mi existencia de sujeto histórico de un modo 

mucho más íntimo que aquel en el que hablo también de “inmanencia” y “sub-

jetividad” a propósito del fenómeno cuyo sentido capto. 

Hay, pues, al menos dos modos esencialmente distintos del conocimiento: 

la interpretación de objetos, de un lado, y, del otro, la autointerpretación, abso-

lutamente inmanente, de toda interpretación de objetos. Y en cuanto al sujeto 



140 MIGUEL GARCÍA-BARÓ 

 

 140 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

histórico, la doble paradoja que hemos empezado a analizar no da sin más por 

cancelada la posibilidad de la historia; pero, eso sí, imposibilita que adoptemos, 

respecto del sujeto, la óptica de su plena y total historicidad, sin resto de eter-

nidad. 

 

 

3 

 

Antes de ir persiguiendo cada uno de los hilos variadísimos que se han re-

velado ya en estas exploraciones preliminares, a fin de que la dificultad extre-

ma de los problemas, en contraste con la sencillez absoluta de las primeras 

descripciones, no nos desconcierte, puede ser útil echar una ojeada panorámica 

a la historia de la filosofía. 

 

La más simple posición filosófica, el empirismo, se caracteriza esencialmen-

te por recusar el factor interpretación. 

En la labor de llevar a perfección este programa que define a la filosofía 

empirista, hay formas muy mediocremente consecuentes de hacerlo. Así suce-

de con el trabajo de John Locke, quien no se atrevió a identificar cosas y obje-

tos, por más que, como es evidente, si se rechaza la interpretación lo que efec-

tivamente se rechaza es el carácter sígnico del conocimiento de lo trascenden-

te, y, en consecuencia, se debe negar lo trascendente mismo: hay que identifi-

carlo con el objeto inmanente y subjetivo. 

Se llama fenomenismo justamente a esta identificación, a esta reducción de 

la complejidad del fenómeno del conocimiento. En su sentido más estricto, el 

fenomenismo convierte, pues, al sujeto en el conjunto de las cosas, las cuales 

coinciden, a su vez, con los fenómenos. En este sentido tan duro, el fenome-

nismo es la culminación consecuente del empirismo. 

El empirismo fenomenista encontró seguramente su realización más perfec-

ta en las obras de David Hume y John Stuart Mill. Posee antecedentes en las 

especulaciones del materialismo antiguo (Demócrito, que más bien es un pre-

decesor de Locke, y, sobre todo, el genio de Epicuro). Los comienzos del empi-

rismo fenomenista clásico están en la extraordinaria obra de George Berkeley. 

Sin embargo, este pensador previó la posición que pocos años después adop-

taría David Hume y la rechazó por razones muy profundas que, por cierto, 

Hume nunca quiso discutir directamente. Ello llevó a Berkeley a renunciar al 



PRIMEROS PROBLEMAS ONTOLÓGICOS 141 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 141 
 

fenomenismo absoluto como un absurdo. El motivo esencial fue que tenía, con 

toda razón, como empresa completamente irrealizable la destrucción del sujeto 

(que es lo que resulta de su identificación con la totalidad de los fenómenos). 

Por su parte, la tendencia profunda de la filosofía racionalista conduce asi-

mismo a la destrucción del sujeto, pero por la vía opuesta a la recorrida por 

Hume. Lo que aquí atrajo deslumbradoramente a la inteligencia fue en definiti-

va la imposibilidad de la historia, la imposibilidad de la novedad, la paradoja 

que encierra la noción de un origen absoluto de la interpretación. 

El precursor antiguo de la realización de este programa filosófico es Parmé-

nides, el defensor de la unidad y la eternidad absolutas del ente. 

Habría que preguntarse si las escuelas de Elea y Mégara, el neoplatonismo 

y los distintos gnosticismos que lo rodean no han sido los más logrados intentos 

de pensamiento “racionalista” consecuente hasta el extremo. 

En la Modernidad es seguramente Espinosa quien ha pensado el monismo 

intelectualista con más hondura; aunque cabría opinar que el racionalismo ab-

soluto ha sido el que, en vez de negar simplemente la historia, la ha asumido 

en la Totalidad perfectamente racional, al modo en que, después del arduo es-

fuerzo de Leibniz, lo procuró Hegel. 

Descartes y Malebranche, sobre todo el Descartes pensador de las dos pri-

meras Meditaciones metafísicas, son, respecto de la tradición racionalista, cosa 

análoga a la representada por Berkeley en la tradición empirista. También ese 

Descartes que digo pensó la irreductibilidad del yo finito como imposible de 

subsumir en la Totalidad donde la individuación queda abolida (aunque el filó-

sofo racionalista diga que queda sobreelevada). 

La filosofía de Aristóteles contiene muchos más elementos racionalistas que 

empiristas. Aristóteles quizá pueda ser situado en el lugar que separa a Espino-

sa de Leibniz.  

Platón, en cambio, respecto del cual es impropia la expresión “la filosofía de 

Platón”, dado que su obra es una inmensa discusión abierta, paradójica, irónica 

e indirecta de prácticamente todos los problemas esenciales, será siempre el 

lugar clásico donde el investigador encuentre factores descriptivos y piezas es-

peculativas de extraordinario valor, que a él se le ofrecen allí en toda la fuerza 

de su enigma, como para poner a la prueba más fuerte su capacidad filosófica. 

Cabe luego, naturalmente, la renuncia al pensamiento, que, si es atrevida y 

poco consecuente, se expresará como la recusación de la verdad y de todo co-



142 MIGUEL GARCÍA-BARÓ 

 

 142 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

nocimiento, y si es auténtico y profundo escepticismo se volcará en relatos y 

ejemplos, en literatura dramática, épica, lírica, sapiencial y novelística, como ya 

ocurrió paradigmáticamente en Eurípides y se repite constantemente en la ac-

tualidad (Roth, Auster, Kundera, Oz). 

La filosofía crítica, el “idealismo trascendental” de Kant, se presentó, frente 

al escepticismo y los “dogmatismos” racionalista y empirista, como una nueva 

posibilidad, una cuarta vía nunca ensayada antes de 1800, aunque hubiera te-

nido precursores sutiles en escritores como Pascal u Ockham. 

La filosofía crítica se parece, por una parte, al empirismo: no cree que el 

conocimiento humano se extienda más que a los fenómenos u objetos. Pero 

más aún se parece al racionalismo en su defensa del sentido de los fenómenos, 

por más que piense que este sentido no designa las cosas trascendentes. Pro-

cede, pues, a construir una noción nueva del objeto, puesto que lo distingue 

rigurosamente de la “cosa en sí” y, al mismo tiempo, sostiene que esta “cosa 

en sí” es absolutamente inconocible. En el dominio de los fenómenos u objetos, 

distingue todavía entre significantes subjetivos y significados transsubjetivos –

que Kant pretende haber probado que no se pueden identificar con las cosas o, 

como él prefería decir, con la “cosa en sí”-. 

Desde la perspectiva de la filosofía crítica, es dogmática la posición que, 

más que afirmar explícitamente que las cosas son conocibles, vive creyéndolo 

de manera incontrolada e impensada. 

La filosofía que de verdad es postkantiana –lo que no le sucede a toda 

aquella que ha sido escrita desde 1800 hasta hoy- se caracteriza fundamental-

mente por la renuncia a la noción misma de “cosa en sí”. En unos casos, estas 

filosofías, que, naturalmente, se inclinan todas hacia cierta metafísica del suje-

to, han creído explorar lo Absoluto; en otros, han considerado que sólo expon-

ían la finitud de la existencia histórica. Ha habido formas de existencialismo que 

no han supuesto que la finitud histórica sea la totalidad de cuanto hay y admi-

ten, pues, en modos diversos, lo Absoluto no conocible en la pura teoría. Otras 

han concedido explícita o tácitamente que, por decirlo de alguna manera, la 

finitud es lo absoluto. Algunos de los pensamientos teístas más profundos que 

ofrece la historia se enmarcan en la primera de estas clases de filosofía existen-

cial, cuyo iniciador moderno es Kierkegaard. La filosofía francesa, desde Blondel 

y Bergson hasta Levinas, Chrétien, Henry, Lacoste y otros contemporáneos, 

basada en los precedentes de san Agustín, Maine de Biran y los ya menciona-



PRIMEROS PROBLEMAS ONTOLÓGICOS 143 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 143 
 

dos Descartes y Pascal, discurre también sobre todo por estas vías. Y lo mismo 

se puede decir de la llamada Escuela de Madrid a grandes rasgos. 

El pensamiento de la finitud y la historia como absolutos se realiza muy po-

derosamente en las obras de Heidegger y Merleau-Ponty, ambas decisivamente 

influidas por el intento de conciliación avant la lettre que representó la fenome-

nología trascendental de Husserl. Sus dos antecedentes en el siglo antepasado 

son la antropología de la izquierda hegeliana (ante todo, Feuerbach) y la ultra-

antropología nietzscheana. 

Por otra parte, el empirismo de Hume y Mill ha encontrado una prolonga-

ción postkantiana en la filosofía “lingüística” que ha pretendido sustituir la sub-

jetividad por la estructura del lenguaje, como ha sucedido, sobre todo, en las 

obras de Wittgenstein y Austin. 

Regresemos a la reflexión sistemática. 

 

 

4 

 

Entre tantas direcciones como podemos ahora emprender, quizá la primera 

deba ser la de intentar un catálogo de los elementos ontológicos primordiales, o 

sea, de esos que parece que habrían de configurar el fondo de todas las demás 

ideas, si es que no es trabajo perdido el de la búsqueda de una ontología abso-

lutamente general, absolutamente formal, que abarcara incluso de alguna ma-

nera las “cosas” propias del dominio de la agatología. 

Ensayemos, pues, con la noción que es aparentemente la más primitiva: la 

de unidad. 

Unidad no quiere decir simplicidad. Unidad se opone, ciertamente, a plirali-

dad; pero de ésta es necesario distinguir al menos dos significados. En uno, 

pluralidad se refiera a conjunto o colección de unidades; en el otro, pluralidad 

designa colectivamente las partes de una unidad, que en este caso se llama un 

todo. 

La unidad auténtica de una cosa, de un todo, debe ser distinguida cuidado-

samente de la unidad derivativa e inauténtica de un conjunto de cosas. De 

hecho, el término “parte” no se usa para designar las unidades que entran en 

un conjunto (y que pueden no ser cosas o todos, sino unidades simples o, por 

qué no, partes de ciertas cosas, como también pueden ser unidades ficticias, 

meros “entes de razón”). 



144 MIGUEL GARCÍA-BARÓ 

 

 144 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

En cuanto tales, las partes de las cosas o todos no poseen más que una 

unidad impropia, análoga, pero no idéntica, a la unidad impropia característica 

de los meros conjuntos. Salta esto a la vista por el hecho de que los conjuntos 

reúnen unidades, aunque sea en la acepción más laxa de la palabra que quepa; 

mientras que una parte, tomada estrictamente como tal parte, o sea, no desga-

jada ni diferenciada del todo en el que se halla, colabora a la unidad auténtica 

del todo, de la cosa, justamente porque ella, la parte, de por sí no tiene unidad 

propiamente dicha. 

Pero en seguida se nos complica la noción de parte, ya que es evidente que 

no todas las partes cooperan en la misma medida y de la misma manera a fun-

dar la unidad real del todo. De no ser por esta complicación, sería fácil tomar la 

“unidad” de cada parte en cuanto parte como unidad en potencia, frente a la 

unidad en acto que tiene el todo y que adquiriría cualquier parte al desmem-

brarse de él y convertirse en una cosa real (simple o compleja, o sea, todo a su 

vez). Si la situación fuera tan aparentemente sencilla, la unidad en acto iría 

indisolublemente vinculada con aquello en la cosa que reúne propia y auténti-

camente las partes; pero, a su vez, este factor tendría por principio que equipa-

rarse con la unidad en acto propia ya de lo absolutamente simple –si existe al-

go absolutamente simple, y no se ve claro que no esté prohibido que exista; al 

revés, parece que la estructura de los todos, si es tan elemental como intenta-

mos verla de momento, exige que, en definitiva, las partes úlimas desprendi-

bles del todo sean siempre simples-.  

Ahí se nos revela que la aparente sencillez era sólo aparente, ya que no es 

precisamente tarea fácil concebir cómo es posible que una parte simple sólo 

posea unidad potencial y adquiera repentinamente unidad en acto nada más 

por ser liberada de su vínculo con otras partes. ¿Mediante qué transformación? 

Y ¿cómo liberar de un vínculo a lo que, por ser simple, no puede desprenderse 

de nada sin aniquilarse? 

Reconoceremos, pues, que se necesitan mayores precauciones en el análi-

sis de la naturaleza de las partes. 

Por un lado, parece concebible que haya partes que son, a su vez, cosas-

todos en potencia, o sea, que vienen ya equipadas con todo lo que se precisa 

para adquirir, en el instante en que se rompa su vínculo con la cosa-todo ac-

tual, la unidad real y actual de una cosa al mismo tiempo que la independencia 

de la antigua cosa-todo en que se encontraban provisionalmente. 



PRIMEROS PROBLEMAS ONTOLÓGICOS 145 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 145 
 

Pero, por otro lado, se hace necesario pensar también en partes que care-

cen absolutamente de la capacidad de convertirse en cosas. Partes, pues, que 

de suyo, a priori, no pueden volverse independientes y, en consecuencia, cuya 

“unidad” no es unidad real o propia ni en acto ni en potencia. Parece que sería 

útil decir que tales partes, dado que no son separables en la realidad sino sólo 

en el análisis intelectual, no tienen más unidad que la meramente intelectual o 

pensada. El análisis que las distingue no puede denominarse real en el sentido 

pleno y fuerte de este término, sino que es análisis mental, distinción de razón. 

Lo que no quiere decir que tal análisis no diferencie contenidos que verdadera-

mente forman parte de la cosa, del todo. Las partes que no tienen unidad más 

que en el análisis intelectual de la cosa no son por ello menos partes auténticas 

de la cosa. 

Cuando usamos en este contexto el término clásico “distinción de razón” no 

queremos, pues, decir, de ninguna manera, que lo que distingue esta distinción 

no exista de algún modo y sea, en cambio, el entendimiento quien lo insufla en 

las cosas. La idea que comporta la “distinción de razón” es, más bien, la de que 

la “unidad” de ciertas “partes” presentes verdaderamente en la cosa está abier-

ta por esencia a la reunión con otras partes de la misma cosa. Pensar esta 

“unidad” es ya pensar la relación extremadamente íntima en que la parte que 

sólo posee “unidad intelectual” está con alguna otra parte en el todo real. En 

definitiva, la unidad meramente intelectual es uno de los lados de lo que, visto 

por su otro aspecto, resulta ser relación necesaria o, más exactamente, funda-

mento de una relación auténticamente necesaria o intrínseca, o sea, exigida por 

la naturaleza misma de al menos uno de sus fundamentos. 

He aquí, entonces, la última diferenciación que se impone a priori en el po-

blado terreno ontológico de las partes. Y es que una parte que sólo posee uni-

dad de razón cabe que sea fundamento de una relación necesaria e intrínseca 

bien con otra parte (o con otras partes) de su mismo status ontológico, o bien 

con una parte dotada de unidad real en potencia. En este segundo caso es evi-

dente que no podemos hablar con la misma plenitud que en el primero de la 

necesidad e inteligibilidad de la relación, puesto que sólo por el lado de uno de 

sus fundamentos hay la necesidad absoluta de entrar en esa determinada rela-

ción. 

En resumen, junto a las cosas reales –que apenas cabrá confundir con el 

sentido que dimos a la palabra “cosa” en la primera discusión del fenómeno del 



146 MIGUEL GARCÍA-BARÓ 

 

 146 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

conocimiento-, junto a los todos reales, hemos encontrado, en los pasos inicia-

les de nuestro ensayo de ontología general, los conjuntos y las partes de las 

cosas reales. Las partes de las cosas han quedado divididas, a su vez, en cosas 

en potencia y partes dotadas sólo de unidad intelectual o de razón. 

Este último tipo de unidad debe ser cuidadosamente distinguido de la pseu-

dounidad del conjunto. Si decimos que la unidad del conjunto no es real sino 

meramente pensada, no debemos en ningún caso confundir esta unidad irreal y 

puramente arbitraria con la unidad que poseen las partes que, siendo ingre-

dientes auténticos de la cosa, no son, sin embargo, unidades reales en poten-

cia. La pseudounidad del conjunto no es fundamento de ninguna relación nece-

saria, intrínseca e inteligible con otra parte de cierto todo; aunque para los con-

juntos en general, en virtud de su forma arbitraria, valgan las leyes de la 

aritmética, por ejemplo. 

Quizá sea útil, recapitulando todas las ideas expresadas hasta aquí, hablar, 

a propósito de los elementos de la ontología, de conjuntos, cosas, partes y as-

pectos. 

Hay que subrayar que la distinción de estas cuatro primeras piezas de la 

teoría ontológica procede a priori. En especial, no ocurre que las partes y los 

aspectos se deslinden recíprocamente a posteriori de que atendamos a ciertas 

esferas de ejemplos (como puedan ser las cosas que se ofrecen a la vista y al 

tacto). En el mismo momento en que se concibe la idea de parte se piensa 

también la idea de la reunión de las partes; pero la reunión como tal no puede 

a su vez ser una parte propiamente dicha de la cosa, por más que claro que sea 

un componente o ingrediente auténtico de ella. Y sin duda que lo es, puesto 

que, como ya señalé, está en relación esencial con la unidad actual y real de la 

cosa-todo. La reunión, el vínculo de las partes, no es parte sino aspecto de la 

cosa. Quien concibe el pensamiento de las partes, concibe ya por ello mismo el 

pensamiento de los aspectos verdaderamente constituyentes de las unidades 

reales. 

Si reparamos bien en lo que llevamos hecho, notaremos que aquí la idea 

originaria, la idea-límite, es la de la cosa en acto; que, eso sí, sólo adquiere su 

pleno desarrollo cuando se conciben el conjunto y la parte y, por ello mismo, el 

aspecto. 

Pero detengámonos también a considerar que, paralelamente a las nocio-

nes de cosa, conjunto, parte y aspecto, hemos pensado, sin duda e imprescin-



PRIMEROS PROBLEMAS ONTOLÓGICOS 147 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 147 
 

diblemente, o sea, a priori, algunos elementos ontológicos más, por ejemplo: 

relación de vinculación arbitraria e irreal de las cosas en el conjunto, relación 

necesaria (recíproca o unidireccional) de los aspectos entre sí y con las partes, 

vinculación real de las partes en la cosa, etc. 

Cosa, conjunto, parte y aspecto son los elementos ontológicos desde el 

punto de vista de la unidad en general. Pero es que la unidad no es pensable 

con independencia del puro pensamiento de la relación. Por ello, a los cuatro 

tipos de unidad les corresponden en la teoría ontológica las cuatro clases de la 

relación; que, ordenadas de mayor a menor grado de inteligibilidad, son: 1) la 

relación entre dos o más aspectos; 2) la relación entre un aspecto y al menos 

una parte; 3) la relación entre dos o más partes; 4) la relación entre cosas. 

Pero hay más. Pensemos sólo en que, igual que concebimos conjuntos de con-

juntos, concebimos también relaciones entre conjuntos… 

Un problema básico de la teoría ontológica es si las relaciones pueden asi-

milarse a las unidades y estudiarse, en general, como constituyentes de unida-

des, como aspectos de unidades (salvo las relaciones arbitrarias características 

de los conjuntos); o si, a la inversa, cabe subsumir el punto de vista de la uni-

dad en el panorama de una ontología puramente relacional. O si más bien su-

cede, como he postulado yo tácitamente, que la reducción no es posible en nin-

guno de los dos sentidos (lo que implica ya de suyo una cierta primacía de la 

idea de cosa, o sea, de unidad, ya sea un todo, ya sea una unidad simple). 

La laguna más sensible de estos análisis provisionales concierne, sin duda, 

a las unidades de orden superior al de la unidad fundamental, o de orden ínfimo 

o cero, de la cosa. Y es que las unidades que suponen cosas, que se fundan en 

cosas, no siempre, ni mucho menos, son irreales y arbitrarias, como en el caso 

de los conjuntos (a los que sólo impropiamente cabe denominar unidades “de 

orden superior”). Dentro de estas estructuras, la unidad actual de la cosa no 

tiene que pasar a la mera potencia, como si en ellas se tratara de cosas hechas 

de cosas. Así ocurre con las situaciones, que otros llaman estados de cosas y 

que también es frecuente denominar hechos; así ocurre también con los proce-

sos y los sucesos o eventos y con las llamadas escenas. Por el momento, no 

importa clasificar y definir exhaustivamente todas estas unidades complejas. 

Esto sí: un hecho es una situación pasajera, contingente; otras situaciones son, 

en cambio, necesarias, y no les conviene en absoluto la denominación de 

hechos. 



148 MIGUEL GARCÍA-BARÓ 

 

 148 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

Las situaciones, en efecto, son seguramente las estructuras fundamentales 

en este ámbito de los objetos superiores dotados de unidad no irreal y arbitra-

ria. La razón que obliga a admitirlas y a concederles esta primacía es la presen-

cia indudable de las verdades, que va ya implicada en el mero hecho de que se 

hable acerca de los elementos de la ontología. El correlato objetivo de un enun-

ciado (un enunciado es un sentido, no una cosa) sobre los elementos ontológi-

cos no es, por ejemplo, simplemente uno de éstos sino, más bien, un “compor-

tamiento” o “estado” en que se ve envuelto. 

Que haya hechos o situaciones renueva vigorosamente el problema de la 

unidad y la relación. Y la presencia de la verdad inaugura esferas nuevas de 

problemas esenciales de la filosofía primera. 

 

 

5 

 

¿A qué llamamos una verdad?  

Empleando la misma terminología que al comienzo, parece que debe con-

testarse: a una cosa realmente existente, conocida tal y como es; o sea, mani-

festada en un objeto inmanente que presenta la cosa al sujeto como un medio 

perfectamente trasparente. Es verdadero el conocimiento que, mediata o inme-

diatamente, alcanza las cosas tal y como son en sí mismas. 

Se ve, pues, que la palabra “verdad”, aun no siendo equívoca, posee una 

naturaleza tal que permite predicarla tanto de la cosa como del objeto y de la 

interpretación (y del sentido en que ésta capta el objeto). Acerquémonos a esta 

pluralidad de usos. 

Si hablo de “conocer una verdad”, entonces, desde los puntos de vista del 

objeto y de la cosa, caigo en la cuenta de que lo conocido (lo estrictamente sa-

bido: aquello de lo que me estoy enterando en cierto momento) tiene una es-

tructura particular: la propia de una situación, que se llama desde antiguo una 

categoría o predicación. La cosa conocida (y el objeto correspondiente) no es 

exactamente una mera cosa sino el estado de una cosa, la situación en que se 

encuentra una cosa, su comportamiento. Por ejemplo, que la cosa a es P; que a 

y b están en relación en la relación R; que a es un elemento del conjunto A; 

que a es un todo del que b es una parte; que a existe. O también que las clases 

A y B (así introducimos de repente otro elemento ontológico de orden superior 

muy especial, del que aún no habíamos hablado) están en la relación R; que 



PRIMEROS PROBLEMAS ONTOLÓGICOS 149 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 149 
 

todos los miembros de la clase A poseen la propiedad Q; que la relación R po-

see tales y tales propiedades; o que el predicado P se determina ontológica-

mente en tal o tal forma. 

He multiplicado los ejemplos para que salte a los ojos que una situación, 

aunque en principio implique a una cosa y una parte o un aspecto suyo que 

reconocemos como suyo, tiene una estructura del todo formal, o sea, traslada-

ble desde el nivel ínfimo o cero, el de las cosas, a cualquier nivel superior (don-

de puede que se vuelve ambiguo no hablar más que de partes y aspectos de las 

unidades que allá nos encontramos). 

Las “cosas” conocidas –regreso al lenguaje de la teoría básica del conoci-

miento, como en el § 1- son, pues, estructuralmente, situaciones, predicacio-

nes. La noción de predicación es tan simple que sólo los ejemplos permiten 

captarla. En realidad, es indefinible ni aun con la fórmula célebra de Platón y 

Aristóteles: ti katà tinós, que no se podría quizá traducir sino, muy vagamente, 

como: algo-respecto-de-algo. Y sucede que cuando sabemos muchas predica-

ciones o situaciones en las que figura de un modo u otro cierto algo, decimos 

que conocemos este algo bien (o perfectamente, o aún imperfectamente). 

Lo que ahora nos importa más es notar la obviedad de que la estructura 

predicativa es condición necesaria del conocimiento (en la expresión “conocer 

una verdad” y en la expresión “conocer algo porque se conocen muchas verda-

des sobre ello”), pero en absoluto condición suficiente. Está claro que las es-

tructuras predicativas, además de conocidas, pueden ser ignoradas, sospecha-

das, puestas en duda, deseadas y temidas, odiadas y amadas… Una misma 

“cosa” y un mismo “objeto” son correlato de todas estas y aún de muchas más 

actitudes del sujeto. Una cosa no interpretada, un objeto sin sentido, ni siquiera 

son cosa ni objeto: no pueden ser vividos por nadie como tal cosa ni tal objeto. 

Pero habrá que diferenciar, al parecer, la interpretación básica, la mera pose-

sión explícita de sentido, de todas las variadísimas actitudes que, sobre este 

fundamento, es todavía capaz de vivir el sujeto. 

De este modo, parece que hemos de reconocer que la nuda interpretación 

es el comportamiento subjetivo elemental y fundador de todos los restantes. La 

aparición de sentido, con todo lo paradójica que sea por otra parte, es el co-

mienzo mismo de la inteligencia y aun de la subjetividad propiamente dicha. 

Con ella queda establecido el objeto, que posee, justamente, estructura predi-



150 MIGUEL GARCÍA-BARÓ 

 

 150 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

cativa (y que, en la actitud inicial e ingenua, tendemos a identificar con la cosa 

trascendente misma). 

 Por este lado, se insinúa el pensamiento de que la unidad de la cosa 

quizá no sea, después de todo, la primordial y de orden cero sino, más bien, la 

de orden -1… Sin embargo, el recuerdo del caso que antes llamábamos “autoin-

terpretación inmediata” nos pone en guardia respecto de que no debemos 

abandonar la cautela. 

En fin, lo que hemos avanzado significa que debemos atrevernos a diferen-

ciar la “nuda interpretación” no sólo del amor, el odio, el deseo, el temor o la 

esperanza, sino también del dudar, el sospechar, el preguntar e incluso el co-

nocer. 

Repitamos, por otra parte, que esta manifestación primordial de un sentido 

predicativo es una condición indispensable del conocimiento (de la situación 

designada por ese sentido), pero no es aún este conocimiento mismo. Lo un 

tanto paradójico, sin embargo, es que, al mismo tiempo, hemos de decir que 

esta manifestación primordial es, justamente y como tal, conocimiento de un 

sentido predicativo. Lo que sucede es que, como se trata en este caso de un 

sentido, su revelación, por perfecta y adecuada que sea (y tiene que serlo por 

principio, cuando lo que tenemos es una nuda interpretación o manifestación 

primordial), no es aún conocimiento de la cosa designada. Ésta es, como he 

dicho repetidamente, el auténtico polo que orienta el interés teórico. 

Llamemos, como empezamos ya haciendo, intencionales a las actitudes del 

sujeto en cuanto se refieren, en ese modo indescriptible que es la relación vivi-

da, consciente, subjetiva, a cualesquiera estructuras ontológicas: predicacio-

nes, cosas, partes, aspectos, clases, relaciones… Así, la actitud intencional bási-

ca parece hasta aquí que sea la nuda interpretación: el dato inmediato de un 

sentido predicativo de máxima sencillez. El conocimiento, entonces, tanto en la 

acepción “enterarse de” como en la acepción “saber” (enterarse es un momen-

to, saber es un hábito), desde luego es una entre las actitudes intencionales del 

sujeto. Mejor dicho, es, ya por el momento, al menos estas dos cosas diversas: 

por una parte, es la manifestación primordial de un sentido predicativo; por 

otra, es la posesión intelectual, exenta de arror, de la situación a la que se re-

fiere signitivamente ese sentido predicativo. 

En efecto, aunque se emplea “verdad” y “verdadero” en otros muchos con-

textos más, es evidente que sólo se está propiamente en la verdad o en el error 



PRIMEROS PROBLEMAS ONTOLÓGICOS 151 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 151 
 

cuando se tienen (se viven momentánea o habitualmente) convicciones, creen-

cias, opiniones; es decir, cuando se formulan explícitamente juicios o cuando se 

está en disposición de formularlos si la ocasión lo requiere (dado que ya se está 

viviendo de modo tácito la convicción correspondiente). En cambio, las actitu-

des intencionales que llamamos mera hipótesis, el pensar simplemente en tales 

o cuales cosas, no son ni sucesos ni procesos ni estados susceptibles de ver-

dad. No lo son ni siquiera cuando, por ejemplo, la hipótesis plantea algo que, 

de ser creído, resultaría verdad. 

Al menos en un aspecto (el objeto intencional, o sea, el objeto como tal de 

la actitud intencional), hay extraordinaria semejanza, incluso igualdad, entre la 

mera hipótesis y el juicio; en otro aspecto, sin embargo, la diferencia es tan 

grande como para que la hipótesis no sea ni verdadera ni falsa y el juicio, en 

cambio, haya de serlo. 

Quizá valga la pena acercarse a terminologías que ya se usaron otras veces 

cuando se miró a estos fenómenos. Digamos que la hipótesis y el juicio tienen, 

cuando poseen el mismo objeto intencional, la misma materia, aunque difieren 

formalmente. 

Si distinguimos así entre materia y forma de un juicio, nos vemos llevados 

a nuevas cuestiones acerca de qué sea lo verdadero por antonomasia. Y es que 

todo juicio será síntesis o reunión de estos dos aspectos (su materia y su for-

ma), pero ocurre que la forma juicio será la misma en todos los juicios, ya sean 

verdaderos, ya sean falsos. Luego localizaremos en la diferencia material entre 

los juicios la base de la distinción entre juicio verdadero y falso; por más que 

entonces estaremos buscando el fundamento de la propiedad más admirable de 

los juicios en el aspecto que, lejos de serles propio, comparten con muchas 

otras actitudes intencionales que no son capaces de verdad ni falsedad. Lo que 

también es una paradoja. 

Pero ¿hay tal identidad formal entre todos los juicios? También la pregunta 

suena a paradoja, puesto que está claro que, en general, todas las cosas de 

una misma clase comparten unívocamente la propiedad que las hace pertene-

cer precisamente a esa clase. Pero es que también es una trivialidad a la que 

nos induce el lenguaje el fenómeno de que es frecuente que algunos miembros 

de una determinada clase participen más que otros de la propiedad común a 

todos. Creemos, por ejemplo, en que existen intensidades diferentes de la 

misma cualidad y, en general, grados de perfección y de degradación. 



152 MIGUEL GARCÍA-BARÓ 

 

 152 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

En el lenguaje de todos los días está permitido preguntar, por ejemplo: 

¿hasta qué punto estás seguro de eso que crees? Aquí, “eso que crees” designa 

la materia, que está siendo pensada y seguramente no creída por quien hace la 

pregunta. La cual toma a la forma del juicio por una magnitud que crece y 

mengua y que abarca desde la seguridad inquebrantable (la certeza) hasta la 

mera sombra de una sospecha a favor.  

Tanto si se piensa en la identidad de la forma de todos los juicios como si 

se piensa en que admite grados prácticamente infinitos, la mera hipótesis de 

una materia opinable aparece no como la síntesis de una forma peculiar y esa 

materia, sino como la pura ausencia de toda forma. A partir de esta ausencia o 

carencia, cualquier asomo de auténtica conjetura a favor del sí o el no propios 

del juicio, cualquier toma de postura que abandone la total abstención, sería ya 

un juicio, verdadero o falso. 

A esta actitud tan particular que no es toma alguna de actitud, la llamare-

mos en general con el clásico término de representación, para oponerla al jui-

cio. 

Pues bien, en cuanto atendemos al ámbito de las representaciones (que 

sería mejor llamar, menos clásicamente, presentaciones, como salta a la vista), 

comprobamos con sorpresa que entre ellas parece haber también multiplicidad 

de formas. Esta constatación nos da, sin duda, la oportunidad de estudiar más 

de cerca qué clase de diferencia es la que existe entre materias y formas de las 

actitudes intencionales. 

 

 

6 

 

En efecto, cabe imaginar algo que quizá otro crea; pero cabe también que 

esa misma materia opinable dejemos de imaginarla y la volvamos correlato ob-

jetivo de una pregunta, de un examen o de una cavilación. Cabe, por otra par-

te, que nuestra imaginación de tal materia sea una ocurrencia fugaz o nos 

atormente como una idea fija; y cabe también que sea el fruto de nuestro ejer-

cicio de tratar de introducirnos en la piel del interlocutor para ver de entender-

lo. Muy diferentes actitudes intencionales con identidad de materia y sin som-

bra de juicio, o sea, de forma judicativa. Y, por ello mismo, sin verdad ni false-

dad. Aunque esta variedad no se puede remitir tampoco, como es evidente a la 

vista de los ejemplos, a la de las especies de un mismo género. 



PRIMEROS PROBLEMAS ONTOLÓGICOS 153 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 153 
 

La teoría correcta acerca de estas innegables diferencias en la esfera de las 

presentaciones consiste en sostener que cada una de ellas va acompañada de 

un matiz emocional distinto. Éste es el verdadero responsable de una multipli-

cidad que al principio uno cree discernir en la naturaleza misma de las repre-

sentaciones como tales. Por ejemplo, el interés por la respuesta y el deseo de 

que nos sea ofrecida acompañan en la pregunta a la mera presentación de la 

materia que ésta contiene. Otros intereses, otras valoraciones de la importancia 

positiva o negativa, en órdenes diversos de valores, son lo característico de 

cada uno de los tipos diferentes de representación que he enumerado. Todos 

coinciden en que todos son idénticamente presentación de una materia que 

podría ser la de un juicio; todos carecen por igual de una sombra siquiera de 

toma de postura judicativa. Pero, por decirlo de alguna manera, todos están 

trasfundidos por una determinada toma de postura emocional. 

Se sigue que entre las tomas de postura que se llama juicios y las tomas de 

postura que se llama emociones hay una estricta diferencia genérica. Ninguna 

gradación nos traslada, pues, del ámbito del juicio al de la emoción ni del de las 

emociones al de los juicios. 

Si entendemos por actitudes intencionales tanto los actos que suceden en 

un instante como los hábitos (los estados propiamente dichos, que duran lapsos 

más o menos largos de tiempo -y que se viven o con conciencia explícita o táci-

tamente: como disposiciones próximas o remotas de actos y actitudes explícitas 

en general-), la primera clasificación omnicomprensiva de las actitudes o viven-

cias intencionales subjetivas que se nos ofrece es la que distingue las tomas de 

postura y las meras presentaciones; y luego pasamos a diferenciar estricta-

mente las tomas de postura teóricas y las tomas de postura emocionales o 

prácticas (breve y respectivamente: los juicios y las emociones). 

A las presentaciones se las ha llamado representaciones y se las ha llamado 

también, con frecuencia y persistencia, ideas, desde los primeros estoicos. Su 

característica, repito, es la ausencia de forma; o, para decirlo mejor, el hecho 

de que no se componen de otra cosa que de materia intencional en el sentido 

arriba definido; o sea, de aquello mismo que, alzado ante la existencia subjeti-

va por las meras ideas, puede ser, además de simple objeto de una representa-

ción, también objeto de una toma de postura, práctica o teórica. 

Los juicios y las emociones no alzan nada nuevo ante la existencia subjeti-

va. Por el contrario, recogen –sin que esta palabra se refiera a procesos cro-



154 MIGUEL GARCÍA-BARÓ 

 

 154 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

nológicos, como dando a entender que antes ocurren las ideas que las emocio-

nes o los juicios- las objetividades que les suministran las ideas. Por encima de 

esta acción mínima y fundamental de la existencia que es la idea, juicios y 

emociones superponen una actividad propiamente dicha, diferenciada, en sen-

tido estricto, en dos géneros. 

Es evidente que estoy aquí llamando materia al objeto, a lo presentado; 

inevitablemente, llamo entonces forma al género de la actividad intencional de 

la existencia subjetiva que se superpone, cuando así ocurre, a la idea. Las for-

mas son, simplemente, la emoción y el juicio. 

Muestran las formas un rasgo análogo, que estoy llamando toma de postu-

ra o actividad (frente a la relativa pasividad de la idea). Las tomas de postura 

son siempre o positivas o negativas: juicios afirmativos y negativos; emoción 

de atracción y emoción de repulsión. 

¿Quién no ve la variedad enorme de las emociones? Entre el placer senso-

rial y la decisión heroica media una distancia ingente, toda ella formal o cualita-

tiva: puramente hecho de actividad existencial en grados, matices e intensida-

des diversas. 

En los juicios, en cambio, no hay gradación ni pluralidad vastísima de espe-

cies. Sólo dos especies, que inmediatamente ya son últimas, o sea, no suscep-

tibles, a su vez, de más especificación: juicios afirmativos y juicios negativos. El 

resto de las diferencias entre juicios, o son materiales y no existenciales, o son 

distintas emociones concomitantes. Los aparentes grados de firmeza de la con-

vicción no son verdaderamente tales; si no consisten en ciertas tomas de pos-

tura emocionales distintas, deben explicarse como creencias, formalmente 

idénticas, en materias siempre diferentes. Por ejemplo, la certeza es la creen-

cia, positiva o negativa, en tal o cual situación no modalizada; en cambio, la 

conjetura más o menos firme consiste en una pura y simple creencia, afirmati-

va o negativa, sólo que en una situación modalizada. Su materia, en vez de ser, 

por ejemplo, que Dios existe, es que es probable (en tal o cual grado) que Dios 

exista. Las probabilidades no son matices existenciales o formales, grados di-

versos en la intensidad de la creencia, sino modos que afectan al objeto del 

juicio. No son partes o aspectos de la existencia subjetiva sino, de alguna ma-

nera –y dicho, lo reconozco, con cierto gusto por la paradoja-, partes o aspec-

tos en el objeto. 



PRIMEROS PROBLEMAS ONTOLÓGICOS 155 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 155 
 

Con todo este bagaje a las espaldas, volvamos ahora al problema de cómo 

llevar a cabo una primera aproximación con buen éxito al capital concepto de la 

verdad. 

 

 

7 

 

Progresar en esta cuestión pasa a través de determinar apropiadamente lo 

que diferencia y señala a los juicios frente a las emociones y las presentacio-

nes. Se trata, para empezar, de una cierta valoración que no nos es posible 

extender sin más a ninguna otra de las dos grandes esferas de las actitudes 

intencionales. Y este valor es la corrección o la adecuación del juicio con las 

cosas, según vienen diciendo los filósofos desde los primeros tiempos en que 

esta disciplina se cultivó. Se trata de la concordancia auténtica entre el juicio, 

como actividad de una existencia subjetiva, y la realidad tanto extraexistencial 

como existencial. En un texto célebre del libro noveno de los Metafísicos, 

Aristóteles escribió que “está en la verdad el que cree que está separado lo que 

está separado y que está junto lo que está junto. Está en lo falso el que cree lo 

contrario de cómo son las cosas”. Dejémonos guiar, por ahora, por las indica-

ciones que se contienen en estas palabras. 

Hay en ellas, evidentemente, dos tesis de extraordinario alcance. La prime-

ra concierne a la naturaleza de la verdad. En la fórmula de Avicena: veritas est 

adeaquatio intellectus cum re. La segunda se refiere a la índole del juicio, y 

consiste en la exigencia de que todo juicio sea una síntesis, una conexión. Em-

pecemos por ésta. 

Ante todo, hay síntesis judicativas que merecen, sin duda, el nombre de 

juicios compuestos, porque poseen partes que a su vez son juicios (o de menor 

complejidad o ya simples). Los juicios compuestos se expresan en fragmentos 

lingüísticos que solemos llamar oraciones conjuntivas o copulativas, oraciones 

disyuntivas, oraciones condicionales, oraciones causales,… En estos ejemplos, 

la síntesis está expresada, respectivamente, por las palabras: y (se entiende 

que uniendo formulaciones lingüísticas de juicios completos), o, si… entonces, 

si y sólo si, porque… 

En general es evidente que la verdad de un juicio compuesto depende de la 

verdad de sus juicios componentes. En este sentido, los filósofos han solido 

hablar, como sinónimo de “juicios compuestos”, de juicios hipotéticos, o sea, 



156 MIGUEL GARCÍA-BARÓ 

 

 156 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

condicionados en su verdad por otros juicios que se encuentran formando parte 

de ellos. 

Es muy interesante distinguir dos grandes casos en el carácter hipotético o 

dependiente de los juicios complejos. La lógica de los antiguos estoicos y la 

moderna lógica de las proposiciones elementales se han preocupado mucho por 

poner de relieve la diferencia que hay entre aquellos juicios compuestos cuyo 

valor de verdad (verdadero o falso) está unívocamente determinado por (o es 

función de) los valores de verdad de sus juicios componentes, y aquellos otros 

en los que, aun siendo conocidos los valores de verdad de las partes, queda 

alguna vez indeciso el valor veritativo que posee todo el juicio hipotético. Para 

el caso primero, la lógica contemporánea utiliza el término funciones de verdad, 

de origen puramente matemático. Naturalmente, cabe calcular estrictamente el 

valor de verdad de todas estas funciones, ya sea bajo el principio de bivalencia 

(que sólo es posible que un juicio sea determinadamente verdadero o falso) o, 

como ocurre en los cálculos no clásicos, bajo otros supuestos. En los casos en 

los que este cálculo no cabe, nos hallamos ante auténticos hechos, o sea, ante 

situaciones contingentes (como, por lo demás, sucede casi siempre a propósito 

de los juicios simples que entran en la complejidad de los juicios compuestos). 

La unidad del juicio complejo es tan propiamente una unidad nueva respec-

to de las unidades que poseen de suyo sus juicios componentes, que cabe per-

fectamente el caso (recuérdese la llamada disyunción excluyente) de que sien-

do verdaderos todos los componentes sea cuando justamente es falso el juicio 

complejo. Y cabe también que la falsedad de los componentes redunde en la 

verdad del compuesto, como pasa en los llamados condicionales contrafácticos. 

El problema arduo, si queremos comprobar la tesis de Aristóteles acerca del 

universal carácter sintético de todos los juicios, se nos presenta cuando des-

cendemos a los juicios simples, o sea, a quellos que no pueden ser partidos en 

nuevos juicios de cuya verdad dependa de alguna manera la verdad del todo 

sintetizado. El término clásico para expresar la diferencia entre estos juicios 

simples y los complejos o hipotéticos es el de juicios categóricos La cuestión, 

pues, es si son o no síntesis todos los juicios categóricos o predicativos. 

Admitamos tentativamente que todos sean síntesis. ¿De qué podrían cons-

tar, a modo de materiales constructivos, tales síntesis? La respuesta sólo puede 

ser: de ideas o presentaciones, con completa indiferencia de si se viven o no 

trasfundidas de alguna emoción. 



PRIMEROS PROBLEMAS ONTOLÓGICOS 157 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 157 
 

Si ésta fuera la verdad, obtenemos que el juicio diferirá de la presentación 

en dos respectos y no sólo en el que antes puse de relieve. El juicio no sólo tie-

ne forma de tal (tesis), mientras que la idea carece de ella; además, el juicio 

será siempre cierta síntesis de presentaciones, mientras que las presentaciones 

o ideas, aunque algunas veces pueden ser sintéticas también, no sería preciso 

que en todos los casos lo fueran. 

Tendremos que subrayar que la forma sintética bajo la que se reúnen las 

presentaciones para formar la idea compleja que es la materia del juicio, aún 

no es la forma del juicio como tal. Aquella síntesis prepara el juicio pero aún no 

es este mismo; dispone toda la materia del juicio pero no supera el nivel del 

ámbito propio de la presentación. 

Por cierto: no todas las síntesis de presentaciones prepararán inmediata-

mente el advenimiento de un juicio suministrándole toda su futura materia. De 

hecho, muchas síntesis de ideas no son, por ejemplo, más que conjuntos de 

ideas de cosas, o, quizá, la vinculación inmediata de una significación adjetiva o 

adverbial a otra sustantiva. La teoría que sostiene que todo juicio categórico es 

una toma de postura, afirmativa o negativa, sobre una síntesis de ideas, está 

pensando en una especie perfectamente determinada de tales síntesis como 

siendo la única que puede cumplir la función de dejar construida la materia del 

juicio categórico; análogamente a como sólo ciertas síntesis “materiales” de 

juicios disponen la materia compleja sobre la que puede advenir la forma del 

juicio hipotético. 

Ya conocemos la expresión clásica para ese estilo único de síntesis capaz de 

suministrar su materia a los juicios simples: la predicación o categoría. Y la 

predicación se ha solido exponer como la vinculación a un sujeto de un predica-

do o categoría por medio de una cópula verbal. Se dice, por esto, que el signifi-

cado de la cópula verbal es doble: consiste, por una parte, en la síntesis predi-

cativa, que aún trascurre en el dominio de las ideas; pero cuando estamos ex-

presando un juicio auténtico y no una mera hipótesis, la cópula también signifi-

ca la tesis, o sea, la forma misma del juicio como tal. 

La versión más completa de la teoría que defiende la naturaleza sintética de 

todos los juicios es, pues, aquella que sostiene que, sobre ciertos núcleos signi-

ficativos carentes de toda forma, puramente materiales, se superponen, en 

primer término, ciertas formas sintácticas nucleares y elementales, materiales 

ellas también, que, por así decirlo, los preparan para que puedan desempeñar 



158 MIGUEL GARCÍA-BARÓ 

 

 158 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

los papeles de sujeto y de predicado de un juicio categórico. Así, una idea o 

presentación estaría ya siempre integrada, incluso en el caso más simple, por 

un núcleo y una forma de núcleo, que no se expresa lingüísticamente casi nun-

ca, como no sea por cierta posición en la frase o cierta entonación. Y dejo a un 

lado adrede la diferencia entre la forma nuclear de sujeto y la forma de predi-

cado, precisamente porque quizá todo predicado, como señala originariamente 

una parte, un aspecto o una relación de la cosa-todo-sujeto, no sea ya un 

núcleo (y su forma pura de predicado, por tanto, sólo sea una forma nuclear en 

sentido derivativo e impropio)… Pero estas ideas nos vuelven a llevar demasia-

do lejos por el momento. 

Continuemos con la versión más completa de tal teoría general sobre los 

jucios como síntesis. 

Más arriba del estrato de estas formas primeras o nucleares, la teoría habla 

de formas sintéticas o sintácticas, que cumplen elpapel de enlazar presentacio-

nes simples para construir con ellas presentaciones compuestas (por ejemplo: 

conjuntos, series ordenadas, sustantivo-adjetivo, sustantivo-adverbio, etc.). La 

más importante de estas formas de segundo nivel es la predicativa, porque es 

la única capaz de suministrar completa su materia a los juicios simples y, por 

ello, está íntimamente relacionada con toda posible teoría de la verdad. 

Una vez que poseemos predicaciones, entendidas como estructuras sintác-

ticas de ideas, que, como vemos, contienen dos niveles al menos de formas 

sinácticas (las nucleares y la predicativa), ya es posible que sobre ellas se ña-

dan las formas judicativas propiamente dichas, o sea, cualquiera de las dos es-

pecies de la tesis: la afirmación y la negación. 

En otra dirección, una vez que tenemos ya presentaciones completas, pue-

de suceder que queden englobadas en alguna de las formas propias de la emo-

ción que no suponen juicios; lo que nos obligaría a considerar si hay que con-

servar la noción de forma nuclear incluso en tales casos. 

Es interesante observar que las predicaciones, sean o no de hecho materias 

de juicios categóricos, también preparan, aún en otra dirección, el advenimien-

to de un tercer nivel de formas de síntesis material (un segundo nivel, pues, de 

formas sintácticas). Me refiero, naturalmente, a las que construyen la materia 

compleja de los juicios hipotéticos. Por cierto que, en cambio, la forma propia 

de éstos sigue invariablemente siendo la tesis teórica (o afirmativa o negativa). 

Cuando pasamos del juicio categórico al hipotético, no aparecen formas nuevas 



PRIMEROS PROBLEMAS ONTOLÓGICOS 159 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 159 
 

del juicio. Las únicas diferencias son, de nuevo, diferencias materiales. Sólo 

suce que, mientras en el juicio simple la cópula verbal expresa tanto la predica-

ción como la tesis, en los juicios compuestos esta doble significación la sopor-

tan las palabras que expresan de suyo directamente la sintaxis de tercer orden 

(las que la gramática clásica llama conjunciones). 

La diferencia de las palabras no debe ocultarnos el hecho de que la toma de 

postura, la tesis afirmativa o negativa, puede recaer exactamente igual sobre 

una predicación que sobre un sintagma de nivel superior, suprapredicativo. La 

dificultad no es mayor que la que ya se presenta en el juicio simple. En éste, en 

efecto, una síntesis de sujeto y predicado mediante la cópula sirve frecuente-

mente de base para la peculiar división en que consiste la tesis negativa. La 

misma soprendente contraposición (una síntesis material sobre la que se apoya 

una división formal) se observa en los juicios compuestos negativos. La nega-

ción de un condicional no es la destrucción del juicio condicional, sino una tesis 

referida a una materia que resulta ser un sintagma condicional. Afirmación y 

negación están coordinadas como especies de la tesis teórica o judicativa, y no 

se subordinan la una a la otra. La negación no supone previa afirmación ni la 

afirmación supone previa negación. Lo que manifiesta con mucha claridad que 

negar no es dividir, pace Aristóteles, puesto que divir, que es una operación 

que trascurre sencillamente en el ámbito material o de las presentaciones, sólo 

es posible allí donde ha habido antes una composición. Luego no sólo negar no 

es dividir sino que tampoco afirmar es componer, de nuevo pace Aristóteles. 

  

 

8 

 

Pero la objeción más fuerte contra el derecho a tomar una teoría de este ti-

po como modelo general para la teoría de la verdad se sitúa en otro lugar muy 

diferente. Y esta objeción nos hace comprender que existen, al menos y por lo 

pronto, dos tipos de la manifestación de la verdad bien separados, sólo para 

uno de los cuales es adecuada la ontología cuyas bases estamos poniendo. 

Me refiero a que ya sabemos que la manifestación de los objetos no es lo 

mismo que la manifestación de la manifestación de los objetos. Para la primera 

empleamos arriba el término interpretación, mientras que para la segunda no 

dsiponíamos sino de la palabra correspondiente: autointerpretación. La inter-



160 MIGUEL GARCÍA-BARÓ 

 

 160 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

pretación es conocimiento de la cosa mediado por la presencia del objeto-signo; 

la autointerpretación es conocimiento del conocimiento, sin mediación ninguna. 

En este caso, el autoconocimiento es también una tesis, desde luego, sólo 

que no se funda en ninguna síntesis y, por lo mismo, desde el punto de vista 

material, tiene una estructura tan sumamente simple que es precategorial, pre-

sintáctica e incluso previa a la mínima complicación que es la presencia de 

núcleos y formas nucleares. 

Si para el contacto con los núcleos objetivos hemos visto antes que debe-

mos desmontar la predicación –nivel cero del análisis- y descender a un nivel -1 

o abstractivo, pre-predicativo y pre-categórico, para el autoconocimiento el ni-

vel inicial y único es prepredicativo y precategórico o precategorial en un senti-

do diferente, no abstractivo. En este segundo caso no hay nada que desmontar 

mediante la operación reflexiva de la abstracción, que levanta la forma sintácti-

ca y destapa, por así decirlo, las formas nucleares unidas a los núcleos materia-

les. Y es que en este caso del autoconocimiento no hay objeto y no hay distin-

ción cosa-objeto-sujeto (distinción que sólo la interpretación, o sea, sólo la pre-

sentación, puede lograr y articular). A lo sumo, en el autoconocimiento la exis-

tencia subjetiva se capta a sí misma en su campo de presente, como nudo de 

presentaciones, juicios y emociones, notando de alguna manera que ella no 

está agotada en su autoconocerse. Es decir, queda todavía algo análogo a la 

diferencia entre objeto y cosa; pero sólo análogo. 

Únicamente cuando algunos principios de la agatología estén expuestos 

será posible volver sobre este lado primordial de la ontología (y de la teoría de 

la verdad). Ahora basta con la observación de que explorar el autoconocimiento 

inmediato quizá sea lo mismo, por lo menos parcialmente, que investigar no ya 

los entes extraexistenciales sino su, de algún modo, su ser; investigación que, 

como se recordará, llamábamos ontología no general sino fundamental. 

Para irla preparando, parece útil seguir dos direcciones en nuestro trabajo. 

Una continuará estudiando problemas puramente ontológicos que sólo indirec-

tamente hemos afrontado hasta aquí; la otra deberá referirse ya a lo radical de 

la agatología. 

 

 



PRIMEROS PROBLEMAS ONTOLÓGICOS 161 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 161 
 

9 

 

Hagamos un nuevo ensayo en los dominios de la ontología concediendo 

ahora que todo lo que existe propiamente sea particular, término que hemos 

evitado hasta este instante. Una palabra sinónima de particular es individual o 

individuo. Y concedamos, en segundo lugar, que todos los individuos pertene-

cen a una y sólo una de dos clases: las cosas y los objetos. Por cosas conti-

nuamos entendiendo las realidades primordialmente existentes: las que subsis-

ten de suyo e independientemente; en una palabra clásica, el conjunto de la 

naturaleza; los objetos son, en cambio, esencial y primariamente, signos natu-

rales de las cosas aptos para darlas a conocer, que habrá que suponer (tercera 

concesión básica de esta teoría) que son suscitados por las cosas en ciertas 

otras cosas bastante especiales, llamadas sujetos. Los sujetos son, pues, las 

cosas capaces de representarse la naturaleza o, más exactamente, de sufrir o 

vivir la presentación de la naturaleza. El mundo real, pues, consiste, según este 

esquema tentativo, en un conjunto de cosas (aquí la palabra “conjunto” no sig-

nifica que tengan las cosas del mundo mera relación arbitraria entre ellas), en-

tre las que unas son sujetos y las otras, incapaces de actitudes intencionales, 

podrán denominarse, como en la tradición, cuerpos. 

Como la realidad del conocimiento es insoslayable en cualquier ontología 

que se comprenda a sí misma, subrayo que esta ontología que ensayo en una 

nueva dirección pretende, al hablar de objetos como lo hace, sencillamente 

respetar la noción intuitiva de que una cosa no puede conocer otra cosa más 

que si la cosa conocida influye en la conocedora trasladándole un signo de ella 

misma, y precisamente un signo que, como mínimo, se parezca fielmente al 

origen del que procede. 

Así, pues, los sujetos son, en principio, susceptibles de poseer dos series 

muy distintas de partes y de aspectos. Una serie será la de sus partes naturales 

como pedazos o componentes que ellos son del mundo; esta serie se asemeja a 

la única que pertenece a los cuerpos. La otra serie de las partes y los aspectos 

de un sujeto serán, justamente, sus objetos. Por el momento, no entro a diluci-

dar qué clase de parte o aspecto es aquello gracias a lo cual un sujeto se cono-

ce a sí mismo; o sea, dejo por ahora a un lado la cuestión del autoconocimiento 

o autointerpretación. 



162 MIGUEL GARCÍA-BARÓ 

 

 162 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

También puedo decir que los particulares reales son o bien arquetipos, mo-

delos originales (cosas: cuerpos y sujetos), o bien traslados subjetivos (obje-

tos). Recordemos el dato de partida esencial: que carece de sentido decir que 

el conocimiento es el simple suceso de que una cosa o una parte de una cosa 

pasa a ser parte de otra cosa. La mera inclusión de algo real en algo real mayor 

no describe ni explica de ninguna manera este suceso que es la presentación de 

una cosa en otra (o el juicio verdadero que una cosa realiza sobre otra o sobre 

sí misma). Por muy ingenua que se proponga ser la clasificación de cuanto hay, 

no conseguirá evitar el desdoblamiento del significado de todos los términos 

ontológicos: primitivamente, designan estos términos la realidad arquetípica y 

simplemente tal; pero además significan luego la realidad-objeto. Cabe llegar a 

decir que no sólo “realidad”, sino también “mundo”, “naturaleza”, “todo”, “par-

te”, “inclusión”, “aspecto”, son palabras con doble sentido, pero no equívocas. 

El sentido originario, repito, es el que alude a la realidad arquetípica de las me-

ras cosas naturales; el sentido derivado y analógico es aquel en que lo mencio-

nado es, digámoslo con expresión clásica y ya conocida, no el mundo sino la 

representación o idea del mundo. 

Anotemos esto bien: una presentación (o idea, o representación) se puede 

tomar en dos perspectivas muy diferentes. La primera no ve en ella lo que tiene 

justamente de idea, de objeto, sino sólo lo que tiene de parte real de una cosa 

del mundo (de un sujeto). En este sentido, las ideas no se distinguen del resto 

de las partes del mundo más que por el hecho de ser partes reales tan sólo de 

sujetos y no exactamente de cuerpos (aunque sobre este problema habrá mu-

cho más que decir). Un sujeto se distingue de un cuerpo básicamente porque 

sólo en los sujetos se pueden hallar, entre las partes que contienen, ideas u 

objetos. 

Por supuesto, cabe una segunda mirada sobre las ideas que desatiende lo 

que tienen en común con el resto de las cosas naturales y trata de captar su 

extraordinaria originalidad; la cual estriba en que una parte de una cosa pueda 

ser, de suyo, el signo de una cosa distinta. Y como este signo tiene, al menos a 

veces, si es que conocemos con verdad alguna cosa ajena a nosotros mismos, 

que asemejarse mucho y muy perfectamente a la cosa designada por él, lo lla-

maremos tentativamente imagen o icono de su original. En definitiva, una idea, 

además de parte real de un sujeto, es la realidad-imagen de una cosa diferente 

del sujeto y diferente, como arquetipo suyo, de la idea misma. 



PRIMEROS PROBLEMAS ONTOLÓGICOS 163 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 163 
 

Me valdré en las páginas siguientes de dos expresiones medievales que usó 

Descartes en el texto capital de la Modernidad que son sus Meditaciones me-

tafísicas. Espero que alivien un poco la dificultad lingüística que hay a la hora 

de reflejar las dos significaciones análogas de todos los términos ontológicos. 

La realidad simplemente tal o arquetípica, la de los cuerpos y los sujetos, la 

llamaré realidad formal (ya que este adjetivo significaba originamente “propia-

mente dicha”, “en acto”); a la realidad-imagen, derivativa y analógica, la lla-

maré realidad objetiva (de hecho, desde el principio venimos hablando de “ob-

jetos”). 

Y como he empezado a emplear términos de prosapia histórica para esta 

zona de la ontología, continuaré así. Este marco tentativo que estoy ahora ex-

plorando sostiene el monismo del ser particular. La noción de idea u objeto que 

he definido está en el fundamento de la teoría sobre el conocimiento que se 

denomina representacionismo. Hay muchas clases posibles de representacio-

nismo. Por el momento estamos hablando de representacionismo icónico y cau-

sal (o sea, de que el objeto es una imagen de la cosa en el sujeto causada por 

la acción real de la cosa sobre el sujeto, y suficientemente semejante a la cosa-

causa como para darla bien a conocer, al menos en ciertos casos). 

Sigamos adelante. 

 

 

10 

 

Tomando en cuenta el gran número de los pensadores que la han sosteni-

do, una tesis plausible es la que afirma que lo que existe, puesto que todo es 

de índole particular, es una multitud incontable, un conjunto ilimitadamente 

numeroso de individuos. Y ahora se trata de ahondar un poco en los significa-

dos de “particular” y de “individuo”, sin seguir dándolos por puramente sinóni-

mos e indefinidos. 

Para lo que acabo de decir, es indiferente que hablemos de seres formales 

o de seres objetivos: la condición de particular, que se extiende por encima de 

la diferencia entre realidad formal y realidad objetiva, es la que trae consigo la 

multiplicidad sin límite. Por ello, a las innumerables realidades formales o ac-

tuales les corresponden en principio innumerables iconos suyos naturales, cada 

uno de los cuales, por cierto, seguramente será reflejado en un nuevo icono u 

objeto (¿por qué un objeto no va a tener iconos suyos también, cuando aveces 



164 MIGUEL GARCÍA-BARÓ 

 

 164 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

lo que conocemos es, evidentemente, la imagen de una imagen de una ima-

gen…?). Más sencillo sería pensar que las cosas y las ideas constituyen dos con-

juntos infinitos de la misma cardinalidad que el conjunto de los números natu-

rales, y que hay entre ellos exacta correspondencia uno a uno de todos sus 

elementos; pero es poco probable que sea así. 

La definición clásica de individuo consiste en que este ser es idéntico sólo a 

sí mismo, pero diferente de todo lo otro que él: unidad cerrada, en este senti-

do, sobre sí misma. Pero valiéndonos sólo de este concepto no encontramos el 

fundamento de que deba haber una cantidad infinita de individuos. 

Tampoco lo encontramos analizando la noción clásica y lógica del particu-

lar: un particular es una unidad óntica que no admite ser predicada o dicha más 

que de sí misma. Los particulares son, pues, singulares, o sea, seres que se 

toman de uno en uno: seres que no están en muchos. 

Hay, entonces, al menos un aspecto común a las nociones de individuo y de 

particular o singular: la irrepetibilidad. El individuo no es común más que a sí 

mismo; o sea, no es común en absoluto. Y lo mismo le sucede al particular o 

singular. 

Supongamos una unidad óntica, un ser, que en su noción misma se oponga 

contradictoriamente al individuo y al particular como seres irrepetibles. Será 

aquella que precisamente sea común a varios, repetible en varios y, por ello 

mismo, susceptible de ser dicha con verdad a propósito de varios entes. En de-

finitiva, las nociones contradictorias de lo repetible y lo irrepetible son las no-

ciones de lo común y lo singular, lo universal y lo individual, lo genérico o es-

pecífico y lo particular. 

La tesis del monismo del ser particular consiste, negativamente, en afirmar 

que no hay ni cosas ni ideas universales: que no existe nada universal, ni for-

mal ni objetivamente. 

Pero volvamos al problema de la relación que pueda haber entre la irrepeti-

bilidad del individuo y el número sin cuento de los individuos. Y lo único que se 

ve es que una unidad irrepetible no exige existir al lado de otras tan individua-

les como ella. En caso de que haya más seres, sólo sabemos de antemano que, 

conforme a esta tentativa ontológica, ninguno será idéntico más que a sí mis-

mo. O más bien: asimismo sabemos que ningún ser, si hay más de uno, com-

partirá con ningún otro ninguna parte suya, ningún aspecto suyo; porque, de lo 

contrario, esa parte o aspecto sería un ser repetible, común y universal.  



PRIMEROS PROBLEMAS ONTOLÓGICOS 165 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 165 
 

En otras palabras: todo, si es que existe alguna pluralidad, será siempre 

nuevo respecto de cuanto ya haya existido; de hecho, radicalmente nuevo. A lo 

sumo, quizá le esté permitido guardar algún parecido con algún otro ser; pero 

este mismo parecido será un caso único e irrepetible. (Naturalmente, el recuer-

do de los iconos-objetos empieza inmediatamente a inquietar a quien va elabo-

rando este monismo; pero, como de costumbre, prefiero esperar a otras inquie-

tudes aún más graves, duras y decisivas.) 

Si admito, pues, que el individuo lleva en sí mismo el principio de su unidad 

y de su unicidad irrepetible, no por ello me veo llevado al pensamiento de los 

infinitos individuos reales, que es también una parte del monismo usual de lo 

individual. Tengo aún que introducir alguna noción más. Me sigue faltando 

completamente la raíz de la multiplicidad. 

Para hallarla, tendré ante todo, según me parece evidente, que concebir un 

medio uniforme que me sirva de receptáculo de la muchedumbre de los parti-

culares: algo así como un lugar con muchos lugares. Sobre el fondo de este 

nuevo pensamiento, la irrepetibilidad del individuo viene ahora a ser la prohibi-

ción de que se lo identifique en ningún aspecto o parte, y menos todavía en 

todo, con otro individuo cualquiera, supuesto que pueda existir otro individuo 

cualquiera en algún otro lugar de este medio uniforme. Sigue, pues, como es 

evidente, faltando el principio que haga positivamente inteligible y efectivamen-

te real la multiplicación de existentes singulares.  

Pero, de entrada, habrá que profundizar en la determinación de este medio 

uniforme, primera condición necesaria de la multiplicidad, en el que, como en 

un lecho, se extiende la realidad del mundo. La primera sugerencia viene de la 

noción misma de que es irrepetible lo que no se encontrará una segunda vez. 

Pero no hay que confundir el carácter temporal que tiene toda búsqueda (aquí, 

la de una repetición) con la existencia independiente de los individuos irrepeti-

bles. Por el contrario, parece más natural empezar concibiendo el lugar de luga-

res en que se hace real el mundo como extensión pura, perfectamente inmóvil 

y perfectamente unitaria (o sea, no troceable, sin partes en el sentido fuerte de 

esta expresión, como lo definimos antes). 

Así, la condición radical para la multiplicidad ilimitada de las cosas particu-

lares que componen el mundo parece que ha de ser el espacio ilimitadamente 

extenso; el cual tiene que ser concebido como una no-cosa e incluso como una 

no-relación, ya que cosas y relaciones son posibles sólo sobre el fundamento 



166 MIGUEL GARCÍA-BARÓ 

 

 166 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

del espacio. (Imaginemos a qué relaciones me refiero ante todo: innumerables 

“junto a “ individuales, que forman un conjunto que necesariamente posee ma-

yor cardinalidad que el conjunto de las cosas). 

Pero aquí sí que hay ya que reconocer la insuficiencia capital de los pensa-

mientos que voy desarrollando, y que no es otra sino que toda esta descripción 

ontológica, como toda otra, claro está que trascurre en el ámbito de la repre-

sentación, antes que en el ámbito del mundo mismo. Si es verdad de alguna 

manera la tesis representacionista, entonces por fuerza es verdad que lo que 

inmediatamente hay, en tanto que conocido, no es el mundo actual y formal 

mismo, sino más bien la idea del mundo, el espectáculo del mundo, el signo o 

icono del mundo: el mundo mismo como realidad objetiva, como representa-

ción. 

Ahora bien, sucede –de aquí la importancia de tomar ya en cuenta esta in-

suficiencia- que, en cuanto uno intenta tomar seriamente en consideración las 

consecuencias de que el ser inmediato sea el ser objetivo y no el ser formal, 

inevitablemente repara en el hecho de que el espectáculo del mundo es sucesi-

vo e incluso histórico, como ya dijimos, y no simultáneo. En otras palabras: la 

novedad inagotable de que hemos hablado es la novedad de cada ahora, o sea, 

de cada nuevo objeto llenando parcialmente este sujeto que soy yo. La expe-

riencia en la que de veras tiene su origen la tesis de la variedad sin límites del 

mundo es la experiencia de que cada ahora, cada idea-ahora, cada objeto-

ahora, es irrepetible. 

Ni que decir tiene que la unidad íntima entre un ahora y un objeto es otra 

consecuencia necesaria de la ontología tentativa que estoy desarrollando. Es lo 

mismo hablar de la individualidad e irrepetibilidad de las ideas que decir que 

ningún ahora vuelve a ser ahora. 

A esta nueva luz, el medio uniforme original en el que ha surgido el pensa-

miento del mundo y su variedad formidable e incontrolable no es ya el espacio 

sino el tiempo. Y no el tiempo como una cosa o una relación, sino el tiempo a 

título de condición de la existencia individual de cada cosa y condición del “jun-

to a” de la multiplicidad de las cosas. 

En la nueva perspectiva, el espacio se muestra como introducido en cada 

ahora en la medida en que un objeto-ahora es una cosa o un conjunto de cosas 

objetivas en el espacio objetivo (y no en el espacio formalmente existente). 



PRIMEROS PROBLEMAS ONTOLÓGICOS 167 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 167 
 

Podría ser útil que nos atrevamos a emplear una expresión del estilo de que 

el ser inmediato (o inmanente) suele consistir en muchos lugares objetivos lle-

nos (no meros lugares vacíos), que vienen a parecerse a cuentas en el rosario 

de los objetos-ahoras, engranadas en el hilo uniforme de la no-cosa y no-

relación que llamamos el tiempo. 

 

 

11 

 

Hagamos pertenecer a nuestro ensayo ontológico otras dos afirmaciones 

muy plausibles: que existen muchos sujetos y que se da la comunicación inter-

subjetiva. A fin de cuentas, aquellas proposiciones que están implicadas en el 

hecho mismo de escribir una ontología no pueden pasarle a ésta inadvertidas. 

Ahora bien, el material fundamental de la comunicación intersubjetiva sólo 

puede estar constituido por los objetos particulares que vive cada sujeto; y es 

evidente que la particularidad o irrepetibilidad absoluta de los objetos opone un 

obstáculo gravísimo a la posibilidad de la comunicación. 

Un modo sencillo de entender ésta parece que lo ofrece el pensamiento de 

que en ella se trata de trasladar un objeto de un sujeto a otro, valiéndose de 

palabras o gestos del cuerpo; pero está claro que el envío de un objeto a otro 

sujeto sólo tendría éxito cuando el receptor repitiera el mismo objeto que pri-

mero sólo se hallaba en el sujeto emisor. Y nuestro monismo nos ha prohibido 

la repetición, entendida en el sentido estricto como identidad de dos particula-

res. 

Tendremos, pues, que recurrir a una teoría de la comunicación que intente 

operar tan sólo con objetos parecidos. Por ejemplo, podemos pensar en que se 

asocie en un sujeto cierto nombre con cierto objeto, y en que la exteriorización 

de ese nombre ante otro sujeto evoque en él otro objeto particular, asociado 

con otro caso anterior muy similar (del “mismo nombre”). Si los objetos afines 

se parecen lo suficiente, la comunicación será posible, aunque esté siempre 

enturbiada por la imposibilidad de compartir plenamente con nadie los objetos 

propios. 

Examinemos la consistencia de una teoría como ésta. 

Como prueban la variedad enorme de las lenguas y mi propia capacidad pa-

ra inventar nuevos sistemas lingüísticos, no hay duda de que las palabras no 

son signos naturales de los objetos; y tampoco hay duda de que no pretenden, 



168 MIGUEL GARCÍA-BARÓ 

 

 168 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

salvo de modo excepcional, representar icónicamente el objeto que significan. 

Pero es que, además y sobre todo, aun dejando a un lado la artificialidad arbi-

traria de los signos lingüísticos, es evidente que no cabe postular que se logre 

lenguaje alguno dotado con un conjunto infinito de nombres particulares, o sea, 

con un conjunto de ellos que tenga la misma cardinalidad que el conjunto de 

los objetos particulares. Se entiende: si es queremos garantizar que el lengua-

je, en uno de usos básicos, vehicule la comunicación intersubjetiva. 

Pensemos, en otra dirección, este conjunto infinito de nombres propios, es 

decir, de nombres que sólo significan un objeto particular, al que han sido aso-

ciados arbitrariamente por un sujeto que ha vivido alguna vez ese objeto. De 

repente comprendemos que nuestra teoría también nos impide explicar el ori-

gen del lenguaje en general. Porque el sujeto que vive sus objetos no tiene la 

menor necesidad de fijarlos lingüísticamente, ya que todos se le ofrecen dire-

cta, inmediata e irrepetiblemente. No precisa de signo alguno de ellos. Pero es 

que, además, dada la irrepetibilidad de los objetos, está del todo clausurado en 

su ámbito y no es capaz, ni aunque conciba la loca idea de una posible comuni-

cación, de dedicarse a repetir de algún modo objetos dentro de su conocimiento 

para irles ligando a los semejantes un nombre uniformemente semejante. Con 

un lenguaje puramente privado de cada sujeto no se puede pensar la comuni-

cación; pero es que el monismo del ser particular lleva incluso a la consecuen-

cia del establecimiento de ningún lenguaje privado. 

Finalmente, para llevar al extremo la bancarrota lógica de la concepción del 

lenguaje como un conjunto infinito de nombres propios en exacta correspon-

dencia biunívoca con el conjunto de los objetos particulares, consideremos que 

ningún sujeto que esté encarcelado en algún sector de estos dos conjuntos infi-

nitos se entenderá a sí mismo ni entenderá en ninguna medida su mundo pro-

pio. Si no cabe significar con un solo nombre repetible muchas ideas, el apren-

dizaje, el progreso en el conocimiento, desaparecen, igual que la comunicación. 

Sólo, pues, es saber que dé lugar a más saber (saber propiamente dicho) el 

que extrae del caso particular alguna información aplicable a otros casos; lo 

que sucederá tanto mejor si la información es fijada en términos lingüísticos 

intersubjetivos. No puede decirse que sea saber la actitud intencional que se 

limita estrictísimamente a la captación directa de un objeto particular. 

Pero en vez de perseguir ya ahora directamente la importantísima tesis que 

de aquí se sigue respecto de la naturaleza de los objetos, nos conformaremos 



PRIMEROS PROBLEMAS ONTOLÓGICOS 169 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 169 
 

de momento con considerar mejor el hecho, que acabamos de comprobar, de 

que, aunque no quepa poner puertas al campo de la variedad abigarrada de los 

objetos, es absolutamente imprescindible ponérselas al también abigarrado 

dominio de los nombres propios, si queremos que éstos nos sirvan para algo, o 

sea, que contribuyan a nuestro progreso tanto cognoscitivo como comunicativo. 

Mejor dicho: en realidad, no tenemos que limitar lo ilimitable de los nom-

bres propios, sino que más bien debemos ampliar el terreno de las expresiones 

lingüísticas dando en él cabida a un conjunto nuevo, a una nueva categoría de 

tales expresiones, una de cuyas funciones será la de hacer posible la existencia 

misma de los nombres propios útiles. 

Esta categoría esencial para que haya lenguaje, para que haya autocom-

prensión, para que haya ciencia, aprendizaje y comunicación intersubjetiva, es 

la de los nombres comunes, generales o universales, ya que cada expresión de 

esta clase significa muchos objetos.  

El nombre universal lo es porque nombra de algún modo toda una multipli-

cidad de objetos; pero también vemos que es absurdo pensar que esta multipli-

cidad de objetos es, toda entera, la que se le asocia en cada caso en que com-

prendemos el nombre en cuestión. Y como tampoco puede pensarse que lo 

asociado sea una porción de la multiplicidad de objetos correspondiente, porque 

entonces el nombre sólo nombraría ese sector de objetos, no cabe sino admitir 

que al comprender el nombre universal es que se le asocia un objeto singular, 

signo de los múltiples objetos particulares que son los significados o nombrados 

por el nombre. Si pensamos en todos los hombres o en todos los números na-

turales, o simplemente en todos los objetos familiares de nuestra propia casa, 

es evidente que no se nos presenta auténticamente cada uno de los miembros 

de esos conjuntos en el instante en que, sin embargo, la comprensión de su 

nombre universal nos hace, efectivamente, pensar en la totalidad de ellos. Pero 

es que incluso en los casos en que la cantidad de los elementos del conjunto en 

que pienso al nombrarlo con su nombre común es suficientemente pequeña 

como para permitir representación auténtica de cada uno, vemos que sólo cabe 

pensar en la multiplicidad en tanto que unida: sólo es posible representarla en 

la medida en que tal representación es unitaria y no tan varia como los objetos 

realmente abarcados por ella. 



170 MIGUEL GARCÍA-BARÓ 

 

 170 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

Ahora bien, si cuando entiendo un nombre universal capto un solo objeto 

pero nombro todo un conjunto de objetos, ese objeto único que hace posible la 

relación de nominación no podrá ser nunca nombrado por un nombre propio. 

En la teoría semántica, llamamos habitualmente significado al objeto que se 

entiende al comprender un nombre. En el caso de los nombres propios, el signi-

ficado y lo nombrado (lo significado) coinciden; en el caso de los nombres uni-

versales, divergen. 

Siendo así, el problema de la nominación universal es esencialmente el de 

la relación intrínseca que exista entre el objeto unitario que es el significado del 

nombre y los múltiples objetos particulares que integran el conjunto de lo nom-

brado. 

Como de costumbre, ensayamos primero la solución más fácil posible, que 

aquí es postular que el significado sea de naturaleza universal, en el sentido de 

que el objeto que él es se encuentre repetido idénticamente en cada uno de los 

objetos particulares nombrados. La mera presencia de esta parte idéntica en 

todos ellos explicaría sin necesidad de más recursos la relación de nominación, 

sólo que habrá que distinguir a propósito de ella lo directamente nombrado, 

que será el significado universal, de lo indirectamente nombrado, que es cada 

uno de los objetos particulares que contienen como parte idéntica en todos al 

objeto-significado. 

Sólo nombro entonces a los particulares a través de la mención explícita de 

su pertenencia al mismo conjunto; la cual, a su vez, queda explicada por la 

presencia en todos de cierta parte idéntica, que es la que define el ámbito posi-

ble o “extensión” del conjunto. Aunque al significado podamos decir, como aca-

bamos de hacer, que lo nombramos directamente, la verdad es que lo nom-

bramos sólo en la medida en que estamos pensando explícitamente en que tie-

ne un ámbito de particulares. No lo nombramos pensando en él desligado de su 

relación intrínseca con esos particulares posibles. Lo que quiere decir que inclu-

so en esta perspectiva el significado sigue ejerciendo, fundamentalmente, un 

papel mediador en la nominación. 

Para el monismo del ser particular, admitir que en la nominación haya un 

significado de esta naturaleza es, desde luego, imposible, a no ser que lo tra-

temos como un mero “ente de razón”, o sea, una ficción del entendimiento. Y 

una relación cognoscitiva que usa semejante mediador va ya lastrada desde su 

inicio. 



PRIMEROS PROBLEMAS ONTOLÓGICOS 171 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 171 
 

Pero ¿qué sucede si mantenemos el objeto-significado declarándolo un par-

ticular? 

El nombre universal ejercería entonces su función significativa por haber si-

do asociado con un objeto particular extraído del conjunto de los objetos nom-

brados. Ahora el significado se incluye, pues, entre lo nombrado, por más que 

esto sea múltiple y aquello, uno y único. Un particular que capto me hace refe-

rirme a todos los demás particulares de su mismo conjunto. ¿Cómo es posible? 

Será porque él hace las veces de todos los demás, es un representante suyo. 

No que lo sea por sí mismo: esta relación representativa se la ha añadido mi 

entendimiento al seleccionarlo de entre todos sus congéneres (me da igual por 

qué razón). La relación misma es un “ente de razón”, un invento mío utilísimo; 

pero con algún potente fundamento en las cosas mismas, que tengo que obser-

var más de cerca. 

En primer lugar, con independencia del sujeto y su capacidad inventiva, 

tiene que haber alguna relación natural entre los múltiples particulares, tal que 

uno cualquiera pueda hacer de signo de los demás si alguien lo selecciona para 

esta función (y le añade a la dicha relación natural otra “de razón” meramente). 

Como se trata de particulares, se excluye que la relación natural en cuestión 

sea ahora otra vez la de estar presente uno en todos. 

En efecto, si cierto número de particulares está reunido en una clase o es, 

en general, reunible en alguna clase, ya que por los principios del monismo de 

lo individual no pueden tener nada verdaderamente en común, deben, al me-

nos, mantener ciertas relaciones, que seguramente quedan descritas de modo 

suficientemente plástico con decir que tienen que consistir en algo así como un 

parecido general, un aire de familia. Un grupo de cualesquiera elementos se 

dará un aire de familia propio sólo de ese grupo, que podrá ser compartido 

abiertamente por más particulares más adelante, como de hecho sucede con 

los parecidos familiares. Y así la relación que mantienen o que fundan todos los 

particulares posibles de una clase es tan particular como la que mantienen en-

tre ellos los elementos de cualquiera de sus subconjuntos. 

La nominación universal se constituye luego sobre una ficción que, en el 

mejor de los casos, va montada como una superestructura que cubre adecua-

damente todo el ámbito del natural aire de familia. Y es que al usar el nombre 

como universal no empleo un particular a modo de vaga imagen de ciertos 

otros particulares, sino que asumo la ficción, de acuerdo con esta teoría, de que 



172 MIGUEL GARCÍA-BARÓ 

 

 172 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

las diferencias de todos los objetos nombrados se anulan en la unidad del único 

que está realmente captado como significado. No es posible la nominación uni-

versal, cuando la intento explicar en estos términos compatibles con el monis-

mo del ser particular, más que si, en el desempeño de su función de represen-

tante, el objeto particular que es el significado oculta, por así decir, cuanto lo 

diferencia. Aunque la verdad es que él se diferencia de manera particular, o 

sea, distinta, de todos los objetos a los que está representando. Lo capto como 

absolutamente uno cualquiera entre todos los particulares de su clase, y sólo en 

virtud de esta ocultación remite enteramente por igual a todos. 

Si analizamos el asunto con alguna finura, vemos que la ficción no está 

propiamente sólo en ese ocultamiento, el cual, en realidad, es desatención que 

sabe ejercer con pericia un entendimiento maduro. En lo que realmente consis-

te es en que el entendimiento procura obnubilarse respecto de la infinita varie-

dad de lo real y piensa en este particular, al que la atenta desatención selectiva 

ha vuelto en algo así como una sombra de sí mismo, como si de verdad coinci-

diera con el resto de espectros de particulares que podríamos conseguir sobre 

la base de otros casos concretos. Este como si es el responsable de que la no-

minación universal no se tornasole en una absoluta equivocidad; la cual, justa-

mente, ya no sería nominación universal sino nominación propia que usaría 

siempre, estúpida y caóticamente, el mismo signo. Es como si el representante 

universal, gracias a esta depuración que lo vuelve espectral, se hubiera conver-

tido en universal de suyo y no meramente por la virtud de una sobreañadida 

“relación de razón”. 

 

 

12 

 

Si revisamos las dos concepciones alternativas que acabo de exponer acer-

ca de la naturaleza del objeto-significado que es el medio para la nominación 

universal, destaca en seguida que les es común a ambas una característica in-

teresantísima. El objeto universal compartido por los particulares posee menos 

contenido que cualquiera de éstos, ya que el contenido del universal es parte 

idéntica dentro de sus particulares. Por su parte, el objeto particular represen-

tante de todos los de su círculo de semejanza no posee de suyo un contenido 

menos variado y múltiple que cualquiera de sus congéneres, pero se ve reduci-

do a espectro de sí mismo por la obra de la razón dispuesta a usarlo como ins-



PRIMEROS PROBLEMAS ONTOLÓGICOS 173 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 173 
 

trumento comunicativo básico Es, pues, común al significado-representante y al 

significado universal el hecho de que, tomados exactamente como funcionan al 

mediar la nominación universal, ambos son entidades más sencillas que sus 

particulares o sus representados. Y además, este tipo de mayor sencillez se 

puede entender perfectamente como el producto, en los dos casos, del trabajo 

del entendimiento depurando el contenido de alguno o muchos o todos los par-

ticulares de una clase. 

La acción de prescindir de cierta ganga está, pues, en los dos procesos. A 

este primordial reducir, prescindir o cortar (praecisio, abstractio) lo completa en 

seguida, como el movimiento sintético que sigue de cerca al movimiento analí-

tico, la visión de todos los particulares bien desde el representante, bien desde 

el objeto universal. Primero se asciende de lo particular a lo general (a lo que 

es de suyo general o, respectivamente, a lo que sólo funciona como si lo fue-

ra); después se desciende desde lo general a lo particular. En este descenso, 

en esta síntesis en el segundo momento, es donde propiamente luce la relación 

entre lo uno y lo múltiple que es constitutiva del fenómeno básico de que haya 

de alguna manera clases de cosas. Como los dos momentos son solidarios, su 

reunión merece un nombre adecuado, y la tradición nos ofrece el término abs-

tracción. Podemos llamar abstracto al objeto que resulta de la primera fase de 

esta doble operación, y, en cambio, concreto, a uno cualquiera de los objetos 

particulares tomado o como punto de partida o como punto de regreso de la 

abstracción. 

En el momento analítico, hay que prescindir de lo diferencial de los concre-

tos sobre los que se opera la abstracción: hay que dejar a un lado las diferen-

cias individuales. Si se reconoce que el significado es un objeto universal, en-

tonces es que realmente el entendimiento habrá prescindido de todas las dife-

rencias individuales de los concretos, porque le era posible por principio hacerlo 

(ya que el monismo del ser particular se desecha como teoría imposible). Si se 

piensa, en cambio, la abstracción todavía dentro de este monismo, la operación 

del entendimiento no puede ser la de eliminar de verdad las diferencias indivi-

duales. Sencillamente, esto es un imposible. Consistirá en el duro esfuerzo de 

no tenerlas en cuenta, de hacer como si no existieran. Ellas existen, pero yo no 

las miro, y así utilizo el producto de la abstracción a sabiendas de lo convencio-

nal de mi manera de obrar. Aquí, la relación del abstracto con sus concretos es 

tal que, en todo concreto, si hubiera procedido a desatender lo diferencial, me-



174 MIGUEL GARCÍA-BARÓ 

 

 174 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

jor dicho, lo más diferencial, lo que no tiene que ver con el aire de familia com-

partido, habría encontrado al final un producto que me serviría para lo mismo 

que este que ahora realmente tengo: como si ambos fueran perfectamente in-

tercambiables. Todos los concretos los posibles productos de esta atención des-

atendedora vienen a ser lo mismo, si tiene uno la paciencia de concentrarse en 

lo más parecido hasta hacer que todo lo demás escape de nuestro actual obje-

to. 

La disyuntiva es, pues, hasta aquí, la que hay entre una teoría de la abs-

tracción basada en la eliminación de las diferencias individuales y otra teoría 

que sólo admite la expulsión hasta los márgenes exteriores del objeto de lo que 

hay de menos parecido en un concreto que está en un determinado círculo de 

semejanzas. Cuando digo “menos parecido” en realidad quiero decir: aquello 

que no me atrevo a asumir que haya de darse, más o menos, en todos los 

miembros de la clase. 

Antes de decidir por alguna de las ramas de esta alternativa que no parece 

ofrecer otras salidas, y sin limitarme a recordar que encontramos inconsisten-

cias graves en la teoría del significado universal, conviene que examinemos con 

cuidado la naturaleza de los concretos, a fin de descubrir –de revisar, más bien- 

qué son en realidad las diferencias individuales. Una vez que se entienda bien 

en qué consisten éstas y cómo se hallan presentes en los concretos, se sabrá 

qué es lo que podría quedar si me deshago de ellas. 

Para empezar, supongamos por un espacio de tiempo, olvidando algunos 

aspectos de pasados análisis, que compartimos con la mayoría de la gente y 

quizá con el dudoso sentido común que lo complejo se origina de lo simple, y 

no lo simple de lo complejo. Y para evitar aún mejor dudas inmediatas sobre 

semejante postulado, concedamos que, más que en el ámbito de las cosas, su 

terreno de aplicación es el del conocimiento. Si en las cosas no estamos nada 

ciertos, en el conocimiento, o sea, en la esfera realmente inmediata (la de la 

“realidad objetiva”) sí parece, en cambio, muy plausible que la simplicidad sea 

el origen de la complejidad, tanto en orden lógico como quizá, incluso, en el 

cronológico. 

 



Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y vida, 175-195. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 

 

 

 

 

ONTOLOGICAL DIFFERENCE AND INDETERMINACY 

OF INTERPRETATION 

 

LA DIFERENCIA ONTOLÓGICA Y LA INDETERMINACIÓN 

DE LA INTERPRETACIÓN 

 

Dimitri Ginev 

Center of Culturology 
University of Konstanza, Germany / University of Sofia, Bulgaria 

dimiginev@abv.bg   

 
 

 
Abstract: At issue in this paper is the unfin-
ished dialogue between hermeneutic phenome-
nology and hermeneutic logic. The paper touch-
es upon two historical contexts of this dialogue. 
In scrutinizing them I discuss the relationship 
between philosophical hermeneutics and non-
representationalist epistemology. The view gets 
spelled out that the norms of truthfulness, 
objectivity, empirical adequacy, and other epis-
temological characteristics of interpretation 
become generated within characteristic herme-
neutic situations. By elaborating on Heidegger’s 
nexus between projected understanding and 
interpretative articulation, the notion of herme-
neutic fore-structuring of interpretative practic-
es is introduced. Scrutinizing this notion allows 
one to circumscribe characteristic hermeneutic 
situations.  
 
 
Key Words: Hermeneutic, Phenomenology, 
Epistemology,  Interpretation. 

Resumen: El tema de este artículo es el diálo-
go inacabado entre la fenomenología hermen-
éutica y la lógica hermenéutica. El artículo toma 
dos contextos históricos de este diálogo. Al 
investigarlos, discuto la relación entre la her-
menéutica filosófica y la epistemología no-
representacionalista. Esta visión explica que las 
normas de veracidad, la objetividad, la adecua-
ción empírica y otras características episte-
mológicas de la interpretación llegan a generar-
se dentro de situaciones hermenéuticas carac-
terísticas. Al elaborar el nexo de Heidegger 
entre la comprensión proyectada y la articula-
ción interpretativa, se introduce la noción de 
pre-estructuración hermenéutica de las prácti-
cas interpretativas. Investigar esta noción per-
mite circunscribir situaciones hermenéuticas 
características. 
 
 
Palabras clave: Hermenéutica, fenomenología, 
epistemología, interpretación. 

 

 

 

1. THE WEAK-STRONG HOLISM CONTROVERSY AND ITS HISTORICAL BACKGROUND 

 

This paper is a reflection upon a recent controversy between two schools of 

phenomenological philosophy of the human sciences. Against the background of 

a critical appraisal of this controversy I will put forward a version of double 

hermeneutics that revises at the same time Heidegger’s way of circumscribing 

mailto:dimiginev@abv.bg


176 DIMITRI GINEV 

 

 176 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

the ontological difference in hermeneutic phenomenology. It is a revision that is 

in line with the critique of the project of Being and Time offered by some of 

Dilthey’s students. Thus, the outcome of the contemporary weak-strong holism 

controversy in phenomenology and philosophy of the human sciences promises 

to complete an important cycle of debates in the development of the post-

Diltheyan philosophical hermeneutics. 

There is a standard stance against ontologizing interpretation, i.e. against 

construing interpretation in terms of an existential phenomenon ascribed to the 

modes of being-in-the-world. According to its principal argument, the 

ontologization of hermeneutics is doomed to an irrecoverable skepticism. Mak-

ing interpretation a dimension of Heidegger’s “thrown project” (and ascribing to 

interpretative knowledge a “derivative status” in accordance with the scenario 

of the derivability of “apophantic as” from “hermeneutic as”) precludes the pos-

sibility to treat interpretation as an autonomous cognitive procedure subordi-

nated to epistemological norms and criteria for validity and objectivity. By ad-

mitting the priority of “ontological interpretation” over “epistemic interpreta-

tion” – so the argument from the standard position goes – one fails to defeat 

the skepticism about the validity and objectivity of particular interpretations, 

and to cope with the conflict of competing interpretations. In other words, there 

is a lack of rules in the ontological approach for singling out the best (or at 

least the more appropriate) interpretation. The standard stance is guided by a 

methodological imperative advocated by several prominent analytical philoso-

phers. On this imperative, if a set of constrains fails to yield a unique interpre-

tation, then one ought to search for further as yet unarticulated constrains on 

interpretation. For several reasons the ontological approach to interpretation 

cannot meet this methodological imperative. Therefore, it is ineffective and un-

reliable. 

By implication, the ontological approach is accused for having no resources 

to settle disputes between competing interpretative research programs (i.e. 

programs based on alternative methodologies of interpretation in disciplines like 

cultural anthropology, literary criticism, micro-history, religious studies, or art 

history). It suffers from an incurable normative deficit. In stressing the total 

context-dependence of interpretation embedded in the modes of being-in-the-

world, the supporters of the ontological approach fail to handle the problem of 

the indeterminacy of interpretation. On the standard stance’s critique, the kind 



ONTOLOGICAL DIFFERENCE AND INDETERMINACY OF INTERPRETATION 177 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 177 
 

of skepticism brought into play by the ontological-holistic-contextual portrait of 

interpretation can be only eliminated through supplying or combining the latter 

with (or at least restricting it by) a rational-comparative approach to interpreta-

tion that is capable to determine it epistemologically. An external normative 

reflection upon the context-dependent interpretation should overcome its nor-

mative deficit, thereby justifying epistemologically the interpretation’s outcome. 

The ontological approach to interpretation has no potentiality to generate such 

a reflection. 

The view that the ontological reformulation of interpretation avoids any 

epistemological specification in terms of validity, empirical adequacy, truthful-

ness, and objectivity is most cogently typified by James Bohman1. On his ac-

count, this reformulation opens the door to heavy suspicions about the meth-

odological value of interpretation. It implies “strong holism” (as an anti-

normative counterpart of the ontological approach) about the contextual inde-

terminacy of interpretation that forecloses the application of norms and criteria. 

The transcendental argument for this holism involves four premises. According 

to the first two of them, interpretation is predicated on a part-whole circularity 

(the ineliminability of the hermeneutic circle), and it occurs only against the 

background of an unscpecifiable interrelatedness of practices. For Bohman as a 

typical exponent of the standard stance, these premises are obligatory for each 

kind of interpretation: Circular and perspectival aspects are not extraneous fea-

tures but transcendental conditions for having interpretative practices. Howev-

er, strong holism is based on two further premises which are unacceptable. 

They stipulate the insurmountable limits of interpretation’s epistemic character-

ization, and the impossibility to draw a demarcation between true and false in-

terpretations. The only methodological recommendation that strong holism 

might provide is that one should follow the rationality of phronesis (practical 

wisdom) in the process of interpretation. 

In order to “save” interpretative holism from skepticism and to subject in-

terpretation’s contextual indeterminacy to normative-epistemological rationali-

ty, Bohman suggests a modified transcendental argument. The premises of the 

inevitability of hermeneutic circularity and the unspecifiability of the back-

 

 
1 See, in particular, James Bohman, New Philosophy of Social Science, Cambridge, Massachusetts: The 
MIT Press, 1991, pp. 102-144. 



178 DIMITRI GINEV 

 

 178 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

ground interrelatedness of practices remain preserved, while the other two 

premises get replaced by the assumptions that the background poses only an 

enabling condition that by no means limits the epistemic characterization of 

interpretation, and the later consists of knowledge claims that can be testified 

by intersubjectively accepted norms and criteria. The enabling condition is not 

to be confused with a “limiting condition” that makes impossible to decide and 

choose normatively between interpretations on the basis of evidence. 

The revisited transcendental argument leads to what Bohman calls “weak 

holism” – a doctrine which is in harmony with the standard stance2. What is 

meant by this expression is a generalized view about the epistemological nature 

of interpretation developed in line of post-empiricist philosophy of science. 

Weak holism is a view about interpretation’s contextual indeterminacy and cir-

cularity that allows one to treat the outcomes of interpretations as knowledge 

(claims and beliefs) based on evidence. Treating interpretations in such a man-

ner is a precondition for forging an epistemological framework of appraising 

interpretative knowledge. To establish a non-skeptical conclusion about the ho-

list-circular-contextual nature of interpretation amounts to subordinating her-

meneutics to normativity of getting empirically warrant knowledge. In 

Bohman’s eyes, a universalizing of hermeneutics beyond the scope of (post-

empiricist) epistemology and its normative rationality would imply universal 

philosophical skepticism. 

In the final reckoning, what Bohman suggests can be formulated in terms 

of the following dilemma – either accepting epistemological skepticism as the 

ultimate philosophical position with regard to the nature of interpretation, or 

recasting hermeneutics as a special field of (weakly normative, post-empiricist) 

epistemology. For those who believe in the universalizing of hermeneutics (as 

an ongoing program) but repudiate any form of epistemological skepticism, 

there is the obligation to get rid of this depressing dilemma. To make some ini-

tial steps in that direction let me call the attention to the fact that in Bohman’s 

formulation of the transcendental argument for strong holism wrong is the 

premise of background’s unspecifiability. To stress again, Bohman retains this 

premise also in his formulation of the transcendental argument for weak ho-

 

 
2 On the way in which the distinction between strong and weak holism is introduced and justified see, 
James Bohman, “Holism without Skepticism: Contextualism and the Limits of Interpretation”, in: David 
R. Hiley et al. (eds.), The Interpretive Turn, Ithaca and London: Cornell University Press, pp. 129-154. 



ONTOLOGICAL DIFFERENCE AND INDETERMINACY OF INTERPRETATION 179 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 179 
 

lism. According to him, the background of practices and beliefs is an amorphous 

milieu. Interpretation is simply immersed in this milieu. Moreover, it is doomed 

to be normatively blind with regard to what should be counted as its pertinent 

background. From a hermeneutic point of view, however, the background is 

inseparable from the horizon of interpretation. The background that continually 

depends on the projection of horizon is the ongoing fore-structuring of interpre-

tation. It is this projection in the interpretative process that makes the back-

ground possible. The way in which the horizon of possibilities becomes appro-

priated in this process delineates and specifies constantly the background. Yet 

the latter in its turn constantly provokes (through its variability) the projection 

of new possibilities. Thus, background of practices and projected horizon of 

possibilities are involved in an ongoing mutual reinforcement that progressively 

rules out the background’s unspecifiability. 

In failing to address the issue of how the projection of horizon and delinea-

tion of background are united in a relation of co-specification in the process of 

interpretation, the supporters of the standard stance are unable to transcend 

Bohman’s dilemma. It is this relation that brings into being an important aspect 

of what I will call a hermeneutic fore-structure of the constitution of meaning. 

More specifically, I will argue that the background of practices in an interpreta-

tive process is specifiable as a hermeneutic fore-structure of generating 

knowledge claims and cognitive structures. Scrutinizing this notion helps one to 

come to grips with issue of how norms of epistemic truthfulness, objectivity and 

validity are engendered in this process, and accordingly, how the very process 

gets specified epistemologically. On a further claim that will be advocated, the 

ontological approach to interpretation is capable to revealing in the contextual-

ized interpretative practices a potentiality to a successful dealing with the as-

pects of normative indeterminacy. My contention is that an ontological ap-

proach to interpretation grounded upon a theory of double hermeneutics allows 

one to hold strong (ontological) holism, while avoiding skepticism about the 

epistemological specifiability of interpretative practices3. 

Bohman like many others spells out in a quite definite manner the standard 

stance against the ontological recasting of interpretation. His framework of ar-

 

 
3 See in this regard also Dimitri Ginev, “Rhetoric and Double Hermeneutics in the Human Sciences”, 
Human Studies, 21(1998), pp. 259-271; and Dimitri Ginev, “Doppelte Hermeneutik und 
Konstitutionstheorie”, Deutsche Zeitschrift für Philosophie, 55(2007), pp. 679-688. 



180 DIMITRI GINEV 

 

 180 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

gumentation is provided by the theories of science’s normative rationality. Yet 

this is not the standard stance’s original framework of criticism. In fact, the 

standard stance is rooted in the first place in a quite tendentious reading of the 

history of modern hermeneutics. It is a reading that rejects the “post-Diltheyan 

turn” of interpretation theory. The main merit of Dilthey’s (methodological) 

hermeneutics – a program that he developed parallel to (and to a certain extent 

in a competition with) his version of “descriptive psychology” – was the way of 

constituting “individual wholes” as the human sciences’ objects of inquiry4. The 

individual wholes are neither “singulars” (particular cultural-historical facts) nor 

are they reducible to merely empirical data (and data-models)5. The methodol-

ogy of their constitution is neither that of teleological reconstruction nor that of 

structural-functional explanatory models. The constitution of individual wholes 

proceeds by means of interplay between the self-understanding of the historical 

agents who are under study and the interpretative grasping of this self-

understanding’s objectifications. (Presumably, the agents’ self-understanding 

becomes expressed in all cultural manifestations of the life-form under study6.) 

The interplay is built upon the model of the part-whole hermeneutic circle. 

Consequently, an individual whole (for instance, an artistic style, an epoch’s 

“cultural spirit”, or a historical type of moral consciousness) constituted by this 

interplay gets never closed in itself and finalized in accordance with epistemo-

logical criteria for the research process’s finality. Whether the hermeneutic cir-

cularity can be kept under a methodological (and normative) control remains an 

open question in Dilthey’s work. However, the very idea of a circulative rela-

tionship between (the particular manifestations of the) life-forms’ self-

understanding and the interpretative constitution of meaningful wholes pro-

 

 
4 On the interrelations between hermeneutics and descriptive psychology in Dilthey’s work see Rudolf 
Makkreel, Dilthey: Philosopher of the Human Sciences, Princeron: Princeton University Press, 1975; 
Frithjof Rodi, Das strukturierte Ganze. Studien zum Werk von Wilhelm Dilthey, Velbrück: Weilerswist 
2003. 
5 See on this claim, for instance, Wilhelm Dilthey, Gesammelte Schriften, Band VII: Der Aufbau der 
geschictlichen Welt in den Geisteswissenschaften, hrsg. von Bernhard Groethuysen, Leipzig und Berlin, 
1927,  p. 212. 
6 According to a core doctrine of Dilthey’s program exposed in his seminal work The Formation of the 
Historical World in the Human Sciences, the human sciences are called into existence in order to elabo-
rate on strategies for cognizing the historical world by interpreting the discursive and symbolic embodi-
ments of historical agents’ lived experience. In the production and expressivity of these embodiments 
the interpretative reflexivity plays an irreplaceable role. The paramount concept of 
Wirkungszusammenhang (productive nexus) conveys main aspects of the unavoidable situatedness of 
lived experience. Reflexivity is the interpretative production of cultural embodiments (in Dilthey’s terms, 
die Lebensäußerungen, the life’s expressivity) within the productive nexus. Thus, the human sciences 
achieve an interpretative cognizing of life’s reflexive expressivity. This is the most succinct formula of 
the human sciences’ double hermeneutics. 



ONTOLOGICAL DIFFERENCE AND INDETERMINACY OF INTERPRETATION 181 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 181 
 

voked a profound change of the traditional theory of interpretation oriented 

toward methodical and logical problematic. To be sure, there was a strong ten-

dency to ontologizing interpretation involved in this idea. (This tendency got 

established in Dilthey’s school despite the fact that the master vehemently op-

posed an ontological reformulation of Lebensphilosophie.) This was the advent 

of philosophical hermeneutics. The post-Diltheyan turn consists in the develop-

ment of versions of philosophical hermeneutics as a result of different ap-

proaches to the way in which Dilthey designed the interplay constituting mean-

ingful wholes. 

Philosophers like Georg Misch, Martin Heidegger, Hans Lipps, Helmuth 

Plessner, and Josef König, who in the 1920s undertook this turn in the after-

math of a (re)publication of Dilthey’s basic works, have been accused by those 

who hold the arguments of the standard stance for not being preoccupied with 

the traditional hermeneutic problematic about the meaning of texts and dis-

courses. On this accusation, the aforementioned philosophers were not inter-

ested in the original function of hermeneutics as the art of interpretation of au-

thor’s intentions whose discursive and textual embodiment produces meaning. 

Thus, they ignored the philological aspects of hermeneutics, transforming it 

either into a theory of “life-forms’ expressivity” (Misch and König), or existential 

analytic (Heidegger), or a phenomenological theory of the human finitude and 

situatedness (Lipps), or a prelude to philosophical anthropology as a theory of 

“eccentric positionality” (Plessner). By detaching hermeneutics from empirical 

science, they divorced it from the epistemological profile of scientific rationality. 

According to the critics of this detachment, the authors of the post-Diltheyan 

turn concentrated in their historical reflections exclusively on the theological 

side of traditional hermeneutics (for instance, anti-Enlightenment exegetical 

conceptions related to the interpretative dimensions of God’s immanent tran-

scendence). In so doing, they completely neglected those traditional concep-

tions which were preoccupied with the analytical (methodical and formal-

logical) aspects of disclosing the authors’ textually embodied intentions. 

On a corollary to this criticism, the contemporary historians of modern 

hermeneutics who subscribe to the paradigm-change provoked by Dilthey’s an-

ti-naturalist philosophy of the human science and his program for a “critique of 



182 DIMITRI GINEV 

 

 182 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

historical reason” go on to justify the progressive divergence of philosophical 

hermeneutics from rationally reproducible procedures of interpretation7. The 

critique of the post-Diltheyan turn, however, aims not merely at a new histori-

ography of interpretation theory. Its basic goal is rather to “de-legitimize” the 

philosophical projects developed along the lines of this turn. To put it in a qua-

si-Heideggerian parlance, the critique aims at destructing the tradition(s) of 

these projects in order to get the chance of repeating the authentic questions of 

interpretation theory8. In accomplishing this job, the critics believe to regain 

the status of hermeneutics as an auxiliary discipline of normative epistemology. 

(Accordingly, Continental philosophical hermeneutics will prove to be an ex-

travagant deviation from the “rational development” of interpretation theory.) 

The critics are inclined to conceive of the development of the traditional (pre-

Diltheyan) hermeneutics as a series of consecutive conceptions that are more 

or less predecessors of Quine’s “radical translation”, Davidson’s “radical inter-

pretation”, and all versions of the “principle of charity” discussed and advocated 

in analytical philosophy. Hence, their “de-legitimizing” historiography of modern 

hermeneutica generalis (i.e. the traditional art of interpretation after the exten-

sion of the exegetical principle of sola scriptura as a general theory of texts’ 

meaning) serves at the same time the task of legitimizing the authenticity of 

the way in which the problematic of interpretation is discussed in analytic phi-

losophy. 

I am not going to enter on this occasion the “historiographic battle” for 

hermeneutics. To be sure, the contemporary versions of the principle of charity 

have much in common with the pre-Kantian views about the aequitas 

hermeneutica. Yet the post-Diltheyan turn was also “prepared” by several de-

 

 
7 Notoriously, this kind of historiography of hermeneutics was launched by Dilthey himself. The point of 
departure is his celebrated essays The Rise of Hermeneutics of 1900. See Wilhelm Dilthey, Gesammelte 
Schriften, Band V: Die geistige Welt. Einleiting in die Philosophie des Lebens. Erste Hälfte: Abhandlungen 
zur Grundlegung der Geisteswissenschaften, hrsg. von Georg Misch, Leipzig und Berlin, 1924, pp. 317-
338. 
8 See in this regard, Axel Bühler (Hrsg.), Unzeitgemässe Hermeneutik. Verstehen und Interpretation im 
Denken der Aufklärung, Frankfurt am Main: Klostermann, 1994; Lutz Danneberg, “Philosophische und 
methodische Hermeneutik”, Philosophia Naturalis, 32(1995), pp. 249-269; Oliver Scholz, „Zur 
systematischen Bedeutung der Aufklärungshermeneutiken“, Allgemeine Zeitschrift für Philosophie, 
21(1996), pp. 156-162; Oliver Scholz, „Die Vorstruktur des Verstehens. Ein Beitrag zur Klärung des 
Verhältnisses zwischen traditioneller Hermeneutik und ‚philosophischer Hermeneutik’“, in: Die 
Geschichte der Hermeneutik und die Methodik der textinterpretierenden Disziplinen, hsrsg. von  Jörg  
Schönert und Friedrich Vollhardt, Berlin und New York: de Gruyter, 2005, pp. 443-462. Denis Thouard, 
„Wie Flacius zum ersten Hermeneutiker der Moderne wurde. Dilthey, Twesten, Schleiermacher und die 
Historiographie der Hermeneutik“, in: Die Geschichte der Hermeneutik und die Methodik der 
textinterpretierenden Disziplinen, hsrsg. von  Jörg  Schönert und Friedrich Vollhardt, Berlin und New 
York: de Gruyter, 2005, pp. 265-280.  



ONTOLOGICAL DIFFERENCE AND INDETERMINACY OF INTERPRETATION 183 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 183 
 

velopments in the traditional hermeneutics. More specifically, it was prepared 

by those conceptions which were not succumbed to the paradigm of interpret-

ing the author’s intentionality incorporated in texts and discourses9. (Cases in 

point are the conceptions which emphasized the irreducibility of the “hermeneu-

tic truth” to empirical or logical truth.) The message of these developments and 

conceptions is that hermeneutics is something more than a sub-discipline of 

(normative or naturalized) epistemology. However, the irreducibility of “onto-

logical hermeneutics” to an epistemological enterprise does not imply (pace 

Heidegger and many others) an anti-epistemological position. 

By spelling out the concept of a “characteristic hermeneutic situation” (as a 

further specification of the notion of hermeneutic fore-structure)10, I will argue 

for the possibility of an epistemologically specifiable ontological hermeneutics in 

the remainder. Strangely enough, all post-Diltheyan versions of philosophical 

hermeneutics draw heavily on the distinction between the natural and the hu-

man sciences, stressing the interpretative-dialogical nature of the latter and the 

objectivist-monological specificity of the former. This is strange because the 

claim of the universality of hermeneutics requires demonstrating the interpreta-

tive-constitutive dimension of the natural-scientific inquiry as well. (If one fails 

to address this dimension properly, one would be committed to a universal 

hermeneutics that is not combating scientism as a wrong ideological identifica-

tion of science’s profile but science itself. In short, this would be a hermeneu-

tics struggling not for anti-scientism but for anti-science.) 

More recent versions of philosophical hermeneutics (like that of Charles 

Taylor) acknowledge the interpretative character of practices like experimenta-

tion, calibration of instruments, construction of theory’s data-models, construc-

tion of theory’s mathematical formalism, and so on. They do not deny science’s 

interpretative dimension. Nonetheless they insist on the doubly hermeneutic 

organization of the human-scientific research as an irremovable distinctive fea-

ture. On their view, the interpretative character of natural-scientific practices 

do not imply the need for a double hermeneutics. Though I am not striving for 

 

 
9 On reconstruction of the history of modern hermeneutics as preparing the rise of philosophical herme-
neutics see, for instance, Jean Grondin, Introduction to Philosophical Hermeneutics, New Haven: Yale 
University Press, 1994; Harald Schnur, Schleiermachers Hermeneutik und ihre Vorgeschichte, Stuttgart 
und Weimar: Metzler, 1994. 
10 On the notion of hermeneutic fore-structure see Dimitri Ginev, “On the Hermeneutic Fore-Structure of 
Scientific Research”, Continental Philosophy Review, 32(1999), pp. 143-168. 



184 DIMITRI GINEV 

 

 184 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

undoing the philosophically significant distinction between the natural and the 

human sciences, I believe that the phenomena involved in the double herme-

neutics cannot provide the necessary criterion for carrying out this distinction 

effectively. Albeit operating in a quite different manner as compared with the 

human sciences, the double hermeneutics is to be established by a theory of 

natural-scientific practices too. This theory will occupy a central place in the 

remainder. 

In what follows I shall proceed in three steps: (1) examining the existential 

analytic of meaning constitution as a mediator between the methodological and 

the ontological theory of interpretation; (2) elaborating on concept of the her-

meneutic fore-structure of science’s interpretative practices as a specification of 

existential analytic’s nexus of understanding-interpretation; (3) refuting the 

arguments for subordinating hermeneutics to epistemology by working out the 

concept of the characteristic hermeneutic situation. 

 

 

2. ONTOLOGICAL DIFFERENCE AND DOUBLE HERMENEUTICS 

 

The double hermeneutics (qua a methodology of the interpretative scienc-

es) might be developed independently of the ontological approach as this is 

illustrated, in particular, by the conceptions of Mary Hesse and Anthony 

Giddens. The reverse however is not valid: the ontological theory of interpreta-

tion involves necessarily a double hermeneutics. To demonstrate the original 

motivation for introducing double hermeneutics, let me take up the discussion 

of Dilthey’s interplay of a life-form’s self-understanding and the interpretative 

constitution of life-form’s meaningful whole as an object of inquiry. Following 

the claims of ungroundability, unfathomability, and inscrutability of “life’s dy-

namics”, Dilthey elaborates on this interplay in order to prevent a superimposi-

tion of extraneous interpretative schemes upon the life-forms as individual 

wholes. The double hermeneutics allows one an intrinsic interpretation of life-

form’s meaningful self-articulation. Yet the double hermeneutics does not imply 

a lack of epistemic distance in this intrinsic interpretation. Dilthey tried to ad-

dress the distance issue by introducing the distinction between the “reflexive 

awareness” (Innewerden) of the life-forms and the “reflective interpretation” 

within human-scientific experience. The way of devising such an interpretation 

implies at the same time a transition to a kind of transcendental reflection 



ONTOLOGICAL DIFFERENCE AND INDETERMINACY OF INTERPRETATION 185 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 185 
 

specifying the constitution of individual wholes as research objects. It is this 

reflection that reveals conditions for possibility of a life-form’s expressivity 

within (what Dilthey calls) the life-form’s “productive nexus” 

(Wirkungszusammenhang). The interpretative research’s attitude proves to be 

both hermeneutic (predicated on the circularity of the constitution of an indi-

vidual whole) and transcendental. By serving a transcendental function, the 

hermeneutic circle of interpretative constitution of objects of inquiry effectuates 

an epistemic distance. The same overlapping of hermeneutic and transcenden-

tal circularity will take place in the existential analytic as well11. 

Dilthey emphasized successfully the need of double hermeneutics in the in-

terpretative sciences. Yet his philosophy of these sciences does not suffice to 

approaching closer the double hermeneutics’ ontological and methodological 

aspects. In his late essay “Abstractions from the life of our wills” Dilthey tries to 

work out some of these aspects in the perspective of an extension of traditional 

logic as “logic of life” (the logic of life-forms’ formation). The project of this ex-

tension was accomplished by Georg Misch whose “hermeneutic logic of 

discursivity (Diskursivität)” managed to integrate the methodology of doubly 

hermeneutic constitution of human-scientific objects of inquiry in a general the-

ory of life’s discursive expressivity12. 

In what follows, however, I will restrain from dealing further with the 

Diltheyan tradition. Instead, the attention will be concentrated entirely on the 

road to double hermeneutics via a re-reading of existential analytic’s under-

standing-interpretation nexus and the ontic-ontological difference. Leaning on 

the existential analytic, one realizes that the double hermeneutics is not simply 

an “interpretation of interpretation” but rather a process of unfolding on two 

levels the interpretative self-understanding of the agents under study as they 

constitute their form of life (and life-worlds). On each level one is dealing with 

specific interpretative circularity, and the task of the double hermeneutics as a 

methodology is to figure out an integral hermeneutic circularity of the research 

 

 
11 In existential analytic, however, the overlapping in question proceeds in a twofold manner: on ontic as 
well as on ontological level. In his criticism on Dlithey from the mid 1920s Heidegger stresses the impos-
sibility to defend the need of transcendental reflection while holding the “ontological in-difference of life”. 
See, in this regard, Martin Heidegger, „Wilhelm Diltheys Forschungsarbeit und der gegenwärtige Kampf 
um eine historische Weltanschauung. 10 Vorträge (Gehalten in Kassel vom 16. IV. –  21. IV. 1925)“, in: 
Dilthey-Jahrbuch für Philosophie und Geschichte der Geisteswissenschaften, Band 8, 1992-1993, 143-
180, hier: 158. 
12 See Dimitri Ginev, Das hermeneutische Projekt Georg Mischs, Wien: Passagen Verlag, 2011. 



186 DIMITRI GINEV 

 

 186 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

process. My principal disagreement with the standard stance (as discussed in 

the previous section) can be epitomized by the following claim: By devising the 

integral circle of the interpretative constitution of meaning, one will be able to 

specify epistemological constrains on ontic level’s interpretation. This task re-

quires to addressing in the first place the issue of meaning constitution in her-

meneutic phenomenology. 

    Notoriously, in Being and Time interpretation as an existentiale is as-

signed to the meaning of being. Yet the access to that (“fundamental-

ontological”) meaning is through the analysis of the interpretative constitution 

of meaning and the articulation of the world. The analysis takes into account 

the dual status of meaning with respect to the ontological difference. On ontic 

level, all entities that can be thematized are laden with meaning. Even the 

purely natural objects are not an exception since the practice of scientific 

thematization makes them meaningful and culturally contextualized. By con-

trast, the meaning of being (i.e. the ontological meaning of the existentiales) is 

never given to the “positive experience” of scientific thematization. The onto-

logical meaning is a pure “nothingness” for this experience. The constitution of 

meaning in cultural existence is a process that mediates between the ontologi-

cal and the ontic meaning. This is why an analysis of the constitution of mean-

ing makes possible the transition from the ontic (empirical) to the ontological 

(transcendental) level. The constitution involves at once the modes of empirical 

manifestation of meaning and the a priori conditions for a meaningful articula-

tion of the world. The analysis presupposes that interpretation has an “ontic 

universality” in all practices within-the-world since the constitution of meaning 

and the articulation of cultural worlds take place inevitably in these practices. 

Thus, interpretation is at once an ontological moment that characterizes the 

meaning of being, and a universal ontic (i.e. empirically accessible) event. The 

empirical accessibility to the ontic universality is to be attained, in particular, by 

(what after Bourdieu is called) a “theory of practices”. 

In the existential analytic, the expression of “concernful dealings” stays for 

the concept of practices. Speaking in Heidegger’s terms, “care” that unites on-

tologically existentiality, facticity, and being-fallen of Dasein’s being-in-the-

world is organized as an interrelatedness of concernful dealings. Care is not a 

special attitude towards the self, but the phenomenological totality of being-in-

the-world, whereas existence absorbed in the interrelatedness of the dealings 



ONTOLOGICAL DIFFERENCE AND INDETERMINACY OF INTERPRETATION 187 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 187 
 

with things that are ready-to-hand is defined as “concern”. Both the existential 

totality of care and the concern with what is ready-to-hand are essentially in-

terpretative. Yet the former is distinguished by ontological universality while the 

latter by ontic universality of interpretation. Every concrete (specified by cul-

tural patterns) attitude of interpretative concern is grounded in care. In another 

formulation, the modes of interpretative concern are ontic possibilities of being-

as-care. The things that are ready-to-hand within the interrelatedness of prac-

tices “have been interpreted in the horizon of the they”13. Heidegger makes the 

case that the everyday-routine interpretation of the they constrains the possible 

options of (the inauthentic) interpretative-deliberative choice within-the-world. 

One chooses possibilities projected by they’s routine practices (“the average 

everydayness of concern”). The interpretative concern within-the-world be-

comes blind to alternative possibilities. 

In the interpretative sciences, applying double hermeneutics proceeds from 

the ontic investigation of meaningful cultural diversities – think on a cultural-

anthropological investigation based on “thick description”, for instance – to dis-

closing structures of meaning constitution within the cultural worlds. (A case in 

point is the changing structures of identity’s narrative construction of an ethnic 

or a confessional community. These structures involve configurations of histori-

cal self-understanding, cultural memory, intersubjective states-of-mind, sym-

bolic expressivity, and techniques of narration.) From a Heideggerian point of 

view, disclosing such structures is by no means an ontological study. Yet in this 

hermeneutic investigation, one employs transcendental arguments in interpret-

ing the factual outcome of the ontic investigation. In so doing, one ascribes to 

the disclosed structures existential-ontological moments. Thus, the human-

scientific double hermeneutics creates a definitive methodical order of moving 

from ontic issues to an ontologically relevant problematic. In the existential an-

alytic the ontico-ontological order becomes reversed as regards this methodical 

order. The interpretative articulation of the world (the ontological status of in-

terpretation) proves to be not an explication of interpretation’s empirical uni-

versality by means of transcendental arguments, but the fore-structure of its 

ontic universality. 

 

 
13 Martin Heidegger, Being and Time, translated by John Macquarrie and Edward Robinson, San Francis-
co: Harper, 1962, p. 239. 



188 DIMITRI GINEV 

 

 188 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

The same conclusions are to be held with regard to understanding which al-

so is distinguished by an ontic and an ontological status. To be sure, the exis-

tential-analytic construal of this term runs against the commonsensical conceiv-

ing of it. Leaning on the linguistic intuition, the primary connotation of the term 

“understanding” is related to the contextualized mental activity. (One under-

stands something by having recourse to the context in which this something is 

placed, or by grasping intentions incorporated in speech acts or actions.) There 

is, however, even in the commonsensical meaning of understanding a hidden 

connotation that differs significantly from the meaning of a cognitive event. 

This connotation, which lays bare the intuitive base of the existential-

phenomenological construal of meaning, becomes clear when one says that one 

understands oneself upon the possibilities one can appropriate in one’s mode of 

being-in-the-world. Applied to an interpretative research process, this means, 

in particular, that a scientific community understands itself as being projected 

upon possibilities of articulation of what is disclosed by community’s practices 

as a domain of research14. 

Ontologically understanding is self-projective being towards its potentiality-

for-being. In scrutinizing understanding as an existentiale, Heidegger manages 

to show the priority of the potentiality-for-being over being as actual presence. 

This ontological conclusion presupposes that an analogous priority takes place 

also on ontic level: human beings’ cultural (meaningful) existence is primordial-

ly projected upon horizons of possibilities which get gradually actualized. The 

actualization does not imply a detachment from the potentiality-for-being since 

the actualized remains always already within open horizons. By implication, 

each actual state of existence is always beyond itself. By the same token, those 

who understand themselves with respect to the possibilities they can appropri-

ate have a cultural existence that is always ahead-of-itself. Ontically under-

standing is that characteristic of cultural existence which refers to the capability 

 

 
14 Significant changes in the projected horizon of possibilities entail a new self-understanding of a scien-
tific community as an interpretative community. Thus, for instance, by the mid 1960s scientists in the 
fields of classical enzymology and protein structure were looking for establishing a reliable mechanism of 
how enzymes change shape upon interaction with their substrates. This was a new research situation in 
both fields – a situation that opened many novel research possibilities. The massive experimental con-
firmation (through atomic resolution structures of protein) of the assumption about enzymes’ changing 
shape during the metabolic reactions provoked an essentially new understanding of being researcher in 
the fields of enzymology and protein structure. (The assumption that enzymes change shape upon inter-
action with their substrates is known as the “induced-fit hypothesis” in biochemistry.) 



ONTOLOGICAL DIFFERENCE AND INDETERMINACY OF INTERPRETATION 189 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 189 
 

of practices to project in their interrelatedness horizons of possibilities, thereby 

making cultural existence itself a practical projection upon possibilities. 

In Section 32 of Being and Time Heidegger introduces the concepts of the 

“fore-structure of understanding” and the “as-structure of interpretation”. They 

refer to the principal ontological features of meaning. A particular task of the 

existential analytic is to reveal the nexus between the two concepts. On a nar-

rower definition, understanding is the horizon whose projection discloses enti-

ties in their possibility. More specifically, an entity within-the-world is projected 

upon the totality of its possible involvements in the world. Thus considered, 

entities have meaning within the projected horizon of understanding (the world) 

which is in a state of ongoing interpretative articulation. The latter consists in a 

constant appropriation and actualization of projected possibilities. Roughly 

speaking, this is the paradigm of the constitutional analysis of meaningful enti-

ties suggested in Being and Time. It postulates that the interpretative articula-

tion of understanding through appropriation of possibilities is the constitution of 

meaning. In this constitution – so Heidegger’s argument goes – the existential-

ontological nexus of the fore-structure of understanding and the as-structure of 

interpretation gets circumscribed in terms of the triad of fore-having, fore-

sight, and fore-conception of “something that becomes meaningful as some-

thing”. I call this circulative nexus the hermeneutic fore-structure of the consti-

tution of meaning. In their fore-structuring entities within-the-world may exist 

both as objects thematically present-at-hand and as instrumental equipments 

in their readiness-t-hand. (Moreover, one and the same entity may exist in 

both ways, depending on its contextual involvements. This is exemplified most 

of all by the entities involved in scientific research.) 

On Heidegger’s ontological construal of the nexus under discussion, in in-

terpretation, understanding as a horizon of possibilities appropriates that which 

is projected by it. Understanding and interpretation are the two sides of one 

existential phenomenon. The projected horizon of possibilities is the world 

which always already transcends what gets articulated within it. Understanding 

is the projected horizon, while the interrelatedness of practices within-the-world 

reveals itself as an ongoing appropriation of possibilities. The appropriation has 

a character of interpretation since it takes on the form of hermeneutic circulari-

ty – the projection of the meaningful whole and the articulation of contextual 

meanings are mutually presupposing each other. 



190 DIMITRI GINEV 

 

 190 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

A theory of practices that draws on the existential-analytic paradigm of 

meaning constitution should be predicated on the claim that the contextual ar-

rangement of actions enacted by a particular practice is neither determined by 

norms external to practice nor created by an already existing order of the mi-

lieu in which the arrangement occurs. It is the hermeneutic circularity of hori-

zon of understanding and interpretative articulation that creates a dynamic or-

der projected upon possibilities. Nothing gets hypostatized in this hermeneutic 

circularity. By ruling out any causal or normative determination in the constitu-

tion of meaning, the persistence on the projection-articulation hermeneutic cir-

cularity avoids essentialism in a radical manner. Practice’s own normativity is to 

be derived from the triad of fore-sight, fore-having and fore-conception of the 

meaningful entities constituted within practice’s arranged actions. In other 

words, practice’s normativity is generated by (and embedded in) the herme-

neutic circularity of meaning constitution. This proto-normativity contextualizes 

the constitution of meaningful objects (including objects of inquiry in scientific 

research)15. Proto-normativity is constantly produced by the hermeneutic fore-

structuring of interpretation. Now the question arises as what consequences the 

making proto-normativity explicit would have for the process of interpretation. 

 

 

3.  THE CONCEPT OF CHARACTERISTIC HERMENEUTIC SITUATION 

 

Let me summarize the considerations of the preceding section. The ontolog-

ical theory of interpretation (as inspired by Heidegger’s existential analytic) as-

sumes that interpretation is a dimension of all practices within-the-world. The 

agents are interpreting themselves and the particular contexts and situations of 

their activities and practices. The ontic level of (the universality of) interpreta-

tion takes into consideration the fact that human beings are doomed to be in-

terpretative creatures16. The ontic level addresses first and foremost the con-

 

 
15 On the notion of “proto-normativity” as related to the hermeneutic fore-structure of scientific re-
search, see Dimitri Ginev, The Context of Constitution. Beyond the Edge of Justification, Dordrecht, 
Boston: Springer, 2006, pp. 161-194. 
16 The claim that the agents’ self-reflective stance conditions the active appropriation of possibilities as 
an ongoing construction of identity takes a central place in all versions of ethnomethodology as well. On 
Garfinkel’s celebrated view, because the agents are constantly interpreting their situatedness in the 
world they are articulating, they are not “cultural dopes”. This view, however, involves the wrong as-
sumption that the life-forms internal (vernacular) interpretative methods and practices can be only sub-
jected to a pure description. Just because the interpretative being-in-the-world characterizes the life-
forms’ modes of being as a potentiality-for-being, a pure description of agents’ interpretative self-



ONTOLOGICAL DIFFERENCE AND INDETERMINACY OF INTERPRETATION 191 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 191 
 

tinuous construction of identity of a life-form’s participants. Those who are in-

volved in (the historical re-production of) a life-form are constructing their 

identity by appropriating possibilities that are contextually projected. Studies on 

this level take on the form of interpretative inquiries into the changing regimes 

of interpretative communities’ self-understanding upon possibilities that are 

projected as contextually changing horizons. The construction of identity is a 

never-ending process since the horizon of possibilities remains always open. In 

interpreting themselves within their situatedness in the world, human beings 

are disclosing the interpretative nature of their being-in-the-world. 

In reaching this conclusion, one is approaching the ontological level of in-

terpretation. On this level interpretation is to be attributed to the meaning as 

facticity, existentiality, and being-fallen. The two levels are intertwined. The 

relationship between the levels is one of fore-structuring. The double herme-

neutics involves a transcendental reflection that has to establish the conditions 

of having interpretative articulation of a certain kind. The circularity of under-

standing and interpretation that constitutes meaning takes place in scientific 

research as well. My contention is that by scrutinizing the hermeneutic fore-

structuring of scientific research, one can apply the transcendental reflection 

involved in the double hermeneutics to specifying epistemological conditions of 

(and constrains on) scientific research as an interpretative process. A herme-

neutic theory of scientific research should portray the process of research in 

terms of changing configurations of interrelated practices 17 . Each particular 

configuration defines a situation in the development of this process. The situa-

tion’s outcome is the articulation of the domain of research in a certain way (for 

instance, creating new empirical models of domain’s central theory). The articu-

lation brings into being a range of meaningful entities that exist within the situ-

ation’s contextualized spaces of representation. (Examples of such spaces are a 

phase diagram, a statistical ensemble of experimental results, a network of 

quantifiable data achieved by calibrated instruments, an algebraic model of 

measurements, a particular solution of a system of differential equations, or a 

semantic model of a theory’s formalism. To make use of Nelson Goodman’s cel-

 

 
understanding (i.e. a description that presupposes a pure presence of methods and practices as some-
thing that is present-at-hand) is to be rejected from a hermeneutic point of view. 
17 On a detailed discussion of this theory see, Dimitri Ginev, The Tenets of Cognitive Existentialism, Ath-
ens, Ohio: Ohio University Press, 2011. 



192 DIMITRI GINEV 

 

 192 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

ebrated distinction, in all of these cases one has in mind “representation as” 

and not “representation of”18.) In representing meaningful entities, one con-

stantly reads them within the horizon projected by the situation’s configuration 

of practices. Thus, the entities’ actual presence in the situation is contextually 

relative, being subjected to their projection upon possibilities (i.e. to their po-

tentiality-for-being). 

The concept of the “hermeneutic fore-structure of scientific research” 

comes to the fore as a result of the efforts to specify the circular nexus of un-

derstanding and interpretation with regard to the constitution of scientific ob-

jects and the articulation of domains of research. Following the preceding por-

trayal, the manifolds of activities in scientific research become organized as 

interpretative practices by means of their capacity to serve the function of 

(what Patrick Heelan calls) “readable technologies”19. Scientific research is a 

process of reading within particular spaces of representation. In this process 

one reads instruments, theoretical concepts, experimental results, measure-

ments, partial differential equations, diagrams, etc. Interpretative practices of 

scientific research should be distinguished by a potentiality to constitute 

through readable technologies the relevant objects of inquiry within the milieu 

of the situation’s meaningful entities. By contextualizing the research process 

within a configuration of practices, one calls into existence entities that retain 

their status to be at instrumental disposal (within normal science’s laboratory 

everydayness), and nevertheless become (under certain conditions) isolable 

from the context as “thematically given objects” whose identification depends 

totally on epistemological norms and criteria. 

In other words, these objects are at once ready-to-hand in their manipula-

bility and present-at-hand in their objectifying identification by means of epis-

temic procedures. This dual status corresponds to the duality inherent in each 

configuration of scientific practices that manages both to provide a leeway of 

possible involvements of what is ready-to-hand in its own context and to disen-

tangle what is constituted from the context, thereby representing the disentan-

gled things as relatively stable objects amenable to a characterization by math-

 

 
18 On the notion of science’s spaces of representation see, Hans-Jörg Rheinberger, Toward a history of 
epistemic things: synthesizing proteins in the test tube, Stanford: Stanford University Press, 1997. 
19  See Patrick Heelan, “Natural Science as Hermeneutic of Instrumentation,” Philosophy of Science, 
50(1983), pp. 181-204. 

 



ONTOLOGICAL DIFFERENCE AND INDETERMINACY OF INTERPRETATION 193 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 193 
 

ematically idealized predicates. In the natural sciences, each scientific practice 

is at once a device of reading something ready-to-hand and a means for objec-

tifying something (as an experimental outcome, a formalized object character-

ized by the possible values of parameters expressible by measurement scales, 

an idealized replica of a phenomenal system, a data-model, a physical system’s 

behavior that consists in changing states over time and so on). Thus, the em-

ployment of readable technologies within spaces of scientific representation 

correlates necessarily with objectifying something that is characterized by a 

stable semantic (for instance, the empirical content of a theoretical concept, or 

the possible models of a theory’s mathematical formalism). 

More generally, the interpretative process of reading is always comple-

mented by a process of semantic codification of what gets read. Yet the entities 

and structures which are objectified and semantically codified remain within 

horizons of possible further reading. Their semantic content is always predicat-

ed on a contextual underdetermination that is to be related to Quine’s criteria 

of the existence of science’s objects. The objectified entities are distinguished 

by verifiable predicates in a manner that allows their identification through pro-

cedures subjected to epistemological norms. In this regard, interpretative fore-

structuring means anticipating (seeing, having and grasping in advance) the 

ascertainment of a formalizable and verifiable predicate of an entity that is “al-

ways already” within the configuration of practices which gives rise to the pred-

ication. In addressing the hermeneutic fore-structuring with regard to the pred-

icates assigned to the epistemologically identifiable objects, one is preoccupied 

with the contextual reading/representing that delineates those phenomena 

which are to be included in the predicate’s extension. Scientific practices man-

age to read something-as-something (thereby retaining its status of something 

ready-to-hand) while the reading process singles out verifiable predicates. Here 

the “as” has the character of a “hermeneutic as”. It is the modes of employing 

readable technologies that work against increasing the contextual 

underdetermination, without destroying the primacy of the “hermeneutic as” of 

interpretation. 

On this account, the way in which the semantic codification (of what is ac-

tualized in a configuration of scientific practices) complements the interpreta-

tive openness of reading proves to be a derivate of a more general complemen-

tarity within the reading process of scientific research – that between contextu-



194 DIMITRI GINEV 

 

 194 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

alizing interpretation and objectifying predication that makes present. By 

means of this complementarity the reading process of scientific research suc-

ceeds in reducing not only the contextual underdetermination, but most of all 

its epistemological indeterminacy. The modes of employing readable technolo-

gies in scientific research bring into play a participants’ reflexivity about the 

fore-having, fore-sight, and fore-conception of their reading within contextual-

ized spaces of representation. In engaging in such reflexivity they constantly 

make explicit the proto-normativity embedded in the hermeneutic fore-

structure. This proto-normativity comes to the surface as explicit epistemologi-

cal norms and criteria, whereby one is able to set up constrains on the inde-

terminacy of interpretation. 

It is the complementarity between contextualizing interpretation and objec-

tifying predication that specifies the hermeneutic fore-structuring as a charac-

teristic hermeneutic situation. Making proto-normativity explicit helps one to 

define the balance between interpretation and objectification within the re-

search process’ reading. This balance transcends the particular situations (con-

figurations of practices) of scientific research. The hermeneutic fore-structure is 

inevitably situationally circumscribed. It is palpable through the fore-having, 

fore-seeing, and fore-grasping the research objects which become constituted 

by actualizing possibilities projected by the situation’s configuration of practic-

es. The triad of fore-having, fore-sight, and fore-conception is “inscribed” in the 

readable technologies and the spaces of representation put forward by the con-

figuration. The particular hermeneutic fore-structure gets changed when the 

configuration of practices is modified, and the research process is accordingly 

re-contextualized. The new regime of contextual reading is projected upon new 

possibilities. Yet, in contrast to the particular interpretative fore-structures of 

reading, the hermeneutic fore-structuring of a research process is potentially 

ceaseless. The reading taking place in a research process is characterized by 

constitutive hermeneutic features that persist in the particular situations, con-

texts, and changing configurations. A characteristic hermeneutic situation en-

compasses these features, and refers to the research process en bloc. It char-

acterizes the continuous hermeneutic fore-structuring of this process. 

Let me finally change slightly the perspective. Thanks to the complementa-

rity between contextualizing interpretation and objectifying predication the con-

textually operative “hermeneutic as” in the research process fore-structures the 



ONTOLOGICAL DIFFERENCE AND INDETERMINACY OF INTERPRETATION 195 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 195 
 

structure of objectification by means of which something acquires the status of 

an epistemologically identifiable object. Thus considered, the objects exists in 

accordance with the epistemological norms and criteria of its identification. 

Quine’s celebrated dictum that to exist means to be a value of quantifiable var-

iable provides the standard criterion for identifying and authenticating objects’ 

existence within a theoretical framework. On another Quinean formulation, 

closer to the doctrine of ontological commitment, scientists use variables rang-

ing over mathematical entities and are committed to their existence. Such cri-

teria give answers to the question as to how to identify the existence of (math-

ematical, theoretical, experimental and other) objects within the discursive 

framework by means of which the respective objectification has been put into 

play. 

Granted that the objectifying predication is at the same time a de-

contextualization of entities that have been read in contextualized spaces of 

representation, a characteristic hermeneutic situation is defined by a balance 

between contextualization and de-contextualization as well. Idealization, for-

malization, and deductive-nomological explanation are typical practices of de-

contextualization. Yet these practices are always contextualized by being in-

volved in configurations with other practices. De-contextualization in scientific 

research is indispensably contextualized, and fore-structured. By implication, 

the epistemological norms and criteria tied up to de-contextualizing practices 

can only constrain the interpretative contextualization by being at the same 

time interpretatively fore-structured. To sum up, elaborating on the concept of 

characteristic hermeneutic situation promises a philosophical universalizing of 

hermeneutics that leaves enough room for a non-representationalist epistemol-

ogy. 

  

 



 



Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y vida, 197-218. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 

 

 

 

 

THE CRISIS OF EUROPEAN SOCIAL SCIENCES: 

THE CASE OF MONEY 

 

LA CRISIS DE LAS CIENCIAS SOCIALES EUROPEAS: 

EL CASO DEL DINERO 

 

Joan González Guardiola 

Grup d’Estudis Fenomenològics / 
Societat Catalana de Filosofía, España 

phaenom11@hotmail.com   

 
 

 
Abstract: Our aim in this article is to put into 
practice, in the field of social sciences, the 
principles that Husserl displayed in his book 
from 1936, "The crisis of European sciences and 
transcendental phenomenology”. In that semi-
nal work, Husserl reflected on the 
mathematization of nature and produced an 
historical meditation on the essence of geome-
try.  Here we will try to extend the reach of 
Husserlian postulates in order to deal with eco-
nomics and, more specifically, with the theory 
of money. We think that, in certain social sci-
ences, and in particular in those with a clear 
mathematical penchant like economics, the use 
of formalization often helps to cover an uncriti-
cal use of phenomenologically ungrounded 
idealizations. This fact ultimately results in a 
massive concealment of the true sense of some 
of its principal phenomena –namely, money. It 
is worth mentioning that this concern does not 
have its roots only in phenomenology, for even 
academic monetary theory openly acknowledg-
es that we lack an understanding of the mean-
ing of money which could help us clarify and 
prevent financial crisis and economic collapses. 
Crisis, in short, are not the result of a deep 
understanding of the concept of money; on the 
contrary, they highlight the fact that we don’t 

really know what money is. Thus, our goal here 
is to illustrate the possibilities offered by the 
phenomenological method in its application to 
the question of money.  It is in this sense that 
the research taking place here can be under-
stood as a “phenomenological cri-
tique of monetary theory”.  
 
 
Key Words: Phenomenology of Money, Mone-
tary Theory, Medium of Exchange, Crisis of 
European Sciences. 

Resumen: En el presente artículo se pretende 
llevar a cabo una aplicación de los principios 
que Husserl lleva a cabo en su obra de 1936, 
“La crisis de las ciencias europeas y la fenome-
nología transcendental”, a las ciencias sociales; 
concretamente, al concepto de dinero. En su 
obra de 1936, Husserl puso el énfasis en la 
matematización de la naturaleza, centrándose 
sobre todo en la meditación histórica sobre la 
geometría. Pero en el caso de algunas ciencias 
sociales, como la economía, la utilización libre 
de construcciones idealizadoras fenomenológi-
camente infundadas, como en el caso del dine-
ro, está teniendo como resultado un enorme 
encubrimiento de sentido del fenómeno mone-
tario. Esto no es vivido tan solo desde la feno-
menología: desde la propia teoría monetaria se 
reconoce que estamos faltos de una compren-
sión del sentido del dinero que nos ayude a 
clarificar y prevenir de manera suficiente las 
crisis financieras. Estas crisis no son fruto de 
que hayamos comprendido demasiado bien el 
concepto de dinero, sino de que todavía esta-
mos faltos de una comprensión profunda del 
sentido del dinero. Aquí pretendemos ilustrar 
las posibilidades que el método fenomenológico 
ofrece, aplicado al caso del dinero. En este 
sentido, pueden considerarse las investigacio-

nes que tienen lugar aquí como “crítica feno-
menológica de la teoría monetaria”. 
 
 
 
 
 
 
 
Palabras clave: Fenomenología del dinero, 
teoría monetaria, medio de cambio, crisis de las 
ciencias europeas. 

mailto:phaenom11@hotmail.com


198 JOAN GONZÁLEZ GUARDIOLA 

 

 198 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

 

1. PRESENTATION OF THE PROBLEM 

 

Our aim in this paper is to apply some of the most important elements of 

the phenomenological critique to the scientific notion of “objectivity”, such as it 

can be found in “The Crisis of the European Sciences and Transcendental Phe-

nomenology” to the field of monetary theory. It is known that Husserl devoted 

himself specially to the analysis of the constitution of modern physics, as a ba-

sis of the natural sciences1, and to the constitution of psychology as a natural 

science, due to its peculiar relation to transcendental phenomenology2, leaving 

aside the foundations of many other sciences that did not require a special 

treatment in a piece of work of a general character3. On the other hand, the 

references in the work of Husserl to economy as science are non-existent4. In 

the context of this paper, our aim is to present the elements of a phenomeno-

logical critique to money using the methodological concept of “model”. 

It is a commonplace to virtually all economic textbooks to understand the 

definition of money within what might be called a “functional definition”. There 

is an expression that has made fortune in this respect: money is what money 

does5. Accordingly, money is “anything” capable of carrying out the well-known 

four following functions: 

● UNITY OF ACCOUNT: Money provides a measure or homogeneous pattern in 

which to express debts, prices and the general power of acquisition in establish-

ing equivalences between cash and property.  

● MEDIUM OF EXCHANGE: Money can be exchanged for other goods. In this 

sense, money is a commodity that is constituted as a medium of exchange 

commonly accepted in indirect exchanges6. 

 

 
1 Hua VI, § [9], etc.  
2 Hua VI, § [57], [58].  
3 The theory of science of Ideen III, according to which regional ontologies depend on the theory of 
apprehensions seems to exclude a differentiated phenomenological foundation for the social sciences; 
see Hua V, § [4]. 
4 Some attempts to advance in the direction of integrating the foundations of the theory of the life-world 
and the foundations of economy are offered in a dispersed fashion, without a systematic impulse, for 
example, in Stikkers (1985). 
5 Hicks, 1967, p. 1.  
6 As “direct exchange” we mean the primary model of barter exchange, “piece by piece” constituted 
upon the spontaneous coincidence of interests in relation to the goods that the agents need and the 
goods they want to get rid of: the goods I possess and do not need coincide with the ones the other 
possesses and does not need. The exchange is indirect when buying goods, not based on a coincidence 
of direct interests, but to have access in a future exchange to other goods that are not 
phenomenologically present. The indirect exchange is an exchange that involves mediation between the 



THE CRISIS OF EUROPEAN SOCIAL SCIENCES: THE CASE OF MONEY 199 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 199 
 

● MEANS OF PAYMENT: Money is used to settle liabilities or debts to individu-

als or institutions. For example, we use money to pay taxes. 

● STORE OF WEALTH: Money allows you to maintain your purchasing power 

from present to future. As a store of wealth it is deficient against future price 

increases, because this purchasing power may decrease, but in principle it 

serves to accumulate purchasing power in future situations7. 

In a first analysis of this traditional functional definition we will readily find 

the following problematic aspects:       

1. Most formulations talk about “anything”. It does not matter whether it is 

this or that, but there has to be “something”8.  At first sight, this might be 

without interest, but later it will appear to have important ramifications.  

2. This “thing” has historically been interpreted most times as something 

which belongs to the region “physical thing” (a commodity). 

3. In the history of economic thought, the function that has been tradition-

ally privileged as primary function is the medium of exchange function. 

4. This predominance of the medium of exchange function has been ac-

companied by a genetic conception of all other forms of money (fiat money, 

electronic money, etc.) from this “money-thing”. 

We can call the set of conditions (2)-(4) as the foundation of what in con-

temporary monetary theory has been called “orthodox analysis”9, a scholarly 

historical construct that some make it go back to the first description about the 

origins of money in Aristotle10, up until the modern quantitatively theory of 

money, which is based on understanding money as a stock that is independent 

of demand11. 

 

 
good one gets rid of and the good that one acquires. For this distinction, see Von Mises, 2007, p. 4 et 
seq.  
7 Sawyer, in Rochon-Rossi (eds.), 2003, p. 4, distinguishes between “store of wealth” and the classic 
“store of value”. The classic “store of value” is practically synonymous with the establishment of com-
modity money or what is the same thing, the acceptance (in a short period of time) that if I keep a 
commodity I do not wish, and the others do the same, it might be used as a commonly accepted medi-
um of exchange. Accordingly, the medium of exchange is based on store value, which is different from 
the accumulation of this commodity as a “store of wealth”. This difference will be important later on; see 
XX (full text). 
8 Quite often, the ontological concept of “thing” is replaced by other expressions that designate this 
specific character in the technical language of some science; similar or equivalent expressions, such as 
“everything that…”, or technical concepts such as “assets” or “property”, etc. In any case, there is a 
reference to the concept of “something”, the concept of “entity”, and this is commonly expressed in 
these definitions under the formula “anything”. 
9 Ingham, 2004, p. 28; Smithin, 2000, p. 3; Fontana & Vera, in Rochon (ed.), 2003, p. 59; Wray, in 
Smithin, 2000, p. 42.  
10 Schumpeter, 1995, p. 100. 
11 That is to say, in understanding money as an exogenous variable of economic systems; see Bailly and 
Gnos, in Piégay-Rochon, 2006, p. 220. This is obviously a simplification, a historical “cliché”, about which 



200 JOAN GONZÁLEZ GUARDIOLA 

 

 200 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

But if we have a closer look at the definition, the association between the 

set of conditions (2)-(4) and (1) is by no means a necessary association. The 

fact that money has to be “something” (condition 1) does not necessarily mean 

that money has to be something belonging to the region “physical thing” (con-

dition 2). It does not mean, either, that out of the four functions, the primary 

function that has to bear this “something” must be the “medium of exchange” 

function (condition 3). This set of associations have been carried out naturally 

by both classical and neoclassical economists and popular thought that have 

always started the genesis of money from the idealized imaginary construct of 

barter. In the idealized imaginary construct of barter, the medium of exchange 

function and the constitution of a commodity (a “physical thing”) that plays the 

role of money appear as necessarily related12. In contrast, the rest of the func-

tions seem to be able to be carried out more effectively by other entities that 

do not have to necessarily belong to the region “physical thing” at first sight: in 

principle, it seems quite intuitive to accept that the function “unity of account” 

can be better carried out by means of abstract entities than by means of physi-

cal things13; regarding the function of “means of payment”, a payment is a can-

celation of an obligation, and therefore it is constituted upon a speech act, 

whereupon physical money is nothing else than a constitutive possible but not 

necessary element; and regarding the function of store of wealth, a deposit is 

an entity that exists independently of the physical existence of the money that 

constitutes it, as long as it is a pure representation of money14. 

The comprehension of the functional definition of the orthodox analysis 

seems to follow the foundational sequence   (3)       (2) – (1)      (4). This is 

crucial because it involves that the understanding that money has to be “some-

thing” is read in light of the constitution of the function of medium of exchange. 

It is the constitution of the medium of exchange function that will guide the 

 

 
much more should be said, but it can be considered as a common element of all the special features of 
this scholar construct an exogenous concept of money, which leads to the axiom of the neutrality of 
money. 
12 The classic presentation of the theory of the genesis of money as commodity money and the medium 
of exchange function would be the one by Menger (see Ingham, in Smithin, 2000, p. 17 et seq.); but in 
Aristotle’s analysis in Politics the basic conditions of the narrative are already fixed: money is constituted 
by the need of exchange, in order to speed the process and make it easier. This is the genesis of money 
that will give rise to the famous metaphor of money as a “lubricant” of exchanges, the source of all ex-
ogenous concepts of money and all theories of money as a commodity.  
13 The circuit theorist Bernard Schmitt pointed out that money “is itself constituted by pure numbers, not 
at all a commodity, gold or silver… cash, rightly understood, is nothing but money in purely arithmetical 
variable quality; see Schmitt, in Piégay-Rochon, 2006, p. 186. 
14 See B. Smith, in Koepsell & Moss, 2003, p. 287 et seq. 



THE CRISIS OF EUROPEAN SOCIAL SCIENCES: THE CASE OF MONEY 201 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 201 
 

way in which to understand what is meant by the ontological concept of “thing” 

within the framework of the definition of money. The story of the constitution of 

the function of medium of exchange that the orthodox analysis carries out con-

sists in the idealized imaginary construction of barter15. The most important 

aspect of the imaginary construction of barter consists in that, as an idealized 

situation that constitutes the background of money, it prefigures an absolutely 

pure and spontaneous exchange, “empty” of institutional co-constitutive ele-

ments; that is to say, under the imaginary construct of barter lies the historical 

and logic “garden of Eden” of free market unregulated by state institutions16; 

money that spontaneously emerges from the free exchange of goods17. Obvi-

ously, the background in the constitution of this imaginary construct is not on-

tological; it is political. This political background prefigures an idealized world of 

pure and spontaneous exchanges empty of any legislation. The most proper 

being of human beings in this construct is the exchange, and the exchange is 

exchange of goods. The economic concept of “good” is the economic transcript 

of the ontological concept of “thing”, because “good” means “anything that can 

satisfy a need”. The “materializing” dimension of the concept of “good” as eco-

nomical version of the ontological concept of “thing” is so significant that its use 

is applied by Menger to the very definition of money: we will consider money 

“any good” that takes over the three classic functions (medium of exchange, 

measure of value and store of value, using Menger’s terminology). The consid-

eration of money as a good leads Menger so far as to specify the precise empir-

ical conditions that favor the election of a specific thing as money in relation to 

other things: durability, portability, divisibility, etc. are physical conditions that 

affect the greater liquidity (Absatzfähigkeit) of a thing and, therefore, facilitate 

its choice as money.  

Therefore, the orthodox understanding of the functional definition starts 

from the constitution of the function of medium of change in an imaginary con-

struction of politically motivated barter (3); the constitution of this function in-

 

 
15 The term “idealized imaginary construction” is no stranger to the characteristic methodological termi-
nology typical of the stories of orthodox analysis. Von Mises speaks of the method of imaginary con-
structions as the “most typical” of economy; see Von Mises, 2007, p. 288. 
16 The “fable of barter”, an expression by Servet (2001, p. 16 et seq.) or the “Mengerian myth”, an ex-
pression by Ingham (in Smithin, 2000, p. 24).  
17 How else would it be possible to obliterate the continuing emphasis of Menger in denying whatever 
trace of a contractual constitution of money? (Menger, 1997, page 325); “Money is not the result of a 
previous agreement of economic agents, and even less the result of legislative acts. It is neither an 
invention of peoples” (ibid., p. 327). See especially the long historical footnote on p. 323. 



202 JOAN GONZÁLEZ GUARDIOLA 

 

 202 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

dicates the background upon which to understand the concept of “thing” (1), 

and this concept of “thing” is constituted as a “physical thing” (“good”, “com-

modity”) (2). 

It is important to point out that this association between aspect (1) and all 

aspects (2)-(4) of the functional definition of money has been a constant in the 

thematization of the ontology of money, at least up until the publication of 

Treatise on money by Keynes in 193018. By privileging the function of “unity of 

account” as a primary genetic function regarding the function of “medium of 

exchange”, Keynes opened up an absolutely new field for the treatment of the 

ontology of money, making it possible to break the association of aspects (2)-

(3) of the functional definition. If the primary genetic function, from which all 

others derive, consists in the function of unity of account, then we put our-

selves in the genetic context, in this case historical, of the institutional creation 

of money19. The recognition of the origin of money in account money grants a 

central role to the institution that computes money; to the institution that sets 

the first equivalences, which are performatively created by law20. Something 

similar occurs if we consider the function of means of payment as primary ge-

netic function: a payment, as a cancellation of an obligation, is in principle in-

dependent of whether this cancellation is carried out by means of an abstract 

quantification21. A payment is a constitutive element of a successful speech act, 

and therefore has its origin in a constituent context of speech acts (promises, 

obligations, debts, etc.), not in an exchange of goods. Obviously, both a com-

 

 
18 Keynes, 1971, p. 3. Clearly, the Treaty of Keynes did not fall from heaven. The conception of Keynes 
was very much influenced, especially, by the state theory of money of Knapp (Die Staatliche Theorie des 
Geldes, 1905).  
19 With regard to methodology, we are at the other end of the method of imaginary constructions. The 
most important record for us is the historical register in the field of historical data. This “historical trend” 
was already in Keynes, who talked about “Babylonian madness” to refer to the period of six years during 
which, in the decade of the 20s (the Treatise dates back to 1930), he devoted himself to the study of 
metrology and numismatics, and then it is mentioned by some post-Keynesian authors (Wray, 2003; 
Ingham, 2005). 
20 An example of this creation would be the model of the legal constitution of the silver shekel in Baby-
lon, which would not emerge from a commodity already in circulation, but as the basic unit of account 
established by the sovereign through law, from which equivalences are established: 1 shekel of silver 
(equivalent to approximately 8 g of silver) = 240 grains of barley.  
21 The question about what comes first regarding medium of exchange and unit of account is more com-
plex than it seems: if there is no quantification we cannot talk about “payment” in the strict sense (see 
Polanyi, 1994, p. 186), but the recognition that there may be a cancellation of the obligation without 
quantification seems to place “means of payment” as the scope of the genesis of the unit of account. The 
problem is the ambiguity of the word “payment”: Polanyi restricts it to the use of money, but recognizes 
that in a broader sense, it is possible to cancel an obligation through actions such as courtship, mar-
riage, dancing, singing, dressing, celebrating, mourn lacerations and even suicide. In these cases there 
is cancelation of obligations owed to society, but no quantification. It is the context of the complexity of 
the cancellation of obligations what leads to the formation of the unit of account as a legal means of 
cancellation of obligations. 



THE CRISIS OF EUROPEAN SOCIAL SCIENCES: THE CASE OF MONEY 203 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 203 
 

modity as an arithmetic variable and a speech act are “something”, that is, they 

can be, at any given time, the “thing” of the aspect (1) of the functional defini-

tion, based on the theory of the genesis of the functions we choose. 

In this paper, we propose to carry out a phenomenological critique to the 

idealization processes by means of which the orthodox analysis (which starts all 

the functions of money from the medium of exchange function) intends to base 

its whole conception of money. What we want to reveal is how the price paid to 

demonstrate the possibility of the emergence of a medium of exchange in 

properly modeled worlds consists in losing, perhaps irreversibly, the possibility 

of implementing this “artificial” medium of exchange in the life-world. 

In order to develop this phenomenological critique we draw on the flagship 

model for the orthodox analysis in the last 20 years. We refer to the Kiyotaki-

Wright model on the emergence of the medium of exchange. We proceed first 

to a brief exposition of its most important elements, so as to carry out a meth-

odological critique based on the restrictions that a foundation on the life-world 

would impose on the modeling of worlds, if we were not to miss the more fun-

damental conditions of meaning. 

 

1. The Kiyotaki-Wright model as a model of emergence of the means of ex-

change. 

The Kiyotaki-Wright model (from now on, KW) is built, from the usual con-

ditions in this type of theoretical entities, starting from the following set of ele-

ments:  

1. Three distinguishable types of goods, indicated by Arabic numerals, 1, 2 

and 3. All goods are stored at a certain cost, but each agent can store only 

one good at every turn, since the goods are indivisible. The storage costs 

must be specified according to the good (according to its intrinsic proper-

ties) and according to the type of agent (according to the technology used 

for storage)22. With the expression cij we refer to the cost of storage of 

good j for the type i. It is assumed that the costs of storage of goods are 

structured in the following way: ci3 > ci2 > ci1 > 0, for all i.  

 

 
22 More advanced versions of the model surpass the specification of the cost of storage according to the 
type of agent, being limited to the proper specifications of the type of good; see Elendner, 2009, p. 31.  



204 JOAN GONZÁLEZ GUARDIOLA 

 

 204 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

2. Three types of agents, whose lifespan is infinite, indicated by means of Ro-

man numbers I, II and III23. When we refer to a token agent (of whatever 

type) or to a token of one of the three types we denote it with the lower 

case letter i. The agents do not obtain utility for the consumption of the 

good that they produce, and they do not produce those goods that they 

wish to consume.24 

3. For a given agent i, the expression Ui refers to the instantaneous utility that 

results from consumption of the good i. The expression Di denotes the re-

sulting instantaneous desutility of producing the good i*. The net utility of 

consuming and replacing a well suited unit for a produced good is ex-

pressed as ui = Ui – Di.  

4. The initial movement in the model can be introduced by means of two pos-

sible specifications, which correspond to the combinatory between con-

sumption and production according to the type of agents and the intrinsic 

proprieties of the goods. In model A the agents of type I produce the good 

2, the agents of type II produce the good 3 and the agents of type III pro-

duce the good 1. In model B, the agents of type I produce the good 3, the 

agents of type II produce the good 1 and the agents of type III produce the 

good 2. If we express the two possible combinations between the distribu-

tion of the types of agents-goods and the intrinsic proprieties of goods by 

means of a table, we obtain the following: 

 

 

Agent 

Consumes 

(models A 
and B) 

Produces 

(model A) 

Produces  

(model B) 

 
Type I 

 

 
1 

 

 
2 

 
3 

 
Type II 

 

 
2 

 
3 

 
1 

 
Type III 

 

 
3 

 
1 

 
2 

 

         

 

 
23 We will closely deal with the a priori surprising incorporation of the immortality of the agents as a 
condition for the coherent development of the model. 
24 The probability of obtaining an agent of a particular selected type at random is uniformly distributed,, 
since the proportion of agents per type is the same; see KW, 1989, p. 930. 



THE CRISIS OF EUROPEAN SOCIAL SCIENCES: THE CASE OF MONEY 205 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 205 
 

5. Agents find themselves at each turn randomly in pairs, and must decide 

whether they will carry out the exchange or not. The exchange always in-

volves a trade-off one by one, among the inventories of the agents, and 

only occurs if both agree. There is, therefore, no centralized market, and no 

common space in which goods of the three types are found simultaneously. 

There is no credit either, since the probability of a pair of agents to meet 

again is cero25. Since time is discreet, it is structured in turns26. In a turn, 

an agent can produce the good that corresponds to him and consume (if he 

has it) its corresponding good of consumption. Otherwise, he ought to store 

the good at the corresponding price. In this way, each agent can store only 

one good at every turn: if he does not consume it, he will have to wait for 

his turn without producing a new one.  

6. Agents follow a set of rational strategies based on the desire to maximize 

their expected utility. These strategies can be represented by a set of bina-

ry variables:i(j, k) = 1 expresses that the strategy of agent i consists in 

exchanging the good j, which he has in his inventory, for the good k, which 

is in the inventory of the agent with whom he came across; i(j, k) =0 indi-

cates that the agent i does not want to carry out the exchange. If we ex-

press this from the couple of agents:  

i(j, k) · h(k, j) = 1, 

it indicates that the exchange is carried out, where i and h are agents and 

the first and the second letter in parenthesis designate the good of one’s 

own inventory and the other’s own inventory, respectively.  

7. Given these elements, it would be possible to determine the probability that 

an agent who has adopted, on a previous turn, a strategy i(j, k) = 1, 

found himself with another agent that allows him to carry out an exchange. 

To calculate this probability we need to know the proportion p of agents i in 

possession of the good j in their inventory at time t; that is to say, pij(t). 

The probabilities of transition from one encounter to another depend on the 

 

 
25 KW, 1989, p. 931.  
26 Time is not a discrete variable in the life-world. Between two observable values (two seconds, for 
example) there can always be at least potentially a potential non-observable value. Being constituted 
upon a model of meetings, the KW model requires a structure in turns, and therefore time must be rep-
resented as a discreet variable, eliminating all intermediate lapses between turns, that then become 
non-meaningful for the explanatory needs of the model.   



206 JOAN GONZÁLEZ GUARDIOLA 

 

 206 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

conditions of pij(t) on a given time; therefore, p(t) = (pij(t)), where p sig-

nals the matrix of the transition of probabilities27.  

8.  From this description of the surroundings and the rationality of the agents, 

the model provides the definition of what is meant by “equilibrium”. The 

conception of equilibrium that underlies the KW model is a Nash equilibri-

um28:   

    “A stationary equilibrium of Nash is a set of strategies of exchange 

one for each type i, with a stationary distribution of inventories p, satisfying: 

a. Maximization: every token i chooses to maximize its expected util-

ity given the strategies of others and distribution p; 

b. Rational expectations: given , p is a resulting stationary dis-

tribution”.29 

The KW model pretends to find situations of equilibrium from these sur-

rounding and behavioral conditions of the agents. According to this, the matrix 

of the exchanges in the first encounter can be traced as follows: 

   

                    II                                     III                                I                                                

            3            1                          1             2                  2              3        

 

    2                     3       3             1   1           

                                         

I                                                                        II   II          III          

 
    3            1       1    2   2                       

         

                 I finds II                         II finds III                     III finds I         

       

where letter T signals that there will be an exchange, and letter N signals that 

there will be no exchange. In the first case (an encounter between a type I 

agent and a type II agent), the rows indicate the possibility that I possesses 

good 2 or good 3, and the columns signal the possibility that II possesses good 

 

 
27 The transition matrix indicates the probability that the next possible state of the stochastic process is 
one determined in accordance with the determination of the present state. The mathematical basis of 
the KW model basically consists in methods of dynamic programming and optimal control; in this case 
Markov chains are applied.  
28 In his general definition, a Nash equilibrium is one in which each player (a) knows and has adopted 
the best strategy; (b) knows the strategies of others. Therefore, all players put into practice (and know 
they do) the strategy that maximizes his profits given the strategies of others. Therefore, no player has 
incentives to individually modify his strategy. Nash equilibrium is not the best overall result for all partic-
ipants; it is just the best outcome for each of them, individually.  
29 KW, 1989, p. 932.  

 

? 

 

T 

 

N 

 

? 

 

? 

 

T 

 

N 

 

? 

 

? 

 

T 

 

N 

 

? 



THE CRISIS OF EUROPEAN SOCIAL SCIENCES: THE CASE OF MONEY 207 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 207 
 

3 or 1. If agent I possesses good 2 and agent II possesses good 1, then there 

is a double coincidence of wants, and the exchange will always occur. We recall 

the condition of the exchange: 

i(j, k) · h(k, j) = 1 

and if we specify it in the present situation, we can write: 

I(2, 1) · II(1, 2) = 1. 

 

Let us recall that agents of type I consume 1, agents of type II consume 2 

and agents of type III consume 3. 

Let us look instead to what happens if agent I possesses good 3 and agent 

II good 3 (or, simply, in all cases in which the two agents at the meeting pos-

sess the same type of good). In these cases, the exchange will never occur; 

indeed: 

I(3, 3) · II(3, 3) = 0. 

What happens in the other cases; that is to say, in the cases in which the 

agent I possesses good 2 and agent II possesses good 3, on the one hand, and 

the case in which the agent I possesses good 3 and agent II possesses good 1?  

 

I(2, 3) · II(3, 2) = ? 

I(3, 1) · II(1, 3) = ? 

In these cases, the exchange can occur or not, depending on the strategy 

chosen by the agents. If we consider that agents will always prefer to trade 

with goods that have a lower cost of storage, and recall that we provided stor-

age costs as follows: ci3 > ci2 > ci1 > 0, we can conclude that if agent I pos-

sesses a good 2 he will not trade it for a good 3, which implies a higher cost of 

storage. The same can be said of the agent II when he possesses a good 1, 

which has storage costs than 3. Therefore: 

 

I(2, 3) · II(3, 2) = 0 

I(3, 1) · II(1, 3) = 0 

 

Incorporating logical storage costs to decision-making strategies, we have 

the complete matrix of the first exchanges in model A: 

 

 



208 JOAN GONZÁLEZ GUARDIOLA 

 

 208 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

                   II                                     III                                 I                                                
             3            1                         1             2                 2              3        

 

    2                     3       3             1   1             

                                         

I                                                                        II   II             III          

 

    3            1       1    2   2                       

 

               I finds II                         II finds III                     III finds I 

 

Let us take for instance the matrix of the encounters between the agent 

type II and agent type III. In this case, if agent II possesses good 3, he will 

want to exchange it for good 1, since the former implies a lower storage cost. 

But agent III will also want to exchange it, since good 3 is the good he con-

sumes. Therefore, the exchange will occur: 

 

II(3, 1) · III(1, 3) = 1.    

 

The matrix of this entire array of encounterings can in turn be represented 

by the following scheme, which displays the fundamental equilibrium: 

 

               

                                                I 

         

                                       1  2 

                                

                                              1 

                               II            3                        III   
 

 

Let us notice that type II agents end up acting as intermediaries accepting 

good 1 from agents of type III to exchange it for good 2 of agents of type I. 

This implies that good 1 is the good that emerges as a means of exchange from 

the behavior of agents of type II. This equilibrium is considered fundamental 

because the strategies from which it is obtained are “fundamental”: that is, the 

agents consider only the criterion of cost of storage (remember: ci3 > ci2 > ci1 

> 0) with the exception of a situation in which the greater cost of storage is its 

own consumer good. The model KW deals in a differentiated fashion with an-

 

N 

 

T 

 

N 

 

N 

 

T 

 

T 

 

N 

 

T 

 

N 

 

T 

 

N 

 

T 



THE CRISIS OF EUROPEAN SOCIAL SCIENCES: THE CASE OF MONEY 209 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 209 
 

other kind of equilibrium, speculative equilibrium, based on speculative strate-

gies. One strategy is speculative when, besides the above-mentioned “funda-

mental” criteria (storage costs and consumer good), the criterion of the proba-

bility of getting rid of an unwanted good in a smaller number of turns is added 

in spite of the fact that conserving it meant a greater storage cost. If we incor-

porate speculative strategies in addition to fundamental strategies, we obtain 

the speculative balance of model A, represented in the following scheme:  

 

                                                 I 

         

                                   1  2  3              3   1  

                                

                                             1 

                              II             3                      III    

 

  

, in which we can see how two goods that carry out the function of medium of 

exchange emerge: the goods of type 1 (that already emerged in the fundamen-

tal equilibrium, because agent II continued transferring good 1 from agent III 

to agent I), and the goods of type 3 (since now, incorporating speculative 

strategies, the agents of type I transfer good 3 from agent II to agent III). In 

this new equilibrium, agents of type I prefer the good of greater cost of storage 

(3) in relation to the lower-cost good (2) precisely because good 3 is easier to 

market; that is to say, it can be exchanged more easily if we bear in mind the 

probabilistic factor of encounterings. 

After a considerable number of turns, the following conclusion should fol-

low: 

 The good of type 1, in having less storage costs, should emerge as a 

medium of exchange. 

 The agents of type II are at a disadvantage because they produce the 

good 3 (the most expensive from the point of view of storage), which will only 

be accepted by agents of type III (who consume it directly). This is what will 

take them to use good 1 (produced by III) as a medium of exchange with the 

agents of type I. 

 Some agents of type I might decide (if they adopt some speculative 

strategy) to store good 3 (with a greater cost of storage) in view of being able 



210 JOAN GONZÁLEZ GUARDIOLA 

 

 210 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

to directly carry out an exchange with agents of type III, without the need to 

go through the mediation of agents of type II. This would mean a speculative 

equilibrium whereby good 3 would also occasionally emerge as a medium of 

exchange. 

 

 

3. Phenomenological critique to the Kiyotaki-Wright model. Notes for a theory 

of money in the life-world. 

 

Theoretical economists that work using models are quite aware of the limi-

tations in scope that their methodology implies. What the model KW shows is 

that the emergence of a medium of exchange in an appropriately modeled situ-

ation is possible; that is to say, given an initial state of the stochastic process 

without the existence of any medium of exchange, the process will move to-

wards the emergence of at least one good that will play the role of medium of 

exchange. But it is necessary to reflect upon the way in which Kiyotaki and 

Wright have constructed their model; that is to say, about what factors it has 

been necessary to isolate in order to show the possibility of that emergence. 

With this, we intend to ponder about a capital methodological question: if the 

price paid in the way of the process of the isolation of factors and of idealization 

in the constitution of the modeled elements does not imply the loss of essential 

elements when it comes to understand the sense of the emergence of money. 

It is one thing to show that under certain conditions (although these conditions 

can never be given in the real world) the emergence of a medium of exchange 

would be possible; another is to understand the sense that the emergence of a 

medium of exchange has in general. Demonstrating that in a possible properly 

modeled world the emergence of a medium of exchange can be given through 

stochastic processes does not imply an advance when having to understand the 

meaning that the emergence of money might have in the real world. If some of 

the isolated factors in the constitution of initial elements was revealed as deci-

sive when having to understand the meaning of the emergence of money, 

maybe what is gained (the possibility of demonstrating the possibility of the 

emergence of money in a possible world) might seem a much less attractive 

reward than we would have first imagined at a theoretical level. 



THE CRISIS OF EUROPEAN SOCIAL SCIENCES: THE CASE OF MONEY 211 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 211 
 

The architecture of the model Kiyotaki-Wright corresponds quite precisely 

with a type of theoretical entities that started to develop in the field of economy 

in the 70s. Although the concept of “model” was already frequently used in 

economy in the 20s with a generic and approximately equivalent meaning to 

the one of “theoretical construct”, starting from the 70s the word “model” came 

to mean a more specific and characteristic type of theory.30 First, these new 

models focus on the analysis of very specific issues, moving away from the will 

to generalize, which previous theoretical constructions that were also formaliz-

ing had, such as the Theory of General Equilibrium.31 In this sense, the model 

KW starts from the assumption that the distinctive trait of money is the medi-

um of exchange function, and any other function is immediately eliminated 

from the analysis. It could also be said that there is no theory of money in the 

model KW, but an “isolated” theory of the function of medium of exchange; and 

not of its meaning, but only of the confirmation of its apparition. On the other 

hand, the modeling of the initial conditions is carried out by means of informal 

language. In the model KW (and in the models in the new specific sense after 

the 70s) the formal model is integrated in a “history” that is presented by 

means of an informal language32. This story presupposes the description, in 

non-formal language, of modeling (by means of idealizing and isolating pro-

cesses) of three broad areas, almost always present in the constitution of such 

theoretical entities: 

1. The environment: The modeling of the environment is usually carried out 

by means of isolation and idealization processes. In the case of the model KW 

that concerns us here, the environment is specified as physical environment, so 

as to distinguish it from the modeling of behavioral aspects”33. However, in the 

 

 
30 On the distinctions between the generic use and the more technical concept of “model” in economics 
from the 70s, see Garcia-Bermejo, 2009, p. 90 et seq. While the word “model” was already frequently 
used, the new meaning derives rather from its verbal sense, “to model”, in the construction of entities 
designed to capture specific aspects of the market. 
31 Although there is no theory of money, in the strict sense, within the theory of General Balance, it can 
be argued that is a theory that tends to generalize and potential treatment of multiple issues.  
32 “Story” is the word that, not without derogatory overtones, tends to qualify the abundant description 
in informal language around the entire formalized exhibition of the model; see García-Bermejo, 2009, p 
96. Contrast, again (as does García-Bermejo) with a much more rigid conception of formalization of the 
theory of general balance, and with the methodological observation of Debreu about the complete domi-
nance of the syntactic over the semantic level in the theory: “Fidelity to rigor dictates the axiomatic form 
of the analysis where the theory, strictly speaking, is logically disconnected from its interpretations (see 
Debreu, 1973, p. x).      
33 KW, 1989, pp. 930 – 931. Since there is no single pattern in the development of models, the word 
environment often includes both the physical description of the medium and the description of the mod-
eled behavior, without making any explicit difference; see García-Bermejo, 2009, p. 92.   



212 JOAN GONZÁLEZ GUARDIOLA 

 

 212 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

description of the environment of the model KW we can distinguish some het-

erogeneity: 

a. On the one hand, space-time idealizations of the physical world, of 

the same type that would take place in the natural sciences. Thus, time is 

considered a discrete variable (when it is not in the life-world), and the 

spatial limitations of storage are fixed as an assumption34. In a certain 

sense, these idealizations are made to facilitate a simpler mathematical 

expression of the fundamental operations of the model. This sense of 

“idealization” is paralleled to the “neo-Duhemian” sense of idealization ac-

cording to which idealization is a method of transforming raw data; that is 

to say, a method of correcting systematic errors generated by devices of 

factual measurement35. Husserl also reflects this sense of “idealization” 

when he affirms that “the art of measurement becomes the precursor of 

at last universal geometry and its “world” of pure limit-forms”36. Nothing 

points to a problematization of this type of idealization, similar to the one 

physics carries out in the bodies that are given to it in sensible perception. 

b. On the other hand, the description of the characteristics of the 

agents also shapes the environment. And this description is not without 

interesting details. Why do agents have to be immortal? The model does 

not say anything in this respect. Obviously, the introduction of the immor-

tality of the agents in the constitution of the model (because it practically 

figures more as an introduction than as an isolation, since even if we all 

know in some way that we will die, we consider this aspect negligible in 

99% of our daily commercial exchanges)37 can be explained, as in the 

previous case, in virtue of a simplification in the application of the mathe-

matical apparatus to be used, since if we introduce the immortality of 

agents we can avoid distortions in the establishment of the calculus of the 

 

 
34 KW, 1989, p. 930.  
35 About this neo-Duhemian sense of idealization, see Sebastián, in García-Bermejo, 2009, p. 401.  
36 See Hua VI, § [9], (a), p. 25: “MeBkunst wird also zu Wegbereiterin der SchilieBlich universellen 
Geometrie und ihrer “Welt” reiner Limesgestalten”.   
37 There are millions of negligible aspects in the modeling of exchange that have not been “explicitly” 
isolated in the “story” of Kiyotaki and Wright, for example, whether the agents are handsome or ugly, 
that they do not suffer a disability of any kind, etc. In contrast, the fact of death makes an explicit refer-
ence to its isolation. If we asked ourselves about what factor plays a greater role in a commercial ex-
change in the life-world, whether the beauty of the agents or their mortality and, therefore, what is the 
factor that can be the best isolated in the idealization, surely we would find more than a theoretical 
problem. However, KW chose to make the elimination of death explicit and not to say anything about the 
isolation of other special characteristics of the agents. Therefore, we can assume that this explicitness 
obeys some kind of logic, whatever the extent to which this logic is not made explicit.  



THE CRISIS OF EUROPEAN SOCIAL SCIENCES: THE CASE OF MONEY 213 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 213 
 

functions of utility and non-utility of the agents, on the one hand; and on 

the other, we stabilize the number of agents of each type I, II and III, and 

in this way the calculus of probability of encounters is also stabilized. 

However, if these were the only reasons, we would have to also include a 

clause on the birth of the agents (the model does not make this clause 

explicit), since this factor could also alter the factor of probability of the 

encounterings. The model KW talks about the “continuum” of agents as a 

“unity of mass”, implying a single fixed number and compact and stable 

whole of agents. However, the immortality and absence of birth of the 

agents in the model 38  is not the only modeling characteristic of the 

agents. The agents “meet each other”. This is the only relation between 

them. Production is understood as an absolutely individual factor, and the 

agents interact with each other having related meanings in which they ex-

change goods. This is a priori reasonable under the logic of the constitu-

tion of models: we want to show the emergence of the medium of ex-

change, and other related structures between the agents can and must be 

negligible. At the same time, one can interpret that the essential nucleus 

of the commercial exchange consists in the type of exchange we call 

“meeting”, and we can assume that all possible relations but “meeting” 

can be isolated. But in this case, the modeling structure of these encoun-

ters (its rhythmic pace organized into discreet time turns) implies that the 

probability that two agents meet again is zero39. No doubt, our extreme 

precautions would not be properly understood if it was understood that 

our aim is to denounce some “lack of empathy” or some other inappropri-

ate isolation in virtue of the exclusion of, for example, emotional factors or 

social ties in meetings. Staying in a modeling that isolates all emotional or 

family ties between the agents, and accepting it as methodologically rea-

sonable, what should concern us is the explanation according to which the 

probability for two agents to meet again is zero: the elimination of the 

 

 
38 Although birth is not made explicit as a modelized element, we have to assume that the same per-
spective must be assumed starting with the introduction of the sense of immortality. Or perhaps Kiyotaki 
and Wright have assumed that a world of immortal agents is a world in which no one would like to have 
children, and therefore one condition follows another in an immediate and obvious way? On the other 
hand, one might think that dying can be included as a complete cessation of “economizing actions”, the 
only ones in which the model is centered, while procreation can be immediately eliminated from “econ-
omizing actions”. Everything is open to interpretation, given that KW do not say anything about it; in 
any case, these issues would require some explicit demonstration in the development of the model.  
39 KW 1989, p. 931.  



214 JOAN GONZÁLEZ GUARDIOLA 

 

 214 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

credit in the model. It is necessary to stress that we are not calling for the 

“humanity” of agents; that would be ignoring the precise meaning of what 

the concept of “model” ontologically means, nor the intentions of the re-

searchers who use those theoretical entities, attacking the processes of 

isolation and idealization by means of a critique aimed at adding convolu-

tions (sociological, psychological, institutional) on the aspects the scientist 

tries to isolate according to his theoretical interests. However, the denial 

of the possibility of credit in the model is not the isolation of a concrete 

social relation between agents among other possible social relations; it 

does not involve the isolation of an accidental relation to the phenomenon 

of money itself, which we want to explain. We are talking about a relation 

that all other monetarist traditions confound with the essence itself of the 

phenomenon of money. Actually, to eliminate credit from the concept of 

money in the model KW means that the probability of two agents who 

meet in a turn to meet again is zero. One could ponder whether what has 

been isolated in this logic of meetings is the notion of “society” itself. And 

to isolate, not this or that determined social factual relation (being part of 

a family, having emotional bonds, etc.), but the notion of “society” itself is 

possible that it implies to gain the description of the emergence of the 

medium of exchange in a possible world under the condition of not being 

able to obtain a theory in which the emergence of the medium of ex-

change, as well as its ties with the worldly concept of money become in-

telligible for individuals who belong to the real world (the “life-world”, as 

we would say phenomenologically). In order to eliminate the possibility of 

credit in the model (to “isolate” the function of medium of exchange from 

other functions), we eliminate the notion of “society” itself: two agents 

that meet in a turn have a zero probability of meeting again. With this, we 

might legitimately ponder about the possibility of recovering, some time, 

some empirical content from the model (or for the possibility of recovering 

the emergence of the medium of exchange for the life-world). We empha-

size that our criticism is not far from the same thematic area of money; 

the model KW requires from the beginning to forget any bond that the 

emerging medium of exchange could have with a “social” time. Even if it 

emerges from a series of stochastic processes, this medium of exchange is 

purely spatial; it does not have a temporal dimension. We could ponder 



THE CRISIS OF EUROPEAN SOCIAL SCIENCES: THE CASE OF MONEY 215 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 215 
 

whether a medium of exchange obtained at this price has something to do 

with the function of “medium of exchange” as we exert it daily in the life-

world; that is to say, we could ponder whether this medium of exchange 

has anything to do with the function of medium of exchange as it corre-

sponds to the phenomenon of money as it is experienced. And this is not 

precisely a “personalist” critique to economy40.      

2. Behavior: The model KW presents human behavior modeling according 

to two parameters: the theory of rational election and the theory of games. 

With regard to the rational to the theory of rational election, the agents are 

considered as rational maximizes: always and at all times every agent seeks to 

maximize its expected utility, and this maximization guides unilaterally his deci-

sion making. The theory of rational election is based upon the microeconomic 

formalization of a previously modeled behavior. These microeconomic formali-

zations, at their turn founded upon a previous idealization of behavior, are car-

ried out isolating some components of the decision making psychological and 

social process. But regarding this microeconomic formalization, based in its turn 

in the idealization of certain psychological aspects of decision making, we could 

ponder: Is it legitimate to model the psychic processes of decision making in 

the same way that the natural sciences model the space-time phenomena with 

which they must operate? Can we talk about concepts such as ideal perfect flu-

id or gas, habitually used in physics, and say that there is some analog rela-

tionship with concepts such as those defined by consumer preferences and in-

come, or governments uniquely represented by fiscal or monetary variables?41 

From the purely formal point of view, we give a positive answer: there is no 

pure fluid in nature, although the theoretic study of the properties of a perfect 

fluid can lead to laws that applied to real fluids, can help us explain or predict 

quite approximately the experimental results; likewise, it will be said, in reality 

consumers are not defined solely by their preferences and income, but to as-

sume a human action of this kind should allow us to explain or predict some 

 

 
40 In a sense, the KW model evolution in the last 20 years confirms the “artificial” character of this medi-
um of exchange: instead of evolving toward an incorporation of institutional or closer to the real world 
elements (working in an interdisciplinary direction to reconcile the more formal aspects of the model by 
introducing concepts from other social sciences), the model has evolved into theoretical proposals that 
attempt to broaden its field of action in completely created computer simulations, or what has been 
called “artificial societies”; that is to say, instead of advancing in the direction of modeling the formal 
nucleus of the model, progress has been made in the direction of “modeling” all the surrounding aspects, 
including the notion of society; see Elendner, 2009.  
41 This analogy can be found in Santos, in García-Bermejo, 2009, p. 242.  



216 JOAN GONZÁLEZ GUARDIOLA 

 

 216 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

accurate experimental results. But, is it really the case in the example we are 

analyzing of the model KW about the emergence of money?42 Are the results of 

the KW model recoverable to establish or construct some explanation or predic-

tion in the real world? If the constitution of a perfect fluid by means of idealiz-

ing processes allows for laws applicable to the explanation of predictive behav-

ior of real fluids, it is because the idealization of a perfect fluid is carried out 

isolating factors that belong to the same ontological regional level. The viscosi-

ty, rotational character or compressibility of a liquid are factors that can be iso-

lated in the idealization of a perfect fluid, but a perfect fluid is nothing else than 

a real “polished” liquid from the worldly conditions that impose restrictions of 

measurement and prediction. In a sense, in the example of fluid mechanics we 

still move in the direction of the neo-Duhemian sense of “idealization”, previ-

ously discussed. However, when we model human decision making in the con-

stitution of these economic models, do what is obtained and what is isolated 

still belong to the same ontological regional level? Is the relationship between a 

medium of exchange obtained by emergence from some immortal, sterile 

agents that can never be found more than once, and a medium of exchange, 

for example an act of buying, such as the one we might find in its constitutive 

spatial levels in the life-world, a relationship between two theoretical entities 

that belong to the same regional and ontological level? Hastily assuming a posi-

tive answer implies once again to forget that the model KW is not a model 

about the emergence of money, but about the emergence of the function of the 

medium of exchange, and that if the demonstration of this function can be car-

ried out, it is at the price of having previously isolated it from other functions of 

money, from which the model simply does not affirm anything. Regarding the 

question of whether the modeling behavior and the behavior obtained by 

means of the recourse to phenomenological description of the life-world belong 

to the same regional and ontological level, we call upon Husserl again: 

 “The idea of an ontology of the world, the idea of an objective, universal 

science supported by a universal a priori according to which all possible factual 

world was knowable more geometric – an idea available from Leibniz – is non-

sense. In the area of souls (Seelen), in principle, there is no such ontology; 

 

 
42 We are not criticizing the possibilities of empirical contrast of models in general (in fact, I am far from 
having accurate information about it); our view is restricted to the KW model now, as a step towards a 
global theory of money using the medium of exchange function.  



THE CRISIS OF EUROPEAN SOCIAL SCIENCES: THE CASE OF MONEY 217 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 217 
 

there is no science of the ideal and physicist type, even if psychic being can be 

studied in transcendental universality and in a systematic way, and in the main 

essential generality in the form of an a priori science.”43      

3. A condition of equilibrium: The concept of equilibrium implies an as-

sumption in the way in which the agents are going to behave, and this behavior 

is based here in the theory of games. The notion of equilibrium is introduced as 

a model resolution clause, and in the model KW it depends on the distinction 

between fundamental strategies and speculative strategies. In this case, the 

whole question of the ontology of modes of being of things has been absorbed 

in the theory of strategic behavior stipulated by the model.  

 

Concluding: the Kiyotaki – Wright model has managed to show that, if 

money was a medium of exchange, it could exist in a possible world. Some see 

this as a breakthrough in the orthodox analysis of money44; others, more cau-

tious, limit their view to the confirmation of the possibility of an “old intui-

tion”45. Whatever the scope we give to this model, we must point out that we 

are not in front of an isolated theory of money, but in front of a theory about 

one of the isolated and modeling functions of money. As we have seen, the 

model KW leaves the question about the genetic ancestry of these issues in 

relation to other functions absolutely intact. 

 

 

BIBLIOGRAPHY 

AIYAGARI, S. Rao & WALLACE, Neil: Existence of steady-states with positive consumption in 

the Kiyotaki-Wright model, Research Department Working Paper nº 428, Federal Re-

serve Bank of Minneapolis, 1991 (Disponible en: 

http://www.greatdepressionbook.com/research/WP/WP428.pdf) 

AYDINONAT, N. Emrah: The invisible hand in economics. How economists explain unintended 

social consequences, New York, Routledge INEM Advances in Economic Methodology, 

2008.  

DEBREU, Gerard: Teoría del valor. Un análisis axiomático del equilibrio económico, Barcelo-

na, Ed. Bosch, 1973.   

ELENDNER, Hermann: On the emergence of money. The formation of media of exchange in 

artificial societies, Saarbrücken, Verlag Dr. Müller, 2009.   

 

 
43 Hua VI, § [72], p. 268.  
44 Elendner, 2009, p. 29. 
45 Aydinonat, 2008, p. 112.  

http://www.greatdepressionbook.com/research/WP/WP428.pdf
http://www.greatdepressionbook.com/research/WP/WP428.pdf
http://www.greatdepressionbook.com/research/WP/WP428.pdf
http://www.greatdepressionbook.com/research/WP/WP428.pdf
http://www.greatdepressionbook.com/research/WP/WP428.pdf
http://www.greatdepressionbook.com/research/WP/WP428.pdf
http://www.greatdepressionbook.com/research/WP/WP428.pdf
http://www.greatdepressionbook.com/research/WP/WP428.pdf
http://www.greatdepressionbook.com/research/WP/WP428.pdf
http://www.greatdepressionbook.com/research/WP/WP428.pdf
http://www.greatdepressionbook.com/research/WP/WP428.pdf
http://www.greatdepressionbook.com/research/WP/WP428.pdf
http://www.greatdepressionbook.com/research/WP/WP428.pdf
http://www.greatdepressionbook.com/research/WP/WP428.pdf
http://www.greatdepressionbook.com/research/WP/WP428.pdf


218 JOAN GONZÁLEZ GUARDIOLA 

 

 218 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

GARCÍA-BERMEJO, Juan Carlos: Sobre la economía y sus métodos, Madrid, Trotta, 2009.  

GONZÁLEZ, Joan: Fenomenología estática de los actos de compra, en COPOERU, Ion & SEPP, 

Hans Rainer (eds.), Phenomenology 2005, Vol. III. Selected essays from the euro-

mediterranean area, Bucharest, Zetabooks, 2007. 

― “Materiales para una investigación fenomenológica sobre el dinero”, Revista Arbor, CSIC, 

nº 736 (2009), pp. 289-302.  

― “Ontología y funciones del dinero”, Investigaciones Fenomenológicas, vol. monográfico nº 

3 (2011), “Fenomenología y Política”.  

HICKS, J.R.: Critical essays in monetary theory, Oxford, Clarendon Press, 1967. 

HUSSERL, Edmund: Hua III, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen 

Philosophie. Erstes Buch, Martinus Nijhoff, 1950. 

― Hua V, Ideen II, Martinus Nijhoff, 1952. 

― Hua VI, Die Krisis der europaïschen wissenschaften und die transzendentale 

Phänomenologie, Martinus Nijhoff, 1954. 

― Hua XXXIX, Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebenen Welt und ihrer Konstitution. 

Texte aus dem Nachlass (1916 – 1937), Springer, 2008.  

INGHAM, Geoffrey: The Nature of Money, Cambridge, Polity Press, 2005. 

― Capitalismo, Madrid, Alianza, 2010.  

KIYOTAKI, Nobuhiro & WRIGHT, Randall: “On money as medium of exchange”, Journal of 

Political Economy, vol. 97, nº 4, Univ. of Chicago Press, 1989. 

― “A search-theoretic approach to monetary economics”, The American Economic Review, 

Vol. 83, nº 1, 1993 (Disponible en http://www.pse.ens.fr/ragot/KW93.pdf) 

MENGER, Carl: Principios de economía política, Madrid, Unión Editorial, 1997. 

PIÉGAY, Pierre (Ed.): Teorías monetarias postkeynesianas, Madrid, Akal, 2006. 

POLANYI, Karl: El sustento del hombre, Barcelona, Mondadori, 1994. 

ROCHON, Louis-Philippe (Ed.): Modern theories of money. The nature and role of money in 

capitalist economies, Edwar Elgar, Cheltenham, 2003. 

SIMMEL, Georg: Philosophie des Geldes, Gesamtausgabe Band 6, Frankfurt a. M., Suhrkamp, 

1989. 

SERVET, Jean-Michel: “Le troc primitif, un mythe fondateur d´une approche économiste de 

la monnaie”, Revue Numismatique, vol. 6, nº 157 (2001)  

SMITHIN, John (Ed.): What is money?, Nueva York,  Routledge International Studies in Mon-

ey and Banking, 2000. 

VON MISES, Ludwig: Teoría del dinero y del crédito, Madrid, Unión Editorial, 2007. 

WRAY, Randall L: Understanding modern money, Cheltenham, Edward Elgar Publishers, 

2003. 

― (Ed.): Credit and state theories of money. The contributions of A. Mitchell Innes, Chelten-

ham, Edward Elgar Publishers, 2004.    

 

http://www.pse.ens.fr/ragot/KW93.pdf
http://www.pse.ens.fr/ragot/KW93.pdf
http://www.pse.ens.fr/ragot/KW93.pdf
http://www.pse.ens.fr/ragot/KW93.pdf
http://www.pse.ens.fr/ragot/KW93.pdf
http://www.pse.ens.fr/ragot/KW93.pdf
http://www.pse.ens.fr/ragot/KW93.pdf
http://www.pse.ens.fr/ragot/KW93.pdf
http://www.pse.ens.fr/ragot/KW93.pdf
http://www.pse.ens.fr/ragot/KW93.pdf
http://www.pse.ens.fr/ragot/KW93.pdf
http://www.pse.ens.fr/ragot/KW93.pdf
http://www.pse.ens.fr/ragot/KW93.pdf
http://www.pse.ens.fr/ragot/KW93.pdf
http://www.pse.ens.fr/ragot/KW93.pdf


Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y vida, 219-234. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 

 

 

 

 

QU’EST-CE QU’UN SIGNE LINGUISTIQUE? LE REVERS  

PSYCHOLOGIQUE DE LA THÉORIE HUSSERLIENNE DES ACTES  

DE SIGNIFICATION À L’ÉPOQUE DES RECHERCHES LOGIQUES  

 

¿QUÉ ES UN SIGNO LINGÜÍSTICO? EL REVERSO PSICOLÓGICO  

DE LA TEORÍA HUSSERLIANA DE LOS ACTOS DE SIGNIFICACIÓN  

EN LA ÉPOCA DE LAS INVESTIGACIONES LÓGICAS  

 

Maria Gyemant 

Romanian Society for Phenomenology (SRF)/ 
Université de Liège, Belgium 
gyemantmaria@yahoo.com   

 
 

 
Résumé: Dans le § 8 de la 1ère recherche 
logique Husserl explique qu'est-ce que c'est 
l'expression (Ausdruck), par opposition à un 
autre type de signe: l'indice (Anzeichen). Ce 
qu'est en jeu, c'est la spécificité de l'expression, 
entendue par Husserl comme une sorte de 
signe qui présente un caractère clair. Mais afin 
de determiner l'expression Husserl effectue une 
opération interpretée par Derrida comme un 
premier type de réduction: réduction du lan-
gage a une forme du soliloque. En d'autres 
termes, au moment où Husserl doit expliquer ce 

qu'est un signe linguistique, met entre paren-
thèses précisément la fonction symbolique des 
expressions. 

Je tiens à souligner dans cet article les rai-
sons qui conduisent Husserl à ce surprenant 
geste de mettre entre parenthèses l'une des 
fonctions les plus essentielles des actes signifi-
catifs, la fonction comunicative de contenus 
intentionnels au moyen de signes dans un con-
texte intersubjectif. Je montrerai après ce que 
conduit Husserl à examiner à nouveau cette 
décision et à la critiquer dans les textes de 
1913-1914 lors de la préparation de la deu-
xième édition des Recherches logiques et pu-
bliés aujourd'hui dans le volume XX/2 de Hus-
serliana. 
 
 
Mots clef: Husserl, Recherches logiques, inten-
tionnalité significative, signe linguistique, ex-
pression. 
 

Resumen: En el §8 de la 1ª Investigación 
lógica Husserl explica qué es la expresión (Aus-
drück) por oposición a otro tipo de signo: el 
índice (Anzeichen). Lo que se halla en juego es 
la especificidad de la expresión, entendida por 
Husserl como un tipo de signo que presenta un 
carácter intencional. Pero, con el fin de perfilar 
la expresión, Husserl realiza una operación 
interpretada por Derrida como un primer tipo 
de reducción: la reducción del lenguaje a la 
forma del soliloquio. En otras palabras, en el 
momento en el que Husserl debe explicar lo que 

es un signo lingüístico, pone entre paréntesis 
precisamente la función simbólica de las expre-
siones. 

Me gustaría poner de relieve en este artículo 
las razones que llevan a Husserl a este sor-
prendente gesto de poner entre paréntesis una 
de las más esenciales funciones de los actos 
significativos, la función de comunicar conteni-
dos intencionales a través de signos en un 
context intersubjetivo. Mostraré más tarde qué 
lleva a Husserl revisar esta decisión y criticarla 
en los textos de 1913-1914 cuando preparaba 
la segunda edición de las Investigaciones lógi-
cas y hoy publicados en el volumen XX/2 de 
Husserliana. 
 
 
 
Palabras clave: Husserl, Investigaciones lógi-
cas, intencionalidad significante, signo lingüísti-
co, expresión. 
 

 

mailto:gyemantmaria@yahoo.com


220 MARIA GYEMANT 

 

 220 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

 

Dans le §8 de la Ire Recherche logique Husserl opère un geste censé expli-

quer ce qu’est une expression en l’opposant à un autre type de signe: l’indice. 

Il s’agit de souligner le fait que, afin de comprendre ce qu’est une expression, il 

suffit de considérer le langage dans sa dimension monologique, en tant qu’il se 

déploie dans le soliloque intérieur. En d’autres termes, là même où il doit ren-

dre compte de ce qu’est un symbole linguistique Husserl met entre parenthèse 

justement sa fonction symbolique. Ce n’est pas une approche nouvelle que de 

critiquer ce geste de la Ire Recherche logique. A part la critique très connue que 

Derrida en fait dans La voix et le phénomène1, il faut mentionner que Husserl 

lui-même revient sur sa décision en 1913-1914 lors de la préparation de la 

deuxième édition des Recherches logiques. Nous voudrions rendre compte dans 

ce qui suit des raisons qui ont amené Husserl à laisser de côté une fonction des 

actes de signification qui nous semble essentielle, la fonction communicative, 

pour ensuite montrer quelles sont les raisons qui ont amené Husserl à revenir 

sur cette décision. Dans l’aller-retour de cette analyse du concept d’expression 

nous aurons l’occasion de bien cerner certains concepts husserliens qui restent 

dans l’ombre dans les Recherches logiques, en raison de l’orientation forte de 

cet ouvrage vers la question de la connaissance, et qui nous serviront par la 

suite pour mettre en évidence la dimension dynamique des intentions de signi-

fication (Bedeutungsintentionen).  

On voudrait donc, en un premier temps, rendre compte de ce que Husserl 

entend, dans les Recherches logiques, par Wortlaut (traduit par “son de mot”, 

ou “complexe phonique”) et la façon dont il distingue entre, d’une part, le signe 

linguistique et tout autre type de signe, et d’autre part entre le signe 

linguistique et sa signification. Nous verrons que ces deux distinctions 

conceptuelles, qui sont censées concourir à la clarification du concept 

d’expression, sont en réalité en tension. Cette analyse nous permettra aussi de 

répondre à la question que nous avons posé en marge de notre problématique 

principale, de voir notamment mieux pourquoi, dans le contexte de la Ire Re-

cherche logique, le geste du §8 semble parfaitement pertinent. Dans un 

 

 
1 Derrida, J.,  La voix et le phénomène. Introduction au problème du signe dans la phénoménologie de 
Husserl, Paris, PUF, 1967. Derrida lit ce geste comme une première forme de réduction transcendantale 
censée isoler ce qui est idéal dans l’acte de signification et d’éliminer tout ce qui relève de l’empirique, et 
notamment la dimension sensible du signe, ce qu’il interprète comme étant le signe chez Husserl d’un 
présupposé métaphysique non-thématisé: celui de l’immédiateté de nos actes.  



QU’EST-CE QU’UN SIGNE LINGUISTIQUE?  221 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 221 
 

deuxième temps, nous allons cependant examiner tout ce que ce geste nous 

oblige à laisser de côté, et notamment la dimension intersubjective du langage 

et le rôle communicationnel du Wortlaut. Nous montrerons que, vu le 

développement ultérieur de la pensée de Husserl, isoler les actes de significa-

tion de leur support symbolique est un geste impossible, ce qui fait que, 

finalement le rapport s’inverse entre le rôle communicationnel intersubjectif, et 

le rôle purement expressif du langage et que donc, pour le dire simplement, si 

on prend au sérieux les distinctions conceptuelles opérées par Husserl on ne 

peut maintenir ni la possibilité d’une expression proprement dite déliée de tout 

Wortlaut (et par là même de toute fonction indicative), ni celle d’un Wortlaut 

séparé de toute signification, c'est-à-dire d’un signe qui reste linguistique tout 

en étant isolé de sa signification.  

 

 

CE QU’EST, POUR HUSSERL, UNE EXPRESSION – INDICES ET EXPRESSIONS 
 

Voyons d’abord quelle est la place que le Wortlaut, c'est-à-dire le signe 

linguistique pris dans sa dimension matérielle, le mot parlé ou écrit en tant que 

signe renvoyant à une signification, occupe dans les Recherches logiques. C'est 

en effet la question qui ouvre les Recherches logiques et dont l’importance pour 

la suite de l’ouvrage et pour le développement du concept d’intentionnalité est 

absolument fondamentale. Husserl commence sa Ire Recherche logique avec la 

mise en place d’une distinction entre deux types de signes: les indices 

(Anzeichen) et les expressions (Ausdrücke). Cette distinction sert à éclairer une 

équivoque qui tient au terme “expression”. Celui-ci peut signifier deux choses. 

Soit on entend par “expression” la totalité de ce qui est communiqué, c’est-à-

dire un acte de signification complet, présentant un côté physique (le Wortlaut, 

le symbole linguistique) et un côté psychique (la signification, ce qu’on veut 

dire). Soit on entend par “expression” simplement le coté physique, 

effectivement extériorisé, de cet acte, notamment le Wortlaut, le coté sensible 

des mots.  

L’équivoque du terme “expression” est donc en étroite  liaison avec ce 

qu’on entend par Wortlaut. Il faudra établir, plus précisément, s’il s’agit d’une 

unité isolable, d’un objet perceptible qui vaut pour lui-même, ou alors si on 

considère que le Wortlaut véhicule nécessairement une signification, dont il ne 



222 MARIA GYEMANT 

 

 222 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

peut pas être séparé. Ce qui est clair c'est que dans l’expression est impliqué 

quelque chose de l’ordre du signe. Mais afin de bien déterminer le statut de 

cette composante symbolique dans l’expression, afin donc de décider laquelle 

des deux possibles acceptions du Wortlaut est pertinente, Husserl introduira 

une distinction entre deux types de signe: les signes qui sont essentiellement 

liés à une signification, qui sont de véritables expressions d’une part, et d’autre 

part les signes qui ne se relient pas à une signification et que Husserl appellera 

des “indices”. La question est donc de savoir si le Wortlaut est une expression 

proprement dite ou bien un simple indice. Certes, à une première vue le 

Wortlaut est censé faire partie de la première catégorie: il est par définition un 

signe qui se relie à une signification, et donc une expression proprement dite. 

Mais, nous le verrons, les choses sont plus compliquées. Ce que nous voudrions 

justement montrer dans la suite de ce texte est le fait que le Wortlaut, tout en 

s’associant dans une première analyse avec les expressions (Ausdrücke) et en 

s’opposant aux indices (Anzeichen), doit en réalité être interprété comme ce 

qui, dans l’expression même, est de l’ordre de l’indice. 

Pour Husserl “Tout signe est donc signe de quelque chose mais tout signe 

n’exprime pas une signification”2. Il y a une catégorie de signes, les indices, qui 

renvoient, certes, à quelque chose mais ne le font pas sous le mode de la signi-

fication (et bien sûr, il s’agira de rendre compte de ce que veut plus précisé-

ment dire “renvoyer sous le mode de la signification”). La différence entre indi-

ces et expressions consiste, donc, dans la façon dont ils indiquent un certain 

état de choses. Dans un premier temps, c'est justement par leur opposition aux 

expressions que Husserl définit les indices: les indices sont des signes qui n’ont 

pas de fonction expressive (c'est-à-dire qui ne se relient pas à une significa-

tion).  

La manière dont les indices désignent un objet n’est donc pas du même or-

dre que celle des expressions. Les indices sont des signes qui indiquent en ver-

tu du fait qu’ils constituent un trait caractéristique de la situation où de l’objet 

qu’ils indiquent. Husserl distingue entre plusieurs types d’indices. Il y a premiè-

rement les marques distinctives (Merkmale), c'est-à-dire des “propriétés ‘ca-

 

 
2 Husserl, E., Logische Untersuchungen, 2e édition allemande, Halle, Max NIEMEYER, Band II/1, 1913, 
Band II/2, 1921, tr.fr. H. Elie, A. Kelkel, R. Schérer, Paris, PUF, 1996, tome I, Prolègomènes à la logique 
pure, Paris, PUF, 1959, tome II/1, Recherches logiques I et II, Paris, PUF, 1961, tome II/2, Recherches 
logiques III, IV et V, Paris, PUF, 1962, tome III Recherche logiques VI, Paris, PUF, 1963. Ire Recherche 
logique, p. 23, tr.fr.  p. 27. 



QU’EST-CE QU’UN SIGNE LINGUISTIQUE?  223 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 223 
 

ractéristiques’ destinées à faire connaître les objets auxquels elles adhérent”3. 

Par exemple le stigmate est le signe de l’esclave, le drapeau est le signe de la 

nation4. Ensuite, il y a les indices qui se relient à la situation indiquée par un 

lien causal. Par exemple, les fossiles sont l’indice de l’existence d’une certaine 

forme de vie, les canaux sur Mars sont l’indice de l’existence d’êtres intelli-

gents5. Un autre type de lien qui attache les indices à ce qu’ils indiquent est le 

lien mnémonique (le nœud du mouchoir, les monuments). Peu importe donc 

quel est le rapport de l’indice à ce qu’il indique, pourvu qu’il ne s’agisse pas 

d’un lien de l’ordre de la signification. Voyons donc ce qu’est alors un lien de 

l’ordre de la signification, puisqu’il s’agit là du trait essentiel qui distingue entre 

indices et expressions proprement dites.  

 

 

SIGNES ET INTENTIONS SIGNITIVES 

 

Ce qui est essentiel dans le cas des signes signifiants, ou expressions 

proprement dites, est le fait que ces signes ont une signification. Qu’est-ce que 

cela signifie pourtant “avoir une signification”? Ce n’est pas le fait que ces 

signes désignent un objet, car les indices renvoient aussi à des objets. C'est 

plutôt dans le type particulier de lien qui lie un signe verbal, un Wortlaut, à 

l’objet désigné qu’il faut chercher le sens de cette expression: “avoir une signi-

fication”. Or le lien qui unit le signe verbal à l’objet désigné est, semble-t-il, 

justement la volonté d’opérer cette liaison: par ces signes quelqu’un veut dire 

quelque chose, veut nommer tel ou tel objet. Un indice ne présente que deux 

aspects qui sont tous les deux physiques: le signe, qui peut être perçu, indique 

la situation à laquelle il est relié, qui peut être également perçue. L’indication 

est un rapport entre deux éléments qui sont tous les deux de l’ordre de la per-

ception. En revanche, une expression est un type de signe qui, à côté de son 

aspect perceptible en tant que mot effectivement proféré, et de l’aspect éven-

tuellement perceptible de l’objet qu’il représente, qu’il nomme, présente un au-

tre aspect qui lui est essentiel et qui est psychique. Une expression présuppose, 

 

 
3 Husserl, E., Ire Recherche logique, p. 24, tr.fr.  p. 28. 
4  Ces signes seront en effet réinterprètes dans les textes de 1913-1914 comme n’étant pas des 
véritables indices mais une autre catégorie de signes appelés par Husserl des signaux. Leur trait 
caractéristique est d’être le résultat d’une convention, donc d’avoir une signification, sans pour autant 
être encore des véritables expressions. 
5 Husserl, Ire Recherche logique, p. 24, tr.fr.  p. 28 



224 MARIA GYEMANT 

 

 224 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

à côté de sa face physique, “une certaine somme de vécus psychiques qui, re-

liés associativement à l’expression, en font par ce moyen l’expression de quel-

que chose”6. Ces vécus psychiques ne sont rien d’autre, pour le dire clairement, 

que des intentions de signification au moyen desquelles l’objet signifié est visé. 

En d’autres termes, le mot est le côté sensible d’un acte qui vise un objet sans 

que des aspects intuitifs de cet objet soient donnés effectivement. Tout se pas-

se comme si, afin d’indiquer un objet qui n’est pas présent, et que je ne peux 

donc pas montrer de doigt, j’utilise un remplaçant, un signe verbal, qui rempla-

ce l’objet sans pour autant avoir un quelconque lien avec lui. Ce signe verbal 

cependant, qui n’a aucun lien réel avec l’objet, ne peut renvoyer à celui-ci que 

parce que le locuteur maintient, par des actes appartenant à sa propre vie psy-

chique, ce lien.  

Ainsi, nous voyons plus clairement que la différence entre signes expressifs 

et indices tient au lien que ceux-ci entretiennent avec l’objet. Le lien des indices 

est un lien que l’indice entretient de toute façon avec l’objet qu’il indique7, qu’il 

soit observé ou non, alors que le lien expressif qui lie l’expression verbale à 

l’objet qu’elle désigne est un lien maintenu par celui qui parle. Les traces qu’un 

animal sauvage laisse dans la neige sont l’indice que cet animal est passé par 

là, mais il est sûr et certain que l’animal n’a essayé de rien communiquer  par 

ses traces. En revanche, quand quelqu’un parle, ses mots ne sont pas simple-

ment des indices de sa parole, mais ils sont animés par les intentions du locu-

teur, de sorte qu’on peut comprendre non seulement qu’il est en train de par-

ler, mais aussi qu’est-ce qu’il veut dire, quels sont les actes de signification qu’il 

opère et les objets qu’il vise. Alors que les indices n’expriment rien, ne veulent 

rien dire, ou plus précisément, avec eux on ne veut rien dire, les expressions 

sont des constructions plus complexes, qui réunissent un signe verbal et une 

intention de signification, une visée, afin de parvenir à renvoyer à leur objet. 

Un signe indicatif renvoie de toute façon à son objet, alors qu’un signe significa-

tif, un signe verbal, un Wortlaut, ne renvoie à son objet que parce qu’on veut 

qu’il renvoie à tel objet, que parce qu’on l’utilise en tant que corrélat de tel ob-

jet. C'est parce que d’une part, l’acte de signification vise tel objet, et d’autre 

 

 
6 Ibid., p. 31, tr. fr. p. 36. 
7 Y compris dans le cas des signaux, une fois le lien établi. 



QU’EST-CE QU’UN SIGNE LINGUISTIQUE?  225 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 225 
 

part il est essentiellement lié au Wortlaut, que le Wortlaut est signe 

précisément pour l’objet visé par l’acte.  

 

Le complexe phonique articulé (et cela vaut aussi pour le caractère réellement écrit, 

etc.) ne devient mot parlé, discours communicatif en général, que par le fait que 

celui qui parle le produit dans l’intention de “s’exprimer” (sich äussern) par là “sur 

quelque chose”; en d’autres termes, par le fait que, dans certains actes psychiques, 

il lui confère un sens qu’il veut communiquer à celui qui l’écoute.8 

 

Nous avons donc, dans le cas des expressions, un signe (le Wortlaut) et 

une intention du locuteur de s’exprimer, c'est-à-dire de faire part de ses vécus, 

et, par là-même, de ce à quoi réfèrent ces vécus. Dans ce complexe qu’est 

l’expression, nous identifions alors deux fonctions différentes: d’une part, 

l’expression nomme un objet, elle parle de lui, le signifie. Mais d’autre part elle 

exprime aussi la vie psychique de celui qui parle. C'est aussi le locuteur qui 

s’exprime lui-même en exprimant au même temps dans son expression un ob-

jet ou une situation. A l’aide du signe verbal il parvient non seulement à référer 

à l’objet, mais aussi à extérioriser ses propres pensées, à les communiquer. Et 

dans cette deuxième fonction de l’expression, qui s’ajoute à la référence à 

l’objet, le Wortlaut joue un rôle essentiel. C'est justement parce que 

l’interlocuteur peut entendre ou lire les mots qu’il peut tirer la conclusion que le 

locuteur est en train de réfléchir sur des objets. Or, dans ce nouveau scénario, 

le rôle joué par le Wortlaut semble être précisément celui d’indice: il indique la 

présence d’actes de signification dans l’esprit du locuteur, de même que la 

fumée indique la présence du feu.  

Husserl avait procédé dans la clarification du concept d’expression en fai-

sant deux distinctions: l’une séparait entre indices et expressions, l’autre sépa-

rait à l’intérieur de l’expression entre son côté physique et son côté psychique, 

entre le Wortlaut et l’acte de signification qui l’anime, qui le relie à l’objet. Or, à 

la lumière de cette nouvelle fonction d’indice du Wortlaut, qui apparaît grâce à 

la deuxième distinction, la première distinction qui séparait entre indices et ex-

pressions semble de nouveau brouillée. En tant que signe, l’expression (Aus-

drück) doit se distinguer radicalement de l’autre type de signes, de l’indice (An-

zeichen), et cela précisément parce que les expressions sont des signes qui ont 

 

 
8 Ibid., p. 32-33, tr. fr. p. 37-38. 



226 MARIA GYEMANT 

 

 226 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

une signification. En d’autres termes, elles sont des actes intentionnels de sig-

nification reliés à un signe verbal (Wortlaut). Nous avons vu, cependant, que le 

côté physique de l’expression sert précisément pour indiquer son côté psychi-

que, que le Wortlaut sert précisément dans la situation de la communication, 

comme indice pour l’auditeur que le locuteur est en train de partager avec lui 

ses actes de signification. Nous ne pouvons pas manquer la difficulté: c'est 

précisément le côté signe de l’expression, le Wortlaut, qui se comporte comme 

un indice, alors même que l’expression était censée être un type de signe qui 

s’oppose radicalement à l’indice. En tant qu’elle est un type de signe, 

l’expression est aussi un indice, signe et indice semblent deux fonctions indis-

sociables. 

C'est précisément à cause de cette tension que Husserl  est obligé d’opérer, 

dans le §8 de la Ire Recherche logique, le geste, que Derrida avait interprété 

comme une anticipation de la réduction phénoménologique, de considérer les 

expressions uniquement dans la vie psychique solitaire. Ce geste est, en effet, 

parfaitement cohérent avec l’intérêt de Husserl dans les Recherches logiques. 

Ce qu’il essaie de mettre en évidence c'est l’articulation des actes intentionnels 

dans la progression de la connaissance. En d’autres termes, ce qu’intéresse 

Husserl dans l’expression n’est pas son rôle de signe, mais plutôt ce qu’en elle 

est de l’ordre de la signification, ce qu’en elle rend compte de l’objet. C'est 

pourquoi la découverte des intentions de signification comme trait essentiel des 

expressions fait basculer la discussion sur le seul terrain de ces actes. Mais afin 

de mettre en place cette problématique Husserl doit d’abord isoler ce qui est 

essentiel dans les actes de signification de ce qui est inessentiel. Le cas de la 

vie solitaire est une preuve du fait que le côté physique de l’expression, le Wor-

tlaut, est inessentiel, qu’une expression continue à renvoyer à son objet y com-

pris là où elle est séparée de son côté physique. L’intérêt de Husserl porte sur 

le rapport de la signification en tant qu’acte à l’objet signifie, de l’essence de 

cet acte (matière et qualité) et de l’objet qu’elle vise. Tous les éventuels conte-

nus présentatifs (sensations) de l’acte, qui, dans le cas de l’acte de signification 

sont des intuitions du Wortlaut, restent hors jeu. Car, nous l’avons vu, l’objet 



QU’EST-CE QU’UN SIGNE LINGUISTIQUE?  227 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 227 
 

signifié n’a strictement aucun rapport avec le Wortlaut, auquel il ne se rattache 

que du fait de la visée intentionnelle9.  

Ainsi, l’acquis principal de ce premier chapitre des Recherches logiques ne 

s’opère que dans ce §8, où Husserl constate que la signification n’est pas, ou de 

moins n’est pas essentiellement un signe, donc une expression, mais un acte. 

Reste cependant de montrer si une telle purification des intentions de significa-

tion de toute composante inessentielle est effectivement possible, thèse que 

Husserl semble rejeter dans des textes ultérieurs, et notamment la réécriture 

de la VIe Recherche logique en 1913-1914 publiée dans le volume XX de 

Husserliana. 

  

 

LE WORTLAUT COMME PARTIE INSÉPARABLE DE L’ACTE DE SIGNIFICATION 
 

Husserl se sert de la distinction entre le côté physique et le côté psychique 

de l’expression pour mieux établir le rôle du Wortlaut dans l’économie des sig-

nes : le Wortlaut est un type particulier de signe, une expression, qui se distin-

gue des autres signes par le fait qu’il est indissociable de sa signification. Si 

nous considérons cependant séparément le côté signe à l’intérieur de 

l’expression, si, par une opération d’abstraction, nous isolons le Wortlaut de 

l’acte de signification, nous constatons que ce qui apparaissait auparavant 

comme radicalement différent des indices redevient très similaire. Car le rôle 

essentiel du signe dans l’expression est de servir dans la communication com-

me indice de l’intention de signification qu’il représente. Autrement dit, si par 

expression nous entendons un type de signe, c'est parce que nous privilégions 

la fonction indicative de celle-ci, qui est exhibée dans la communication. En en-

tendant le mot dans sa dimension physique, le Wortlaut, l’auditeur peut se ren-

dre compte que celui qui parle est en train d’effectuer des actes de signification. 

 

 
9 J’ai montré ailleurs (“L’universalité du remplissement. Réflexions sur la référence des intentions de 
signification dans les Recherches logiques”, Bulletin d’Analyse Phénoménologique, Vol. VI (2010), 4 ; 
“Wortlaut et remplissement”, Volume collectif S’orienter dans le langage : l’indexicalité, Marthelot, P.,  
(Dir.), Paris, Publications de la Sorbonne, 2011) que tout acte de signification est un acte fondé, que 
nous ne trouvons pas de pures significations autrement que par abstraction. Les actes de signification se 
fondent dans des actes intuitifs qui intuitionnent le Wortlaut et dont les contenus intuitifs jouent un rôle 
dans l’acte de signification (le rôle de Repräsentation symbolique). Mais ces contenus intuitifs n’entrent 
pas dans l’essence intentionnelle de l’acte, qui seule intéresse Husserl exclusivement dans les  
Recherches logiques. 



228 MARIA GYEMANT 

 

 228 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

Le Wortlaut fonctionne donc comme un indice de ces actes au service de 

l’auditeur.  

La distinction entre expression et indice est donc plus nuancée que l’on au-

rait pu penser en lisant la Ire Recherche logique. Une expression n’est en réa-

lité rien d’autre qu’un type particulier d’indice qui relie un locuteur à un audi-

teur. Cette dimension indicative des expressions verbales ne disparaît que si 

l’on se place dans une situation qui n’est pas des plus naturelles: le monologue 

intérieur. Comme l’affirme Husserl dans le §2 de la Ire Recherche logique, 

“quelque chose ne peut être appelé indice que si et dans le cas où ce quelque 

chose sert effectivement à un être pensant d’indication pour une chose quel-

conque”10. Le Wortlaut ne remplit donc ce rôle d’indice que dans le cas où il est 

perçu par un auditeur, donc dans la situation de la communication. En revan-

che, là où le Wortlaut ne remplit pas ce rôle, notamment dans la vie psychique 

solitaire, il semble disparaître complètement. Il n’y a en effet pas d’indices 

d’actes dans la vie solitaire parce qu'il s’agit d’actes que l’on vit effectivement. 

Mais, puisqu’on n’a pas besoin de s’indiquer à soi-même ses propres actes, on 

semble ne pas utiliser du tout des mots dans la vie solitaire. C'est uniquement 

dans ce cas de figure que la fonction d’indice des expressions n’est pas efficace, 

mais on pourrait également se demander si l’on peut encore parler au sens 

propre d’ “expression”. Le cas du monologue intérieur est stratégique: il exhibe 

le côté irréductible, essentiel, des intentions de signification, leur rapport de 

signification à un objet. Cette stratégie est utilisée par Husserl pour évacuer ce 

qui, dans les intentions de signification, peut manquer sans préjudice, leur di-

mension indicative, communicative, c'est-à-dire le Wortlaut. Une intention de 

signification reste essentiellement la même y compris dans le cas où elle n’est 

pas à proprement parler une expression. 

Inversement, si l’on s’intéresse au Wortlaut et à son rapport à ces inten-

tions de signification, on est obligé de se placer dans le contexte de la commu-

nication. Car une expression verbale n’a de sens que dans la mesure où elle 

s’adresse à un auditeur. Nous avons vu que le Wortlaut fonctionne comme une 

espèce d’indice qui a la propriété d’indiquer le fait que le locuteur opère une 

visée. Or, comme l’affirme Husserl dans le §2 de la Ire Recherche logique, 

“quelque chose ne peut être appelé indice que si et dans le cas où ce quelque 

 

 
10 Husserl, Ire Recherche logique, p.25, tr.fr. p. 29. 



QU’EST-CE QU’UN SIGNE LINGUISTIQUE?  229 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 229 
 

chose sert effectivement à un être pensant d’indication pour une chose quel-

conque”11. Le Wortlaut ne remplit donc son rôle d’indice que dans le cas où il 

est perçu par un auditeur. En revanche, là où le Wortlaut ne remplit pas ce rôle, 

notamment dans la vie psychique solitaire, il semble disparaître complètement. 

Il n’y a en effet pas d’indices d’actes dans la vie solitaire parce qu'il s’agit 

d’actes vécus effectivement en première personne et non pas exprimés au 

bénéfice de quelqu’un d’autre. Puisqu’on n’a pas besoin de s’indiquer à soi-

même ses propres actes, on semble ne pas utiliser du tout des mots dans la vie 

solitaire. Donc le mot effectivement exprimé, le Wortlaut, est indissociable de 

sa fonction d’indice et, par là-même, de la situation de la communication. 

Le premier essai husserlien de définition de l’expression en tant que signe 

aboutit, semble-t-il, à un paradoxe: si l’expression est un type de signe, elle 

n’est pas de part en part signe. Elle est le résultat d’une fusion entre un signe 

verbal (Wortlaut) et une intention de signification qui, elle, n’est pas un signe, 

mais un acte. L’on peut séparer cet acte de sa dimension expressive mais l’on 

ne peut pas, inversement, séparer le Wortlaut de l’intention de signification à 

laquelle il se rattache. Car le côté signe de l’expression pris isolement, c'est-à-

dire indépendamment de sa corrélation avec la signification, semble fonctionner 

en réalité exactement de la même façon que tous les autres signes: il est 

l’indice de la présence d’actes de signification dans l’esprit du locuteur. Ainsi, 

dans cette perspective, on ne voit plus en quoi consiste la spécificité du signe 

expressif (Ausdrück) qui avait été mise en place dans la Ire Recherche logique, 

en quoi plus précisément le Wortlaut se distingue d’un simple indice sinon jus-

tement par le fait qu’il n’est pas seulement indice, mais aussi porteur de signifi-

cation. En d’autres termes, si le Wortlaut n’est ce qu’il est que parce qu'il est 

entrelacé à un acte de signification. Toute la spécificité de l’expression tient à 

cet entrelacement, sans quoi l’expression linguistique serait réduite à un simple 

indice. Ainsi, il devient plus clair pourquoi le Wortlaut, afin d’être un véritable 

Wortlaut, doit être conçu comme une partie abstraite, c'est-à-dire inséparable, 

de l’acte de signification.  

 

 

 

 

 
11 Ibid., p. 31. 



230 MARIA GYEMANT 

 

 230 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

LE RÔLE INDICATIF DES SIGNES – LE WORTLAUT DANS LA COMMUNICATION 
 

L’on ne peut donc parler de signes linguistiques et les opposer aux indices 

que si ceux-ci sont des parties inséparables d’actes de signification. Mais 

d’autre part, les Wortlaute  ne sont des telles parties inséparables d’actes de 

signification que dans la situation de communication, par opposition au mono-

logue intérieur. Afin de mieux cerner le statut du signe linguistique dans la 

théorie husserlienne de la signification à l’époque des Recherches logiques nous 

devons alors nous placer dans la situation de la communication. Le problème 

semble cependant incontournable: dans la situation de communication le Wor-

tlaut se présente précisément comme une espèce d’indice qui a la propriété 

d’indiquer le fait que le locuteur opère une visée. D’une part donc, on ne peut 

distinguer expressions et indices que dans la situation de communication, où 

cela a un sens de parler de “signes linguistiques”. Mais d’autre part, cette 

même situation de la communication met en évidence précisément le caractère 

d’indices des signes linguistiques et annule, par là-même, la distinction que 

nous essayons d’établir, entre ceux-ci et les autres indices. 

Les analyses de la Ire Recherche logique se montrent donc insuffisantes. 

Husserl a lui-même constaté cette insuffisance et est revenu sur la question de 

la distinction entre indices et signes linguistiques dans une série de textes da-

tant de 1913-1914 et publiés dans le volume XX des Husserliana12. Notre but 

en ce qui suit est, en suivant Husserl dans ces textes, de définir les signes lin-

guistiques par opposition aux simples indices tout en faisant droit à la fonction 

d’indice qu’ils doivent aussi remplir. Un signe linguistique sera alors un type 

d’indice qui a en plus la propriété d’être une partie indissociable d’un acte de 

signification. Afin de mieux expliquer ce double statut des signes linguistiques 

je propose une analyse plus approfondie de la situation de communication.  

En effet, un Wortlaut se présente essentiellement comme un objet intuitif, 

un corps sonore où, dans le cas dérivé, un signe écrit, qui fonctionne comme un 

pont entre un locuteur et un interlocuteur, pont par lequel ce qui est transmis 

est une certaine visée significative. Le locuteur qui vise un objet par un acte de 

signification, dans sa propre vie psychique, essaie de communiquer cet acte à 

 

 
12  Husserl, E., Hua XX/2, Logische Untersuchungen. Ergänzungsband Zweiter Teil. Texte für die 
Neuaffassung der VI. Untersuchung. Zur Phänomenologie des Ausdrucks und der Erkenntnis (1893/94-
1921), Ullrich Melle (éd.), Dordrecht, Springer, 2005. 



QU’EST-CE QU’UN SIGNE LINGUISTIQUE?  231 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 231 
 

un auditeur. Pour faire cela, il doit extérioriser son acte, lui donner une forme 

qui puisse être perçue par l’interlocuteur, qui permet à l’acte de sortir de 

l’intimité de la vie psychique du locuteur. Le Wortlaut, du point de vue du locu-

teur, constitue un codage qui permet à sa visée de circuler en dehors de sa vie 

mentale. Ainsi utilisé, le Wortlaut cesse d’être objet d’intuition pour devenir no-

tamment un signe, utilisé par le locuteur dans l’intention de s’exprimer, 

d’extérioriser sa vie mentale. Pourtant il faut observer que, du point de vue du 

locuteur, il n’y a pas de distance entre l’acte par lequel il produit le Wortlaut et 

l’acte de signification, les deux constituent les faces d’un seul et même acte 

d’expression, comme Husserl nous dit: “son corps et son âme”. La production 

du Wortlaut par le locuteur n’est pas un même type d’acte que l’acte intuitif 

dont le Wortlaut est l’objet et dont on a parlé jusqu’ici. L’acte par lequel le locu-

teur dit quelque chose avec le Wortlaut est un faire (Ich tue), un faire qui, dans 

le cas normal, n’est pas thématisé pour lui-même, un faire qui est du même 

ordre que le geste de la main où le mouvement de la tête.  

 

Comme le regard en arrière de la réflexion le montre bien, chacun de mes mouve-

ments ‘libres’, chaque geste causé par une situation incommode de mon corps que 

je réalise pendant que mes pensées, mes jugements, ma volonté s’occupent 

d’autres choses, a le caractère d’un faire, quoi qu’aucun ‘je veux’ effectif ne le 

précède et ne s’accomplit en lui.13 

 

Ce type de faire est, on pourrait le dire avec Husserl, complètement 

inconscient (selbsvergessenes)14. Mais ce sens de l’être inconscient n’est que 

relatif: il s’agit plutôt d’un faire dans lequel, littéralement, le soi s’oublie, un 

faire involontaire, mais dont la réflexion peut toujours rendre compte, si 

nécessaire. C'est un faire inconscient qui n’est pas totalement inaccessible à la 

 

 
13 “Jede meiner ‘freien’ Bewegungen, jede Leibsbewegung etwa bei unbequemer Lage meines Körpers, 
die ich vollziehe, während ich mit meinen Gedanken, meinen Urteilen, meinen absichtlichen Wollungen 
bei ganz anderen Sachen bin, hat, wie die rückblickende Reflexion lehrt, den Charakter des Tuns, 
obschon ihr kein eigentliches ‘Ich will’ vorangeht und sich in ihr erfüllt”, Husserl, E.,  Hua XX/2, p. 30. La 
théorie de la signification est en fait reprise et approfondie dans ces textes des années 1913-1914 réunis 
dans le volume XX/2 de Husserliana. Plusieurs aspects, et notamment les actes impliqués dans la 
compréhension dans une situation communicative et le fait que leur entrelacement est l’œuvre d’une 
série de tendances (Tendenzen) qui peuvent à chaque moment ne pas se satisfaire sont traités en détail 
dans le Texte Nr. 2 de ce volume. 
14 Ibid. p. 31. “Selbstvergessenheit” est l’antonyme stricte de “selbstbewusstsein”, qui se traduirait pas 
“réflexion” et non pas par “conscience” (Bewusstsein). C'est pourquoi ce sens de l’être “inconscient”, 
comme le montre clairement le passage suivant du texte husserlien, n’est pas frontalement opposé à 
l’être conscient, mais simplement à l’être effectivement saisi par une perception interne. La distinction 
entre réflexion et perception interne sera approfondie dans ce qui suit. 



232 MARIA GYEMANT 

 

 232 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

conscience, qui est, au contraire, récupérable par la conscience sans aucune 

résistance. 

En ce sens donc l’expression verbale ne semble pas très éloignée de 

l’expression du visage: elle semble tout aussi inconsciente, tout aussi non-

intentionnelle, quoi que toujours récupérable dans un acte réflexif15. La cons-

cience du locuteur est entièrement concentrée sur l’acte intentionnel de signi-

fier qui vise l’objet signifié. Ce qui est effectivement thématisé est la visée de 

l’objet par la signification de l’expression toute entière16. 

Nous observons donc que la fonction d’indice du Wortlaut n’est en effet  vi-

sible si on se situe dans la position du locuteur, car celui-ci n’a nullement be-

soin de signes pour avoir conscience de ses actes de signification17. Il a un 

accès en première personne à ceux-ci. Et d’autre part, dans la mesure où il 

produit de tels actes dans l’intention de s’exprimer, il le fait de manière incons-

ciente (selbstvergessenen). Sa conscience est toute entière entrainée dans la 

visée de signification, son attention toute entière concentrée sur l’objet signifié. 

De son point de vue le passage du Wortlaut à la signification est toujours déjà 

réalisé et seul un événement qui arrête le locuteur en pleine parole et retourne 

son attention sur les mots qu’il prononce, ce qui n’advient jamais, Husserl le 

souligne bien, sans un certain effort, sans une certaine résistance, peut lui ren-

dre présent par un acte de réflexion ce passage, qui autrement reste incons-

cient (au sens de selbstvergessenes). Cette fonction d’indice du signe devient 

cependant évidente lorsqu’on considère la communication du point de vue de 

l’auditeur. Chez l’auditeur il y a une distance entre le Wortlaut perçu comme 

objet sensible, comme tel son entendu, tel signe écrit vu, et le même Wortlaut 

compris comme signe verbal, c'est-à-dire comme l’autre face d’une significa-

tion. Alors que dans la simple perception il n’y a rien d’autre que le phénomène 

sonore perçu, comprendre le Wortlaut non pas pour lui-même, mais en tant 

que signe qui renvoie à autre chose que lui-même présuppose la saisie par 

l’auditeur de celui qui parle et qui produit le Wortlaut et aussi la saisie du fait 

qu’il le fait dans l’intention de communiquer quelque chose.  

 

 

 
15 C'est pourquoi le terme “inconscient” n’a certainement pas ici le même sens que dans la psychanalyse 
freudienne. Mais nous traiterons ce point en détail dans la suite de ce texte. 
16 “Thématisé” veut dire ici “conscient”, c'est-à-dire récupérable dans un acte réflexif. 
17 Ca ne veut pas dire pourtant que dans ce cas il n’y a tout simplement pas de Wortlaut. C'est cette 
subtilité que le §8 de la Ire Recherche logique manque. 



QU’EST-CE QU’UN SIGNE LINGUISTIQUE?  233 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 233 
 

Toutes les expressions -affirme Husserl déjà dans le §7 de la Ire Recherche logique- 

fonctionnent dans le discours communicatif comme indices. Pour l’auditeur, elles 

font fonction de signes des “pensées” de celui qui lui parle, c’est-à-dire de ses 

vécus psychiques donateurs de sens.18  

 

On voit donc plus clairement comment, dans la communication, on passe 

de l’intuition du Wortlaut à la visée de l’objet signifié. Mais cette analyse laisse 

sous silence le problème essentiel dans la communication. En effet, on a beau 

comprendre, en entendant le Wortlaut, que le locuteur est en train d’effectuer 

des actes de signification, indiqués par ses expressions, cela ne nous enseigne 

encore rien sur le contenu de ces actes. On sait, en entendant le mot, que le 

locuteur est en train de signifier. C'est précisément ce que le mot indique. Mais 

comment sait-on qu’est-ce qu’il est en train de signifier? Quel acte précis il est 

en train d’effectuer? On sait qu’il parle, mais comment sait-on qu’est-ce qu’il 

veut dire simplement en entendant un son, un Wortlaut? Et par là-même com-

ment sait-on quel est l’acte de signifier que nous devons effectuer à notre tour 

dans la compréhension? 

C'est là que se trouve d’ailleurs la clé de la différence entre les signes ex-

pressifs et les indices. Dans les Recherches logiques le problème avait été mal 

posé: le principal n’est pas que les Wortlaute ne sont point des indices, mais 

qu’ils ne sont pas uniquement des indices. Plus précisément, le côté indice de 

l’expression n’est pas isolable de son côté signification. La fonction d’indication 

du Wortlaut est intimement entrelacée à sa fonction significative, de sorte 

qu’aussitôt que le Wortlaut indique, il signifie aussi. Un signe verbal, lié à une 

intention de signification, ne peut pas en être délié, n’est pas un élément déta-

chable. L’expression fonctionne comme un tout, de sorte qu’au même temps 

qu’il indique les actes de signification, le Wortlaut exprime aussi leur significa-

tion. En comprenant que nous sommes en train d’entendre quelqu'un parler, 

nous comprenons aussitôt ce qu’il dit19. S’il y avait une distance entre ces deux 

prises de conscience, si on n’entendait d’abord que des Wortlaute, pour devoir 

les traduire par la suite, cette traduction serait impossible. On ne saurait pas 

 

 
18 Husserl, E., Ire Recherche logique, p. 33, tr.fr. p.38. 
19 Nous trouvons une analogie très parlante chez Robert Sokolowski: “Avec un coup de pistolet, il y a 
deux choses à faire : apprécier le signal, et commencer à courir. Avec les signes linguistiques, il y a 
seulement une chose à faire : dés que vous avez estimé le signal pour ce qu’il est, vous avez déjà ac-
compli la pensée qu’il vous signale d’effectuer (perform).” (Sokolowski, R., “La grammaire comme signal 
de la pensée” tr.fr.  Jocelyn Benoist, J., dans La représentation vide, op.cit., p. 103). 



234 MARIA GYEMANT 

 

 234 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

quand il s’agit d’une véritable parole, douée de sens, et quand nous entendons 

un simple bruit. Un Wortlaut  qui ne renvoie pas aussitôt à sa signification, qui 

n’indique pas aussitôt quel acte de signification l’auditeur doit opérer de son 

côté, n’est qu’un simple Laut, un simple bruit.  

Les distinctions que Husserl introduit dans sa théorie de la signification ser-

vent donc à mieux comprendre ce qui est en jeu dans l’acte complexe de signi-

fier. Comme la réduction transcendantale (pour suivre Derrida dans son in-

terprétation), elles n’ont, par ailleurs, qu’une portée méthodologique. En 

réalité, on ne peut pas séparer le Wortlaut de sa signification sans qu’il cesse 

justement de fonctionner comme un Wortlaut. En le faisant, on n’obtient qu’un 

simple objet sensible, un simple bruit. Mais, d’autre part, cet entrelacement 

intime du Wortlaut et de la signification n’est pas dissociable de la fonction in-

dicative du même Wortlaut. C'est justement en tant que porteur de signification 

que le Wortlaut indique les actes de signification qui se produisent dans l’esprit 

du locuteur. Nous voyons donc, à la lumière des recherches husserliennes ulté-

rieures sur la théorie de significations quelles étaient les enjeux, mais aussi les 

limites du modèle proposé dans la Ire Recherche logique. Les enjeux tiennent 

notamment à la mise en évidence, centrale dans les Recherches logiques, de 

l’essence intentionnelle, à partir du geste que Husserl opère dans le §8 et qui 

lui permet de montrer qu’il y a bien une partie essentielle et une partie inessen-

tielle dans toute expression. Les limites tiennent précisément au prix que Hus-

serl a été prêt à payer pour cette mise en place d’une phénoménologie eidéti-

que: la poussée à l’arrière-plan de toute analyse psychologique qui porte sur la 

façon dont ces essences intentionnelles se déploient dans des actes effectifs. 

Cette analyse a cependant préoccupé Husserl tout au long de sa vie, comme en 

témoignent de nombreux manuscrits publiés dans la collection Husserliana et, 

pour la question précise des signes linguistiques, les textes de Husserlianna XX 

cités plus haut.  

 



Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y vida, 235-245. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 

 

 

 

 

REASON AND LIFE. 

PHENOMENOLOGICAL INTERPRETATIONS OF DON QUIXOTE 

 

RAZÓN Y VIDA. 

INTERPRETACIONES FENOMENOLÓGICAS DE DON QUIJOTE 

 

Dalius Jonkus 

Lithuanian Association for Phenomenology 
Vytautas Magnus University, Lituania 

phenolt@yahoo.com  

 
 

 
Abstract: Don Quixote is not only a novel 
which represents Spanish culture, but a hero 
that reveals the relation between life and rea-
son. I will compare two interpretations of Don 
Quixote. The first phenomenological interpreta-
tion belongs to Ortega Y Gasset, and the sec-
ond to Lithuanian philosopher Algis Mickūnas. 
The interpretations of Don Quixote are related 
to the question about an ideal. What is the role 
of ideals in culture? Are ideals principles con-
structed by reason? Do these principles deny 
the reality of life, or are ideals related to the 
self life-world rationality? Then what does the 
idealism of Don Quixote mean? Does it repre-
sent a utopian rationality or does it seek to 
show values that are not reduced to circum-
stance? Ortega criticizes Don Quixote as an 
idealist, who can’t find any ideal values in the 
nearest environment. Mickūnas suggests inter-
preting Don Quixote’s idealism as a phenome-
nological bracketing, which allows one to doubt 
the blind dependence on this life-world and 
question its value.  
 
 
 
 
Key Words: Ideals, Don Quixote, Ortega y 
Gasset, Mickūnas. 

Resumen: Don Quijote no es únicamente una 
novela que representa la cultura española, sino 
también un héroe que revela la relación entre 
vida y razón. Compararé dos interpretaciones 
de Don Quijote. La primera interpretación fe-
nomenológica pertenece a Ortega y Gasset y la 
segunda al filósofo lituano Algis Mickūnas. Las 
interpretaciones de Don Quijote se relacionan 
con la cuestión acerca de los ideales. ¿Cuál es 
el papel de los ideales en la cultura? ¿Son los 
ideales principios construidos por la razón? 
¿Niegan tales ideales la realidad de la vida o 
bien se encuentran los ideales relacionados con 
la racionalidad misma del mundo de la vida? 
¿Qué significa entonces el idealismo de Don 
Quijote? ¿Representa acaso una racionalidad 
utópica o trata más bien de mostrar valores que 
no se hallan reducidos a la circunstancia? Orte-
ga critica a Don Quijote como un idelista, que 
no es capaz de encontrar valores ideales en su 
entorno más próximo. Mickūnas propone inter-
pretar el idealismo de Don Quijote como un 
poner entre paréntesis de tipo fenomenológico, 
que nos permite dudar de la ciega dependencia 
del mundo vital y cuestionar su valor. 
 
 
Palabras clave: Ideales, Don Quijote, Ortega y 
Gasset, Mickūnas.  

 

 

 

 

 

mailto:phenolt@yahoo.com


236 DALIUS JONKUS 

 

 236 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

1.  INTRODUCTION 

 

At the beginning of the 20th century, Don Quixote became one of the most 

discussed themes among Spanish intellectuals. What is known as the ’98 group 

of writers searched for a way out of the crisis that Spain had experienced after 

the war it had lost. They needed to rediscover new ideals and new direction. 

Spanish intellectuals understood Don Quixote as a national symbol. On one 

hand, it is a book that represents Spanish culture and its achievements, but on 

the other hand, Don Quixote is a hero that expresses the positive philosophy of 

the Spanish national tradition. Without going into detail, I would like to mention 

that the theme of Don Quixote was debated by such intellectuals as Ganivet, 

Unamuno, Azorin, Baroja, and Menendez Pelayo. All of them provided their di-

agnosis of Spain through their interpretation of Don Quixote. Ganivet stated 

that the secret of the Spanish soul was hidden in Cervantes’ enormous book1. 

Ramiro de Maeztu interprets Don Quixote as symbol of “the Catholic Spanish 

monarchy, God’s knights fighting against time and against the whole world in 

order to solidify faith with an ideal”2. Ortega’s interpretation continues this tra-

dition and raises it to a new philosophical level. The reflections of Don Quixote 

as a symbolic representation of Spanish culture are linked with the question of 

an ideal3. What is the role of ideals in culture? Are ideals principles constructed 

by the mind, which refute the reality of life, or are ideals linked with the very 

rationality of the life world? What does Don Quixote’s idealism mean then? 

Does it represent a utopian rationalism, or does it seek to show the kinds of 

values that are not reduced to circumstances? I would like to compare the phe-

nomenological interpretations of Don Quixote by Ortega y Gasset and Lithuani-

an philosopher Algis Mickūnas. 

 

 

2. DEREALIZATION AND SINCERITY 

 

In his commentaries concerning Ortega’s early articles, Javier San Martin 

noted that two motifs were very important, which characterized a shift from a 

 

 
1 Ganivet, A., Obras completas, vol.1, Madrid, Idearium español. Libreria general de Victoriano Suarez, 
1944. 
2 Maeztu, R., Don Quijote, Don Juan y La Celestina,  Buenos Aires, México, Espasa-Calpe, 1948, p. 23.  
3 Lasaga, J., Figuras de la vida buena, Madrid, Enigma Editores, 2006, p. 62. 



REASON AND LIFE. PHENOMENOLOGICAL INTERPRETATIONS OF DON QUIXOTE 237 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 237 
 

neo-Kantian understanding of culture to a phenomenological understanding. 

First of all, it is literature as an understanding of the process of derealization, 

and second of all it is a cosmic meaning of sincerity without which a phenome-

nological return to the things themselves is impossible4. In my opinion, both of 

these motifs are linked with the phenomenological understanding of reduction 

and both are realized by reflecting on Don Quixote’s relationship with reality. 

The derealization of reality is tied with the understanding of culture as a virtual 

reality. This theme remains relevant in all of Ortega’s later work. Sincerity de-

scribes the link of life with the most intimate perceptions and experiences. They 

describe the closeness of culture and life, and not their opposition. It is inter-

esting that both the themes of virtual reality and sincerity as the intimate expe-

riencing of reality are analyzed while discussing the questions of art and aes-

thetics. In the appendix of Meditations on Quixote (published by Garagorri), 

which is named “Variations on Circumstances”, Ortega analyzes the relationship 

between the author and his work. He notes that literary works remain autono-

mous as ideal objects. Poets are just organs of vision through which we can see 

these works5. However it is not enough to perceive aesthetic objects, they must 

be realized by employing and interpreting concrete material. Each artist must 

overcome him or herself and must overcome their epoch in realizing this task. 

In transcending their epoch, artists overcome it, however this overcoming is at 

the same time the uncovering of the meaning of circumstances. Emerging from 

concrete circumstances, a work of art erases these circumstances and fills them 

with a new meaning. Ortega states that “art and poetry are more than life, 

more than circumstances, it is the overcoming of life and circumstances”6. Thus 

one needs to overcome both circumstances and oneself, one’s life. Works of art 

form the very soul of the artist and that is why he has to remain true to himself 

if he wants to remain true to art. However what does being true to oneself 

mean? According to Ortega, it means overcoming yourself and your own sincer-

ity7. Ortega, like Sartre later on, considers sincerity to be an aspiration that 

does not mean the substantialization of identity with oneself. In this sense, Don 

 

 
4 San Martín, J., Fenomenología y cultura en Ortega. Ensayos de interpretación, Madrid, Tecnos, 1998, 
p. 54. 
5 Ortega y Gasset, J., Meditaciones del Quijote. Con un apéndice inédito, (eds. P. Garagori), Madrid, 
Revista de Occidente, en Alianza Editorial, 2001, p. 129. 
6 Ibid., p. 132. 
7 Ibid., p. 136 



238 DALIUS JONKUS 

 

 238 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

Quixote is an ideal image for a person that doesn’t reconcile oneself to circum-

stances, rather he repudiates them. But how does one understand this repudia-

tion? This salvation, according to Ortega, is the uncovering of meaning as the 

reality of virtual culture. It is the ability to see the beauty within the things 

themselves, and not apply a predetermined ideal of beauty as a method of 

measuring them. It is an ability to look at the depth of what is on the surface, 

to see the whole in what is separate, see the forest through the trees. In his 

meditations on Don Quixote, Ortega describes the mission of the artist in the 

following way: “The artist not only produces verses they way an almond tree 

blooms in March: he rises above himself, above his vital spontaneity, proudly 

soaring like an eagle above his heart and existence. Behind the harmony of his 

rhythm, color and contour, feelings and sensations we find a strong power of 

reflection, of meditation”8. 

Ortega y Gasset contemplates on the theme of heroes in the prologue to 

Meditations on Quixote. This analysis is multi-layered. Ortega criticizes Don 

Quixote as an idealist, who is not able to find ideal values in his surrounding 

environment. This criticism could be taken as an argument both with the irra-

tionalism of Miguel de Unamuno and neo-Kantian rationalism. Unamuno under-

stood Don Quixote as the kind of hero that represents the traditional values of 

Spain. In this sense, Don Quixote’s heroism is the refutation of circumstances, 

but the circumstances are refuted in a way that rational meaning is not found in 

them. Thus, according to Unamuno, Don Quixote is a hero that loses his mind 

and comes out in defense of the irrationality of life. With this gesture, Don 

Quixote speaks out in favor of religious traditions, and not in favor of the mod-

ern rationalism of science and culture. One can assert that in criticizing the ide-

alism of Don Quixote, Ortega is criticizing Unamuno’s vision of an irrational life. 

However, in interpreting Don Quixote, Ortega also speaks out against pos-

ing neo-Kantian values of ideals and everyday existence against each other. In 

this respect, Ortega’s criticism could be compared with Heidegger’s criticism of 

the concept of neo-Kantian values in his early lectures9. Neo-Kantians reject 

empirical life in the name of pure reason, which is the only thing that can en-

 

 
8 Ibid., p. 69-70. 
9  Heidegger, M., Zur Bestimmung der Philosophie. Frühe Freiburger Vorlesungen Kriegsnotsemseter 
1919 und Somersemester 1919, en: Heidegger, M., Gesamtausgabe, Bd. 56/57, Frankfurt am Main, 
1987. 



REASON AND LIFE. PHENOMENOLOGICAL INTERPRETATIONS OF DON QUIXOTE 239 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 239 
 

sure the knowledge of objective values and duty. This elevation of reason 

above circumstances is the refutation of circumstances, however at the same 

time it refutes life itself as irrational and contingent. Ortega rejects both the 

thesis that rationality refutes life as well as reason, which must refute the con-

cept of life. This is why in interpreting the heroism of Don Quixote, he attempts 

to show that heroes are not those who refute life or reason, but those who are 

able to find rational meaning in life itself. This appearance of reason in life could 

be compared with Edmund Husserl’s thoughts about phenomenological reason 

in “Ideas Pertaining to a Pure Phenomenology and to a Phenomenological 

Philosophy—First Book: General Introduction to a Pure Phenomenology”. 

 

 

3.  QUIXOTISM AND CERVANTESISM 

 

The discussion with Unamuno has been dealt with in various contexts, 

however the dualist viewpoint of Ortega concerning Quixotism seems to be an 

important point. Ortega states that “In Mediations on Quixote, I am attempting 

to research Quixotism. However this word is understood incorrectly. My 

Quixotism has nothing to do with the product that has spread in the market. 

Don Quixote can mean two things: Don Quixote is a book and Don Quixote is a 

character of the book. Normally what is well or poorly understood as 

‘Quixotism’ is the Quixotism of the character. In these essays, on the contrary, 

the Quixotism of the book will be researched”10. These and other statements 

about Quixotism as a fashion, like the Spanish messiah, are directed first of all 

against Unamuno’s idealization of Don Quixote. Ortega criticizes Quixotism as 

idealism that has lost its ties with the surrounding circumstances, however the 

Quixotism of the book itself, or in other words Cervantesism, is assessed as the 

phenomenological discovery of meaning in the details of life. Unamuno says 

that Quixotism is a real religion and a national tradition, while Cervantesism is 

criticized as a distortion of Quixotism. Ortega thought the opposite – he 

understood Cervantesism as an authentic understanding of the living world, 

while Quixotism for him was an idealistic withdrawal within tradition and 

refutation of circumstances. 

 

 
10 Ortega y Gasset,  J., op. cit., p. 30. 



240 DALIUS JONKUS 

 

 240 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

Ortega’s return to Cervantesism is linked with the knowledge of the life 

world as a surrounding environment. The knowledge of the life world is 

phenomenological attention to the very expression of phenomena. For Ortega, 

Cervantes is like a good phenomenologist who is able to catch sight of the 

meaning of the world surrounding him or herself. What’s more, Cervantes 

describes each person in connection with the landscape that he has 

experienced. Ortega said in one of his lectures in 1915 that “Thus, gentlemen, 

the Cervantes-like way of getting closer to things: to take each individual with 

his landscape, with that which he sees, and not what we see; take each 

landscape with the individual, who is able to fully feel it11. In this quote, one 

can notice statement formulated by Ortega himself, saying that “I am I and my 

circumstance”. This phenomenological correlation of the one perceiving and 

that which is being perceived in Ortega’s opinion is fully realized in Cervantes’ 

work. Cervantes provides the details of the living world in a way that the reader 

becomes a direct observer of their circumstances. In this respect, Ortega 

understands literary work as a delving into the meaning of the life world as a 

directly experienced sensual world. One can note that this close link between 

literary description and phenomenological description was also observed by 

another phenomenologist, Wilhelm Schapp, whose influence can be clearly felt 

in Meditations on Quixote. In his “Phenomenology of Perception” (1910), he 

observed that with research on perception, the phenomenologist is like an artist 

or painter, because he has to dive into the sensual world, which is where 

perception occurs. The most important is that the expression of sensual data 

does not have to be overshadowed by theoretical diagrams and formulas, 

because that would not allow one to observe and research the primordial ways 

of the sensitivity12. It is precisely this delving into the details of the surrounding 

world which do not overwhelm, but rather open up the meaning that Ortega 

observed in Cervantes’ style. Ortega stated that: “Alas, if we only knew with 

certainty the secret of Cervantes’ style, of his manner of approaching things! 

An unconquerable solidarity would reign in these spiritual heights, and poetic 

style would encompass philosophy and morality, science and politics. If 

 

 
11 Cerezo Galán, P., “Cervantes y El Quijote en la aurora de la razón vital”, en: Lasaga, J., M. Márquez, J. 
M. Navarro, J. San Martín (eds.), Madrid, Biblioteca Nueva, 2007, p. 35. 
12  Schapp, W., Beiträge zur Phänomenologie der Wahrnehmung, Frankfurt am Main, Vittorio 
Klostermann, 2004, p. 12. 



REASON AND LIFE. PHENOMENOLOGICAL INTERPRETATIONS OF DON QUIXOTE 241 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 241 
 

someone were to come and reveal the profile of Cervantes’ style, it would be 

enough to extend its lines to other problems of humanity and awake to new 

life”13. 

Ortega understands the style of Cervantes as a phenomenological return to 

experience, which should be close to all details and small things of the 

everyday, i.e. the details and small things of the immediate environment. 

 

 

4.  THE SALVATION OF CIRCUMSTANCES 

 

Ortega’s philosophy of culture grew from neo-Kantian philosophy of culture. 

At the beginning Ortega was influenced by his neo-Kantian teachers, but later 

he moved away from their teachings. The Marburg school of neo-Kantianism 

stated that philosophy was supposed to research “pure” elements, i.e. a priori 

elements of scientific knowledge. In this way they attempted to rid the theory 

of knowledge of the last remnants of empiricism. This meant that sensual 

expression was not particularly important for the neo-Kantians. Neo-Kantianism 

limited itself from direct experience, from spontaneous life and subjectivity, 

which did not go together with Culture and Science. A scientist did use 

spontaneous life and direct senses as a basis, but rather problems that were 

raised in earlier theories. At the same time, phenomenology first of all rejects 

an objective approach toward culture. Culture cannot be approached as pure 

objectivity, because it is based on a living and creating individual. Ortega stated 

a number of times that culture is the self-objectification of a spontaneous life, 

which is why culture cannot refute life. 

However the domination of direct experiences does not mean that culture 

remains as a sphere of possible subjectivity. In the perspective of the individual 

life, the universal logos or meaning opens up to us. “An individual direct life, 

and circumstances are different names, that describe one and the same thing: 

they are the kinds of fields of life from which we have yet to extract the spirit, 

their logos that lie in them”14. Ortega y Gasset does not pose an individual 

spontaneous life against reason, which is what happened in modern philosophy. 

Cultural phenomena are understood not by pure intellect, not by an abstract 

 

 
13 Ortega y Gasset, J., op cit., p.75. 
14 Ibid. 



242 DALIUS JONKUS 

 

 242 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

scientist that has isolated himself from circumstances, but by a person who 

lives within culture. This is why, according to Ortega, in wanting to understand 

the meaning of cultural objects, one must return to an individual life, from 

which they have come from, one must restore the creative participation of 

spontaneous subjectivity. 

Culture is art, however a cultural act as a specific act of creation is not 

creatio ex nihilo, but the kind of act that surrounds us in a silent reality, in 

concrete circumstances and in our own individual life, where we find logos. This 

means that culture is not just creation but also a discovery of what is always 

close. Culture is based on creative acts with which one finds and creates the 

meaning of close surroundings and spontaneous life. Thus it seems insignificant 

when looking with the eyes of a pure subject, but becomes meaningful in the 

perspective of the life of an individual. According to San Martin, “a 

phenomenological analysis of seeing, touching and hearing is the basis of 

cultural philosophy”15 in Ortega’s philosophy. 

Now we can once again return to Ortega’s primary thesis, which when torn 

out of context sounds rather abstract. “I am I and my circumstance, and if I do 

not save it, I cannot save myself. Benefac loco illi quo natus es, we read in the 

Bible.  And in the Platonic school the task of all culture is given as 'to save the 

appearances', the phenomena; that is to say, to look for the meaning of what 

surrounds us” 16 . Meaning lies not in transcendental things, not in a 

transcendental world, but in our immediate environment, in ordinary everything 

things and circumstances. This is why, according to Ortega, one does not need 

to repudiate them, but ready oneself to see meaning in them. In emphasizing 

that there are no things in the world in which there is no meaning, Ortega 

quotes Heraclitus and Goethe: “To strangers who hesitate to go in to the 

kitchen where Heraclitus is, Heraclitus shouts ‘Enter, enter even here divinities 

are present’. Goethe also wrote to Jacobi about one of his botanical-geological 

excursions: “There I am on and under the mountains, seeking the divine in 

herbis et lapidibus”17.  

Ortega contemplated all of this in his “Prologue to the Readers” of 

Meditations on Quixote. One should note that the prologue was written later 

 

 
15 San Martin, J., Teoría de la cultura, Ed. Síntesis, Madrid, 1999, p. 137.  
16 Ortega y Gasset, J., op. cit., p. 25. 
17 Ibid. 



REASON AND LIFE. PHENOMENOLOGICAL INTERPRETATIONS OF DON QUIXOTE 243 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 243 
 

than the texts of the book. In the prologue, Ortega comments on the content of 

Preliminary Meditation 18 . The prologue and Preliminary Meditation is 

preparation for reflecting on Don Quixote as an expression of Spanish culture 

and as concrete circumstances of Ortega himself. According to Ortega, one 

cannot contrast small and big things, close and distance things, everyday and 

grand things, individual and public things. We are all heroes. Philosophy lies not 

in the exaltation of transcendental things, not in distinguished persons and 

events, but in the everyday and its experience. Quixote is that hero who forgets 

what is close as he dreams about heroic battles. He doesn’t see the world 

around him anymore. This is why the task of the philosopher is to learn to see, 

hear, and love things that are the closest to us, around us. The universe opens 

up to us through concrete circumstances. The philosopher should not judge, but 

rescue circumstances. The salvation of circumstances means that meaning lies 

in concrete circumstances, because they are a part of the universe and only 

through them can we then understand the whole. 

Concrete circumstances express themselves in our life as everyday and 

rather minor things, however these small things are the most important. This, 

according to Ortega, can be understood by reading such Spanish writers as Pio 

Bajora and Azorin, whose texts provide us an occasion to reflect on the small 

things in life. “It’s a fact that when we dive into the darkest pessimism and find 

nothing in the universe that would help us save ourselves, we turn to the trifles 

of everyday life. Then we see that it is not the big things, big pleasure or big 

ambitions that support us in life, but a few minutes of cozy time together near 

a fireplace in winter, the pleasure of drinking a glass of wine, the gait of a 

sweet, unfamiliar girl, a wise thought, which our quick-witted friend utters in an 

ordinary tone”19. 

 

 

5.  DON QUIXOTE AS AN EXAMPLE OF PHENOMENOLOGICAL REDUCTION 

 

We can state that Ortega rejects two forms of idealism. On one hand he 

criticizes the repudiation of circumstances in the name of transcendence, which 

would fit the repudiation of life in the name of reason, however he rejects the 

 

 
18 For more on the content and structure of the book, see San Martin, J., Fenomenología y cultura en 
Ortega. Ensayos de interpretación, Madrid, Tecnos, 1998, p. 95-114. 
19 Ortega y Gasset, J., op. cit., p. 26-27. 



244 DALIUS JONKUS 

 

 244 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

determinization of circumstances when everything is explained with the 

influence of circumstances. In interpreting Quixotism, Ortega offers a new way 

of understanding ideals. Ideals lie not in a supernatural and objective 

obligation, but they express themselves in the direct task as an imperative 

inviting one to rescue circumstances. Algis Mickūnas takes another route, 

interpreting Don Quixote as a symbolic figure that goes beyond a dependence 

on a separate life world, which can be found in his essay “The Consciousness of 

Don Quixote” 20 . Don Quixote in his own way embodies the transcendental 

consciousness, which in maintaining his intrinsic worth, he questions the decline 

of the living world. Mickūnas offers to interpret Don Quixote’s idealism as a kind 

of phenomenological bracketing, which allows one to call into question blind 

dependence on this life world and question its worth. This means that the 

maintenance of intrinsic worth is tied with an ideal that exceeds concrete cir-

cumstances. Intrinsic worth here is understood as respect, dignity, honor, sacri-

fice. Don Quixote, Gandhi, and Socrates all embody a kind of intrinsic value, 

which becomes an ideal. Each of them were in conflict with their surrounding 

world, however this conflict is not a sign of their madness, but an assessment 

of the world’s lack of worth. Thus one can state that intrinsic worth is a sensing 

of this perfect life that is raised up as an ideal, as a regulating idea in the Kant-

ian sense. The objective of life is a perfect life, however it is endless movement. 

Each achievement is incomplete. 

Ortega’s concept of Don Quixote is different than that of Mickūnas, because 

Ortega’s Don Quixote is understood as an idealist that refutes his closest cir-

cumstances. However one can observe a similar aspect of both of these think-

ers. When Ortega speaks about Cervantes’ Quixotism as a style, he notes its 

phenomenological aspect, i.e. the ability to find ideal meanings and values in 

the surrounding environment, in the little things of life. This gesture is linked 

with the action of derealization or the sincere tie with circumstances and one-

self. Don Quixote becomes a symbolic figure that represents phenomenological 

reduction itself and the revealing of the world as a virtual reality. Mickūnas ties 

the reduction of Don Quixote with the bracketing of the world and question 

about the true worth of the world. Don Quixote questions the pragmatic world 

 

 
20 Mickūnas, A., Don Kichoto sąmonė, en: Mickūnas, A., Demokratija šiandien, Vilnius, Versus Aureus, 
2007, p. 395-425. 



REASON AND LIFE. PHENOMENOLOGICAL INTERPRETATIONS OF DON QUIXOTE 245 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 245 
 

where everything is tied with values as the pursuit of gain. Both authors also 

note the importance of the virtualness of the literary world. How does it happen 

that one can be infected with ideals through literature, how can literature teach 

us to see ideal things and bracket what we regard as reality? 

  

  

 



 



Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y vida, 247-264. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 

 Este texto está basado en una ponencia leída en la IV Conferencia Mundial de Fenomeno-

logía: Razón y Vida. La Responsabilidad de la Filosofía, Segovia, 19-23 de septiembre de 
2011, con el titulo “A Line of Continuity in Jan Patočka’s Phenomenological Thought”. Ha 
habido, empero, modificaciones sustanciales, de manera que el texto que aquí presentamos 

es notablemente distinto; no toma en cuenta algunos puntos allí abordados y, en cambio, 
profundiza en algunos que sí se presentaron y aborda otros que en ella no estuvieron pre-
sentes. La ponencia se encuentra publicada, con traducción propia y modificaciones de me-
nor rango, en Pensamiento, cf. “Una línea de continuidad en la fenomenología de Jan 
Patočka”, en Pensamiento, 69 (2013), 301-313. 
 

 

 

 

 

EXISTENCIA HUMANA, MUNDO Y RESPONSABILIDAD 

EN LA FENOMENOLOGÍA DE JAN PATOČKA * 

 

HUMAN EXISTENCE, WORLD AND RESPONSIBILITY 

IN THE PHENOMENOLOGY OF JAN PATOČKA 

 

Iván Ortega Rodríguez 

Fenomenología y Filosofía Primera/ 
Universidad Pontificia de Comillas, España 

ivan.ortega79@gmail.com  

 
 
 
Resumen: En este trabajo buscamos dar cuen-
ta de la evolución y continuidad de la fenome-
nología de Jan Patočka en torno al tema del 
mundo y relación de la existencia humana con 
el mismo. Creemos que este problema subyace 
y anima toda su investigación fenomenológica y 
que es clave para comprender el conjunto de su 
pensamiento.  
 
 
Palabras clave: Jan Patočka, fenomenología, 
ontología, filosofía de la existencia humana. 
 

Abstract: In this paper we seek to take notice 
of the evolution and continuity of Jan Patočka’s 
phenomenology on the topic of the world and 
human existence’s relationship with it. We be-
lieve that this problem underlies and stimulates 
Patočka’s whole phenomenological research and 
we think that it is a key element to understand 
the ensemble of his thought. 
 
 
Key Words: Jan Patočka, Phenomenology, 
Ontology, Philosophy of Human Existence. 
 

 

 

 

1. MUNDO Y EXISTENCIA HUMANA COMO PROBLEMA MOTOR EN LA EVOLUCIÓN DE PATOČKA 

 

Uno de los rasgos más inmediatamente destacables de la obra 

fenomenológica de Jan Patočka es la notable diferencia entre los textos escritos 

en su juventud y los que elaboró más tarde. Los primeros se sitúan 

decididamente dentro de la fenomenología subjetiva trascendental de Edmund 

mailto:ivan.ortega79@gmail.com


248 IVÁN ORTEGA RODRÍGUEZ 

 

 248 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

Husserl. Sin embargo, posteriormente el panorama es muy distinto, pues se 

nos habla de existencia finita, de intersubjetividad en un mundo compartido, de 

movimiento de la existencia y del proyecto de una “fenomenología asubjetiva”. 

A primera vista parece que poco tienen que ver. Una radical cesura parece 

separar ambos periodos. Esta separación, además, puede explicarse por las 

influencias recibidas y puede, incluso, localizarse cronológicamente con cierta 

precisión. En efecto, si en sus primeros años Patočka da por bueno el marco 

husserliano de una fenomenología subjetiva, con relevantes influencias de otros 

autores como Bergson, posteriormente el autor clave parece ser Heidegger y su 

concepción de la existencia como finita y lugar de mostración del ser. Dicho 

cambio, además,  se produce hacia mediados de los años 40 del siglo pasado, 

con seguridad antes de 1947, fecha de publicación de Eternidad e historicidad, 

donde hay ya una crítica clara de la fenomenología trascendental1. Parecería, 

pues, que hay dos proyectos fenomenológicos radicalmente diferentes. 

No cabe duda de que hay mucho de verdad en esta descripción. Sin 

embargo, es igualmente cierto que hay una continuidad en la obra de Patočka, 

hecha de temas y preocupaciones recurrentes que conforman un problema 

fundamental que anima su investigación. Es cierto, empero, que esta 

continuidad no es inmediatamente visible, pues su obra ofrece una enorme 

variedad de perspectivas en diversos campos. En efecto, el lector de Patočka 

encuentra notables dificultades a la hora de dar una interpretación unitaria de 

sus planteamientos. Esta dificultad se presenta, primeramente, cuando tiene 

que dar cuenta de la totalidad de su trabajo, pero también cuando tiene que 

indicar cuál es el núcleo de alguna de sus diversas áreas de investigación —

fenomenología, filosofía de la historia, estética, Comenio, la historia de los 

checos…—. No es de extrañar, pues, que haya quien niegue unidad alguna en 

su obra, es el caso del filósofo checo Petr Rezek2.   

La opinión mayoritaria, sin embargo, sí cree que hay una unidad 

fundamental en toda su obra; eso sí, se trata de una unidad centrada en temas 

y preocupaciones, no en la de un armazón conceptual sistemático. En cuanto a 

 

 
1Cf. J. Patočka Ve c  nost a de  jinnost, Oykoimenh, Praga, 2007. Esta última edición incluye el plan de la 

obra y adjunta un ensayo titulado El humanismo checo y su última palabra en Rádl (“  eský humanismus 
a jeho poslední slovo v Rádlovi”, en Ve  c  nost a de  jinnost, pp.11-17). Hay traducción francesa, sobre la 

base de la edición separada de 2007: Eternité et historicité, traducción de Erika Abrams, París, Verdier, 
2011.  
2 Cf. Josef Moural, “The  uestion of the  ore of Patoc  ka’s Work: Phenomenology, History of Philosophy, 

and Philosophy of History”, Praga, documentos del CTS, CTS-99-05, marzo de 1999. 



EXISTENCIA HUMANA, MUNDO Y RESPONSABILIDAD EN LA FENOMENOLOGÍA DE JAN PATOČKA 249 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 249 
 

la fenomenología, se ha dicho que el núcleo de su indagación es el 

esclarecimiento fenomenológico del mundo, esto es, cómo rendir cuenta del 

mundo en su donación y las consecuencias de concebir la misma de uno u otro 

modo3. Nosotros reconocemos la validez de esta descripción. No obstante, nos 

permitimos una pequeña modificación que precisa el sentido de este problema 

central. Así, nosotros creemos que el elemento clave es el de la relación entre 

subjetividad y mundo —o entre existencia humana y mundo, que en nuestro 

autor son intercambiables 4 —. Patočka, ciertamente, pivota en torno al 

problema de cómo dar cuenta del mundo. Pero al dar cuenta del mismo, toma 

constantemente en consideración el darse del mundo y su análisis 

fenomenológico —esto es, el análisis de su hacerse fenómeno, de su 

mostrarse—; y  por ello, toma en cuenta también la subjetividad y la relación 

de la misma con el mundo5. Por otro lado, la subjetividad y su relación con el 

mundo son también una preocupación constante en tanto Patočka busca dar 

cuenta de cómo la subjetividad se comporta respecto del mundo y cómo vive y 

actúa en relación con el mismo, así como las posibilidades y limitaciones de 

dicha acción. En especial, al trabajar esta cuestión en sus diversos escritos, 

Patočka considera las posibilidades de una vida autorresponsable, ideal que él 

considera nuclear del modo de vida filosófico, haciendo suya la posición 

husserliana6. Esto válido primeramente en su fenomenología pero también para 

 

 
3 Cf.M. Bernard, “Le monde comme problème philosophique”, en Les études philosophiques, nº3, 2011, 
pp. 351-373. 
4 En efecto, desde muy pronto Patoc  ka describe la subjetividad como existencia, , incluso cuando defien-

de una fenomenología trascendental subjetiva. Sólo en su tesis doctoral de 1931, cuando todavía sus 
líneas básicas no habían terminado de forjarse, puede decirse que no entiende la subjetividad como 
existencia (y existencia con rasgos concretos, por más que ello pudiera chocar con su intento de descri-
bir una subjetividad trascendental, asunto  ue algunos creen  ue contribuye a  ue Patoc  ka abandone 

posteriormente la fenomenología en línea husserliana). 
5 Otros autores coinciden con nuestra interpretación. Cf., por ejemplo, Karel Novotný, “Corps, corps 
propre et affectivité de l’homme”, en Les études philosophiques, nº3, 2011, pp.351-373. Algunos inclu-
yen explícitamente la relación con los otros y el hecho de que se vive en un mundo compartido; y ello, a 
su vez, se une al tema del “cuidado del alma” (cf., por ejemplo, E.F.Findlay, Caring for the Soul in a 
Postmodern Age. Politics and Phenomenology in the Thought of Jan Patoc  ka, New York, State University 

of New York Press, 2002, pp. 15-50.  coincidimos con ellos en lo nuclear de estas cuestiones, si bien, a 
efectos de formulación, preferimos mantener como tema el de la relación de la subjetividad y mundo, 
mientras que los temas de la intersubjetividad y mundo compartido los tomamos como despliegues 
inmediatos al desarrollar el problema. El tema del cuidado del alma, a su vez, igualmente puede enten-
derse como asunto nuclear de nuestro filósofo, pero nosotros lo interpretamos como un tema que resu-
me el problema de una existencia humana autorresponsable en el mundo, problema que se plantea a 
partir de la pregunta por cómo la subjetividad se sitúa respecto del mundo. 
6 Esta cuestión central, asimismo, ha de entenderse en un sentido muy concreto. No ha de entenderse 
 ue éste es el asunto  ue Patočka tenga por tema central o explícito en todas sus investigaciones. Éstos 
giran en torno a motivos diversos, como la confrontación crítica con Husserl o Heidegger, el espacio, el 
mundo natural, la existencia como movimiento, el cuerpo, etc. Lo que queremos decir al afirmar como 
tema central la existencia en el mundo, es que esta cuestión es el problema filosófico que subyace a 
todas sus cuestiones y que las motiva. Si se permite la expresión, la relación entre existencia humana y 



250 IVÁN ORTEGA RODRÍGUEZ 

 

 250 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

el conjunto de su obra, por cuanto este problema básico motiva sus reflexiones 

en los diferentes campos. 

En este trabajo queremos ocuparnos de este problema central, de la 

presencia constante del mismo, de los cambios en su descripción y de los 

rasgos que permanecen, así como las implicaciones para el problema de la 

libertad y la responsabilidad. Nuestra exposición se mueve dentro de su 

investigación fenomenológica, aunque queremos indicar también su relevancia 

para cuestiones centrales de su filosofía de la historia, que a su vez tiene no 

poca importancia para pensar hoy la posibilidad de una filosofía de la libertad y 

la responsabilidad desde un punto de partida fenomenológico. 

 

  

2.  EXISTENCIA HUMANA Y MUNDO EN LA FENOMENOLOGÍA TRASCENDENTAL “SUBJETIVA” 

 

El problema de la relación entre existencia humana y mundo subyace, 

pues, al conjunto de su trabajo. Una primera fase aborda el problema, como 

hemos dicho, en las coordenadas de la fenomenología trascendental subjetiva 

de Husserl. Dentro de esta primera fase, a su vez, hay dos momentos 

diferenciables. El primero comprende los años 1931-1936; las obras principales 

aquí son su tesis doctoral y su tesis de habilitación. La primera, El concepto de 

evidencia y su relevancia para la noética7 es un trabajo de un Patočka aún muy 

joven, de unos 24 años. En él, nos encontramos con un filósofo aún en 

formación, que recoge las principales influencias que ha tenido hasta el 

momento, aventura sus primeras respuestas y apunta ya sus temas 

fundamentales. Y ahí, en esta forma aún inmadura en el mejor sentido de la 

palabra, advertimos ya el tema del mundo y la relación de la subjetividad con el 

mismo. Así, Patočka, en su “esbozo de las “estructuras evidentes de nuestro 

mundo” menciona en primer lugar la “distinción fundamental y la correlación 

sujeto-objeto”8. Además, el problema de la relación entre subjetividad y mundo 

se muestra central en un sentido más profundo, en un plano que sostiene el 

trabajo entero, a saber, en el mismo concepto de evidencia y la centralidad que 

 

 
mundo es el tema en torno al que “damos vueltas” mientras se abordan las diferentes cuestiones y 
desde el  ue surgen los diversos desarrollos de Patočka. 
 
7  f. J. Patočka “Pojem evidence a jeho vyznam pro noetiku”, in Sebrané Spisy 6, Fenomenologické 

Spisy 1, Praha, Oikoymenh, pp.15-125. 
8 Ibid, p.34. 



EXISTENCIA HUMANA, MUNDO Y RESPONSABILIDAD EN LA FENOMENOLOGÍA DE JAN PATOČKA 251 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 251 
 

le da Patočka para la noética y la filosofía en general. En efecto, si la filosofía 

debe basarse en principios cuya verdad sea cierta y dicha certeza se ha de 

atestar en la evidencia, entonces no podemos sino emplazarnos en la 

subjetividad que conoce y aquello que conoce, que, ya entonces, viene dado 

para Patočka como mundo.  

En su tesis de habilitación, El mundo natural como problema filosófico9, de 

1936, Patočka plantea  ue la solución al problema de la división entre el mundo 

de la vida y el mundo descrito por las ciencias naturales descansa en la común 

referencia a la subjetividad trascendental. De esta manera, nos encontramos en 

su exposición con el mundo y la subjetividad como polos básicos en torno a los 

cuales ha de pensarse un problema determinado, como, en este caso, el de la 

unidad perdida del mundo humano. Su tesis de habilitación, asimismo, muestra 

un modo de trabajar  ue es igualmente constante en Patočka: la consideración 

de un problema urgente, que afecta a nuestra vida, la afirmación de un enfoque 

filosófico del mismo, y la remisión a un problema filosófico de fondo. Asimismo, 

también en su tesis de habilitación encontramos otra constante de su pensar, 

ahora referida a los contenidos, según la cual toma un problema urgente como 

el de la crisis contemporánea —en lo relativo a la tecnificación—, afirma la 

necesidad de la filosofía para determinar sus raíces y solución, y remite al 

problema del mundo y la relación de la subjetividad con él. 

También se mueve dentro del horizonte de la fenomenología trascendental 

una investigación  ue Patočka desarrolla en los años de la Segunda Guerra 

Mundial,  ue los editores de las obras de Patočka han titulado Lo interior y el 

mundo10. En estos textos, se afirma de nuevo el aparecer de mundo dentro de 

una subjetividad como dato fundamental, con la variante de que la subjetividad 

viene caracterizada, en una medida mayor, por una “interioridad” que se 

presenta como nota de la misma. Asimismo, estos textos preludian otro 

aspecto de la obra de Patočka, como es el de la relación de la investigación 

sobre el mundo y la subjetividad con el esclarecimiento filosófico de la historia 

europea, en especial, con la transformación dada a partir de la modernidad. En 

efecto, los manuscritos de Lo interior y el mundo forman parte de un proyecto 

 

 
9 Cf. J.Patočka, “Přirozený svět jako filosofický problém”, en Sebrané Spisy 6, pp.129-261. [Le monde 

naturel comme problème philosophique, traducción de Jaromír Daněk y Henri Déclève, La Haya, 
Martinus Nijhoff, 1976] 

10 “Das Innere und die Welt”, traducción de Sandra Lehmann, con una introducción de Ana Santos, en: 
Studia Phaenomenologica VII (2007) 15-70. 



252 IVÁN ORTEGA RODRÍGUEZ 

 

 252 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

mayor en el que nuestro autor buscaba el tránsito del “hombre cristiano” de la 

Edad Media al “hombre poscristiano” de la Modernidad en adelante. Este 

trabajo quedó incompleto, por lo que no resulta posible determinar su resultado 

final; sin embargo, sí resulta claro que la investigación sobre la interioridad de 

la vida subjetiva y la constitución del mundo en ella iban a ser la base filosófica 

que le daría inteligibilidad profunda a sus investigaciones propiamente 

históricas. Y una vez más, las posiciones y análisis concretos de Patočka 

variarán a lo largo de su vida, pero el mundo y su relación con la subjetividad 

siguen siendo el problema básico que subyace a las consideraciones de filosofía 

de la historia; e igualmente, el método para abordar este problema es, y será, 

el fenomenológico11. 

 

 

3. EL MOVIMIENTO DE LA EXISTENCIA HUMANA Y EL MOVIMIENTO DEL MUNDO 

 

 uando Patočka retoma explícitamente el trabajo en fenomenología, lo 

hace de una manera netamente diferente a sus primeros años. Como ya se ha 

indicado, el mundo, y lo que en él aparece, no viene referido últimamente a la 

subjetividad trascendental y la tarea fenomenológica no es la de reconducir el 

fenómeno a la esfera subjetiva. En su lugar, Patočka explora las posibilidades 

de una refundación “asubjetiva” de la fenomenología 12 . Elegimos 

conscientemente el verbo “explorar” por ue la investigación de Patočka es 

eminentemente tentativa; inquiere diversas maneras de realizar una 

fenomenología alejada del subjetivismo, sin que se llegue a algún resultado que 

se pueda tener por “el” sistema de Patočka. No obstante, y sobre la base del 

problema fundamental de la subjetividad y el mundo, sí que es posible 

determinar algunos rasgos elementales que se repiten en sus diversas 

tentativas. Estos rasgos, con todo, tampoco indican un solo proceder sino que 

 

 
11 Cf. F.Karfík, “Patoc kova strahovská pozu stalost a jeho odložené opus grande”, en Kritický sborník, XX 
(2000/2001) 125-160. [“Jan Patoc  kas Strahov-Nachlass und sein unvollendetes opus grande”, en 
L.Hagedorn (ed.), Jan Patoc  ka Andere Wege in die Moderne. Studien zur Europaïschen Ideengeschichte 

von der Renaissance bis zur Romantik, Würzburg, Königshausen & Neumann, 2006, pp.31-63] 
12 Por fortuna, una buena parte de los textos relevantes está disponible en castellano, en la reciente 
compilación de A.Serrano de Haro (El movimiento de la existencia humana, Encuentro, Madrid, 2004, 
283pp.). Otros se encuentran en una recopilación en francés titulada Qu’est-ce que la phénoménologie? 
(traducción de Erika Abrams, Jerôme Millon, Grenoble, 2002). En castellano también puede consultarse 
con provecho la traducción de unas lecciones de Patočka en la Universidad  arolina de Praga (en el bre-
ve periodo en que pudo enseñar públicamente), Introducción a la fenomenología, traducción de Juan 
A.Sánchez, revisión de Iván Ortega, Herder, Barcelona, 2005. Además de introducir la obra de Husserl y 
la de Heidegger, anade Patočka comentarios  ue van en la línea de la fenomenología asubjetiva  ue a uí 
tratamos. 



EXISTENCIA HUMANA, MUNDO Y RESPONSABILIDAD EN LA FENOMENOLOGÍA DE JAN PATOČKA 253 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 253 
 

—si nuestra lectura es correcta— apuntan a dos caminos  ue Patočka explora 

para dar cuenta del fenómeno sin remitir a una subjetividad trascendental. 

Estos dos caminos no son incompatibles, y puede incluso sostenerse que 

convergen desde el punto de vista lógico y a partir de los textos de Patočka, 

pero ello puede decirse al tiempo que se debe afirmar la diferencia entre ambas 

vías.  

Así pues, el primero de estos caminos,  ue Patočka emprende al menos 

desde 1960, parte de la consideración de la existencia como movimiento, que 

es parte del movimiento general del mundo, un movimiento, a su vez, que ha 

de entenderse en un sentido  ue Patočka elabora a partir de una original 

lectura de Aristóteles 13 . La existencia humana, en efecto, debe entenderse 

como movimiento en el sentido aristotélico de autorrealización14. Sin embargo, 

dado  ue, siguiendo a Heidegger, Patočka afirma  ue esta existencia es 

igualmente la apertura al ser en el realizar posibilidades, esto es, que su 

esencia consiste en la existencia así entendida, no puede aceptarse la tesis de 

un sustrato permanente del movimiento. Ello es así, fundamentalmente, porque 

asumir dicho sustrato permanente supondría afirmar al existente humano como 

un ente e implicaría, por tanto, situarnos de nuevo en el nivel del ente, 

considerando así que la apertura al ser que es la existencia es la de un ente 

respecto de otro ente. Sin embargo, Patočka considera  ue si prescindimos del 

sustrato permanente, entonces la noción aristotélica de movimiento como 

autorrealización sí se ajusta para describir la trama misma de la existencia 

humana como realización de posibilidades y apertura del ser. Así, la existencia 

humana es un movimiento vital de autorrealización por el que diferentes 

atributos se van reuniendo al existente humano que, de este modo, se va 

 

 
13 Entre las obras disponibles en castellano que reflejan este camino podemos citar “El mundo natural y 
la fenomenología”, en El movimiento de la existencia humana, pp.13-56 y “Universo y mundo del hom-
bre. Observaciones a un planteamiento cosmológico contemporáneo”, en ibídem, pp.85-92 (en este 
último, por cierto, encontramos apoyo textual para la convergencia de los dos caminos, cf.pp.90s.). Con 
todo, la exposición más completa de este camino  está en sus lecciones sobre la corporalidad. Cf. J. 
Patočka, Body, Community, Language, World, traducción de Erazim Kohák, Chicago, Open Court, 1998 y 
“Leçons sur la corporéité”, en Papiers Phénoménologiques, Grenoble, Jerôme Millon, 1995, pp.53-116. El 
texto en inglés procede de las notas de sus alumnos y el francés son las notas para clase del propio 
Patočka.  omo estudio, podemos citar el excelente trabajo de F.Jac uet, “Vie et existence. Vers une 
cosmologie phénoménologique”, en Les études philosophiques, 3/2011, pp.395-419.  
14 Sobre la lectura de Aristóteles por parte de Patočka,  f. M.Larison, “Du mouvement chez Aristote 
d’après Jan Patočka”, en N.Frogneux (dir.), Jan Patočka. Liberté, existence et monde commun, Bruselas, 
Le Cercle Herméneutique, 2012, pp.179-93. La obra más importante donde Patočka interpreta a Aristó-
teles es Aristóteles, sus predecesores y sucesores, cf.J. Patočka, Aristote, ses devanciers, ses succe-
seurs, traducción de Erika Abrams, París, Vrin, 2011. Especialmente el capítulo 3 (pp.101-262), una 
selección del mismo se ha publicado aparte, cf. “La science philosophique de la nature chez Aristote 
(extrait)”, en Les études philosophiques 3/2011, pp.303-30. 



254 IVÁN ORTEGA RODRÍGUEZ 

 

 254 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

conformando15. De todos los cambios descritos por Aristóteles, el caso principal 

para Patočka es el de la generación y corrupción, pues ahí la transformación no 

se da entre un ente con unas determinadas cualidades a ese mismo ente con 

otras, sino que se pasa de no haber ente en absoluto a haberlo, y viceversa. En 

este tipo de transformación, lo que tenemos es verdaderamente la 

autoconstitución o autorrealización del ente. Así, Patočka piensa  ue este 

movimiento de transformación y advenimiento16 de propiedades, en el sentido 

más radical y propio de autorrealización, es el que mejor explica la trama 

íntima de la existencia humana como realización de sí asumiendo posibilidades. 

La esencia del Dasein heideggeriano, que es la existencia, es, en su articulación 

interna, movimiento aristotélico de autorrealización, con la salvedad referida al 

sustrato permanente17.  

El movimiento de la existencia humana, asimismo, es uno, pero no 

uniforme, pues se diversifica en tres modalidades, desplegadas en la llamada 

“teoría de los tres movimientos de la existencia humana”, de amplias 

repercusiones en filosofía de la historia y que, con justicia, es uno de los 

aspectos más conocidos del pensamiento de Patočka. Por otro lado, el 

movimiento de la existencia es correlativo de otro movimiento, igualmente de 

autorrealización, que es el movimiento de constitución del mundo, por el cual el 

mundo y los diferentes entes vienen a ser —y a aparecer, primero de forma no 

manifiesta y luego a la conciencia—. Es más, la existencia humana se muestra, 

en último análisis, como siendo parte de este movimiento general, que algunos 

han descrito acertadamente como movimiento ontogenético (o incluso, si se 

nos permite el término, cosmo-onto-genético). En definitiva, Patočka asume la 

noción aristotélica de movimiento para repensar en profundidad la subjetividad 

y el aparecer de mundo a la misma, y esto le hace llegar a una compleja 

cosmología fenomenológica que resulta ciertamente llamativa y que contrasta 

 

 
15 Queda pendiente la cuestión de si afirmamos un sustrato no permanente, que se va constituyendo y 
cambiando con el movimiento existencial, o si renunciamos a todo sustrato y afirmamos un cierto corre-
lacionismo dinámico de atributos  ue se vinculan. Patočka parece oscilar entre ambas posibilidades, 
aunque parece tener más fuerza la de un sustrato móvil, por cuanto estima que el movimiento de auto-
rrealización presupone un espacio y una magnitud, esto es, una corporalidad. Cf.M.Larison, art.cit., 
pp.191-3. 
16 El término “advenimiento” no es empleado propiamente por Patočka, pero sí utiliza expresiones  ue 
hablan de que las posibilidades “vienen a mí” desde el mundo, cf., por ejemplo, Papiers Phénoménologi-
ques, op.cit., pp. 123-4. Por esta razón algunos intérpretes de lengua francesa han querido acercar 
incluso terminológicamente la fenomenología de Patočka a la de  laude Romano, empleando a propósito 
expresiones como “avènement”, “événement”, “phénoménologie événementielle”, etc. Cf. E.Tardivel, La 
liberté au príncipe. Essai sur la philosophie de Patočka, París, Vrin, 2011, pp.149-163 
17 Cf. R.Barbaras, Vie et intentionnalité. Recherches phénoménologiques, Paris, Vrin, 2003, pp.6-23. 



EXISTENCIA HUMANA, MUNDO Y RESPONSABILIDAD EN LA FENOMENOLOGÍA DE JAN PATOČKA 255 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 255 
 

con sus primeros trabajos.  

Por lo demás, una apretada exposición como ésta no puede entrar en todos 

los detalles de la teorización de Patočka sobre el movimiento de la existencia y 

el movimiento del mundo. Señalemos, con todo, algunos aspectos que 

complementan lo aquí presentado. Así, hemos dicho que, en el movimiento del 

mundo, los entes vienen a ser “y aparecer” en dos ocasiones, una “implícita” y 

la otra “a la conciencia”. Evidentemente, dentro de una investigación 

fenomenológica, tiene que llamar la atención que se hable de tal manifestación 

“implícita”. Ella viene afirmada como necesariamente previa a la manifestación 

a la conciencia y consiste en la primera delimitación de un ente a partir del 

movimiento general cosmológico. Obviamente, este primer aparecer sólo puede 

ser incluido en una descripción fenomenológica si puede ser atestado, de algún 

modo, en el análisis fenomenológico, cosa  ue Patočka apunta en algunos de 

sus escritos cuando parte del movimiento de la existencia para afirmar el 

movimiento del mundo18. Por otra parte, hay un problema con la continuidad 

entre el movimiento de la existencia y el movimiento cosmológico, pues por 

una parte se afirma que, en última instancia, son el mismo movimiento, pero 

por otra la caracterización del movimiento de la existencia humana como 

denotado por la manifestación y la distancia respecto de lo dado en la misma —

especialmente en el tercer movimiento— invitan a verlo más bien como 

rigurosamente diferente del movimiento cosmológico. Esta tensión, por lo 

demás, parece estar presente en las descripciones del mismo Patočka y 

guardan, asimismo, clara relación con otra tensión dentro de la teoría de los 

tres movimientos, a saber, la que se da entre el primer y segundo movimiento, 

por un lado, y el tercero, por otro, que lleva unas veces a oponerlos 

dicotómicamente y otras a ver una cierta continuidad. Estas dos tensiones no 

son necesariamente idénticas, pero queda claro que en los dos casos tratamos 

con una dialéctica fundamental entre identificación con el mundo en tanto 

ámbito del que procedemos y en el que venimos dados, por una parte, y 

distanciamiento del mismo, por otra. 

En cualquier caso, queda claro que el problema fundamental sobre el que 

 

 
18 Estas afirmaciones se encuentran dispersas por sus escritos, de entre los publicados podemos señalar 
“Problém přirozeného světa”, en Tělo, společenství, jazy, svět, Praga, Oikoymenh, 1995, pp.201-2. [“El 
problema del mundo natural”, en Cuerpo, comunidad, lenguaje mundo]. No hay, que sepamos, traduc-
ción a otras lenguas.  



256 IVÁN ORTEGA RODRÍGUEZ 

 

 256 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

viene motivada toda esta investigación del movimiento de la existencia y del 

mundo, es el del mundo y la subjetividad en su relación mutua. El complejo 

camino  ue sigue Patočka entre Aristóteles y la fenomenología en esta filosofía 

del existente finito y del dinamismo universal atesta, finalmente, una profunda 

meditación del mismo tema de fondo que le ocupa desde su juventud. Y más 

allá del interés relativo a la biografía intelectual del autor, estos complejos 

caminos intelectuales hablan elocuentemente de un problema presente “en la 

cosa misma” de la relación entre subjetividad y mundo que ha de estimular, 

ciertamente, la investigación fenomenológica. 

 

 

4. EXISTENCIA HUMANA Y MUNDO EN LA FENOMENOLOGÍA DEL “APARECER EN CUANTO TAL” 

 

Parecido interés tiene el segundo camino por el que explora una 

fenomenología liberada del marco trascendental subjetivo. Cabe caracterizarlo 

como la fenomenología del “aparecer en cuanto tal”. Iniciado posteriormente, 

hacia 1970, este proyecto busca determinar una “auto-atestación” del 

fenómeno, donde el aparecer dé cuenta de sí sin que deba remitir su 

constitución a una subjetividad —aunque, como hemos dicho, el análisis deba 

iniciarse en el sujeto—. Si hemos de caracterizar sucintamente este camino, 

podemos decir que su punto de partida es tomar el fenómeno como “aparecer 

en cuanto tal”, excluyendo que sea algún tipo de subjetividad trascendental; a 

partir de ahí, se afirma que el tema propio de la fenomenología es el estudio de 

esta esfera del aparecer. A su vez, el método para acceder a este “aparecer en 

cuanto tal” desde la fenomenología pasa, principalmente, por darle primacía a 

la epojé sobre la reducción y efectuarla de modo radical, sin excluir la 

subjetividad. De este modo, se afirma una esfera autónoma de aparecer con 

sus propias leyes, se la caracteriza como mundo y en ella la subjetividad es un 

polo necesario de referencia, pero en modo alguno es constituyente sino, al 

contrario, finita y constituida por el mundo.  

Así, el fenómeno, considerado rectamente, ha de concebirse como 

“aparecer en cuanto tal”. Para Patočka, si nos atenemos rigurosamente a lo 

dado, lo que encontramos es la donación misma, es el “darse” en cada caso de 

“algo” a “alguien”, donde lo central es la apertura misma, la donación; en ella, 



EXISTENCIA HUMANA, MUNDO Y RESPONSABILIDAD EN LA FENOMENOLOGÍA DE JAN PATOČKA 257 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 257 
 

la subjetividad es parte del dato, es un polo de referencia, pero no sustrato 

último de la misma en sentido alguno19. Patočka concibe esta apertura como 

aparecer, como estarse dando, un momento imprescindible para todo 

comportamiento teórico y práctico, generalmente pasado por alto en la 

ocupación vital con lo que aparece y viene abierto por este aparecer que, así, 

queda en el olvido20. Y analizando este punto de partida de la apertura como 

aparecer o estarse dando, llegamos a que este aparecer puede ser tomado “en 

sí mismo”, como algo analizable desde sí, como un dato en el que nos podemos 

detener y, en cierto modo, “quedarnos dentro” para analizarlo en sus 

estructuras. Patočka se esfuerza en mostrar  ue el fenómeno, al analizarlo en 

lo que es dado y sólo en tanto dado  —siendo realmente fieles, nos dice, al 

“principio de todos los principios”—, abre, en realidad, a la esfera del aparecer 

como algo analizable en sí mismo, aunque refiera a la subjetividad como uno de 

sus polos 21 . En modo alguno esta esfera del aparecer puede ser 

verdaderamente caracterizada como una subjetividad, como una “esfera 

egológica”. Ahora bien, ¿cómo se puede acceder, en un análisis fenomenológico  

a esta esfera del aparecer? 

El principal camino explorado por Patočka es el de la epojé universal. La 

epojé tiene para Patočka un alcance mayor  ue el  ue le dio Husserl22. En 

efecto, Patočka critica a Husserl  ue subordinara la epojé a la reducción. Así, 

 

 
19 Los trabajos más importantes en este proyecto de fenomenología del aparecer en cuanto tal están 

reunidos en El movimiento de la existencia humana. Se trata de “El subjetivismo de la fenomenología 
husserliana y la posibilidad de una fenomenología ‘asubjetiva’”; “El subjetivismo de la fenomenología 
husserliana y la exigencia de una fenomenología asubjetiva”; y “Epojé y reducción”, pp.93-112; 113-
113-35; 241-50 respectivamente.  
20 Cf. Platon et l’Europe, traducción de Erika Abrams, París, Verdier, 1992, pp. Aunque el contexto es el 
de unos seminarios cuyo tema es la filosofía platónica, Patočka se detiene a explicar el “enigma” del 
aparecer como elemento que suscita el origen del ideal de vida en verdad y la filosofía.  
21 La referencia a algunos textos puede aclarar la cuestión. Por un lado, en un texto divulgativo de la 
fenomenología trascendental, Las conferencias de Londres, Husserl afirma con claridad que “La formula-
ción del no ser del mundo (o el abstenerse de tomar partido en relación con las dos posibilidades de ser 
o no ser del mundo) conduce, cuando yo reflexiono, a la evidencia absoluta y apodíctica ‘tengo estas y 
a uellas experiencias naturales, veo esta casa’, al mismo tiempo  ue dejo abierto el ser de las casas 
[...] pero este absoluto ‘yo experimento esta casa estas calles, etcétera’ no es todo. Ahora tropiezo, 
instantáneamente, con unas corrientes de vivencias muy diversas, con el ego cogito concreto. [...] Todo 
esto recibe su sentido absoluto como un ser que fluye continua y absolutamente si, reflexionando, lo 
tomo en su ser propio y esencial, en esta epogé” (cf. Las conferencias de Londres, traducción de Ramsés 
Soberano, Salamanca, Sígueme, 2012, p.38). En cambio, Patočka afirma lo siguiente: “Y naturalmente 
estos caracteres téticos y caracteres del darse son un índice de que lo que aparece, aparece para alguien 
[...] Pero lo que nosotros cuestionamos es el derecho de que aquello por lo cual aparece lo que aparece 
se convierta en un objeto ulterior de una posible ‘percepción interna’  ue lo capte ‘en el original’. [...] 
Hay un campo fenoménico, un ser del fenómeno en cuanto tal, que no puede reducirse a ningún ente 
que aparece en él, que no puede explicarse nunca por el ente, sea de índole objetiva al modo de la natu-
raleza o subjetiva al modo del yo” (“El subjetivismo de la fenomenología de Edmund Husserl y la exigen-
cia de una fenomenología asubjetiva”, pp-127 y 129. Hemos modificado ligeramente la redacción. El 
subrayado es nuestro).  
22  f. J. Patočka, “Epojé y reducción”, en El movimiento de la existencia humana, pp.241-50.  



258 IVÁN ORTEGA RODRÍGUEZ 

 

 258 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

Husserl le da primacía a la subjetividad y la epojé está ordenada al 

requerimiento de reconducir los fenómenos a la subjetividad trascendental. Por 

esta razón, la epojé no puede aplicarse a la subjetividad, pues significaría 

paralizar el camino de reducción. Sin embargo, esta subordinación se debe, a 

ojos de Patočka, a un prejuicio no justificado, derivado de identificar la 

evidencia del sujeto en su existencia (el sum), la evidencia del hecho de que 

existe, con la evidencia de un sujeto que sostiene últimamente el darse de todo 

lo que aparece. En efecto, una cosa es reconocer que el aparecer lo es a un 

sujeto y que éste viene dado a sí mismo con una existencia indudable, y otra es 

dar por evidente que este sujeto es el fundamento del aparecer de lo dado23. 

En cambio, si se prescinde del presupuesto de este sujeto trascendental y se 

efectúa esta epojé radical, lo que tiene lugar está lejos de ser una parálisis de 

la investigación. Al contrario, nos encontramos ante el aparecer mismo, ante el 

darse de todo lo que viene dado en fenómenos, incluyendo la subjetividad24. Es 

más, es el aparecer el que posibilita la aparición del yo, y no al revés25. Lo que 

nos queda al descubierto es el aparecer mismo, en su doble dimensión de 

“hacer aparecer” las cosas y hacer que aparezcan “al” sujeto, el cual, a su vez, 

aparece ante sí mismo en este aparecérsele las cosas. 

Por su parte, la esfera del aparecer presenta una estructura en tres polos: 

la subjetividad (en realidad, subjetividades), esto es, el “a quién” aparece; los 

objetos y el mundo como totalidad de objetos, “lo que” aparece; y las leyes 

propias del aparecer, los reenvíos de un dato a otro que se dan entre los 

diversos fenómenos y que no son leyes atribuibles a los objetos mismos (el 

“cómo” aparece) 26 . Asimismo, esta esfera de aparecer es caracterizada 

globalmente por Patočka  como “mundo”, que no debe confundirse con el 

 

 
23 Cf. J.Patočka, “El subjetivismo de la fenomenología de Edmund Husserl y la exigencia de una fenome-
nología asubjetiva”, p.133. Por otro lado, Patočka sabía bien  ue Husserl se refería a algo distinto a un 
yo empírico, pues la “esfera egológica” viene dada una vez se ha suspendido la aplicación tesis de la 
existencia  del mundo, pero aún así piensa que este “yo” tan peculiar del que habla Husserl sigue siendo 
fruto de un añadido no fenomenológico. 
24  f. J.Patočka, “Epojé y reducción”, op.cit., pp.247-50.  En esas páginas se dice, por ejemplo: “Enten-
dida así, la epojé no es un acceso a ningún ente o pre-ente, sea mundano o no mundano, pero justa-
mente por ello es quizás el acceso al aparecer en lugar de a lo que aparece, esto es, al aparecer en 
cuanto tal” (p.247) 
25 “Creer que el aparecer sea alguna cosa que necesitaría sujetos como soporte y fundamento, es un 
prejuicio; quizás ocurra al revés, que los sujetos no sean posibles a menos que haya el plano de la apa-
rición que hace posible algo así como una referencia a  sí mismo, puesto que el referirse-a-sí-mismo 
presupone un aparecer a sí mismo”. J. Patočka, “[ orps, possibilités, monde, champ d’apparition], en 
Papiers Phénoménologiques, op.cit., pp.117-129, p.129. El segundo subrayado es nuestro. 
26  f. J.Patočka, “[Epoché et Réduction: manuscrit de travail]”, en Papiers Phénoménologiques, op.cit., 
163-211, especialmente la p.177. 



EXISTENCIA HUMANA, MUNDO Y RESPONSABILIDAD EN LA FENOMENOLOGÍA DE JAN PATOČKA 259 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 259 
 

mundo como totalidad de objetos, sino que se le ha de entender como 

horizonte omniabarcante de todos los horizontes de aparición27. El aparecer se 

da dentro de horizontes, en los que lo dado remite en cada caso a algo que no 

está dado inmediatamente pero que viene incluido en el dato y que abarca 

ambos modos de dato —el inmediato y el dado en su ausencia—; y en último 

término, este conjunto de horizontes, en el seno de los cuales se dan los 

reenvíos de la esfera del aparecer, remite a un horizonte de horizontes que los 

abarca a todos y que es el mundo 28 . Así, el mundo, en este sentido de 

horizonte de horizontes, se convierte en una auténtica esfera a la que todo 

aparecer —y, con él, todo lo que aparece— viene finalmente referido. Puede 

decirse que el mundo como horizonte ocupa el lugar que en Husserl tenía la 

subjetividad trascendental, por lo que se ha dicho acertadamente que para 

Patočka el trascendental es el mundo. 

En todo ello, puede verse que el tema de fondo sigue siendo el mundo y la 

existencia humana. La transformación que ha tomado la teorización es aquí, al 

igual que en la filosofía del movimiento de la existencia, más que notable. Con 

todo, el tema que late de fondo, el que sigue animando la investigación, es el 

del mundo dándose a la subjetividad —en realidad, intersubjetividad 29 —. 

Asimismo, una investigación detenida puede hacernos ver que también hay 

temas concretos que han permanecido al par que han sufrido una 

transformación. Es el caso del motivo del “horizonte” que acabamos de 

mencionar; en efecto, ya en sus primeros años, y plenamente dentro del marco 

trascendental, Patočka considera  ue el aparecer se da en horizontes,  ue 

vienen dados en virtud de una “intencionalidad de horizonte” que la que da el 

objeto, y que el mundo es el horizonte de horizontes30. La diferencia, claro 

 

 
27  Así: “Ciertamente lo yoico no es nunca percibido en y por él mismo, o experimentado inmediatamente 
como quien quiera que sea, sino sólo como centro de organización de una estructura universal de apari-
ción que no es reductible a lo que aparece como tal en su ser singular. Nosotros la llamamos mundo y 
tenemos derecho a llamarla así, porque ella es lo que se encuentra en la epojé y, sin embargo, no se 
niega o pone en duda, sino que sólo entonces se saca de su anonimato originario a la luz” (J.Patočka, 
“Epojé y reducción”, op.cit., p.248. Los subrayados son nuestros salvo en “epojé”) 
28  f. J.Patočka, “Forme-du-monde de l’expérience et expérience du monde”, en Papiers Phénoménologi-
ques, op.cit., pp211-25, especialmente la p.216-7- 
29 Dentro de los límites de este trabajo, hemos preferido no abordar el tema de la intersubjetividad. A 
modo de breve noticia, digamos que éste es uno de los temas concretos que aparecen igualmente en 
toda la obra de Patočka, ligados a la tematización de la subjetividad en su darse en el mundo. Al princi-
pio viene descrita, al modo husserliano, como intersubjetividad trascendental en la que aparece mundo. 
Posteriormente, es el mundo el que viene dado como presupuesto necesario para la intersubjetividad en 
tanto es un mundo común.  
30 Cf. “Přirozený svět jako filosofický problém”,  op.cit., pp.201-6. Un trabajo que aborda específicamen-
te esta cuestión es “El espíritu y los dos estratos fundamentales de la intencionalidad”, cf. “Der Geist und 



260 IVÁN ORTEGA RODRÍGUEZ 

 

 260 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

está, consiste en que en sus primeros años este horizonte venía subsumido en 

la subjetividad trascendental —es más, coincidía con la subjetividad 

trascendental 31—, mientras que ahora el horizonte de horizontes señala el 

mundo como trascendental y condición de la subjetividad. En definitiva, el 

mundo —entendido como totalidad—, que desde muy pronto viene dado en el 

análisis, asume cada vez un protagonismo mayor hasta convertirse, en virtud 

de la epojé radical, en el trascendental y la condición para la donación del 

sujeto32. 

 

 

5. ¿IRRUPCIÓN DE LA LIBERTAD O EMERGENCIA ANUNCIADA DE LA MISMA?  

¿LA HISTORIA COMO RUPTURA O COMO EXPLICITACIÓN DE LO IMPLÍCITO? 

 

Una visión de conjunto de la obra fenomenológica de Patočka muestra, 

pues, una persistente meditación sobre el mundo y la existencia humana. 

Ciertamente, el aspecto que toma su meditación cambia notablemente de una 

época de su vida a otra. Es más, tampoco estas etapas son uniformes, sino que 

en ambas hay variaciones. Así, en sus primeros años le vemos oscilar entre una 

subjetividad trascendental entendida sobre todo como autoconciencia a una 

subjetividad marcada por la nota de la interioridad, donde la influencia de 

Bergson —ya presente, por lo demás, desde el principio 33— se hace más 

presente; por otro lado, en sus últimos años, Patočka despliega su 

investigación en dos proyectos diferenciables, por más que luego quepa ver 

interrelaciones. Si la continuidad estriba en el tema fundamental de la 

subjetividad y el mundo, el cambio se explica, si nuestra interpretación es 

correcta, por el cambio en la noción de subjetividad, donde se pasa de tomarla 

como una realidad subsistente en sí misma y que alberga el infinito en sí, a 

considerarla —bajo el decisivo influjo de Heidegger— como el ámbito finito de 

 

 
der zwei Grundschichten der Intentionnalität”, en J.Patočka, Die Bewegung der menschlichen Existenz, 
Stuttgart, Klett-Cotta, 1991, pp.33-42. 
31 Cf.M. Bernard, “Le monde comme problème philosophique”, art.cit., pp.358-9. 
32 En realidad, este protagonismo del mundo estaba afirmado desde muy pronto, en su tesis de habilita-
ción e incluso en escritos anteriores, por lo que la afirmación de su primacía respecto de la subjetividad 
era sólo cuestión de tiempo. Cf. R. Barbaras, “L’héroïsme de la philosophie devant le monde”, en Jan 
Patočka, Liberté, existance et monde commun, op.cit., pp.87-106 
33 Encontramos ya un considerable resumen del pensamiento de Bergson y una valoración positiva de la 
misma en su tesis doctoral, cf. “Pojem evidence..”, op.cit., 89-100 



EXISTENCIA HUMANA, MUNDO Y RESPONSABILIDAD EN LA FENOMENOLOGÍA DE JAN PATOČKA 261 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 261 
 

aparición, de donación del mundo y del ser en el ente34.  

Este tema, asimismo, es crucial para el conjunto de su filosofía, en todas 

las áreas trabajadas. Especialmente, juega un papel fundamental para uno de 

los temas más importantes de su reflexión sobre el hombre y la historia, a 

saber, la libertad y la responsabilidad. En concreto, la importancia para esta 

cuestión viene dada a partir de un rasgo concreto de la relación entre 

subjetividad y mundo, que es el de dos dinamismos complementarios: el 

contacto y la identificación con el mundo, por una parte; y la toma de distancia, 

por otra. Este doble dinamismo está presente en las descripciones de la 

donación del mundo, tanto las de sus primeros años como las posteriores35. 

Ambos dinamismos van en direcciones opuestas, ciertamente, pero su 

descripción indica también que se pertenecen mutuamente. El problema que se 

presenta entonces es el de si hay una continuidad entre el movimiento de 

contacto y distancia, o si más bien hay una dicotomía y oposición entre ambos. 

Esta dualidad de armonía y distanciamiento está presente igualmente en la 

teoría de los tres movimientos de la existencia humana, de manera que los dos 

primeros movimientos (arraigo y defensa) se corresponden con el contacto con 

el mundo y el tercero (penetración o verdad), con la toma de distancia36.  

Asimismo, si la tensión entre anclaje y distanciamiento está presente en la 

teoría de los tres movimientos, igualmente lo está la pregunta sobre si habrá 

continuidad o cesura radical entre el contacto con el mundo y el 

distanciamiento. En el caso de la teoría de los tres movimientos, la pregunta se 

concreta en saber si el primer y el segundo movimientos se oponen 

 

 
34 Nos hemos centrado en su fenomenología. Sin embargo, el abandono del proyecto de fenomenología 
trascendental y la decisiva influencia de Heidegger son visibles en textos no fenomenológicos situados 
entre 1945 y 1960. Estos textos tienen gran importancia porque permiten determinar la meditación que  
Patočka, sin duda, realizaba en fenomenología en estos años. Sin  ue podamos detenernos, señalemos 
brevemente, como elemento especialmente destacable, que, posteriormente a la primera crítica del 
subjetivismo de 1947 (con Eternidad e historicidad),  Patočka muestra una profunda lectura de Heideg-
ger en su proyecto de “platonismo negativo”, según el cual lo verdaderamente central de la filosofía 
platónica era el tema del abismo (chorismós) y ello tiene su fundamento existencial en la negatividad 
que afecta a todo lo ente y que apunta a la diferencia ontológica. Cf. E.Tardivel, La liberté au príncipe…, 
op.cit., pp.53-80 
35 No entraremos aquí en el detalle de cómo esta descripción entre contacto y distanciamiento se da en 
los diferentes escritos de Patočka a lo largo de su vida. Nos permitimos remitir, para ello, a nuestro 
trabajo, ya citado, de la revista Pensamiento. Aquí podemos referir de sus primeros años la descripción 
de Lo interior y el mundo, cf. “Das Innere und die Welt”, pp.42-6; y de sus años de madurez, cf. Body, 
Community, Language, World, pp.148-51. 
36 Para la presencia de la dualidad armonía/distanciamiento en la teoría de los tres movimientos de la 
existencia véanse las mismas páginas de Body, Community, Language, World citadas en la nota ante-
rior.  



262 IVÁN ORTEGA RODRÍGUEZ 

 

 262 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

radicalmente al tercero o si hay continuidad entre ambos37. En Patočka hay 

elementos para las dos respuestas. Por una parte, se señala, en efecto, una 

divergencia radical entre el primer y segundo movimiento, por una parte, y el 

tercero por otra. En los dos primeros, estamos ligados al mundo y al 

mantenimiento de la vida, prevalece, pues, el motivo del contacto con el 

mundo38; en el movimiento de penetración o verdad, en cambio, tomamos 

distancia y nos situamos ante el mostrarse mismo del mundo y, con ello, ante 

el mundo como totalidad. Entre ambos movimientos parece haber una cesura 

radical, de manera que el tercer movimiento irrumpe en el tranquilo dominio de 

los dos primeros y se opone a los mismos; esta oposición, además, permanece, 

pues el hombre ha de luchar por mantenerse en esta situación de 

distanciamiento frente a la continua tendencia al declive39. Sin embargo, en 

otras descripciones el tercer movimiento parece, cuando menos, incoado en los 

dos primeros, como la presencia velada de la problematicidad y parece, 

asimismo, “preparado” por los dos primeros movimientos. Esta ambigüedad 

entre dicotomía o continuidad del anclaje y el distanciamiento, expresada en la 

teoría de los tres movimientos de la existencia humana, es especialmente 

visible en sus implicaciones para comprender la filosofía patočkiana de la 

historia. Así, en Ensayos heréticos se nos dice, por una parte, que el “mundo 

natural” de las sociedades prehistóricas es un mundo enteramente encerrado 

en el mantenimiento de la vida, en los dos primeros movimientos, frente a los 

que se contrapone posteriormente el tercer movimiento que, con el surgimiento 

simultáneo de la política y la filosofía, da comienzo a la historia. La historia, 

pues, marca una cesura radical respecto de la humanidad donde ella no se ha 

 

 
37 Cf P.Rodrigo, “Le problème de la cohérence de la théorie du mouvement chez Patočka : enracinement, 
percée et ébranlement du sens dans les Essais hérétiques” en Jan Patočka. Liberté, existence et monde 
commun, pp.161-77. Para una exposición en profundidad de la relación de los tres movimientos de la 
existencia, cf.  E.Tardivel, La liberté au príncipe…, op.cit., pp.137-63; o bien R.Barbaras, “Le mouvement 
de l’existence chez Patočka”, en Vie et intentionnalité, op.cit., pp.93-112. 
38 Hacia los años 70, Patočka apoyará este punto de vista en su lectura de Hannah Arendt. Ella está 
presente tanto en Ensayos heréticos como en los seminarios realizados a propósito de los mismos.  
39 La caracterización del movimiento de trascendencia como una lucha que ha de ejercerse continuamen-
te para no caer en el declive es otro tema recurrente en Patočka. El tercer movimiento, la libertad, la 
responsabilidad, el situarse ante el fenómeno, etc., no es una posesión pacífica, sino que lleva consigo la 
lucha por mantenerlo. Este tema está presente en fenomenología, filosofía de la historia, en estética, en 
la meditación sobre la historia checa, etc. Además, éste es uno de los sentidos –aunque no el único- en 
que ha de entenderse la afirmación del último de los Ensayos heréticos de que Heráclito tenía razón al 
decir que pólemos es el padre de todas las cosas.  f. J. Patočka ,”Les guerres du XXe siècle et le XXe 
siècle en tant que guerre”, en Essais hérétiques sur la philosophie de l’histoire, traducción de Erika 
Abrams, Paris, Verdier, 2007, 189-216 (pp.214-6) 



EXISTENCIA HUMANA, MUNDO Y RESPONSABILIDAD EN LA FENOMENOLOGÍA DE JAN PATOČKA 263 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 263 
 

hecho aún presente40. Sin embargo, por otro lado, y en la misma obra, se dice 

igualmente que en la humanidad prehistórica está presente, de manera velada, 

el tercer movimiento por cuanto se barrunta la problematicidad. Los motivos de 

esta ambigüedad merecerían un análisis más detallado. En todo caso, y de 

modo preliminar, nosotros nos atrevemos a apuntar —siguiendo nuestra línea 

de estudio de los problemas que motivan, de fondo, un caminar filosófico— que 

la donación conjunta y co-pertenencia en tensión de contacto y 

distanciamiento, que localizamos en las descripciones patočkianas del primer 

estrato de la donación del mundo, están actuando en todo el despliegue del 

movimiento de la existencia. 

En definitiva, puede decirse  ue el pensamiento de Patočka tiene como 

base una continua meditación sobre el mundo y la existencia humana. 

Considera constantemente cuál es su relación mutua a partir del hecho radical 

de la manifestación en el que ambos vienen dados; y en dicha meditación tiene 

lugar un cambio fundamental, por el que pasa de un marco trascendental 

subjetivo a otro donde el trascendental es el mundo entendido como esfera del 

aparecer, o “aparecer en cuanto tal”, que se da a una subjetividad en cada caso 

finita; una subjetividad que, por otra línea de investigación, es movimiento de 

autorrealización inserta en el movimiento universal de autorrealización que es 

la ontogénesis del mundo. En cierto modo, el absoluto y lo infinito están 

presentes en todo momento, la diferencia estriba en que primero es la 

subjetividad la que lo alberga —diciendo incluso que encierra “la fuente de la 

vida eterna”41— mientras que posteriormente la existencia se abre al infinito de 

la donación del mundo desde la apertura finita que es el movimiento de su 

existencia. Como indica acertadamente Filip Karfík, la subjetividad experimenta 

en Patočka una auténtica odisea, en la  ue absoluto se hace finito y donde la 

infinitud pasa de conquistarse yendo hacia el interior a alcanzarse entregándose 

al ser o al otro42. A nosotros se nos plantea, como tarea de investigación, 

 

 
40 Cf. “Considérations préhistoriques” y “Le commencement de l’histoire”, en Essais hérétiques…, op.cit., 
pp. 21-56 y 57-92. En estos dos textos, como han señalado algunos intérpretes, parece haber una vaci-
lación en la misma descripción de Patočka, pues por un lado se dice  ue se trata de “El mundo sin pro-
blematicidad, , es un mundo donde el retirarse no es experimentado como tal [...] No conoce la expe-
riencia del paso, la eclosión del ente como fenómeno…” (p.36) pero poco después que “hay un grado de 
esta vida en la evidencia que casi alcanza el umbral de la problematicidad” (p.38, subrayado mío). Ten-
siones similares pueden verse en otros lugares en estas páginas (por ejemplo, pp.64-6). 
41 Cf. “Das Innere und die Welt”, op.cit., p.68. 
42  Cf. F.Karfík, “Die Odysee des endlich gewordenen Absoluten.  Patočkas systematische Versuche 
zwischen 1936 und 1964”; y “Unendlichwerden durch die Endlichkeit”, en Unendlichwerden durch die 
Endlichkeit. Eine Lektüre der Philosophie Jan Patočkas, Würzburg, Königshausen&Neumann, 2008, 



264 IVÁN ORTEGA RODRÍGUEZ 

 

 264 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

seguir los pasos el caminar filosófico de Patočka y, desde ahí, determinar si 

hemos de aceptar con él su filosofía de la existencia y del aparecer, o si más 

bien habremos de retomar los pasos de una fenomenología subjetiva —al modo 

de autores como Michel Henry—. En cualquier caso, sea cual sea nuestro 

acuerdo con sus tomas de postura, la obra de Patočka permanece como un 

eficaz revulsivo de cuestiones filosóficas fundamentales y un potente estímulo 

para reconsiderar momentos tan esenciales de la experiencia y tan 

fundamentales para la indagación filosófica como el hecho de que nuestra 

existencia se nos presente como dada en el mundo. 

 

  

 

 

 
pp.32-54 y 71-81 respectivamente. Decimos “al ser o al otro” por ue el mismo Patočka oscila entre uno 
y otro sentido de la trascendencia al infinito. En los años sesenta parece entender que la trascendencia 
tiene como expresión principal la entrega al otro; en cambio, posteriormente parece inclinarse por una 
interpretación más ontológica, donde la entrega se hace al misterio del ser en su diferencia del ente, de 
manera que se impide de este modo toda reducción del sentido de la existencia humana a un cálculo de 
entes.  on todo, no  ueda claro  ue Patočka renuncie explícitamente a la primera forma de trascenden-
cia o que ambas sean rigurosamente incompatibles. Una presentación breve de la cuestión puede encon-
trarse en J.Frei, “Se dévouer à l’autre. Modalités de la trascendance chez Jan Patočka”, en Jan Patočka. 
Liberté, existence et monde commun, pp.107-14. 



Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y vida, 265-280. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 

 

 

 

 

LA EXPERIENCIA ESTÉTICA Y LOS ESTRATOS DE LA OBRA DE ARTE.  

LA ESTÉTICA COMO LA ESENCIA DEL ARTE 

  

THE AESTHETIC EXPERIENCE AND THE LAYERS OF THE ART WORK. 

AESTHETICS AS THE ESSENCE OF ART 

 

Pau Pedragosa 

Societat Catalana de Filosofia/ 
Universitat Politècnica de Catalunya, España 

pau.pedragosa@upc.edu   

 
 

 
Resumen: El contenido de este artículo consis-
te en mostrar que la experiencia estética es la 
esencia de la experiencia de la obra de arte. 
Argumentaré en contra de la concepción del 
arte de Arthur C. Danto según la cual el arte 
moderno ya no requiere de la experiencia esté-
tica y este hecho determina el fin del arte. La 
experiencia estética permitiría dar cuenta del 
arte desde el Renacimiento hasta el siglo XIX 
pero el arte moderno del siglo XX solo puede 
ser explicado conceptualmente y, por tanto, la 
filosofía del arte es necesaria para explicitar ese 
contenido. 

Para defender el estatuto estético de la obra 
de arte mostraré que la experiencia estética se 
identifica con la experiencia fenomenológica. 
Esto quiere decir que la experiencia estética nos 
hace concientes de la diferencia entre el conte-
nido de la obra (lo que aparece ) y el medio de 
la experiencia sensible en el que este contenido 
se da (el aparecer). El “aparecer” y “lo que 
aparece” se corresponden en la experiencia 
estética con los dos polos de la relación inten-
cional y constituyen los dos estratos fundamen-
tales de la obra de arte. A través de la aproxi-
mación fenomenológica intentaré mostrar que 
la obra de arte no excluye el contenido concep-
tual, pero este contenido ha de estar necesa-
riamente incorporado. No es la filosofía la que 
tiene que comprender este contenido sino ex-

clusivamente la experiencia estética.  
 
 
Palabras clave: Estética, fenomenología, Hus-
serl, Arthur C. Danto, impresionismo, arte abs-
tracto, fin del arte. 

Abstract: The subject of this paper is to claim 
that the aesthetic experience is the essence of 
the experience of the work of art. I argue 
against the view hold by Arthur C. Danto, ac-
cording to which modern art does not require 
the aesthetic experience any more and that this 
fact means the end of art. The aesthetic experi-
ence allows explaining only the art made be-
tween the Renaissance and the XIX century. 
The modern work of art of the XX century can 
only be explained conceptually and therefore a 
philosophy of art is required to make that con-
tent explicit and clear. 

To defend the aesthetic status of the work 
of art I will show that the aesthetic experience 
identifies itself with the phenomenological ex-
perience. This means that the aesthetic experi-
ence makes us aware of the difference between 
the content of the work (what appears) and the 
sensible lived experience in which this content 
appears (the appearance). The “appearance” 
and “what appears” are the two poles of Inten-
tionality and the two fundamental layers of the 
work of art. Through the phenomenological 
approach I will make clear that the work of art 
does not exclude the conceptual content at all. 
This content has to be necessarily embodied. It 
is not philosophy that has to disclose this con-
tent but the aesthetic experience alone. 
 

 
 
 
Key Words: Aesthetics, Phenomenology, Hus-
serl, Arthur C. Danto, Impressionism, Abstract 
Art, End of Art. 
 

 

mailto:pau.pedragosa@upc.edu


266 PAU PEDRAGOSA 

 

 266 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

 

1. LA TESIS DEL FIN DEL ARTE 

 

El arte abstracto como el suprematismo de Malevich y el neoplasticismo de 

Mondrian, así como otros tipos de obras de arte de Vanguardia como el ready-

made, ya sea Fountain (1917) de Marcel Duchamp o Brillo Box (1964), de Andy 

Warhol, han puesto de manifiesto, según la mayoría de críticos de arte, que 

muchas corrientes del arte moderno del siglo XX rechazan cualquier aproxima-

ción estética, en el sentido de que el contacto de la obra con los sentidos es 

insuficiente para dar cuenta de la obra. Quien con más insistencia ha defendido 

esta posición es Arthur C. Danto, el cual dice, por ejemplo, que “las obras de 

arte y las cosas reales no pueden ser distinguidas solo a través del reconoci-

miento visual”1. Danto identifica esta insuficiencia de la percepción sensible pa-

ra dar cuenta de las obras de arte modernas como el acontecimiento que da 

lugar al fin del arte. Danto sigue explícitamente la famosa sentencia de Hegel: 

 

[E]l arte, por lo que se refiere a su destino supremo, es y permanece para nosotros 

una cosa del pasado. Con ello, también ha perdido para nosotros la auténtica ver-

dad y vitalidad. Si antes afirmaba su necesidad en la realidad y ocupaba el lugar 

supremo de la misma, ahora se ha desplazado más bien a nuestra representación. 

Lo que ahora despierta en nosotros la obra de arte es el disfrute inmediato y a la 

vez nuestro juicio, por cuanto corremos a estudiar (i) el contenido, (ii) los medios 

de representación de la obra de arte y la adecuación o inadecuación entre estos dos 

polos. Por eso, el arte como filosofía es más necesario en nuestro tiempo que cuan-

do el arte como tal producía ya una satisfacción plena. El arte nos invita a la con-

templación reflexiva, pero no con el fin de producir nuevamente arte, sino para co-

nocer filosóficamente lo que es el arte.2 

  

Según Hegel, cuando (i) el contenido (ideal, conceptual) del arte y (ii) el 

medio de presentación sensible se separan —cuando se someten a nuestro jui-

cio para evaluar su mutua adecuación—, entonces se decreta el fin del arte tal 

y como había sido hasta entonces. Hegel piensa especialmente en el arte anti-

guo en el que se daba, sin problematizar, una manifestación sensible de la idea, 

 

 
1 Danto, Arthur C. After The End of Art. Contemporary Art and the Pale of History. Princeton University 
Press. New Jersey, 1997, p. 71 
2 Citado per Danto en Op. Cit., p 31. Nota: Danto traduce por “filosofía” el término “Wissenschaft” de las 
Lecciones sobre Estética de Hegel. 



LA EXPERIENCIA ESTÉTICA Y LOS ESTRATOS DE LA OBRA DE ARTE 267 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 267 
 

una adecuación entre el contenido y el medio de su presentación sensible. 

Cuando la idea ya no se puede manifestar sensiblemente o cuando el arte pro-

blematiza que pueda haber tal manifestación adecuada de la idea, entonces el 

arte debe ser explicado filosóficamente.  

Danto comparte esta teoría del arte de Hegel. Lo que caracteriza al arte 

moderno es que su contenido está por encima de su aparecer sensible. Las 

obras encarnan ideas que son invisibles en la obra, son diferentes del aspecto 

que se muestra a los sentidos: “Hay una característica del arte contemporáneo 

que lo distingue de todo el arte desde 1400, y es que sus ambiciones principa-

les ya no son estéticas”3. Por lo tanto: “la conexión entre arte y estética es una 

cuestión de contingencia histórica, y no una parte de la esencia del arte”4. La 

sentencia del fin del arte de Danto es básicamente hegeliana: “Pienso que el fin 

del arte consiste en el hacerse conciente de la naturaleza filosófica del arte. 

Este pensamiento es completamente hegeliano”5. 

Según Danto la sentencia hegeliana no quedaría confirmada hasta 1964, 

cuando Warhol expone las Brillo Boxes en la Stable Gallery de Nueva York. El 

período histórico que es testigo del arte producido después de Hegel, entre 

1828, cuando lee sus Lecciones sobre Estética y 1964, se puede caracterizar 

como un período intermedio, llamado por Danto la “Era de los Manifiestos”6. Las 

obras de arte de este período cuestionaron qué era esencialmente el arte y así 

expresaron diferentes ideas de qué es el arte. Estos años vendrían caracteriza-

dos por un conflicto entre diferentes filosofías del arte expuestas tanto en las 

mismas obras de arte como en los respectivos manifiestos que explicarían con 

claridad la filosofía del arte correspondiente, así como también por los críticos 

de arte, los comisarios de los museos, etc. (el llamado Artworld). La tarea de 

estas filosofías del arte fue durante este tiempo la de descubrir la esencia del 

arte, de manera que se estableció un conflicto dogmático entre excluyentes 

concepciones del arte verdadero. Durante esta época un movimiento artístico y 

un manifiesto se erigían como el único arte verdadero. Este período de conflicto 

de manifiestos acabaría precisamente en los alrededores de la década de 1960, 

en concreto el año 1964 con la obra de Warhol7. 

 

 
3 Íbid., p. 183 
4 Íbid., p 25 
5 ïbid., p. 30.  
6 Íbid., pp. 28-37 
7 Ibid., pp 35, 37. 



268 PAU PEDRAGOSA 

 

 268 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

Es entonces cuando, siempre según Danto, se alcanza otro nivel que supera 

la Era de los Manifiestos. Esta nueva fase del arte consiste en el descubrimiento 

de que no hay un arte más verdadero que otro, que no hay una manera en que 

el arte debe ser. La cuestión ahora es qué es arte en general8. Este descubri-

miento lo hizo Warhol: 

 

Desde mi punto de vista, la cuestión de qué es real y esencialmente el arte —a di-

ferencia de lo que aparente o inesencialmente es— era la forma incorrecta de plan-

tear la cuestión filosófica. […]. Como yo lo veía, la forma de la cuestión es: ¿Qué di-

ferencia hay entre una obra de arte y algo que no es una obra de arte cuando no 

hay diferencias perceptivas interesantes entre ambas? […] El problema filosófico es 

ahora explicar por qué hay obras de arte. Con Warhol se vio claro que no hay una 

manera determinada de cómo debe ser una obra de arte —puede parecerse a una 

Brillo Box o puede parecerse a una lata de sopa. Warhol forma parte del grup de 

artistas que han hecho este descubrimiento profundo. La distinción entre música y 

ruido,  entre danza y movimiento, entre literatura y mera escritura, fueron coetá-

neos de la irrupción de Warhol.9 

 

Para Danto, pues, la problemática del arte contemporáneo se resume en la 

pregunta: “¿Qué diferencia hay entre una obra de arte y algo que no lo es 

cuando no hay diferencias perceptivas interesantes entre ambos?”10. El hecho 

de que los objetos de arte y los que no lo son sean indiscernibles desde el pun-

to de vista de la sensibilidad implica tener que recurrir a la filosofía para saber 

cuándo estamos ante una obra de arte:  

 

En relación a las apariencias, cualquier cosa podía ser una obra de arte, y eso signi-

ficó que si querías descubrir qué era arte, tenías que hacer un giro de la experien-

cia sensible al pensamiento. Dicho brevemente, tenías que darte la vuelta hacia la 

filosofía.11  

 

Las obras plantean estas cuestiones filosóficas: ¿Qué es arte? ¿Qué diferen-

cia hay entre arte y no arte? La filosofía del arte sustituye a la experiencia esté-

tica y se realiza finalmente la tesis hegeliana del fin del arte. 

Sin embargo, este tipo de interpretación, que reclama una superación de la 

 

 
8 Ibid., p. 34. 
9 Íbid., p. 35 
10 O también: "las obras de arte y las cosas reales no pueden ser distinguidas solo a través del recono-
cimiento visual", Danto, A. Op. Cit., p. 71 
11 Íbid., p. 13 



LA EXPERIENCIA ESTÉTICA Y LOS ESTRATOS DE LA OBRA DE ARTE 269 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 269 
 

experiencia estética para dar cuenta de gran parte del arte moderno y del con-

temporáneo, no reconoce, como dice claramente Martin Seel12, la especificidad 

de la experiencia estética e identifica simplemente “estético” con lo que es per-

ceptible sensiblemente. La afirmación de Danto de que “las obras de arte y las 

cosas reales no pueden ser distinguidas solo a través del reconocimiento vi-

sual”13 es cierta si por “reconocimiento visual” entendemos solo la visión natu-

ral cotidiana con la que miramos unas cajas del supermercado. Con esta actitud 

ciertamente nada distingue la Brillo Box de una caja de detergente14. Lo que 

Danto no reconoce es que dos objetos de aspecto idéntico aparecen de manera 

diferente si los percibimos según la actitud cotidiana o si los contemplamos 

estéticamente. Danto, pues, no reconociendo la especificidad de la experiencia 

estética, puede afirmar su contingencia histórica, es decir, su final, pues con 

ello se reconoce correctamente que la percepción sensible cotidiana no es esen-

cial a la recepción del arte moderno. Si, en cambio, reconocemos que la expe-

riencia estética no es equiparable a la experiencia sensible habitual, debemos 

afirmar que la experiencia estética no es contingente a la recepción de la obra 

de arte, sino esencial y, por tanto, no ha llegado a su fin. A esta experiencia y 

su singularidad dedicamos el siguiente capítulo. 

  

 

2. LA EXPERIENCIA ESTÉTICA 

 

La experiencia estética no se limita solo al arte. En principio cualquier obje-

to de la percepción sensible puede convertirse en un objeto estético si adopta-

mos la actitud adecuada. La obra de arte ofrece un caso especialmente señala-

do de la percepción estética: aquél en el que se adoptará esta actitud para 

hacerle justicia. Por tanto, es en el marco de la percepción sensible en general 

donde debemos demarcar la percepción estética, de la que la percepción estéti-

ca del arte es un caso particular. La percepción estética hay que entenderla, 

pues, principalmente, como parte de la percepción sensible en general, es aquí 

donde debe comenzar y no en el arte en particular. 

La percepción sensible humana se caracteriza por la posibilidad de desple-

 

 
12 Seel, Martin. Estética del aparecer. Madrid: Katz editores. 2010, pp. 182-186 (“La objeción de Dan-
to”). Seguiremos a este autor en algunas consideraciones importantes, especialmente en nuestro §3 y 
en las conclusiones 
13 Danto, A. Op. Cit., p. 71 
14 Cf. Seel, M. Op. Cit., p. 186 



270 PAU PEDRAGOSA 

 

 270 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

garse en una experiencia articulada mediante conceptos15. Pero esta posibilidad 

no siempre hay que llevarla a cabo. Cuando este es el caso nos encontramos 

ante la percepción estética. Es, por tanto, en el marco de la experiencia con-

ceptual que puede establecerse la particularidad de la experiencia estética. Ésta 

última presupone la capacidad de percibir cualquier cosa y determinarla con-

ceptualmente ya que solo quien puede percibir conceptualmente puede pres-

cindir de fijar esta determinación y entonces la podrá percibir en la plenitud de 

sus aspectos sensibles, en una presencia no sometida a determinaciones. 

Paul Valéry nos ofrece una clara explicación de cómo procede la determina-

ción perceptiva de un objeto16: entre las múltiples impresiones visuales que 

muestran los objetos según desde donde los miramos, la mirada aísla solo unas 

cuantas que sabe interpretar, bien reconocibles y que sirven de referencia para 

identificar los objetos. Esta limitación de las impresiones se da por el criterio 

del hábito, la costumbre, que impone una construcción de la visión que nos 

hace ver mediante abreviaciones y sustituciones que la primera educación nos 

ha enseñado. Esta simplificación de la mirada permite que de las innumerables 

apariencias de las cosas solo una parte débil y muy pequeña sea relevante para 

nuestro vivir diario, de tal forma que percibimos de los objetos solo lo necesario 

para sustituirlos por un concepto, ya sea una comprensión o una acción deter-

minadas. No perdemos tiempo en la percepción pues ésta se resuelve en algo 

diferente. En estos casos lo sensible de los objetos no se conserva o, como dice 

Valéry, no sobrevive a su comprensión una vez ha cumplido su papel, una vez 

ha realizado su función17. 

Es importante darse cuenta de que no utilizar la abreviatura conceptual de 

la percepción no quiere decir que no hayan conceptos correspondientes, sino 

que significa que no nos interesa comprender solo conceptualmente. Entonces 

ponemos la atención en la presencia fenoménica del objeto. Esto quiere decir 

que saber qué objeto estoy percibiendo estéticamente no disminuye la intensi-

dad estética de la percepción, simplemente pongo este conocimiento del objeto 

entre paréntesis. Es importante el hecho de que solo quien puede percibir con-

ceptualmente puede decidir no hacer un uso de conceptos. La aparición sensi-

ble que la percepción estética revela no es anterior a la actividad conceptual, 

 

 
15 Cfr. Seel, M. Op. Cit., p. 48 
16 Valéry, Paul. “Poesía y pensamiento abstracto” en Teoría poética y estética. Madrid: Visor, 1990  
17 “ha actuado; ha cumplido su función; ha hecho comprender: ha vivido” Valéry, P. Op. Cit., p. 85  



LA EXPERIENCIA ESTÉTICA Y LOS ESTRATOS DE LA OBRA DE ARTE 271 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 271 
 

sino posterior, sé en cada momento que lo que aparece lo puedo captar tam-

bién conceptualmente, pero también lo puedo percibir de tal forma que sea in-

agotable mediante conceptos. Por tanto, los seres vivos que, como los anima-

les, tienen percepción sensible pero no la articulan conceptualmente, no pueden 

tener percepción estética. 

Si en la percepción estética lo que aparece no está fijado conceptualmente, 

si no aparece como algo, entonces lo que hay es un aparecer de sí mismo, una 

presentación del aparecer o una exposición del mismo aparecer18. En este sen-

tido podemos caracterizar la percepción estética como la apertura de un ámbito 

del aparecer o como la atención a un juego de apariciones sensibles, en el que 

lo que se muestra aparece de una manera diferente, que de otra manera sería 

inaccesible. En la experiencia estética no percibimos un mundo diferente del 

mundo de los objetos sensibles, sino este mismo mundo percibido de otra ma-

nera: con una intensidad  del aquí y del ahora en el que tiene lugar la percep-

ción. 

Hay que decir también que la experiencia estética no es, obviamente, el 

único modo de experiencia del mundo ni tampoco el más importante. Si lo que 

se trata es de orientarnos en el mundo desde una perspectiva práctica, debe-

mos conducirnos de otra manera, debemos fijar conceptualmente lo que se nos 

presenta. Aquí reside la diferencia entre la percepción estética respecto de 

cualquier orientación teórica o práctica hacia el mundo: la percepción estética 

es desinteresada, como dice Kant, o inútil, según Valéry. Pero aquí reside tam-

bién su importancia: su sentido se encuentra exclusivamente en sí mismo y, 

así, permite alcanzar un contacto con el mundo en el que no interesa nada más 

que este contacto.  

La percepción estética comienza ahí donde dejamos a las cosas ser tal co-

mo aparecen aquí y ahora. Esta es también la tarea de la fenomenología. La 

estética hay que entenderla como fenomenología, coincide con ella. La fenome-

nología consiste en el esfuerzo de buscar la intuición plena o la experiencia vi-

vida concreta que se encuentra por debajo de toda abstracción y teoría elabo-

rada. La praxis cotidiana impide constantemente realizar esta intuición directa 

porque, como hemos dicho, se da por satisfecha con mencionar las cosas me-

 

 
18 Seel, M. Op. Cit., pp. 148, 256, 261 



272 PAU PEDRAGOSA 

 

 272 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

diante las abreviaciones de signos, fórmulas, conceptos y palabras19. La vida 

cotidiana es muy abstracta y de lo que se trata es de ver la experiencia vivida 

que subyace a estas abstracciones. 

Lo que en nuestra actitud natural de la vida cotidiana nos aparece es siem-

pre algo determinado, esto o aquello, un ente, algo, pero no el medio a través 

del cual algo se nos presente. Husserl introduce la distinción entre “lo que apa-

rece” y “el aparecer” o, con más exactitud, “los apareceres” o “las aparien-

cias”20. “Lo que aparece” es el objeto y “el aparecer” son las parcialidades, los 

aspectos múltiples, a través de los cuales percibimos el objeto. Solo tenemos 

acceso perceptivo al objeto “mediado por” o “a través de”21 los modos en que 

aparece. No hay objeto sin la mediación de esa pluralidad de aspectos en la que 

el objeto se da, no hay un atajo directo al objeto en sí mismo. El objeto se 

constituye dentro de esa relación de mediación que Husserl llama intencionali-

dad. Ser fiel a la cosa en sí misma significa atender con todo detalle a todos 

estos múltiples modos del aparecer.  

Hay que mantener, pues, la diferencia entre el aparecer múltiple y lo que 

aparece; entre la percepción y lo que se percibe: el decir y lo dicho, el ver y lo 

visto, el oír y lo oído. Lo que en cada caso aparece en la actitud natural cotidia-

na es lo dicho, lo visto, lo oído, y lo que permanece oculto en esta misma acti-

tud pero que la fenomenología debe hacer explícito es: el decir, el ver, el oír o, 

con más precisión: lo dicho en el decir, lo visto en el ver, lo oído en el oír. 

 

 

3. LOS ESTRATOS DE LA OBRA DE ARTE 

 

Esta diferencia fundamental entre el aparecer y lo que aparece, la tensión 

entre la percepción y lo percibido, es lo que nos permite establecer diferentes 

estratos en la obra de arte22: el contenido de la obra y su medio de presenta-

 

 
19 Blumenberg, Hans. “Mundo de la vida y tecnificación bajo los aspectos de la fenomenología” en Las 
realidades en que vivimos. Paidós. Barcelona. 1999, p. 43.  
20 Husserl, Edmund. Husserliana 21, 1983. Studien zur Arithmetik und Geometrie. Gesammelte Werke, 
Ed. Ingeborg Strohmeyer. Den Haag: Martinus Nijhoff, 1983, p. 282.  
21 Tani, Toru. “Appearences” en Handbook of Phenomenological Aesthetics. Edited by Hans Rainer Sepp, 
Lester Embree. Heidelberg London New York: Springer Dordrecht, 2010, p. 18. 
22 Esta diferencia es la que lleva a Roman Ingarden a considerar la obra de arte como una construcción 
estratificada. Ver: Ingarden, Roman. Ontology of the Work of Art. The Musical Work, The Picture, The 
Architectural Work, The Film. Ohio University Press. 1989 . Ver también: Escoubas, Eliane. “Painting” en 
Handbook of Phenomenological Aesthetics. Op. Cit., p 251. “Here painting would put into work the “how” 
(das Wie)—the eidos (aspect)—insofar as the aspect is no being, but the appearing of that which ap-
pears.” Y Tani, Toru. “Appearences”. Op. Cit., p. 18. 



LA EXPERIENCIA ESTÉTICA Y LOS ESTRATOS DE LA OBRA DE ARTE 273 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 273 
 

ción. Son los dos estratos que con su separación, según Hegel, se llega al fin 

del arte tal como se entendía hasta entonces. Analizaremos a continuación los 

estratos de la obra pictórica —aunque este análisis se puede hacer con respecto 

a cualquier género artístico23— y cómo se separan en el impresionismo y en la 

llamada pintura abstracta. 

Aunque estos son los dos estratos fundamentales de la obra de arte, los 

estéticamente relevantes, podemos distinguir aún otro estrato previo, normal-

mente obviado. Este estrato no es otro que el soporte material de la obra. En 

su materialidad vemos un objeto de tela (pintura moderna), de madera (pintura 

antigua), de vidrio (vidrieras medievales), de piedra y vidrio (mosaicos), de 

cobre (grabados sobre planchas de cobre), etc. Este soporte material sobre el 

que se pinta el cuadro, así como las mismas manchas de pintura como material 

físico, es algo físico del mundo. Este primer estrato tiene una importancia rela-

tiva en la medida en que, por ejemplo, el brillo del cobre o el material de la 

madera colaboran con el tono del color de la pintura. Pero exceptuando esa 

sutileza, desde un punto de vista estético este estrato es el menos relevante, si 

bien es de enorme importancia en otros géneros artísticos como la arquitectura. 

También es importante si nuestra actitud no es estética, sino por ejemplo res-

tauradora del cuadro. 

Mucho más relevante es el segundo estrato, el que caracterizamos como “lo 

que aparece”, lo representado o el contenido del cuadro: un paisaje, un bo-

degón, un retrato, un acontecimiento mítico, religioso o histórico. Efectivamen-

te, cuando miramos un cuadro lo que de hecho vemos es lo que éste represen-

ta y no el soporte material. La realidad representada en el cuadro no es real en 

el sentido de la realidad material, es una realidad imaginada, una ilusión, pero 

sigue teniendo el sentido de objeto, pues vemos en el cuadro objetos como 

cuerpos humanos o animales, o cosas como edificios, muebles, árboles. 

¿Cómo vemos estos objetos que aparecen sobre el cuadro? ¿Cuál es la for-

ma de aparecer de estos objetos representados? Aquí es donde aparece el es-

trato más fundamental de todos, el que caracterizamos como “el aparecer”: las 

parcialidades, los múltiples aspectos, a través de los cuales percibimos el objeto 

representado. Este estrato, que se encuentra entre los dos anteriores, consiste 

 

 
23 Ingarden analiza los estratos de las diferentes obras de arte pertenecientes a diferentes géneros artís-
ticos: literatura, música, pintura, arquitectura, cine y teatro 



274 PAU PEDRAGOSA 

 

 274 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

en las manchas de pintura repartidas por encima de la superficie material, pero 

no vistas como manchas de pintura en su materialidad como cosa física (estrato 

1), sino interpretadas como la representación de una selección de los diferentes 

aspectos o apariencias del objeto que el artista quiere representar. 

Según Husserl, todo objeto es un polo de identidad más allá de la multipli-

cidad de sus apariciones sensibles. Lo que es efectivamente dado a la percep-

ción son los diferentes lados, perfiles, escorzos, en una palabra, los aspectos 

sensibles (Abschattungen24) “a través” de los cuales percibimos el objeto inten-

cional. El objeto intencional y la pluralidad de aspectos sensibles “a través” del 

cual éste se presenta a la sensibilidad, son los dos polos de la relación intencio-

nal y pertenecen a dos órdenes distintos. El objeto hacia el que convergen 

sintéticamente los múltiples aspectos, no es un aspecto más ni la suma de to-

dos ellos, sino que se encuentra a otro nivel. Estos dos niveles son los dos es-

tratos fundamentales de la pintura. En estos mismos términos Roman Ingarden 

explica la pintura figurativa: 

 

La actividad del pintor consiste —si bien no exclusivamente— en reconstruir en el 

cuadro, con los medios de la pintura, los aspectos visuales, perceptivos, apropia-

dos, asumiendo que el cuadro se debe construir de tal manera que pueda llevar es-

te o aquel objeto a la presencia del observador. [...] Los aspectos forman el ele-

mento constitutivo más importante del cuadro sin el cual no habría cuadro figurati-

vo en absoluto.25 

 

Podemos resumir los tres estratos de la obra pictórica figurativa del si-

guiente modo: 

1. El soporte material sobre el que se extiende la pintura: desde el punto de 

vista estético, este estrato propiamente no lo vemos, la mirada no se dirige 

a un objeto físico colgado de la pared (que vemos en escorzo etc.), sino di-

rectamente a la representación pictórica. El soporte material es negado por 

las manchas de pintura y por lo que se representa a través de éstas. 

2. La superficie pictórica: las manchas de pintura sobre una superficie de dos 

dimensiones vistas como los “aspectos reconstruidos” del objeto represen-

 

 
24 Husserl, Edmund. Husserliana 3/1, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen 
Philosophie, Band I. Gesammelte Werke, Ed. Karl Schuhmann, Den Haag: Martinus Nijhoff, 1976, §42, 
p. 86-89. Husserl llama a las partes, perfiles o escorzos, “Abschattungen”. Para un comentario de las 
“Abschattungen” ver: Sokolowski, Robert. 1974. Husserlian Meditations. How Words Present Things. 
Northwestern University Press. Evanston, 1974, p. 89-93. 
25 Ingarden, R. Op. Cit., pp. 149, 150 



LA EXPERIENCIA ESTÉTICA Y LOS ESTRATOS DE LA OBRA DE ARTE 275 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 275 
 

tado. “El aparecer” “a través” del cual percibimos el objeto representado o 

“lo que aparece”. 

3. El objeto representado en el cuadro26 o “lo que aparece”. 

 

Por su irrelevancia desde el punto de vista estético, podemos prescindir del 

primer estrato y centrarnos en el segundo y el tercero, los realmente importan-

tes para la percepción estética: el contenido (objeto o tema representado) y su 

medio de presentación. Ambos estratos equivalen en términos estéticos a los 

dos polos de la experiencia perceptiva: el objeto percibido y los múltiples as-

pectos a través de los cuales o con cuya mediación percibimos el objeto.  

La mirada del observador recorre y se entretiene en las manchas de pintura 

extendidas sobre la superficie del cuadro y las reconoce inmediatamente como 

aspectos del objeto que aparece “a través” de ellas. A través de los aspectos 

sensibles reconstruidos por el artista, el observador los trasciende y ve el obje-

to representado en su totalidad. Por eso dice Ingarden que: 

 

Los aspectos deben ser reconstruidos de tal forma que no llamen sobre ellos mis-

mos la atención del observador, que sean en consecuencia simplemente vividos, ya 

que solo entonces pueden cumplir su función figurativa. 27 

 

En este sentido se ha entendido la pintura figurativa en perspectiva desde 

el Renacimiento como una ventana “a través” de la cual se ve un mundo imagi-

nado, una ilusión28. Es decir, a través del segundo estrato (selección de los as-

pectos sensibles del objeto representado) se ve, como al otro lado de la venta-

na, el tercero (el objeto representado). Cuando con el impresionismo se debilitó 

el estrato del objeto representado, entonces el estrato de los aspectos sensibles 

se puso en primer término. Con el impresionismo se abrió paso el arte abstrac-

to en un proceso según el cual los aspectos sensibles no debían ya ser recons-

truidos de tal forma que no llamasen sobre ellos mismos la atención del obser-

vador —para que se pudiera ver “a través” suyo—, sino que, al contrario, retu-

 

 
26 Ingarden añade un estrato más quando lo representado no es, por ejemplo, un bodegón, donde solo 
hay que ver las manchas de pintura como los “aspectos reconstruidos” de un objeto de la percepción 
para comprender el cuadro, sino quando hay representado un tema mítico, histórico o religioss, ya que 
entonces interviene un estrato superior de significación que permite comprender una narración más 
compleja que lo acerca a la literatura, por esta razón llama a este estrato “tema literario”. Nosotros, 
para simplificar, juntamo estos dos estratos en uno: el objeto representado, ya sea éste una historia 
narrativa o bien un objeto de la percepción. 
27 Ingarden; R. Op. Cit., p. 150 
28 Panofsky, E. La perspectiva como forma simbólica. Barcelona: Paidós. 2008 (3ª ed.), p. 11. 



276 PAU PEDRAGOSA 

 

 276 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

vieran sobre sí la atención, dificultando de este modo la percepción del objeto 

representado, obstaculizando el paso al tercer estrato. Con la apertura de este 

camino que lleva al arte moderno, los aspectos dejan de ser simplemente vivi-

dos para hacerse explícitamente vividos; el tercer estrato se debilita a favor del 

segundo; el objeto representado se debilita a favor de sus múltiples aspectos 

sensibles. Como se suele decir: el arte se hizo conciente de sí mismo y descu-

brió lo que es esencial al arte: la experiencia estética y el medio del aparecer. 

El arte desde entonces nos hace concientes de la diferencia entre el objeto re-

presentado y la pluralidad de sus manifestaciones o el juego de sus apariciones 

sensibles. Solo entonces el ámbito del aparecer se hace temático. 

 

 

4. LA TEMATIZACIÓN DE LOS ESTRATOS EN EL IMPRESIONISMO Y LA ABSTRACCIÓN 

 

Con el impresionismo comienza el proceso que elimina la ilusión o la repre-

sentación del objeto y se afirma la pintura como una superficie de impresiones 

visuales, una superficie de aspectos sensibles que el observador se ve incapaz 

de sintetizar y trascender en un objeto representado. Esta tensión entre lo per-

cibido y la percepción, entre un mundo representado y la superficie del cuadro 

que contiene manchas de colores fue la gran aportación del impresionismo. La 

mirada del observador llega a captar un objeto representado pero no se la deja 

proseguir con naturalidad hasta identificarlo inequívocamente porque la mirada 

es frenada en la superficie, en la que se recrea observando los diferentes colo-

res y formas en sí mismas, sin poder reconocerlas como aspectos de un objeto 

de la percepción: este color como la propiedad de un objeto, esa forma como 

un escorzo visual, etc. La superficie del cuadro no abre el paso a la representa-

ción de un mundo. Aparece así una tensión entre los dos estratos, entre la su-

perficie pictórica y el objeto representado. Esta tensión es correlativa a la que 

tiene lugar en la experiencia del observador que entonces se hace explícitamen-

te estética: en un primer momento la percepción intenta identificar objetos, 

intenta trascender la percepción, a través de los aspectos sensibles, hacia la 

ilusión de la realidad, pero no lo consigue y, en el fracaso de esta trascenden-

cia, en un segundo momento, se demora en la superficie del cuadro, disfruta de 



LA EXPERIENCIA ESTÉTICA Y LOS ESTRATOS DE LA OBRA DE ARTE 277 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 277 
 

las puras impresiones sensibles29. Constantemente se produce este cruce de 

miradas: los aspectos sensibles que percibimos sobre la superficie se nos impo-

nen y se hacen respetar y las queremos recuperar, repetir, se manera que su 

determinación objetiva se vuelve provisional y nos reenvía a la inspección de la 

superficie. 

Esta explicación nos permite entender el estatuto fenomenológico de toda 

pintura (sea figurativa o no) y el hecho de que la experiencia estética coincide 

con la fenomenológica. Cada una con sus propios medios, pintura y fenomeno-

logía, motivan la misma actitud. En efecto, la actitud fenomenológica se define 

por su interés en el aparecer de los objetos más que por los objetos mismos. 

En la actitud natural de la práctica cotidiana estamos inmersos en los objetos y 

vivimos sus apariciones solo “a través” sin llegar a verlas. Para entrar en la ac-

titud fenomenológica hay que distanciarse de la actitud natural. Para tomar 

bien esta distancia y asegurarla, Husserl introduce el concepto de epokhé con el 

que se pone entre paréntesis la actitud natural. Entonces neutralizamos la ten-

dencia natural a fijar conceptualmente lo que se nos presenta. Una vez neutra-

lizada esta tendencia, los diferentes aspectos sensibles que eran vividos pero 

no tematizados, solo vistos “a través”, pasados por alto y dejados atrás, entran 

en el foco de nuestra atención y aparece también la diferencia entre el juego de 

apariciones sensibles y el objeto, entonces no nos interesamos por el objeto, 

sino por el objeto en su aparecer. La tensión entre los dos estratos de la pintura 

llevada a cabo por el impresionismo nos permite entender en términos pictóri-

cos la epokhé de Husserl como la neutralización de la intención natural hacia el 

objeto percibido y su reducción en la superficie del cuadro.  

El impresionismo produjo el giro estético del arte y mostró retrospectiva-

mente la esencia estética de todo arte. Dicho en otros términos, fue solo a par-

tir del arte moderno que se asumió la conciencia de que el estrato de los múlti-

ples aspectos sensibles —el estrato estético—, siempre había estado ahí, como 

parte esencial de toda pintura, aunque de modo no temático, desapercibido en 

cuanto arte figurativo. Cuando la parte estética de la pintura se puso en primer 

término, se reconsideró tanto el pasado como el futuro de la pintura. Con el 

pasado se estableció una unidad estética, se mostró que la unidad de la pintu-

 

 
29 Gehlen, Arnold. Imágenes de época. Sociología y estética de la pintura moderna. Barcelona: Penínsu-
la, 1994, pp. 103, 104. 



278 PAU PEDRAGOSA 

 

 278 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

ra, a pesar de la pluralidad histórica de estilos, era una unidad estética. Con 

respecto al futuro se abrió la vía a la abstracción en la que no se representó ya 

ningún objeto mundano, desapareció la apariencia del objeto y apareció inevi-

tablemente una pintura sin objeto, una pura superficie pictórica, como por 

ejemplo los cuadros de Kandinsky, de Malevich y de Mondrian. Y, finalmente, 

también se abrió paso al ready-made de Duchamp pues desde el momento en 

que el objeto se puso entre paréntesis mediante una epokhé que nos remite a 

su aparecer estético, entonces sobre cualquier objeto se podía practicar esa 

epokhé, como hizo Duchamp exhibiendo un urinario en una galería de arte.   

 

 

5. CONCLUSIÓN 

 

Otra interpretación del proceso histórico que lleva a la pintura abstracta es 

posible: la que afirma que con dicha abstracción el arte llega a su fin del arte. 

Esta es la interpretación de Danto que ahora vamos a considerar críticamente. 

Según esta interpretación, en vez de afirmar el valor estético de la pintura mo-

derna en continuidad con toda su historia, se interpreta la abstracción (la ex-

pulsión del objeto representado en el cuadro) como la muerte de la pintura. La 

abstracción pictórica da pie a interpretar el arte en los términos de Hegel y de 

Danto pues en este tipo de arte se consuma la separación entre los dos estra-

tos constitutivos de la pintura. El hecho de que la pura superficie estética no 

remita a ningún objeto, se puede interpretar en el sentido de una carencia de lo 

estético para alcanzar a decir algo: lo estético se revela como insuficiente, de-

masiado poco, y hay que recurrir, como dice Danto, a la filosofía para explicar 

lo que los sentidos no alcanzan. Una pintura sin el estrato del objeto se vuelve 

muda, cuando el objeto es expulsado del cuadro también, necesariamente, el 

concepto, es decir, lo que podemos reconocer y decir. Es entonces cuando el 

concepto se instala junto a la obra en forma de comentario, crítica o manifies-

to30. Cuando el arte se ha despedido del objeto (del concepto, del sentido) ne-

cesita una nueva legitimación que, según Danto, como hemos visto, ya no pue-

de ser estética, sino filosófica.  

 

 
30 Gehlen, A. Op. Cit., p. 259. “Cuando la visión se dirige a sí misma, las formas y colores adquieren 
valor por sí mismos y se pierde el “sentido del objeto”; entonces la mudez entra en el cuadro. Cuando la 
mirada inmanente empieza a perder el sentido del objeto se está dando el primer paso hacia la decisión 
de suprimir de manera completa el objeto y hacer una pintura no figurativa.” 



LA EXPERIENCIA ESTÉTICA Y LOS ESTRATOS DE LA OBRA DE ARTE 279 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 279 
 

Según la teoría del arte de Danto, el contenido de las obras de arte es fun-

damentalmente diferente del aspecto que muestran los sentidos. Debe superar-

se el nivel estético para llegar al sentido. Las obras encarnan ideas que son in-

visibles en las obras y que son atribuidas por el artista, los espectadores, etc. El 

sentido del arte se encuentra fuera de las obras, en los comentarios que las 

acompañan y, en general, en todo el entorno del arte (Artworld). Ya no se trata 

de disfrutar estéticamente del arte, sino de entenderlo filosóficamente pues la 

visión, por sí misma, no alcanza ninguna objetividad y, por lo tanto, requiere 

una explicación desde fuera del ejercicio mismo de la visión.  

Pero es justamente en la pretensión de buscar explicaciones fuera de la vi-

sión donde se muestra la confusión de Danto entre percepción estética y per-

cepción sensible cotidiana. Esta última recurre constantemente a conceptos 

exteriores a ella para explicar (simplificar y abreviar) lo que la misma percep-

ción da, pero esto es justamente lo que la percepción estética nunca hace aun-

que, como en los casos de la pintura abstracta, no parece que la percepción 

pueda llagar por sí misma a ningún concepto o sentido determinado. Pero bus-

car alguna explicación exterior para dar cuenta del cuadro abstracto, implica 

renunciar al reto estético que pone la obra al espectador. Dicho de otro modo: 

recurrir a la filosofía para superar la estética significa renunciar a comprender el 

arte en sus propios términos.  

Desde la actitud natural de la percepción ciertamente nada distingue, si-

guiendo el ejemplo que pone Danto, la Brillo Box de una caja de detergente o, 

añadimos, Fountain de un urinario. La percepción sensible que es suficiente 

para un objeto no artístico no lo es parar la percepción de una obra de arte31. 

Dos objetos de aspecto idéntico aparecen de manera diferente si los percibimos 

según la actitud cotidiana o si los contemplamos estéticamente. Como hemos 

visto, la experiencia estética consiste en poner entre paréntesis la percepción 

sensible cotidiana, esto es, la explicación de la percepción, desde fuera, por un 

concepto. En el caso del ready-made el propio espacio del museo o de la galer-

ía, a diferencia de los espacios de la vida cotidiana, como un supermercado, 

ayudan a realizar esta operación de epokhé fenomenológica. Sin la distancia 

estética, que es una distancia explícita entre la percepción sensible y el concep-

to (entre el contenido de la obra y su medio de presentación sensible), estaría-

 

 
31 Seel, M. op. cit., p. 186. 



280 PAU PEDRAGOSA 

 

 280 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

mos simplemente ante un objeto práctico que nos pasa desapercibido en su 

exhibición estética porque solo lo comprendemos según su concepto práctico. 

Lo que no importa en los objetos cotidianos, es precisamente lo que sí importa 

en el arte: la configuración sensible o el medio del aparecer en el que este tipo 

de objeto se presenta. 

La forma de aparecer de la obra de arte es diferente de cualquier otra por-

que todo lo que en la obra aparece lo hace mediante el medio sensible. Cual-

quier objeto no artístico (objeto práctico, proposición, signo) requiere también 

de un medio sensible, pero no se presenta a sí mismo como medio sensible o 

medio del aparecer. En cambio la obra de arte solo muestra algo, su significa-

do, en la medida en que se muestra a sí misma en una configuración sensible 

intraducible a cualquier otra32. El medio del aparecer es insustituible para de-

terminar lo que en cada caso aparece. La experiencia estética nos puede llevar 

a algún contenido conceptual e, incluso, podemos cuestionar el significado del 

arte en su totalidad, pero este contenido no será un conocimiento conceptual 

en sí mismo, porque siempre permanece ligado al aparecer sensible de la obra 

de arte concreta a la que este contenido está ligado. Toda percepción del arte 

empieza y acaba en el aparecer33.  

 

 

 

 
32 Ibid. pp. 173, 174. 
33 Ibid. P. 182. 



Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y vida, 281-296. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 

 This paper draws on the article “The Background: A tool of Potentiality”, in Radman, Z. 

(ed., 2012: 224-242). The author wants to thank the publisher for the allowance to take 
parts of it in the present paper. He also thanks the Croatian Ministry of Science, Education 
and Sport for providing support to the project “Embodied Mind and Intentional Act”. 
 

 

 

 

 

THE BACKGROUND: 

AN EMBODIED REASON OF COPING IN THE WORLD* 

 

EL TRASFONDO: 

UNA RAZÓN ENCARNADA PARA HABÉRSELAS CON EL MUNDO 

 

Zdravko Radman 

Croatian Philosophical Society/ 
Institute of Philosophy, Zagreb, Croatia 

radman@ifzg.hr 

 
 
 
Abstract:  This paper is motivated by the  
general idea that philosophical ambition to 
understand and define the human mind exclu-
sively in terms of conscious, propositional, and 
deliberative behaviour cannot be adequate, for 
it leaves out great part of our mentality, which 
resides in the background. On a more specific 
plane it focuses on the background as a means 
of providing the cognitive organism with most 
plausible scenarios of reality, and prepares it 
for what appears most likely to be the case in 
the world, in an instant way and without engag-
ing in contemplation. The background proves to 
be a powerful instrument of initiating guess-
work and does it in automatic and effortless 
manner. In such a way this backgrounded “rea-
son” acts ahead of actuality and drives our 
behaviour and modes of our coping in the natu-
ral, social, and cultural world in an implicit way, 
not available in the conscious foreground.  
 
 
 
 
Key Words: Background, Reason, Coping in 
the World. 

Resumen: Este artículo viene motivado por la 
idea general de que la ambición filosófica de 
definir y entender la mente humana exclusiva-
mente en términos de comportamiento cons-
ciente, proposicional y deliberativo no puede 
ser adecuada, pues deja inexplicada gran parte 
de nuestra mentalidad, la cual reside en el 
trasfondo. Más específicamente, el artículo se 
centra en el trasfondo como medio para propor-
cionar al organismo cognitivo los escenarios 
más plausibles de la realidad, y prepararlo para 
lo que más probablemente sea el caso en el 
mundo, de forma instantánea y sin entrar en la 
contemplación. El trasfondo demuestra ser un 
instrumento poderoso a la hora de hacer conje-
turas de una manera automática y espontánea. 
De esta forma, esta “razón” de trasfondo se 
anticipa en la práctica y conduce nuestro com-
portamiento y modos de habérnoslas con el 
mundo natural, social y cultural de forma implí-
cita, no disponible en el primer plano conscien-
te. 
 
 
Palabras clave: Trasfondo, razón, habérselas 
con el mundo. 

 

 

mailto:radman@ifzg.hr


282 ZDRAVKO RADMAN 

 

 282 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

1. INTRODUCTION 

 

This paper is an attempt to provide a better understanding of the nature, 

forms of functioning, and import of the background (knowledge) as a sort of 

implicit reasoning that governs our actions without recourse to consciousness 

and contemplation, conceptual thought and deliberation. There are two basic 

premises on which it is founded: 

First, it relies on the conception of the mind understood as a form of active 

participation directed toward the environment and the world. If it is so then we 

need to explain what facilitates this activity and what sort of mental mechanism 

this engagement requires. Here I want to flesh out the idea that the back-

ground has a profound role to play in this process. On a general level, this pa-

per represents an attempt to locate the background in the world of human 

mentality; more specifically, it seeks to affirm the background as a sort of 

knowing that is instantly available and automatically operative without recourse 

to conscious deliberation. I want to suggest that the background is a massive 

and robust body of capacities which occupies most of what constitutes the mind 

but is never available in an explicit form. As Hubert Dreyfus rightly points out, 

it is essential that it remains hidden or “withdrawn”:  

 

Heidegger calls this ultimate background the phenomenon of world. He points out 

that the world must withdraw like the light in a room to make it possible for things 

to show themselves. Objects can be imagined, remembered and perceived on the 

background of a withdrawn world –a whole that functions only when one is not pay-

ing attention to it. On this view it follows that the background qua background can-

not be implicit because it cannot be made explicit and still be identified with what it 

was when it was doing its job as background. In short, the background is present 

by way of withdrawing, and it is only when it is present in this way that it can serve 

as the ground for anything. (Dreyfus, 2012: 4). 

 

By putting the background to the foreground, that is by placing it in the fo-

cus of interest, I aim to emphasize the fact that much of what the cognitive 

organism knows, and is capable of achieving in its interactive exchange with 

the world, is available without awareness; that acting does not require a propo-

sitional plan; that doing can do without concepts. In whatever the cognitive 

organism does it relies on activation of the backgrounded suppositions that 

provide a form of implicit reasoning that guide our actions, mental and motor.  



THE BACKGROUND: AN EMBODIED REASON OF COPING IN THE WORLD 283 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 283 
 

Second, there is nowadays enough support for the, by no means trivial, 

claim that there is a severe underdetermination of mental processes by sensory 

data. This implies that what matters for the organism as information is not giv-

en in sensory input, and also that meanings are not encoded in incoming stimu-

li. After all, “events don’t come labelled ‘stimulus’ or ‘response’” (Kirk, 1994: 

107) Very much in the similar vain C. I. Lewis observes: “Objects do not classi-

fy themselves and come into experience with their tickets on them” (1929: 88). 

Taking this into account adds to the conviction that the “given” is a questiona-

ble notion and that if there is any justified way to talk about the “labelling” and 

“ticketing” then it is to understand it as a sort of intervention coming from the 

inside rather than outside. Contrary to our common-sense understanding, very 

little is determined by the external stimulation alone; in other words, there is 

no (external) information in input. Input grows to become a bearer of meaning 

(or information) only within the cognitive system and according to what it 

makes out of it. Any idea of mirroring or faithful imitation is thus out of place 

here since our sensory and cognitive apparatus is not equipped for the passive 

pick up. More than deciphering what is actually the case, living organism, by 

making use of his or her background competence, figures out what might be 

the case in the world. This takes the form of a guesswork; rather than merely 

stating what is actually and literally going on in the senses the organism spon-

taneously creates scenarios of possible behavior. Because these scenarios are 

as a rule not products of “intellectualist” endeavors, I claim that the key for 

understanding the nature of human coping in the world is to be sought in the 

background capacities as a “tool of potentiality”1 that is instantly and effortless-

ly available even when non conscious thinking is at stake. Let us consider it as 

a “reason” that is powerful enough even if “hidden” or “withdrawn”, and even if 

unconscious, nonpropositional, and nondeliberative. 

 

 

2. GUESSWORK IN PERCEPTION AND ACTION 

 

In order to illustrate that the (visually) “given” is no bottom-rock of cogni-

tion and that appearances, no matter how supposedly immediate, may deceive 

us, let us consider the following example:  

 

 
1 See Radman (2012). 



284 ZDRAVKO RADMAN 

 

 284 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

 

If you see a stick in the water, it looks curved, but if you know it is a stick, you 

know that you can grasp it the same way you would grasp a straight object. Stick 

in the water and out of the water look different, but they afford the same actions. 

(Prinz, 2009: 429)2  

 

The author makes here no reference to the background, but in my reading 

it is just the background knowing that enables one not to be deceived by the 

eye and conduct the appropriate action contrary to what the sight suggests. It 

seems, in this case, as if the hand knows its way around better than the eye. If 

it is so then the manual proves to act independently of what the sight conveys, 

and that might prove why the hand is not deceived by the eye. 

What follows from the underdetermination hypothesis is that the “given” 

appears to be a poor guide in deciphering the “real”, that inputs are not instruc-

tive unless there are means that can assist us in reading what they can possibly 

mean. So there must be competences more profound than those based on the 

sensory record; there must be a “knowing” or “reason” of some sort that ena-

bles an organism to act in the world independently of sensory images and ap-

pearances. 

Our theories of cognition are pronouncedly vision-centred3 and visual per-

ception dominates our philosophical accounts of knowledge of the world. How-

ever, vision, though important, is not an exclusive guide to action. There are 

ways of knowing the world, and coping with it, other than the ocular one, and 

the manual is one of them.  

We realize that what we see is influenced more by the function and possible 

use of objects than by their appearance and physical features alone. Having 

this sort of practical experience or knowledge of the immediate surroundings is 

what influences our attitude toward it and how to handle it. For instance, a 

plate may look elliptic to you, but you handle it as a round object. The car that 

is sighted as a tiny object on the horizon is experienced as distant, and not as 

miniature (as it approaches in your perception it does not grow in size, but is 

experienced as getting closer). You also see the moon as larger than the ob-

jects of the same optical size on the retina (for instance, a penny) because you 

 

 
2 Emphases added. 
3 See, for instance, Prinz (2013). 



THE BACKGROUND: AN EMBODIED REASON OF COPING IN THE WORLD 285 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 285 
 

know it is a celestial body of certain dimensions, though you don’t have to 

compute the sort of knowing consciously but rather implicitly or in “back-

grounded” mode. 

We conclude that our dealing with the world is not decided according to 

what is presently going on in the photo-receptors, but rather according to the 

capacity of the organism to decipher the incoming stimuli in terms of their pos-

sible meaning, based on the embodied experiential record. It is this potentiality 

that shapes the contents of perception. In other words, what “is” is read in 

terms of what it might be. The contents of perception are created according to 

what seems most plausible to be the case. And plausibility might not even be 

judged on the actual sensory evidence (as in the case of the “bent” stick or “el-

liptic” plate), but on the appropriate guesswork. The latter, again, is not com-

puted in consciousness but is provided by the massive body of background. 

The neuroscientist Walter Freeman (1999a) points out that perception is 

about expectations. In a similar vain Alva Noë remarks that “(p)eople hear 

what they expect to hear” (2009: 109).  And we may further add, people see 

mostly what they believe is the case; they move around in the space oriented 

by what seems to be the most probable configuration of a surrounding; they 

enter social exchange through dialogues that are taken from the storage of ex-

pected stereotyped rhetoric samples. Chris Frith says that perception is based 

on beliefs (2007: 126) and John Searle, along similar lines, talks about “readi-

ness” (1995: Ch. 6).4 

Expectations are not provided by external stimulation but are generated 

from the repertoire of backgrounded possibilities. The process is a selective 

one; leaving out is as important as taking into account. Most of what is afforded 

in the world has to be ignored. In other words not everything that is going on in 

the external or internal world can matter for the conscious mind. Inhibition pro-

cesses are thus important because they protect the organism from the irrele-

vant. The type of the process is not conscious and is rather a sort of skill. As an 

illustration, consider Hubert Dreyfus’ example of the experience of a familiar 

type of room. He says: “We are skilled at not coping with the dust, unless we 

are janitors, and not paying attention to whether the windows are open or 

 

 
4 That is also how Freeman sees action, namely, as an act that “requires a prior state of readiness that 
expresses the existence of a goal, a preparation for motor action to position the sense organ […]” 
(1999b: 146, emphases added). 



286 ZDRAVKO RADMAN 

 

 286 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

closed, unless it is hot, in which case we know how to do what is appropriate” 

(1993: xxviii)5. Appropriateness seems thus to be entirely contextual. What is 

habitual in one situation need not be so in another. For instance, the dressing 

“code” appropriate in the bathroom is entirely out of place at a cocktail party; 

to behave the same way at the basketball game and at the (classical) concert 

would be utterly inappropriate; to read aloud from the brochure during the the-

atre performance would be inappropriate, but reading it aloud back home to 

those who were not in the theatre would be appreciated; it is natural to dance 

at a party, but quite unnatural to do so at a meeting, etc. 

Many of these “norms” of behaviour are acquired by the background and 

need nor be attended or processed in (conscious) thought. We switch from one 

situation or life-circumstance to another with ease and routine that require no 

effort, and we do that all the time. We also switch our social roles (being 

daughters and sons, sisters and brothers, mothers and fathers, neighbours, 

colleagues, patients, pedestrians, drivers, travellers, etc.) with effortlessness of 

unreflected routine. We normally do that successfully but if we do not tune in 

on time or mass up the roles we will soon get to learn about out inappropriate 

behaviour from the reaction of other people.  

Interesting enough, if one is to consult more recent empirical research, the 

lesson one can learn is that ever more scientific findings speak in favour of the 

view that what the neural system does is to prepare the organism for the “next 

step” in agent’s acting in the world. It does so by self-generating options that 

instruct the organism what to expect in the world and how to proceed in dealing 

with possible situations. As the neuroscientist Walter Freeman puts it: “All that 

brains can know has been synthesized within themselves in the form of hypoth-

eses about the world and the outcomes of their own tests of the hypotheses, 

success or failure, and the manner of failure” (1999a: 121)6. It seems that it is 

much more important for the organism to be prepared to what it can expect in 

the world rather than being attentive to what is actually and accurately the 

case in the surrounding world.  

This motivates us to re-examine the very notion of environment as a form 

of the actually given in sensation. Such a depersonalized environment is a myth 

 

 
5 Emphases added. 
6 Emphasis added. See also Roth (1996: Ch. 6). 



THE BACKGROUND: AN EMBODIED REASON OF COPING IN THE WORLD 287 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 287 
 

for what surrounds us is shaped and reshaped according to agent’s interests, 

needs, demands, desires, etc., none of which are provided in external stimula-

tion. Nothing is simply there unless there is a “reason” for an organism to allow 

it to matter to it in some way. Environment is thus no neutral or static scenery 

but rather a medium that accommodates to life situations. Environment is a 

“matter of choice”, says Erich Harth in a succinct way (1993: 118). Even when 

the “choice” is not volitional or conscious (what is most often the case), it pre-

supposes an engagement of a complex mechanism of guesswork that entails 

inhibition of the irrelevant, selection from memory, and projection of the possi-

ble. Guesswork helps us to make corrections and improve steps in adaptations 

and so better tune to the given* situations. Again, the sort of know-how is not 

processed in the “higher cognitive centres” but is rather a result of a back-

grounded capacity available instantly and effortlessly, that is without engaging 

conscious thought or contemplation.  

From what has been said thus far it follows that environment, far from be-

ing offered up for passive uptake or faithful representation, is something to be 

figured out in terms of backgrounded bets about the most likely version of what 

there “is”. What is at stake here is, basically, guesswork – an estimate or infer-

ence about the most probable states and situations of the natural and social 

environment. But this, as already pointed out, is mostly not computed in con-

scious thought; the vast majority of this type of mental activity resides outside 

the margins of conscious awareness. The “reason” that drives our behaviour is 

implicit and generally not available in the foreground. I particularly want to em-

phasize that the first step in the process is always a guess. In a way we can say 

that it is first the future, and then what of it applies to the present. In such a 

way we are prepared for experience that is to come. The organism guesses the 

possible and then checks what of it matters as the actual. 

Now we might ask ourselves, how the biological organism, including its 

neural structure, copes with the sort of demand; that is with the hypothesis 

that securing the future is for the sake of adaptability to the actual. In other 

words, we want to know whether this type of mental mission has any support in 

empirical studies. Surprisingly (or not) more recent neurophysiological sources 

offer data that speak in favour of such a model. For instance, if we have come 

to the conclusion that the gist of mentality is anticipation without reflection, we 

learn from those studies that this is precisely what the neural apparatus does: 



288 ZDRAVKO RADMAN 

 

 288 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

“The brain and body anticipate inputs, perceive, and make movements without 

need for reflection” (Freeman, 1999a: 23)7. We further see that “our experi-

ence of the visual world in rich detail is an experience of what is potentially 

available to us rather than what is already represented in our brain” (Frith, 

2007: 44)8. What the neural system does, then, is provide “a map of signs 

about future possibilities” (ibid: 98). For Erich Harth, “[t]he future is, in fact, 

already present in our mind, and hence in the nervous system, before it hap-

pens in the world of objects” (1993: 95)9. Indeed, “[i]t may even be said that 

future events affect present neural activity, because the brain – joyfully or fear-

fully – anticipates, projects into, the future” (ibid: 61). Richard L. Gregory al-

ready recognized this as he said: “[O]bjects have pasts and futures; when we 

know its past and can guess its future, an object transcends experience and 

becomes an embodiment of knowledge and expectation without which life of 

even the simplest kind is impossible” (Gregory, 1966: 8).  

Proclaiming “future first” brings us away from the naïve conception of the 

given and of immediacy. Presenting the “given” in terms of the possible, actual 

in terms of the future, not only makes us aware that passive uptake cannot do 

the cognitive job but also that in order to be able to design the possible there 

must be an organ or capacity potent enough to provide such future actuality of 

which sensory apparatus is not (yet) informed. However, scientists and theo-

rists stop short of posing the question: What is the source of competence that 

provides information “beyond the (presently) given”? In other words, how is the 

“future” in this sense possible at all? I believe that, based on what has been 

said thus far, we are in the position to respond pretty unambiguously in the 

following way: the capacity for devising possible scenarios of the “real” is due 

to the massive background knowledge that provides a horizon of possibilities 

for reading stimuli and reacting to them in terms of what they most likely rep-

resent. If it is the background that provides the cognitive organism with the 

relevant knowledge of the possible then contrary to what the term denotes, it 

(back-ground) is not oriented towards the past but is entirely in the service of 

anticipation. The literal meaning of the term deceives us, insofar as it suggests 

recall of what happened in the past, when in fact it is better to think of it as a 

 

 
7 Emphasis added. 
8 Emphasis added. 
9 Emphasis added. 



THE BACKGROUND: AN EMBODIED REASON OF COPING IN THE WORLD 289 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 289 
 

type of mental vehicle that is fully engaged in the organism’s preparation with 

respect to what is going to come.  

 

 

3. FROM THE BACKGROUND TO BEING-IN-THE-WORLD 

 

I believe that these novel findings capacitate us to reencounter Martin 

Heidegger’s philosophy from a contemporary perspective and provide us with a 

matrix of reading which may reveal profundity of his phenomenological in-

sights. Fortunately, phenomenology proves today to be inspirational also for 

fields, such as cognitive science, that practice empirical research and seemingly 

are distant to the spirit and methodologies of phenomenology. I want to make 

use of such a productive interdisciplinary opening and probe a mode of inter-

pretation that, in my view, can relate the sort of discussion above to some spe-

cific aspects of Heidegger’s difficult text. For instance, in Being and Time 

Heidegger repeatedly stresses that Dasein is always “beyond itself” (1962: 236) 

or that Being is, or acts, “ahead of itself” (Ibid.). I believe there is a way to un-

derstand this being “ahead” or “beyond” in the present context of background-

ed anticipatory aiming in the world. Though Heidegger’s reference is clearly to 

Dasein it is less clear what instances of it could be meant to perform this 

ahead-ness; that in turn leaves the space of interpretation open also to options 

such as advocated in this paper.   

Also, the very definition of the background as a tool of potentiality finds reso-

nance in Heidegger’s systematic insistence on potentiality as a feature of 

Dasein. He for instance says:  

 

This potentiality is that for the sake of which any Dasein is as it is. In each case 

Dasein has already compared itself, in its Being, and therewith for the possibility of 

authenticity and inauthenticity, is shown, with a primordial, elemental concrete-

ness, in anxiety. But ontologically, being toward one’s own most potentiality-for-

Being means that in each case Dasein is already ahead of itself [ihm selbst … 

hinweg] in its Being. Dasein is always ‘beyond itself’ [über sich hinaus], not as a 

way of behaving towards other entities which it is not, but as Being towards the Po-

tentiality-for-Being which it is itself. This structure of Being […] we shall denote as 

Dasein’s ‘Being-ahead-of-itself’ (Ibid.). 

 



290 ZDRAVKO RADMAN 

 

 290 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

In such a way potentiality and “being-ahead-of-itself” are conceptualized as 

complementary aspects of Dasein. As if in need of further clarification he adds: 

“’Being-ahead-of-itself’ means, if we grasp it more fully, ‘ahead of itself-in-

already-being-in-a-world’” (ibid.) I believe that if we don’t want to leave this 

“already being in the world” to mysticism a way of understanding it is by re-

course to mechanisms of mind – which we find in backgrounded reason – that 

creates the horizon of possible behaviour to which the self need not to con-

sciously attend and is in that sense already provided for the mind. That this 

happens apart from volition can be deciphered from his saying: “Dasein can 

comport itself towards its possibilities, even unwillingly …” (1962: 237). 

Heidegger also characterizes the Self ontologically as “Being ahead of itself” 

(Ibid.)10. 

The motive re-emerges in the elaboration of the notion of wishing and will-

ing:  

 

In the wish Dasein projects its Being upon possibilities which not only have been 

taken hold of in concern, but whose fulfilment has not even been pondered over 

and expected. On the contrary, in the mode of mere wishing, the ascendancy of Be-

ing-ahead-of-oneself brings with it a lack of understanding for the factical possibili-

ties. (1962: 238)   

 

… to any willing there belongs something willed, which has already made itself defi-

nite in terms of a ‘for-the-sake-of-which’ in general (Being-ahead-of-itself); (2) the 

discloseness of something with which one can concern oneself (the world as the 

‘wherein’ of Being-already); (3) Dasein’s projection of itself understandingly upon a 

potentiality-for-being toward a possibility of entity ‘willed’. In the phenomenon of 

willing, the underlying totality of care shows through. (1962: 239)   

 

In short, the lesson from the background and the excursion into the exis-

tential phenomenology seem to converge in the idea of potentiality of being as 

manifested in anticipatory capacity of the background that provides the horizon 

within which one is “always already” geared into the world. 

 

 

 

 
10 Emphasis added 



THE BACKGROUND: AN EMBODIED REASON OF COPING IN THE WORLD 291 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 291 
 

4. ON AUTOMATICITY OF “JUST DOING” 

 

Unlike memory, which presupposes the recall or reconstruction of particular 

past episodes, the background presupposes an instantaneous and effortless 

activation of potentiality that provides options for motor and mental coping with 

life situations, and most often without conscious engagement. To say that 

something operates in an easy and effortless manner means that it is exercised 

automatically; and thus implies that it is performed without conscious aware-

ness and independent of control or deliberation. This, I think, can be best un-

derstood in terms of Ludwig Wittgenstein’s reference to skills. Echoing Wittgen-

stein (1953), Searle also says that we know many things simply by doing.11 

I use the phrase “just doing” to refer in general to such reactions without 

reflection. But whilst many authors affiliate this sort of action primarily with 

motor habits, I am prone to extend the term far beyond bodily behaviour to 

include complex mental processes such as perception, memory, action, learning 

and thought but also to see it as a capacity responsible for our coping in the 

world in an easy-going and effortless way. “Just seeing” and “just thinking” 

would then mean that even complex cognitive operations such as visual percep-

tion and “reasoning” are not spared of skilled routines by which they are 

brought about. The ease of the doing is not only that of walking and typing, 

swimming and cycling, but also that of seeing, talking, remembering, imagin-

ing, deciding, aiming, etc. Effortlessness is not only to be affiliated with a phys-

ical skill but also with a mental habit; and the same can even be said of com-

plex cognitive processes and scientific enterprises, such as mathematics. As 

George Lakoff and Raphael Núñez put it: “Most cognition happens backstage. 

That includes mathematical cognition” (2000: 27). Analogously, we can say 

that just as we drink or drive, we also “just calculate” or “just infer” – or “just 

diagnose”. On this point, Michael Polanyi insightfully remarks: “The medical 

diagnostician’s skill is as much an art of doing as it is an art of knowing. The 

skill of testing and tasting is continuous with the more actively muscular skills, 

like swimming or riding a bicycle” (1958: 54). 

We can further extend this “just doing” by including something like “just 

judging” and it can also include aesthetic preferences. Why chamber music 

 

 
11 Searle, for instance, says: “[…] we don't need the walking rules in the first place; we just walk” 
(1983: 153). 



292 ZDRAVKO RADMAN 

 

 292 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

“means” to me more than opera? Why Bach excites me more than Brahms? 

Why Picasso’s creativity appears more powerful than that of Pissarro? All of 

these questions may be responded in “intellectualist terms”, yet the thing is, 

what we formulate in words is a late outcome of preferences already formulated 

on a more basic level. That is, even when I think I can provide reasons for such 

judgments we have to realize that they are “just” had as background supposi-

tions, which, however, remain silent in narratives and in such a way invisible to 

observer.  

The “just doing” in its various versions, understood as a form of automatici-

ty, is by no means trivial12. Automaticity frees mental spaces for more complex 

operations. If it were not the case we would have to permanently process the 

sensory data in consciousness, check them in memory, or question them in 

thought. Not only would this be too time and energy consuming, but it would 

also be like a computing machine processing data. Human mentality simply 

does not function that way. If it did, we would not only be running behind in 

whatever action we undertake but we would not be able to adapt to environ-

mental, social and cultural circumstances in an adequate way.  

Unlike authors who identify the background primarily with physical skills, I 

view it as a capacity for routine practices in figuring out what is going on in the 

environment, for making guesses about what is relevant for us, and for 

(re)acting in an adequate way. Motor skilled behaviour can then, at best, be 

taken as a useful analogy –a metaphorical illustration of what it should primari-

ly denote: an automatic, that is, instant and effortless, coping with the world 

that includes cognition as much as motion.  

 

We can say, in that sense, that we talk with ease when we walk; that we under-

stand sentences as we grasp things; that greeting neighbours is like chewing food; 

that posing questions is somewhat like kicking the ball; that saying ‘Hi’ and ‘Bye’ is 

as effortless as switching the light on and off; that ‘Yes’ and ‘No’ is no different than 

nodding with the head; that watching weather forecasts on TV is like drinking a soft 

drink; that interacting with people that annoy you is like eating food which you do 

not like; that listening to someone in small talk is like licking ice-cream; that recog-

nition of a familiar face is like hearing a familiar melody; that calculating small 

amounts of time or money is as easy as fastening buttons; that conversing on the 

 

 
12 Extensive research on this topic has been done by J. A. Bargh and his collaborators. See, for instance, 
Bargh (1994), Bargh and Chartrand (1999), and Bargh and Fergusson (2000). 



THE BACKGROUND: AN EMBODIED REASON OF COPING IN THE WORLD 293 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 293 
 

phone is like driving the car. Our words ‘roll’ in conversation as pedals turn in cy-

cling; our perceptions wander through space spontaneously as our bodies balance 

in it; memories come in just as we inhale fresh air; we understand humour with 

ease when we smile. Basically these illustrations show us that we know how to be-

have and what to do in particular situations that represent challenges for the cogni-

tive person, and that we make use of available solutions from the repertoire of 

backgrounded possibilities with the same ease as routines which are typical of mo-

tor skills. This is not just to say that we do the former in a way analogical to the 

latter, but that there must be the same basic mechanism that brings them about. 

(Radman, 2012: 235-236) 

 

It seems that Alva Noë is even more radical on this point (or maybe just 

more consequent). He for instance claims that, in some sense, “just talking” 

can be viewed as barking, and remarks:  

 

[M]uch talking is more like barking than it is anything like what the linguists have in 

mind. Moreover, a good part of what enables me to understand what you say is 

that I already know what you are going to say before you say it! I never even en-

counter the problem of needing to assign a meaning to your utterance on the basis 

of prior knowledge of the words and the rules for their combination. That problem 

just does not arise” (2009: 108).  

 

Furthermore, he says:  

 

One of the very many false ideas about language is that its primary function is to 

express information or communicate thoughts. Speech has many functions, but 

surely a large part of it is more like the grooming behaviour of chimpanzees or the 

shepherding behaviour of dogs than it is like reasoned discourse among parliamen-

tarians. […] The bulk of what we say and do each day is more like grunts and sig-

nals baseball players use to indicate who’ll catch the pop fly than it is like a genuine 

conversation (2009: 107).  

 

I am convinced that not even thinking is exempt from this. We think the 

way we breathe ad we imagine with effortlessness we digest.  

What we basically understand under the automatism of behaviour is that 

our coping in the world mostly bypasses consciousness and thought. Can we 

then not next to the “language of contemplation”’ also talk about the “language 

of coping”? Should we not also introduce the notion of the “language of talk” 

(the one that would accompany “barking” with gesture) rather than the some-



294 ZDRAVKO RADMAN 

 

 294 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

what elusive “language of thought”? Is it not equally legitimate to talk about 

the “language of emotion” that has its “word” in everything we do? Can we not 

conceive of the routines of navigating familiar spaces and the rituals of ordinary 

conversations as a language of habituation that is perfectly operative without 

conscious thought? I believe that when philosophers relate something as com-

plex as speaking to something as biologically simple as barking, and affiliate 

remembering and dining, seeing and reaching, greeting and grasping, and so 

on, they do not equate the former with the latter, or reduce one to the other. 

Instead, they propose the idea that our most authentic mental processes –

those that are taken as distinctive marks of our humanity, such as language 

usage or memory– are processed away from thought and conscious control, 

and are ruled by automaticity rather than deliberation. This all amounts to the 

conviction that concepts, thoughts and reflection are late products in the chain 

of mental processing. When they get shaped within experience, and when they 

become objects of awareness, much has already been cognitively carried out 

(and pre-pared) in the backstage of the mind. Rather than being preconceived 

plans for action, thoughts appear to be conscious protocols of the processes 

accomplished within the background. The once implicitly guessed is then legiti-

mized in awareness as real. 

 

 

4. CONCLUSIONS 

 

 Neuroscientists are prone to see an “observer” in the brain (Singer, 2002), 

an internal “interpreter” (Gazzaniga, 1998), multiple “selves” (Ramachandran 

and Blakeslee, 1998: Ch. 12), and invent other smart instances in the head in 

order to find explanation for the human instant and efficacious adaptation to 

the natural, social, and cultural world, whereby they should be paying attention 

to the background that turns out to be our major cognitive organ that does the 

“observing”, “interpreting” and “monitoring”, prompt and easy, that is, without 

having to process them in consciousness and thought. For we nowadays know 

that only a very small portion of the mind is realized in consciousness; by far 

the greatest part remains salient in its backstage; the latter is where we are to 

seek for the 'reason' of our mostly successful coping in the world. This subse-

quently means that the philosophical ambition to understand and define the 

mind exclusively in terms of conscious, propositional and deliberative mental 



THE BACKGROUND: AN EMBODIED REASON OF COPING IN THE WORLD 295 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 295 
 

behaviour cannot be adequate any more. “If we are to understand how the 

mind, through the brain, makes us who we are, we need to consider the whole 

mind, not just the parts that subserve thinking” says Joseph LeDoux (2002: 

24)13. This echoes in a way William James’ credo “the whole man counts!” 

(Bergson, 1946: 212; also James, 1956: 92). Both sayings plea for integration 

of processes beyond the threshold of consciousness and thoughtfulness. Such a 

holistic approach, as understood from the current perspective, should thus fo-

cus on the background that constitutes most of our mentality. We are therefore 

urged to study it in the way that we nowadays study perception, memory, and 

emotion. For the background is that massive and potent mental means that 

informs the organism about the states of the world and provides the agent with 

possible modes of coping with it before they emerge in the conscious mind as 

articulated plans for action. 

  

 

BIBLIOGRAPHY 

BARGH, J. A. (1994): “The four horsemen of automaticity: Awareness, intention, efficiency, 

and control in social cognition", in Wyer, R. S. and T. K. Srull (eds.) Handbook of So-

cial Cognition, Vol. 1, Hillsdale, NJ: Erlbaum.   

BARGH, J. A. and CHARTRAND, T. L. (1999): “The unbearable automaticity of being”, Ameri-

can Psychologist, 54/7, 462-79. 

BARGH, J. A. and FERGUSON, M. J. (2000): “Beyond behaviorism: On the automaticity of 

higher mental processes”, Psychological Bulletin, 126/6, November, 925-45. 

BERGSON, H. (1946): “On the Pragmatism of William James –Truth and Reality”, The Crea-

tive Mind, New York: Philosophical Library. 

DREYFUS, H. L. (2003): What Computers Still Can’t Do, Cambridge, MA: MIT Press. 

FREEMAN, W. J. (1999a): How Brains Make up their Minds, London: Phoenix. 

― (1999b): “Consciousness, intentionality, and causality”, Journal of Consciousness Studies, 

6: 143-73.  

FRITCH, Ch. (2007): Making up the Mind, Malde, MA: Blackwell. Gazzaniga, M. S. (1998): 

The Mind’s Past, Berkeley: University of California Press. 

GREGORY, R. L. (1966): Eye and Brain: The Psychology of Seeing, New York: McGraw-Hill. 

HARTH, E. (1993): The Creative Loop: How the Brain Makes a Mind, Reading, MA: Addison-

Wesley. 

HEIDEGGER, M. (1962): Being and Time, J. Macquarrie and E. Robinson (trans.), New York: 

Harper & Row. 

 

 
13 Emphasis added 



296 ZDRAVKO RADMAN 

 

 296 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

JAMES, W. (1956): The Sentiment of Rationality, The Will to Believe, New York: Dover. 

KIRK, Robert (1994): Raw Feelings: A Philosophical Account of the Essence of Conscious-

ness, Oxford: Clarendon Press. 

LAKOFF, G. and NÚNEZ, R. E. (2000): Where Mathematics Comes From, New York: Basic 

Books. 

LEDOUX, J. (2002): Synaptic Self: How Our Brains Become Who We Are, New York: Penguin 

Books. 

LEWIS, C. I. (1929): Mind and World Order: Outline of a Theory of Knowledge, New York: 

Dover. 

NOË, A. (2009): Out of Our Heads, New York: Hill and Wang.  

POLANYI, M. (1958): Personal Knowledge: Towards a Post-Critical Philosophy, New York: 

Harper & Row. 

PRINZ, J. (2009): “Is consciousness embodied?”, in Robbins, P. and M. Aydede (eds.) (2009) 

The Cambridge Handbook of Situated Cognition, New York: Cambridge University 

Press. 

― (2013): “Hand Manifesto”, in Radman, Z. (ed.) The Hand, and Organ of the Mind: What 

the Manual Tells the Mental, Cambridge, MA, London: The MIT Press, ix-xvii. 

PRINZ, J. and CLARK, A. (2004): “Putting concepts to work: Some thoughts for the 

twentyfirst century”, Mind and Language, 19/1, 57-69. 

RADMAN, Z. (ed.) (2012): “The Background: A Tool of Potentiality”, in Radman, Z. (ed.) 

Knowing without Thinking: Mind, Action, Cognition, and the Phenomenon of the Back-

ground. New Directions in Philosophy and Cognitive Science. Basingstoke: Palgrave 

Macmillan, 224-242. 

RAMACHANDRAN, V.S. and BLAKSLEE, S. (1998): Phantoms in the Brain: Probing the Mys-

tery of the Human Mind, New York: William Morrow and Co. 

RORTH, G. (1996): Das Gehirn und seine Wirklichkeit: Kognitive Neurobiologie und seine 

philosophischen Konsequenzen, Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

SEARLE, J. R. (1983): Intentionality: An Essay in the Philosophy of Mind, Cambridge: Cam-

bridge University Press. 

― (2010): Making the Social Wold: The Structure of Human Civilization, Oxford: Oxford Uni-

versity Press. 

SINGER, W. (2002): Der Bobachter im Gehirn: Essays zur Hirnforschung, Frankfurt am Main: 

Suhrkamp. 

WITTGENSTEIN, L. (1953): Philosophical Investigations, Oxford: Blackwell. 

  



Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y vida, 297-312. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 

  Translated by Nancy Kovalinka. 

 

 

 

 

 

WHY DECLARING ORTEGA TO BE A PHENOMENOLOGIST 

IS IMPORTANT. REASONS AND DIFFICULTIES* 

 

¿POR QUÉ ES IMPORTANTE CONSIDERAR A ORTEGA Y GASSET 

FENOMENOLÓGO? RAZONES Y DIFICULTADES 

 

Javier San Martín 

Sociedad Española de Fenomenología / 
UNED, España 

jsan@fsof.uned.es  

 
 
 
Abstract: The debate about Ortega’s relation 
to phenomenology has been continuous since 
the eighties of the last century. Before this 
date, Ortega’s manifestations that he had 
abandoned phenomenology at the same mo-
ment he came to know it were understood 
literally, without scrutinising other manifesta-
tions of his that he had made on phenomenol-
ogy, or that his philosophy is similar to that of 
Husserl’s final works. Both manifestations seek 
to question the previous ones. The text clarifies 
first the meaning and importance of this po-
lemic for Spanish philosophy, deeply influenced 
by that of Ortega’s, and, secondly, I will set out 
what are the fundamental phenomenological 
concepts of Ortega’s philosophy. 
 
 
 
Key Words: Ortega y Gasset, Virtual Reality, 
Radical Reality, Philosophy. 

Resumen: El debate sobre la relación de Orte-
ga con la fenomenología ha sido continuo desde 
los años ochenta del siglo pasado. Antes de 
esta fecha, las manifestaciones de Ortega de 
que había abandonado la fenomenología en el 
mismo momento que la conoció, fueron toma-
das al pie de la letra, sin examinar otras mani-
festaciones que había hecho sobre la fenome-
nología, o la de que su filosofía es similar a la 
de los últimos trabajos de Husserl. Ambas ma-
nifestaciones buscan cuestionar las anteriores. 
El texto aclara en primer lugar el significado y 
la importancia de esta polémica en la filosofía 
española, profundamente influenciada por la de 
Ortega, y, en segundo lugar, se expondré cuá-
les son los conceptos fenomenológicos funda-
mentales de la filosofía de Ortega. 
 
 
Palabras clave: Ortega y Gasset, realidad 
virtual, realidad radical, filosofía. 

 

 

 

First of all, I would like to thank the organizers for this opportunity to pre-

sent one of the most important professional and vital contributions of my career 

in a forum as important as this one. I have committed myself professionally 

with this contribution, based on my conviction that I will thus make an im-

portant contribution, first, to clarifying this characteristic of 20th-century Span-

ish philosophy and, second, to clarifying a point of the phenomenological 

mailto:jsan@fsof.uned.es


298 JAVIER SAN MARTÍN 

 

 298 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

movement or philosophy that could go unnoticed, or could fail to be considered 

with the precision made possible by Ortega y Gasset’s philosophy.  

When Lester Embree asked me to participate in the Dictionary of Phenome-

nological Aesthetics and I agreed to Dr. Rainer Sepp’s proposal to write the en-

try on Ortega, I recall that L. Embree asked me wether Ortega was a phenome-

nologist and why. It was not an idle query; quite the opposite, it was a very 

pertinent one. Following the lines of international understanding, based mainly 

on what Ortega himself said and on what his most internationally known disci-

ple claimed, Ortega had abandoned phenomenology as soon as he became fa-

miliar with it and, therefore, was distanced from it. Julián Marías’ writings, as I 

found out in Saint Petersburg, had reached Hong Kong; one of the participants 

in our encounter there in 1997 told me so. And in these writings, the idea that 

Ortega had superseded phenomenology always appeared. This has been the 

general opinion that became part of the international conceptual map and that 

operated in Spain, as well, until the 1980s.  

I say until the 1980s because things changed then: we saw that all Ortega’s 

statements in this respect are accompanied by a nuance that, if it is forgotten, 

leaves them disfigured. Because several notes must be made on this issue, and 

I will list them. First, the same Ortega who said that he had abandoned phe-

nomenology as soon as he became familiar with it said, at the same time, that 

he had systematized phenomenology (IX, 1119)1. Second, and perhaps most 

important, there is something that usually goes unnoticed, and that is that this 

same Ortega said that his philosophy was similar to late Husserlian philosophy, 

to the philosophy that he had had the opportunity to read as soon as the first 

pages of The Crisis of European Sciences were published, even though Ortega 

attributed Husserl’s late writing to Eugen Fink (VI, 29, fn), thus allowing for the 

conception that he had, up to this time, presented regarding phenomenology. 

Both facts, the first as well as the second, deserved a reflection that did not 

appear in Spain until the 1980s. In fact, I believe that the second point has not 

yet received the attention it deserves in Spain (or anywhere else), despite its 

decisive importance.  

 

 
1 Ortega y Gasset’s Obras completas, Taurus, Madrid, 2004-2010, 10 vols. The roman number is the 
volumen of this Edition.  



WHY DECLARING ORTEGA TO BE A PHENOMENOLOGIST IS IMPORTANT 299 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 299 
 

At any rate, it must be said that this vision of an Ortega distant from and 

having gone beyond phenomenology had already been questioned in the USA in 

the 1970s. This occurred specifically in Oliver W. Holmes’ book Human Reality 

and the Social World: Ortega’s Philosophy of History (1975), which appeared 

even before Ortega’s most clearly phenomenological book, the lessons on the 

System of Psychology, was published, with the unequivocal title of Psychologi-

cal Investigations2. It also showed up in Robert O’Connor’s article “Ortega's Re-

formulation of Husserlian Phenomenology,” published in the journal Philosophy 

and Phenomenological Research in 1979, but which would have been submitted 

to the journal a year or two earlier, at least. After this, we know that Philip Sil-

ver wrote a worthy work that uncovered many phenomenological nuances in 

Ortega’s work and considered his philosophy to be a worldly phenomenology, 

along the lines of the late Husserlian phenomenology.   

In this paper, I will deal first with the general problems of this relation, its 

ambiguities and hidden nooks. Secondly, I will present the two aspects that 

come into play, the clarification of the kind of philosophy that is behind the 

foundation of 20th-century Spanish philosophy and the clarification of some 

important points of phenomenology, according to Ortega’s contribution. Thirdly, 

I will focus on this contribution, so that, if I can manage it, Ortega’s contribu-

tion on this point will be clear.  

 

 

1. THE GENERAL PROBLEMS OF ORTEGA’S RELATIONSHIP WITH PHENOMENOLOGY 

 

With all the pages I have devoted to studying these problems since the 

1980s (San Martín, 1994, 1998, 2012), I will not be adding anything new here, 

but I will at least try to provide a summary of what I believe to be the most 

important aspects. First, I would like to refer to a human characteristic that 

marks the problems in this relationship, described quite well by the American 

professor John Graham when he called it the can of worms (1994, 188) be-

cause, once opened, there is no closing it and discussing it is inconvenient and 

annoying. The fact that it is annoying can be deduced from the title I have 

 

 
2 First published by Paulino Garagorri in Revista de Occidente in Alianza Editorial, Madrid, 1982; Obras 
completas, vol. XII, Alianza Editorial, Madrid, 1983, pp. 331 ff. Now in Obras completas, Taurus, Madrid, 
2007, vol. VII,  pp. 429 ss. 



300 JAVIER SAN MARTÍN 

 

 300 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

given this paper, which is a response to a question I was asked recently. The 

question was whether knowing if Ortega had been more or less influenced by 

Husserl mattered, because it might be irrelevant for understanding Ortega. 

Second, it is annoying, above all, because it forces us to interpret nuances in 

Ortega’s most forceful expressions, which cannot then be taken literally. The 

personal aspect contained in this consideration is apparent in the not at all in-

nocent questions that Graham throws out to Nel Rodríguez Rial, asking if he 

thinks that Ortega was lying to his readers when he said that he had gone be-

yond phenomenology and abandoned it (Graham, 385). And I am, of course, 

certain that it must be annoying for Julián Marías, whom I heard say (1982) 

that Husserl’s only interesting work was Logical Investigations and who would, 

then, not be at all amused by my insistence on this subject. This is why it is a 

humanly disturbing issue. I would go so far as to say that it annoys those who 

are not within the orbit of phenomenology because they really do not care.  

However, I perceive that a lot is at stake here. I feel that I must mention 

that, despite Ortega’s self-positioning and the subsequent position of Julián 

Marías and Ortega’s other most important disciple, Antonio Rodríguez Huéscar, 

regarding Ortega’s phenomenology, both Julián Marías and the philosopher’s 

own daughter, Soledad Ortega, participated in the inauguration of the first in-

ternational congress on phenomenology that took place in Spain, in 1987, indi-

cating that they subscribed to this movement. Something which is rather con-

tradictory, considering the theses that Julián Marías defends; by being present, 

he was saying that what Ortega had done had gone beyond one interpretation 

of phenomenology, phenomenology interpreted according to the transcendental 

idealism of the 1913 Ideas. Husserl himself revised this interpretation, not be-

cause he changed the meaning of his phenomenology, but because he believed 

that the way he had reached to the public philosophical opinion was incorrect. 

This revision of expressions was a profound task for Husserl in the 1920s when 

he had to prepare a new edition of Ideas I. 

 

 

2. WHAT IS AT STAKE 

 

Anyone interested in Ortega can ask and does, in fact, wonder about the 

reason for this insistence on studying Ortega’s links to phenomenology. Be-

cause another alternative is to just forget the subject, focus on the philosophy 



WHY DECLARING ORTEGA TO BE A PHENOMENOLOGIST IS IMPORTANT 301 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 301 
 

itself and operate philosophically on this basis. I have been asked this question 

more than once and so I think that this is an ideal venue for responding.   

There are two ways of dealing with Ortega’s philosophy, if we are convinced 

of its worth and that it is the origin, in a sense, of the most fertile Spanish phi-

losophy of the 20th century, with all or most of this philosophy referring, in one 

way or another, to Ortegian philosophy. I say that there are two ways, because 

I will not discuss the despective way of dealing with this philosophy, the way 

that expells it to the terrain of mere literary essay with no philosophical implica-

tions. For both of these ways, to talk about Ortega is, to a certain extent, to 

talk about the beginning of the most representative Spanish philosophy of the 

20th century. The School of Madrid depends on this philosophy, Xavier Zubiri 

belongs to the School of Madrid3, and thinkers such as Aranguren depend on 

him, with the enormous influence Aranguren has had; there is also the set of 

philosopher-physicians, such as Pedro Laín Entralgo4 and Juan Rof Carballo. The 

people who formed the so-called School of Barcelona are also very close to him, 

of course, independently of whether they felt personally closer to or more dis-

tant from Ortega. I am referring to Joaquín Xirau, Eduardo Nicol, and Ferrater 

Mora5.   

So the first way of approaching Ortega’s philosophy is the way Julián Marías 

does it, considering it to be an original philosophy that, in the flow of world phi-

losophy, discovers radical life as the starting point of philosophy, attributing a 

historical reason that no one had discerned before to him. To the point that, 

with Ortega y Gasset, there is a new foundation of philosophy: Spanish phi-

losophy seems to become a kind of new foundation for philosophy (Marías, 

1991, 249) and, thus, has a nearly absolute originality, so original that we al-

most end up by ourselves. Because, without exaggerating, except for Ortega’s 

philosophy and Julián Marías’ philosophy, also in a limited sense, very little is 

known about this philosophy outside of our borders.  

In contrast to this way of understanding Ortega, there is another way that 

seems more fruitful to me, assigning Ortega to one of the three great move-

 

 
3  About the “School of Madrid”, see José Lasaga, “Die Madrider Schule”, in J. San Martín (ed.)  
Phänomenologie in Spanien, ed. by J. San Martín, Koenigshausen & Neumann, Würtzburg, 2005, pp. 
281-283. 
4 See Diego Gracia, “Pedro Laín Entralgo”, in J. San Martín, Phänomenologie in Spanien, op. cit., pp. 
275-278. 
5 See Antoni Mora, “Phänomenologie im Exil (I) oder die Schule von Barcelona”, in J. San Martín (ed.), 
Phänomenologie in Spanien, op. cit., pp. 288-290. 



302 JAVIER SAN MARTÍN 

 

 302 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

ments that shape 20th-century philosophy: Marxist philosophy, phenomenol-

ogical philosophy, and analytic philosophy. If Ortega belongs to the phenome-

nological movement, whatever the terms are, his work and philosophy will ap-

pear in the immense bibliography that makes up this movement. To this end, 

we must be clear on why he belongs to the phenomenological movement and 

we must clarify what is phenomenological in Ortega. So the importance of this 

issue is that, when we read Ortega, we are subscribing to a certain kind of phi-

losophy, the kind that groups the best of 20th-century philosophy together, 

even though there are deep differences among the orientations. But we all 

know that Husserl and the early Heidegger, Scheler, Levinas, Merleau-Ponty, 

the early Sartre, Derrida, to a great extent, Patočka, Banfi, Enzo Paci, Dorion 

Cairn, Embree, Michel Henry, Ricoeur, Hanna Arendt, etc., are a set of names 

that make up a very substantial, even fundamental, part of 20th-century phi-

losophy.  

Having clear ideas in order to legitimately include Ortega’s name in this 

cast not only is not banal or a useless contrivance, but means fighting for Span-

ish philosophy’s contribution, both Ortega’s as well as later philosophers’ con-

tributions, to this movement. This may be irrelevant for some, but it is not ir-

relevant in itself.  Not doing it has already had consequences, consequences 

that we have suffered in our own country. By leaving Ortega outside of phe-

nomenology, he was only included in a philosophy of life with both Nietzsche 

and Dilthey; this inevitably located him before phenomenology, making his phi-

losophy one that, no matter how influential and important, belonged to the 

19th century.   

This was the first consequence in our own country. This is how all the can-

didates for secondary school teaching positions have studied Ortega’s philoso-

phy, due to this error in inclusion, (i.e. before Husserl and Heidegger). From 

this perspective, considering the time constraints for studying philosophy in 

secondary school, it was more important to explain Nietzsche than it was to 

explain Ortega. The result was a foregone conclusion until the 1980s: Ortega 

had disappeared from the philosophy syllabus in secondary school.  If this 

seems unimportant from a professional perspective, it is because we are ignor-

ing the value of education in political culture. If, on the contrary, Ortega is in-

cluded in phenomenology, he will be placed after Husserl and Heidegger, and, 

at any rate, his texts can be used to introduce this movement that belongs fully 



WHY DECLARING ORTEGA TO BE A PHENOMENOLOGIST IS IMPORTANT 303 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 303 
 

to the 20th century. Students will be assigned parts of What Is Philosophy or of 

Man and People as a way of doing phenomenology and, therefore, as an intro-

duction to a philosophy that transcends the 19th century.  

These reasons may seem secondary, in a way, but I believe they are fun-

damental for fomenting the fertility of Ortega’s philosophy. If it is done the first 

way, we already know how fertile it is: with no time for Ortega in secondary 

school, the immense majority of the students ended up not knowing anything 

about him. Later, at the university, Ortegian philosophy was not taught either, 

because the professors held the same opinion. So in the 1980s, Ortega had 

practicaly disappeared from philosophy in Spanish, not only in Spain but in all 

the Spanish-speaking world –with the possible exception of the United States, 

because there he was in the hands of Hispanists who presented him as the 

great Spanish writer that he is.  

Consequently, and this is what I was getting to, Ortega’s position in phi-

losophy as a whole determines his fertility to a great extent. The first way has, 

de facto, neutralized this fertility because it led to including him in 20th-century 

philosophy of life that was the continuation of 19th-century philosophy. An au-

thor’s fertility, in this case, Ortega’s, does not in fact depend on the greater or 

lesser genius of his interpreters, but on whether or not his philosophy is widely 

read and discussed, starting in secondary school, where young people begin to 

shape the matrixes of their thinking. But in order to help shape these matrixes, 

secondary school teachers need to have studied the subject with great precision 

at the university; since this philosophy was not introduced, they can neither 

transmit it nor introduce it.  

 

 

3. THE MAIN CONCEPTS OF ORTEGA’S PHENOMENOLOGY 

 

Having presented the complexity and importance of Ortega’s relationship 

with phenomenology, I will now try to present what I believe is most important 

in this philosophy in relation to phenomenology. In this respect, I think that 

Oliver W. Holmes’ attitude deserves a special mention because in his book he 

forgets what we saw as fundamental: following the moments of this relation-

ship, distinguishing early Ortega, in his “first navigation” (until 1930), from 

later Ortega, in his “second navigation”, because Ortega’s own statements in 

this regard are different. We have also had to distinguish between the conven-



304 JAVIER SAN MARTÍN 

 

 304 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

tional, published Husserl, and the so-called new Husserl who comes to light in 

the publications after Ortega’s death, in order to justify our position; these pub-

lications showed a new side of Husserl, a side that Merleau-Ponty, Fink and  

Dorion Cairn had, as a matter of fact, understood. Holmes, who does not par-

ticipate in these debates, does not have to overcome a fossilized opinion on this 

issue, but his vision of phenomenology comes from the texts on Intersubjectiv-

ity (volumes XIII, XIV and XV of the Husserliana) which he consulted, through 

the kindness of Iso Kern, the editor, before they were published (Holmes, 1975, 

148, fn). He realized that the texts of the second-phase Ortega, the Ortega of 

the “second navigation”, that is, the texts of Man and People, are consistent 

with this Husserl. He becomes aware that Ortega was right when he said that 

his philosophy was in the same orbit as, or was similar to, Husserl’s philosophy 

from The Crisis of European Sciences, to the philosophy that is now the new 

Husserl. And so he takes Ortega’s phenomenology from the “second navigation” 

for granted, ignoring Ortega’s statements on this head.  

Personally, I became acquainted with Ortega through Laín Entralgo6, when 

I had to read Ortega’s criticism of Husserl in Man and People for my doctoral 

thesis. When I went back to this book in a more systematic way as a University 

teacher, I encountered two quite significant surprises. The first was that there 

was an introduction to phenomenological thought that seemed the best possible 

one for my students to get a good introduction to phenomenology.  This hap-

pened in 1977, when I was explaining theory of knowledge in Santiago de 

Compostela and giving a seminar on Husserl’s Cartesian Meditations. This first 

surprise marked me for life, and I have not changed my opinion. The second 

surprise, more astonishing, was that, in that text, I recognized the main sub-

stance of the doctoral course that I had had with Luis Cencillo in 1967/68. This 

course had impressed me at that moment because it represented, for me, a 

new language not only completely different from the language of Scholastics 

that I had been accustomed to until then, but also from the language of Sergio 

Rábade’s Department, immersed in modern philosophy, both in his courses and 

in the subject of the theory of knowledge. Cencillo spoke of the world as being 

 

 
6 I no longer recall my first contact with Ortega in the doctoral courses of Prof. Cándido Cimadevilla 
(1924-1975), for which I wrote a paper on Ortega’s and Unamuno’s Quijotes. Unfortunately, I have no 
copy of this paper because at that time (1967) papers were handwritten and handed in to the professors 
and we did not keep copies. My first contact with Ortega left no mark on me because it was absolutely 
isolated.  



WHY DECLARING ORTEGA TO BE A PHENOMENOLOGIST IS IMPORTANT 305 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 305 
 

made up of pragmatic fields, in which things are tools, etc., ideas that are very 

familiar now but that were foreign to the philosophical environment of the 

Spanish university at that time.  

With this biographical introduction to the subject, taking into account the 

moments and places –my impression in Santiago and Oliver Holmes’ book, it is 

time to present the substance of Ortega’s phenomenology. First of all, we find 

in Ortega’s philosophy the turning point toward a philosophy beginning with the 

human being. He had formulated this in the Meditations on Quijote: everything 

comes to us under the form of individual life (I, 755). This is the fundamental 

starting point of phenomenology, for which it is necessary to differentiate be-

tween the life world (“vital world”, VII, 262 y 367; X, 175, 177, 185, 192, 193) 

and the cosmic world (VII, 321), and to consider that we are always in the life 

world, correlated with life, understood to be individual, flesh-and-blood life. 

This is, of course, independent from the philosopher’s philosophical life; the 

philosopher must establish the philosophical life above the individual, flesh-and-

blood life as a “disinterested spectator” who must let go of his practical vital 

interests, even if only in a virtual fashion (VII, 366).  

This starting point determines what I like to call the “phenomenological 

path of philosophy” that Ortega follows marvellously in his course What Is Phi-

losophy. This course is conceived as a spiral itinerary (San Martín, 1998, 146 ff; 

2012, 127 ff). First, the crisis situation is described, mainly the crisis of science, 

where people talk about practicing laboratory terrorism (VIII, 253). Second, it 

is a path that is traversed retrospectively, going back from the cosmic world to 

the area in which the world appears as a warmer environment. Therefore, one 

goes from the icy cosmic world to the warm intimacy of life. The second circle is 

devoted to exploring the kind of knowledge we are seeking, a knowledge that 

must be autonomous, because it depends on itself alone, and must also, sec-

ondly, be pantonomous, because it affects the whole of life. In order to comply 

with the first aspect, philosophy must proceed with self-evident statements, as 

evidence is the method of philosophy. In order to achieve this, philosophy must 

go through a narrow door, the door of epoché, or letting go (“desasimiento”, 

this is the word Ortega uses [VII, 309], that is, “throwing away”, “abandoning”) 

of all previous beliefs, although there are beliefs such as belief in the existence 

of the world that can only be let go of in an as-if form, that is, virtually.  



306 JAVIER SAN MARTÍN 

 

 306 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

At the third turn in the phenomenological path of philosophy, we enter into 

life itself, and this is what I really find sure or safe in my path to philosophy, 

but this life is not the solitary self, because the entire world –not the cosmic 

world, but the life world– accompanies it. The fourth turn is an analysis of this 

radical life, which is none other than the individual life that is the form of every-

thing that is given to us. The fundamental characteristics of this life (and here 

is where Heidegger’s influence shows up) are, first, to be known, therefore the 

consciousness that always goes along with it, or what makes it that particular 

life. The second characteristic is being in a world that precedes it, as a given, 

and the third is having to decide what to do, that is, shaping oneself as a life 

project. The phenomenological path of philosophy cannot be expressed in fewer 

words.  

The third point, with more content, refers to Ortega’s immense achieve-

ment in clarifying, long before Heidegger, the position of the phenomenology of 

perception. Ortega’s advantage here is that he formulates his philosophy from a 

very specific intertextuality in which three aspects figure. First, there is a de-

bate with Unamuno on the meaning of Europeanization as a political program 

that should be incorporated in Spain (San Martín, 1998, 17). Second, there is a 

conception, regarding this debate, about the philosophy of culture and there-

fore about the concept of culture. Third, there is a criticism of the neo-Kantian 

concept of culture as only higher culture, including science, morality, and art, 

which can lead to hiding the life that underlies this higher culture. So that be-

fore Kultur (German Kultur, with a K) there is a culture with a c, the ordinary 

culture that should be promoted. The Meditations on Quijote are devoted to 

studying this culture.  

This is where Husserl’s Göttingen lessons interfere especially, through 

Wilhelm Schapp, whose book Beiträge zur Phänomenologie der Wahnehmung 

Ortega used7. Taking into account that Schapp says, in his book, that he cannot 

say which explanations come from Husserl’s suggestions (Schapp, 1981, IX), 

this work takes us into Husserl’s lessons in 1907. In effect, there is a funda-

mental phrase in this work that appears in Husserl’s texts: that there are three 

ways of being in the world, the two typically Cartesian ways, the res extensa 

 

 
7 N. Orringer was the first to notice this connection. See Ortega y sus Fuentes germánicas, Ed. Gredos, 
Madrid, 1979, p. 134 ff. 



WHY DECLARING ORTEGA TO BE A PHENOMENOLOGIST IS IMPORTANT 307 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 307 
 

and the res cogitans, the cogito, but there is a third way that is neither the one 

nor the other, ideas, concepts, the way of seeing things, interpretation, per-

spective, meaning (see Husserl, 1984, 242; Schapp, 2 and 144). The prologue 

to Meditations on Quijote and the preliminary lesson are, to a great extent, de-

voted to presenting how meaning arises from sensation or in sensation, shaping 

the true reality that is human lived reality. There is a special phrase in Medita-

tions on Quijote that only acquires its full meaning from this intertextuality and, 

without this intertextuality, loses most of its scope. After explaining the general 

plan of the book and the concept of culture as the result of an act that creates 

meaning, he asks the reader: “When will we open ourselves up to the convic-

tion that the definitive being of the world is neither matter nor soul, it is no de-

terminate thing, but rather a perspective” (I, 756).  

In this sentence, which is a copy of one of Schapp’s sentences which, in 

turn, repeats one of Husserl’s 1907 sentences, what is important are the three 

terms: matter, soul, and perspective. The soul is the Cartesian res cogitans, 

and is therefore a substantialized understanding of consciousness. Matter is the 

res extensa and therefore a positivist-scientistic conception of reality. In con-

trast to these two terms, the being of the world is perspective, a way of being 

seen which essentially involves the subject, because it depends on the subject. 

Because of this, understanding the starting point of Ortega’s philosophy de-

pends, to a great extent, on a correct understanding of this sentence. In other 

languages, it will also depend on how the words are translated. In the Italian 

edition (translated by Bruno Arpaia, Guida editori, Napoli, 2000), soul has been 

translated as spirito (ob. cit., 43), a profoundly inadequate word, because spirit 

is, specifically in the German tradition, the opposite of soul, because spirit is 

the place of culture, the place of perspective. With this sentence, then, Ortega 

is proposing a theory of perception in which culture is the main ingredient, so 

things or a set of things, the life world, must be approached from culture, not 

only from animal life, from a theory of perception reduced to its animal ele-

ments, because human perception is always a cultural perception, which in-

cludes, or, even more than that, is made up of the animal part of the senses 

and the spiritual part of culture.  

Because of this, perhaps Ortega’s greatest contribution to phenomenology 

was to conceive the phenomenology of perception as a philosophy of culture, 

thus avoiding the objection that Heidegger later made regarding Husserl, that 



308 JAVIER SAN MARTÍN 

 

 308 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

he introduced a theoretical interest into the discussion that destroyed or con-

taminated the object given in perception because perception is never a natural-

istic perception but rather a cultural perception.   

It is in this context of the presentation of phenomenology as a theory of 

culture that Ortega makes use of the concept “virtual”, in both senses of the 

word, offering an entire theory of virtuality that was far ahead of its time; this 

is quite relevant today, as it allows us to focus the new world that has arisen 

with the new technologies with a theoretical basis that other theoretical lines do 

not have.  

Within the concept of virtual, Ortega includes, first, the idea which we use 

to complement sensations to give us things and the world. Next, he includes 

the concept with which we add to perception and which gives us the limits of 

things, and then the world behind the world, in which we always see the world, 

or the other sides of the things that allow us to see whole things, not just bits 

of things. Finally, there is meaning or sense, the word Ortega uses instead of 

the word concept, due to its murky tradition (Ortega, VII, 487).   

Virtual, on the other hand, has two sides. On one hand, it is a kind of as-if 

reality, taking into account what is a virtual reality in sight, a pure phantom 

with no real consistency. But that which is virtual also has strength, because it 

comes from virtus, from that in virtue of which something is done. Because a 

project is something virtual, a mere projection of the imagination, but it has the 

virtue of producing or motivating the behaviours that lead to carrying out the 

project. It is precisely in the duality of what can be perceived by senses, mainly 

by touch, and what is virtual, what is targeted by sight, because what is virtual 

is fundamentally what is imagined visually, that we have the two sides of the 

world, the side of what is patent and the side of what is latent, which gives 

meaning to the patent world because what is patent only exists as it does 

thanks to what is latent. Perception is only what it is because of the interpreta-

tion it is inserted into, in which language has a very important role, if not an 

absolutely decisive one, because language is what really establishes the limits. 

But life projects also have a fundamental role, to the point that the world we 

live in, which is none other than the life world, is a world made up of our pro-

jects, and things take or acquire consistency only from these projects, because 

they are utensils, tools, infrastructures for our projects, etc.  



WHY DECLARING ORTEGA TO BE A PHENOMENOLOGIST IS IMPORTANT 309 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 309 
 

I like to use Magritte’s paintings to think of Ortega’s philosophy. In Ma-

gritte’s paintings, we can follow the play of the representation of what is real 

and the representation of what is pictoric-virtual, in really delightful reduplicat-

ing mirrors. There is no one like Magritte in the 20th century who has managed 

to plastically show that which represents the virtual part of the perception, and 

that which means the real one.  

To finish my talk, I will quote what I consider to be the correct approach to 

Ortega’s philosophy, as philosophy in general, but also affecting this philosophy 

as phenomenology. I am referring to the practical function of philosophy. When 

we say that phenomenology is an exponent of life (Fink, 1988, 44, 65), it does 

not mean that it is an exponent only or even mainly from a theoretical perspec-

tive. The structure of life is not primarily and principally focused on knowing but 

on doing. The three verbs that define the structure of life are knowing, valuing, 

and doing.  Both knowing and valuing depend on doing because, as Ortega saw 

quite clearly in What Is Philosophy, the characteristic of human life is to be 

known and to decide, to decide what to do. Life is a project, a tendency to self-

preservation, as Husserl would say (Sepp, 1997), in one’s own self which, on 

the other hand, is a “deferred”  self (Heidegger), because the being about 

which or for which we worry is the one that we are not and would like to be. 

This structural tendency that resides in, defines, or determines human life 

causes philosophy not to be autonomous but to serve this life. This is what we 

can summarize by saying that philosophy is integrated in a structure in which 

theory is a function of praxis. 

This kind of axiom of life remained relatively hidden in Husserl’s phenome-

nology, at least in its earlier public manifestation, due to the weight that the 

first theoretical clarification had in it, mainly, in the first place, as a refutation 

of psychologism in the Logical Investigations and, later, in the presentation of 

phenomenology in Ideas. Ortega is aware of the privileged situation and rela-

tive isolation in which the learned people (the German Gelehrte) lived because 

they had no problems (IX, 163). For a Spanish person, on the contrary, 

everthing is a problem. When Ortega went from Leipzig to Berlin to study dur-

ing the winter semester of 1905, already with a good knowledge of German, he 

realized that the library of the University of Berlin had all the materials he 

needed to study, that there, shall we say, he could be a complete professional; 



310 JAVIER SAN MARTÍN 

 

 310 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

for a Spanish philosopher, the first problem was not a philosophical one but the 

general problem of his own country, Spain.  

This different starting point was fundamental in the difference between his 

approach and Husserl’s. While Husserl needed everything to fall apart around 

him with World War I in order to become aware that philosophy’s goal was, 

above all, to decide how to orient action, this starting point is at the origin of 

philosophy itself for Ortega. This is why the Spanish philosopher Pedro Cerezo, 

a masterful interpreter of Ortega said, years ago, that Ortegian philosophy is 

“fundamentally, I mean in its root and inspiration, practical reason” (2011, 

366), because “his metaphysics of vital reason has arisen from this practi-

cal/ethical attitude.”   

It is true that there are important changes in Ortega’s orientation following 

how his thinking evolves, but they are all determined by his desire to manage 

to safe the situation, that is, to give the things full meaning by fulfilling them. 

This task is an act of love, because that is what love is, leading that which is 

loved to perfection. And if Spain was the problem, there was no other philoso-

phy than a philosophy oriented to saving Spain. World War I, which was deci-

sive in reorienting Husserl’s thinking, from theory to practice, was also decisive 

for Ortega in a different direction, not from theory to practice –he already had 

this orientation- but to change his attention from Spain to Europe. The Great 

War had shown that the evils of Modernity were deeper than they seemed and 

therefore the saying of the Spanish regenerationists, who had diagnosed Spain 

as the problem, had to be altered, making Europe the true problem. 

From this moment on, Ortega focused on European problems, devoting 

himself, in a very similar way to Husserl, to scrutinizing the evils of Modernity 

and of the scientific spirit it left as its inheritance. The most brilliant moments 

of this Ortega, which coincide with what he called the “second navigation”, or at 

least with the edge of this period of his philosophical life, depend on the consid-

eration of the problems of Europe, as can be seen in Chapter XV of his book 

The Revolt of the Masses, or in his diagnosis of the crisis of the belief in reason 

–with the earlier preparation of the theory of Ideas and Beliefs— in the mid-

1930s (in En torno a Galileo, VI, 371 ff), or with the “Notes on thought, on its 

theurgy and its demiurgy” from 1941, in which he echoes the relationship of 

phenomenology with history, or in his conference “De Europa meditatio quae-

dam,” in 1949. The objective of these texts is none other than to orient political 



WHY DECLARING ORTEGA TO BE A PHENOMENOLOGIST IS IMPORTANT 311 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 311 
 

action toward the reconstruction of Europe as our only chance to continue to 

offer the world what we had offered up to then, the commandments, that is, to 

continue offering the world principles of public opinion for directing moral and 

political action. The fact that Ortega talks about the “commandments” [man-

damientos] indicates that they are not mere norms of political organization but 

also true moral norms because political action cannot be disconnected from 

moral norms.  

So what had appeared in the second period of Husserl’s phenomenology, 

because they were reflections that remained unedited for the most part, was 

not effective, and the previous theory continued to predominate, to the point 

that phenomenology came to be identified with pure theory. In Ortega, on the 

contrary, the practical function appears right from the start, so that such a phi-

losophy is at the very origin of his reflection in the front line. This contribution 

Ortega’s is truly enlightening and exemplary for the phenomenological move-

ment.  

I hope, with these considerations, to have summarized the place that Or-

tega holds and should hold in 20th-century philosophy. 

 

 

BIBLIOGRAPHY 

CEREZO, Pedro, José Ortega y Gasset y la razón práctica,  Biblioteca Nueva/Fundación Orte-

ga y Gasset-Gregorio Marañón, Madrid, 2011. 

FINK, Eugen, VI. cartesianische Meditation, Teil 1. Die Idee einer transzendentalen 

Methodenlehre, ed. by Ebeling, H., Holl, J., and Van Kerkhoven, G., Kluwer Academic 

Publishers, Dordrecht, 1988.  

GRAHAM, John, A Pragmatist Philosophy of Life in Ortega y Gasset, University of Missouri 

Press, Columbia, 1994. 

HOLMS, Oliver W., Human Reality and the Social World: Ortega’s Philosophy of History. 

University of Massachusetts Press, Amherst, 1975. 

HUSSERL, Edmund, Einleitung in die Logik und Erkenntnistheorie. Vorlesungen 1906/07, Hua 

XXIV, edited by U. Melle, M. Nijhoff, The Haag, 1984. 

MARÍAS, Julián, Acerca de Ortega, Espasa Calpe, Madrid, 1991. 

O’CONNOR’S, Robert, “Ortega's Reformulation of Husserlian Phenomenology”, in Philosophy 

and Phenomenological Research, 1979 

ORRINGER, Nelson, Ortega y sus fuentes germánicas, Madrid, Editorial Gredos. 1979. 

ORTEGA Y GASSET, José, Obras completas, Madrid, Alianza Editorial, 12 volumes, 1883. 

― Obras Completas, 10 volumes, Taurus /Fundación Ortega y Gasset, Madrid,  2004-2010. 



312 JAVIER SAN MARTÍN 

 

 312 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

SAN MARTÍN, Javier, Ensayos sobre Ortega. UNED, Madrid, 1994. 

― Fenomenología y cultura en Ortega, Editorial Tecnos. Madrid 1998. 

― La fenomenología de Ortega y Gasset, Biblioteca Nueva, Madrid, 2012. 

―  (ed.) Phänomenologie in Spanien, Koenigshausen & Neumann, Würzburg, 2005. 

SCHAPP, Wilhelm,  Beiträge zur Phänomenologie der Wahrnehmung, Halle, Max Niemeyer, , 

Vittorio Klostermann, Frankfurt,  42004, reprint of the first edition of 1910. 

SEPP, Hans Rainer, Praxis und Theoria, Husserl transzendentalphänomenologische 

Rekonstruktion des Lebens. Verlag Karl Alber, Freiburg i. B., 1997 

SILVER, Philip, Ortega as phenomenologist: The Genesis of “Meditations on Quixote”, Colum-

bia University Press, New York, 1978. 

 



Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4 (I): Razón y vida, 2013, 313-330. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 

 

 

 

 

EL DOLOR DE LOS MARCIANOS.   

UN ANÁLISIS FENOMENOLÓGICO CONTRA RORTY 

 

ANTIPODEAN PAIN. 

A PHENOMENOLOGICAL OBJECTION TO RORTY 

 

Agustín Serrano de Haro 

Sociedad Española de Fenomenología/ 
Instituto de Filosofía-CSIC, España 

agustin.serrano@cchs.csic.es  

 
 

 
Resumen: Mi ensayo trata de mostrar que es 
insostenible la ficción de Rorty de una civiliza-
ción avanzada científicamente cuyos habitantes 
no sintieran el dolor como una vivencia sufrida 
en primera persona y que únicamente lo capta-
ran como una excitación objetiva de su sistema 
nervioso. Entre otras dudas relativas a que esa 
captación objetiva y exacta se hallaría en inde-
finida reconstrucción teórica y a que ella no 
puede ser la experiencia primera del dolor ni 
siquiera en esa otra galaxia, aduzco que tener 
un estado fisiológico no equivale por principio a 
captarlo y que captar determinados rasgos 
objetivos no puede equivaler por principio a 
sufrir, a padecer.  Concluyo señalando que 
Rorty, en su empeño por  impugnar las repre-
sentaciones mentales, pierde de vista cómo la 
experiencia del dolor manifiesta sobre todo la 
condición originaria del cuerpo vivido.  
 
 
 
 
 
Palabras clave: Dolor, Rorty, aflicción, fisio-
logía. 

Abstract: My paper tries to show that Rorty’s 
fiction of a scientifically developed civilization 
whose inhabitants should not feel pain as a 
first-person experience, but would grasp it 
rather as an objective state of their nervous 
system, is unsustainable from a phenomenolog-
ical point of view. I point out several doubts 
concerning the facts that such an objective 
apprehension would be in an indefinite process 
of theoretical reconstruction, and that even in 
that other galaxy it could not be valid as the 
original pain situation (for example, among 
children). But then I focus on the principles that 
to have a physiological state cannot be equiva-
lent to grasping it, and second that to grasp 
several objective features cannot be equivalent 
to suffering or to undergoing pain. I conclude 
by suggesting that Rorty’s eagerness to discard 
mental representations made him neglect the 
lived body as implied in everyday experience: 
the body, not the mind, comes to the fore in 
the experience of pain. 
 
 
Key Words: Pain, Rorty, Affliction, Physiology. 
 

 

 

 

1.  FANTASÍAS DE FILÓSOFOS 

 

Las indagaciones estructurales que emprende la fenomenología y que tam-

bién reciben el nombre tradicional de “esenciales” o “eidéticas” recurren con 

mailto:agustin.serrano@cchs.csic.es


314 AGUSTÍN SERRANO DE HARO 

 

 314 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

una notable frecuencia, como es sabido, a la libertad sin compromisos de la 

fantasía. La imaginación que se desvincula de lo que existe, que opera libre 

respecto de las realidades efectivas y de los tipos de estas realidades existen-

tes, resulta un apoyo precioso a la hora de investigar las condiciones necesarias 

de ciertos fenómenos, o lo que es igual, a la hora de perfilar la forma o estruc-

tura de tales fenómenos en todo mundo posible. Cuanto más fértil, osada, ca-

prichosa sea la capacidad de ficción del investigador, tanto más clara y lúcida-

mente podrá profundizar en la discriminación de lo accidental respecto de lo 

esencial en la experiencia sometida a examen. Ciertamente que en este proce-

der imaginativo se aconseja tomar como punto de partida ejemplos inequívo-

cos, tomados más bien de la experiencia efectiva de cada uno y de todos los 

días, que en esta medida sean  reconocibles por cualquier otro y evocables y 

revisables por todos. Así, famosos análisis fenomenológicos de la percepción o 

del recuerdo o de la corporalidad empiezan con ejemplos de elemental senci-

llez: la percepción del jardín que veo desde mi cuarto de trabajo, el recuerdo de 

la función de teatro a la que asistí ayer, el dominio de mi cuerpo al andar, etc. 

También el uso de un martillo al martillear, o la alegría espontánea que me in-

vade cuando entro en mi cuarto bañado en luz, responden a esta sencillez re-

forzada, que, sin embargo, claramente en el caso de Husserl, ha de dar paso a 

las libertades, licencias y hasta delirios de la fantasía. De este modo, la mirada 

indagadora de lo esencial pasa a manejar también, a modo de ejemplos posi-

bles, la inquietante posibilidad de una decepción súbita y radical de las antici-

paciones perceptivas (que se asemejaría quizá a La metamorfosis de Kafka), o, 

al revés, la no menos inquietante posibilidad de una perfección y detalle tal en 

la secuencia de mis recuerdos, que entrañe una reduplicación cabal de la vida 

vivida (sobre el patrón del famoso Funes). En los análisis husserlianos de la 

corporalidad propia no es raro encontrar variaciones estrambóticas sobre mi 

figura anatómica –si tuviera muchos más ojos y algunos se localizaran en la 

espalda, si contara con un cuello de jirafa…- o sobre mi medio ambiente -si 

hubiera nacido en una nave en movimiento, etc.-, que sirven siempre al propó-

sito de detectar lo estructural-esencial en la experiencia del propio cuerpo.   

El tránsito deliberado de lo más elemental, casi trivial, a la libre imagina-

ción de lo fantasioso, casi delirante, es, en suma, un recurso de especial valor 

para el análisis teórico-esencial de los fenómenos. Como ningún otro factor, el 

contraste con lo ficticio contribuye a discriminar en nuestra experiencia efectiva 



EL DOLOR DE LOS MARCIANOS. UN ANÁLISIS FENOMENOLÓGICO CONTRA RORTY 315 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 315 
 

lo que en ella misma es contingente, por mucho que se repita, respecto de lo 

que no lo es y puede más bien ser condición estructural de los fenómenos en 

cuestión, determinación esencial de ellos. Ciertos rasgos y relaciones que apa-

recen ligados a circunstancias, coyunturas, recurrencias del entorno, del mundo 

que nos es familiar, admiten ser alterados, descompuestos y recompuestos en 

la variación imaginativa, que podría, en el límite de la contingencia, proceder 

también al experimento de su anulación. Ciertos otros rasgos y relaciones no 

admitirían, en cambio, ser suprimidos salva identitate, es decir, sin que el pro-

cedimiento de variación no pierda también el fenómeno o la experiencia en 

cuestión.  

Pero en las páginas que siguen no quiero yo ocuparme del método de va-

riación en la fantasía, cuya problematicidad es notablemente mayor de lo que 

esta mera introducción sugiere. Lo que me propongo es atender a una curiosí-

sima aplicación de él, que es digna de cierta pausada atención. La ficción que 

me interesa la propone Richard Rorty en un pasaje central de su obra principal, 

La filosofía y el espejo de la naturaleza. Este ejemplo ficticio que el filósofo nor-

teamericano plantea, que él expone, explota y generaliza, resulta, sin ninguna 

duda, agudo, osado, incluso caprichoso; calificativos todos éstos que han de 

contar, según acabo de decir, como méritos del proponente. Lo llamativo es 

que el pensador pragmatista no se sirve de la situación fantaseada para pro-

gresar en ninguna indagación fenomenológica, sino, todo lo contrario, para po-

ner en duda y finalmente impugnar la posibilidad de las indagaciones fenome-

nológicas en general. En este caso, un recurso metódico que la fenomenología 

reivindica y respalda se volvería contra ella misma con inesperada violencia e 

insoslayable impacto. La tesis de que la variación en la fantasía no es ninguna 

invención original, privativa de los fenomenólogos, tal como Husserl siempre 

señaló, encontraría aquí la más amarga ratificación y la más desconcertante 

reválida: pues ella misma puede emplearse contra la propia fenomenología y 

hacer mella sobre asunciones esenciales de ésta. Así tendrían que ser las cosas, 

en efecto, si la imaginación de Rorty, es decir, si la ficción por él imaginada fue-

ra en verdad consistente y si no estuviera sujeta a graves objeciones, que cabe 

rastrear justamente sobre la base del mismo universo ficticio que él trae a es-

cena. De tal modo que la ficción reexaminada de cerca se vuelve al cabo –

quizá– contra su propio fingidor. Y este resultado vendría a ratificar, por su par-

te, que la variación en la fantasía, como método de indagación intuitiva de po-



316 AGUSTÍN SERRANO DE HARO 

 

 316 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

sibilidades y necesidades, requiere de más elementos cognoscitivos y de mayo-

res cautelas que la mera narración verbal de situaciones inauditas, por ocurren-

te o por sugerente que el cuadro puesto en palabras y levantado por las meras 

palabras pueda parecer. 

Pero entremos ya en la ficción rortyana. Ésta versa sobre cómo podrían 

describir el dolor físico ciertos seres de un planeta lejano que nos aventajaran 

mucho en cultura científica. El núcleo conceptual de la ficción estriba en que 

tales habitantes tan aventajados no acertarían a concebir su dolor como un su-

ceso consciente, como un acontecimiento que se experimenta en primera per-

sona de una manera indubitable, como una vivencia; no sabrían describirlo así, 

porque no lo “vivirían” de este modo sino de otro, y sería imposible convencer-

les de que el dolor es, por principio, por necesidad, una vivencia consciente. 

Aunque en la obra de Rorty el dolor es sólo un caso paradigmático para el aná-

lisis e impugnación de los sucesos mentales y de la filosofía de la mente, mi 

examen se interesará exclusivamente por él, de suerte que aunque no hubiera 

otras vivencias (cláusula también insostenible) pudiera concluirse que al menos 

el dolor sí es, por principio, vivido conscientemente, sí es vivencia.  

 

 

2. EL DOLOR EN EL OTRO EXTREMO DE LA GALAXIA 

 

“Muy lejos, en el otro extremo de nuestra galaxia, había un planeta en el 

que vivían seres como nosotros: bípedos implumes, que construían casas y 

bombas, y que escribían poemas y programas de ordenador”1. El ingenioso 

cuento que comienza con estas palabras da prueba palmaria del talento literario 

de su autor, el cual en ningún momento quiere distraer al lector del asunto teó-

rico en cuestión. Esta historia, que abre el capítulo segundo de la importante 

obra, continúa de inmediato en los siguientes términos:  

 

Estos seres no sabían que ellos tuvieran mentes. Ellos tenían nociones como las de 

“desear” o “tener intención de” o “creer que” o “sentirse fatal” y “sentirse de mara-

villa”. Pero no tenían ninguna noción de que tales nociones significaran estados 

 

 
1 Philosophy and the Mirrror of Nature, Thirtieth-Aniversary Edition, Prensas Universitarias de Princeton, 
2009,  p. 70. Las traducciones son mías. 



EL DOLOR DE LOS MARCIANOS. UN ANÁLISIS FENOMENOLÓGICO CONTRA RORTY 317 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 317 
 

mentales –estados de una clase que es peculiar y distinta, enteramente diferente 

de la de “sentarse”, “tener un catarro” o “estar excitado sexualmente”. 2  

 

En ese lugar lejano del espacio exterior no se habían borrado las fronteras 

entre los seres que, como bípedos implumes creadores de cultura, se asemeja-

ban a nosotros y el resto de los seres, incluidos los animales y robots con que 

aquéllos trataban. El filósofo norteamericano se permite incluso algún que otro 

detalle casi provocativo, como el de que tales habitantes sin idea ninguna de la 

mente, o del espíritu o de la conciencia, sí creían, sin embargo, en la inmortali-

dad o en la resurrección corporal, la cual ligaban además al juicio ético y a la 

recompensa moral. Pero aunque no se hubieran desembarazado de la religión o 

de algo parecido a ella y “en la mayoría de los aspectos, pues, el lenguaje, la 

vida, la tecnología y la filosofía de esta raza se asemejara mucho a los nues-

tros”3, sí nos llevaban gran delantera en neurología y en bioquímica. Era tanta 

su familiaridad con estos saberes exactos y tan consolidada y popularizada es-

taba entre ellos la cultura científica, que “una gran parte de la conversación de 

estas gentes hacía referencia al estado de sus nervios”4. Y así, 

  

cuando sus niños avanzaban hacia hornillos encendidos, las madres gritaban: “Van 

a estimular sus fibras C”. Cuando se les presentaban ilusiones visuales ingeniosas 

para que las miraran, decían: “¡Qué raro! Hace parpadear el haz neuronal G-14, 

pero cuando lo miro de lado puedo ver que de ningún modo es un rectángulo ro-

jo”.5  

 

El clímax de la historia se produce hacia mediados del siglo XXI, cuando 

una expedición terráquea, con filósofos en sus filas, llega hasta esta poderosa 

civilización. La pacífica concordia política y la concordancia general de los res-

pectivos saberes, levemente condicionada por el distinto nivel de desarrollo, se 

ve alterada únicamente por los filósofos terráqueos. Los cuales, como herede-

ros de la tradición moderna de filosofía epistemológica de Descartes y Locke, no 

cejan en su empeño de resolver el enigma de si los habitantes antípodas tienen 

mente, pero es que no lo saben. El enigma se concentra en un caso paradigmá-

tico: ¿cuentan ellos con verdaderas sensaciones de dolor y se limitan a carecer 

 

 
2 Ibid. 
3 Ibid. 
4 Op. cit., p. 71. 
5 Ibid. 



318 AGUSTÍN SERRANO DE HARO 

 

 318 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

del lenguaje apropiado para denotarlas, o simplemente desconocen el dolor por 

entero, o acaso lo conocen pero no hay manera de determinar qué comparti-

mos con ellos y qué no de esta experiencia?  

 

Estaba claro que respecto de un hornillo encendido, de los calambres musculares, 

de la tortura, y de cosas por el estilo, los antípodas tenían las mismas disposiciones 

de conducta que los humanos. Maldecían el hecho de que sus fibras-C fueran esti-

muladas. Pero los filósofos de la línea dura se preguntaban: ¿Contiene su experien-

cia las mismas propiedades fenoménicas que la nuestra? La estimulación de las fi-

bras-C, ¿se siente con dolor? ¿O se siente de algún otro modo, igual de horrible? ¿O 

en ella no entra en absoluto el sentir? A estos filósofos no les extrañaba que los 

antípodas pudieran ofrecer informes inmediatos, no inferenciales, de sus propios 

estados neuronales, pues hace tiempo que se sabía que los psico-fisiólogos podían 

entrenar a los sujetos humanos a informar sobre los ritmos alfa, así como sobre 

otros distintos estados corticales describibles fisiológicamente. Pero se sentían des-

concertados ante la pregunta: ¿Detecta algunas propiedades fenoménicas el antí-

poda que dice: “Ya están otra vez mis fibras-C, ya sabes, las que se disparan cuan-

do te quemas o te golpeas o te sacan una muela. Es horrible”?6 

 

 La variación rortyana en la fantasía vendría a mostrar, por tanto, que el 

dolor no es de suyo un estado mental, o bien que no es esencialmente una sen-

sación, un sentimiento privado, privativo de quien lo tiene, una afección sólo 

vivible y cognoscible en primera persona, etc. Parece viable, por lo visto, la fic-

ción de convertir el dolor en una alteración neuronal que no sea experimentada 

como un suceso consciente, como un sentimiento personal e intransferible de 

quien lo tiene. La originalidad teórica de esta variación estriba en que esta 

comprensión sólo neuronal del padecer describiría no ya la realidad “en sí” del 

dolor, en su consistencia puramente objetiva, tal como la ciencia física y fisioló-

gica alcancen a determinarla con nociones causales, sino que describiría a la 

vez, y sin ningún dualismo ni factor añadido, la comprensión de quienes están 

sufriendo. En el supuesto de la ficción, la alteración de las fibras-C es el conte-

nido mismo y el sentido mismo del sufrimiento físico: tal es la variación provo-

cativa. En ese otro lado de la galaxia, con más alto desarrollo científico y con 

potente educación científica, la persona de esa cultura que tiene dolor, “sólo” 

contaría con la modificación neuronal; “sólo” tendría para sí el proceso fisiológi-

 

 
6 Op. cit., p. 74. 



EL DOLOR DE LOS MARCIANOS. UN ANÁLISIS FENOMENOLÓGICO CONTRA RORTY 319 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 319 
 

co de cambio en el estado de sus fibras nerviosas, y esto es lo que “experimen-

taría” o padecería. No se trata por tanto de prescindir enteramente del mundo 

de la vida y de la existencia de personas en él, para reafirmar que en el univer-

so objetivo la materia es indolora y los átomos en movimiento no sufren. La 

tesis materialista y fisicalista de este corte se ha ensayado y discutido miles de 

veces. La aportación de Rorty estriba más bien en partir de unas personas que 

cuentan con lo que nosotros llamamos dolor, pero que lo tienen sin mente, sin 

conciencia, sin sensación. Lo que les sobreviene cuando tocan estufas o son 

torturados es dolor, no información científica general; como tal es rechazado y 

motejado, y como tal tratan de evitarlo en sí mismos y en los seres queridos. 

Pero los así concernidos o afectados sólo reconocen en ello un estado neuronal, 

una alteración nerviosa en su cuerpo objetivo y objetivado. La fábula tampoco 

deja lugar, por tanto, al dolor como un estado mental que tenga a su base un 

sustrato neuronal, ni a ninguna forma de correlación dualista entre mente y 

cuerpo.  

En relación con la fenomenología, que como análisis descriptivo de la expe-

riencia no se compromete de primeras ni con un cuerpo objetivado ni con un 

espacio mental, habría que decir, sin embargo, que la ficción rortyana conse-

guiría relativizar y finalmente evacuar la noción primitiva de vivencia. Vivencia 

entendida como suceso consciente que llena el presente vivo y que fluye “a sa-

biendas” por él, que es por ello acontecimiento vivido-sentido-conocido de una 

manera inseparable e insuperable, aunque también de manera pre-reflexiva, y 

pre-predicativa, pre-científica. Pues aquí, o mejor “allí”, el dolor no es ninguna 

vivencia, no se vive, en rigor no se siente; más bien se percibe como un hecho 

objetivo, se capta como una determinación de la base físico-neuronal del orga-

nismo. Eso sí, la conducta personal e interpersonal de los habitantes antípodas 

frente al dolor, las acciones de evitarlo, aplacarlo, prevenirlo, no tendrían por 

qué cambiar en ningún aspecto significativo –así se nos dice-. Lo cual vendría a 

confirmar que esta posibilidad imaginativa encierra una legítima variación de 

aquello que los terráqueos, intoxicados de filosofía moderna, consideran esen-

cial al “dolor”7.  

 

 
7 El planteamiento de Rorty es sumamente original. En el conocido ensayo de David Lewis de 1978 “Mad 
Pain and Martian Pain”, al que el filósofo pragmatista parece responder, se admitían las dos posibilidades 
lógicas que se aluden en el título: el “dolor loco”, de una persona cuyos dolores no estuvieran causados 
por lesiones corporales sino por el ejercicio físico, y cuyo efecto no fuera gemir, retorcerse, sino sólo 
chasquear los dedos; y el “dolor marciano”, el causado por el mismo tipo de causas que el nuestro y con 



320 AGUSTÍN SERRANO DE HARO 

 

 320 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

 

 

3. UN PUÑADO DE CRÍTICAS 

 

En 1985, Kenneth T. Gallagher publicó una concentrada crítica del plantea-

miento de Rorty, que hoy conserva interés y validez8.  Yo comparto con Gallag-

her la impresión de que el mundo, a la vez tan próximo y tan lejano, que Rorty 

pinta con ágiles trazos pierde verosimilitud conforme la mirada lo examina de 

más y más cerca. Lo que parece una variación rara pero posible en el modo de 

experimentar dolor topa con dificultades muy severas que la propia imaginación 

escrutadora pone al alcance, y que apuntan finalmente a que la variación pro-

puesta en el modo de doler es más bien un caso imposible, un mundo inimagi-

nable; la fantasía intuitiva no conseguiría sostenerlo, acreditarlo, sino, justa-

mente al contrario, descartarlo. A diferencia de Gallagher, que ofrece una ar-

gumentación crítica unitaria, yo prefiero señalar diferentes críticas parciales que 

confluyen en  la conclusión adelantada. 

Como un primer paso, que aún no es recusatorio, cabe reparar en el extra-

ño paisaje escindido de este mundo galáctico. Sus habitantes se mueven por 

entre cosas visibles, personas, mascotas, robots, más o menos como lo hace-

mos nosotros, pero en cambio disfrutan del acceso directo al funcionamiento de 

su sistema nervioso que a nosotros nos está negado. De un lado, ellos ven es-

tufas encendidas, y no fuentes de energía térmica; captan figuras coloreadas 

de cosas atractivas o amenazantes, y no ondas luminosas en campos electro-

magnéticos; cuentan con una noticia aproximada, relativa, de las distancias y 

relaciones espaciales, no con las determinaciones exactas, según fórmula, que 

les podría proporcionar su física teórica. Pero, a la vez, y por el otro lado, sí se 

les ofrece de inmediato, de primeras, la excitación retiniana en sus ojos o la 

actividad neuronal o cerebral en su cabeza, y ello en su determinación numéri-

ca precisa, objetiva. Se trata, pues, de un mundo naturalizado y fisicalista úni-

camente en lo que concierne a los sujetos que lo habitan, los cuales acceden 

 

 
efectos visibles parecidos, pero que lo padeciera un ser sin sistema nervioso central sino con otra clase 
de dispositivos mecánico-orgánicos. Lewis argumenta la posibilidad lógica de ambas variaciones sobre la 
base de que “el dolor es un sentimiento. Seguramente esto está fuera de discusión. Tener dolor y sentir 
dolor son una y la misma cosa” (N. Block (ed.), Readings in the Philosophy of Psychology, vol. I, Harvard 
University Press, p. 222).  La opción de Rorty es un intento de poner esto último en discusión, rechazan-
do lo único que el dolor loco, marciano y terráqueo de Lewis pretenden tener en común. 
8 “Rorty’s Antipodeans: An Impossible Ilustration?” en: Philosophy and Phenomenological Research 45/3 
(1985), pp. 449-455. Reproducido en: Alan Malachowski (ed.) Richard Rorty, vol. II, Londres/Thousand 
Oaks/Nueva Deli, Sage Publications, 2002, pp. 67-74. 



EL DOLOR DE LOS MARCIANOS. UN ANÁLISIS FENOMENOLÓGICO CONTRA RORTY 321 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 321 
 

prima facie a la fisiología neuronal. Junto a él pervive el mundo de la experien-

cia perceptiva de cosas, distancias, colores, no analizado físicamente de prime-

ras, no trasladado a la exactitud, y ello por más que estos habitantes avanza-

dos cuenten también con la física teórica que les permitiría determinar por igual 

el otro dominio, o al menos conectar ambos y notar que las radiaciones-X son 

las que estimulan a las fibras nerviosas-C. ¿Cómo entender esta llamativa dis-

paridad, cómo integrarla sin conceder ningún extraño privilegio a la cercanía de 

la persona a su propia base física, fisiológica (lo que, verdaderamente, sería el 

colmo más absurdo de la deformación cartesiana)?  

 La ficción de Rorty encuentra un grave problema añadido en que necesi-

ta asumir que la fisiología es además una ciencia acabada, y bien acabada, y 

que todos los “marcianos” -sit venia verbo- tienen igual saber de ella. Las fibras 

C no ocultarán propiedades y estructuras que en parte sean desconocidas y que 

estén en proceso de investigación, y que quizá algunos científicos empezarán a 

conocer antes que el pueblo no especialista. Si no fuera así, cada uno, cada 

extraterrestre doliente estaría refiriéndose a una realidad más o menos distinta 

según su nivel de formación y más o menos cambiante según el avance de la 

investigación. En la Tierra, los conocimientos de las ciencias experimentales 

están, desde luego, en un constante progreso, lo que quiere decir por principio 

en una incesante reelaboración y reconstrucción conceptuales, con una perpe-

tua matización de los resultados obtenidos, las relaciones, las mediciones, etc. 

Cualquier noción objetiva de las ciencias experimentales es un concentrado 

provisional de un saber inacabado, si es que no inacabable. Las fibras-C, igual 

que la estructura del neutrón o que la síntesis de la clorofila, no pueden por ello 

concebirse como un dato absoluto de la experiencia, ni siquiera como un dato, 

mientras haya implicadas nuevas estructuras objetivas y causales que relacio-

nar, conexiones más profundas que descubrir, mediciones más y más finas que 

hacer. De todo ello dependerá la plena identificación de tal objeto y su determi-

nación como la realidad operativa en el dolor, como el agente causal y el con-

tenido real del suceso. En cambio, el carácter fenoménico y vivencial del dolor 

sí asegura una cierta identificación inmediata del dolor en la experiencia: el do-

ler es un acontecimiento que se realiza de lleno en el presente actual, que se 

agota en el presente pasajero del viviente-sufriente. Su existencia y su deter-

minación individual (por ejemplo, su situación en mi cuerpo) se me ofrecen de 

este modo efímero, pero que es también plenario, que es intransferible pero 



322 AGUSTÍN SERRANO DE HARO 

 

 322 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

también irrevocable, y que a nada se parece menos que al proceso de cons-

trucción de nociones científicas en el que todo logro es etapa provisional y toda 

determinación una aproximación tentativa, pendiente de ulterior perfecciona-

miento.  

 Las dos anteriores dificultades son todavía pequeñas si se comparan con 

la siguiente. Pues Rorty no tiene más remedio que conceder que las criaturas 

infantiles de las antípodas no saben fisiología desde la cuna, por alguna suerte 

de ciencia infusa, ni desde su primera infancia por una ciencia precoz. Pero con 

ello asume que estas criaturas del otro planeta llegan al conocimiento del dolor 

por otra vía y de otro modo; una vía y un modo que son independientes de la 

determinación neuronal. De ésta no hay ningún rastro al experimentarse por 

primera vez, en muchas veces infantiles, el contacto con la fuente de calor, el 

pinchazo del objeto punzante, la caída contra el suelo, etc. Lo negativo y lo te-

rrible que hace exclamar a las madres cuando sus hijos se dirigen hacia estufas 

encendidas: “Van a estimular sus fibras C”, se les hace manifiesto originalmen-

te a estas criaturas como suceso que les hace sufrir y como sufrimiento en su 

propio ser, de sus propias carnes: sin trasunto ni traslado neuronal ninguno, sin 

sospecha ni indicio de que existan estas otras cosas. Y las propias madres sa-

ben con certeza que a sus hijos se les hará presente el dolor de este modo por 

completo heterogéneo respecto del conocimiento que ellas tienen del estado de 

sus fibras neuronales. Rorty no puede evitar, por tanto, el reconocimiento de 

que hasta en su ficción existen al menos dos formas dispares de conocer el do-

lor y ha de conceder que una de ellas es por principio la previa y la fundante. 

Con ello admite también, en fin, que ésta originaria presenta además una mar-

cada afinidad con nuestro patrón terráqueo de descripción: los niños galácticos 

sienten el puro acontecimiento aflictivo, y por ello se les ofrece como vitando; 

tal es el aprendizaje precientífico del dolor, tal es la noticia original de su ingra-

ta existencia. 

Esta señalada dificultad pone de relieve la diferencia inabrogable entre te-

ner un estado fisiológico y captarlo. La inmensa mayoría de los procesos fisioló-

gicos que se producen en nuestro cuerpo discurren sin conocimiento por nues-

tra parte9. Los tenemos pero no los captamos, de suerte que su existencia ob-

 

 
9La “inmensa mayoría”, por no decir todos, ya que, en efecto, nuestra ciencia sigue en construcción y 
carecemos de acceso absoluto a la plena realidad de ninguno de esos procesos. Pero esta reserva epis-
temológica no es ahora el punto en cuestión. 



EL DOLOR DE LOS MARCIANOS. UN ANÁLISIS FENOMENOLÓGICO CONTRA RORTY 323 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 323 
 

jetiva en el cuerpo no puede por sí sola explicar la captación que pueda llegar a 

tenerse de ellos. En el caso del dolor, lo imposible es, por el contrario, tenerlo y 

no captarlo, estar incurso en el proceso doloroso y no tener noticia penosa de 

él. En cierto modo es una lástima que así sea, pues la posibilidad de tenerlo 

inadvertido sería justamente la idea de un doler que no doliera: un dolor del 

que constara sólo un registro objetivo, como el de los niveles de glucosa en el 

organismo o el número de leucocitos en la sangre. Sería la idea de un dolor del 

que podrían percatarse los padres de los niños que tocan estufas encendidas, y 

no éstos mismos al tocarlas.  

Estas consideraciones nos conducen ya al centro mismo de la ficción de 

Rorty. Y ahora la duda de principio que he señalado a propósito de la etapa an-

terior al dominio del lenguaje objetivo se refuerza y se amplía una vez adquiri-

do el conocimiento fisiológico. Tampoco la perspectiva de los adultos de las 

antípodas ante el dolor físico se deja imaginar tan expeditivamente como Rorty 

sostiene. Dado que la ficción propone suprimir toda instancia relevante entre la 

conducta más o menos observable del paciente y el origen de su situación, 

también observable en el cambio de fibras, cabe preguntarse en qué consiste, 

en rigor, lo aborrecible de este cambio objetivo, a diferencia de tantos otros 

que se producen en el organismo y que no son captados, o que, si lo son, no 

son aborrecidos. Con los elementos de la variación imaginativa rortyana, ¿cómo 

entender en verdad la declaración: “Ellos aborrecían el hecho de que sus fibras-

C fueran estimuladas”?  

En vista de que cada adulto doliente teme por la excitación de sus fibras 

propias, y no directamente por la de las ajenas, parece que el posesivo “mías” 

ha de tener un cometido relevante en toda la situación. El problema estriba, 

empero, en que el cambio de estado físico en mi cuerpo es también observable 

y comprobable por otros. Igual que los terráqueos podemos percibir el gesto 

demudado en el rostro ajeno a consecuencia del dolor, o, más fácil aún, la ma-

gulladura en su piel o la sangre en su herida, los antípodas y sobre todo sus 

sabios fisiólogos podrán observar esa alteración de fibras neuronales en otro 

individuo de su civilización. ¿Verán ellos entonces, en la contextura objetiva de 

la estimulación y la excitación, lo aborrecible del caso, lo temible del suceso 

doloroso? En principio, no. Si al ver la herida ajena los terráqueos no sufrimos 

el dolor ajeno, al ver o comprobar la excitación nerviosa ajena tampoco los 

antípodas acceden a lo aborrecible en ella -pues la persona que se limita a ob-



324 AGUSTÍN SERRANO DE HARO 

 

 324 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

servarla no desarrolla la conducta del paciente observado-. En suma, el rasgo 

aflictivo no se deja identificar en los datos objetivos de un estado de cosas que 

muchos otros pueden percibir o captar. De modo que la motivación de la con-

ducta de desagrado, temor, huida, sigue sin aparecer por ningún lado.  

Habrá, pues, que subrayar, que enfatizar cuanto se pueda el hecho de que 

al ser “mía” la excitación neuronal, es también mía, y sólo mía, la situación 

aborrecida. Pero Rorty apenas puede dar ningún paso significativo por este ca-

mino, que apunta en la dirección contraria a su pretensión de suprimir todo 

acceso privilegiado en primera persona a la experiencia dolorosa. En las antípo-

das, lo que yo siento, mi “sensación”, es un mero caso de la fisiología general, 

del mismo modo que mi dentadura (que la ven los otros más que yo) es un me-

ro ejemplo de la anatomía de los mamíferos. Como nexo interno de sentido en-

tre los rasgos descriptivos objetivos, genéricos, y la conducta personal, obser-

vable, percibida, no hay ex hypothesi nada. Las personas sin mente, sin viven-

cias ni sensaciones en primera persona, habrán de captar por tanto su excita-

ción neuronal exactamente como el terráqueo ve el amoratamiento en su pro-

pia piel o el enrojecimiento en su encía, o el rasguño en su propia rodilla, etc. 

Son fenómenos perceptivos que uno capta en su cuerpo y que asocia a un posi-

ble dolor. Pero mientras que en la Tierra estos rasgos operan como señales o 

huellas del dolor, y por tanto ellos no definen entre nosotros la presencia nece-

saria del doler -no prejuzgan inequívocamente su existencia, ni pueden identifi-

carse con la aflicción en acto-, al otro extremo de la galaxia sí tendrían que 

hacerlo: el cambio de estado de las fibras no sería señal ni huella, sino el dolor 

en sí mismo, el doler en sí y para mí.  

Con lo cual parece imponerse la curiosa conclusión de que “ellos aborrecían 

el hecho de que sus fibras-C fueran estimuladas” en razón de, y a causa de que 

eran justamente las fibras-C, y no las D ni las E, no las X ni las Z. No aborrecen 

a las C porque ellas les aflijan, sino que les afligen porque las aborrecen. No 

reniegan de ellas porque experimenten una aflicción sensible, sentida, que 

además se asocie o vincule a ese estado objetivo, sino que reniegan de ellas 

por ser las que tienen tales o cuales características objetivas. En las condicio-

nes definitorias del experimento, son aborrecibles porque son aborrecidas, sin 

ningún ulterior fundamento o razón y sin ningún nexo específico de sentido con 

la conducta consiguiente de gritar, huir, aliviarse, etc. (Un reflejo lingüístico de 

que ésta ha de ser la situación es el hecho de que en el texto rortyano la ex-



EL DOLOR DE LOS MARCIANOS. UN ANÁLISIS FENOMENOLÓGICO CONTRA RORTY 325 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 325 
 

presión “Es horrible” no necesita de signos de interjección; no es tanto una ex-

clamación, cuanto una declaración como “es moreno o rubio”.)  

La alternativa a esta conclusión comportaría la tesis, destructiva de la posi-

bilidad ficticia, de que los adultos extraterrestres cuentan con una noticia básica 

del dolor que es muy semejante a la nuestra y a la de sus infantes extraterres-

tres. La excitación de las fibras-C la sufren, les duele. Viven el dolor, primero y 

ante todo, como afección aflictiva, lo sienten como agresión aversiva en sus 

propias carnes, y por ello, en esta misma experiencia de sufrirlo lo saben abo-

rrecible. Todo lo cual ocurre con notable independencia de si además captan el 

agente corpóreo, patente o latente, que esté en su origen causal o el rasgo 

corpóreo que pueda hacer de señal de él. Los adultos seguirían, pues, experi-

mentando lo aflicitivo-aversivo de esa excitación igual que antes de ser educa-

dos a fondo en ciencias biomédicas y de aprender a llamar al dolor, a apodarlo 

“excitación de fibras-C”. Aborrecen este estado objetivo porque les duele, por-

que con él sobreviene dolor aborrecible, que les hace “encontrarse mal o fa-

tal”10. 

En este nuevo frente de problemas se entrelazan, en suma, dos tesis que 

cabe recapitular por separado. De una parte, se afirma que ninguna captación 

compartible con otros puede recoger el factor aflictivo que distingue al dolor. Lo 

doloroso del dolor, lo doloroso del dolor al doler, no es identificable en 

descripciones objetivas de datos perceptivos o de constructos conceptuales. 

Pero, de otra parte, se añade que lo doloroso del dolor tampoco puede consistir 

en ningún repertorio de rasgos sólo captados o captables por mí, sino 

justamente en una aflicción sentida, en una afección en mí cuya agresividad 

discurre contra mí. Captar el dolor es necesariamente sufrir, sufrirlo, y es así 

por desgracia –cabría repetir aquí de nuevo-. Ambas tesis se reúnen y se 

refuerzan en la máxima de un antiguo sabio fisiólogo, aunque terrestre: “El 

dolor no es nunca propiedad de un objeto, como la hartura no es nunca propiedad 

del alimento. La sensación de dolor no es, pues, nunca objetivada, no puede 

serlo, por esencia”11. 

 

 
10 Que la denominación fisiológica al modo de Rorty es más un apodo sofisticado que un nombre para el 
dolor corporal tiene que ver con que el giro de “excitación” podría ser prescindible en la descripción 
objetivada del dolor, y en lugar de él podría hablarse de una “depresión” de la actividad de ciertos agen-
tes causales o de un “decrecimiento” atenuado de su intensidad. “Excitación” conserva una analogía 
espontánea con los caracteres vividos de la vivencia dolorosa, y por asociarse con éstos presta una falsa 
apariencia de verosimilitud a la ficción.   
11 J.D. Achelis,  “Der Schmerz”, in: Zeitschrift für Sinnesphysiologie, 56 (1925), p. 38. 



326 AGUSTÍN SERRANO DE HARO 

 

 326 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

No acaban aquí, con todo, los aspectos objetables de la parábola de Rorty. 

Una última crítica o frente de crítica tiene un alcance algo distinto, comoquiera 

que guarda relación más directa con los antagonistas teóricos que el filósofo 

norteamericano convoca en su historia. Cabe por ello reservarle un último apar-

tado. 

 

 

4. EL LUGAR DEL CUERPO 

 

El episodio de ciencia-ficción concebido por Rorty aspira a quebrar el privi-

legio epistemológico de las llamadas “cualidades fenoménicas”: las sensaciones, 

los sentimientos, las imágenes mentales, las cogitationes, etc., que supuesta-

mente proveerían a quien las vive de unas informaciones inmediatas e incorre-

gibles, con valor de conocimientos absolutos; a propósito de ellas no tendría 

sentido distinguir apariencia de realidad. Y ello al precio, pagadero, de admitir 

como una entidad propia a la mente o a la conciencia a la cual esas cualidades 

se manifiestan. En el diálogo de sordos entre los filósofos terráqueos curtidos 

en filosofía de la mente (terráqueos, sí, pero de tradición anglosajona) y los 

habitantes científicos de las antípodas, los primeros se aferran a que el dolor 

informa de una cualidad fenoménica, de una sensación tenida en primera per-

sona, mientras que los segundos no consiguen entender este lenguaje subjeti-

vo, ni menos aun comparten el celo por sustituir su lenguaje científico-

neuronal. Los primeros creen que los segundos tienen sentimientos pero no lo 

saben, mientras que los segundos piensan que los primeros creen tener senti-

mientos pero de hecho no los tienen.  

En la pugna inacabable entre unos y otros, Rorty no se siente obligado a 

tomar partido y, de hecho, él no hace triunfar en la disputa a los habitantes 

remotos. Para su propósito le basta con mostrar que la tradición epistemológica 

cartesiana, de la cual la filosofía de la mente sería una última derivación, es 

sólo una contingencia histórico-cultural que afecta a los europeos modernos, 

que se infiltra en su lenguaje, en sus conversaciones, en su filosofía, y que por 

lo demás no descansa en ninguna evidencia necesaria de la experiencia. Lo 

mismo pasaría mutatis mutandis al revés, aunque no deje de ser problemático 

que los antípodas hayan construido una matemática, una física y una fisiología 

 

 
 



EL DOLOR DE LOS MARCIANOS. UN ANÁLISIS FENOMENOLÓGICO CONTRA RORTY 327 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 327 
 

exactas sin depender en absoluto de algo semejante a la filosofía moderna de 

inspiración cartesiana (es decir, la ficción quebraría también la condición de 

posibilidad de la hermenéutica, pues cualquier marco de sentido puede aflorar 

sin tradición). En todo caso, mi última duda acerca de la fantasía rortyana con-

cierne a que el experimento no sólo pone en cuestión, como se pretende, la 

noción de mente –cuestionamiento al que la fenomenología husserliana, por 

otras razones y con otros matices, no sería radicalmente reacia-; sino que tam-

bién quebranta, y esto sí sería inasumible, la noción de cuerpo vivido como un 

fenómeno originario. No sólo liquida las representaciones mentales, sino tam-

bién la presencia central del cuerpo propio como aquí absoluto de la experien-

cia. Estoy pensando, desde luego, en el cuerpo sentiente y sentido, en el cuer-

po que “existo”, como gustaba de decir Sartre, que da carne a mi existencia, y 

no en la máquina de miembros y procesos, tan propia de la tradición de la mo-

dernidad, por cierto, y a la que Rorty infunde capacidad conductual. Se trataría, 

pues, de que el dolor es una experiencia por la que sólo puede pasar el cuerpo 

vivido, que él hace en y para sí mismo, consigo mismo. Como si justamente mi 

cuerpo fuera la instancia olvidada que ignoran por igual los terráqueos menta-

listas, los antípodas materialistas y también el cronista norteamericano de su 

encuentro imaginario; y esta ausencia es la que determina su diálogo de sordos 

a tres bandas. 

Un enfoque básico podría ser el siguiente. El dolor discurre siempre locali-

zado en el cuerpo. Los dolores se tienen aquí o allí, por aquí o por allá, o bien 

simultáneamente aquí y allá. Pueden cambiar de ubicación, vagar, oscilar, ex-

pandirse a un área, restringirse a un punto, mas no pueden radicarse en la 

mente sin ninguna focalización espacial, sin la espacialización o espaciamiento 

corporal que les es intrínseca. La vivencia dolorosa experimenta aflictivamente 

esta ubicación, la conoce en íntima inmediatez. Por tanto, no hay dolor físico 

que duela como un sentimiento ilocalizable, a la manera de la nostalgia, la de-

cepción, la tristeza; no hay dolor corporal como mero contenido mental. Y poco 

importa a este respecto que su ubicación vivida diverja del lugar médico en que 

se cifre luego la lesión, o incluso de la zona en que se detecte luego la disfun-

ción orgánica o la perturbación nerviosa que esté a su base. De este rasgo dis-

tintivo de la localización en el cuerpo vivido, en el esquema corporal, no sólo 

carecen las penas, los llamados “dolores anímicos”, sino que tampoco lo acu-

san, no al menos con parecida nitidez y circunscripción, otras afecciones corpo-



328 AGUSTÍN SERRANO DE HARO 

 

 328 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

rales como el cansancio, el sueño, la debilidad, etc.12. Estos otros sucesos, 

también displacenteros, incumben más directa y globalmente al todo del cuer-

po, sin las marcas poderosas de ubicación del dolor. En éste, la parte o partes o 

zona dolida del cuerpo se señala a sí misma no perceptiva sino aflictivamente, y 

emerge afectándome (doliendo) y a la vez afectada (padeciendo); todo ello 

conscientemente, o mejor, todo ello consciente-corporalmente en intimidad 

unitaria.  

Ahora bien, si ardua resulta la tarea de trasladar el dolor en el cuerpo a una 

conciencia no corporal, a una mente desencarnada, igual de espinoso, si es que 

no más, es el empeño por sacarlo del cuerpo vivido subjetivamente y por en-

comendárselo al funcionamiento fisiológico causal, depositándolo en el sistema 

nervioso que yo no vivo, que no experimento. Además de un acontecimiento 

que se agota en el presente del viviente, el dolor se realiza -añadimos ahora- 

en el esquema corporal vivido, en su “topografía” íntima inmediata. Un dolor de 

esta o de aquella muela, el pinchazo muscular por el interior del muslo, el sufrir 

un pisotón o una tendinitis, cobran realidad allí donde están afectando y afli-

giendo y tienen realidad tal como afectan y afligen. Pero en vista de que las 

fibras-C forman parte inseparable de un dispositivo causal complejísimo en la 

integridad del sistema nervioso, bajo centralización cerebral, y dado que esa 

excitación de las fibras quiere pasar por la situación misma del doler, ¿no obli-

garía esto a decir  que los antípodas experimentarán el dolor físico, o bien sin 

una localización circunscrita por la aflicción, o bien en una alternativa de princi-

pio a la ubicación vivida? O el dolor tendrá lugar, literalmente, en el organismo 

total, en el completo recorrido de la excitación nerviosa por el sistema nervioso. 

O quizá, en virtud de la centralización cerebral del sistema nervioso, todos los 

dolores antípodas serán más bien en la cabeza, serán de cabeza o de cerebro, 

sin que por ello lo sean, claro es, al modo de las jaquecas terrenales, las cuales 

encuentran su localización inmanente en el esquema corporal sentido. En otras 

palabras, si el cuerpo tal como es vivido y tal como la aflicción dolorosa lo pone 

de relieve no da voz inconfundible al dolor, si el cuerpo doliente no es esa mis-

ma voz, ¿cómo saber qué duele y dónde duele? ¿Y cómo saber que se trata de 

dolor, y no de cansancio o debilidad o de cualquier otro “encontrarme mal”? 

 

 
12 He analizado esta diferencia descriptiva con algún detalle en “Elementos para una ordenación fenome-
nológica de las experiencias aflictivas”, en Anuario Filosófico 45 (2012).  



EL DOLOR DE LOS MARCIANOS. UN ANÁLISIS FENOMENOLÓGICO CONTRA RORTY 329 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 329 
 

En el acercamiento fenomenológico, en definitiva, el estatuto de sentir do-

lor es enteramente semejante, y no enteramente diferente, como presupone 

Rorty, a los estatutos de “‘sentarse”, ‘tener un catarro’ o ‘estar excitado 

sexualmente’”. En todos ellos está implicado el cuerpo, en todos opera como 

cuerpo vivido, autoconsciente sin reflexión. Nadie puede sentarse ni estar sen-

tado sin saberlo-hacerlo-quererlo, en una declinación de estos verbos que no es 

mentalista ni reflexiva, pero que sí pide por principio la primera persona de la 

experiencia viva. De aquí que el hecho de “sentarse” resulte insustituible por 

ningún constructo conceptuoso, ya sea la ecuación de la posición exacta de la 

masa corporal sobre el objeto que la sostiene; ninguna cosa ha experimentado 

nunca la experiencia de sentarse, tumbarse, erguirse, como se atrevería a decir 

Michel Henry. Del mismo modo, nadie puede dar con el dolor sin sentirlo-

sufrirlo-malquererlo (aborrecerlo), en una declinación autoconsciente y prerre-

flexiva de estos verbos, que el cuerpo vivido y el propio viviente hacen antes de 

que la mente tenga ninguna palabra en ello y como condición permanente de 

toda palabra posterior. “Yo sufro dolor” no es traducible a “mi mente reconoce 

un estado de mi cuerpo”. Como hemos apuntado, el dolor es ante todo del 

cuerpo, y el cuerpo es, antes que nada, cuerpo vivido, cuerpo subjetivo. 

 

* * * 

 

Por razones parcialmente semejantes a las de Kenneth Gallager, tiendo a 

pensar, en conclusión, que la ilustración propuesta por Rorty es imposible. Ilus-

tra pero una imposibilidad. Las anteriores consideraciones críticas acarician la 

conclusión de que no cabe ningún mundo en que sus habitantes pasen por la 

experiencia que nosotros llamamos dolor del modo que postula La filosofía y el 

espejo de la naturaleza. El rechazo definitivo de la ficción puede esperar un po-

co, con todo, a una fenomenología más acabada de la experiencia dolorosa.  

Bien mirada, esta conclusión deja las cosas como están. Como los colores o 

como los amores, como la percepción del otro o como la conciencia del tiempo, 

el dolor muestra una llamativa resistencia a dejar de ser lo que ya es en esen-

cia para nosotros, pobres terráqueos tardomodernos, y a convertirse en otra 

cosa, básicamente heterogénea. Esta perspectiva, a la vez completamente te-

rrenal y bastante esencial, es muy característica de la fenomenología husserlia-



330 AGUSTÍN SERRANO DE HARO 

 

 330 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

na. Y ambos motivos, tomados con seriedad: vinculación terrena-determinación 

esencial de todo mundo posible, merecen, a mi juicio, parecida admiración. 

 

 



Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y vida, 331-349. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 

 

 

 

 

 

HERETICAL DIMENSIONS OF SELF RESPONSIBILITY 

BY JAN PATOČKA 

 

DIMENSIONES HERÉTICAS DE LA AUTORRESPONSABILIDAD  

EN JAN PATOČKA 

 

Laura Tusa Ilea 

Romanian Phenomenological Society /Centre for Interdisciplinary Studies  
in Society and Culture at Concordia University, Montreal, Canada 

airarle@yahoo.com  

 
 

 
Abstract: Jan Patočka’s account of responsibil-
ity, as developed in Heretical Essays in the 
Philosophy of History, is configured through the 
philosopher’s entire model of history, seen less 
as a scale of progress, but rather as a rupture. 
Responsibility is possible only for a very specific 
form of humanity, centered on history, 
problematicity and self-disclosure. This type of 
historic humanity is in profound contrast with 
the prehistoric one, focused on “daimonic par-
ticipation.” Responsibility involves the passage 
from prehistory to history. Despite the fact that 
it requires an intense “discipline of the soul,” 
the passage to responsibility cannot become 
pure and transparent, which in turn means that 
history is repeatedly threatened by falling back 
into prehistory. The positive involved in this 
assumption is that responsibility is not taken for 
granted; it is not a matter of following meta-
physical principles, but rather a matter of a 
practical, “heretical” decision of embracing 
history, with its shaken problematicity, and of 
resisting the temptation of prehistory. 
 
 
 
 
Key Words: Philosophy of History, Phenome-
nology, Genealogy of Responsibility, Self. 
 

Resumen: La comprensión de Jan Patočka de 
la responsabilidad, tal como se desarrolladen 
Ensayos eréticos de filosofía de la Historia, 
viene configurada por el modelo completo de 
Historia, vista más como una ruptura que como 
una escala de progreso. La responsabilidad es 
posible sólo para una forma muy concreta de 
humanidad, centrada en la historia, la proble-
maticidad y el autodescubrimiento. Este tipo de 
humanidad histórica se halla en profundo con-
traste con el tipo prehistórico, focalizado sobre 
la “participación demónica”. La responsabilidad 
implica el tránsito de la prehistoria a la historia. 
Pese a requerir una intensa “disciplina del al-
ma”, el tránsito a la responsabilidad no puede 
tornarse puro y transparente, lo que a su vez 
significa que la historia está constantemente 
amenzada por una recaída en la prehistoria. El 
lado positivo que esta asunción envuelve es que 
la responsabilidad no se da por garantizada; no 
es una cuestión de seguir principios metafísicos, 
sino más bien cuestión de una decisión práctica, 
“herética”, de abrazar la historia, con su pro-
blematicidad conmovida, y de resistir la tenta-
ción de la prehistoria.  
 
 
Palabras clave: Filosofía de la historia, feno-
menología, genealogía de la responsabilidad, 
yo. 

 

 

 

One of the distinguishing features of a philosophical career is to be touched 

by a moment of pessimism, by the acknowledgment that the entire mold in 

mailto:airarle@yahoo.com


332 LAURA TUSA ILEA 

 

 332 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

which it articulates “reality” is fragile, and enables only a restricted perspective 

on a situation that remains intangible in its entirety. Despite continuous efforts 

to formulate the “principle of reality”, philosopher’s life is confronted with mo-

ments when the complex game of history seems to exceed his understanding, 

as well as his capacity to judge.  

Heretical Essays in the Philosophy of History by Jan Patočka1 seems to be 

such a moment of pessimism, but at the same time it also represents the hum-

ble and uncompromising hope that the humanity of homo humanus is more 

resistant to the apparently innumerable dead ends posed by contemporary 

technologic era. It starts from the presupposition—present also in different oth-

er texts written by the Czech philosopher—that the twentieth century and the 

beginning of the twenty-first century have exhausted the most audacious nihil-

istic possibilities2.  

As a first step in my analysis, I will raise the following question: Whom 

should we blame for the disasters that shaped the twentieth century? Meta-

physics with its constant aspirations that lead to sacrifices in the name of a 

transcendental idea? Or should we simply say that European history was a long 

odyssey of cruelty, especially when it started the saga of an increasing expand-

ing power, as of the sixteenth century?  

The consequence of such assumptions would be that there is no transcen-

dental order that could impose its strategies. Moreover, since humanistic dog-

mas seem to become obsolete, there would be no underlying human virtues 

that could impose a higher responsibility or different behavior dogmas. Conse-

quently, the notion of responsibility becomes problematic: in the name of what 

principle could we proclaim human rights, responsibility to the others and to the 

world, to environment and to the generations to come? What are the notions 

involved in discussing self-responsibility and how can we restore their meaning?  

These are questions I will answer in this article, by focusing on Patočka’s 

model of history as a specific type of human quest. It is shaped by a precise 

moment that originated in early Greek times, when the debate with death was 

 

 
1 Jan Patočka, Heretical Essays in the Philosophy of History, transl. Erazim Kohák, (Chicago and La Salle, 
Illinois: Open Court, 1996). 
2 Jan Patočka, “L’homme spirituel et l’intellectuel” in Liberté et sacrifice, transl. Erika Abrams (Grenoble: 
Jerôme Millon, 1993), 254, describes three forms of nihilism as follows: the joyful, creative nihilism; the 
nihilism that surrendered to an objective power; and the perplex nihilism, suffering from a form of inter-
nal paralysis. 



HERETICAL DIMENSIONS OF SELF RESPONSABILITY BY JAN PATOČKA 333 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 333 
 

confronted directly, instead of being approached through ancient wisdom, 

myths, and consolation rites. This inaugural moment occurred during the time 

of Socrates, who validated a philosophic dogma by his courage of defying 

death—and eventually through his own death. This was the moment when phil-

osophical arguments regarding fundamental notions such as a life worth living, 

beauty, justice, immortality, rules and state were debated in agora. For 

Patočka, Greek polis embodies the simultaneous birth of philosophy, of politics 

and of history; it represents the most eloquent incarnation of the passage from 

prehistory to history, the moment when humans were finally placed at the core 

of the Greek worldview, with all disadvantages involved.   

Even if Patočka’s account of “the birth of history” on the model of the Greek 

polis may seem naïve, there is an important aspect that we should still consid-

er: the Czech philosopher places problematicity at the very core of history. 

Problematicity is the condition sine qua non of a form of humanity that strongly 

embraces history—a humanity that considers life in freedom as superior to 

mere life.  

Being the main attribute of the “historic condition” problematicity repre-

sents at the same time the intrinsic initiator of countless quests that eventually 

resulted in different forms of hybris—science, technology, exploration of outer 

worlds, psychoanalysis, bioscience. In other words, the multifarious perspec-

tives that Patočka ascribes to the twentieth century are already grounded in the 

very dawn of Western civilization; they originate in the inception of its history, 

through a specific determinant: problematicity. 

Further on, I will investigate Patočka’s understanding of the passage from 

prehistory to history, as well as his view on the reasons why other important 

civilizations would not have embraced this specific type of “historical” quest. 

 

 

1.  PREHISTORY-HISTORY 

 

When reviewing Heretical Essays in the Philosophy of History, Aviezer Tuck-

er accused Jan Patočka of inconsistencies, attributed to the philosopher’s bit-

terness of living the end of his life under a merciless Communist regime. The 

author claims that, “after the reasonable start” of tracing back history’s begin-

ning to the simultaneous birth of the Greek polis, of philosophy and of politics, 

 



334 LAURA TUSA ILEA 

 

 334 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

Patočka reached some unbelievable, at best naïve, and at worst proto-Fascist, con-

clusions about history that are inconsistent with his interpretation of the polis and 

the ethical system of the founder of the Charter 77 movement of human rights in 

Czechoslovakia.3 

 

A second claim made by Aviezer Tucker against Patočka concerns his ar-

gument that Hellenic and Roman Empires had fallen because “they failed to 

convince their citizens that they were just”. According to him, Patočka present-

ed the fall of the polis, the Hellenic world and the Roman Empire, “as a public 

relations problem”. The Czech philosopher would have claimed that the Europe-

an Middle Ages represented the zenith of European history, focused on “care for 

the soul”, truth, justice, and authenticity. Tucker’s boldest affirmation is that 

“Patočka regarded war as the greatest enterprise of technological civilization, 

total mobilization”4. 

There are many occurrences in Patočka’s Heretical Essays in the Philosophy 

of History that work against this kind of affirmations. I believe that Tucker is 

misled by Patočka’s dealing with “ambiguous” notions such as war, phenome-

nology of darkness, and conversion, implied by the passage from “orgiastic” to 

responsibility. My intention is to further clarify these notions, in order to explain 

the Czech philosopher’s ideas about history, as well as his concept of responsi-

bility. 

Patočka’s demonstrations assume indeed that European history is mobilized 

around the concepts of the soul, of justice and of authenticity. Generally speak-

ing, he refers to a very specific historical type of humanity centered on 

problematicity, on finitude as problem, on a “disintegrated conscience”. History 

as such is incompatible with the prehistoric era, precisely because it represents 

a different type of approach, based on the full conscience of death instead of 

rituals, on the acceptation of a problematic condition and on the attempt to find 

a trace of everlastingness through political action, philosophy, and poetry, in-

stead of transferring the weight of decision to gods—the only immortal beings 

in an universe prone to decay. History does not overlap with the entire trajecto-

ry of the humanity. It is a rupture, a differentiation.  

 

 
3 Aviezer Tucker, “Reviewed work: Essais Hérétiques sur la Philosophie de L'Histoire by Jan Patočka” in 
History and Theory, Vol. 31, No. 3 (Middletown, Connecticut: Blackwell Publishing for Wesleyan Universi-
ty, Oct. 1992), 356. 
4 Ibid., 358. 



HERETICAL DIMENSIONS OF SELF RESPONSABILITY BY JAN PATOČKA 335 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 335 
 

My argument is based precisely on this distinction: Patočka does not identi-

fy the beginning of history with the first written proof of human civilized life, 

but with the very moment when the conscience of problematicity arises, when 

life becomes unsheltered. Whereas prehistorical life is characterized by “ac-

ceptance, transmission, preservation, securing of life”5, recorded in annals, the 

historical phase involves an unsheltered life led “in active tension, one of ex-

treme risk and upward striving”6.  

What is disquieting about this statement is that Patočka considers even so-

phisticated civilizations such as the Near East, Egypt and ancient China as 

prehistorical, “great households” aiming at the simple “preservation of the life-

style of prehistorical humanity” (28). He does not intend to downgrade this 

type of civilizations by rejecting them to a phase that completely lacks com-

plexity. His argument refers instead to the fact that prehistory and history are 

differently articulated as a whole. Their worldviews are not compatible. Where-

as prehistoric civilizations are in full harmony with the surrounding world, the 

distinctive feature of a problematic, historic society is its detachment from na-

ture and from simplicity. On the other hand, Patočka fears that contemporary 

humanity may no longer be willing to embrace history with all its array of in-

conveniences. On the contrary, it rather wants to adopt a more serene form of 

life, strongly connected with the surrounding world. This would not mean reces-

sion, but a shift in the way humanity conceives itself. 

Moreover, in order to understand what Patočka has in mind when he al-

ludes to the abyss opened between prehistoric and historic civilizations, we 

should mention that he conceives existence as determined by three move-

ments: acceptance, defense, truth7. These three movements are paralleled with 

the Aristotelian three souls (vegetative, animate and rational), as well as with 

Hannah Arendt’s three movements of life: labor, work and action. From all 

three, only the last one is fully incarnating the historic “human condition,” with 

its highs and lows, with its greatness as well as with its risks. 

 

 
5 Patočka, Heretical Essays, 28. 
6 Ibid., 36. 
7 See Patočka, Heretical Essays, 28-40, as well as “The ‘Natural’ World and Phenomenology,” in Erazim 
Kohák, Jan Patočka: Philosophy and Selected Writings (Chicago&London: The University of Chicago 
Press, 1989), 239-273, “Care and the Three Movements of Human Life,” and “The Three Movements of 
Human Life,” in Jan Patočka, Body, Community, Language, World (Chicago and La Salle, Illinois: Open 
Court, 1998), 143-153 and 153-163. 



336 LAURA TUSA ILEA 

 

 336 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

Acceptance is characterized in Patočka’s view by mechanical adaptation, by 

the submission to the ever-recurring rhythm of nature. This is the main feature 

of animal laborans. Defense is characterized by a rhythmical alternation of bur-

den and relief, of oppression and alleviation. It consists in an exchange be-

tween acceptance and ecstasy. Ecstasy is described as the “increasingly intense 

abandon that lets us touch upon the realm of the undifferentiated in ecstasy 

and participate in it as in the bliss of being”8. 

The quest for truth implies a distance and a reaction. But against what? 

What differentiates the quest for truth, the care for the soul and ideals of au-

thenticity and justice, made possible by the historic paradigm, from the abso-

lute order of the purely natural rhythm of “divine households,” characterized by 

a cosmo-ontological metaphor without barrier between the human society and 

the universe?9. 

This cosmo-ontological metaphor involves the idea that there is no differ-

ence between what is and ‘being,’ between phenomena and their manifestation. 

Both dimensions converge on a single plan. Experience and symbolic metaphor 

belong to a similar level of reality as the everyday burden and the honoring of 

the ancestors. Life and death succeed each other in an unfathomable, unques-

tioned rhythm. “Humans before history do not differentiate between the night 

as fact of experience and night as darkness out of which the lightning of being 

strikes”10. For them, “Being shares with beings the same region of one and the 

same world in which everything is simultaneously manifested and concealed” 

(35). 

On the contrary, history constitutes a rupture. Patočka characterizes history 

as “a distancing from and a reaction against the period of prehistory”, “a rising 

above the level of the prehistorical, an attempt at a renewal and resurgence of 

life” (36). In other words, history could be equated with a propaedeutic for a 

different conception of life’s meaning.  

 

 

 
8 Patočka, Heretical Essays, 32. 
9 Ibid., p. 35: “The will to permanence is essentially sacral and ritualistic, having to do with a fundamen-
tal characteristic of prehistoric truth—the cosmic-ontological metaphor.” 
10 Ibid., 32. 



HERETICAL DIMENSIONS OF SELF RESPONSABILITY BY JAN PATOČKA 337 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 337 
 

2. RESPONSIBILITY AND HISTORY 

 

In Patočka’s view, one cannot talk about responsibility without fully assum-

ing the historic condition. However, when analyzing Patočka’s notion of respon-

sibility, Jacques Derrida shifts the discussion towards the religious context, by 

clearly distinguishing between daimonic participation—in which the self accom-

plishes its role only as part of community—and the religion of responsibility—

which involves the genealogy of a free subject. Derrida’s thesis concerning Jan 

Patočka’s Heretical Essays in the Philosophy of History underlines that “one can 

speak of religion once the demonic secret, and the orgiastic sacred, have been 

surpassed”11. 

In Derrida’s view, there are two different types of religion. Firstly, the de-

monic, “orgiastic” type of religion, which emphasizes participation, by putting 

forward notions in which the whole community believes. Secondly, the religion 

of responsibility involves a different configuration of the self, focused on an ap-

parently “absurd” decision, as in Kierkegaard’s Fear and Trembling, on a “here-

tic” dislodging that overcomes ancestor’s knowledge and the participatory 

forms of truth. 

The concept of daimon is used by Jan Patočka when referring to the multi-

layered dimension of the self. The self would be easily understood if it were on-

ly a rational part of a greater responsibility project, if it would not involve any 

kind of boundary-crossing. But daimon constitutes the original metaphor of the 

self—being inherently connected to and at the same time radically distanced 

from us. Daimon is invisible to us and visible to the others. Truth about the self 

is translated in prehistorical times through daimonic power, pertaining to oth-

ers. We do not have complete access to our truth because we are not confront-

ed with the decision of responsibility. This is the reason why in prehistoric times 

our self belongs to the others, as revelatory daimon. 

Daimon is invisible for two reasons: firstly, because it configures a space of 

irresponsibility, a space of crossing borders between the human, the animal and 

the divine. It shares many affinities with what Patočka calls “undifferentiated 

night”, where “one does not yet hear the call to explain oneself, one’s actions, 

one’s thoughts, to respond to the other and answer for oneself before the oth-

 

 
11 Jacques Derrida, “Secrets of European Responsibility”, in The Gift of Death & Literature in Secret, 
transl. David Wills (Chicago&London: The University of Chicago Press, 1995), 4. 



338 LAURA TUSA ILEA 

 

 338 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

er”12. Secondly, in prehistoric times one’s actions cannot configure completely a 

personality without gaining power from the community. I am not fully a master 

of myself and of my acts. The way I appear to others diverges in most cases 

from my personal image—from how I intend to act and to react. Daimonic par-

ticipation seems to be separated by a profound gap from the responsibility pro-

ject, characterizing the historic communities. 

Under these conditions, how can the orgiastic participation of prehistoric 

civilizations accomplish the passage towards a project of responsibility? Moreo-

ver, how can such a project become institutionalized, when, according to the 

main Christian dogmatic thesis, responsibility is a matter of facing mysterium 

tremendum? 

Derrida advances two theses concerning the project of responsibility: first 

of all, he points out that in the tripartite European project analyzed by Jan 

Patočka (Greek polis, Roman Empire, Christian religion), the Czech philosopher 

emphasizes the latter. Secondly, in his view, Patočka’s description of Europe 

attempts to modify the European project by underlining the exceeding respon-

sibility of the mysterium tremendum. Facing such an overwhelming dialectical 

counterpart—the transcendence of the Other—, responsibility remains in itself a 

secret. Compared to the prehistoric secrecy, based on the incomprehensible 

power of the divine, the secret of responsibility relies on a configuration of the 

self stemming from practical decisions, which defy knowledge and norms and 

which are heretic to a certain degree. The self is shaped through these face-to-

face processes (for example Socrates’ trial of death, Abraham’s trial of faith, 

Kierkegaard’s repetition, Patočka’s problematic historic condition). In Derrida’s 

view (and this is his second argument): 

 

Religion exists once the secret of the sacred, orgiastic, or demonic mystery has 

been integrated, subjected to the sphere of responsibility… Religion (history) is re-

sponsibility or it is nothing at all. Its history derives its sense entirely from the idea 

of a passage to responsibility. 13 

 

This passage to responsibility is primarily an individual act (see Abraham’s 

conversion in Kierkegaard’s Fear and Trembling). Originally, it is not altogether 

 

 
12 Ibid., 5. 
13 Ibid. 



HERETICAL DIMENSIONS OF SELF RESPONSABILITY BY JAN PATOČKA 339 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 339 
 

a rational act, a matter of knowledge of the good as it was in Platonism. In or-

der to accomplish the passage from an individual to a collective responsibility, 

there is the need of a coherent rational project. This passage is a matter of in-

dividual “unworldly conversions”, —like love and the encountering of death—

which become collective “worldly occurrences”—for instance respect, civil 

rights, and religious regulations. The bridge between the individual act and the 

collective responsibility implies a rational transformation. At the core of the re-

sponsibility project, there is an individual “secret”, a personal decision to obey 

something that one does not fully encompass. The passage to rationality goes 

through an exceeding experience of assuming the responsibility. 

Even if Patočka refers frequently to politics, philosophy and history by ana-

lyzing the notion of responsibility, Derrida insists on the fact that “the history of 

responsibility is tied to the history of religion” and that there is no other way 

out of this. Even though today responsibility may be founded on civil rights, on 

a specific type of humanistic understanding, in Derrida’s view, the propaedeutic 

passes through a religious conversion, and especially through absolute deci-

sions that involve departing from knowledge or given norms. 

In my opinion, when discussing Patočka’s role of conversion, Derrida insists 

too much on the religious aspect. I would rather emphasize the phenomenolog-

ical concept of everydayness that is “converted” through the decision of re-

sponsibility. In order to understand Patočka’s account of historic responsibility, 

we should consequently focus on the phenomenological background of the con-

cept of everydayness. In Patočka’s view, everydayness has not only the neutral 

Heideggerian accents; it is not only a pure phenomenological description of the 

most elementary traits of a being-in-the-world, but it belongs to a level of ex-

perience that remains fully absorbed in the process of life preservation, life 

multiplication, securing of the private household. As a reaction to the pressure 

exercised by daily life conditions, the human being has always tried to escape 

the circle of everydayness, either through daimonic forms of participation or 

through ethical decisions that traced the path towards responsibility. All human 

achievements are indebted to an attempt to overcome everydayness, mere life, 

life preservation. 

In other words, Patočka’s conception regarding the passage from prehistory 

to history is based on two ways of overcoming the problems of everydayness. 

a) The first one is achieved through the secrecy of the orgiastic, the sacred as 



340 LAURA TUSA ILEA 

 

 340 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

enthusiasm or fervor for fusion—Eleusis mysteries, for example. b) The second 

path is achieved through responsibility. It is a completely different approach 

than the first one because it engages a genealogy of the self that is no longer a 

matter of acceptance of rules, rituals and worldviews; it is no longer an immer-

sion into a sheltered form of life. The self is shaped through an unsheltered 

form of confronting death, by assuming a problematic condition rendered by 

the fact that man acknowledges his finitude and his capacity to convey an an-

swer to it.  

Moreover, the genealogy of responsibility involves a relationship to death, 

based not on its integration into a perennial rhythm of ever-recurring birth and 

rebirth, but on dramatical confrontation with death.  The gift of death is the 

main accomplishment of the conversion from orgiastic secrecy to responsibility. 

“A history of secrecy as history of responsibility is tied to a culture of death” 

(12). 

The term “culture of death” may seem misleading. It is not necessarily tied 

to Christian religion. Patočka places its first roots in Socrates’ trial of death, 

which proved, this time in a philosophical way, Socrates’ belief in the immortali-

ty of the soul. But it is also constituted by contemporary attempts toward a 

“hermeneutics of facticity”, of everydayness: Martin Heidegger (Being and 

Time)14, Paul Ricœur (Fallible Man)15, Hans Jonas (The Imperative of Responsi-

bility)16; they all have in common the assumption of finitude, of frailty and of 

the human mortal condition. 

Being an intense discipline connected to a culture of death, this project of 

responsibility represents at the same time the achievement of a dimension be-

yond death, immortality. It constitutes the birth of a new conscience that is for 

the first time able to look death in the face, and through this process, con-

science attains a new freedom. The orgiastic becomes responsibility through an 

intense discipline of the soul as an attentive anticipation of death. This anticipa-

tion —called by most philosophers care, concern, or solicitude— manifests as a 

sort of thaumaturgy, an art healing for a life threatened by decadence.  

 

 
14 Martin Heidegger, Being and Time, transl. by John Macquarrie and Edward Robinson (London: SCM 
Press, 1962); re-translated by Joan Stambaugh (Albany: State University of New York Press, 1996). 
15 Paul Ricœur, Fallible Man, transl. Charles A. Kelbley, with an introduction by Walter J. Lowe, (New 
York: Fordham University Press, 1986). 
16 Hans Jonas, The Imperative of Responsibility: In Search of Ethics for the Technological Age (transl. of 
Das Prinzip Verantwortung) trans. Hans Jonas and David Herr (1979). (University of Chicago Press, 
1984). 



HERETICAL DIMENSIONS OF SELF RESPONSABILITY BY JAN PATOČKA 341 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 341 
 

We should keep in mind that, in Patočka’s view, such history implies under-

standing the secret relations between three mysteries—orgiastic, Platonic, 

Christian—and two conversions—orgiastic-Platonic, Platonic-Christian. We could 

say that responsibility means inserting oneself into a history that becomes ripe 

for its project, but on the other hand, it also implies a practical decision, break-

ing with given norms. The genealogy of responsibility is connected to heresy—

in the sense of a practical decision that goes beyond any theoretical back-

ground determination. It overlaps with the genealogy of the self; in this con-

frontation between certainty and uncertainty, the risk involved is precisely what 

gives shape to the self.  

To summarize, Derrida’s interpretation of Patočka tackles responsibility as 

tied to three different factors: first of all, to practical decisions that involve 

breaking with knowledge or given norms; to faith, which manifests as a “ven-

ture into absolute risk, beyond knowledge and certainty”; and finally, it is con-

nected to the gift of death, in its relation with the transcendence of the other. 

 

 

3. POLEMOS AS A WAY OF RESTORING MEANING 

 

The passage from prehistory to history, in other words from orgiastic to re-

sponsibility, involves an important additional feature, which is maybe the most 

obscure notion in Patočka’s philosophy of history: namely polemos, understood 

as triumph over death. Responsibility is subject to a perpetual struggle because 

it implies that one is placed at the limit of human possibilities, facing deca-

dence, death, and nihilism. There is no responsibility when there is no threat of 

falling back into the inhuman—into “undifferentiated night”. 

This disquieting premise, for which he was accused of being reactionary, 

stands at the heart of Patočka’s thought. Paul Ricœur considers his essay “Wars 

of the Twentieth Century and the Twentieth Century as War” to be a “strange, 

frankly shocking” essay, involving “a paradoxical phenomenology of dark-

ness”17, a fragile contract between night and day. 

In this context, Patočka’s discourse seems misleading. However, it can be 

traced back to Heraclitus’ theory of unity of opposites. Patočka’s argumentation 

could be misleading because it talks about “war as a further experience of the 

 

 
17 Paul Ricœur, “Preface to the French Edition of Jan Patočka’s Heretical Essays”, in Heretical Essays, viii. 



342 LAURA TUSA ILEA 

 

 342 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

gift of death”18, as if he praised war as a modality to restore meaning. As if, 

without facing the concrete danger of a life-destroying situation, meaning no 

longer survived, veiled by either the exceeding indifference of consumerism or 

by the non-reflexive overpowering of technology. In other words, restoring 

meaning would be mostly possible under paradoxical, threatening conditions. 

Under these circumstances, war seems to be the most authentic escape when 

trying to overcome the inauthenticity of everydayness. But Patočka affirms that 

it manifests nothing else than a violent discharge of the orgiastic, which in pre-

historic times signified the sacred instinct. In this ambiguity posed by war re-

sides its malevolent and attractive power. Undoubtedly, through facing limit 

situations, through its encountering of death as a “common” event, war has 

nothing to do with the placidity and the banality of everydayness. In times de-

void of any discipline of the soul, there are not many means available for over-

coming the profound boredom of everydayness.  

The message I want to convey through this text is that, in Patočka’s view, 

war seems to be the solution for a form of humanity that in principle has not 

yet overcome a prehistoric type of participation, despite the fact that it lives 

under historic conditions. In other words, it has not yet accomplished the pas-

sage from prehistory to history.  

If in prehistoric times the sacred is directly connected to orgiastic rituals—

that sometimes lead to temporary destitution of the secular order—, in historic 

times this “sacred model” is replaced by the responsibility project, which in-

volves in its turn (see above page 14) the tripartite dimension of “heretical” 

decisions—breaking with knowledge or given norms, faith and the gift of death. 

Tucker’s analyses seem correct in this respect. I will quote him extensively, 

because I think that his debate highlights the illusion that life-threatening situa-

tions unveil an authentic part of being. 

 

The experience of self-sacrifice in war certainly liberates those who experience it 

from the concerns of everyday, from the mediocrity of production and reproduction. 

But this liberation is not necessarily an improvement on mediocrity; sometimes, 

and perhaps most of the time, it begets a deterioration, a dehumanization… Most 

veterans, from Sulla’s to contemporary Vietnam vets, or Russian veterans of the 

Afghanistan war, or Israeli veterans of the Lebanon war, do not gain much from 

 

 
18 Derrida, The Gift of Death, 19. 



HERETICAL DIMENSIONS OF SELF RESPONSABILITY BY JAN PATOČKA 343 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 343 
 

losing the ordered life of production, consumption, and reproduction, because they 

have within them nothing to guide them out of the apocalypse. Jaspers was wrong 

in thinking that life-threatening situations alter people. It seems more plausible that 

such situations bring out personality traits that are usually hidden below the sur-

face. War brings out the sadists and the saints, the dehumanizing and the human, 

but mostly in the life of ordinary people it begets confusion.19  

 

His conclusion envisions the saga of consumerism as opposed to ideals of 

transcendence, which permeate European civilization. Consumerism is under-

stood as absolving the human quest from the need to find a dimension “beyond 

the self”. It is also conceived as “suburbanization”, focused only on suburban 

dreams, renouncing any false transcendence, as if it were the scapegoat for a 

whole history of human violence and cruelty. 

However, in my opinion, “suburban dreams”, immersed in a complete lack 

of transcendence, succumb to a disease sometimes even more disquieting than 

the transcendental quest: the odyssey of profound boredom. Boredom repre-

sents under these circumstances less a mood20, but rather the ontological con-

dition of a form of humanity that subordinates life to everydayness and ano-

nymity. 

 

 

4. CAN THE RESPONSIBILITY PROJECT BECOME PURE AND TRANSPARENT? 

 

Boredom as an ontological condition is not harmless. The twentieth century 

is the proof that the “demonic peak” (Patočka), as a consequence of boredom 

and relativism of all values, can go hand in hand with the greatest sobriety and 

rationality. In Patočka’s view, at the end of the historic saga, humanity seems 

to return to where it began: to the rejection of everything that can problema-

tize the everydayness, the here and now. Under these conditions, every form of 

overcoming the everydayness is seen in its potential fallacy, as it was proven 

by the turbulent development of history. The difference from the inception of 

history lies in the fact that, instead of pure subsistence, boredom creates its 

own substitutes of transcendence, its own disguises of meaning.  

 

 
19 Tucker, “Reviewed work: Essais Hérétiques sur la Philosophie de L'Histoire by Jan Patočka”, 361. 
20 See also in this respect Martin Heidegger, The Fundamental Concepts of Metaphysics. World, Finitude, 
Solitude, transl. William McNeill and Nicholas Walker (Bloomington and Indianapolis: Indiana University 
Press, 1995), 78-169. 



344 LAURA TUSA ILEA 

 

 344 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

Maybe human beings cannot live basked in relative meaning. Relative 

meaning could be only an illusory substitute to transcendence, threatened by a 

continuous ‘falling back’ into the orgiastic—understood as a way to elude the 

responsibility project. Instead of a self-configuration that occurs as a triumph 

over death, the orgiastic re-emerges in the form of a participatory sacredness. 

The decline into the orgiastic is always possible because, by lacking the com-

plex configuration of the responsibility frame— practical decisions, polemos as 

triumph over death, hairesis as courageous assuming of a problematic condi-

tion—, the only way to overcome the “banality” of everydayness remains a col-

lective outburst of energy. Patočka gives several examples of this return of the 

orgiastic, by saying that every revolution contains elements of the sacred, in 

the forms of the Fatherland, of Liberty and of Reason. The rejection of the 

complex constellation in which the responsibility project was born leads to al-

ienating 

 

humans from themselves, depriving them of dwelling in the world, submerging 

them in the everyday alternative which is not so much toil as boredom, or in cheap 

substitutes and ultimately in orgiastic brutality.21 

 

In summary: on the one hand, every dramatic change in history is threat-

ened by falling back into the orgiasticthe return of the sacred, of prehistory. 

On the other hand, in order for the orgiastic to become a philosophical-political 

program, it needs to be fully integrated in the new project of freedom and re-

sponsibility based on the structure of a well-configured self. The best scenario 

would be that the orgiastic be entirely forgotten. Yet, its temptation cannot be 

fully removed; it can be only disciplined and made subservient. In other words, 

the prehistoric configuration emerges in the most fragile moments of history, 

namely when revolutions, wars and abrupt changes occur. According to 

Patočka, it is very likely that the responsibility project could not become pure 

and transparent. This conclusion has obvious Nietzschean accents. 

Whereas in the Heideggerian equation authenticity–care, the element of a 

tamed daimon (war, violence, devastation) does not appear, in Patočka’s ar-

gument it is fully developed. Consequently, according to Derrida, Patočka’s ge-

nealogy is more Nietzschean than Husserlian and Heideggerian. The 

 

 
21 Patočka, Heretical Essays, 117. 



HERETICAL DIMENSIONS OF SELF RESPONSABILITY BY JAN PATOČKA 345 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 345 
 

Heideggerian existential analysis becomes obsolete in Patočka’s program if the 

project of self-responsibility cannot become pure and transparent. The political 

lesson involved in such conclusion confirms that “every thought revolution 

bears witness to a return of the sacred in the form of enthusiasm or fervor 

(presence of the gods within us, nadir of devastation)”22. 

Derrida’s conclusion regarding Patočka’s diagnosis on the genealogy of re-

sponsibility refers once again to its heretical character: responsibility is on the 

one hand subject to the objectivity of knowledge. But on the other hand it is 

also subject to a practical decision that goes beyond any theoretical or thematic 

determination. As a consequence, it is tied to heresy, hairesis as decision, 

choice, inclination.  

 

 

5. THE RELEVANCE OF PATOČKA’S DIAGNOSIS FOR THE CONTEMPORARY WORLD 

 

In our case, as witnesses to a “post-European” civilization23, the decision of 

responsibility reveals a dilemma: it is not only a matter of whether there are 

absolute or liberal principles in the name of which responsibility could be justi-

fied (reason, nature, God), but whether contemporary humanity is still willing 

to embrace history as such. Patočka’s answer is very clear in this respect. He is 

concerned that humankind is no longer willing to embrace history with its in-

trinsic tension and its shaken problematic.  

According to him, the situation seems to have no escape:  

 

Modern civilization suffers not only from its own flows and myopia but also from the 

failure to resolve the entire problem of history. Yet the problem of history may not 

be resolved, it must be preserved as a problem. Today the danger is that knowing 

so many particulars, we are losing the ability to see the questions and that which is 

their foundation.24 

 

 

 
22 Derrida, The Gift of Death, 23. 
23 According to Patočka, the European project was entirely dissolute following the “two suicides” of the 
twentieth century: the two World Wars. There are also other voices that consider the “post-European” 
era to be a consequence of the “crisis” already announced by Husserl at the beginning of the twentieth 
century. See in this respect: E. Husserl, The Crisis of European Sciences and Transcendental Philosophy 
(1936/54), transl. David Carr (Evanston: Northwestern University Press, 1970), Jan Patočka, L’Europe 
après l’Europe, transl. Erika Abrams, (Verdier: Lagrasse, 2007), Jacques Derrida, L’autre Cap (Paris: Les 
Editions de Minuit, 1991), Marc Crépon, Altérités de l’Europe, (Paris: Galilée, 2006). 
24 Patočka, Heretical Essays, 118. 



346 LAURA TUSA ILEA 

 

 346 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

The concept of history as insolvable means that we should remain “at the 

limit of human possibilities” by acknowledging that the responsibility project 

cannot be given once and for all. It continually threatens to fall back into the 

inauthentic, the violent and the orgiastic return of the sacred. Self-sacrifice is 

not enough to enable the restoration of authentic human nature. On the contra-

ry, without consistent practice and self-discipline, self-sacrifice can lead to con-

fusion and violent ideologies.  

In order to follow a possible path towards the restoration of the integral 

humanity, those willing to undertake it must be prepared: self-sacrifice means 

for Patočka “the overcoming of the technical understanding of being”25. Under 

general conditions, sacrifice means obligation: we sacrifice something inferior, 

in order to gain something superior. Patočka insists on a Christian paradigm, 

which does not place the divine force under any obligation. Christianity frames 

the divine precisely as rooted in the radicalism of the sacrifice. 

The force of sacrifice confers power and understanding to our inner rela-

tionship to truth. It is capable of reshaping the content of the world we live in. 

While Patočka banks on this force of transformation, he is on the other hand 

aware of the fact that it is kept in a very fragile balance: the orgiastic returns in 

hidden and distorted forms in the midst of the responsibility project, precisely 

because history is not a frozen concept, a stage on the scale of progress. On 

the contrary, history shapes a problematic configuration of humankind, based 

on polemos, on courageous defying of death, on assuming responsibility. All 

these dimensions seem to be of no worth in difficult times. Thus the temptation 

of returning to non-responsibility, to non-ethics, to pervasive voices of hidden 

sacredness. The sacrifice of maintaining oneself at the 

 

dark limits of human possibilities is the characteristic experience of our time and of 

the time just passed, an experience which might lead to a transformation of the 

way we understand both life and the world—a transformation capable of bringing 

our outwarldly rich yet essentially impoverished age to face itself, free of romantic 

underestimation, and thereby to surpass it.26 

 

 

 
25 Jan Patočka, “The Dangers of Technicization in Science according to E. Husserl and the Essence of 
Technology as Danger according to M. Heidegger,” in Erazim Kohák, Jan Patočka: Philosophy and Select-
ed Writings (Chicago&London: The University of Chicago Press, 1989), 337. 
26 Ibid., 339. 



HERETICAL DIMENSIONS OF SELF RESPONSABILITY BY JAN PATOČKA 347 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 347 
 

As a consequence, when Patočka addresses the notions of darkness and 

night, contrary to what Tucker believes, he discusses on the one hand the dan-

ger of falling back into the “undifferentiated night”; on the other hand he ad-

mits that “darkness” is not only a stage in the development of mankind, to be 

overcome in the name of peace. On the contrary, the philosophy of history 

should take into account war at its very heart; and peace only as an exception, 

as an island of unexpected balance.  

Contrary to these apparently “orphic” sentences, Patočka’s investigations 

do not lead to a prescription of metaphysical dogmas. In his view, metaphysics 

is only one of the projects through which historical humanity has embodied its 

quest for truth. The Czech philosopher does not suggest a return to a meta-

physics that contains underlying dogmatic certainties. What he proposes is a 

non-dogmatic openness towards a form of transcendence that involves respon-

sibility as “solidarity of the shaken but undaunted”. His solution also evokes 

what he calls problematicity: an attitude which takes into account negative ex-

periences and formulates inquiries into what generally seems obvious. Respon-

sibility thus understood creates authentic social institutions, authentic “public 

relations” and a kind of philosophy that is not only repeating general metaphys-

ical statements but trying to find roots in a problematic reality. 

 

 

6. CONCLUSION 

 

As argued by Jan Patočka in Heretical Essays in the Philosophy of History, 

there are two distinct types of humanity: the prehistoric one, centered on the 

dimension of the “orgiastic”; and the historic type of humanity, based on re-

sponsibility.  

In order to answer the questions—how can the orgiastic participation of 

prehistoric civilizations accomplish the passage towards a project of responsibil-

ity and how can such a project be institutionalized—I have focused on the the-

sis that, based on Patočka’s account of history, responsibility embodies the pro-

ject of a specific form of humanity, centered on history, problematicity and dis-

closure of the self. The “orgiastic” becomes responsibility through an intense 

discipline of the soul, as an attentive anticipation of death—anticipation that 

manifests as a sort of thaumaturgy. 



348 LAURA TUSA ILEA 

 

 348 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

 Moreover, despite this intense discipline of the soul, the passage from “or-

giastic” to responsibility can never be fully accomplished. In Jan Patočka’s view, 

the temptation of the “orgiastic,”—of the prehistoric—occurs in the most fragile 

moments of history, namely when an unquestioned sacredness tends to replace 

the decision of responsibility. This is the reason why the responsibility project 

cannot become pure and transparent. 

The decline into the orgiastic threatens continuously because, by lacking 

the complex configuration of the responsibility frame, the only way to escape 

the circle of everydayness seems to be by means of a collective outburst of en-

ergy. The return of “prehistory” in the midst of the responsibility project is ex-

plained by the problematic configuration of history—based on polemos, deci-

sion, responsibility—that seem to be of no worth in difficult times. Thus the 

temptation of returning to non-responsibility, to non-ethics, to daimonic partici-

pation.  

The threat to fall back into the inauthentic, the violent and the orgiastic re-

turn of the sacred makes responsibility not only a matter of following meta-

physical principles and given norms, but also a matter of practical conversion, 

of an ever repeated decision to resist the apparently powerful outbursts of en-

ergy that testify for a return of a violent sacredness. Responsibility means will-

ing to embrace history, with its shaken problematicity. 

 

 

BIBLIOGRAPHY 

DERRIDA, Jacques. “Secrets of European Responsibility” in The Gift of Death & Literature in 

Secret, transl. David Wills. Chicago & London: The University of Chicago Press, 1995. 

FINDLAY, Edward F. Caring for the Soul in a Postmodern Age. Albany: State University of 

New York Press, 2002. 

HEIDEGGER, Martin. Being and Time, transl. by John Macquarrie and Edward Robinson. Lon-

don: SCM Press, 1962; Re-translated by Joan Stambaugh. Albany: State University of 

New York Press, 1996. 

HEIDEGGER, Martin. The Fundamental Concepts of Metaphysics. World, Finitude, Solitude, 

transl. William McNeill and Nicholas Walker. Bloomington and Indianapolis: Indiana 

University Press, 1995. 

JONAS, Hans. The Imperative of Responsibility: In Search of Ethics for the Technological  

Age (trans. of Das Prinzip Verantwortung) transl. Hans Jonas and David Herr 

(1979);Chicago: University of Chicago Press, 1984. 

KOHÁK, Erazim. Jan Patočka: Philosophy and Selected Writings. Chicago & London: The Uni-

versity of Chicago Press, 1989. 



HERETICAL DIMENSIONS OF SELF RESPONSABILITY BY JAN PATOČKA 349 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 349 
 

LOM, Petr. “East Meets West-Jan Patočka and Richard Rorty on Freedom: A Czech Philoso-

pher Brought into Dialogue with American Postmodernism”, in Political Theory, Vol. 27, 

No. 4 (Aug., 1999), 447-459. 

PATOČKA, Jan. Body, Community, Language, World. Chicago and La Salle, Illinois: Open 

Court, 1998. 

―  Four Seminars on the Problem of Europe (Care for the Soul, Vol. 3: Collection of Essays 

and Notes on the Problems of the Situation of Man in the World and in History), Pra-

gue, Jan Patočka Archive, Center for Theoretical Study. 

―  Heretical Essays in the Philosophy of History, transl. Erazim Kohák. Chicago and La Salle, 

Illinois: Open Court, 1996. 

―  L’Europe après l’Europe, transl. by Erika Abrams. Verdier: Lagrasse, 2007. 

―  Plato and Europe. Stanford: Stanford University Press, 2002. 

―  “Care and the Three Movements of Human Life” and “The Three Movements of Human 

Life” in Body, Community, Language, World. Chicago and La Salle, Illinois: Open 

Court, 1998. 

―  “The Dangers of Technicization in Science according to E. Husserl and the  Essence of 

Technology as Danger according to M. Heidegger” in Erazim Kohák, Jan Patočka: Phi-

losophy and Selected Writings. Chicago&London: The University of Chicago Press, 

1989. 

―  “L’homme spirituel et l’intellectuel” in Liberté et sacrifice, transl. Erika  Abrams. Grenoble: 

Jerôme Millon, 1993, 243-275. 

―  “The ‘Natural’ World and Phenomenology” in Erazim Kohák, Jan Patočka:Philosophy and 

Selected Writings. Chicago&London: The University of Chicago Press (1989), 239-273. 

RICOEUR, Paul. Fallible Man, transl. Charles A. Kelbley. New York: Fordham University Press, 

1986. 

TUCKER, Aviezer “Reviewed work: Essais Hérétiques sur la Philosophie de L'Histoire by Jan 

Patočka”, in History and Theory, Vol. 31, No. 3. Middletown, Connecticut: Blackwell 

Publishing for Wesleyan University (Oct. 1992), 355-363. 

 



 



Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y vida, 351-360. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 

 

 

 

 

THE MELODY OF LIFE.  

MERLEAU-PONTY, READER OF JACOB VON UEXKÜLL 

 

LA MELODÍA DE LA VIDA. 

MERLEAU-PONTY, LECTOR DE JACOB VON UEXKÜLL 

 

Luís António Umbelino 

Associação Portuguesa de Filosofia Fenomenológica (APFFEN)/ 
Universidade de Coimbra, Portugal 

luis.um@megamail.pt  

 
 

 
Abstract: This paper aims to meditate on the 
importance of Jacob von Uexküll’s notion of 
Umwelt in Merleau-Ponty’s research of an onto-
phenomenological path - that is to say, in Mer-
leau-Ponty’s putting to the test of some of the 
thesis and presuppositions that were at the 
heart of both La structure du Comportement 
and the Phénoménologie de la perception. As 
Merleau-Ponty is looking for a way to develop 
and overcome the results of an investigation 
based on the point of view of consciousness, 
this notion of Umwelt will become – namely in 
the three lecture courses on the concept of 
Nature, delivered by Merleau-Ponty in the late 
1950s at the Collège de France – more and 
more decisive.  
 
 
 
Key Words: Umwelt, Perception, Nature. 

Resumen: Este artículo trata de meditar acerca 
de la importancia de la noción de Umwelt de 
Uexküll en la búsqueda de un camino onto-
fenomenológico por parte de Merleau-Ponty, es 
decir, en la puesta a prueba de ciertas tesis y 
presupuestos  que estaban presentes en el 
núcleo tanto de La structure du Comportement 
como de Phénoménologie de la perception. 
Siendo así que Merleau-Ponty persigue encon-
trar un camino para desarrollar y superar los 
resultados de una investigación basada en el 
punto de vista de la conciencia, esta noción de 
Umwelt llegará a ser –especialmente en las 
lecciones de los tres cursos sobre el concepto 
de Nature, impartidos por Merleau-Ponty a 
finales de los años 50 en el Collège de France– 
cada vez más decisiva. 
 
 
Palabras clave: Umwelt, percepción, naturale-
za. 

 

 

 

1. INTRODUCTION 

 

In the three lecture courses on the concept of Nature1, delivered by Mer-

leau-Ponty in the late 1950s at the Collège de France, we can find a line of re-

 

 
1 “Le concept de Nature" (1956–1957); “Le concept de nature, l’animalité, le corps humain, passage à la 
culture" (1957–1958); “le concept de nature, nature et logos : le corps humain" (1959–1960). Merleau-
Ponty, M., La nature. Notes de cours du Collège de France, Paris, Seuil, 1994.  

mailto:luis.um@megamail.pt


352 LUÍS ANTÓNIO UMBELINO 

 

 352 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

search that intends to test, in a radical way, some of the presuppositions that 

were at the heart of both La structure du Comportement and the Phénoménolo-

gie de la perception. Merleau-Ponty is looking for a way to develop – to over-

come – the results of an investigation based on the point of view of conscious-

ness. And, in this regard, it’s very interesting to note that an analysis of the 

relations between the living organisms and their environment, as biological sci-

ences conceive of it, appears in Merleau-Ponty’s notes as crucial to the devel-

opment – and putting to the test – of some of his first phenomenological thesis. 

The results of those sciences will became more and more instructive and chal-

lenging to Merleau-Ponty, and the dialogue with the works of several scientists 

in the fields of zoology, embryology, or ethology, more and more decisive. 

Among the authors studied by Merleau-Ponty in this context we find the 

name of Jacob von Uexküll, whose notion of Umwelt is going to play, in our 

opinion, a central role in Merleau-Ponty’s research of an onto-phenomenological 

path. This is what will interest us here. 

 

 

2. ON BEHAVIOR 

 

In one of Merleau-Ponty’s working notes on the concept of nature we can 

read the following claim: “the body is not just thing, but relation to an Umwelt 

[…]2. This is an important statement: first of all because it underlines the fact 

that to be-in-the-word as a body is not just to be localized in a measurable 

point in space, but to be active, to be in connection to a space of involvement, 

that is to say, to have a familiar link to a milieu of belonging; second of all be-

cause it stresses out that this type of relation is confirmed by animal behaviour, 

in the sense that what presents itself in the relations between the organism and 

its Umwelt constitutes the environment as having dimensions that are inher-

ently significant; finally because it allows us to think that human bodily rela-

tions to an umwelt are the basis for getting a sens (let us keep the French word 

to mark the concept) of the word – a sens thus inseparable from moving, bodily 

being in the word.  

Now, if this is so, what Merleau-Ponty is also trying to say is that we must, 

first of all, return to the concept of Behavior and measure its importance once 

 

 
2 Merleau-Ponty, M., La nature, p. 270. We will be translating directly from the original French version.  



THE MELODY OF LIFE. MERLEAU-PONTY, READER OF JACOB VON UEXKÜLL 353 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 353 
 

again. To do so, we must begin by going back to La structure du Comporte-

ment, were behavior was the answer, Merleau-Ponty thought, to finally ap-

proach in a new way - in the right way - the problem of the relations between 

conscience and nature3. In a “new way” because, according to Merleau-Ponty, 

the “old” concepts and frameworks by which traditional philosophy tried to ex-

plain reality, fail to account for the true meaning of its being4. The classical ori-

entations of both idealism – declaring that nothing exists if it is not rational or a 

product of consciousness – and realism – sustaining that nothing other then 

objects is real –, when closed upon themselves and their own presuppositions, 

both fail to see the true meaning of reality. And, in a way, that is so because 

they reproduce a same approach to reality; even if one of those orientations 

talk about reality as a “thing”, and the other as an “idea”, both perspectives 

tend to make of reality something that can be totality apprehended, something 

fully accessible. 

For Merleau-Ponty this kind of blind duality signals the major flaws of an in-

adequate way of facing reality, as its true meaning is shred between the exces-

sive naturalism of an over-empirical science that understands life in terms of 

simple causal relations, and the delusions of vitalism in biology, or extreme 

mentalism in psychology, say. Closed over themselves these perspectives rap-

idly move away from the topos where that meaning (and the way of being) of 

reality can reveal itself: the relations between conscience and nature. That’s 

why Merleau-Ponty will try a new path. He wants to begin by scratch. And 

that’s why he acknowledges as the only suitable starting point the notion of 

“behavior” – a notion that “taken in itself” is “neutral” with respect to the clas-

sical distinctions between, for example, the physical and the mental in psychol-

ogy, the mechanism and vitalism in biology, and between the empiricism and 

intellectualism in philosophy, thus offering “the opportunity of defining them 

anew”5. 

But in order to use the notion of “behavior” in a productive sense, Merleau-

Ponty also needs to rethink it, as some influential theories have neglected its 

true meaning. “Behaviorism” is one of those theories. In fact, as it focuses on 

 

 
3 Merleau-Ponty, M., La structure du comportement, (1942), Paris, P.U.F., Quadrige, 1990, p. 1, ss. 
4 See Barbaras, R., “A Phenomenology of Life”, in Carman, T & Hansen, M. (ed.), The Cambridge Com-
panion to Merleau-Ponty, Cambridge University Press, 2004, p. 212. 
5 Merleau-Ponty, M., La structure, p. 1-2 



354 LUÍS ANTÓNIO UMBELINO 

 

 354 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

the externally observable patterns of animal life, it becomes incapable of think-

ing behavior outside an atomistic and mechanical paradigm. The psycho-

physiological notions of “integration” or “coordination” are also not the right 

solution: because they take the organism to be a result of isolated parts6, they 

fail to see any constructive solution to the problem of Behavior. In behavior 

Merleau-Ponty finds altogether a different kind of evidence. Following some in-

structive thesis in contemporary biological sciences, he is convinced that behav-

ior proves that no living organism can be understood if taken separately from 

all its attaches to the environment; and because of this, behavior forces us to 

critically destroy the classical theoretical frameworks that, as it continues to 

determine the way we look at life, keeps on making us believe that an organism 

is something like a “material mass partes extra partes”7, and life is the name 

for the causal coordination of an organism’s functions and organs.  

According to Merleau-Ponty, on the contrary, what we understand to be a 

behavior is somewhat like a relational structure without breaks. In fact, we can 

say that any stimulus that acts on the organism is received, in a lived situation, 

as having a vital meaning and a general significance, and any reaction to that 

stimulus always depict the way an organism doubles an “immanent intelligibil-

ity”8 that crosses the whole of the milieu. In other words, any reaction of the 

organism is connected to the whole of the organism’s activity, and this activity 

is an effective correspondence – a co-response – to an involving space and 

time. That is to say that behavior can not be mistaken by a simple automatic 

reaction of an organ, or coordination of organs, to a determined external cause. 

Far from that, behavior reveals the way of being a structural whole of a living 

organism; and, at the same time, it discloses in what way the being a whole of 

the organism finds its counterpart in a mutual relation with the whole of the 

environment. In a word, the way of being alive of the living organism is recip-

rocity to an Umwelt9.  

In this sense, the living organism cannot be understood in an atomistic 

model, nor can it be apprehended in a vitalist context. In fact, what behavior 

really is can only be understood in the relations of the organism to the envi-

 

 
6 Ibid., p. 49. 
7 Ibid., p. 1. 
8 Ibid., p. 140 
9 Ibid., p. 172.  



THE MELODY OF LIFE. MERLEAU-PONTY, READER OF JACOB VON UEXKÜLL 355 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 355 
 

ronment; that is to say, as “a form”10, a dynamic form; a form, moreover, that 

- as B. Buchanan has already pointed out – executes a “higher” dialectical rela-

tion between an organism and its surroundings, uniting the two in an unprece-

dented way”11, in a way that by no means can be expressed in terms of cause 

and effect12. This is why, as R. Barbaras explains, we only arrive at the reality 

of the organism, or at “the organism as a real entity, when several events, in 

themselves devoid of meaning, appear as moments of a unity, manifestations 

of a vital behavior: we arrive at life when we ménage to find points of view 

from which ensembles acquire a common signification”13. 

 

 

3. THE MELODY OF LIFE 

 

Too major conclusions can be drawn from what has been said on behavior: 

first of all, behavior is something that only appears as mixture, mutuality, rela-

tion, therefore making us understand that the way of being real of behaviour is 

to be an act and not a set of “things”, or “ideas”, a movement and not a sub-

stance, an active form rather then something still. Secondly we must come to 

the conclusion that this act behaviour is, this mutuality, this relation that makes 

behaviour what it is, is not something we can objectively see as such: behav-

iour is “real qua phenomenon”14, and it is in this sense that we can see it as the 

announcement of a totality that links together. Now, what is also interesting 

here is that if we perceive the phenomenon of behaviour as some kind of global 

mutuality never objectively seen, thus we must conclude that the totality we 

are talking about must contribute for the being real of our perception as it is 

that capacity of following a presence never fully present - in other words, the 

totality behovior doubles as we perceive it as such, is, at the end, also a proof 

of our own belonging to that global mutuality.   

 

 
10  Ibid., p. 138. See also, for example, p. 140: “L’expérience dans un organisme n’est pas 
l’enregistrement et la fixation de certaines mouvements réellement accomplis : elle monte des aptitudes, 
c’est-à-dire le pouvoir général de répondre à des situations d’un certain type par des réactions variées 
qui n’ont de commun que le sens. [...] Situation et réaction se relient intérieurement par leur participa-
tion commune à une structure où s’exprime le mode d’activité propre de l’organisme”. 
11 Buchanan, B., Onto-Ethologies. The Animal Environments of Uexküll, Heidegger, Merleau-Ponty, and 
Deleuze, State University of New York Press, 2008, p. 121 
12 Merleau-Ponty, M., La structure, p. 140. 
13 Barbaras, R., “A Phenomenology of Life”, p. 219. 
14 Ibid., p. 219. See also, for example, Merleau-Ponty, M. La structure, pp. 169-170. 



356 LUÍS ANTÓNIO UMBELINO 

 

 356 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

This is why La structure du comportment demanded, at the end, a true 

phenomenology of perception15 capable of exploring the radical conditions of 

making sense of the word - and of showing that those conditions begin in the 

active presence (and way of belonging) of  the body in the word. But as Mer-

leau-Ponty finishes his monumental Phénoménologie de la perception, one 

question haunts still the analyses as its own shadow - a question first raised by 

the concept of behavior and not fully answered by the Phénoménologie: how to 

understand that totality we perceive in behavior16?  

This is one of the questions that we can find not only at the centre of the 

lecture courses on the concept of Nature, but also, from there on, in the centre 

of Merleau-Pony’s philosophy17. As we arrive to the working notes on the con-

cept of Nature, is as if, for Merleau-Ponty, the time had came to face the 

shadow of “something not yet fully thought” operating along his first works. 

And it’s very interesting to see that, as Merleau-Ponty gives form to the onto-

phenomenological explanation of all that remains implicit in those first works, 

the notion of behavior, as biological sciences conceive of it, once again is going 

to play an important role. It is in this context that, as he prepares for the 

classes at the Collège de France, Merleau-Ponty will return to the works and 

main concepts of an author he mentions once in La structure (as if already 

pointing out his importance): we are talking about Jakob von Uexküll.  

In facto, in the notes on the concept of Nature, Merleau-Ponty seems par-

ticularly interested namely on Uexküll’s concept of Umwelt. This notion seems 

to him to demonstrates, quite convincingly, that between the living organisms 

and their environment a true reciprocity is in place. In other words, Uexküll 

shows that the environment compel the organism to behave in particular ways, 

but only inasmuch as the milieu is also already established – and unfold - by 

the preceding behavior of the organism. In a way this does not seem new by 

comparison to what Merleau-Ponty already underlines in his first books. But a 

set of new decisive philosophical implications of Uexküll’s Umwelt are now to 

became clear as Merleau-Ponty begins to fully understand the implications of a 

notion – that of Umwelt – “destined to connect what we usually separate”18. It 

 

 
15 See, of course, Merleau-Ponty, M., Phénoménologie de la perception, Paris, Gallimard, 1945. 
16 Merleau-Ponty, M., La nature, p. 194. 
17 Ibid., p. 194: “Tell est la question philosophique [...] qui est au centre de ce cours [...] et peut-être de 
toute philosophie.” 
18 Ibid, p. 228. 



THE MELODY OF LIFE. MERLEAU-PONTY, READER OF JACOB VON UEXKÜLL 357 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 357 
 

must be taken seriously this evidence of something like a movement of pre-

reflexive meaning that unites the organism as a whole and, by its structure, 

acts as a “cohesive bond”19 between the animal’s movements and its environ-

ment20. 

The way of being of the organism as a “being-in-the-word” is that of cross-

ing the inside of an Umwelt, inasmuch as the Umwelt’s reality does not appear 

as something other then the reciprocal crossing of the organism. In other 

words, we could say that the living organism, by its movement, unfolds an 

Umwelt; but this unfolding is the counterpart of the way the Umwelt unfolds the 

whole of the organism. But what really is unfolded? Of what is the unfolding21? 

It’s like if the organism as a whole and the whole of the environment were in-

timately related in some musical theme, Uexküll would say; not in the sense 

that the organism would “dance” to the rhythm of external stimuli, but in the 

sense that they share a dynamic relationship by which body and space seem to 

take care of each other, and play each other - even if, sometimes, in a quias-

matic way. But what connects? What is this shared “melody” made of?  

Merleau-Ponty is convinced that in order to answer these questions we 

must explore Uexküll’s metaphor as he talks of a “melody that sings itself”22. 

Merleau-Ponty writes: “When we invent a melody, the melody sings in us much 

more than we sing it; it goes down the throat of the singer, as Proust says. Just 

as the painter is struck by a painting which is not there, the body is suspended 

in what it sings: the melody is incarnated and finds in the body a type of ser-

vant”23. This is a striking claim, full of ontological implications: we could say 

that in the reciprocal relations between organism and environment there is 

something like an area of passivity in the body; we could add that something 

incarnates in him, that the connections to a “privileged milieu”24 are the unfold-

ing of Life itself – the unfolding of a common texture that binds together and, in 

a sense, produces25 the organism as a whole throughout the whole of the mi-

lieu. This by no means implicates the proposal of a higher reality, of an “es-

 

 
19 Buchanan, B., Onto-Ethologies, p. 134. 
20 Merleau-Ponty, M., La nature, p. 230. 
21 Ibid., p. 228. 
22 Ibid., p. 228 
23 Ibid., p. 228 
24 Ibid., p. 228. 
25 Ibid., p. 227: “L’animal est produit par la production d’un milieu, c’est-à-dire par l’apparition, dans le 
monde physique, d’un champ radicalement autre que le monde physique avec sa temporalité et sa spa-
tialité spécifique ” 



358 LUÍS ANTÓNIO UMBELINO 

 

 358 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

sence out of the time”26, of “a thing above the sensible”27, or of a pantheistic 

presence. In our view, what Merleau-Ponty is saying is that the Umwelt Uexkull 

is talking about is the incarnation of a reciprocal dimensionality, of a “cohesion 

without concept”, of an active participation in the common flesh of the world. 

What is essential in the Umwelt – Merleau-Ponty consequently can argue - is a 

“theory of flesh”28. 

 

 

4. INVISIBILITY IN THE VISIBLE 

 

But what do we perceive as the Flesh of the word? What exactly can we call 

the Flesh (or the Sensible)? The answer Merleau-Ponty offers in his working 

notes on the concept of Nature is full of implications, as it draws on a radicali-

zation of the question of perception. To begin with, we can state that what we 

understand as the flesh of Nature (of Life) is a non-positive excess of a horizon 

that perception knows how to follow in its absence, in its lack. Perception there-

fore must be seen as a capacity to co-respond to the obsessive interpellation of 

invisibility, that is to say, to whatever announces in each presence what is 

missing, but is needed by perception to get the whole picture. Perception is 

thus still the key29. But only if we understand it in a fundamentally new way: 

Merleau-Ponty writes: “do not introduce a ‘perceive’ without corporal ‘attaches’. 

No perception without prospective movement and the conscience of this move-

ment is not to think on the change of an objective place to another, we do not 

move as a thing, but by reduction of distance, and perception is but the other 

pole of this distance the distance maintained”30. Let us look closely to this 

statement: first of all Merleau-Ponty recognises the inscription of the perceptive 

body in the origin of sense itself; secondly he claims that this is possible by 

means of a “movement of prospection” (by no means comparable to objective 

change of place); finally he underlines the notion of distance (écart) to conclude 

 

 
26 Ibid., p. 230 
27 Ibid., 233 
28 Ibid., p. 271. 
29 Ibid, p. 278: “C’est la perception et le perçu qui sont la clef, mais en prenant les mots dans un sens 
neuf: si la perception n’était qu’un Je pense que, la perception ne me donnerait pas l’Ineinander homme 
– son corps – la nature”. 
30 Ibid, p. 284. “Ne pas introduire un ‘percevoir’ sans ‘attaches’ corporelles. Pas de perception sans mou-
vement prospectifs, et la conscience de se mouvement n’est pas pensée d’un changement de lieu objec-
tif, on ne se meut pas comme une chose, mais par réduction d’écart, et la perception n’est que l’autre 
pôle de cet écart l’écart maintenue”. 



THE MELODY OF LIFE. MERLEAU-PONTY, READER OF JACOB VON UEXKÜLL 359 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 359 
 

that the perceptive subject assists to the birth of sense because perceptive 

movement is a way of belonging to the carnal crossroads of visibility and invisi-

bility.  

Perception is not a capacity to distinguish things or parts of things, but the 

ability to follow (to belong to) whatever exceeds each perceived thing as an 

enigmatic orientation towards an atmosphere of global mutual belonging, to-

wards a Being of generality, and cohesion. The totality of the Being of envel-

opment Merleau-Ponty is hence talking about is, in itself, out of reach; its way 

of appearing is the unseen apparition of the Flesh. That’s why perception is no 

more, no less, then the capacity to follow the movement of the écart of all that 

remains invisible, and, in response to its calling, to try to overcome but without 

destroying it.  

R. Barbaras has pointed out that to talk about a “melody”, as in the exam-

ple of the Umwelt, equals the claim that “on one hand, the theme determines 

each variation and is in this sense effective” and, on the other hand, that the 

theme “is absent from the variations because each variation is not itself the 

theme”31 – it is present as absence. So, if we understand the Umwelt in this 

way it’s maybe because our perception wants what is absent32 and learns from 

it. That’s why, in our opinion, in the lecture courses on the concept of Nature 

Merleau-Ponty defines perception in terms of desire33 – desire of what lacks in 

each visible and is the promise of Being. Perception is an adaptation to the 

structure of presentification in absence of the Sensible. In this sense, we must 

accept an apparently unusual assertion: it is because something real offers it-

self as a whole that I arrive to perceive the whole in its always sketched pre-

sentification. In a way, then, my perception must be determined by whatever 

offers itself as a whole, even do that offering is never complete. The conditions 

of possibility of perception then appear to be on the side of that “element” of 

Being as it assures “the interiority of the events one in relation to the others” 

and, in a same movement,   reveal our “inherence” to that some Being of in-

volvement34.  

 

 
31 Barbaras, R., “A Phenomenology of Life”, p. 227. 
32 See Merleau-Ponty, La nature, p. 240 : “On peut donc parler d’une présence du thème de ces réalisa-
tions, ou dire que les événements sont groupés autour d’une certaine absence [...]. De même, la totalité 
est partout et nulle part”. 
33 Ibid, p. 287 : “Le désir considéré au point vue transcendantal = membrure commune de mon monde 
comme charnel et du monde d’autrui”. 
34 Ibid., p. 159. 



360 LUÍS ANTÓNIO UMBELINO 

 

 360 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/I (2013): Razón y Vida. 

 

Arriving at this point, is becomes impossible for Merleau-Ponty to stop. The 

analyses of the Umwelt show that in the order of Life what is real is the “open-

ing of a visible whose being is not defined by le Percipi, were on the contrary 

the Percipere is defined by the participation in an active Esse”35. We then have 

to ask for this Being, this savage Being, that does not reveal itself directly, that 

does not discloses itself as “substance”, “matter”, or “object”, but only as the 

sensible medium by which “there can be being without it having to be pos-

ited”36. 

 

 

5. FINAL REMARKS 

 

A new ontology is needed: an ontology that, eluding the “ontology of the 

blossen Sachen”37, will be capable of replacing “the notions of concept, idea, 

mind, representation with the notions of dimensions, articulation, level, hinges, 

pivots, configuration”38. That is to say, following Merleau-Ponty, we have to 

learn how to think in a radical new way: we need to thoroughly change our 

usual anthropocentric way of thinking and looking at the reality; we have to 

free our research from the excessive worry about the nature of perception (and 

the nature of conscience). Only in this way can we finally give room to an in-

quiry into the origins of meaning as it begins on side of Nature and Life - in the 

arrangements of the flesh and not on the side of consciousness.  

The announce of Merleau-Ponty’s new ontology represents the demand for 

a philosophy engaged in thinking Nature and Life starting from their own onto-

logical power of gestation. 

 

 

 
35 Ibid, La Nature, p. 338. “[...] ouverture à un visible dont l’être ne se définit pas par le Percipi, où au 
contraire le Percipere se définit par la participation à un Esse actif”. We follow here BARBARAS, R., Le 
désir et la distance. Introduction à une philosophie de la perception, Vrin, Paris, 1999, p. 119. See also, 
for exemple, Merleau-Ponty, M., Le visible et l’invisible, Galliamard, Paris, 1964, p. 245 : “La transcen-
dance de la chose oblige a dire qu’elle n’est plénitude qu’en étant inépuisable, c’est-à-dire en n’étant pas 
toute actuelle sous le regard – mais cette actualité totale elle promet, puisqu’elle est la”. 
36 Merleau-Ponty, M., Le visible et l’invisible, p. 267. 
37 Merleau-Ponty, M., La nature, p. 267. 
38 Merleau-Ponty, M., Le visible et l’invisible, p. 277. 



 



 



 


