




 
 

INVESTIGACIONES 
FENOMENOLÓGICAS 

REVISTA 
DE LA 

SOCIEDAD ESPAÑOLA DE FENOMENOLOGÍA 
 

DIRECTORES DE LA EDICIÓN 
Javier San Martín y Mª Carmen López 

 
 

CONSEJO DE REDACCIÓN 
Jesús M. Díaz Álvarez (UNED), Urbano Ferrer (Univ. de Murcia) 

Miguel García-Baró (Univ. de Comillas), José Lasaga Medina (UNED), 
M. ª Carmen López Sáenz (UNED), Vicent Martínez Guzmán (Univ. de Castellón), 

César Moreno (Univ. de Sevilla), M. ª Carmen Paredes (Univ. de Salamanca), 
Mª Luz Pintos Peñaranda (Univ. de Santiago de Compostela), 

Nel Rodríguez Rial   (Univ. de Santiago de Compostela), Sergio Sevilla (Univ. de Valencia) 
 

CONSEJO ASESOR 
Pedro M.S. Alves (Univ. de Lisboa), Jorge Brioso (City University of New York), 

Philip Buckley (McGill University), Jesús Conill (Univ. de Valencia), Ion Copoeru (Rumanía), Natalie 
Depraz (Université de Rouen), Lester Embree † (Florida Atlantic University), Luis Flores Hernández 
(Univ. de Chile), José M.ª G. Gómez-Heras (Univ. de Salamanca), Julia V. Iribarne † (Academia de las 

Ciencias de Buenos Aires), Robert Lane Kaufmann (Rice University), Sebastian Luft (Marquette 
University), Juan Manuel Navarro Cordón (Univ. Complutense de Madrid), Patricio Peñalver (Univ. de 
Murcia), Francesc Pereña (Univ. de Barcelona), Hans Rainer Sepp (Univ. de Praga), Mario T. Ramírez 
(Univ. Michoacana S.N.), Rosemary Rizo-Patrón (Univ. Católica de Perú), Ramón Rodríguez (Univ. 

Complutense de Madrid), Antonio Zirión (Univ. Autónoma de México), Bernhard Waldenfels (Alemania), 
Roberto Walton (Univ. de Buenos Aires y Academia de las Ciencias, Argentina) 

 
 

NÚMERO CATORCE 

2017 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

Edita: 
Sociedad Española de Fenomenología 
Dpto. de Filosofía y Filosofía Moral y Política (UNED) 

 
ISSN: 1137-2400 
e-ISSN: 1885-1088 
Madrid, diciembre de 2017 

Esta obra se distribuye bajo una licencia Creative Commons 
 
 
 

Se permite la copia, distribución, uso y comunicación de la obra si se respetan las siguientes 
condiciones: Reconocimiento – No Comercial – Sin obras derivadas 

El texto precedente no es la licencia completa sino una nota orientativa de la licencia 
original (jurídicamente válida) que puede encontrarse en 
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/ 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/


 
 

 

INVESTIGACIONES 
FENOMENOLÓGICAS 

 

REVISTA 
DE LA 

SOCIEDAD ESPAÑOLA DE FENOMENOLOGÍA 
 
 
 
 

LISTADO DE EVALUADORES QUE HAN COLABORADO CON 
INVESTIGACIONES FENOMENOLÓGICAS  14 

 
 
 

Jorge Acevedo (Universidad de Chile), Luis Álvarez Falcón (Universidad de Zaragoza, España), 
Horacio Banega (Universidad de Buenos Aires), Irene Borges (Universidad de Évora, Portugal), 
Irene Comins-Mingol (Universidad Jaume I, España), Jesús M. Díaz (Universidad Nacional de 

Educación a Distancia, España), Cristián De Bravo (Universidad de Sevilla, España), Javier de la 
Higuera (Universidad de Granada, España), Alicia María De Mingo (Universidad de Sevilla, 

España), Antonio Diéguez (Universidad de Málaga, España), Gaciela Fainstein (Centro de Ciencias 
Humanas y Sociales del CSIC, España), Marcos Alonso Fernández (Universidad Complutense de 

Madrid, España), Manuel Fraijó (Universidad Nacional de Educación a Distancia, España), Juan J. 
Franck (Universidad Austral, Argentina), Pedro Enrique García (Universidad Nacional Autónoma 

de México), Joan González (Universidad de las Islas Baleares, España), Marta Jorba (Universidad de 
Girona, España), José Lasaga (Universidad Nacional de Educación a Distancia, España), Fernando 

Llano (Universidad de Sevilla, España), Roberto Menéndez (Universidad de Oviedo, España), 
Aníbal Monasterio (Universidad del País Vasco, España), Tomás D. Moratalla (Universidad 
Complutense de Madrid, España), César Moreno (Universidad de Sevilla, España), Luisa Paz 
Universidad de Zaragoza, España), Pablo Posada (Université Sorbonne,  Francia / Bergische 

Universität, Wuppertal, Alemania), Ignacio Quepons (Universidad Veracruzana, México), Cristina 
Rodríguez Marciel (Universidad Nacional de Educación a Distancia, España), Javier San Martín 
(Universidad Nacional de Educación a Distancia, España), Agustín Serrano de Haro (Centro de 

Ciencias Humanas y Sociales del CSIC, España), Karina P. Trilles (Universidad de Castilla-La 
Mancha, España), Julio César Vargas (Universidad del Valle, Colombia), Alejandro Vigo 

(Universidad de Navarra, España) 
 





 
 
 
 
 
 
 

ÍNDICE 
 
 
 
 
Nota Editorial..................................................................................        9 

 

Artículos 

Renaud Barbaras 

Merleau-Ponty y la psicología de la forma ..................................      13 
 
Carlos Belvedere 

 
La crítica de la ontología. Tres argumentos de Michel Henry .........      31 

 
Adrián Bueno Junquero 

 
Un análisis fenomenológico de la propiedad contrapuesto al 
new realism de Maurizio Ferraris ..............................................      45 

 
Alfonso García Madalena 

 
Ignacio Ellacuría y la filosofía de Ortega y Gasset .......................      69 

 
Jan Hering 

De Max Scheler a Hans Reiner: observaciones sobre la teoría 
de los valores morales en el movimiento fenomenológico ............      91 

 
David Janer 

 
La vocación del actor: una perspectiva fenomenológica ...............    107 

Giorgios Karakasis 
In search for the european abode: Heidegger and the 
human being as δεινοn ...........................................................    133 
 

Cintia Lucila Mariscal 

Merleau-Ponty: institución y Edipo ...........................................    151 



 
Ricardo Mejía Fernández 

Una lectura perspectivista de la neurofenomenología:  
Francisco Varela y Ronald Giere. ..............................................    167 

 
Marisol Ramírez Patiño 

El valor de la guerra y la paz en el pensamiento fenomenológico 
de Max Scheler ......................................................................    191 

 
Sonia E. Rodríguez García 

La investigación trascendental de Charles Taylor ........................    213 
 
 
Presentaciones 

 
 
Jacobo López Villalba 

La edad de oro de la fenomenología en EE. UU.: la New  
School for Social Research. .....................................................    241 

 
Javier San Martín Sala 

Los pasos perdidos. Escritos de Gaos sobre Ortega, por  
José Lasaga  .........................................................................    253 

 
 
Reseñas 

 
 
Agata Joanna Bak 

 
Bonnie MANN y Martina FERRARI, M. (eds.):  
“On ne naît pas femme: on le devient”. The life of a Sentence. 
New York: Oxford University Press, 2017, 354 pp. .....................    263 

 
Noé Expósito Ropero 

 
Marcela VENEBRA MUÑOZ: 

La reforma fenomenológica de la antropología. 
Bogotá: Editorial Aula de Humanidades/Universidad de San 
Buenaventura, 2017, 359 pp. ..................................................    269 
 



 
 
 
 
 

SUMMARY 
 
 
 
Editorial Note  .. ...............................................................................        9 

 

Articles 

 

Renaud Barbaras 

Merleau-Ponty and the Gestalt psychology  ...............................      13 
 
Carlos Belvedere 

 
The critique of ontology. Three arguments by Michel Henry .........      31 

 
Adrián Bueno Junquero 

 
A phenomenological analysis of the property opposed  
to the new realism of Maurizio Ferraris .................................      45 
 

Alfonso García Madalena 
 

Ignacio Ellacuría and Ortega y Gasset’s Philosophy .....................      69 
 
Jan Hering 

From Max Scheler to Hans Reiner: observations on the  
Theory of moral values in the phenomenological movement .........      91 

 
David Janer 

 
The actor’s vocation: a perspective through phenomenology ........    107 

Giorgios Karakasis 
 
A la búsqueda del hogar europeo: Heidegger y el ser humano 
como δεινοn .........................................................................    133 

Cintia Lucila Mariscal 

Merleau-Ponty: institution and Oedipus .....................................    151 



Ricardo Mejía Fernández 
A perspectivistic Reading of Neurophenomenology: 
Francisco Varela and Ronald Giere. ...........................................  167 

Marisol Ramírez Patiño 
The value of war and peace in the phenomenological 
 thinking of Max Scheler .........................................................  191 

Sonia E. Rodríguez García 

Charles Taylor’s transcendental investigation .............................  213 

Presentations 

Jacobo López Villalba 
The Golden Age of the Phenomenologye in USA: 
The New School for Social Research. ........................................  241 

Javier San Martín Sala 
Los pasos perdidos. Escritos de Gaos sobre Ortega, por 
José Lasaga  .........................................................................  253 

Reviews 

Agata Joanna Bak 

Bonnie MANN y Martina FERRARI, M. (Eds.):  
“On ne naît pas femme: on le devient”. The life of a Sentence. 
New York: Oxford University Press, 2017, 354 pp. .....................    263 

Noé Expósito Ropero 

Marcela VENEBRA MUÑOZ: 

La reforma fenomenológica de la antropología 
Bogotá: Editorial Aula de Humanidades/Universidad de San 
Buenaventura, 2017, 359 pp. ..................................................    269 



 
 
 
 
 
 
 

NOTA EDITORIAL 
 
 

El 19 de enero de este año 2017 que está a punto de finalizar fallecía en 

Florida el conocido fenomenólogo Lester E. Embree. En noviembre del año 

anterior estaba anunciada su asistencia al Congreso del CLAFEN, que se 

celebraba en Buenos Aires, pero la enfermedad le impidió asistir. Era la 

primera noticia que teníamos de su delicada salud. Lester había nacido en 

California, el 9 de enero de 1938. Acababa de cumplir los 79 años y hasta 

hacía muy poco había seguido en plena actividad y creación intelectual. La 

pérdida de Lester Embree fue sentida en todo el mundo, dada la incansable 

actividad que desplegó a lo largo de su dilatada carrera, y el reconocimiento 

universal a sus aportaciones. Desde que proyectara y llevara a cabo, junto 

con otros, la inmensa tarea de la edición de la Encyclopedia of 

phenomenology, dirigió sus esfuerzos a organizar la fenomenología en el 

mundo, dada esa nueva situación planetaria de la fenomenología, de la que 

se habla en la introducción a la Enciclopedia. El resultado fue la creación de 

la OPO en Praga el año 2002.  

Nada más conocer la pérdida de nuestro admirado maestro y amigo, 

Investigaciones fenomenológicas decidió dedicarle un número de homenaje. 

Desde su asistencia al Congreso de la SEFE en Sevilla, el año 2000, donde 

comentó ampliamente su proyecto para organizar mundialmente la feno-

menología, su contacto con los que hacemos fenomenología en español fue 

constante. Su continua asistencia a Congresos en Argentina, Colombia, 

México, Perú le hacía ser uno más de nosotros. En los próximos meses saldrá 

el Monográfico que la revista le dedica en homenaje a su memoria y a su 

obra. Como antesala de ese Monográfico, la portada del número de 2017 lleva 

su fotografía, para señalar la importancia que para la fenomenología tiene su 

biografía. El Monográfico, que en breve editarán Jesús Díaz y Mª Luz Pintos, 

profundizará en su vida y obra. 





 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ARTÍCULOS 



 



Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017, 13-29. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 

 

 

 

MERLEAU-PONTY Y LA PSICOLOGÍA DE LA FORMA 

 

MERLEAU-PONTY AND THE GESTALT PSYCHOLOGY 

 

 

 
Renaud Barbaras 

Universidad Paris 1 
 

Traducción: Manfredi Moreno  

paramanfredi@gmail.com 
 

 

 

 

Resumen: A partir del análisis de la relación de 

Merleau-Ponty con la psicología de la forma, se 

intenta dar una lectura de su fenomenología 

como una lectura ontológica de la forma. De este 

modo, Merleau-Ponty no solo puede pensar una 

alternativa a la fenomenología de Husserl, sino 

que le permite elaborar su propia idea de Ser y 

dar una nueva interpretación de la diferencia on-

tológica de Heidegger. Desde una descripción 

fenomenológica de la experiencia perceptiva, a 

partir de las nociones de comportamiento, forma 

y estructura, se mostrará enseguida el sentido 

de ser que moviliza una filosofía de la forma que 

implicará proyectar un pensamiento de una per-

tenencia radical de la fenomenalidad a la exis-

tencia, y además renovar el sentido de una 

fenomenología genética que considera toda con-

ciencia trascendental en el marco de una factici-

dad originaria.  

 Abstract: On the basis of the relationship Mer-
leau-Ponty establishes with Gestalt psychol-
ogy, I seek to provide an interpretation his 
phenomenology as an ontological reading of 
the notion of form. Therefore, I claim that Mer-
leau-Ponty is able, not only to develop an al-
ternative to Husserl’s phenomenology, but also 
to elaborate his own idea of Being; in addition, 
he can offer a new understanding of the 
Heidegger's ontological difference. From a phe-
nomenological description of perceptive expe-
rience, and starting with the notions of behav-
ior, form and structure, I will then show the 
sense of being mobilized by a philosophy of 
form. This sense of being implies a projection 
of a thinking of phenomenality's radical be-
longing to the existence and, also, renewal of a 
genetic phenomenology that considers the 
whole of transcendental consciousness within 
the framework of an originary facticity 

Palabras clave: forma, comportamiento, es-
tructura, percepción, fenomenología 

 Keywords : form, behavior, structure, per-
ception, phenomenology 

 

 

 

 

 Barbaras, R. (2001/2). “Merleau-Ponty et la psychologie de la forme”, Les Etudes philosophiques, 

Paris, PUF, p. 151-163. Publicado con autorización, para esta revista, por parte de Les Études philosophi-
ques, por lo que los editores de Investigaciones Fenomenológicas les agradecen sinceramente. 

 

mailto:paramanfredi@gmail.com


 14 RENAUD BARBARAS  

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

A pesar de su aparente modestia, la cuestión de la relación de Merleau-Ponty 

a la psicología de la forma no podría ser tratada satisfactoriamente sino en el 

marco de un libro. En efecto, no se exagera al decir que, desde el principio hasta 

el final, Merleau-Ponty intentó pensar la forma, descubierta por la Gestaltpsycho-

logie, y que, en ese sentido, la forma hace las veces de la “cosa misma” a la cual 

el precepto husserliano nos ordena retornar: todas las descripciones merleau-

pontianas, desde la del comportamiento hasta la del mundo percibido, son guia-

das por la Gestalt y como animadas por esta. Desde este punto de vista, habría 

que hacer una distinción entre la cuestión de la psicología de la forma, frente a 

la cual Merleau-Ponty toma tempranamente una posición definitiva, y la cuestión 

de la forma, que lo ocupa a lo largo de su obra. Asimismo, como se da a entender 

desde La estructura del comportamiento1, su proyecto es construir una filosofía 

de la forma que prolonga la psicología de la forma, es decir, supera sus limita-

ciones filosóficas. Todo indica que el concepto de forma, que resulta de una des-

cripción fiel de los fenómenos, deshace las categorías espontáneas de la actitud 

natural, e incluso de la tradición filosófica, siendo la razón por la cual la cuestión 

de la significación y del estatuto ontológico de la forma se encuentra en el centro 

de su pensamiento.  

Ahora bien, se pueden discernir al menos dos momentos. La referencia a la 

Gestaltpsychologie es omnipresente en La estructura del comportamiento y en 

las dos primeras partes de la Fenomenología de la percepción. Sin embargo, en 

los años que siguen a la Fenomenología de la percepción, Merleau-Ponty se aleja 

manifiestamente de la psicología de la forma. (Él) se orienta hacia la lingüística 

y hacia una reflexión sobre el arte, lo que es perfectamente coherente puesto 

que, al término de la Fenomenología de la percepción, la cuestión que queda 

pendiente a su parecer es aquella del estatuto de la idealidad y, en términos más 

generales, de la razón. Ahora bien, la Gestalt vuelve a aparecer en las notas de 

trabajo de Lo visible y lo invisible, siendo abordada en otros términos: ya no es 

invocada como muestra descriptiva para criticar el pensamiento objetivo en sus 

dos formas, intelectualismo y empirismo —como fue el caso hasta la Fenomeno-

logía de la percepción— sino que es pensada por ella misma y positivamente 

 

 

1 Merleau-Ponty, M. (1942). La structure du comportement, París: PUF, p. 143 (en adelante abreviada 
SC). Nota del traductor: cada referencia alude a la paginación francesa con traducción de mi autoría 
(siempre consultando la traducción en español existente). 



      MERLEAU-PONTY Y LA PSICOLOGÍA DE LA FORMA  15 

 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017  

  

como aquello que “tiene la clave para el problema del espíritu”2 y que nos obliga 

a una revisión profunda de nuestras categorías. La filosofía de la forma, por la 

cual Merleau-Ponty aboga, parece entonces confundirse con una ontología. Asi-

mismo, mientras que, inicialmente, la forma se utiliza en favor de una filosofía 

de la conciencia, contra la interpretación naturalista de la psicología, ella viene a 

constituir el instrumento mismo de la crítica de la filosofía de la conciencia y de 

las categorías que la sostiene. Querría preguntarme aquí sobre esta inversión y 

en consecuencia sobre esta doble presencia de la Gestalt, para tratar de mostrar 

que si la Gestaltpsychologie le ofrece en primer lugar a Merleau-Ponty un con-

cepto de cogito que representa una alternativa con relación a Husserl, la noción 

de forma, pensada por ella misma, le permite elaborar una idea del Ser y de la 

diferencia ontológica que representan quizás una alternativa respecto a Heideg-

ger. 

Lo que está en juego en La estructura del comportamiento es la redefinición 

de la relación entre la conciencia y la naturaleza y es por esto por lo que Merleau-

Ponty toma como objeto una noción neutra frente a la distinción de lo psíquico y 

de lo orgánico, la del comportamiento. Pero, en vez de proceder a un análisis 

fenomenológico del comportamiento en tanto que vivido, se apoya en los resul-

tados del conocimiento objetivo, es decir, precisamente en los de la psicología de 

la forma y de la fisiología, de los cuales procede. Como lo escribe en la Fenome-

nología de la percepción: “Sin querer prejuzgar nada, tomaremos al pie de la 

letra el pensamiento objetivo y no le haremos preguntas que él no se haga a sí 

mismo. Si nos vemos conducidos a encontrar la experiencia detrás de él, este 

pasaje no será motivado que por sus propios apuros”3. Esta decisión metodoló-

gica es capital: representa en cierta medida la versión merleau-pontiana de la 

reducción fenomenológica. En efecto, mientras que un análisis reflexivo del com-

portamiento habría conducido casi inevitablemente a la posición de una concien-

cia transparente (“el cogito no nos enseña de una vez por todas que no tendría-

 

 

2 Merleau-Ponty, M. (1964). Le visible et l’invisible, Paris: Gallimard, p. 246 (en adelante abreviada 
VI). 

3 Merleau-Ponty, M. (1945). Phénoménologie de la perception, Paris: Gallimard, p. 86 (abreviada 
PhP).  



 16 RENAUD BARBARAS  

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

mos el conocimiento de nada si no tuviésemos primero el de nuestro pensa-

miento”)4, el descubrimiento de la forma nos conduce ciertamente a la concien-

cia, pese a los prejuicios naturalistas de la psicología de la forma, pero a una 

conciencia perceptiva que no puede ser más asimilada al ego trascendental kan-

tiano o husserliano, y que queda por definir. Así, el análisis del estatuto de la 

forma abre el campo de la percepción, que es comprendido originariamente en 

el marco de la observación científica del comportamiento, como percepción de 

una forma orgánica por un espectador extranjero, es decir, como un modo de la 

intersubjetividad. 

Merleau-Ponty se opone principalmente a la reflexología de Pavlov, que con-

siste en reconstruir el comportamiento de manera longitudinal como una reacción 

característica a un estímulo objetivo específico, según una vía nerviosa definida. 

Entonces él hace suya la distinción establecida por Koffka entre “el ambiente 

geográfico”, que corresponde a la realidad física en la que el individuo se mueve 

y “el ambiente del comportamiento” que define aquello ante lo cual el animal 

reacciona, es decir, su propio medio. Así, aquello a lo que el animal es sensible 

no corresponde a un objeto del mundo geográfico (que, cabe señalar, no es otra 

cosa que el ambiente del comportamiento del hombre en la actitud de conoci-

miento) sino a unas estructuras, de las que los elementos del ambiente geográ-

fico son solo el motivo y que él constituye por así decirlo él mismo, en tanto que 

ellas son correlativas de sus a priori biológicos. Por eso, con respecto al compor-

tamiento reflejo, tal animal no reaccionará a colores absolutos sino a una rela-

ción, es decir, a un tipo de contraste que puede transponerse en varios tonos. 

Estas conclusiones se confirman en los comportamientos superiores, donde la 

contribución de Goldstein resulta decisiva. En efecto, el estudio de lesiones cere-

brales permite desechar la idea de una correspondencia biunívoca entre localiza-

ciones cerebrales y sectores del comportamiento. En realidad, muchas lesiones 

locales tienen una incidencia estructural, es decir, afectan a un nivel del compor-

tamiento (por ejemplo, la aptitud simbólica) más que a un contenido. Como se-

ñala Merleau-Ponty, “una lesión, aun localizada, puede determinar trastornos de 

estructura que abarcan el conjunto del comportamiento, y trastornos de estruc-

 

 

4 SC, p. 138. 



      MERLEAU-PONTY Y LA PSICOLOGÍA DE LA FORMA  17 

 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017  

  

tura similares pueden ser provocados por lesiones situadas en diferentes regio-

nes de la corteza”5. Por supuesto, no se debe concluir que volvemos a caer en 

una forma de vitalismo porque, si cada parte del cerebro expresa un comporta-

miento total, no deja de ser cierto que la localización de la lesión no es indife-

rente: “No se puede tratar el funcionamiento nervioso como un proceso global 

donde todas las partes del sistema intervendrían de la misma manera. La función 

no es jamás indiferente del substrato por el que se realiza”6: en otros términos, 

la ubicación de las lesiones determina el punto de aplicación principal de los tras-

tornos de estructura. Por consiguiente, es preciso concebir el funcionamiento ce-

rebral como un proceso del tipo figura-fondo: un comportamiento circunscrito es 

inseparable de un fondo que él constituye como un modo específico de expresión. 

Por eso Merleau-Ponty muestra que, sea cual sea el plano en el que es exami-

nado, el comportamiento puede ser descrito mediante el concepto de forma, tal 

como Koehler lo define, a saber, como  

procesos totales cuyas propiedades no son la suma de aquéllas que poseerían las 

partes por separado, […] como procesos totales que pueden ser indistinguibles el uno 

del otro mientras que sus “partes”, comparadas cada una entre sí, difieren en tamaño 

absoluto, o sea como todos transponibles7. 

Merleau-Ponty no se queda ahí: se pregunta sobre el estatuto de la forma, 

sobre su sentido de ser. En efecto, si bien la Gestaltpsychologie se opone a un 

modo de pensar analítico, no considera que “el atomismo psicológico sólo es un 

caso particular de un prejuicio más general: el prejuicio del ser determinado”8, 

de manera que su propósito sería el de inscribir la Gestalt en el marco de una 

naturaleza existente en sí. Tal es el sentido de la teoría del isomorfismo de Ko-

ffka. Aduciendo que de hecho encontramos formas en el universo físico (distri-

bución de cargas eléctricas en un conductor elipsoide), este “plantea las formas 

vividas como réplicas interiores de formas externas del mundo físico, valiéndose 

de formas del sistema nervioso”9. Así, la organización fenomenal del ambiente 

del comportamiento hace referencia en última instancia, por isomorfismo, a una 

 

 

5 SC, p. 66. 
6 SC, p. 76. 
7 SC, p. 49. 
8 PhP, p. 62. 
9 Merleau-Ponty, M. (1988). Merleau-Ponty à la Sorbonne. Résumés de cours 1949-1952, Cynara, p. 

441. 



 18 RENAUD BARBARAS  

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

estructura física. Ahora bien, todo el esfuerzo de Merleau-Ponty va a consistir en 

mostrar que existe una contradicción entre la significación misma de la forma y 

la tentativa de inscribirla en una ontología de tipo naturalista. Aparte los nume-

rosos problemas que supone (en particular el de la posibilidad de una psicología 

social), la idea de una forma física no puede tener sentido:  

Considerada como un ser de naturaleza, existiendo en el espacio, la forma siempre 

se dispersaría en varios lugares, se distribuiría en eventos locales, aunque esos he-

chos se entredeterminen; decir que ella no sufre esta división equivale a decir que 

no está desplegada en el espacio, que no existe como cosa, que es la idea en la que 

se reúne y se reduce lo que sucede en varios lugares. Esta unidad es la de los objetos 

percibidos.10 

En otras palabras, un Todo que no se confunda con la suma de sus partes no 

posee sino una existencia fenomenal y pensar la realidad del comportamiento o 

del organismo como forma es plantear la identidad de su realidad y su fenome-

nalidad. En ello, no es sino la psicología de la forma misma quien se ve obligada 

a suspender la ontología ingenua de la que había partido, siendo así conducida 

por su cuenta hacia la actitud fenomenológica: Merleau-Ponty se interesa aquí 

por la ciencia porque la ciencia se hace fenomenología. 

El análisis que propone de las estructuras vitales, procedente en su conjunto 

de Goldstein, así lo confirma. El ser vivo no puede nunca remitirse al nivel de 

procesos físico-químicos; para hacer aparecer un organismo, se necesitan trazar 

líneas de separación, elegir puntos de vista de donde ciertos conjuntos reciben 

una significación común y aparecen como fenómenos de nutrición por ejemplo, 

del mismo modo como un conjunto de movimientos objetivos se presentará como 

un gesto de fuga. La vida como tal sólo es accesible en el plano de totalidades 

irreductibles al conjunto de sus partes. Pero este rechazo del mecanicismo no 

equivale a un vitalismo puesto que, si el todo se distingue de la suma de sus 

partes, este no es otra cosa que ellas y no puede entonces remitir a fuerza vital 

alguna: la totalidad se distingue de las partes en tanto que ella constituye su 

significación para una conciencia, sin que sea así una substancia distinta a la 

substancia material. La idea de significación permite por tanto dar cuenta de la 

 

 

10 SC, p. 156. 



      MERLEAU-PONTY Y LA PSICOLOGÍA DE LA FORMA  19 

 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017  

  

especificidad de la vida sin introducir una fuerza vital: la originalidad de la vida 

remite en última instancia a la del plano fenomenal. Por eso Merleau-Ponty puede 

escribir:  

La significación y el valor de los procesos vitales, que la ciencia se ve obligada a 

considerar, son los atributos del organismo percibido, pero no son sin embargo unas 

denominaciones extrínsecas con respecto al organismo verdadero, porque el orga-

nismo verdadero, aquél que la ciencia considera, es la totalidad concreta del orga-

nismo percibido, portador de todas las correlaciones que en él descubre el análisis 

sin ser descomponibles en ellas11. 

Si el alcance crítico de este análisis es inequívoco —la psicología de la forma 

permite suspender la ontología ingenua en favor de unos seres que remiten por 

esencia a una conciencia—, su significación positiva lo es menos. ¿Cuál es el 

sentido de ser de la forma en tanto que irreductible a un ser natural? ¿En qué 

consiste la percepción en tanto que alcanza la significación junto a la existencia 

o la existencia como significación? Después de todo, se trata de pensar la iden-

tidad del ser y de la fenomenalidad de modo que no se comprometa su diferencia, 

que es exigida por la idea misma de fenomenalización: una cosa parece y se 

distingue pues de alguna manera de su aparecer. Los extensos análisis que Mer-

leau-Ponty dedica a esta cuestión en la última parte de La estructura del com-

portamiento son claramente embarazosos. Este, sin duda, porque su principal 

adversario es el naturalismo, hace hincapié sobre el significado crítico, en sentido 

kantiano, de sus conclusiones. El organismo, escribe Merleau-Ponty, no es el 

producto real de una naturaleza exterior sino “una unidad de significación, un 

fenómeno en sentido kantiano”12 y reconoce que todos sus análisis conducen “a 

la actitud trascendental, es decir a una filosofía que aborda toda realidad conce-

bible como un objeto de conciencia”13. No obstante, no puede obviamente asumir 

hasta el final el idealismo trascendental, ya que eso equivaldría a negar lo que 

distingue la Gestalt de una simple significación y que constituye toda la contri-

 

 

11 SC, p. 169. 
12 SC, p. 172. 
13 SC, p. 217. 



 20 RENAUD BARBARAS  

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

bución de la psicología de la forma. Por esa razón también afirma que sus con-

clusiones se encuentran “en una relación de simple homonimia” con la filosofía 

criticista:  

lo que hay de profundo en la Gestalt de donde hemos partido, no es la idea de signi-

ficación, sino aquella de estructura, el cruce de una idea y de una existencia indis-

cernibles, el acuerdo contingente por el cual los materiales empiezan a tener sentido 

ante nosotros, la inteligibilidad en estado naciente14. 

El problema de la percepción, al cual la forma nos introduce, se plantea aquí 

en toda su agudeza. En tanto que la forma es un modo de unidad irreductible a 

sus partes, hay que admitir que ella es constituida por una conciencia, pero en 

tanto que esta unidad no es la de una significación ideal sino de una estructura 

inmanente a las partes, hay que incorporar a esta conciencia la dimensión misma 

de la existencia, es decir finalmente la de su otro. La forma plantea el problema, 

al cual Merleau-Ponty no dejará más de enfrentarse, de una fenomenalidad in-

discernible de una existencia bruta, de un sentido retenido en el espesor de una 

materia y, por ende, de una conciencia que es capaz de pasividad encontrándose 

por ello inscrita en aquello mismo que ella hace aparecer; esta es la razón por la 

que el problema de la percepción, planteado a partir de la forma, se confunde 

con el problema de la encarnación. 

Puesto que la unidad entre los términos puestos en juego – todo-partes, 

forma-materia, significado-existencia, conciencia-cuerpo – no pueden pensarse 

de manera inmediata, la solución esbozada por Merleau-Ponty será inevitable-

mente dialéctica. En efecto, mientras que el pensamiento criticista rechaza inde-

finidamente el problema de la pasividad y de la encarnación, puesto que, observa 

Merleau-Ponty, no hay cuerpo que no sea objeto para una conciencia,  

es a cada momento para nosotros que la conciencia experimenta su inherencia a un 

organismo, puesto que no se trata de una inherencia a unos aparatos materiales, los 

cuales no pueden ser en realidad solo objetos para la conciencia, sino una presencia 

a la conciencia de su propia historia y de las etapas dialécticas que ella ha atravesado 

 

 

14 SC, p. 223. 



      MERLEAU-PONTY Y LA PSICOLOGÍA DE LA FORMA  21 

 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017  

  

[…]. El espíritu no utiliza el cuerpo sino que se hace a través de él al mismo tiempo 

que lo transfiere fuera del espacio físico15. 

Finalmente, la unidad de la existencia y de la esencia en la forma no puede 

pensarse sino sobre el modo dialéctico de una identidad mediata, donde cada 

término es la negación del otro: la existencia es la significación aún fuera de sí y 

la significación la existencia devenida aquello que ella es, es decir para sí. Corre-

lativamente, por parte del sujeto, pasividad y actividad, encarnación y conciencia 

no son sino los momentos abstractos de un proceso por el cual la conciencia tiene 

acceso a ella misma: el cuerpo, es la conciencia entendida del punto de vista de 

su génesis y la conciencia el cuerpo entendido del punto de vista de su verdad. 

Desde luego, tal perspectiva deja un sentimiento de disconformidad en la medida 

en que renuncia al respeto fenomenológico de lo que se encuentra estrictamente 

implicado en la experiencia de la forma a favor de un punto de vista especulativo 

y abstracto. En realidad, Merleau-Ponty se contenta con esbozarlo y este pasaje 

al límite debe ser comprendido como el índice de un problema más que como 

una verdadera solución. La conclusión de la obra muestra que lo cierto es que el 

problema del estatuto de la forma y, por tanto, el de la percepción siguen sin 

resolverse: las formas son objetos “que solo existen por su sentido, pero el sen-

tido que emerge en ellos no es aún un objeto kantiano, la vida intencional que 

los constituye no es todavía una representación, la ‘comprehensión’ que permite 

acceder a ellos no es aún una intelección”16. 

Es este problema que la Fenomenología de la percepción se propone abordar. 

Para este fin, Merleau-Ponty abandona el punto de vista externo del científico 

sobre el comportamiento a favor de una descripción fenomenológica de la expe-

riencia perceptiva. La psicología de la forma es de nuevo movilizada, sin em-

bargo, Merleau-Ponty se basa esta vez en la psicología de la percepción propia-

mente tal, es decir, en el estudio de las formas perceptivas. Es lo que le permite, 

a lo largo del libro, criticar simétricamente el empirismo y el intelectualismo. 

Efectivamente, en tanto que lo originario perceptivo es una forma, es preciso 

recusar el empirismo, que trata de componer la cosa a partir de sensaciones 

simples y confunde así el orden lógico con el orden trascendental. No obstante, 

 

 

15 SC, p. 225. 
16 SC, p. 241. 



 22 RENAUD BARBARAS  

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

la psicología de la forma desempeña un papel fundamental en lo que viene de 

alguna manera a rectificar la inspiración intelectualista de la perspectiva husser-

liana, que Merleau-Ponty aprueba ahora firmemente. En efecto, Husserl tiende a 

someter la donación por esquicios [esquisses] —determinación eidética de lo per-

cibido— a las exigencias de la fenomenología de la razón, que identifica existencia 

y posibilidad de una donación adecuada, con lo cual la retirada de la cosa en el 

esquicio es inevitablemente entendida como inadecuación. Merleau-Ponty, al 

contrario, se basa en la psicología de la forma para poner de manifiesto la irre-

ductibilidad de la donación por esquicios, es decir, la imposibilidad de principio 

de una donación adecuada del objeto percibido, imposibilidad que se expresa 

precisamente en la relación necesaria de la figura al fondo. Con ello es conducido 

incluso a criticar la dependencia del cogito husserliano frente al cogito cartesiano 

y a reconsiderar la importancia de la fenomenología genética, que pone de ma-

nifiesto la relación constitutiva de la conciencia trascendental con una facticidad 

originaria. 

Sin embargo, en cuanto a lo esencial, la Fenomenología de la percepción no 

representa un verdadero avance en relación con La estructura del comporta-

miento. La noción de forma permite ciertamente a Merleau-Ponty circunscribir 

negativamente las condiciones del problema de la percepción y distanciarse de 

este modo de la tradición. Pero, en la medida en que no cuestiona radicalmente 

las categorías fundamentales que Husserl hereda de esta misma tradición, no 

logra sacar provecho plenamente de las potencialidades filosóficas de la forma. 

De ello se desprende que la definición que da de la conciencia perceptiva procede 

por exclusión y no se distingue en nada de aquella con la que concluye La es-

tructura del comportamiento: “La conciencia no es ni posición de sí, ni ignorancia 

de sí, es no disimulada a sí misma, es decir que nada hay en ella que no se 

anuncie de alguna forma a ella, aun cuando no tenga necesidad de conocerlo 

expresamente”17. Por último, como es sabido, Merleau-Ponty resuelve el pro-

blema de la percepción y de la encarnación recurriendo a la temporalidad origi-

naria, tal como fue elaborada por Husserl. En tanto que cada presente se sobre-

pasa hacia el futuro, existe una síntesis de lo percibido, el aspecto sensible se da 

 

 

17 PhP, p. 342. 



      MERLEAU-PONTY Y LA PSICOLOGÍA DE LA FORMA  23 

 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017  

  

como aspecto de algo; pero en tanto que dicho rebasamiento es él mismo tem-

poral, que dicho futuro será el presente de un nuevo futuro, en resumen, en 

tanto que el tiempo no se totaliza, la experiencia perceptiva sigue siendo parcial 

y el objeto inevitablemente trascendente. Del mismo modo, la conciencia está 

encarnada en tanto que ella es temporal pero el cuerpo no es jamás un objeto y 

deja siempre transparecer un sentido ya que el presente es su propio rebasa-

miento hacia el futuro. Como lo escribe Merleau-Ponty a propósito del estatuto 

del cuerpo: “Lo único verdadero es que nuestra existencia abierta y personal 

descansa sobre una primera base de existencia adquirida y fija. Pero no sabría 

ser de otro modo si nosotros somos temporalidad, puesto que la dialéctica de lo 

adquirido y del futuro es constitutiva del tiempo”18. Se podría decir que este 

recurso al presente vivo husserliano es el equivalente exacto de la referencia a 

Hegel en La estructura del comportamiento. Merleau-Ponty entiende como tem-

poralidad originaria lo que antes era concebido como dialéctica del en-sí y del 

para-sí; pero con ello no supera la perspectiva dialéctica, dándole solamente una 

figura efectiva, la de la temporalidad que, en Hegel mismo, es el ser-ahí del 

concepto. Así, al igual que en La estructura del comportamiento, la dialéctica 

viene a subsanar la diferencia entre lo que hay que pensar y la serie de dualida-

des a partir de las cuales intentamos pensarlas (en-sí, para-sí; existencia, esen-

cia; materia, forma); en esto, (ella) encubre una dificultad más que la resuelve. 

Esta dificultad consiste en la inadecuación de las categorías aplicadas frente a la 

experiencia que ellas intentan dar cuenta, en concreto la de la forma. En resu-

men, durante todo este periodo, el estudio de la Gestalt allana el camino de la 

experiencia bruta y constituye de este modo la puesta en marcha de la crítica del 

empirismo y del intelectualismo, pero la Gestalt nunca es pensada por sí misma. 

Es precisamente de esta dificultad que Merleau-Ponty toma conciencia en los 

años que siguen a la Fenomenología de la percepción y es lo que va motivar el 

pasaje hacia una perspectiva ontológica. Empieza a comprender poco a poco la 

imposibilidad de dar cuenta de lo percibido en el marco de una filosofía de la 

conciencia y, en consecuencia, de la irreductibilidad de la experiencia a la serie 

de conceptos por los que se intenta describirla: materia-forma, objeto-sujeto, 

 

 

18 PhP, p. 494. 



 24 RENAUD BARBARAS  

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

etc. Desde este punto de vista, resulta sumamente significativo que los dos ca-

pítulos críticos más relevantes de Lo visible y lo invisible estén dedicados a la 

dialéctica, por una parte, y a la fenomenología, por otra, en tanto que ambas 

dependen de la dualidad del hecho y de la esencia, rasgo inconfundible del pen-

samiento objetivo. Por tanto, los prejuicios que Merleau-Ponty denuncia son tam-

bién los suyos, por lo menos hasta Lo visible y lo invisible. Es de destacar asi-

mismo que la temporalidad pierde la preponderancia que disfrutaba hasta ese 

momento. Finalmente, pensamiento dialéctico y pensamiento de la temporalidad 

originaria son avatares de la filosofía de la esencia: su función sigue siendo la de 

salvar la desgarradura originaria del fenómeno a partir del hecho y de la esencia, 

la existencia y la significación. Entonces se trata para Merleau-Ponty de volver a 

lo percibido mismo, antes de esta desgarradura, es decir, determinar el sentido 

de ser del Ser a partir de lo percibido, que es la forma originaria, en lugar de 

subordinarlo a una ontología implícita —en definitiva, pensar según lo percibido 

en lugar de pensar lo percibido según el hecho y la esencia. En otras palabras, 

se trata de pensar la percepción a partir de lo percibido, considerado como un 

sentido de ser originario, en lugar de dar cuenta de lo percibido a partir de la 

percepción entendida como el acto de una conciencia, puesto que el recurso a la 

conciencia nos conduce inevitablemente a la escisión del fenómeno. Se entiende 

así la importancia que Merleau-Ponty atribuye a la forma en el periodo final de 

su pensamiento: con la forma, la filosofía dispone de un concepto adecuado para 

la figura originaria de lo percibido y sólo hay que pensarla por sí misma para 

refundar nuestras categorías. La ontología de Merleau-Ponty procede de la con-

sideración de la forma no sólo más allá de los prejuicios naturalistas de los psi-

cólogos sinotambién más allá de los prejuicios dualistas del filósofo mismo. Es en 

este sentido que podemos comprender esta afirmación sorprendente, relativa a 

la Fenomenología de la percepción pero que puede ser ampliada a todo el primer 

periodo: “Debo mostrar que todo aquello que podríamos considerar como psico-

logía es en realidad ontología”19. 

Esta puesta en obra de la Gestalt para la elaboración de una ontología es 

asumida explícitamente por Merleau-Ponty. Es necesario mostrar, nos señala, 

 

 

19 VI, p. 230. 



      MERLEAU-PONTY Y LA PSICOLOGÍA DE LA FORMA  25 

 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017  

  

“que estas nociones (pregnancia, Gestalt, fenómeno) representan una toma de 

contacto con el ser en tanto puro darse. Asistimos a este acontecimiento por el 

cual algo se da”20. Dicho de otra manera, la Gestalt no es la cosa sino el aconte-

cimiento de su aparición o de su constitución, a saber, la cosa en estado naciente, 

anterior a toda forma de objetivación o de idealización, lo que él llama Etwas; la 

forma no es un apareciente entre otros sino la estructura misma del aparecer. Es 

en este sentido que puede afirmar: “Figura sobre fondo, el más simple Etwas 

—la Gestalt tiene la clave del problema del espíritu”21. Es por lo tanto coherente 

que Merleau-Ponty reconozca que “toda psicología que vuelva a situar la Gestalt 

en el marco del ‘conocimiento’ o de la ‘conciencia’ pierde el sentido de la Ges-

talt”22, recusando con ello la manera en que la abordaba él mismo en sus obras 

anteriores. Por consiguiente, ¿cómo definirla? Merleau-Ponty rechaza las defini-

ciones negativas, que retomaba por su cuenta en La estructura del comporta-

miento y que, en realidad, remiten a una ontología objetivista: “¿Qué es una 

Gestalt? Un todo que no se reduce a la suma de las partes, definición negativa, 

exterior  Descripción de la Gestalt por oposición al ámbito de en-sí en el que uno 

se instala”23. ¿Cómo caracterizarla positivamente? Faltan las palabras, puesto 

que nuestra lengua misma está estructurada con arreglo a las categorías de la 

ontología objetiva, y es por lo que Merleau-Ponty fluctúa entre varios registros 

metafóricos: “Es un principio de distribución, el pivote de un sistema de equiva-

lencias, es el Etwas cuyos fenómenos parcelarios serían su manifestación”24. Es 

el sistema de equivalencias, afirma en substancia en otra parte, alrededor del 

cual cada cosa sensible se establece y del cual el trazo del pintor, la “línea si-

nuosa”, es la evocación perentoria. Se trata entonces de una unidad sin concepto 

o sin principio, que no se distingue de la diversidad que ella unifica y que solo 

parece por tanto bajo la forma de una equivalencia no tematizable a los momen-

tos que articula: es la unidad de un estilo que está presente sin ser nunca dado 

temáticamente, como un tema que solo aparece en sus variaciones. En suma, la 

 

 

20 VI, p. 259. 

21 VI, p. 246. 

22 VI, p. 259. 

23 VI, p. 258. 

24 VI, p. 258. 



 26 RENAUD BARBARAS  

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

forma es la identidad inmediata de lo uno y de lo múltiple. De este modo, en 

lugar de hablar de formas más o menos pregnantes como lo hace la psicología 

de la forma, habría que definir el modo de existir de la forma por medio de la 

pregnancia, en el sentido de aquello que es omnipresente sin ser asignable, de 

aquello que penetra los contenidos sin poder ser localizado o delimitado, de aque-

llo que está ahí escapando al mismo tiempo a la extensión. 

No cabe duda entonces que la forma desbarata las oposiciones tradicionales 

y, en primer término, la del hecho y de la esencia, al punto que es porque ha 

tomado conciencia de la necesidad de superar esta oposición que Merleau-Ponty 

pudo esbozar una verdadera filosofía de la forma (“mostrar en la Introducción 

que se necesita absolutamente superar la bifurcación esencia-existencia: Wesen 

(verbal). Demostrarlo a partir de la Gestalt”25). En efecto, como pregnancia, la 

forma no es del orden de la idea o de la esencia ya que conserva un lazo espacio-

temporal, incluso si, por otra parte, existe en el modo de la proyección y no se 

encuentra entonces propiamente localizada; es una “significación cargada”, des-

moronada en el espacio mientras al mismo tiempo se distingue de la materia:  

La Gestalt no es un individuo espacio-temporal, está preparada para integrarse a una 

constelación que atraviesa el espacio y el tiempo, - pero no es libre con respecto al 

espacio y al tiempo, no es aespacial, atemporal, sólo escapa al tiempo y al espacio 

concebidos como serie de acontecimientos en sí26. 

La Forma es finalmente la nervadura común de la existencia y de la esencia, 

lo que vincula a los puntos espaciales y temporales a unos con otros sin trans-

cender por ello el espacio y el tiempo, y de este modo hace posible a la vez las 

localizaciones puntuales y las unidades ideales (lo que Merleau-Ponty denomina 

“destello de mundo”). En realidad, el análisis de la Gestalt, llevado hasta el límite, 

nos hace salir de la lógica del tercero excluido, de la ontología parmenideana27. 

En efecto, decir que la forma no es la suma de sus partes sin ser otra cosa, 

 

 

25 Nota inédita no publicada. 

26 VI, p. 258. 

27 "La realidad de los organismos presupone un ser no parmenideano, una forma que escapa al dilema 

del ser y del no ser", Merleau-Ponty, M. (1995). La Nature. Notes de cours au Collège de France, Paris: 

Seuil, p. 239. 



      MERLEAU-PONTY Y LA PSICOLOGÍA DE LA FORMA  27 

 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017  

  

equivale a decir que lo propio de lo percibido es de no ser sólo lo que él es28, que 

existe en el modo del exceso de sí mismo, “más que unidad y más que identidad”, 

“sobresaturado”, según las expresiones de Simondon. En otros términos, en 

cuanto que ella no es distinta de lo que ella estructura y al mismo tiempo no 

confundiéndose con aquello, la forma es un modo de unidad inmediata del ser y 

del no-ser, una diferencia pura o asignable. Se comprende por eso por qué Mer-

leau-Ponty define la trascendencia (lo percibido) como “la identidad en la dife-

rencia” y la nada como “la diferencia de los idénticos”29: esas formulaciones son 

la expresión directa del modo de ser de la Gestalt. Esto equivale a decir que, 

descrita rigurosamente, la forma nos conduce a un modo de pensar totalmente 

antidialéctico: pensar la forma es pensar un exceso sobre sí mismo sin desarrollo 

ni mediación, una negatividad que no es el reverso de una posición final; es poner 

en el centro de lo percibido una potencia que nada la puede actualizar y que es 

por así decirlo su propio acto. Somos conscientes con ello hasta qué punto la 

conceptualidad elaborada por Merleau-Ponty en sus obras anteriores se encon-

traba en contradicción con su propósito. Pensar la forma a partir de ella misma, 

no es contraponer una filosofía de inspiración trascendental al naturalismo de los 

psicólogos; es comprender la unidad de lo uno y de lo múltiple, de la significación 

y de la existencia más allá de un modo de pensar dialéctico, que empieza siempre 

por ratificar la dualidad. 

Por supuesto, es necesario preguntarse por lo que ocurre, en una perspectiva 

semejante, con el sujeto para quién existe una forma, la “conciencia perceptiva”. 

Merleau-Ponty señala, en Lo visible y lo invisible: “Tener conciencia = tener una 

figura sobre un fondo —no se puede ir más allá”30. Se le debe entender al pie de 

la letra. Esto no significa que toda conciencia perceptiva tiene como objeto per-

cibido una estructura del tipo figura-fondo, sino que el acontecimiento de la con-

ciencia consiste en la emergencia de una figura sobre un fondo, es decir en el 

nacimiento de una forma. Por ello Merleau-Ponty puede afirmar un poco más 

 

 

28 "Decir que hay trascendencia, ser a distancia, es decir que el ser está hinchado de no-ser o de 

posible, que no es sólo lo que es" (VI, p. 234). 

29 VI, p. 279 y 316. 

30 VI, p. 245. 



 28 RENAUD BARBARAS  

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

adelante que el para-sí es un “carácter indiscutible, pero derivado: es la culmi-

nación de la distancia en la diferenciación Presencia para sí es presencia para 

mundo diferenciado”31: no hay otra realidad en la presencia para sí que la dife-

renciación constitutiva del fenómeno. En fin, como lo descubre Patočka práctica-

mente al mismo tiempo, hay una autonomía del aparecer y la experiencia per-

ceptiva debe ser concebida como subordinada a la emergencia de lo percibido: 

lejos que la forma esté constituida por una conciencia, como Merleau-Ponty lo 

pensó por mucho tiempo, sólo hay experiencia perceptiva en virtud de la forma, 

de modo que es por así decirlo la conciencia quién es “constituida” por la forma. 

Quedaría entonces por determinar el para quién hay forma, es decir cuál es el 

sentido de ser del sujeto perceptivo, en cuanto que no constituye, sino que con-

diciona la emergencia de la forma. Es evidentemente del lado del cuerpo que hay 

que buscar, pero de un cuerpo que no es ni, claro está, fragmento de extensión, 

ni soporte de sensaciones localizadas. Merleau-Ponty observa que “la pregnancia 

es lo que, en lo visible, exige de mí una exacta puesta a punto, define su exacti-

tud. Mi cuerpo obedece a la pregnancia, le ‘responde’, es lo que se suspende en 

ella, carne que responde a la carne”32. En efecto, si la forma es lo que hemos 

dicho, su aprehensión no puede relevar ni de una pura receptividad, puesto que 

es precisamente una forma, ni de un acto intelectual, puesto que se encuentra 

hundida en los contenidos y no se da sino que en filigrana. La forma es objeto de 

una elaboración, es decir que exige de mi cuerpo un movimiento, algo así como 

un tanteo o una aproximación. Articulado hasta el final, el análisis del sujeto 

correlativo de la forma conduciría a colocar la motricidad en el centro de la per-

cepción. Podríamos con ello incluso demostrar que el concepto ontológico de 

Carne descansa, a fin de cuentas, en la pregnancia como modo de existir común 

al organismo y a lo percibido33. 

En las dos primeras obras, Merleau-Ponty ponía de relieve una convergencia 

entre la psicología de la forma en lo que tiene de más profundo y la fenomeno-

logía husserliana: la forma no podía sino remitir a una conciencia perceptiva y el 

paso por la psicología de la forma permitía así rectificar la reducción husserliana 

 

 

31 VI, p. 245. 

32 VI, p. 262. 

33 Cf. VI, p. 304. 



      MERLEAU-PONTY Y LA PSICOLOGÍA DE LA FORMA  29 

 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017  

  

en un sentido no idealista. Ahora bien, varios de los textos que Merleau-Ponty 

dedica a la forma en Lo visible y lo invisible hacen referencia a Heidegger, e 

incluso se inscriben en un debate con él. En particular, la Gestalt es referida al 

Wesen en sentido verbal por el cual Heidegger intenta caracterizar lo que G. Kahn 

denomina el éster [l'ester], movimiento por el que el ser viene a la estancia. Por 

ejemplo, “la Gestaltung no es ser por definición, esencialización —es Wesen (ver-

bal), operación de éster, aparición de un Etwas de proyección”34. Ahora bien, en 

mi opinión, una comparación de este tipo no procura tanto asimilar la Gestalt al 

Wesen como a hacer aparecer en la Gestalt el sentido verdadero del Wesen. ¿No 

podemos entonces hacer la hipótesis de que la determinación merleau-pontiana 

del Ser a partir de la forma permite rectificar la caracterización heideggeriana de 

la diferencia ontológica, que podríamos demostrar que es todavía demasiado 

abstracta y general? Construyendo una ontología indirecta, es decir compren-

diendo el Ser a partir de lo percibido, Merleau-Ponty se daría los medios para 

definir el elemento mismo a partir del cual puede ser pensada la diferencia del 

Ser y del ente: la forma es en efecto la unidad misma de la retirada y de la 

aparición. Es así como, el estudio de la relación de Merleau-Ponty con la psicolo-

gía de la forma vendría a confirmar la necesidad de situar su pensamiento, según 

las palabras de Ricœur, más allá de Husserl y Heidegger. 

 

 

 

34 VI, p. 260. 





Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017, 31-44. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

Fecha Recepción: 15-X-2017 Fecha aceptación: 12-XII-2017 

 

 

 

 

LA CRÍTICA DE LA ONTOLOGÍA. 

TRES ARGUMENTOS DE MICHEL HENRY 

 

THE CRITIQUE OF ONTOLOGY.  

THREE ARGUMENTS BY MICHEL HENRY1 

 

 

 

Carlos Belvedere 

Universidad de Buenos Aires/CONICET:  
Universidad Nacional de General Sarmiento 

cbelvedere@sociales.uba.ar 
 

 

 

Resumen: La crítica de la ontología ocupa un lu-

gar preponderante en la filosofía de Michel 

Henry. No obstante, los términos en que se ex-

presa son diversos según los contextos argumen-

tales en que se despliegan. En este trabajo dis-

tingo tres argumentos con los que Henry cues-

tiona la ontología en distintas obras y períodos 

de su filosofía; a saber: (1) la crítica del monismo 

ontológico; (2) la crítica del monismo fenomeno-

lógico; (3) la crítica de la ontología. Una vez ex-

puestos, indago el modo en que estos argumen-

tos han sido tratados en la bibliografía secunda-

ria. Concluyo con algunas reflexiones en cuanto 

al alcance de las variaciones terminológicas y ar-

gumentativas propias de estos tres argumentos 

y expresando una preferencia personal por la ter-

cera y última formulación.  

 Abstract: The critique of ontology is preponder-

ant in the philosophy of Michel Henry. However, 

the terms in which it is expressed are diverse ac-

cording to the different lines of argument. In my 

paper I distinguish three arguments with which 

Henry challenges ontology in three different 

works and periods of his philosophy; namely: (1) 

the critique of ontological monism; (2) the cri-

tique of phenomenological monism; (3) the cri-

tique of ontology. Once exposed those argu-

ments, I describe how they have been received 

in the secondary literature. I conclude with some 

reflections on the terminological and argumenta-

tive variations characteristic of these three argu-

ments and I express my personal preference for 

the third, last formulation. 

Palabras clave: monismo, dualismo, fenome-
nología, ontología. 

 Keywords: monism, dualism, phenomenology, 
ontology. 

 

 

 

1 Una versión preliminar de este artículo ha sido presentada como ponencia en las II Jornadas Inter-

nacionales de Filosofía Michel Henry organizadas por el Programa de Estudios Michel Henry de la Universidad 
Nacional de General Sarmiento en la ciudad de Los Polvorines, Argentina, el 25 y 26 de noviembre de 2015. 
El texto ha sido revisado y ampliado para su publicación en Investigaciones Fenomenológicas. 

 

 

mailto:cbelvedere@sociales.uba.ar


 32 CARLOS BELVEDERE  

 

 

 

 Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

La crítica de la ontología ocupa un lugar preponderante en la filosofía de Michel 

Henry puesto que surca su obra de principio a fin y constituye el marco general 

de su cuestionamiento y desconstrucción de la filosofía occidental. Es decir que 

desempeña una función fundamental en la medida en que estructura el argumento 

central del pensamiento henriano, que opone la vida a la representación, y lo 

encuadra en la historia de la filosofía a partir de la crítica del pensamiento here-

dado y su superación. 

No obstante, la persistente centralidad de esta problemática, los términos en 

que se expresa son diversos según los contextos argumentales en que se desplie-

gan. Por encomiable que fuese toda atención prestada a la complejidad y diversi-

dad de los modos de ser y de aparecer, así como la especificidad y adecuación 

contextual de los argumentos, cabe al menos llamar la atención sobre posibles 

ambigüedades, imprecisiones y lagunas que este modo de argumentar podría in-

troducir. 

Con esta preocupación en mente, hemos de rastrear en los distintos momen-

tos de la obra de Henry los diversos modos en que presenta su crítica de la onto-

logía. Notaremos entre ellos desplazamientos en la manera de caracterizar el ob-

jeto de su crítica, que en ocasiones será el monismo ontológico; otras veces el 

monismo fenomenológico; y finalmente la ontología a secas. También nos pregun-

taremos cuál es la significación de conjunto de esta multiplicidad de expresiones 

y qué horizonte problemático inaugura. 

 
1. LA CRÍTICA DEL MONISMO ONTOLÓGICO 

 

En su opus magnum, La esencia de la manifestación, Henry realiza una enar-

decida crítica al monismo ontológico con el objetivo de poner de manifiesto otro 

modo de ser, distinto al que la ontología griega —campante hasta la actualidad en 

la filosofía occidental— ha tomado como el único; a saber, el de la trascendencia. 

A tales efectos, data los orígenes del monismo ontológico en Grecia2 y lo caracte-

riza como la indicación de un sentido único de lo que puede mostrarse3, que es 

—para para la perspectiva objeto de estas críticas— el ser trascendente, exterior. 

 

 

2 Henry, Michel, L’essence de la manifestation, París: Preses Universitaires de France, segunda edi-

ción en un volumen, 1963, pp. 91, 94. 
3 Ibíd., p. 91. 



     LA CRÍTICA DE LA ONTOLOGÍA. TRES ARGUMENTOS DE MICHEL HENRY                                 

 

33 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

Efectivamente, en el monismo ontológico la manifestación reside en la exte-

rioridad —el ser es puesto en la exterioridad en cuanto tal—. A su vez, la realidad 

se desplaza tal como se desplaza la manifestación, de modo que —siempre según 

los presupuestos ontológicos últimos del monismo— el ser se determina como “ser 

fuera de su ser”4. 

El cuestionamiento de los presupuestos fundamentales del monismo ontoló-

gico requiere que se ponga en evidencia la incapacidad de la trascendencia de 

asegurar por sí misma la posibilidad de su propia manifestación y, en consecuen-

cia, de fundarse a sí misma y constituir la esencia de un fundamento. En esta 

imposibilidad reside el carácter abstracto de la esencia de la manifestación en el 

monismo ontológico5. Es decir, que el monismo se mueve dentro de la idealidad 

en cuanto tal o —lo que es igual— resulta incapaz por principio de asir la realidad6. 

Contra el monismo ontológico, Henry sostendrá que hay dos modos de ser, el 

de la irrealidad y el de la realidad. 

 

Hay dos modos específicos y fundamentales según los cuales se cumple y se manifiesta 

la manifestación de lo que es. En el primero de estos modos, el ser se manifiesta fuera 

de sí, se irrealiza en el mundo, es su luz, el medio puro de visibilidad donde las cosas 

son visibles, donde el ente se manifiesta. […] En el segundo de estos modos, en el 

sentimiento, el ser irrumpe y se revela en sí mismo, se reúne consigo y se experi-

menta, en el sufrimiento y en gozo de sí, en la sobreabundancia de su ser interior y 

viviente7. 

 

La manifestación, entonces, se efectúa según dos modos diversos: como rea-

lización y como irrealización; en la interioridad y en la exterioridad; en la vida y 

en el mundo. 

 

2. LA CRÍTICA DEL MONISMO FENOMENOLÓGICO 

 

El programa inicial de la crítica del dualismo ontológico ha sido reconsiderado 

por Henry en sus últimos años en diversas entrevistas donde, a partir de los años 

noventa, ya no habla de la existencia de dos modos de ser sino de una “duplicidad 

 

 

4 Ibíd., p. 264. 
5 Ibíd., p. 259. 
6 Ibíd., pp. 859-860. 
7 Ibíd., pp. 860-861. 



 34 CARLOS BELVEDERE  

 

 

 

 Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

del aparecer”. Esta modificación implica una serie de desplazamientos que iremos 

analizando a continuación. 

En un primer nivel, se observa un cambio de vocabulario. El mismo Henry lo 

señala cuando sostiene que convendría mejor llamar “monismo fenomenológico” 

a lo que en La esencia de la manifestación denominaba “monismo ontológico”8. 

Ahora bien, este desplazamiento terminológico implica un reposicionamiento con-

ceptual. Reconocer que el dualismo tiene un carácter fenomenológico implica, 

hasta cierto punto, rehabilitar la experiencia de la trascendencia en tanto dimen-

sión fenomenal con derecho propio. De este modo, la crítica al dualismo ya no se 

enfrenta simplemente a una irrealidad que fracasa en asir la dimensión fenome-

nológica originaria propia de la vida trascendental sino a una fenomenalidad de 

distinto orden, aunque integrada al marco más amplio de “la duplicidad del apa-

recer”, cuyos presupuestos fenomenológicos fundamentales Henry se propone 

pensar9. 

Este nuevo esquema incluso es proyectado por Henry sobre su opus magnum 

cuando, apenas cuatro años más tarde, desconociendo el desplazamiento termi-

nológico que hemos destacado recién, directamente considera que allí constató la 

vigencia de una “duplicidad o dualidad del aparecer, de dos modos de la fenome-

nalidad pura.”10 También se profundiza el reconocimiento de los diversos modos 

del aparecer, al sostener que hay una fenomenalidad ek-stática del mundo (de la 

cual Heidegger nos legó valiosas descripciones), así como hay también una feno-

menalidad completamente diferente y prioritaria que es la de la vida11. 

Más aún, en lo que tal vez haya sido su última entrevista, Henry menciona a 

la fenomenología como una “antítesis” de su búsqueda, definida desde muy tem-

prano como un trabajo sobre la fenomenalidad en cuanto tal y orientada hacia el 

descubrimiento de una fenomenalidad opuesta a la del mundo, es decir, hacia “la 

dualidad o la duplicidad del aparecer”, según la cual “la realidad se fenomenaliza 

 

 

8 Henry, Michel, “Un philosophe parle de sa vie. Entretien avec Roland Vaschalde”, en: Entretiens, 
Cabris: Sulliver, [1996] 2007, p. 17. 

9 Ibíd. 
10 Henry, Michel, “Entretien avec Virginie Caruana”, en: Entretiens, Cabris: Sulliver, [2000] 2007, p. 

114. 
11 Ibíd. 



     LA CRÍTICA DE LA ONTOLOGÍA. TRES ARGUMENTOS DE MICHEL HENRY                                 

 

35 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

de dos maneras diferentes y sin esta referencia esencial a un dualismo fenome-

nológico y no óntico es […] imposible comprender lo que somos.”12 

Nótese el alcance que adquiere el dualismo fenomenológico en el último 

Henry, quien lo eleva al rango de “referencia esencial” para la comprensión de lo 

que somos. Esta referencia es no solo esencial sino también matizada en compa-

ración con la contrastante oposición que establecía el dualismo ontológico. Ahora 

Henry sostiene que su fenomenología de la inmanencia radical pretende encontrar 

un aparecer, una fenomenalidad anterior a la intencionalidad, antes de toda rela-

ción con el mundo y de todo ek-stasis. Es decir: la intencionalidad ya no significa 

el extravío en el medio impropio de la exterioridad sino la exploración de un sector 

limitado de la experiencia. La diferencia que Henry mantiene con la “fenomenolo-

gía clásica” consiste aquí en que esta le brinda atención únicamente al aparecer 

de la intencionalidad, del ek-stasis o del mundo, y oculta completamente un apa-

recer mucho más fundamental, que es el fundamento del ser propio “al que hoy 

llamo Vida.”13 En breve, la fenomenología henriana busca “comprender que la 

afectividad es una forma primera de la revelación, de la aparición de la realidad.”14 

Nótese, entonces, que en esta perspectiva, la auto-afección es “anterior”, “pri-

mera”, “fundamental”, pero ya no el único modo de donación genuina.  

Otra distinción que jerarquiza sin excluir otros modos de aparecer es la que 

se explicita bajo la forma de la confrontación entre fenomenología formal y feno-

menología material. La primera, clara expresión del monismo fenomenológico, 

tiene únicamente un “concepto formal de fenómeno” y busca reducir a él todo 

fenómeno, incluido aquello que tiene por objeto la fenomenología material —a 

saber, la elucidación en el aparecer de aquello que hace de él un aparecer, es 

decir, de la materia fenomenológica de la cual está hecha y de lo que ella hace: 

la carne patética de nuestra vida15. Con este ánimo, Henry afirma: 

 

Mi fenomenología de la vida no pretende sustituir a las fenomenologías del mundo. La 

fenomenología del mundo tiene su propio derecho. Hay en Husserl y en Heidegger 

 

 

12 Henry, Michel, “Entretien avec Sabrina Cusano”, en: Entretiens, Cabris: Sulliver, [2002] 2007, pp. 
145-146. 

13 Henry, Michel, “Entretien avec Olivier Salazar-Ferrer”, en: Entretiens, Cabris: Sulliver, [1991] 
2007, p. 56. 

14 Henry, Michel, “Entretien avec Thierry Galibert”, en: Entretiens, Cabris: Sulliver, [2000] 2007, p. 
125-143. 

15 Henry, Michel, “Un philosophe parle de sa vie. Entretien avec Roland Vaschalde”, en: Entretiens, 
Cabris: Sulliver, [1996] 2007, p. 19. 



 36 CARLOS BELVEDERE  

 

 

 

 Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

descripciones extraordinarias de este mundo, pero su fenomenología es unilateral. […] 

Yo he trabajado contra la corriente, en otra región. Mi progreso ha sido descubrir una 

fenomenalidad que no es del orden de la exterioridad sino que nos habita aunque no 

la podamos ver, una fenomenalidad invisible16. 

 

De modo que podemos distinguir dos modos de aparecer: la fenomenalidad 

del mundo y la fenomenalidad de la vida. Por un lado,  

 

[...] el mundo como Diferencia, como exteriorización pura, devela todo lo que nos 

muestra como exterior, como otro, como diferente. Toda afección por el mundo, es 

decir, que solicita su manifestación al mundo, es una hetero-afección. Por el contrario, 

aquello que la vida revela es ella misma. La vida se revela, es una auto-revelación, 

una auto-afección. Por decirlo en otros términos, ella no revela en tanto que trascen-

dencia, como desbordamiento hacia fuera, haciendo manifiesto, visible no en la dis-

tancia de un horizonte sino en ella misma, sin salir de sí y así experimentándose a sí 

misma y no mostrando otra cosa17. 

 

En breve, la fenomenalidad tiene dos modalidades: la auto-afección y la he-

tero-afección (o afección por el mundo). Ambas, en su conjunto, componen la 

duplicidad del aparecer. 

 

3. LA CRÍTICA DE LA ONTOLOGÍA 

En su obra tardía, donde elabora su crítica del monismo fenomenológico, 

Henry nos ofrece una tercera versión de su crítica de la ontología. Esta vez habla 

un lenguaje distinto al de la ontología (griega y no griega) y al del dualismo feno-

menológico. Así es que, en Yo soy la verdad, llama a abandonar la palabra “ser” 

cuando de la vida se trata, puesto que ella no es, sino que adviene. 

Al respecto, Henry es claro, tajante y enfático: hay que abandonar el concepto 

de “ser” si lo que se quiere es captar la vida como un llegar a sí. No se emplea el 

término “ser” para hablar de la vida porque la vida no es, sino que adviene, y 

 

 

16 Henry, Michel, “Entretien avec Thierry Galibert”, en: Entretiens, Cabris: Sulliver, [2000] 2007, p. 
130. 

17 Henry, Michel, “Entretien avec Sabrina Cusano”, en: Entretiens, Cabris: Sulliver, [2002] 2007, p. 
151; el subrayado es de Henry. 



     LA CRÍTICA DE LA ONTOLOGÍA. TRES ARGUMENTOS DE MICHEL HENRY                                 

 

37 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

adviene sin cesar. “Esta venida incesante de la vida, es su eterno llegar a sí, que 

es un proceso sin fin, un movimiento.”18 

Ajeno a la vida, el término “ser” pertenece al lenguaje del mundo.19 Esto 

marca una distinción entre el lenguaje del mundo y el de la vida, aunque ya no 

una impugnación del primero puesto que ahora el mundo tiene su verdad, que 

radica en la “auto-producción del ‘fuera’ como horizonte de visibilidad en y por el 

cual todo puede volverse visible y, de este modo, ‘fenómeno’ para nosotros.”20 La 

verdad del mundo también es la ley de la aparición de las cosas, según la cual las 

cosas se dan fuera de sí, despojándose y vaciándose de sí mismas en su aparición. 

Las cosas jamás dan su realidad propia sino únicamente su imagen anonadándose 

en el mismo momento en que se dan. Y los términos en que Henry describe este 

anonadamiento incesante de su realidad en su imagen son escalofriantes: las co-

sas se dan —sostiene— de tal manera que “su aparición es su desaparición”21. 

Tremendas palabras: la verdad del mundo es la desaparición de las cosas —aun-

que ese anonadamiento no deja de ser una verdad. 

Esencialmente distinta de la verdad del mundo, encontramos “la Verdad del 

cristianismo”. Se trata de una verdad fenomenológica pura, de un sentido abso-

luto, que concierne “no a lo que se muestra sino al hecho de mostrase; no a lo 

que aparece sino a la manera de aparecer; no a lo que se manifiesta sino a la 

manifestación pura, a ella misma y en cuanto tal.”22 Es decir que no concierne al 

fenómeno sino a la fenomenalidad. Es el “hecho de mostrarse”, el aparecer, la 

manifestación que se expresa con conceptos fenomenológicos puros que “desig-

nan la fenomenalidad misma y nada más.”23 

Esta Verdad con mayúscula —la verdad pura, absoluta, concerniente a la fe-

nomenalidad— no solo se encuentra más allá del ser —pues solo se dice abando-

nando el lenguaje de la ontología— sino también más allá del fenómeno, ya que 

—como dijimos— no concierne al fenómeno sino a la fenomenalidad. 

Con esto, Henry no solo abandona el dualismo ontológico característico de su 

obra temprana sino también —y de manera sorprendente— el dualismo fenome-

nológico que predica en su obra tardía, período en el que también se inscribe la 

 

 

18 Henry, Michel, C’est moi la vérité. Pour une philosophie du christianisme, París: Seuil, 1996, p. 74. 
19 Ibíd., p. 41. 
20 Ibíd., p. 27. 
21 Ibíd., p. 29-30. 
22 Ibíd., p. 34. 
23 Ibíd., p. 35. 



 38 CARLOS BELVEDERE  

 

 

 

 Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

obra que nos ocupa. El dualismo aquí no se expresa como una confrontación entre 

dos modos de ser ni en los términos de una duplicidad del aparecer sino a la 

manera de una contraposición entre la verdad del mundo y la Verdad de la Vida. 

Con este dualismo, la materia fenomenológica pura consiste en la fenomenaliza-

ción de la fenomenalidad misma, que no es otra cosa que la auto-revelación in-

mediata y pura de la Vida a sí misma24. 

 

4. LA RECEPCIÓN DE LOS TRES ARGUMENTOS EN LOS ESTUDIOS HENRIANOS 

 

Hasta aquí nos hemos limitado a exponer tres argumentos de Henry contra el 

monismo: el primero, afirma un dualismo ontológico; el segundo, reivindica un 

dualismo fenomenológico; el tercero, contrapone el fenómeno y la fenomenalidad. 

A continuación, nos preguntaremos de qué modo los estudios henrianos han sa-

bido dar cuenta de esta problemática.  

Sin pretender exhaustividad, y a título de mero ejemplo, mencionaremos al-

gunos trabajos que se han ocupado de ella. Veremos que, aunque no existe una-

nimidad de criterio, todos ponen el centro de atención en la articulación del dua-

lismo ontológico con el dualismo fenomenológico e intentan alinearlos sin solución 

de continuidad, como si se tratase de una misma problemática que no ha sufrido 

más que cambios en la terminología con que se expresa, no así en los conceptos. 

Luego veremos que, a pesar de que a este respecto la perspectiva predominante 

es acrítica, algunos han sabido señalar ciertas dificultades inherentes al dualismo 

de Henry. Finalmente, identificaremos como área de vacancia la omisión del tercer 

argumento en estos intentos de encontrar una sistematicidad subyacente a la 

perspectiva henriana de afirmación del dualismo. 

Entre quienes se centran en la relación entre los dos primeros argumentos 

henrianos contra el monismo, algunos consideran que ya el dualismo ontológico 

era concebido como dualismo fenomenológico, más allá de las precisiones termi-

nológicas que Henry introducirá posteriormente; para el resto, en cambio, el dua-

lismo fenomenológico es solo otro nombre del dualismo ontológico, del cual el 

filósofo nunca dejó de ocuparse. 

 

 

24 Ibíd., p. 35. 



     LA CRÍTICA DE LA ONTOLOGÍA. TRES ARGUMENTOS DE MICHEL HENRY                                 

 

39 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

Así, por ejemplo, Vidalin considera —asumiendo la primera perspectiva— que 

la “duplicidad del aparecer” orienta el desarrollo de toda la obra de Henry, sin 

encontrar puntos de quiebre o rupturas25. Laoureux, en cambio —asumiendo la 

segunda perspectiva—, considera que “la afirmación de un dualismo ontológico” 

es “uno de los principios fundamentales de la fenomenología material” y que, en 

su obra tardía, Henry no hace más que rebautizarlo como “un dualismo del apa-

recer”26 según el cual: “O bien las cosas son aprehendidas en su dimensión inma-

nente, o bien son referidas a su aparecer ek-stático.”27 Así —tal como señala 

Longneaux— las “dos fenomenalidades irreductibles la una a la otra” de las que 

nos habla Henry compondrían “un verdadero ‘dualismo ontológico’” que no con-

cierne meramente a dos tipos de aparecer sino a dos regiones del ser, es decir, a 

“dos tipos de ser”28. También García-Baró le otorga un carácter transversal al 

dualismo ontológico cuando lo caracteriza como la “encrucijada decisiva del pen-

samiento de Henry”. Según anota a propósito del § 62 de La esencia de la mani-

festación, nuestro filósofo habla “de dos esencias irreductibles pero de una estruc-

tura global o de conjunto, para terminar en que es la afectividad la que funda esa 

estructura global, dentro de la cual realizan su obra simultáneamente las dos 

esencias que se acaba de declarar irreductibles.”29 

A pesar de predominar una actitud acrítica en lo que concierne a la articulación 

del dualismo ontológico con el dualismo fenomenológico30, ocurre algo distinto con 

la noción de dualismo en sí. A este respecto, hemos encontrado críticas dirigidas 

a sendos dualismos donde lo puesto en cuestión es precisamente el dualismo en 

cuanto tal. 

Por un lado, Longneaux cuestiona al dualismo ontológico al señalar que, si ha 

de entenderse por tal “la oposición que separa la inmanencia y la trascendencia”, 

entonces debe concluirse que solo una de ellas es “una sustancia y la otra no”31. 

 

 

25 Vidalin, Antoine (2006), La Parole de la Vie. La phénoménologie de Michel Henry et l’intelligence 
chrétienne des Écritures, Les Plans sur Bex, Parole et Silence, 2006, p. 27. 

26 Laoureux, Sébastien, L’Immanence à la limite. Recherches sur la phénoménologie de Michel 
Henry, París: CERF, 2005, p. 234. 

27 Ibíd., p. 241. 
28 Longneaux, Jean-Michel, “D’une philosophie de la transcendance à une philosophie de l’imma-

nence”, Revue Philosophique de la France et de l’Étranger, 3, 2001, p. 305. 
29 García-Baró, Miguel, en: Michel Henry, La esencia de la manifestación, Salamanca: Sígueme, 

2015, p. 536, n. 111. 
30 Exceptuamos aquí la citada ironía de García-Baró respecto de la pertenencia de lo pretendida-

mente heterogéneo a una estructura única. 
31 Longneaux, Jean-Michel, “D’une philosophie de la trasnscendance à une philosophie de l’imma-

nence”, Revue Philosophique de la France et de l’Étranger, 3, 2001, p. 312. 



 40 CARLOS BELVEDERE  

 

 

 

 Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

Esta posición es consistente con la preferencia del autor por el dualismo ontoló-

gico. Por otro lado, Khosrokhavar —desde una tesitura más compleja, no alineada 

con las posiciones precedentes— objeta al dualismo fenomenológico por conside-

rar que la expresión “duplicidad del aparecer” resulta “misteriosa”: 

 

Si el mundo fuera totalmente deducible de los resortes de mi interioridad inmanente, 

no se ve en qué habría duplicidad en el aparecer; habría simplemente univocidad tras-

cendental, porque, en su modo de donación, este mundo participaría de mi auto-afec-

ción, en tanto que extensión de mi modo de ser encarnado32. 

 

Así es que, según cómo y quién los considere, tanto el dualismo ontológico 

cuanto el dualismo fenomenológico es visto como inviable. Constatamos entonces 

que —al igual que en los esfuerzos por encontrar una sistematicidad implícita en 

la crítica henriana del monismo— el foco de atención está puesto, también aquí, 

en la consideración de los primeros dos argumentos henrianos contra el monismo. 

Vuelve a quedar soslayado el tercer argumento, según el cual es preciso abando-

nar ambos dualismos para poder dar cuenta de la Vida acósmica en un sentido 

estricto. Queda por considerar, en nuestras conclusiones, qué significa esta omi-

sión y si la recuperación del tercer argumento tendrá o no la potencia necesaria 

como para resolver las contradicciones y aporías que los estudiosos de la obra de 

Henry han señalado. 

 

5. CONCLUSIONES 

 

A lo largo de nuestra argumentación hemos delineado tres argumentos con 

los cuales Henry cuestiona la ontología. El primero de ellos impugna el monismo 

ontológico por haber reconocido tan solo un modo de ser, el de la exterioridad, en 

detrimento del modo de ser de la interioridad. El segundo argumento es rectifica-

torio del primero: lo que antes se pensaba como dualismo ontológico se com-

prende mejor como dualismo fenomenológico. Ya no hay dos modos de ser sino 

dos modos de aparecer. El tercero considera que hay dos verdades, la del mundo 

 

 

32 Khosrokhavar, Farhad, “La duplicité du paraître. Sur la double lecture de Michel Henry”, Revue Phi-
losophique de la France et de l’Étranger, 3/2001, p. 333. Si bien Khosrokhavar señala que estas conclusiones 
no son subscritas por Henry, las considera consecuencias necesarias y auto contradictorias del dualismo 
fenomenológico. 



     LA CRÍTICA DE LA ONTOLOGÍA. TRES ARGUMENTOS DE MICHEL HENRY                                 

 

41 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

y la de la Vida: la verdad del aparecer y la del aparecer del aparecer, respectiva-

mente. Solo la verdad del mundo constituye, en términos estrictos, un modo de 

aparecer; la verdad de la vida, en cambio, es el aparecer del aparecer. Con ello, 

Henry distingue el fenómeno respecto de la fenomenalidad, aboliendo a la vez el 

dualismo ontológico —puesto que para referirse a la Vida es preciso abandonar el 

lenguaje del ser— y el dualismo fenomenológico —puesto que solo el aparecer del 

mundo es, en términos estrictos, fenómeno—. ¿Cómo compaginar, entonces, es-

tos tres argumentos? 

En primer lugar, notemos que no son fácilmente ensamblables en una visión 

de conjunto. Si bien el primer argumento puede ordenarse linealmente con el se-

gundo en una sucesión progresiva —teniendo en cuenta que es descartado expre-

samente por el mismo Henry para sustituirlo por el segundo—, el tercer argu-

mento coexiste en tensión son el segundo puesto que es a la vez contemporáneo 

y contradictorio del mismo en la medida en que reconoce un solo modo de apare-

cer, que ya no se opone a otro modo de aparecer sino al aparecer del aparecer. 

Además, no se trata de un argumento nuevo, siendo que en el contexto del dua-

lismo ontológico ya pueden encontrarse alusiones a un aparecer del aparecer33. 

De modo que entre estos argumentos hay algo así como una “semejanza de fa-

milia” a la Wittgenstein y no una coherencia monolítica. 

Tal como hemos visto, la gravitación del tercer argumento ha pasado prácti-

camente inadvertida para los estudios henrianos. No obstante, cabe destacar, 

como virtuosa excepción, que Laoureaux repara en su existencia y reconoce su 

irreductibilidad cuando señala que, en su obra tardía —especialmente en sus últi-

mos tres libros—, Henry considera que toda problemática ontológica queda presa 

de la “verdad del mundo” y, por lo tanto, no tiene cabida en la fenomenología de 

la vida; lo cual implica abandonar el concepto del ser puesto que la vida no es sino 

que adviene sin cesar34. 

Ante la ausencia de orientaciones precisas tanto en la obra del filósofo cuanto 

en los estudios que la tienen por objeto, quedamos librados a nuestras propias 

conclusiones, las cuales —por los motivos alegados recién— no pueden ser más 

que conjeturales. Por cierto, no cometeremos la locura de pretender fijar una 

 

 

33 Véase, por ejemplo, el capítulo primero de Généalogie de la Psychanalyse. Le commencemet perdu 
(París: Presses Universitaires de France, 1985, pp. 17-52), oportunamente titulado “Videre videor”. 

34 Laoureux, Sébastien, L’Immanence à la limite. Recherches sur la phénoménologie de Michel 
Henry, París: CERF, 2005, p. 223. 



 42 CARLOS BELVEDERE  

 

 

 

 Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

posición sobre la base de los exiguos materiales comentados aquí. Permítasenos, 

de todos modos, imaginar posibles derivaciones de la problemática expuesta y 

apenas señalar nuestra preferencia. 

La primera derivación —la más seductora por simple y terminante— es alinear 

los tres argumentos en una secuencia cronológica, considerando la coexistencia 

del segundo y el tercer argumento como una contingencia subsanable. Desde un 

punto de vista tal, Henry habría comenzado su crítica del monismo orientado hacia 

la reivindicación de un dualismo ontológico; luego habría advertido que la manera 

más adecuada de tematizar el dualismo es a partir de la duplicidad del aparecer; 

hasta que finalmente radicalizaría su crítica de la ontología al abandonar el len-

guaje del ser por el de la vida, comprendiendo que así como no hay dos modos 

de ser tampoco hay dos modos de aparecer porque el aparecer es propio de la 

verdad del mundo mientras que la vida no aparece sino que se revela en el apa-

recer del aparecer. Así, el fenómeno se encontraría circunscrito a la exterioridad, 

enfrentado ya no a un fenómeno de otro orden sino a la fenomenalidad. Esta sería, 

entonces, una interpretación posible y, además, conciliadora, pues lograría reunir 

los tres argumentos en una evolución interna de la obra de Henry que va encon-

trando progresivamente su más profunda verdad. 

La segunda derivación posible sería la de subrayar las tensiones entre el tercer 

argumento y los otros dos como una verdad incómoda, imposible de encajar sin 

roces en el marco general de la crítica del monismo. En este sentido, la compren-

sión de la vida y la revelación en el último Henry introduciría una heterogeneidad 

irreductible, llevándonos a una verdad más radical que la del dualismo: hacia una 

comprensión de la Vida como ajena al ser e inaparente, si es que se comprende 

el aparecer como fenómeno. La revelación no es ya la de un ser interior ni la de 

un aparecer fundamental sino la de la Vida, más allá del ser y del fenómeno, que 

se nos da fuera de la ontología y de la fenomenología. 

Ambas derivaciones son implacables con el dualismo ontológico: la primera, 

lo declara caduco al relevarlo por el dualismo fenomenológico; la segunda, no solo 

objeta el dualismo sino también la ontología misma: no hay dos modos de ser 

porque el ser no es atinente para pensar la vida —es decir, la realidad. Pero ade-

más, la segunda deriva contraría —si bien de un modo morigerado— al dualismo 

fenomenológico, pues solo admite un modo de aparecer (el del mundo). 



     LA CRÍTICA DE LA ONTOLOGÍA. TRES ARGUMENTOS DE MICHEL HENRY                                 

 

43 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

Si la significación última de la obra de Henry se deja apresar por el dualismo 

y la duplicidad o si, por el contrario, se comprende saliendo de ellos, es algo que 

permanece sujeto a interpretación. Puestos a escoger, por motivos estéticos y 

actitudinales, pero también por razones filosóficas, preferimos el tercer argumento 

por ser el más radical, consecuente y enfático.  

El motivo que justifica nuestra elección es que la crítica de la ontología cons-

tituye el argumento más radical pues nos da acceso a una verdad más profunda 

que la del dualismo ontológico y el dualismo fenomenológico, ya que ofrece una 

revelación singular, a la cual no es posible acceder ni a partir del fenómeno ni a 

partir del ser. La vida, así, adquiere en la última filosofía de Henry un carácter 

único, singular y, sobre todo, fundamental.  

De manera concomitante, el mundo —tan denostado y vaciado de sentido en 

el del dualismo ontológico y el dualismo fenomenológico— encuentra aquí su ver-

dad: una verdad fenomenológica. El fenómeno es lo propio del mundo: hay algo 

allí que se manifiesta, que se muestra tal cual es, en su verdad. De la misma 

manera en que la revelación de la vida nos da algo que no aportan los dualismos 

cuestionados en la argumentación henriana, así también el mundo, que en aquella 

crítica quedaba vaciado de sentido y realidad, reducido a una duplicación impropia, 

estéril y extrañamente redundante de la realidad de realidades que es la vida, 

cobra ahora un sentido propio y heterogéneo respecto de su fundamento, que es 

la revelación de la vida.  

Curiosamente, entonces, en la salida del dualismo ontológico y del dualismo 

fenomenológico, Henry habría encontrado, por fin, un verdadero dualismo, en el 

cual cada término encuentra su sentido y realidad, aún si una de estas realidades 

es fundada y la otra, fundante. 

Basados en las razones expuestas consideramos que la expresión última, ra-

dical y absoluta del pensamiento de Henry se expresa con mayor propiedad en la 

salida de la ontología que en la crítica de los dualismos. Por tardío e inacabado, 

este posicionamiento ha pasado inadvertido para la crítica y los estudios especia-

lizados. Ha sido nuestra modesta intención ponerlo de manifiesto y señalar su 

radicalidad y potencia. Cierto es que la crítica de la ontología amerita mayores 

desarrollos. Esa será la tarea que emprenderemos en futuros trabajos: sacar pro-

vecho de esta ultimísima verdad a la que nos abre la filosofía de la vida. 

 

 



 44 CARLOS BELVEDERE  

 

 

 

 Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

6. BIBLIOGRAFÍA 

 

GARCÍA-BARÓ, Miguel (2015), nota 11, en: Michel Henry, La esencia de la manifes-

tación, Salamanca: Sígueme, 2015, p. 536. 

HENRY, Michel ([1991] 2007), “Entretien avec Olivier Salazar-Ferrer”, en: Entre-

tiens, Cabris: Sulliver, pp. 55-77. 

 ,  ([2002] 2007) “Entretien avec Sabrina Cusano”, en: Entretiens, Cabris: 

Sulliver, pp. 145-154. 

 , ([2000] 2007), “Entretien avec Thierry Galibert”, en: Entretiens, Cabris: 

Sulliver, pp. 125-143. 

 , ([2000] 2007), “Entretien avec Virginie Caruana”, en: Entretiens, Cabris: 

Sulliver, pp. 113-123. 

 , ([1996] 2007), “Un philosophe parle de sa vie. Entretien avec Roland Vas-

chalde”, en: Entretiens, Cabris: Sulliver, pp. 49-54. 

 , (1996), C’est mo la vérité. Pour une philosophie du christianisme, París: 

Seuil. 

 , (1985), Généalogie de la Psychanalyse. Le commencemet perdu, París: 

Presses Universitaires de France. 

 ,  (1963), L’essence de la manifestation, París: Presses Universitaires de 

France, segunda edición en un volumen. 

KHOSROKHAVAR, Farhad (2001), “La duplicité du paraître. Sur la double lecture de 

Michel Henry”, Revue Philosophique de la France et de l’Étranger, 3/2001, 

pp. 321-338. 

LAOUREUX, Sébastien (2005), L’Immanence à la limite. Recherches sur la phéno-

ménologie de Michel Henry, París: CERF. 

LONGNEAUX, Jean-Michel (2001), “D’une philosophie de la transcendance à une phi-

losophie de l’immanence”, Revue Philosophique de la France et de l’Étran-

ger, 3/2001, pp. 305-319. 

VIDALIN, Antoine (2006), La Parole de la Vie. La phénoménologie de Michel Henry 

et l’intelligence chrétienne des Écritures, Les Plans-sur-Bex: Parole et Silence. 

 



Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017, 45-67. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

Fecha de recepción: 6-II-2017 Fecha de aceptación: 20-IX-2017  

 

 

 

 

UN ANÁLISIS FENOMENOLÓGICO DE LA PROPIEDAD 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS 

 

A PHENOMENOLOGICAL ANALYSIS OF THE PROPERTY 

 OPPOSED TO THE NEW REALISM OF MAURIZIO FERRARIS 

 

 

Adrián Bueno Junquero 
Universidad Nacional de Educación a Distancia – UNED 

adrianbuenojah@gmail.com 
 
 

 

 

Resumen:  El presente ensayo compara un aná-

lisis fenomenológico de la propiedad con el nuevo 

realismo de Maurizio Ferraris. La comparación 

expone los límites de la perspectiva fenomenoló-

gica al mismo tiempo que también muestra los 

momentos estructurales de su modo de dación: 

(1) momento intuitivo; (2) momento de la solici-

tud; (3) momento del reconocimiento; (4) mo-

mento de la propiedad. Una vez expuesta la uni-

dad de estos momentos, el ensayo pone de ma-

nifiesto cómo la perspectiva del nuevo realis-mo 

pensaría la propiedad a través de la nueva onto-

logía del objeto, es decir, como un objeto social 

vinculado a un acto social. Las conclu-siones ex-

ponen el carácter fenoménico de la propiedad 

como condición del análisis fenome-nológico, en 

contraposición al planteamiento de Ferraris, 

donde la propiedad sería tratada como un objeto. 

No obstante, ambas perspectivas pensarían la 

propiedad como un acto vinculado al deseo de 

apropiación, lo que permite una inves-tigación 

fenomenológica de la voluntad. 

 Abstract: The present essay compares a phe-

nomenological study of the property with the new 

realism of Maurizio Ferraris. The comparison 

shows the limits of the phenomenological per-

spective and simultaneously the structural mo-

ments of its mode of givenness: (1) the intuitive 

moment; (2) the moment of the request; (3) the 

moment of the admission; (4) the moment of the 

ownership. Once the unity of these moments is 

exposed, the essay shows how the perspective of 

the new realism would think the property 

through a new ontology of the object, that is, as 

a social object related to a social act. The conclu-

sions expose the phenomenological character of 

the property as a condition of the phenomeno-

logical approach in contrast to the Ferrari’s pro-

posal, where the property would be treated as an 

object. Nevertheless, both perspectives would 

think the property as an act related to the wish 

of appropriation, which allows the phenomeno-

logical investigation of the will. 

Palabras clave: propiedad, objeto social, Le-
benswelt, new realism. 

 Keywords: property, social object, Lebenswelt, 
new realism. 

 

 

mailto:adrianbuenojah@gmail.com


 46 ADRIÁN BUENO JUNQUERO  

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

1. INTRODUCCIÓN1 

 

Para analizar con rigor el fenómeno de la propiedad desde la fenomenología 

considero necesario fijar un suelo desde donde fundamentar la investigación, un 

método filosófico de naturaleza estrictamente fenomenológica. Pero este pro-

blema nos lleva a la pregunta de qué es un análisis fenomenológico. En 1907 

Husserl presenta la fenomenología en términos de una doctrina universal de las 

esencias (Hua II, 3:60) y a su vez como actitud filosófica (Hua II, 23:82). Pero 

también sabemos que, a pesar de que Husserl no emplee el término ‘fenomeno-

logía’ en sus anteriores escritos, no quiere decir que no estuviera haciendo feno-

menología. De hecho, previamente a la primera tematización en 1907, en su obra 

Die Idee der Phänomenologie —que recoge las lecciones de 1905— Husserl for-

mula en repetidas ocasiones una expresión que ha sido denominada por muchos 

fenomenólogos y fenomenólogas como el lema de la fenomenología y que se 

formula así: “a las cosas mismas” (zu den Sachen selbst), articulada por primera 

vez en la obra de las Logische Untersuchungen de 1900-1901 (Hua XIX, 10:218). 

Pero esto nos retrotrae a otro problema aún más complejo ¿Qué quiere decir 

“ir a las cosas mismas”? ¿En qué medida la fenomenología se distancia de otras 

filosofías motivadas por el propósito científico? ¿No es, como sostienen Antonio 

Zirión, Eugen Fink e incluso el mismo Martin Heidegger, el “ir a las cosas mismas” 

la nota esencial de toda empresa científica?2 Todavía hoy, sigue vivo el debate y 

tampoco tenemos la pretensión de agotarlo, pues beneficia a la comunidad filo-

sófica y en especial a la fenomenología en la medida en que abre el espacio 

 

 

1 El modelo de citación empleado consiste en el uso de la abreviatura “Hua”, seguida de una coma, 
el número de la página original seguido de dos puntos, y la paginación de la traducción española donde 
se halla la cita correspondiente. Ejemplo: (Hua XIX, 234:333). En el caso de no haber traducción consigno 
las citas únicamente con la abreviatura “Hua” seguida de una coma “,” y la paginación original. Ejemplo. 
(Hua XII, 23). Si no se indica lo contrario, las traducciones son mías.   

2 Antonio Zirión sostiene en dos conferencias (1987 y 2003) la siguiente interpretación del lema 
husserliano: “la tesis que defiendo es que [...] no define o caracteriza a la fenomenología ni da ninguna 

pista sobre su metodología, [...] da solo, de la manera más general y formal, una indicación de su intención 
científica.” (Zirión, 2003: 159). Siguiendo la línea de Zirión, Martin Heidegger lo interpreta como el ‘prin-
cipio de todo conocimiento científico’: “podría objetarse que esta máxima es demasiado obvia y que, por 
otra parte, no hace más que expresar el principio de todo conocimiento científico.” (Heidegger, 1997: 51). 
La misma idea es sostenida Eugen Fink por ser un principio tan antiguo como la misma filosofía: “La 
solución «a las cosas mismas» no es ninguna invención de la fenomenología, sino sólo la resurrección de 
una exigencia tan antigua como la filosofía” (Fink, 1988: 185). 



         UN ANÁLISIS FENOMENOLÓGICO DE LA PROPIEDAD CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE M. FERRARIS 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

47 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

necesario para pensar sus fundamentos y la posibilidad misma de sus manifes-

taciones3. 

En este contexto particular sobre la propiedad no me posicionaré al respecto. 

No obstante, considero importante tener en cuenta que Husserl formula en repe-

tidas ocasiones el lema “ir a las cosas mismas” a través del concepto de intuición, 

llevando el “ir” a las cosas mismas hacia el ámbito de la intuición de “las cosas 

mismas”, presentada en términos de acto y a su vez también como estrato o 

nivel de acceso originario, protagonista del acceso evidente al estadio del saber 

en el marco de la pretensión de fundamentar una nueva teoría del conocimiento4. 

Cabe decir, por tanto, que el método fenomenológico guarda alguna relación es-

tructural con el proceder intuitivo y sus estrechas relaciones con la adquisición 

de conocimiento.  

Otro de los aspectos importantes del método fenomenológico es el descubri-

miento de la re(con)ducción fenomenológica, tematizada en 1907 y descubierta 

en 1905 según los manuscritos disponibles 5 , formulada como un acto de 

re(con)ducir la mirada de lo trascendente hacia lo inmanente. Será definido como 

el campo de la apodicticidad de la evidencia o de la autodación, lo que dicho en 

 

 

3 La interpretación que sostiene la exclusividad de la expresión “a las cosas mismas” como el lema 
de la fenomenología implica pensar la fenomenología en términos de un método filosófico único y propio, 
caracterizado por una serie de elementos fundamentales ausentes en cualquier otra empresa filosófica, 
adheridos de algún modo a la expresión “a las cosas mismas”. Ángel Xolocotzi sostiene esta interpretación, 

defendiendo la máxima como el rasgo singular de la fenomenología: “El «ir a las cosas mismas» es, en-
tonces, de entrada, el ir de la idea de ciencia, evidencia e intuición, como meras opiniones infundadas, a 
la autodación de las mismas, es decir, a su cumplimiento definitivo.” (Xolocotzi, 2009: 135). La misma 
idea es defendida por Javier San Martín: “En la conocida fórmula Zu den Sachen Selbst! (a las cosas 
mismas) no se prejuzga ni las cosas a las que hay que volver ni el modo en que se ha de volver a ellas, 
ni tampoco la finalidad de vuelta. Quizá una de las características fundamentales implícita en ese lema es 
que no se trata de una vuelta «objetiva» en el sentido en que esa misma máxima es asumida por la 
ciencia; [...] con la fórmula «¡A las cosas!» se rechaza «toda teoría anterior sobre las cosas», tanto las 
teorías científicas sobre las cosas como las teorías filosóficas.” (San Martín, 1986: 23). 

4 Cf. Hua XIX, 600:648, Hua III/1, 42:120, Hua XXVII, 234, Hua XXX, 340. 
5  Según el editor del volumen X de la Husserliana, Zur Phänomenologie des Inneren Zeitbe-

wusstseins (1893-1917), Rudolf Boehm, el manuscrito (Konvolut) A VII 25 del Archivo Husserl de Leuven 
—que recoge los apuntes núm. 35, 36, 37 y 38— se compone de 28 hojas recogidas en un sobre donde 
está escrito con lápiz: “Seefelder Manuskript und ältere über Individuation. S1 Seefeld 1905.”, es decir, 
“Manuscrito de Seefelder y antiguos sobre Individuación. S1 Seefeld 1905 Individuación”. A continuación, 
en el mismo sobre, y escrito con tinta entre corchetes, se indica: “In Seefelder Blättern (1905) finde ich 
schon Begriff und korrekten Gebrauch der «phänomenologischen Reduktion»”, es decir, “En las hojas de 
Seefelder (1905) encuentro ya el concepto y el uso correcto de la «reducción fenomenológica»”. (Hua X, 
458-459). En agradecimiento al trabajo del profesor Javier San Martín, cito a continuación la clasificación 
de los manuscritos en diferentes clases y tipologías que pueden servir para centrar las investigaciones en 
fenomenología. Las carpetas están clasificadas en letras:  

la A corresponde a manuscritos que describen el mundo y la percepción, lo que se llama la Estética 
fenomenológica; la B se refiere a la reducción y a la epojé; la C designa los manuscritos sobre el tiempo; 
la D, los que tratan del cuerpo y la somatología; la E son manuscritos sobre la intersubjetividad y la 
sociedad; la F agrupa los textos de las clases de Husserl; la K recoge todos los manuscritos de Husserl en 
torno a su última obra.” (San Martín, 1986: 13). 



 48 ADRIÁN BUENO JUNQUERO  

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

palabras de Husserl sería “una suspensión de todas las posiciones transcenden-

tes.” (Hua II, 6:62). Tengamos en cuenta que la naturaleza suspensiva de esta 

re(con)ducción —su carácter presuntivo— únicamente muestra el inicio del acto, 

es decir, tan solo un primer momento de este desplazamiento tan peculiar de 

reducir lo trascendente a lo inmanente, en contra de aquellas posiciones que 

interpretan este acto de re(con)ducción en términos de un solipsismo metodoló-

gico6. Es menester, por tanto, identificar la necesidad de prescindir del índice de 

existencia de lo trascendente como causa fundamental del carácter suspensivo 

de la reducción.  

Ahora bien, además de la re(con)ducción, el proceder fenomenológico-intui-

tivo también opera en la problemática de hacer fenomenología. En este sentido, 

la función que desempeña la intuición, tal y como la presenta Husserl, sería la de 

otorgar cierta garantía al conocimiento con tal de aproximarlo a su originariedad 

(Ursprünglichkeit), al mismo tiempo que permite acceder a las cosas mismas, 

que sería la fuente de dación de todas las aprehensiones. Todo acto intuitivo se 

fundamenta en última instancia en las modalidades aprehensivas —cuya función 

principal es captar los datos procedentes del estrato o nivel al que se dirigen por 

su misma constitución—, y éstas sitúan la base del modelo de encabalgamiento 

 

 

6 La refutación del psicologismo va precisamente en esta dirección. El desplazamiento hacia la cons-
titución de las vivencias que representa el surgimiento de la reducción fenomenológica, interpretado como 
un solipsismo cerrado insalvable a través de una lectura, a mi juicio poco acertada, piensa el concepto de 
re(con)ducción como un dirigir o reducir la mirada hacia el campo de lo interno, del yo, donde sólo ahí 
puede haber ciencia en sentido estricto como evidencia apodíctica. Debe tenerse en cuenta que Husserl 
presenta la re(con)ducción no sólo como un ‘re(con)ducir’ la mirada hacia el campo de las vivencias sino 
que lo hace estableciendo el índice cero de existencia de todo lo trascendente, y además, como un mo-
mento inicial que motiva el acto general del conocer, es decir, como el motor de una nueva toma de 
contacto con las cosas, materializado en lo que él denomina “actitud filosófica” (phänomenologische Ein-
stellung). Las críticas van dirigidas hacia un posible solipsismo metodológico, definido por Hilary Putnam 
como la no-presunción de la existencia de lo externo en todo estado psicológico: “ningún estado psicoló-
gico, propiamente dicho, presupone la existencia de ningún individual […]” (Putnam, 1975: 220). Efecti-
vamente, como dice San Martín, la reducción presupondría una no-existencia de lo externo, con lo cual 
estaríamos ante un solipsismo escéptico —no metodológico— transformado en un solipsismo natural, ya 
que sólo es válido como comienzo, es decir, como actitud natural, pero la re(con)ducción, en tanto que 
abre la conciencia al ámbito de lo trascendente, “es la superación de esta actitud invirtiéndola en la de-
pendencia de todo respecto a la subjetividad.” (San Martín, 1993: 251). En este sentido, dice San Martín, 
hay que diferenciar los diferentes momentos del método fenomenológico y la evolución del mismo en el 
contexto particular de la re(con)ducción, ya que inicialmente sí presenta una esfera egológica —relativa 
únicamente al yo—, pero es un estadio inicial necesario para la constitución fenomenológica del mundo y 
la fenomenología de la intersubjetividad: “El hecho de que el mundo esté ahí para nosotros y de que sea 

relativo a la comunidad de la que toma su sentido, es algo que se da en mí, e. d. el mundo tiene el sentido 
de objetividad intersubjetiva para mí; mi mundo tiene ese sentido de ‘para todos’; de ahí que el fenome-
nólogo tenga que empezar por la intencionalidad egológica, analizando aquellas intencionalidades que 
podrían ser llamadas exclusivamente suyas” (San Martín, 1993: 254). Con todo lo expuesto pienso que la 
interpretación solipsista desatiende el conjunto de la obra de Husserl —en gran medida, dirigida a funda-
mentar la constitución de la intersubjetividad trascendental y el mundo de la vida—, siendo por lo tanto 
una filosofía abierta al mundo, en contra de la interpretación que defiende el solipsismo fenomenológico. 



         UN ANÁLISIS FENOMENOLÓGICO DE LA PROPIEDAD CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE M. FERRARIS 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

49 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

desarrollado por Husserl desde la formulación de la doctrina de la intuición cate-

gorial en las Investigaciones Lógicas, hasta la fundamentación explícita del pro-

ceso de ideación y la intuición de esencias en Ideas I.  

Todo ello muestra la importancia de vincular la intuición al método fenome-

nológico y en última instancia a la razón fenomenológica, que ya es teórico-prác-

tica desde sus inicios, al menos desde el análisis relativo al problema de la evi-

dencia y la garantía del conocimiento en estrecha vinculación con otros elemen-

tos del método relevantes como la re(con)ducción trascendental o la epojé, que 

difícilmente pueden operar sin intuiciones7. Llevando esta reflexión al terreno 

práctico, y en concreto al fenómeno de la propiedad, la pregunta que surge a 

continuación es la de cómo re(con)ducir la propiedad al ego trascendental para 

poder intuir el fenómeno. Esta es la pregunta que guiará el análisis.  

Con tal de trazar posibles vías de respuesta y articular un sentido fenome-

nológico de la propiedad válidamente asentado, es decir, erigido de intuiciones 

adecuadas, se inicia la investigación con una descripción del fenómeno, lo que 

implica directamente intuir sus modos de dación ─los modos de darse el fenó-

meno─. Una vez descritos en primera persona y prescindiendo naturalmente de 

juicios de valor, se debe proceder a llenar las intuiciones primarias que permiten 

 

 

7 La interpretación que sostengo se basa en las siguientes referencias. En primer lugar, la temprana 
fenomenología presente en la “Philosophie der Arithmetik” de 1891 se constituye a través de un despla-
zamiento fundamental que conduce el análisis de la fundamentación de la matemática a la fundamentación 

de la objetividad del conocimiento, articulado a través del suelo de la representación y sus tipologías, 
erigidas sobre la descripción del objeto intuido (Hua XII, 194). También hace posible que las objetividades 
sean simbolizadas en la medida en que son intuidas (Hua XII, 194) y a su vez son la fundamentación de 
las representaciones propias (Hua XII, 194), heredadas del esquema de representaciones de Franz Bren-
tano. En los “Prolegomena” de 1900 la aprehensión se fundamenta en las particularidades de la intuición 
(Hua XVIII, 86:85) y en las Investigaciones Husserl le atribuye numerosas funciones: permite el acceso 
“a las cosas mismas” (Hua XIX, 600:648) y ostenta, cuando es intuición sensible —es decir, percepción– 
el poder de dar “un objeto como presente en persona (leibhaftig)” (Hua XIX, 461:544), algo que la sitúa 
en primacía por encima de la imaginación (Hua XIX, 463:545). Asimismo, cuando deviene intuición cate-
gorial sirve de base a las formas categoriales que se edifican sobre la percepción (Hua XIX, 671:703), 
representa el ideal del conocimiento en términos del ideal de adecuación correspondiente en cada caso 
como ideal cumplimiento (Hua XIX, 173:342), e incluso permite acceder de un modo inmediato a las 
esencias universales (Hua XIX, 534:594). No nos olvidemos que en 1907 Husserl otorga a la intuición el 
carácter de dato absoluto (Hua II, 31:90), imprimiendo la dirección de la nueva fenomenología trascen-
dental (Hua II, 9:67), abriendo el campo de la intuición de esencias (Hua II, 9:67). Este nuevo campo 
eidético de Ideas I, Husserl confiere a la intuición el carácter de ser el lugar donde se dan las esencias 
puras (Hua III/1, 15:91), responsable de la ideación fenomenológica, planteada en términos de una visión 
esencial que permite captar las esencias o eidos, o dicho en palabras de Husserl, el lugar donde “lo visto 
es entonces la correspondiente esencia PURA o eidos” (Hua III/1, 15:90). Finalmente, incluso en la feno-
menología genética presente en Krisis, la constitución de la Lebenswelt o mundo de la vida se define como 
“mundo de la intuición realmente experimentante” (Hua VI: 51, 52). Todo ello muestra no sólo la impor-
tancia de la intuición en la fenomenología sino sobre todo la necesidad de atender al proceder intuitivo 
como el proceder esencial de la fenomenología y por consecuente del método fenomenológico, visto desde 
su carácter de acto, de nivel de acceso originario otorgador de evidencia y necesario para el cumplimiento, 
o, si se prefiere, desde su última función: la de ser el suelo fenomenológico del mundo de la vida, “el 
mundo de la experiencia real y posible” (Hua VI, 49:50). 



 50 ADRIÁN BUENO JUNQUERO  

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

captar el fenómeno de la propiedad, es decir, asentar la base fenomenológica del 

sentido —el horizonte de significatividad—. El tercer y último paso será la expo-

sición y mostración del sentido fenomenológico del fenómeno, prescindiendo, eso 

sí, de cualquier análisis empírico o datos accesibles mediante significados etimo-

lógicos, jurídicos, históricos e incluso políticos que puedan vincularse de un modo 

estrecho a la propiedad, ya que tal presunción impediría atender al fenómeno tal 

y como se me presenta. 

 

2. LA PROPIEDAD Y EL ACTO DE APROPIACIÓN 

 

En primer lugar, la propiedad como tal no aparece como un hecho, sino más 

bien como acto de apropiación —más adelante veremos que concretamente se 

nos manifiesta como resultado del acto de apropiarme de algo. Todo acto de 

apropiación, en la medida en que se dirige hacia una cosa con una determinada 

intención, participa de la estructura intencional de los actos o vivencias intencio-

nales, lo que implicará una determinada participación del ideal del cumplimiento. 

En este sentido decimos que toda propiedad, antes que nada, se manifiesta ori-

ginariamente como un acto o vivencia intencional dirigido a apropiarse de algo, 

siendo éste un acto fundado, según la lógica de la fundación o superposición de 

actos8. Pero no es menos cierto que para darse la propiedad, primero, antes de 

nada, debe de haber una cosa potencialmente apropiable, es decir, posible de 

ser apropiada. Ahora bien, este punto es extremadamente conflictivo cuando nos 

adentramos en él e intentamos realizar un análisis fenomenológico de la cosa 

como cosa apropiable. ¿Acaso cuando hablamos de las ‘cosas apropiables’ nos 

referimos sólo a los objetos, los útiles, las herramientas y, en definitiva, a los 

objetos dados en el mundo circundante? ¿No decimos que en la vida cotidiana 

 

 

8 La lógica de la Fundierung (fundación) parte de la dimensión de los actos que atiende al hecho de 
la superposición de unos sobre los otros, lo que dicho en términos fenomenológicos podríamos definir 
como “una interrelación de lo fundante con lo fundado, de modo que éste se encuentra ya en aquél y lo 
que funda carecería de existencia sin lo fundado.” (López, 2012: 79). La génesis de esta lógica de inter-
relación la hallamos en la Tercera Investigación Lógica sobre el todo y las partes, llevada naturalmente al 

terreno de los actos intencionales de la conciencia y la interrogación por la evidencia del conocimiento, 
determinando en última instancia, como dice Serrano de Haro, “la complejidad de todo acto de conciencia, 
y en particular la omnipresencia de partes no independientes o abstractas en todos los fenómenos inten-
cionales, sean básicos o no lo sean, es de hecho un rasgo distintivo de la fenomenología husserliana.” 
(Serrano de Haro, 1995: 67). En este sentido, el acto de apropiación, por ejemplo, se superpone a la 
percepción en la medida en que me apropio de algo que percibo, sea o no comprobado por mi propia 
experiencia, por lo que debemos entenderlo como acto fundante erigido sobre actos fundados.  



         UN ANÁLISIS FENOMENOLÓGICO DE LA PROPIEDAD CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE M. FERRARIS 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

51 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

hay personas que les mueve el deseo de apropiarse de otras personas o incluso 

de las estrellas? Fácilmente estaríamos de acuerdo en afirmar que no es lo mismo 

apropiarse de un objeto que apropiarse de una estrella —comprándola, adqui-

riendo la titularidad correspondiente—, y menos aún podemos trazar paralelis-

mos entre apropiarse de algo físico e intentar apropiarse de una persona —causa 

de la esclavitud. En otro lugar desarrollaré estas cuestiones para complementar 

el análisis fenomenológico de la propiedad, incidiendo en los diferentes grados 

de cumplimiento de la apropiación y en la variación del comportamiento que 

tengo sobre la cosa en función de cómo se me presente, sobre todo para tomar 

nota de los límites de la legalidad en la constitución de la propiedad9. Por el 

momento tengamos en cuenta que toda propiedad se da originariamente como 

un acto intencional dirigido a la apropiación de la cosa, es decir, a tener pleno 

poder sobre ella, sea la cosa del tipo que fuere. Esto significa que no hay acto de 

apropiación sin una cosa que pueda ser apropiada, lo que nos lleva a distinguir, 

por tanto, la materia del acto de apropiación —la intención de apropiación— de 

la cualidad del acto de apropiación —la forma de expresar la apropiación por 

ejemplo mediante el uso de la titularidad jurídica de la propiedad ante el robo de 

un tercero. En este sentido el acto de apropiación se caracteriza, al menos en un 

primer momento, por participar de la estructura de la intencionalidad y motivado 

por un deseo de apropiación de la cosa, pues hay algo que me mueve a 

 

 

9 Resulta interesante destacar los trabajos de Gerhart Husserl al respecto. G. Husserl publica en 1969 
su libro titulado “Persona, cosa, comportamiento” (Person, Sache, Verhalten), donde expone unos Prole-
gómenos para una teoría de la propiedad en quince capítulos (Prolegomena zu einer Theorie des Eigentums 
in fünfzehn Kapiteln), ampliamente desarrollados, dirigidos a exponer una fenomenología de la propiedad 
a partir del desarrollo del concepto de comportamiento. La propuesta de G. Husserl participa de una de-
terminada concepción de la propiedad según la cual “propiedad es la idea de dominio total que una per-
sona, propietario “E”, tiene sobre una cosa valorable, la cosa «S»” (G. Husserl, 1969: 3). En la medida en 
que identifica en la propiedad una idea de poder absoluto (vollständige Macht) sobre una cosa que ha de 
ser valorable, el planteamiento de G. Husserl necesariamente ha de atender al problema de la valoración 
(die Bewerbung) que determina el comportamiento (das Verhalten) (G. Husserl, 1969: 12). Los problemas 
que suscita la dimensión de la valoración no son triviales. Si se plantea el problema de cómo se funda el 
valor de la cosa en la propiedad y cómo ésta se constituye, entran en juego el problema fenomenológico 
del inconsciente, de la voluntad, e incluso de los límites del Derecho en la determinación de los valores. 
Probablemente G. Husserl planteara el enorme complejo problema de la variación del comportamiento en 
la fenomenología de la propiedad una vez superada su investigación de 1925 sobre la “Génesis y límites 
de la validez jurídica para la determinación de reflexiones preliminares”, donde se hallan los orígenes de 
su obra posterior titulada “La objetividad jurídica. Estudios logicojurídicos para una teoría de la propiedad” 
(Der Rechtgegenstand. Rechtslogische Studien zu einer Theorie des Eigentums” en 1933. En esta obra 
Gerhart plantea la constitución de la relación de propiedad (die Eigenrelation) a partir de la noción de 
dominio (die Herrschaft), algo que me parece acertado y muy significativo si tenemos en cuenta la distin-
ción entre la mera tenencia y la apropiación absoluta, o mejor dicho, la distinción entre propiedad y pose-
sión como poder absoluto, por un lado, y mero tener, por otro. En todo caso el gran trabajo de G. Husserl 
sobre la propiedad debe ser atendido si se quiere estudiar el complejo problema del comportamiento en 
la constitución fenomenológica de la propiedad, estrechamente vinculado a la constitución fenomenológica 
de ‘lo jurídico’ (des Juridisch) y del Derecho. 



 52 ADRIÁN BUENO JUNQUERO  

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

apropiarme de eso que tengo enfrente o que simplemente quiero poseer, donde 

la correlación se da de forma originaria. Aquí naturalmente entra en juego la 

figura del inconsciente, la posibilidad de la manipulación, y sobre todo análisis 

dirigidos a fundamentar la voluntad de poder, e incluso la dimensión cultural de 

los objetos y del mundo de la vida desarrollada por Lester Embree10. 

El siguiente paso debe dirigirse a describir los modos con los que se torna 

efectiva la apropiación de la cosa, haciendo hincapié en el procedimiento me-

diante el cual yo puedo apropiarme de algo que quiero tener y además poseerlo 

absolutamente. En este sentido, la propiedad se distingue de la mera posesión 

en la medida en que imprime un poder absoluto sobre la cosa, algo que no hace 

la posesión, ya que poseer es una mera pertenencia de la cosa. Por el contrario, 

a diferencia de la posesión el acto de apropiación es pertenencia absoluta o poder 

absoluto (vollständige Macht) en la medida en que desprende una titularidad de 

posesión garantizada fundamentalmente por la Ley. Distinguimos por tanto “po-

sesión” de “propiedad” y concluimos señalando que todo acto de poseer es en 

esencia antijurídico11 por no llevar consigo una voluntad que quiera adquirir la 

titularidad ─fundamental para poseer el poder absoluto sobre la cosa─, algo sus-

tancialmente distinto de lo que ocurre en el acto de apropiación donde para 

 

 

10 Lester Embree parte de la siguiente máxima: “lo cultural es aprehendido” (Embree, 2005: 118). 
Según él, todo lo aprendido vendría determinado por nuestra relación intersubjetiva con el mundo, de 
modo que el mundo, como mundo de la vida o Lebenswelt, “no sólo es natural sino también socio-cultural” 
(Embree, 2011: 13). De aquí se derivan dos formas de entender este carácter originario del mundo como 
mundo cultural, por un lado, entendido como “construcciones conceptuales de cosas en el sentido común” 
(Embree, 2011: 13) —nivel superior—, y por otro lado como “cultura básica” (Embree, 2011, 14), que, 
aun siendo inferior a nivel de capas de lenguaje, en ella “la reflexión puede desvelar encuentros y los 
valores y usos de las cosas en cuanto encontradas” (Embree, 2011, 14). Esta concepción fenomenológica 
del mundo de la vida como mundo cultural, como ha sugerido San Martín en su comentario a la obra de 
Embree titulada “La práctica de la fenomenología según Lester Embree”, significa en última instancia “la 
determinación de tipo axiológico y de tipo práctico” (San Martín, 2005: 225), algo sumamente interesante 
en la medida en que permite a la fenomenología dialogar con el vasto campo de los valores y definir el ser 
humano como “objetos culturales básicos para ellos mismos en relación a valores” (Embree, 2005: 130). 
Desde esta perspectiva axiológica, el acto de apropiación, en la medida en que configura una serie de 
valores y determina una cierta posicionalidad, pues me permite tener lo que quiero —e incluso condiciona 
mi comportamiento con lo apropiado— podría ser expresada en términos de una apropiación dirigida a 
poseer absolutamente un objeto cultural con el que me relaciono y tengo un comportamiento basado en 
una serie de valores. A mi parecer, este carácter del acto de apropiación, si se analiza desde la posición 
de Embree, imprimiría una dimensión cultural en el objeto, correlato de mi apropiación, algo que podría 
contrastarse con la perspectiva del nuevo realismo, como veremos adelante, ya que ambas configuran el 
carácter intersubjetivo del mundo, que, según Embree, será socio-cultural y, desde Ferraris, será ontoló-

gicamente social. 
11 Por antijurídica me refiero a una posesión no regulada por la Ley, es decir, sin una titularidad 

explícita, no-jurídica, no a la connotación del derecho penal de la antijuridicidad como uno de los elementos 
de la doctrina del delito ‘siendo contrario a Derecho’ y la estructura suficiente de la culpabilidad en la 
punibilidad de los comportamientos. Son muy pocas las posibles pertenencias no reguladas por la Ley, es 
decir, las meras posesiones, y por ello no son extremadamente importantes en el análisis aquí desarro-
llado. 



         UN ANÁLISIS FENOMENOLÓGICO DE LA PROPIEDAD CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE M. FERRARIS 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

53 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

apropiarme de la cosa debo de tener la garantía de que yo soy el titular, y en 

consecuencia, soy el único que ejerce el poder absoluto sobre ella.  

Ahora bien, que yo ejecute el acto de apropiación conscientemente y parti-

cipe de la intencionalidad, no significa, como hemos visto, que se dé esencial-

mente de forma inmediata. Por el contrario, el carácter mediato de la propiedad 

constituye su esencia jurídica12. Cuando hablamos de esencia jurídica nos referi-

mos al poder que ostenta la jurisdicción, el ius —la Ley—, responsable de garan-

tizarme el pleno poder sobre la cosa, es decir, la apropiación jurídica de la misma. 

De aquí se desprende la existencia de un ‘yo-otro’ que me garantiza la totalidad 

del poder de pertenencia de la cosa. Este ‘yo-otro’ es la misma jurisdicción —

encarnada en el Estado como máximo responsable del cumplimiento de la 

misma—, la que me garantiza el poder absoluto incluso ante la contingencia y el 

azar y la que determina la oponibilidad de la propiedad en la medida en que 

puedo oponerla ante terceros13. Pongamos un ejemplo. Que yo quiera apro-

piarme de un modo absoluto por ejemplo de este ordenador implica no sólo que 

 

 

12 Sophie Loidolt va más allá en su análisis sobre fenomenología del Derecho asegurando que el 
movimiento hacia la prescripción de la validez, entendido como finalidad, es una intencionalidad jurídica: 
“desde la validez como finalidad, el movimiento de la prescripción es descrito como intencionalidad jurí-
dica.” (Loidolt, 2009: 4). Según Loidolt, la intencionalidad jurídica está relacionada con la génesis de “lo 
jurídico”, vinculada al problema de la evidencia y del conocimiento: “esto conduce al problema de su 
evidencia y su génesis, así como a su rol en el contexto teórico-metodológico.” (Loidolt, 2009: 66). Es 
comprensible que Loidolt se mueva dentro del contexto de la constitución de lo jurídico en la medida en 
que quiere fundamentar una razón jurídica total (vollkommenes Vernunftrecht): “Una completa y elabo-
rada razón jurídica puede sólo ser el telos […] y debería poder ser reconocida por cualquiera: lo que 

significa por cualquier persona en cualquier lugar y en cualquier momento.» (Loidolt, 2009: 72). A mi 
parecer, es acertado pensar que una razón jurídica ha de imprimir un reconocimiento, pues sin reconoci-
miento no es posible determinar el cumplimiento del Derecho, y con él, el otorgamiento del poder absoluto. 
Sin embargo, pienso que tal vez este reconocimiento (die Anerkennung) debería ser entendido como se-
guridad jurídica —todas las legislaciones han de ser visibles, comprensibles y disponibles. Pero en el con-
texto de la propiedad, naturalmente esto nos lleva a otra dirección en la medida en que la esencia de la 
propiedad, por su carácter de acto, es una esencia jurídica porque necesita de la solicitud en tanto que 
imprime un poder completo. Considero arriesgado querer fundamentar una intencionalidad jurídica a partir 
de la prescripción (die Ausweisung), ya que ésta sólo es un carácter del fenómeno jurídico —vinculado a 
la duración del mismo—, así que sería más acertado constituirla a partir de otro tipo de reflexión. Frente 
a la posición negativa de la prescripción que enuncia Loidolt, se requiere para el desarrollo de este tema 
un análisis esencialmente positivo. 

13 El Estado como representante último y encarnación ejecutiva de la ley únicamente se constituye 
fenomenológicamente a través de la posibilidad misma de la representación del ius, nunca a través de un 
análisis teórico de una razón práctica o un iuspositivismo, ya que no son descritos intuitivamente desde el 
entramado de vivencias sino sólo a través de sus relaciones con la posibilidad de la validez. Tal y como 
pone de manifiesto Jürgen Habermas, una reflexión filosófica sobre el Derecho y que sea estrictamente 
Teoría del Derecho, ha de abandonar la vieja concepción del Estado como razón práctica y atender a la 
nueva razón comunicativa, que “empieza distinguiéndose de la razón práctica porque ya no queda nada 
atribuida al actor particular o a un macrosujeto-estatal social […] es más bien el medio lingüístico, me-
diante el que se concatenan las interacciones y se estructuran las formas de vida, el que hace posible la 
razón comunicativa.” (Habermas, 2010: 65). A pesar de que aquí no estamos haciendo Teoría del Derecho, 
resulta interesante tomar nota de este desplazamiento hacia una concepción menos práctica del Estado 
encargada ya no tanto de velar por la validez sino concatenar discursos comunicativos en lugares fijos, 
lingüísticos, donde la fenomenología podría operar y desentrañar los modos en los que éstos se dan efec-
tivamente a través de la descripción de sus modos de dación. 



 54 ADRIÁN BUENO JUNQUERO  

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

yo adquiera la titularidad correspondiente e imprima un derecho sobre él, es 

decir, que sea de mi propiedad, sino, y sobre todo, que yo conscientemente so-

licite al ‘yo-otro’ que tiene el poder de otorgarme el poder absoluto, la titularidad 

correspondiente. Una vez el ‘yo-otro’ me conceda el poder absoluto podré ejer-

cerlo ante alguien que me lo quiera robar, por ejemplo. En este caso, el ‘yo-otro’ 

se encarna en el Derecho Privado, haciendo velar por el correcto funcionamiento 

del modelo de compraventa —sujeto al momento de la firma contractual—, pero 

nunca deja de ser estructura normativa, ya que siempre en última instancia la 

Ley es la que garantiza mi poder absoluto; el ‘yo-otro’ en última instancia siempre 

es el ordenamiento jurídico que incluye todas las normatividades que regulan las 

apropiaciones. Por lo tanto, el ordenamiento jurídico o jurisdicción representaría 

la instancia que me otorga ese poder absoluto, aunque vale decir que en el fondo 

nunca es un poder absoluto en la medida en que está sujeto a determinadas 

condiciones como por ejemplo de durabilidad, de pago fraccionado o extinción, 

por lo que siendo precisos debemos calificarlo de ‘poder aparentemente abso-

luto’, donde lo ‘absoluto’ hace referencia fundamentalmente al carácter unilateral 

y exclusivo del poder sobre la cosa. 

Tras este segundo momento de solicitud, entra en consideración un tercer 

elemento esencial. Desglosando el carácter procesal de la solicitud, es decir, de 

la necesidad de pedir a la Ley que me garantice el poder absoluto sobre la cosa 

que yo hago experiencia y quiero adquirir, nos topamos con un nuevo ámbito de 

tratamiento fundamental para el análisis: la entrega efectiva de la acreditación. 

Y aquí entra en juego una dimensión esencial, ya que una vez recibo el sí del ‘yo-

otro’ —titular de pleno poder que me concede el disfrute eterno de la cosa—, la 

titularidad completa el acto de apropiación haciendo posible que se dé la propie-

dad de la cosa. Una vez dada la propiedad de la cosa, automáticamente se alteran 

mis relaciones con la cosa, mi comportamiento ya no es extraño, no la intuyo en 

la lejanía, sino que ahora es mía y yo la poseo, lo que me convierte en poseedor, 

o dicho más llanamente, paso a ser propietario. Por lo tanto, digamos que todo 

acto de concesión o entrega de la titularidad causa un último momento estructu-

ral del acto de apropiación, la aparición del yo propietario. Este cuarto y último 

momento del acto de apropiación es la consecuencia del otorgamiento de la titu-

laridad de la cosa, efectuado a través de un proceso que incluye el momento del 

pago y la subordinación a unos derechos y deberes en relación con la cosa. Dejo 



         UN ANÁLISIS FENOMENOLÓGICO DE LA PROPIEDAD CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE M. FERRARIS 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

55 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

de ser un yo cualquiera a ser un yo propietario, la cosa es mía y yo dispongo de 

un poder absoluto, reconocido y garantizado por la Ley ante cualquier tercero 

que quiera impedirme el usufructo de la forma que yo quiera; esto implica por 

norma general una modificación de mi comportamiento con la cosa. En suma, 

hasta el momento, hemos distinguido cuatro niveles del acto de apropiación que 

podríamos enumerar del siguiente modo: 

(1) Nivel intuitivo: intuición consciente de la cosa potencialmente apropiable 

dirigida a apropiármela, probablemente fruto de un deseo personal de ad-

quisición —fuertemente influenciable y manipulable. 

(2) Nivel de solicitud: necesidad de garantizar mi poder absoluto sobre la cosa. 

La garantía se efectúa a través de la solicitud al ‘yo-otro’ —titular del po-

der— dentro de los parámetros jurídicos establecidos.  

(3) Nivel de reconocimiento: el titular del poder absoluto me otorga, gracias a 

una serie de condiciones que yo asumo, el poder aparentemente absoluto 

sobre la cosa a través de la entrega de la titularidad correspondiente, con-

virtiéndola en mi propiedad.  

(4) Nivel egológico: la adquisición de la titularidad de la cosa, es decir, la pro-

piedad, completa el acto de apropiación redefiniendo mi ‘yo’ como ‘yo pro-

pietario’, haciéndome gozar del privilegio del usufructo ante cualquier si-

tuación o cualquier tercero, con las limitaciones contractuales aceptadas. 

Prescindiendo ahora del enfoque en primera persona, el esquema de los mo-

mentos que constituyen la lógica del acto de apropiación sería el siguiente: 

(1) Intuitivo: ‘A’ intuye la cosa ‘B’. 

(2) Solicitud: ‘A’ solicita el poder absoluto de la cosa ‘B’ al titular ‘C’, o lo que 

es lo mismo, ‘A’ solicita la titularidad jurídica de la cosa ‘B’ al titular ‘C’. 

(3) Reconocimiento: ‘C’ entrega a ‘A’ el poder absoluto sobre la cosa ‘B’. 

(4) Egológico: ‘C’ reconoce a ‘A’ como propietario de la cosa ‘B’. 

La unidad sistémica de estos cuatro momentos constituye el aparecer del fe-

nómeno de la propiedad y la posibilidad de su experienciar. Vale decir también 

que cada uno de los niveles puede fraccionarse en subniveles o estratos si nos 

preguntamos cuánto se llena cada uno de los actos intencionales (intención de 

apropiación, intención de solicitud, etc.), ya que el ideal fenomenológico del co-

nocimiento entendido en términos de adecuación siempre opera en todas sus 

múltiples manifestaciones, incluso en las capas más primarias de acceso a los 

fenómenos. Lo interesante, sin embargo, no es agotar el fenómeno, pues 



 56 ADRIÁN BUENO JUNQUERO  

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

naturalmente ningún horizonte de sentido puede ser reducido a una mera inter-

pretación y abasta por ello numerosas posibilidades. En este sentido los cuatro 

niveles o estadios de la fenomenología de la propiedad ilustran una manera de 

articular un sentido holístico y general.  

Como veremos a continuación, la perspectiva de Maurizio Ferraris es suma-

mente distinta, pues en ella desaparece el carácter fenoménico de todo objeto 

social, aunque no su relación con la subjetividad, lo que implicará atender a la 

propiedad no en su modo de aparición sino en su consistencia ontológica. No 

obstante, cabe decir que Ferraris no menciona expresamente la propiedad, pero 

sí presenta la categoría de los ‘objetos sociales’, analizados desde la óptica de un 

nuevo realismo liberado de toda influencia constructivista. En esta dirección in-

cluyo la propiedad como objeto social para señalar sus principales rasgos y sus 

notas esenciales dentro del marco de una nueva restauración positiva del rea-

lismo. 

 

3. LA PROPIEDAD COMO OBJETO SOCIAL. UNA APROXIMACIÓN AL NUEVO 

REALISMO DE MAURIZIO FERRARIS 

 

Con el análisis fenomenológico de la propiedad se ha puesto de manifiesto 

una posible aproximación fenomenológica al acto de apropiación. La perspectiva 

de Ferraris es sumamente distinta, pues contrariamente a la fenomenología no 

atiende a los fenómenos o apariciones (Erscheinungen) sino que se limita a los 

accesos de los objetos que constituyen el mundo y que tienen carga ontológica 

propia. De aquí se desprenderá una nueva forma de concebir el mundo y los 

objetos que ontológicamente lo constituyen. En su reciente artículo New Realism 

as Positive Realism del año 2014, Maurizio Ferraris presenta una nueva forma de 

hacer filosofía que se desvincula en gran medida de la fenomenología y que 

aporta una perspectiva muy diferente a la hora de analizar la propiedad, aunque 

también podremos trazar algunas conexiones. Veremos los rasgos principales de 

este nuevo realismo, y en concreto, de una determinada concepción del mundo 

como lugar donde se hallan los objetos que Ferraris denomina bajo la novedosa 

categoría de “objetos sociales” donde incluiremos la propiedad.  

El nuevo realismo de Ferraris surge, como bien señala en las primeras pági-

nas del ensayo, como una reacción contundente ante la predominancia de una 



         UN ANÁLISIS FENOMENOLÓGICO DE LA PROPIEDAD CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE M. FERRARIS 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

57 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

tendencia filosófica a fundar el conocimiento desde un estadio anterior a la ex-

periencia, denominado fact of the preexistence (Ferraris, 2014: 173). Una vez 

trazada la continuidad de Kant a Gadamer, lo que sugiere Ferraris es abandonar 

este constructivismo que rompe diametralmente con toda posibilidad de dación 

en la medida en que construye el conocimiento a partir de diseños conceptuales 

y perceptivos, que de alguna manera ya están dados y que por lo tanto no per-

miten atender a la naturaleza ontológica del mundo objetualizado. Dice Ferraris: 

 

Tal perspectiva puede presentarse a sí misma en diferentes matices, hasta el punto de 

discutir que aquí no hay nada dado y que todo es construido por nuestros diseños con-

ceptuales y aparatos perceptuales (Ferraris, 2014: 173)14. 

Del constructivismo, dice Ferraris, surge el giro lingüístico y la consecuente 

prevalencia del concepto en la construcción de la experiencia (Ferraris, 2014: 

173), empleando el ejemplo de los dinosaurios y preguntándose si realmente 

existieron. A diferencia de esta prevalencia conceptual, Ferraris propone una pre-

valence of the object que nos acompaña en la vida (Ferraris, 2014: 174). Diga-

mos que los objetos están ahí antes que los conceptos. En este sentido, no sor-

prenderá que Ferraris defina el mundo como mundo de objetos (world of objects) 

o, dicho en otros términos, la más alta positividad ontológica (Ferraris, 2014: 

174), previa a los estados de cosas (Ferraris, 2014: 174). Sin embargo, no es-

tamos ante una concepción de los objetos como ‘cosas en sí mismas’. Como dice 

Ferraris, la ‘cosa en si misma’ (the thing in itself) irrumpe como una sorpresa, es 

decir, como la pérdida de las expectativas sobre la cosa que yo me había creado 

a partir de mis esquemas conceptuales y mi percepción (Ferraris, 2014: 189), a 

diferencia de los objetos, que son definidos como la manifestación positiva de la 

facticidad constituyente del mundo (Ferraris, 2014: 189). En este sentido, Ferra-

ris presenta el cruzamiento entre la dimensión de los objetos y la dimensión de 

los conceptos como una lógica ontológicamente ascendente que se inicia en la 

dimensión ideal de los conceptos y que termina transformándose en los objetos, 

lo que dicho en otras palabras sería un ascenso de la vertiente negativa a la 

 

 

14 “Such a perspective may present itself in different shades, up to the point of arguing that there is 
nothing given and that everything is constructed by our conceptual schemes and perceptual apparatuses.” 



 58 ADRIÁN BUENO JUNQUERO  

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

vertiente positiva de la facticidad, siempre constituyente del mundo, y por tanto, 

de los objetos dados en él.  

Pienso que esta concepción de la facticidad es importante a la hora de com-

prender la propiedad como objeto social por varias razones. En primer lugar por-

que la facticidad no reside únicamente en la constitución de los objetos y por lo 

tanto en la propiedad como objeto social sino que es producto de un surgimiento 

que es estrictamente fenomenológico (Ferraris, 2014: 189). Ahora bien, cabe 

señalar que este carácter fenomenológico atañe únicamente al momento inicial, 

el de la aparición, pues el movimiento que imprime la facticidad se dirige a res-

taurar la positividad, es decir, la ontología de los objetos, denominado bajo la 

expresión unamendability, partiendo de una vertiente negativa estrechamente 

relacionada con los aparatos conceptuales y perceptivos.  

Otra de las razones es precisamente su naturaleza restauradora, la intención 

de restaurar del positivismo y sustituir la epistemología por una nueva ontología 

realista, pues como dice Ferraris, la epistemología no se deja corregir a sí misma 

(Ferraris, 2014: 189). Todo ello muestra el proceder de este nuevo realismo ar-

ticulado en términos de una dialéctica asentada sobre el mundo que origina por 

un lado una vertiente negativa o conceptual de la facticidad ─prevalence of the 

concept─ convertida en positividad (Ferraris 2014: 188), algo que, expresado en 

términos fenomenológicos, podría definirse como una re(con)ducción de la mi-

rada hacia los objetos que constituyen ontológicamente el mundo, suspendiendo 

toda posición en torno a la validez de los esquemas conceptuales. Salvando las 

distancias temáticas mencionadas, tal vez pudiéramos hallar en este “camino 

ascendente” (ascending path) (Ferraris, 2014: 189) de la negatividad a la posi-

tividad, un denominador común con la fenomenología de Husserl, pues si lo ne-

gativo representa lo conceptual y lo positivo lo objetual, siendo éste una trans-

formación de aquél, ¿acaso no reproduce la lógica del cumplimiento en la medida 

en que las intuiciones categoriales, dirigidas a los conceptos, se erigen sobre 

intuiciones sensibles, dirigidas a los objetos trascendentes? No obstante, respon-

diendo afirmativamente únicamente podríamos trazar un paralelismo metodoló-

gico entre la lógica de la facticidad que diseña la unamendability y el proceder 

intuitivo del conocimiento que articula Husserl en términos de adecuación plena 

o evidencia apodíctica del conocimiento, dada la imposibilidad de salvar las dis-

tancias temáticas sin caer en reduccionismos. Así pues, a modo de conclusión, 



         UN ANÁLISIS FENOMENOLÓGICO DE LA PROPIEDAD CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE M. FERRARIS 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

59 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

cabe afirmar que no hay posibilidad de trazar numerosos paralelismos temáticos 

entre ambas perspectivas, pero quizá sí metodológicos o terminológicos15. 

No cabe duda alguna que nos hallamos ante una concepción del mundo 

restauradora de la positividad (Ferraris, 2014: 176) encarnada bajo la etiqueta 

de un nuevo “realismo positivo” (Positive Realism). Las consecuencias de esta 

concepción del mundo como sustrato ontológico de objetos serán determinantes 

a la hora de describir la propiedad como objeto social. Con tal de mostrar las 

divergencias analicemos los conceptos de mundo con los que trabajan ambas 

perspectivas. Por un lado, el nuevo realismo de Ferraris se distingue frontalmente 

del concepto husserliano de la Lebenswelt en la medida en que Husserl no lo 

define como un mundo objetualizado sino como suelo de la experiencia y hori-

zonte de toda significatividad posible; pero sí participa de la dación (die Gege-

benheit) fenomenológica a la hora de definir el mundo, es decir, del carácter dado 

del mundo, ya que en él se dan los objetos ontológicamente consistentes. En 

efecto, así como para Husserl es “el mundo efectivamente dado como percepti-

ble, el mundo de la experiencia real y posible” (Hua VI, 49:50), para Ferraris, es 

el mundo dado donde nos topamos con objetos de consistencia ontológica, inde-

pendiente de nuestro conocimiento: “En este mundo que se nos es dado […] nos 

topamos con objetos que tienen una consistencia ontológica independientemente 

de nuestro conocimiento.» (Ferraris, 2014: 188)16. Que ambos hayan señalado 

el carácter dado del mundo, es decir, que el mundo efectivamente nos esté dado, 

no significa que ambas perspectivas sostengan una misma concepción del 

mundo, de hecho no podemos prescindir de las diferencias en la medida en que 

estamos ante dos formas muy distintas de pensar el mundo, ya que para Husserl 

constituye horizonte de toda experiencia real y posible, pero para Ferraris es el 

lugar donde nos encontramos con los objetos de consistencia ontológica inde-

pendiente17.  

 

 

15 Conviene hacer una breve precisión al respecto. Si bien en su reciente artículo Ferraris opone la 
epistemología a la ontología, apostando explícitamente por la segunda y rechazando la primera, en su 
obra L’ermeneutica publicada en 1998 afirma que en última instancia toda ontología es siempre una feno-
menología: «al menos en su forma, la ontología es siempre una fenomenología, la cual a su vez, lo quiera 
o no, es siempre una fenomenología de la percepción. (Ferraris, 1999: 41).  

16 “In this world that is given to us […] we encounter objects that have an ontological consistence 
independently from our knowledge” 

17 Sugiero emplear la expresión ‘nos encontramos’ y no ‘nos topamos’ en la medida en que, siguiendo 
la tesis de Embree, uno de los rasgos distintivos de la fenomenología consiste precisamente en analizar 
descriptivamente «los objetos-en-tanto-que-encontrados y los encuentros con ellos» (Embree, 2005: 
124). 



 60 ADRIÁN BUENO JUNQUERO  

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

Ahora bien, tengamos en cuenta que Husserl no terminó su proyecto feno-

menológico, sobre todo por la enorme extensión de su trabajo y la imposibilidad 

de agotar la infinitud de campos temáticos, por lo que es comprensible que no 

hallemos en los trabajos de Husserl una fenomenología dirigida a desarrollar los 

fundamentos de los fenómenos sociales. A la hora de analizar por tanto las di-

vergencias entre el nuevo realismo y la fenomenología, y con el fin de ubicar la 

fundamentación del concepto del mundo —que será fundamental para desarrollar 

el concepto de objeto social y analizar la propiedad— debemos atender a la fe-

nomenología que se ocupa de los fenómenos sociales. Esta fenomenología ha 

sido desarrollada por Alfred Schütz bajo el nombre de sociofenomenología. Sin 

embargo, el concepto de mundo que plantea Schütz a través de su fenomenolo-

gía social también diverge del mundo que presenta el nuevo realismo de Ferraris, 

quedando por tanto descartada la hipótesis de poder leer este nuevo realismo 

como una nueva fenomenología social o positiva. La diferencia la hallamos en la 

definición que plantea Ferraris según la cual el mundo es el mundo dado donde 

circundamos con objetos de consistencia ontológica, a diferencia de Schütz, que 

hereda de Husserl la concepción del mundo de la vida y le atribuye el rasgo de 

la cotidianidad, pasando a hablar de mundo de la vida cotidiano. 

… es el ámbito de la realidad en el cual el hombre participa continuamente en formas 

que son, al mismo tiempo, inevitables y pautadas. El mundo de la vida cotidiana es 

la región de la realidad en que el hombre puede intervenir y que puede modificar 

mientras opera en ella mediante su organismo animado (Schütz, 1977: 25). 

Siguiendo lo expuesto, Schütz parte de una concepción cotidiana del mundo 

que origina la región de la realidad, al contrario de Ferraris, quien sostiene que 

el mundo no desempeña la función primordial de originar la realidad o regiones 

de realidad, sino que otorga al mundo el carácter de lugar donde se dan los 

objetos ontológicamente consistentes, encargados de originar la realidad. A pe-

sar de esta diferenciación, podríamos hallar, como punto en común entre la fe-

nomenología social y el nuevo realismo de Ferraris, una distancia compartida con 

el constructivismo: 

Schütz da muestras de un positivismo y un realismo alejados del constructivismo que 

se le imputa. No hay que olvidar, sin embargo, que la meta de Schütz no es el estudio 

de los objetos mismos, sino de su significado constituido por las actividades de nues-

tra conciencia (López, 1995: 71). 



         UN ANÁLISIS FENOMENOLÓGICO DE LA PROPIEDAD CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE M. FERRARIS 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

61 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

Así pues, no cabe duda alguna que el nuevo realismo de Ferraris, en la me-

dida en que se constituye en el lugar donde se hallan los objetos ontológicos 

consistentes, participa de una concepción del mundo alejada de la estrictamente 

fenomenológica. Pero todavía no hemos explicado qué es un objeto social y en 

qué medida podemos incluir la propiedad en la categoría de objetos sociales. 

Iniciemos el análisis teniendo en cuenta los tres tipos de categorías que presenta 

Ferraris:   

[…] resulta por lo tanto necesario introducir, junto a las categorías de objetos 

naturales (que existen en el espacio y el tiempo independientemente del sujeto) y 

objetos ideales (que existen fuera del espacio y del tiempo independientemente del 

subjeto), la categoría de objetos sociales, que existen en el espacio y el tiempo 

dependiendo del sujeto (Ferraris, 2014: 181)18. 

En este sentido los objetos sociales son aquellos que existen en el espacio y 

en el tiempo dependiendo del sujeto. Esto quiere decir que ningún objeto social 

no puede no ser intersubjetivo. La propiedad, por tanto, en la medida en que 

involucra necesariamente a dos o más personas, debe incluirse en la categoría 

de objeto social, pues es dependiente de los sujetos. ¿Pero cómo se lleva a cabo 

esta interdependencia? Respondamos diciendo que en ningún caso sería resul-

tado de un acto de apropiación. Por el contrario, en tanto que objeto social de-

pendiente de los sujetos, lleva consigo una consistencia ontológica estrecha-

mente vinculada a los mismos, fruto de una conexión determinada por el modo 

de ejecución del acto fundamental de su constitución. A pesar de que Ferraris no 

ejemplifique esta concepción ontológica de los objetos a través de la propiedad, 

sí pone de manifiesto efectivamente que los objetos sociales son el resultado de 

un acto de naturaleza social que involucra al menos a dos personas y que con-

tiene una nota esencial o un elemento estructural: el ser grabado. Dice Ferraris: 

Esto es para decir que un objeto social es el resultado de un acto social (que involucra 

al menos a dos personas o a una máquina delegada y una persona) caracterizado 

por ser grabado, en un trozo de papel, o en un archivo de ordenador, o incluso en la 

 

 

18 “it is therefore necessary to introduce, next to the categories of natural objects (that exist in space 
and time independently of the subject) and ideal objects (that exist outside of space and in time inde-
pendently of the subject), the category of social objects, which exist in space and time dependently on 
the subject.” 



 62 ADRIÁN BUENO JUNQUERO  

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

mente de las personas involucradas en el acto (Ferraris, 2014: 183)19. 

Siguiendo lo expuesto podemos incluir la propiedad en la categoría de objetos 

sociales en la medida en que su aparición es el resultado de una interacción entre 

dos personas y una grabación, pues todo acto social debe ser ‘grabado’ (recor-

ded). Este carácter de ‘ser grabado’ suele adherirse a una escritura, ya que, dice 

Ferraris, la escritura es esencial para la construcción de la realidad social (Ferra-

ris, 2014: 183). En comparación con el análisis fenomenológico, donde la esencia 

jurídica de la propiedad correspondía al reconocimiento de la titularidad de la 

propiedad de la cosa en la medida en que ‘otro-yo’ me otorgaba el poder absoluto 

sobre la cosa y sin él no sería ‘mía’, en este contexto el carácter esencial de ‘ser 

grabado’ correspondería al momento de la constitución del contrato —si es es-

crito— o el momento de lo apalabrado —si es oral.  

4. CONSIDERACIONES 

Así como el análisis fenomenológico de la propiedad nos había revelado la 

concatenación de cuatro momentos estructurales, el análisis de la propiedad 

desde el nuevo realismo se fundamenta en tres momentos estructurales. Tam-

bién es destacable el carácter fenoménico de la propiedad que se desprendería 

de un análisis fenomenológico, pues la propuesta de Ferraris está lejos de con-

cebir como necesaria una dimensión fenoménica, ya que la fundamentación on-

tológica prevalece en última instancia sobre la fenomenológica, al menos en esta 

última formulación de su pensamiento. De igual modo, cabe destacar que el aná-

lisis fenomenológico revela el rasgo esencial de la propiedad, es decir, el ele-

mento estructural que la define como propiedad y no como posesión: el momento 

del reconocimiento de la titularidad tras la solicitud; es donde se muestra la 

esencia jurídica de todo acto de apropiación de la cosa en la medida en que ‘otro-

yo’ garantiza el poder absoluto. Por el contrario, desde la perspectiva de Ferraris, 

la nota esencial de toda propiedad podría decirse que es el carácter potencial-

mente grabable, es decir, la necesidad de su documentación, acentuando el 

 

 

19 “That is to say that a social object is the result of a social act (such as to involve at least two 
people, or a delegated machine and a person) that is characterized by being recorded, on a piece of paper, 
on a computer file, or even only in the mind of the people involved in the act.” 



         UN ANÁLISIS FENOMENOLÓGICO DE LA PROPIEDAD CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE M. FERRARIS 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

63 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

momento contractual porque es el momento en el que se hace efectiva el alma-

cenamiento y el registro del acto social de la propiedad. De aquí surge la propie-

dad como objeto social, dotado de consistencia ontológica y, además, depen-

diente, pues se encuentra subordinada a los sujetos involucrados en el acto de 

constitución o acto social.  

Concluimos, por tanto, señalando varios aspectos. En primer lugar, la cons-

tatación de un paralelismo. Así como desde el análisis fenomenológico se concibe 

la propiedad como el resultado del acto de apropiación, también el nuevo rea-

lismo presentado por Ferraris, a través del análisis aquí expuesto, muestra la 

propiedad como resultado del acto social. En ambos casos, sin embargo, el pro-

ceso hasta llegar a la constitución de la propiedad es naturalmente diferente. 

Pero no puede negarse que para ambos análisis la propiedad es el producto de 

un acto primario. La divergencia la hallamos cuando analizamos en profundidad 

desde ambas perspectivas lo que se entiende por “acto” y sus diferentes tipolo-

gías, ya sea para la fenomenología una proyección activa de la conciencia por 

medio de un análisis estático, o mediante un análisis centrado en esta co-cons-

titución social que refleja la perspectiva de Ferraris. 

En segundo lugar, cabe señalar un segundo elemento compartido: tanto 

desde la fenomenología como desde el nuevo realismo, la propiedad tiene natu-

raleza intersubjetiva. No obstante, así como desde la fenomenología el carácter 

intersubjetivo del fenómeno vendrá condicionado por una determinada concep-

ción del mundo y de la subjetividad —como intersubjetividad trascendental—, la 

naturaleza intersubjetiva en el nuevo realismo sólo se manifestaría únicamente 

a través de la constatación de dos sujetos que ejecutan el acto social, que jun-

tándose y ejecutando el acto, imprimen el carácter social del acto en cuestión, 

dando lugar a la propiedad como objeto social.  

Por último, cabe señalar una diferencia fundamental por lo que respecta al 

modo de ejecutar el acto que produce la propiedad. En el análisis fenomenológico 

el acto de apropiación se da a partir de mí, o mejor dicho, lo ejecuto yo en tanto 

que motivo la apropiación, ya que podríamos decir que por norma general ejecuto 

el acto de apropiación desde y por mi propia voluntad, contrariamente al análisis 

del nuevo realismo, donde la propiedad, como objeto social, es el resultado de 

una especie de pacto intersubjetivo. Siendo incluso más precisos vemos que en 

la constitución fenomenológica de la propiedad, y concretamente en el momento 

de concesión del poder absoluto, hay una presunción implícita de verticalidad, 



 64 ADRIÁN BUENO JUNQUERO  

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

donde yo no tengo la potestad infinita sobre la cosa sino que el ‘yo-otro’ es quien 

ostenta la potestad absoluta: la jurisdicción; algo muy diferente ocurre en el 

nuevo realismo de Ferraris, donde se presupone inicialmente al menos una con-

dición de no-verticalidad como condición necesaria para la realización del pacto 

—más allá de si se acerca o se aleja de una horizontalidad. Cabe destacar que la 

propuesta del nuevo realismo acentuaría la necesidad de que el acto sea ejecu-

tado por dos subjetividades, lo que significa que ya desde un inicio adquiere 

relevancia el carácter social o intersubjetivo, mientras que el análisis fenomeno-

lógico incluye el segundo sujeto o ‘yo-otro’, pero solo tras el momento de solici-

tud, e incluso podría cuestionarse la misma condición intersubjetiva si intentamos 

responder a la pregunta de quién es realmente el ‘yo-otro’. 

Lo importante es destacar que ambos análisis convergen en la idea de que 

los objetos que están presentes en el mundo y que nos relacionamos con ellos 

desde una intersubjetividad, ya sea consistente ontológicamente como carácter 

social de los objetos ─y por tanto dependiente del sujeto─, que sería la posición 

de Ferraris, o por el contrario producto de la necesidad de validar un momento 

esencial y estructural del fenómeno, el momento del reconocimiento de la titula-

ridad, que sería la propuesta del análisis fenomenológico. Pero en ambos casos 

estamos ante un fenómeno que no puede analizarse de forma aislada, sino que 

precisa de una observación minuciosa que atienda no sólo estáticamente a lo que 

es en potencia apropiable sino, y sobre todo, al suelo del mundo de la vida desde 

donde conocemos y nos proyectamos al intercambio comunicativo, y en defini-

tiva, a estar enfrente del otro. En este sentido, y partiendo de que la subjetividad 

trascendental es intersubjetividad trascendental, las problemáticas que se inten-

tan explorar mediante descripciones fenomenológicas no deben desatender este 

horizonte de lo social y el paradigma de la co-constitución fenomenológica. Pre-

cisamente en esta dirección se hay paralelismos destacables entre las dos pers-

pectivas filosóficas estudiadas más allá de las distancias insalvables, siendo la 

propiedad o el acto de apropiación un ejemplo de posibles y futuras investigacio-

nes fenomenológicas. 

 

 

5. BIBLIOGRAFÍA 

 



         UN ANÁLISIS FENOMENOLÓGICO DE LA PROPIEDAD CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE M. FERRARIS 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

65 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

EMBREE, L. (2011). “La interdisciplinariedad dentro de la fenomenología”, en  

Investigaciones Fenomenológicas, 8, 9-21. 

,  (2005) “Los colegas como objetos culturales”, en Investigaciones 

Fenomenológicas, 4, 117-131. 

FERRARIS, M. (2014). “New realism as positive realism”, en Meta: Research in 

Hermeneutics, Phenomenology, and Practical Philosophy, Special Issue, 

172-213. 

,  (1999). L’ermeneutica, Roma, Laterza & Figili. (Trad. española de Bernal, 

J. L., La hermenéutica, México: Taurus). 

FINK, E. (1988). VI. Cartesianische Meditation. Husserliana Dokumente II-I. (Eds. 

Ebeling, H., Holl, J. & Kerckhoven, G. V.), Dordrecht: Kluwer Academic 

Publishers. 

HABERMARS, J. (2010). Facticidad y validez (Trad. Jimenez, M.), Madrid, Trotta. 

HEIDEGGER, M. (1997). Ser y Tiempo (Trad. Rivera, J. E.), Chile: Editorial 

Universitaria. 

HUSSERL, E. (1996). Logik und allgemeine Wissenschaftstheorie Vorlesungen 

1917/18 mit ergänzenden Texten aus der ersten Fassung von 1910/11. 

Husserliana XXX (Ed. Panzer, U.), Dordrecht: Kluwer Academic 

Publishers. 

,  (1989). Aufsätze und Vorträge (1922-1937). Husserliana XXVII (Eds. 

Nenon, T. & Rainer, H.), Dordrecht: Kluwer Academic Publishers. 

 , (1984). Logische Untersuchungen. Husserliana XIX. Zweiter Teil: 

Untersuchungen zur Phänomenologie und Theorie der Erkenntnis (Ed. 

Panzer, U.), La Haya: Martinus Nijhoff. (Trad. española de Gaos, J. & 

Morente, M., Investigaciones Lógicas, Madrid: Alianza, 1982). 

, (1976). Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenolo-

gischen Philosophie. Husserliana III/1 (Ed. Schumman, K.), La Haya, 

Martinus Nijhoff. (Trad. española de Zirión, A., Ideas relativas a una fe-

nomenología pura y una filosofía fenomenológica, Mexíco, Fondo Cultura 

Económica, 2013) 

, (1976). Die Krisis der europäischen Wissenschaften un die 

transzendentale Phänomenologie. Husserliana VI  (Ed. Biemel, W.), La 

Haya, Martinus Nijhoff (Trad. española de Mas, S., Muñoz, J., La crisis de 

las ciencias europeas y la fenomenología trascendental, Barcelona: Crí-

tica, 1991). 



 66 ADRIÁN BUENO JUNQUERO  

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

, (1975). Logische Untersuchungen. Husserliana XVIII, (Ed. Holenstein, 

E.), La Haya, Martinus Nijhoff.  

, (1973). Die Idee der Phänomenologie. Husserliana II (Ed. Biemel, W.), 

La Haya, Martinus Nijhoff (Trad. española de Escudero, J., La idea de la 

fenomenología, Barcelona: Herder, 2011). 

, (1966). Zur Phänomenologie des inneren Zetibewusstseins (1893-1917). 

Husserliana X (Ed. Boehm, R.), The Hague, Martinus Nijhoff. 

HUSSERL, Gerhard. (1969). Person, Sache, Verhalten, Frankfurt am Main, Vittorio 

Klostermann. 

 , (1933). Der Rechtsgegenstand. Rechtslogische Studien zu einer Theorie 

des Eigentums, Berlin, Springer. 

 , (1925). Rechtskraft und Rechtsgeltung, Berlin, Springer. 

LOIDOLT, S. (2009). “Anspruch und Rechtfertigung. Eine Theorie des rechtlichen 

Denkens im Anschluss an die Phänomenologie Edmund Husserls”, en 

Phaenomenologica, 191. 

LÓPEZ, Mª. C. (2012). Corrientes Actuales de la Filosofía I. En-clave fenome-no-

lógica, Madrid, Dykinson. 

, (1995). “La sociofenomenología de Alfred Schütz: entre el constructi-vis-

mo y el realismo”, en Papers, 47, 55-74. 

PUTNAM, H. (1975). Mind, language and reality. Philosophical papers volume 2, 

Cambridge, Cambridge University Press. 

SAN MARTÍN, J. (2005). “La práctica de la fenomenología según Lester Embree. 

Comentario al libro Análisis Reflexivo. Reflective Análisis”, en Inves-

tigaciones Fenomenológicas, 4, 215-243. 

, (1986). La estructura del método fenomenológico, Madrid, UNED. 

, (1993). “El solipsismo en la filosofía de Husserl”, en Endoxa, 1, 239-258. 

SERRANO DE HARO, A. (1995). “Actos básicos y actos fundados. Exposición crítica 

de los primeros análisis husserlianos”, en Anuario filosófico, 28, 61-89. 

SCHÜTZ, A. (1977). Estudios sobre teoría social, Buenos Aires, Amorrortu Edito-

res. 

XOLOCOTZI, A. (2009). “Las cosas de la fenomenología. Notas sobre la idea hus-

serliana de una filosofía científica”, en Acta fenomenológica Latinoameri-

cana, 3, 121-137. 



         UN ANÁLISIS FENOMENOLÓGICO DE LA PROPIEDAD CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE M. FERRARIS 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

67 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

, (2007). “Historiografía fenomenológica: filosofía del siglo XX”, en Heu-

rística, 8, 31-44. 

ZIRIÓN, A. (2014). “¡Ah, qué cosas éstas! (Respuesta a “Las cosas de la Fenome-

nología“)”, en Devenires, XV (29), 129-180. 

, (2003). “El llamado a las cosas mismas y la noción de fenomenología”, 

en Escritos de Filosofía, 43, 157-183. 





Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017, 69-89. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

Fecha de recepción: 6-VI-2017 Fecha de aceptación: 14-IX-2017  

 

 

 

 

IGNACIO ELLACURÍA Y LA FILOSOFÍA DE ORTEGA Y GASSET 

 

IGNACIO ELLACURÍA AND ORTEGA Y GASSET’S PHILOSOPHY 

 

 
Alfonso García Madalena 

UNED 

algamali11@hotmail.com 

 
 

Porque Ortega no es un puro hecho para nosotros, los que 
hablamos castellano y vivimos en una peculiar circunstan-

cia histórica de nuestro hoy y nuestra cultura, sino que es 
un acontecimiento, un suceso, esto es, algo que nos ha 
sucedido, que nos ha acontecido culturalmente1 
 

 

Resumen: En la década de los 50 y 60 del siglo 

XX Ignacio Ellacuría publicó varios artículos en 

relación con la figura y filosofía de Ortega. Parte 

de estos estudios permanecieron inéditos hasta 

su publicación en las obras completas en el año 

1996. El presente estudio lo he dividido en tres 

bloques temáticos: en primer lugar, los artículos 

escritos por Ellacuría tras la muerte de Ortega, 

donde glosa su personalidad y filosofía; en se-

gundo lugar, sus reflexiones sobre la polémica 

que suscitó el libro de Santiago M. Ramírez y; por 

último, el estudio que realizó sobre el libro Medi-

tación de la técnica, dicho ensayo por profundi-

dad y extensión podemos considerarlo como uno 

de los pioneros en el estudio de la filosofía de la 

técnica de Ortega y Gasset. 

 Abstract: In the decade of the 50 and 60 of the 

twentieth century, Ignacio Ellacuría published 

several articles in relation to the figure and phi-

losophy of Ortega. Part of these studies remained 

unpublished until its publication in the complete 

works in the year 1.996. I have divided the pre-

sent study into three thematic blocks: first, the 

articles written by Ellacuría after Ortega's death, 

where he glosses his personality and philosophy; 

secondly, his reflections on the controversy 

raised by the book by Santiago M. Ramírez and; 

finally, the study carried out on the book Medita-

tion on the Technique, the above mentioned es-

say, for depth and extension, we can consider it 

to be one of the pioneers in the study of the phi-

losophy of the technique of Ortega y Gasset. 

Palabras clave: Ortega y Gasset, vida humana, 
neotomismo, técnica, Ignacio Ellacuría, raciovi-
talismo. 

 Keywords: Ortega y Gasset, human Life, neoto-
mism, technique, Ignacio Ellacuría, raciovitalism. 

 

 

 

 

 

 

1 Ignacio Ellacuría, (1996), “Ortega y Gasset, hombre de nuestro ayer”, en Escritos filosóficos I. San 
Salvador: UCA Editores, 1996, p. 16. 

mailto:algamali11@hotmail.com


 70 ALFONSO GARCÍA MADALENA  

 

 

 

  Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

1. INTRODUCCIÓN 

 

En la década de los cincuenta y primeros años de los sesenta Ignacio Ellacuría 

dedicó diferentes estudios a glosar la personalidad y la filosofía de Ortega y Gas-

set. Después de la muerte de Ortega acaecida el 18 de octubre de 1955, Ellacuría, 

que residía en San Salvador, es solicitado por la revista Estudios Centroamerica-

nos (ECA) para que escriba sobre la figura de Ortega y Gasset. Esto queda cons-

tatado en una carta fechada el 11 de febrero de 1956 de Ignacio Ellacuría al 

Padre Ángel Martínez2, donde le comenta que estaba trabajando en un estudio 

de la obra de Ortega y Gasset para escribir un artículo para la revista ECA: 

Me pidió el P. Garrido un artículo para ECA y, aunque ya tenía algún conocimiento de 

Ortega, pues había leído bastantes de sus obras principales, me decidí a meterme de 

bruces en él, intentando ponerme un poco en claro sobre un caso tan discutido. La 

disparidad de juicios entre sus críticos y sus amigos, la eficacia de su obra en tantos 

hombres en España y de América, me tentaba a investigar la realidad de su obra y 

la explicación de ese resultado tan dispar que su obra ha producido3. 

Finalmente, este primer estudio se convirtió en tres artículos para la revista 

ECA. “Ortega y Gasset: hombre de nuestro ayer” (mayo 1956), “Ortega y Gasset, 

desde dentro” (junio 1956) y, “¿Quién es Ortega y Gasset?” (noviembre 1956).  

Posteriormente, en el año 1958 se produjeron una serie de acontecimientos 

que le llevaron a escribir un nuevo artículo que quedó inédito. El dominico San-

tiago Ramírez es requerido por sus superiores para escribir sobre la filosofía de 

Ortega y Gasset. El resultado es el libro La filosofía de Ortega y Gasset4 en el que 

Ramírez lleva a cabo un ataque frontal al pensamiento de Ortega, intentando con 

todo tipo de argumentos y argucias desacreditar la filosofía de Ortega y Gasset. 

La polémica no se hizo esperar, Julián Marías le contestó públicamente, así como 

también José Luis Aranguren, Pedro Laín Entralgo y J. María Maravall. Hubo ré-

plica de Ramírez y contrarréplicas. Además, los partidarios a favor de Ramírez 

 

 

2 Ángel Martínez Baigorri (1899-1971), nacido en Lodosa (Navarra), que era jesuita, tuvo en aquellos 
años gran influencia intelectual sobre Ellacuría; había leído a Ortega, por lo que se desprende de la corres-
pondencia mantenida entre ambos. También destacó como poeta. 

3 Ignacio Ellacuría, “Correspondencia con Ángel Martínez”, en Escritos filosóficos I, San Salvador: 
UCA Editores, 1996, p. 212. 

4 Santiago Ramírez, La filosofía de Ortega y Gasset. Barcelona: Herder, 1958. 
 



      IGNACIO ELLACURÍA Y LA FILOSOFÍA DE ORTEGA Y GASSET 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

71 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

también se movilizaron. Aunque Ellacuría en esos momentos residía en San Sal-

vador, le habían llegado los ecos de la polémica. Escribe un artículo donde refle-

xiona sobre el libro de S. Ramírez. La crítica que hace al dominico Ramírez es 

correcta en las formas y durísima en el fondo. Ellacuría expresa al comienzo del 

artículo que pensaba que la polémica sobre Ortega se había disipado pero la 

publicación del libro de Ramírez hace que las posiciones a favor y en contra se 

radicalicen. Considera que ni Ramírez era la persona idónea para escribir sobre 

Ortega porque ambos pertenecían a mundos espirituales antagónicos; sus mun-

dos vitales eran, en efecto, contrapuestos; ni los argumentos que esgrime Ramí-

rez eran convincentes; una de las causas era la compresión errónea de la filosofía 

de Ortega y Gasset. Ellacuría cree que en la crítica de Ramírez hay un desenfoque 

fundamental, de raíz. Como consecuencia de todo ello se producen una desfigu-

ración, tergiversación e interpretaciones erróneas de conceptos capitales en Or-

tega. Obviamente este artículo no lo publicó Ellacuría, ya que las ideas de Ramí-

rez reflejaban la posición oficial de la iglesia; pero de las opiniones de Ellacuría 

podemos inferir que dentro de la Iglesia las posiciones no eran tan monolíticas 

como se transmite habitualmente, sino que existían diferentes sensibilidades y 

enfoques en relación con la cuestión Ortega y Gasset. 

Por último, entre marzo y mayo de 1961, en Innsbruck, la ciudad austriaca 

donde realizó sus estudios teológicos, según consta en el manuscrito mecano-

grafiado que se ha conservado, Ellacuría escribió un estudio sobre Meditación de 

la técnica de más de cien páginas. El manuscrito original, que Ellacuría tituló 

Técnica y vida humana en Ortega y Gasset: estudio de “Meditación de la técnica”, 

lamentablemente quedó inédito hasta su publicación en el año 1996, en que se 

incluyó en sus Obras completas. 

Los estudios que Ellacuría realizó en relación con la filosofía de Ortega y Gas-

set los he dividido en tres bloques temáticos: en primer lugar, los artículos escri-

tos por Ellacuría a la muerte de Ortega para la revista ECA, en el año 1956, donde 

analiza la significación de Ortega, su persona y obra; el segundo bloque temático, 

por una parte, estaría en relación con la búsqueda por parte de Ellacuría de una 

filosofía integradora, de conciliación entre la filosofía tomista y la filosofía racio-

vitalista de Ortega y Gasset y, por otra parte, en la crítica al libro La filosofía de 

Ortega y Gasset (1958) del dominico Santiago María Ramírez; el último bloque 



 72 ALFONSO GARCÍA MADALENA  

 

 

 

  Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

temático lo sitúo en 1961, época en que Ellacuría escribió un estudio muy pro-

fundo y extenso de la filosofía de la técnica de Ortega tomando como base de 

este estudio el libro Meditación de la técnica. 

2. ELLACURÍA ANTE LA MUERTE DE ORTEGA. 

En mayo de 1956, se publicó en el número 104 de la revista Estudios Cen-

troamericanos (ECA) el primero de los tres artículos que Ellacuría dedicará a Or-

tega después de su muerte acaecida el 18 de octubre de 1955, “Ortega y Gasset: 

hombre de nuestro tiempo”. En estos tres artículos estudia la figura y la persona 

de Ortega. Ellacuría comienza su primer ensayo analizando los cuatro tipos de 

respuesta que se han producido tras la muerte de Ortega. En primer lugar, sería 

“una conjura del silencio”5 respecto de su obra y su persona. Esta posición la 

considera ingenua y utópica dada la trascendencia de Ortega como personaje 

público y pensador; en segundo y tercer lugar, tenemos las posiciones extremas 

y en muchas ocasiones injustas en las que se incide de manera tendenciosa en 

ciertos aspectos del pensamiento orteguiano soslayando otros de manera inten-

cionada; por una parte, “la del látigo y el incensario”6, al subrayar todos los 

aspectos negativos obviando su cualidades positivas y, por otra parte, la posición 

en que sólo se resaltan los aspectos notables y positivos del pensamiento orte-

guiano; por último, estarían los que buscan una revisión serena de la labor de 

Ortega.  

Ellacuría realiza una valoración de Ortega individualmente considerado, pero 

piensa que lo más relevante y significativo de la figura de Ortega es como proto-

tipo de hombre moderno. Veamos la consideración que hace de Ortega: 

Individualmente considerado, ofrece por las proyecciones de su personalidad, por el 

talante y las pretensiones que representa, por el proceso implicado de su vida, un 

interés indiscutible. Sobre ello se halla el significado de su obra: la transformación 

del ambiente cultural español y, en medida decreciente, el americano y el europeo; 

la preocupación viva, personal y constante de los problemas de actualidad más honda 

y punzante […]: el empeño de renovación y humanización, el esfuerzo por conjugar 

 

 

5 Ignacio Ellacuría, “Ortega y Gasset, hombre de nuestro ayer”, en Escritos filosóficos I. San Salva-
dor: UCA Editores, 1996, p. 15. 

6 Ibíd., p.16. 



      IGNACIO ELLACURÍA Y LA FILOSOFÍA DE ORTEGA Y GASSET 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

73 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

las exigencias más extremas de la razón y la vida; la espléndida vivencia de los 

problemas que toca y la no menos espléndida re-vivencia de esos problemas7. 

Ellacuría en su reflexión sobre la figura de Ortega considera que aunque to-

das estas valoraciones sobre su personalidad e incidencia sobre la cultura espa-

ñola son de suma importancia, todavía hay algo más significativo cuando estu-

diamos “lo más típico del caso orteguiano.”8  

 

Lo que en él encontramos de más significativo es su modernidad, el ser representa-

ción acabada y significativa del intelectual de hoy, con sus oscuridades y pretensiones 

de luz, aciertos y errores, al llevar consigo y haber comunicado muchas realidades 

que los hombres actuales llevamos dentro, a veces sin saberlo, a veces sin poderlas 

expresar. 

Lo reconocen amigos y adversarios. “Prototipo del hombre europeo de cultura”, 

escribe Derisi. […]. 

Decir de Ortega que es prototipo del hombre moderno no quiere significar una atri-

bución de paradigma o de modelo. Es tan sólo reconocer un hecho, todo lo lamentable 

que se quiera, pero cierto: el hecho de que Ortega representa, por la índole de sus 

preocupaciones e intereses, por el estilo de su pensamiento y estimaciones, por el 

carácter de sus soluciones al mundo presente, al hombre de hoy9. 

Ellacuría quiere resaltar con la aseveración que Ortega es “prototipo de hom-

bre moderno”, que Ortega representa a la figura del intelectual de su tiempo. No 

únicamente que haya tratado de cosas modernas sino que es el prototipo del 

hombre moderno. Esto es, no quiere con ello decir Ellacuría que Ortega sea un 

modelo o ejemplo perfecto sino que, por el talante de su pensamiento, “con sus 

errores y pretensiones de luz, aciertos y errores”10, Ortega es parte de nuestro 

mundo cultural, porque ha transmitido ideas, reflexiones, realidades “que los 

hombres actuales llevamos dentro, a veces sin saberlo, a veces sin poderlas ex-

presar”11. Añade Ellacuría unas reflexiones sobre la actualidad de Ortega y con-

sidera que aunque sea un hombre de ayer12, considera que su pensamiento opera 

sobre el presente y lo seguirá haciendo en el futuro porque: 

 

 

7  Ibíd., p. 16. 
8  Ibíd., p. 17. 
9  Ibíd., p. 17. 
10 Ibíd., p. 17. 
11 Ibíd., p. 17. 
12 Los artículos están escritos solamente unos meses después de la muerte de Ortega. 



 74 ALFONSO GARCÍA MADALENA  

 

 

 

  Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

Ha configurado los horizontes y los dinamismos intelectuales de algunos de los pen-

sadores que hoy mandan en el mundo cultural de habla española y en cuanto ha 

formado un ambiente, unos medios de trabajo, unas preocupaciones y unos intere-

ses, unas posibilidades humanas, en fin, que condicionan mediata o inmediatamente 

el presente que vivimos y el futuro que nos sobrevive13. 

Ellacuría cita a Marañón: “ahora vivimos, poco o mucho, en nuestro reperto-

rio intelectual de Ortega […]”14. En 1941 Joaquín Iriarte había escrito que Ortega 

había gobernado desde su cátedra de metafísica “haciendo efectivamente que un 

pueblo fuese lo que su metafísico quiso que fuese”15. Cita también Ellacuría a 

José Gáos, quien que asegura que fue “la representación suprema, en el aspecto 

intelectual de un periodo de la cultura española, y aun de la cultura de los demás 

países de lengua española”16. 

Ante los escritos de Ortega considera Ellacuría que no se trata de asumir todo 

lo planteado por Ortega de forma acrítica ni tampoco de rechazar todo su pen-

samiento. Desde su punto vista, trata de asumirlo, de comprenderlo, apreciando 

sus valores positivos y por otra parte, ponderar sus “deficiencias radicadas en la 

proclividad de sus escritos hacia un relativismo filosófico y hacia un humanismo 

laico, descristianizado y antropocentrista”17.  

No es maestro perfecto por su misma contextura psicológica, como por la circuns-

tancia cultural que le tocó vivir, que coartaron muchas de las dimensiones que un 

pensador y un filósofo deben poseer en cuanto a dedicación, concentración y profun-

didad, rigor y sistema. No lo es, en fin, porque su cerrazón a los horizontes religiosos 

le escamoteó muchas soluciones, decisivas soluciones, más aún, muchos y decisivos 

datos del problema humano tanto individual como social e histórico, aun beneficián-

dose en su educación y en enfoques posteriores de los valores culturales del cristia-

nismo18. 

El segundo artículo publicado en el año 1956 es “Ortega y Gasset, desde 

dentro”. Ellacuría considera que para hacer una evaluación correcta y entender 

el pensamiento orteguiano debemos estudiarlo desde dentro, introduciéndonos 

 

 

13 Ignacio Ellacuría, “Ortega y Gasset, hombre de nuestro ayer”, ob. cit., p. 18. 
14 Gregorio MARAÑÓN, “Universidad y retórica en Ortega”, ABC, 20 de octubre de 1955. 
15 Joaquín Iriarte, Ortega y Gasset. Su persona y su doctrina. Madrid: Razón y Fe, 1942, p. 5. 
16 Ignacio Ellacuría, “Ortega y Gasset, hombre de nuestro ayer”, ob. cit., p. 19. 
17 Ibíd., p. 22. 
18 Ibíd., p. 22. 



      IGNACIO ELLACURÍA Y LA FILOSOFÍA DE ORTEGA Y GASSET 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

75 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

en su vida y en su obra. El título de artículo rememora al publicado por Ortega 

en 1932, Pidiendo un Goethe desde dentro19. 

En el caso particular de Ortega su obra está tan imbricada en su trayectoria 

vital que “en raras ocasiones nos tocará enfrentarnos con un mutuo influjo tan 

notable entre un pensamiento filosófico y una vida“20 y continúa diciendo que su 

pensamiento “no es sino el constante bracear por descubrir el logos vital de su 

existencia y un esforzarse por lograr revivir en su sentido penetrante de tan cá-

lidas vivencias”21. 

Es en ese desde dentro donde a Ortega se entiende, allí donde radica el más genuino 

sistema orteguiano, el de la continuidad íntima de su actitud ante las cosas, siempre 

una, a pesar de todas las fluctuaciones y de las modas pasajeras que, por su sensi-

bilísima condición padecía22. 

En el último artículo publicado en la revista ECA, en el año 1956, “¿Quién es 

Ortega y Gasset?”. Ellacuría hace una interpretación de la vida de Ortega desde 

su obra. En esta interpretación sintética que realiza distingue cuatro rasgos que 

según él caracterizan la personalidad de Ortega. 

En primer lugar, estudia el binomio vida-cultura. Parte de que en el vivir y 

pensar existe una preocupación radical: la de la vida y la cultura y, los problemas 

que la unión de ambas conlleva. La vida es el dato radical y fundamental. Y uno 

de los rasgos más característicos de Ortega es su búsqueda de plenitud vital23, 

es un rasgo “en el que veía como la sangre vivificante de toda cultura y el impulso 

de todo movimiento poderoso y fecundo”24. 

Toda su vida fue una permanente navegación, dice Ellacuría, detrás del ins-

tante huidizo, circunstancial, mudable “prefiriendo lo perfectible a lo inmutable, 

la trémula mudanza del tiempo al reposo y el silencio de eternidad”25.  La vida 

de Ortega, de acuerdo a uno de los rasgos que se desprende de su obra, es “Una 

 

 

19 José Ortega y Gasset, V, 120-142. 
20 Ignacio Ellacuría, “Ortega y Gasset, desde dentro”, en Escritos filosóficos I, San Salvador: UCA 

Editores, 1996, p. 27. 
21 Ibíd., p. 27. 
22 Ibíd., p. 31. 
23 “Plenitud vital”, “vitalidad ascendente”, “tonalidad vital”, etc. son expresiones muy utilizadas en 

los años 20 hasta La rebelión de las masas; posteriormente, con el comienzo de lo que denominó “la 
segunda navegación” donde reelaboró y fijo su filosofía ciertos términos dejó de utilizarlos, entro ellos 
están los anteriormente citados. 

24 Ignacio Ellacuría, “¿Quién es Ortega y Gasset?, en Escritos filosóficos I. San Salvador: UCA Edito-
res, 1996, p. 36. 

25 Ibíd., p. 36. 



 76 ALFONSO GARCÍA MADALENA  

 

 

 

  Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

existencia que necesitaba vivirlo todo y vivirlo en plenitud”, esto le llevó al re-

chazo de los especialismos angostos. “Antes que ser profesional o investigador, 

quiso ser hombre. Ortega, profesión: hombre”26. 

En su vida personal junto de manera extraordinaria la vida y la cultura. Fue algo que 

partía de sus mismas entrañas, algo que necesitaba urgentemente, algo de lo que 

hizo misión propia, tema de nuestro tiempo. Pocas vidas tan cultas como la de él y 

pocas culturas tan vitales como la suya. Esto y la gran fuerza y tensión con que 

mantenía los dos extremos de vida y cultura, creo son la razón fundamental del no-

torio arrastre que ejerció su persona27. 

En segundo lugar, en su interpretación de la personalidad de Ortega desde 

su propia obra, destaca Ellacuría la “pretensión de actualidad”. Ese vivir el aquí 

y ahora que tantas veces menciona Ortega en sus escritos. La obligación que 

sentía de vivir el presente, la existencia concreta del momento, “lo forzaba a una 

cultura del presente”28. Todo ello le llevó a pretender ser siempre actual, en per-

manente renovación, conocedor de todos los temas de su tiempo: “Le preocu-

paba abandonar el pulso del momento y, por ello, se pliega a todos los vaivenes 

y novedades, temeroso de perder actualidad, dejando de ser adelantado mayor 

de movimientos culturales”29. 

Pero Ellacuría apunta que la actualidad toma en Ortega la forma de circuns-

tancialidad, “que es forma de vida antes que de su pensamiento”30. Esta circuns-

tancialidad le llevó a escribir sobre los temas más próximos que el presente le 

demandaba:  

No escribía sino de los temas que el momento reclamaba y en la extensión exacta 

con que lograban mantener su fuego vital dentro y fuera de sí. Más que acomodar la 

vida al pensamiento, tratando de vivir lo que pensaba, acomodaba el pensamiento a 

la vida, tratando de pensar lo que vivía31. 

 

 

26 Ibíd., p. 38. 
27 Ibíd., p. 38. 
28 Ibíd., p. 39. 
29 Ibíd., p. 39. 
30 Ibíd., p. 39. 
31 Ibíd., p. 40. 



      IGNACIO ELLACURÍA Y LA FILOSOFÍA DE ORTEGA Y GASSET 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

77 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

En tercer lugar, Ellacuría expone la forma particular de mirar estos temas 

circunstanciales por parte de Ortega, su dimensión como intelectual y filósofo. 

Quería ser espectador de la vida que lo circundaba: 

Mas como en su estimación no se daba sino un pensamiento auténtico, el filosófico, 

pretendió decididamente ser filósofo. En ello veía la forma más perfecta de vida: “la 

filosofía que es la vida auténtica, la vida poseyéndose a sí misma”. Ortega llevaba a 

todas las cuestiones, aun a las más superficiales, un espíritu y una formación de 

filósofo y ello le permitía avistar desde cualquier claraboya inaudita la gestación psi-

cológica esencial de la vida como existencia humana. Llevaba también un afán de 

meditación personal no improvisada32. 

En cuarto y último lugar, Ellacuría arguye que de los escritos orteguianos y 

de su estilo se desprende una tendencia hacia el narcisismo33; “la especial con-

dición de su estilo, acicalado, detallista, extremado en el escorzo, lo significan 

suficientemente”34. Otra faceta que destaca de Ortega es la autosuficiencia: “un 

hombre contento de sí mismo, aunque con el suficiente descontento que le sir-

viese para la propia superación” y, esta satisfacción personal de sí mismo va 

unida al gusto por exhibirse, “siente —dice del hombre en general— que si lo que 

él es no lo es a la vista de los demás, valdría tanto como si no lo fuera”35, Y, 

finalmente un cierto egocentrismo, “presencia de un yo que necesita imponerse, 

abrirse camino y ser reconocido”36. 

3. REFLEXIONES SOBRE LA POLÉMICA POR LA CRÍTICA DEL DOMINICO P. RAMÍREZ 

Desde la muerte de Ortega en octubre de 1955 Ellacuría dice que “parecía 

dormida la polémica frente a Ortega”37, pero la publicación del libro La filosofía 

de Ortega y Gasset del dominico Santiago María Ramírez38 reavivó de nuevo la 

polémica en torno a la figura de Ortega y Gasset.  

 

 

32 Ibíd., p. 42. 
33 Menciona que dos veces Carlos París hace referencia a este narcisismo orteguiano en el artículo 

“Meditación sobre la filosofía de Ortega” publicado en la revista Arbor (1956). 
34 Ignacio Ellacuría, “¿Quién es Ortega y Gasset?, ob. cit., p. 43. 
35 J. Ortega y Gasset, “Divagación ante el retrato de la Marquesa de Santillana”: II, pp. 778. 
36 Ignacio Ellacuría, “¿Quién es Ortega y Gasset?, ob. cit., p. 43. 
37 Ignacio Ellacuría, “Posibilidad y modo de aproximación entre la filosofía escolástica y la filosofía 

moderna (Reflexiones ante el libro de Ramírez: La filosofía de Ortega y Gasset), en Escritos filosóficos I. 
San Salvador: UCA Editores, 1996, pp. 223. 

38 Santiago M. Ramírez (1891-1967) fue una de las figuras más representativas del neotomismo 
español del siglo XX. Perteneció a la Orden de los predicadores, también conocida como los dominicos. Por 



 78 ALFONSO GARCÍA MADALENA  

 

 

 

  Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

Vamos a tratar tres puntos en los que Ellacuría incide principalmente: en 

primer lugar, comienza por exponer los aspectos que podríamos considerar po-

sitivos del libro de Santiago Ramírez; en segundo lugar, la inadecuada actitud de 

Ramírez para evaluar la filosofía de Ortega; en tercer lugar, la tergiversación de 

la filosofía de Ortega que se da en esa crítica; y, por último, nos referiremos a 

un intento de Ellacuría de conciliar y buscar puntos de encuentro entre la filosofía 

tomista y la filosofía vitalista moderna. 

Ellacuría, primero, expone y evalúa al comienzo de este ensayo los aspectos 

positivos de la obra de Ramírez: en primer lugar, reconoce que es un libro muy 

superior a lo escrito hasta ese momento sobre Ortega, sea por partidarios o por 

detractores. Reúne Ramírez gran cantidad de textos de Ortega presentándolos 

de una manera ordenada y sistemática; en segundo lugar, nos descubre al do-

minico Ramírez como un gran polemista y gran conocedor de la filosofía escolás-

tica; en tercer lugar, el momento álgido de su crítica a Ortega es la refutación 

según él de aquellas erróneas interpretaciones que Ortega hace del aristotelismo 

tomista39; y, en cuarto lugar, considera que la refutación de Ramírez desde el 

punto de vista del catolicismo y la filosofía perenne tienen un valor indiscutible. 

Segundo, Ellacuría considera que las refutaciones que hace Ramírez de Or-

tega no están exentas de carencias y defectos. Primeramente, analiza si la actitud 

de Ramírez es la idónea para hacer una crítica de la filosofía raciovitalista de 

Ortega, pues, aunque Ellacuría le concede ser un gran dialéctico y polemista, 

 

 

requerimiento de sus superiores se le solicitó escribir un libro donde se rebatiera la filosofía de Ortega y 
Gasset. La aparición de su libro La filosofía de Ortega y Gasset recibió la crítica de algunos orteguianos 
como hemos mencionado anteriormente. Este hecho le llevo a escribir dos libros más, ¿Un orteguismo 
católico? (1958) y La zona de seguridad (1959). Pero en aquellos años 50 se escribieron gran cantidad de 
artículos a favor y en contra del libro. Veamos para finalizar esta breve aproximación a S. Ramírez cómo 
glosaban su figura aquellas personas más próximas a su pensamiento, por ejemplo, Guillermo Fraile, en 
el año 1959 resaltaba la figura y el pensamiento de Ramírez en su artículo “El P. Ramírez escribe sobre 
Ortega” en relación al libro sobre Ortega: “Pero tampoco es prudente precipitarse a lanzar prematuros 
veredictos de incapacidad, cuando se trata de un escolástico determinado; que trabaja en una celda cir-
cundado por todas partes menos por una de los libros de una riquísima biblioteca particular, que tiene una 
mente alerta, vigilante y siempre abierta durante muchos años a los vaivenes del pensamiento europeo, 
y que, si actualmente reside en Salamanca, cuna de la segunda escolástica, antes rodó largos años por 
Italia, Suiza, Francia, Bélgica, Alemania, Estados Unidos, y que, manteniéndose firme en una sólida posi-
ción ideológica, es un espíritu amplio y acogedor, que constituye la más perfecta antítesis de la cerrazón 
mental que, por definición, se suele atribuir a los escolásticos” (p. 234). O en referencia a la dureza de las 

críticas de Ramírez, expone: “Hay que reconocer que la crítica del P. Ramírez es dura, si bien para pro-
nunciar su fallo no lo hace desde su punto de vista particular, sino siempre contrastando las afirmaciones 
de Ortega con las enseñanzas de Santo Tomás y de la Iglesia católica. Pero dureza no arguye falta de 
objetividad, si las proposiciones en litigio merecen efectivamente los calificativos que se les aplican” (pp. 
237-238). 

39 Dentro del sistema filosófico orteguiano la filosofía escolástica tiene una incidencia mínima por no 
decir nula y, en la mayoría de las ocasiones, Ortega la menciona para descalificarla.  



      IGNACIO ELLACURÍA Y LA FILOSOFÍA DE ORTEGA Y GASSET 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

79 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

cree que “patentiza graves limitaciones”40 para ser la persona adecuada para 

hacer un análisis crítico de la filosofía orteguiana: 

Al referirse a la vida como realidad radical […]: su actitud es absolutamente dialéctica 

y polemista, tratando de reducir a absurdos al adversario, pero sin esforzarse en 

analizar la cosa en sí; es, consecuentemente, una actitud negativa en que ni se in-

tenta comprender interiormente la posición del adversario en lo que pueda tener de 

aprovechable y superable; negativismo exagerado y miope al enfocar todo, o casi 

todo, por la lente de lo contradictorio donde no hay sino oposiciones conciliables en 

el ser complejo de la vida humana; actitud discutible además en su mismo plan dia-

léctico precisamente por no atender a posibles y legítimas escapatorias de la contra-

dicción pretendida; repudiable, por no situarse en el punto de vista adversario, que 

no es el escolástico de unum per se entre mundo y yo ni el de la refutación puramente 

dialéctica del idealismo, sino el de la presentación de un realidad intuida que sólo 

después de intuida puede ser presentada como base dialéctica […]41. 

En cuanto al procedimiento utilizado por Ramírez es siempre el mismo, dice 

Ellacuría; se basa en traer el pensamiento ajeno al propio y apreciar su confor-

midad y disconformidad a través de sus categorías: “Ramírez trae la doctrina 

orteguiana al tribunal de la escolástica no solo con la pretensión de que ésta goza 

de la posesión de la verdad”42, pero, además, con el pensamiento propio enfoca 

las realidades estudiadas por Ortega. Habiéndose percatado Ramírez de que Or-

tega no demuestra por silogismos sus proposiciones utiliza este método para 

juzgar a Ortega y buscar contradicciones en la filosofía orteguiana, cuando la 

pretensión de Ortega es llevarnos a la realidad misma. Veamos un caso concreto, 

la “idea de hombre”, donde Ramírez busca contradicciones en las afirmaciones 

orteguianas que Ellacuría utiliza para ejemplificar este modo de proceder: 

Pero es que, además, la idea del hombre, tal como la concibe y expone Ortega, es 

incoherente y contradictoria en sí misma. Según nuestro filósofo, el hombre no es su 

cuerpo ni su alma ni el compuesto de alma y cuerpo, sino su vida […] más en otra 

parte asegura que el alma y el cuerpo son una parte de la circunstancia […] y que 

esa circunstancia es la mitad del hombre o de la vida […] según esto, el cuerpo y el 

alma son por lo menos uno de los elementos radicales de que se compone la vida 

 

 

40 Ignacio Ellacuría, “Posibilidad y modo de aproximación entre la filosofía escolástica y la filosofía 
moderna (Reflexiones ante el libro de Ramírez: La filosofía de Ortega y Gasset), en Escritos filosóficos I. 
San Salvador: UCA Editores, 1996, pp. 228. 

41 Ibíd., p. 228. 
42 Ibíd., p. 229. 



 80 ALFONSO GARCÍA MADALENA  

 

 

 

  Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

humana, la mitad de ella y del hombre. No es, pues, exacto ni coherente decir que 

el hombre no es su alma ni su cuerpo.43 

Ellacuría argumenta en contra de Ramírez que tal contradicción no se da en 

la argumentación orteguiana. Con sólo añadir el adverbio “adecuadamente” la 

idea orteguiana de hombre adquiere plena exactitud lógica, dice Ellacuría. Para 

Ortega la vida humana es quehacer, la vida se nos da, pero no se nos da hecha 

y por eso constituye un drama, un esfuerzo, un riesgo permanente. Obviamente 

el cuerpo es un ingrediente esencial de mi vida, pero no es drama sino algo con 

lo que cuento para hacer mi vida. Por tanto, el cuerpo, al no ser drama, no es la 

vida ni es el hombre. “Si falta rigor de expresión, es tan hacedero el suplirlo que 

es plenamente desacertado e injusto argüir precisamente por ese hueco de tan 

obvio relleno”44. Por otra parte, otro procedimiento en el que Ramírez se nos 

muestra como maestro sin igual es en el de los insultos y dicterios, en la bajeza 

de los ataques: “No es raro en Ramírez este descenso de tono al extremar las 

consecuencias extrafilosóficas y argumentar desde ellas, como en las alusiones 

a cobrar nóminas, a filosofía de tarados y anormales, […]. Lo cual no es decente 

ni es justo”.45 

La cerrazón mental que tal postura insinúa, la acritud y ensañamiento intelectual que 

refleja, la desnivelación de tono y el negativismo radical que patentiza, la falta de 

profunda seriedad humana y de respeto a las opiniones ajenas que exterioriza, serán 

armas que una vez más se esgriman contra la intolerancia y la falta de modales 

intelectuales de los pensadores escolásticos españoles.46 

Otro punto en el que incide Ellacuría en relación con el tratamiento de la 

filosofía de Ortega y Gasset que hace Ramírez es la deformación que realiza del 

pensamiento orteguiano y la causa principal es el desenfoque central de todo su 

libro:  

Por eso, es lícito hablar de desenfoque central en su obra. No se trata de discutir en 

particular si tal apreciación es exacta y la otra no lo es, sino más profundamente que 

 

 

43 S. Ramírez, La filosofía de Ortega y Gasset, Barcelona: Herder, 1958, pp. 212-213. 
44 Ignacio Ellacuría, “Posibilidad y modo de aproximación entre la filosofía escolástica y la filosofía 

moderna (Reflexiones ante el libro de Ramírez: La filosofía de Ortega y Gasset), ob. cit., p. 230. 
45 Ibíd., p. 230. 
46 Ibíd., p .231. 



      IGNACIO ELLACURÍA Y LA FILOSOFÍA DE ORTEGA Y GASSET 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

81 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

el punto de mira primero y fundamental es el descentrado, fenómeno al que se debe 

la deformación con que se presentan al lector las verdaderas imágenes orteguianas47. 

Ellacuría analiza cómo este desenfoque central, fundamental, de raíz lleva a 

la desfiguración, tergiversación e interpretaciones erróneas de conceptos capita-

les en Ortega como “vida humana”48, “yo”, “idea de hombre” o las incorreciones 

que comete cuando analiza la conocida frase “yo soy yo y mi circunstancia”. 

En último lugar, Ellacuría después de haber expuesto las impresiones que le 

han sugerido las críticas de Ramírez a la filosofía de Ortega, de la que tenía un 

amplio conocimiento por los estudios que había realizado de esa obra en años 

anteriores, propone al final de este ensayo “la posible conciliación entre las pos-

turas escolásticas y modernas mediante una complementación jerárquica”49. 

Busca un punto de encuentro entre la filosofía perenne y la filosofía raciovitalista, 

un proyecto de superación, de conciliación de las posturas encontradas de las 

dos corrientes. Esta conciliación “no es la de un eclecticismo sin jerarquía, la aquí 

propugnada es la de una ampliación de campos, de enfoques y de procedimientos 

a partir de la ya lograda por la filosofía perenne”50. 

Que no se trate de un eclecticismo sin jerarquía significa que intenta sinteti-

zar la filosofía escolástica y la filosofía raciovitalista orteguiana. Por una parte, 

considera que “el tomismo se está cerrando a una complementación vital, con lo 

que pierde contacto inmediato con la realidad humana tal como es”51.  No se 

trata de volver a estudiar y revivir al Tomas de Aquino de la Edad Medía, “sino 

que su misión específica es traerlo a la altura del propio tiempo, revivirlo, pero 

con la modulación característica del propio mundo”52. En conclusión, a las filoso-

fías modernas les falta un sólido fundamento metafísico, una gran potencia de 

procedimiento lógico, crítico y sistemático y, por otra parte, el tomismo está ne-

cesitado de un complemento vital:  

 

 

47 Ibíd., p. 236. 
48 Por ejemplo, cuando trata un concepto tan central para Ortega como la vida humana, Ellacuría 

dice “el mismo concepto de vida —como una realidad de muy complejas dimensiones que no puede ser 
entendida como una sustancia completa, integrada por dos incompletas, yo y la circunstancia— está des-
figurado por haber sido pensado desde esas categorías de sustancia y unum per se. De haberlo conside-
rado así vienen los absurdos de juzgar lo nuevo según los patrones antiguos, de traer lo ajeno a lo propio 
[…]” (Escritos filosóficos, p. 236). 

49 Ibíd., p. 244. 
50 Ibíd., p. 249. 
51 Ibíd., p. 239. 
52 Ignacio Ellacuría, “El tomismo, ¿es un humanismo? en Escritos filosóficos I. San Salvador: UCA 

Editores, 1996, p. 388. 



 82 ALFONSO GARCÍA MADALENA  

 

 

 

  Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

Cualquier pensador vital siente que en las fórmulas clásicas se escapa lo existente y 

se difumina el problema particular; esa distancia entre la naturaleza universal, uní-

voca para todos, y la realidad concreta bien diferenciada aun dentro de sus marcos 

generales, la realidad humana con su peculiar y próximo vivir, puede ser salvada 

hasta cierto punto por los análisis preñados de contenido vital con que los modernos 

logran poner en contacto a sus lectores con la vida tal como es y se vive53. 

Ellacuría abandonará en los años siguientes este proyecto de conciliación de 

la filosofía tomista y la filosofía de Ortega y Gasset por las dificultades de su 

concreción. En este abandono es decisivo el encuentro con Zubiri a principios de 

los años sesenta y, posteriormente, esta concreción la encontró en la realidad 

histórica y social de Centroamérica. 

4. ESTUDIO SOBRE MEDITACIÓN DE LA TÉCNICA (1961) 

En 1961 Ellacuría escribió un estudio sobre Meditación de la técnica, libro 

este que recoge las lecciones impartidas por Ortega en la Universidad de verano 

de Santander en 1933. Ellacuría tituló su estudio Técnica y vida humana en Or-

tega y Gasset: Estudio de “Meditación de la técnica”. Lo escribió durante los me-

ses de marzo y mayo de 1961, en Innsbruck (Austria), pero el texto quedó inédito 

y no se publicó hasta el año 1996 cuando se publicaron las Obras completas de 

Ellacuría. El estudio sobre Meditación de la técnica lo dividió Ellacuría en tres 

partes. La primera trata sobre el método en Ortega; la segunda sobre la vida 

humana y, en tercer lugar, sobre el ser de la técnica. Para contextualizar el texto 

de Ortega del año 1933 en relación con la técnica debemos partir del hecho de 

que Ortega estaba plenamente instalado en la idea de vida humana como dato 

radical e idea básica y fundamental de su sistema. Había comenzado lo que él 

denominó “la segunda navegación”, que se fundamentaba en la idea de vida hu-

mana como dato radical y primario, y desde la vida humana va a enfocar Ortega 

el problema de la técnica. Ellacuría considera que “quizás el hallazgo más valioso 

de Ortega en este ensayo sobre la técnica haya sido su radicación en la vida 

humana”54. 

 

 

53 Ignacio Ellacuría, “Posibilidad y modo de aproximación entre la filosofía escolástica y la filosofía 
moderna (Reflexiones ante el libro de Ramírez: La filosofía de Ortega y Gasset”, ob. cit., pp. 246-247. 

54 Ignacio Ellacuría, “Técnica y vida humana en Ortega y Gasset. Estudio de “Meditación de la téc-
nica”, en Escritos filosóficos I. San Salvador: UCA Editores, 1996, p. 496. 



      IGNACIO ELLACURÍA Y LA FILOSOFÍA DE ORTEGA Y GASSET 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

83 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

Para Ortega la vida individual, mi vida, es el dato radical, la realidad primaria, 

fundamental, donde todas las otras realidades radican. Lo primero que hay en el 

universo, dice Ortega, es nuestro vivir y todo lo demás, lo hay o no lo hay en 

nuestra vida, la vida individual de cada cual. Ortega parte en su estudio sobre la 

técnica analizando el concepto de “necesidad humana”:  

Ortega ha visto bien que el concepto de “necesidad humana” importa un elemento 

subjetivo, y esto no sólo por ser humana, sino por ser necesidad. La necesidad es la 

respuesta subjetiva a lo necesario, el echar de menos y el anhelar lo necesario. Un 

“necesario” que apunta a un “para” que, en definitiva, es el “querer vivir”. […] Vida 

humana que quiere ser ella misma en un mundo y con un mundo que le ofrece a la 

par posibilidades y dificultades para ser lo que es. La técnica queda enmarcada en el 

horizonte de inteligibilidad que le prestan el querer vivir del hombre y el ser su vida 

lo que efectivamente es55.  

El ser humano para vivir tiene que satisfacer unas necesidades, cuando la 

naturaleza no le presta los medios para poder satisfacerlas, inventa un nuevo 

tipo de hacer que consiste en producir lo que no estaba ahí. “Sentir ciertas ne-

cesidades como especialmente gravosas, como algo requerido para vivir, pero 

que no es el vivir mismo, ilumina el esencial carácter de alteridad respecto del 

ámbito de esas necesidades, que es propio de la vida humana”56. Este nuevo tipo 

de hacer son los actos técnicos y el conjunto de estos actos es la técnica, reforma 

que el hombre impone a la naturaleza en vista a la satisfacción de sus necesida-

des. Ellacuría dice que su objetivo primero es que “lo necesario para la vida hu-

mana no se presente con carácter de necesidad, cuya satisfacción nos impediría 

la vida humana”57. La técnica es constitutiva a la vida humana porque sin la 

técnica no se da la vida humana. Ortega afirma taxativamente: “El hombre em-

pieza cuando empieza la técnica”58. Pero Ellacuría se pregunta ¿Por qué es esto 

así? 

La vida humana como realidad radical es el ámbito donde se da la coexisten-

cia del yo y la circunstancia. El “yo” es el proyecto vital, programa de ser que 

oprime a la circunstancia, reobra sobre la circunstancia transformándola en 

 

 

55 Ibíd., p. 497 
56 Ibíd., p. 498 
57 Ibíd., p. 498 
58 [Introducción al curso ¿Qué es la técnica?]: IX, 27.  



 84 ALFONSO GARCÍA MADALENA  

 

 

 

  Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

mundo. Esta transformación siempre es técnica. La reflexión orteguiana sobre la 

técnica, a nivel metafísico (coexistencia yo/circunstancias), le lleva a afirmar que 

la técnica solo puede darse en la combinación entre dos entes heterogéneos que 

se ven obligados a unificarse. “Un ente, el hombre, se ve obligado, si quiere 

existir, a estar en otro ente, el mundo o la naturaleza.”59 

La técnica logra que el ser humano este en el mundo con cierta seguridad. 

No quiere esto decir que sin técnica no se pueda vivir, los animales de hecho 

viven sin técnica60, pero el ser humano no solamente quiere estar, sino que busca 

bienestar. El bienestar es algo en permanente cambio, variable en función de los 

deseos humanos, que están en relación con “los diferentes tipos de aspiraciones 

vitales que el ser humano ha tenido a lo largo de la historia. Por eso lo más 

necesario para el hombre es lo superfluo. Dice Ortega, “el hombre es un animal 

para el cual sólo lo superfluo es necesario”61, y añade: “La técnica es la produc-

ción de lo superfluo: hoy y en la época prehistórica”62.  El concepto de necesidad 

humana abarca tanto lo necesario como lo superfluo, porque el vivir del hombre 

no es sólo el estar como el animal, sino el bienestar. Por esta razón, lo que es 

necesario para sobrevivir por parte de los animales pasa a no ser una necesidad 

humana, mientras que lo superfluo se permuta en la auténtica necesidad hu-

mana. Por tanto, el hombre comparte con el resto de los animales unas necesi-

dades vitales o primarias, pero a diferencia de los demás animales estas necesi-

dades primarias las siente como propias. Como hemos mencionado, no busca 

simplemente vivir sino bienestar. Mediante la técnica el hombre reduce al mí-

nimo, y a veces elimina, el esfuerzo que le impone la naturaleza; emplea el es-

fuerzo ahorrado para inventarse a sí mismo, para proyectar y autofabricarse su 

vivir, “y precisamente a esa vida inventada, inventada como se inventa una no-

vela o una obra de teatro, es a lo que el hombre llama vida humana, bienestar”63. 

Para finalizar su análisis sobre el ser de la técnica Ellacuría remite a dos hechos 

condicionados por el ser de la técnica pero que, al ser su manifestación concreta, 

 

 

59 Meditación de la técnica, V, 568 
60 En algunos animales como los chimpancés se ha comprobado que son capaces de manipular he-

rramientas pero a un nivel muy rudimentario. 
61 “Ensimismamiento y alteración”: V, 561. 
62 “Ensimismamiento y alteración”, V, 562. 
63 “Ensimismamiento y alteración”: V, 567. 



      IGNACIO ELLACURÍA Y LA FILOSOFÍA DE ORTEGA Y GASSET 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

85 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

nos sirven para su comprobación: los presupuestos psicológicos y la evolución de 

la técnica.  

En primer lugar, argumenta que Ortega nos ha ejemplificado con alguno de 

los programas de ser que han existido históricamente, en la figura de vida del 

gentleman inglés, del bodhisatva hindú, del hidalgo español, el asceta medieval, 

etc., “su esencia metafísica universal en sus realizaciones concretas empíricas”64. 

Igualmente podemos concretizar los presupuestos psicológicos “en el hombre de 

ese fenómeno que llamamos técnica”65. En esencia el mundo para el hombre no 

es siempre fijo, rígido, pautado. No se nos da como expone Ortega como facili-

dades o dificultades puras, sino como un conjunto de facilidades y dificultades. 

Dentro de los presupuestos psicológicos Ellacuría considera que no todos sus 

elementos sino algunos necesitan alguna precedencia, en concreto, la inteligencia 

y la imaginación. 

En relación con la inteligencia Ortega argumenta que “la inteligencia técnica 

es una capacidad, pero la técnica es el ejercicio efectivo de esa capacidad, que 

muy bien podría quedar en vacación”66; pero, además, entiende la inteligencia 

como “una función puramente mecánica, sin disciplina ni orientación, […] no 

puede sacar de sí su propia orientación”67. Ante estas afirmaciones orteguianas 

Ellacuría establece tres premisas: 

Primero (a), no es suficiente con tener capacidad para hallar nuevas relaciones 

entre las cosas, nuevos instrumentos, para que se produzca el fenómeno técnico. 

Segundo (b), “Ni siquiera una función activa y, no ya una mera capacidad que 

descubre relaciones entre las cosas y puede inventar instrumentos y métodos 

[…] para satisfacer las necesidades del propio sujeto”68 es capaz del fenómeno 

técnico. Tercero (c), para que se pueda producir el fenómeno técnico es preciso 

una nueva capacidad para formarse proyectos vitales, figuras de vida. 

Las cuestiones que plantea Ellacuría ante estas premisas es sí en un ser que 

tiene la capacidad (a) y la función (b) no debería darse también (c), “y si la 

actuación de ambas capacidades no es necesaria”69. Según Ellacuría a ambas 

 

 

64 Ignacio Ellacuría, “Técnica y vida humana en Ortega y Gasset. Estudio de “Meditación de la téc-
nica”, ob. cit., p. 508. 

65 Ibíd., p. 508 
66 “Ensimismamiento y alteración”: V, 586. 
67 “Ensimismamiento y alteración”, V, 587. 
68 Ignacio Ellacuría, “Técnica y vida humana en Ortega y Gasset. Estudio de “Meditación de la téc-

nica”, ob. cit., p. 509. 
69 Ibíd., p. 509. 



 86 ALFONSO GARCÍA MADALENA  

 

 

 

  Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

preguntas respondería Ortega negativamente. Por una parte, basándose en los 

trabajos de campo de Köhler con chimpancés “no solo en los famosos estudios 

de Köhler sobre los chimpancés, sino en otras muchas provincias de la psicología 

animal aparece, más o menos problemáticamente, la capacidad del animal de 

producir instrumentos elementales”70, sin que les podamos atribuir capacidad 

para imaginar diferentes programas de ser; y, por otro lado, Ortega afirma reite-

radamente que no basta con tener una capacidad para ejercitarla. Niega Ortega 

que “la presencia de una capacidad explique, sin más, su ejercicio y actualiza-

ción”71. La inteligencia técnica es una capacidad, pero la técnica es la ejecución 

efectiva de dicha capacidad, que se puede o no llegar a realizar. 

En referencia a la imaginación: “Antes de la inteligencia y como motor de 

ésta, Ortega sitúa la imaginación, la facultad de inventar, la capacidad para crear 

proyectos no reiterados mecánicamente”72. 

Por eso, la inteligencia, aun para el ejercicio que es la técnica, necesita de la imagi-

nación y la presupone. La imaginación entendida como la capacidad para crear pro-

yectos vitales; una capacidad, por tanto, profundamente humana, pues no sólo tiene 

la característica de sobrepasar lo ya dado, es decir, de hacer vida propiamente hu-

mana, que es siempre creadora, sino que, sobre todo, está en la raíz misma de la 

vida humana, en cuanto es la decisiva creadora del proyecto vital, en función del cual 

se pone en movimiento todo lo que es vida humana. […]. La imaginación es, al con-

trario, la facultad de lo radicalmente nuevo y renovador, el punto de base donde 

psíquicamente se diferencia la existencia humana de la animal73. 

La segunda manifestación donde se concretiza el ser de la técnica es en su 

evolución: “al no ser el hombre una dimensión fija y el ser de la técnica una 

función del programa vital que el hombre ha ido siendo, tan distinto a lo largo de 

la historia”74. La causa de la existencia de diferentes técnicas hay que buscarla 

en los programas vitales que han prevalecido en las distintas sociedades. No 

puede darse la misma técnica en una sociedad donde la figura de vida es la del 

gentleman que en una sociedad donde el programa de ser sea el del bodhisatva 

 

 

70 “Ensimismamiento y alteración”: V, 587. 
71 Ignacio Ellacuría, “Técnica y vida humana en Ortega y Gasset. Estudio de “Meditación de la téc-

nica”, ob. cit., p. 509 
72 Ibíd., p. 510. 
73 Ibíd., p. 510 
74 Ibíd., p. 511 



      IGNACIO ELLACURÍA Y LA FILOSOFÍA DE ORTEGA Y GASSET 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

87 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

hindú. De ahí que los historiadores han distinguido entre diferentes etapas téc-

nicas. Ortega entre las diferentes opciones para segmentar las diferentes etapas 

técnicas cree que no es la existencia de un invento u otro, por muy relevante que 

hayan sido, lo que determina la evolución técnica. Para Ortega los actos técnicos 

están en función de la idea de vida que el hombre en cada etapa histórica ha ido 

teniendo, esto es, la idea que en cada época ha tenido de “bienestar”. Los inven-

tos solo “adquieren significación al ponerlos en función de un programa vital, y 

no logran su eficiencia histórica sino al integrarse en el programa vital de un 

tiempo determinado”75. 

Ortega distingue tres grandes estadios en la evolución de la técnica: la téc-

nica del azar, la técnica del artesano y la técnica del técnico. La técnica del azar 

se caracteriza porque el primitivo no diferencia entre los actos naturales y los 

actos técnicos, como consecuencia de ello ignora su propia capacidad técnica. 

Los hallazgos casuales parecen tener algo de mágicos. En cambio, en el segundo 

estadio de la técnica, la técnica del artesano, la figura del artesano es central. Se 

diferencia de la técnica del azar en que la técnica ha crecido en cantidad y en 

complejidad. Considera Ortega que todavía no hay conciencia de la técnica como 

función genérica, sino que la técnica está unida al hombre que la utiliza, no hay 

técnica sino técnicos. En último lugar, la técnica del técnico se caracteriza por un 

desarrollo técnico exponencial. El ser humano tiene conciencia de su capacidad 

para realizar actos y productos técnicos. La técnica se le aparece al hombre como 

capacidad en principio ilimitada.  

Queda así definitivamente caracterizada la técnica. Ortega ha visto bien que si la 

técnica es un fenómeno que se da dondequiera aparece la vida humana, ésta tiene 

que decir relación esencial a la técnica y viceversa; investigando en lo que es la vida 

humana y en la raíz que se descubre en los actos técnicos, determina cuál es esa 

relación esencial: la posibilitación permanente de una vida propiamente humana por 

medio de la transformación de la naturaleza y la creación de una sobrenaturaleza.76 

5. CONCLUSIONES 

Ellacuría nos muestra en los diferentes artículos y ensayos que escribió sobre 

Ortega un intento de comprender a Ortega desde dentro, apreciando sus valores 

 

 

75 Ibíd., p. 511 
76 Ibíd., pp. 517-518 



 88 ALFONSO GARCÍA MADALENA  

 

 

 

  Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

positivos y sus posibles deficiencias, analizando sus textos de una manera me-

surada y serena. En segundo lugar, hay que resaltar el estudio que realizó sobre 

el libro Meditación de la técnica. Por una parte, por ser pionero en el estudio de 

la filosofía de la técnica de Ortega, pues hasta ese momento sólo se habían es-

crito algunos artículos pero nada parecido al ensayo de Ellacuría por la extensión 

del texto, por la profundidad y minuciosidad con que estudia la filosofía de la 

técnica orteguiana, y, por otra parte, al señalar como punto más importante del 

texto Meditación de la técnica la radicación por parte de Ortega de la técnica en 

la vida humana, dato radical y eje donde pivota todo el sistema orteguiano. Por 

último, de la crítica que realizó Ellacuría al libro de Santiago Ramírez podemos 

inferir que las posiciones de rechazo y valoraciones negativas de la Iglesia cató-

lica respecto de la filosofía y figura de Ortega y Gasset no eran tan monolíticas 

como se ha transmitido, ya que las diferencias de opinión de Ellacuría y Ramírez 

quedan patentes. 

 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

ARANGUREN, J. L. (1958), La ética de Ortega. Madrid: Cuadernos Taurus, (2ºEd) 

ELLACURÍA, I. (1996), “Ortega y Gasset, hombre de nuestro ayer”, en Escritos 

filosóficos I. San Salvador: UCA Editores, pp. 15-22. 

  , (1996), “Ortega y Gasset, desde dentro”, en Escritos filosóficos I, San 

Salvador: UCA Editores pp. 23-33. 

  , (1996), “¿Quién es Ortega y Gasset?, en Escritos filosóficos I. San Sal-

vador: UCA Editores, pp.34-35. 

  , (1996), “Correspondencia con Ángel Martínez”, en Escritos filosóficos I, 

San Salvador: UCA Editores pp. 198-213. 

  , (1996), “Posibilidad y modo de aproximación entre la filosofía escolástica 

y la filosofía moderna (Reflexiones ante el libro de Ramírez: La filosofía 

de Ortega y Gasset), en Escritos filosóficos I. San Salvador: UCA Edito-

res, pp. 223-250. 

  , “Ortega, existencia desligada”, en Escritos filosóficos I. San Salvador: 

UCA Editores, pp. 265-270. 



      IGNACIO ELLACURÍA Y LA FILOSOFÍA DE ORTEGA Y GASSET 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

89 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

  , “Técnica y vida humana en Ortega y Gasset. Estudio de “Meditación de 

la técnica”, en Escritos filosóficos I. San Salvador: UCA Editores, pp. 415-

518. 

FRAILE, G. (1958), “El P. Ramírez escribe sobre Ortega”, Salmanticensis, nº5, pp. 

231-239. 

IRIARTE, J (1942), Ortega y Gasset. Su persona y su doctrina. Madrid: Razón y Fe 

LAÍN ENTRALGO, P. (1958), “Los católicos y Ortega”, Cuadernos Hispano America-

nos, nº101, pp. 329-352. 

LASAGA, J. (2003), José Ortega y Gasset. (1883-1955). Vida y filosofía. Madrid: 

Biblioteca Nueva. 

MARAÑÓN, G. (1955), “Universidad y retórica en Ortega”, ABC, 20 de octubre de 

1955. 

ORTEGA Y GASSET, J. (2004-2010), Obras completas. Madrid: Taurus/Fundación 

José Ortega y Gasset. 

PARÍS, C. (1956), “Meditación sobre la filosofía de Ortega”, Arbor, 33 (123), pp. 

329-352. 

RAMÍREZ, S. (1958), La filosofía de Ortega y Gasset. Barcelona: Herder. 

SAN MARTÍN, J. (1998), Fenomenología y cultura en Ortega. Madrid: Tecnos. 

  , (2012), La fenomenología de Ortega. Madrid: Biblioteca Nueva. 

 

 





Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017, 91-106. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

Fecha de recepción: 6-VI-2017 Fecha de aceptación: 14-IX-2017  

 

 

 

 

DE MAX SCHELER A HANS REINER:  

OBSERVACIONES SOBRE LA TEORÍA DE LOS VALORES MORALES  

EN EL MOVIMIENTO FENOMENOLÓGICO* 

 

FROM MAX SCHELER TO HANS REINER:  

OBSERVATIONS ON THE THEORY OF MORAL VALUES  

IN THE PHENOMENOLOGICAL MOVEMENT  

 

 
Jean Héring 

Universidad de Estrasburgo 
 
 

Traducción** 
Jimmy Hernández Marcelo 

Universidad de Salamanca/Universidad de Turín 

jim.her.mar@gmail.com 

 

 

 

1 

Las investigaciones sobre el problema de los valores morales en los fenome-

nólogos, sobre todo en Alemania, han estado dominadas durante mucho tiempo 

por la autoridad de la obra fundamental de Max Scheler: Der Formalismus in der 

Ethik und die materiale Werethik, aparecida hace casi medio siglo1. 

 

 

* Este artículo fue publicado originalmente como Jean Héring (1960). De Max Scheler à Hans Reiner. 
Remarques sur la théorie des valeurs morales dans le mouvement phénoménologique. Revue d'histoire et 
de philosophie religieuses, 40, 152-164. Agradecemos a Matthieu Arnold, directeur Revue d'histoire et de 
philosophie religieuses, por la autorización para la publicación de esta traducción. 

** La presente traducción toma como fuente original francesa citada en la nota anterior. Las notas 
del traductor se introducen con un *. Las notas del autor —Jean Héring— siguen el orden de numeración 
del texto original en numeración arábica (1, 2, 3, etc.). Un agradecimiento especial a Paloma Vicente por 
las correcciones y sugerencias de traducción. 

1 Max Scheler, “Der Formalismus in der Ethik und die materiale Werethik”. Jahrbuch für Philosophie 
und phänomenologische Forschung, I/2 (1913), pp. 405-565 y II (1916), pp. 21-428. 

mailto:jim.her.mar@gmail.com


92 JEAN HERING  

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

Este standard work es tan conocido —y, de hecho, está traducido en fran-

cés—*, que podemos contentarnos con recordar los dos puntos más importantes 

de su desarrollo. La obra se compone de dos partes; la primera —negativa— 

conduce al ataque contra el formalismo de la moral de Kant, mientras que la 

segunda —positiva— se esfuerza en establecer una moral concreta2 sobre la no-

ción de valor.  

A continuación, añadimos, en honor del maestro, que no nos parece que haya 

confundido las nociones de valor y de bien2b3(ni en moral ni en estética), como 

hacen los que asignan a los hombres el poder de “crear valores”. Son los valores 

los que nos permiten distinguir los bienes de los males, las bellezas de las feal-

dades; únicamente las realidades en las cuales se manifiestan o se realizan los 

valores pueden, en ciertos casos, ser creados por nosotros3. 

Pero sabemos también que Max Scheler se esforzó por establecer una jerar-

quía entre los valores en general (Jahrbuch, I/2, 507 ss.). En el nivel inferior se 

colocan los valores que podemos llamar hedonistas en sentido amplio (Die Werte 

des Angenehmen und Unangenehmen), por encima de éstos están, en primer 

lugar, los valores vitales (dentro de los cuales se encuentran también los valores 

de lo que es “noble” y “vulgar” —Edel und Unedel), le siguen los “valores del 

espíritu” (geistige Werte) entre ellos encontramos la belleza, la justicia, la verdad 

o —dicho con más exactitud— el conocimiento de la verdad. Finalmente, en la 

cima, encontramos los valores de santidad y de su opuesto (Werte des Heiligen 

und Unheiligen). 

Lo que hay de curioso en este cuadro es la ausencia de los valores morales 

propiamente dichos, ya que nadie pensaría que su riqueza quedaría agotada por 

la noción de justicia. Asimismo, el acto moral (o inmoral) no puede consistir en 

optar por (o contra) un valor moral. Se trata simplemente de elegir entre un 

valor superior y otro inferior. La acción buena es la que opta por la superior y la 

 

 

* Jean Héring cita la traducción francesa de 1955. A continuación la referencia completa: Max Scheler 
Le formalisme en éthique et l'éthique matériale de valeurs: Essai nouveau founder un personnalisme 
éthique, Paris: Galimmard, (1955). 

2 Es mejor no traducir “material” (alemán) por “material”. 
2b Según parece pensar Hans Reiner en “Über Grundbegriffe Und Methode Der Ethik”. Zeitschrift für 

Philosophische Forschung, IX/3 (1955), 492, nota 9. Véase Max Scheler, “Der Formalismus in der Ethik 
und die materiale Werethik”, primera parte, § 2. 

3 Pensamos que para una sana teología los valores tienen su fuente en Dios. Por ello, una de las 
primeras “reformas” introducidas por las bestias apocalípticas que quieren ponerse en lugar de Dios, es la 
fijación arbitraria de un código moral y estético. 

 



       DE MAX SCHELER A HANS REINER: OBSERVACIONES SOBRE LA TEORÍA DE LOS VALORES MORALES… 

LA TEORÍA DE LOS VALORES MORALES  

EN EL MOVIMIENTO FENOMENOLÓGICO 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

93 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

mala la que opta por la inferior y el valor superior se supone que es reconocible 

por ciertas particularidades (Jahrbuch, I/2, 492 ss.). 

Antes que nada, señalamos —junto a la mayoría de críticas— que el acto 

moral no siempre presupone una elección entre dos valores. En muchos casos, 

se trataría simplemente de aceptar o de rechazar un único valor. De este modo, 

yo puedo decidir —sí o no— ayudar a un indigente sin ninguna competición entre 

dos valores. Otras objeciones se presentarán a continuación. 

 

2 

El primer paso decisivo más allá de Max Scheler fue hecho, salvo algún error, 

por Dietrich von Hildebrand con dos contribuciones importantes en el Jahrbuch 

de Husserl4. Estas disertaciones contienen muchos análisis valiosos, en modo 

alguno obsoletos, y sí más fecundos que tantos razonamientos abstractos sobre 

“el valor, el ser y la conciencia”. Ante todo, Dietrich von Hildebrand ha restable-

cido el puesto de los valores específicamente morales que no se encuentran en 

el cuadro axiológico de Max Scheler. Después, asumiendo la crítica al formalismo 

de Kant, añade una crítica expresa a su voluntarismo. En efecto, no hay ninguna 

razón para hablar de la voluntad como la única “portadora” posible de los valores 

morales, como ha hecho el filósofo de Königsberg en su elogio de la voluntad 

buena5. La bondad, la nobleza, la pureza de corazón son virtudes que encarnan 

valores en sí mismos, independientemente de cualquier relación con la voluntad. 

Si se proclama “bienaventurados los puros de corazón”, no se pregunta si es por 

un esfuerzo de voluntad o por algún otro medio que explique la posesión de esta 

cualidad. Y si se quisiera plantear esta pregunta, el Evangelio respondería sin 

duda que se trata de un don del cielo (¡lo cual no disminuiría en nada su valor!). 

Aquí se puede incluso preguntarse si la relación exclusiva entre el esfuerzo y el 

ethos en Kant (y en muchos otros) no ajusta, en última instancia, a una herencia 

de un cierto fariseísmo que únicamente valora el esfuerzo meritorio del hombre. 

En todo caso, estaremos de acuerdo con Dietrich von Hildebrand que enseña —

 

 

4 Dietrich von Hildebrand, “Die Idee der sittlichen Handlung”. Jahrbuch für Philosophie und phänome-
nologische Forschung, III (1916), pp. 126-252 y “Sittlichkeit und ethische Werturteile”. Jahrbuch für 
Philosophie und phänomenologische Forschung, V (1922), pp. 462-602. Sabemos que este autor es un 
discípulo de Husserl y de Scheler de la época anterior a 1914. 

5 Por razones evidentes, no se debe traducir guter Wille por “buena voluntad”. 



94 JEAN HERING  

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

al principio de su primera disertación—, citando a Lutero, que es el valor de la 

persona lo que condiciona el acto moral y no a la inversa. 

Otro progreso de estas contribuciones consiste en haber señalado la impor-

tancia —para la moral— de ciertos valores que no están relacionados ni con acto 

ni con la actitud, ni con la persona, sino con situaciones (Sachverhalte). Hay 

“estados de cosas” justas o injustas, regocijantes o desoladoras, sanas o insanas. 

Desafortunadamente, el autor no realiza análisis ni cuadros de estos Sachver-

haltswerte. Se limita a constatar que, dentro de estos valores, los hay que son 

moralmente importantes (sittlich relevant) —cuya realización sería el objetivo del 

acto moral— para el estudio del tema al que está destinada disertación. 

Pero también se trata de distinguir, mejor de lo que Max Scheler había hecho, 

los diferentes modos de percibir un valor; éstos pueden ser puramente afectivos 

(das Wert-Fühlen) —el único modo del que habla Max Scheler— o al contrario, 

sostenidos por un conocimiento claro. Sólo en el segundo caso podemos verda-

deramente dar cuenta de nuestra experiencia. Asimismo, se debe distinguir entre 

las diferentes reacciones (Max Scheler: Antwort-reaktion), más bien afectivas o 

voluntarias, del valor positivo o negativo (real, deseado o temido) que se ha 

percibido. 

3 

Estos análisis son llevados más lejos en la segunda disertación. Es difícil re-

sumir estas investigaciones fenomenológicas cuyo interés reside, de hecho, tanto 

más en el método concienzudo que en los resultados, los cuales no son necesa-

riamente espectaculares como los de los edificios gloriosos, pero bastante frági-

les, de la Weltanschauungsphilosophie (término, por suerte, intraducible). 

Nos gustaría aquí atraer la atención sobre dos temas que Dietrich von Hilde-

brand ha desarrollado de una manera particularmente profunda y original. En 

primer lugar, el fenómeno de la ceguera axiológica. Hay sujetos insensibles a los 

valores morales, así como hay otros que carecen de órganos para la percepción 

de los valores estéticos6. 

 

 

6 El autor piensa, en efecto, que, al contrario de la ceguera estética, la ceguera moral es siempre, en 
cierta medida, imputable a la persona, la cual no habría tenido que “dejar llegar las cosas hasta allí”. 



       DE MAX SCHELER A HANS REINER: OBSERVACIONES SOBRE LA TEORÍA DE LOS VALORES MORALES… 

LA TEORÍA DE LOS VALORES MORALES  

EN EL MOVIMIENTO FENOMENOLÓGICO 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

95 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

Llevado al extremo, la ceguera se extiende a todos los valores morales. Casos 

similares no sólo se encontrarían en personajes groseramente egoístas. Conoce-

mos el ejemplo de sujetos bien cultivados, en quienes el sentido estético puede 

estar bien afinado, pero que no se dan cuenta de sus faltas de cortesía frente a 

su propia familia. Otras personas ven y comprenden los valores circunscritos por 

los términos “justicia” u “honestidad”, pero no saben apreciar la belleza de un 

acto de generosidad o de perdón7. 

Otro fenómeno, bastante extendido, es presentado por lo que el autor llama 

Subsumptionsblindheit, es decir, la incapacidad de constatar, in concreto, la pre-

sencia de un valor, pero que por principio se reconoce. ¡Cuántos sujetos pueden 

inflamarse por la “filantropía” sin conmoverse por la miseria de sus vecinos!8 

No hace falta decir que la ceguera es muy diferente al desprecio consciente 

de un valor moral positivo, ya sea por principio o in concreto. Es únicamente aquí 

donde se realizan las actitudes y los actos que ameritan el calificativo de especí-

ficamente inmorales. 

Otros desarrollos, sobre los que no podemos insistir aquí, estudian las dife-

rentes variedades de profundidad de las reacciones respecto de los valores. 

 

4 

Mucho después, el autor —emigrado a los Estados Unidos— publica una im-

portante obra en inglés titulada Christian Ethics9*, en la que retoma estas cues-

tiones. Este título no debe inducirnos a error. Dietrich von Hildebrand no intenta 

en absoluto oponer una “moral cristiana” a una “moral profana”. Sino que cree 

que el cristianismo puede ayudarnos a ver o a ver mejor los valores morales, o 

a darles una significación nueva. No obstante, la percepción intuitiva es siempre 

la base de la moral. 

 

 

7 A veces, la ceguera es causada por hábitos de pecar sin arrepentimiento sincero. En cuanto a los 
casos en los que el arrepentimiento parece imposible, ya que la persona ha cometido crímenes con una 
completa buena conciencia (por obedecer las órdenes de un jefe), el autor no parece haber podido imagi-
narlos. 

8 Casos paradigmáticos han sido ofrecidos por Charles Dickens, quien sabe representar a mujeres 
buenas que trabajan de modo fanático por la educación de los pequeños negrès en África, sin ser afectadas 
por la manera lamentable en la que son criados sus propios hijos. 

9 Publicado en Londres en 1952 con el Imprimatur del cardenal Spellmann. 
* El libro se publicó en Estados Unidos de América en 1953. El Cardenal Francis Spellman era arzo-

bispo de Nueva York. La referencia completa del libro es: Dietrich von Hildebrand (1953), Christian Ethics, 
New York, David Mckay Company (Trad. Esp. de Salvador Gómez Nogales: Dietrich von Hildebrand (1962), 
Ética cristiana, Barcelona: Herder). 



96 JEAN HERING  

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

Al analizar la esencia de los valores morales de una manera más profunda 

que en sus publicaciones anteriores, estudia ahora especialmente su carácter 

vinculante e independiente respecto de nuestro buen querer. Sin embargo, no 

lleva aún muy lejos el análisis de los “valores de situaciones” (Sachverhalts-

werte). Nos limitamos a decir que, en este campo, hay valores que tienen una 

incidencia moral (moralische relevante Werte) y señalamos el progreso real rea-

lizado por la distinción clara entre valores ontológicos y valores morales (p. 129 

y siguiente). Si se habla de la superioridad del hombre en relación al animal o 

del animal respecto a la planta, ésta no tiene nada que ver con un nivel moral. 

Para el hombre, se pensaría sin duda en cierto grado de inteligencia, de libertad, 

de sensibilidad religiosa10. Pero no hace falta decir que desde el punto de vista 

moral, los animales pueden dar prueba de cualidades morales, tales como la 

fidelidad o la valentía, los cuales podrían servir de modelo para muchos humanos. 

A lo sumo se puede estimar que ciertas cualidades humanas, como la libertad, 

nos imponen la obligación de llevar a cabo un estándar moral superior, sin que 

éstas sean virtudes. 

Esta distinción entre el orden ontológico y el orden moral debería poner fin a 

algunas confusiones lamentables, las cuales con frecuencia han contaminado la 

moral, tanto en Oriente como en Occidente. Lo que separa indudablemente al 

hombre de Dios, no es su distancia ontológica, su situación “limitada en el tiempo 

y en el espacio” (sabemos de lo que se habla), sino su pecado. Y éste no se cura 

con ejercicios místicos o el desarrollo de facultades psíquicas superiores. 

En lo que concierne a los valores morales, el autor insiste en la distinción, 

entrevista ya por Scheler, entre valores en sí y valores para mí (p. 34 y si-

guiente). Él no piensa, por tanto, que se deba reservar el término valor al primer 

grupo, sino que éste comprende valores más objetivos y más constreñidos. No 

obstante, como lo desarrollará Hans Reiner, la cuestión no es tan simple, pues 

hay un tercer grupo: los valores para los otros. Pero es cierto que al elegir entre 

las dos clases de valores distinguidas por Dietrich von Hildebrand, sólo la primera 

produce en nosotros un sentimiento de responsabilidad y cuyo desprecio crea en 

nosotros el fenómeno de la mala conciencia. Naturalmente, esto no quiere decir 

que todo valor moral pueda ser realizado por nosotros. 

 

 

10 Pero no en la posición vertical de la que tanto se presume y que comparte con los avestruces y los 
canguros y con la mayoría de plantas. 



       DE MAX SCHELER A HANS REINER: OBSERVACIONES SOBRE LA TEORÍA DE LOS VALORES MORALES… 

LA TEORÍA DE LOS VALORES MORALES  

EN EL MOVIMIENTO FENOMENOLÓGICO 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

97 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

Añadimos igualmente —esto no lo dice el autor— que no sólo son los indivi-

duos, sino también las colectividades las que pueden y deben sentirse responsa-

bles de ciertas situaciones de índice moral positivo o negativo, lo cual implica 

nuevamente en cierto modo la responsabilidad de los individuos en tanto miem-

bros de una colectividad11. 

No hace falta decir que los valores circunscritos por el término virtud plantean 

aún otros problemas. Éstos valores son “objetivos” en el sentido de que son va-

lores en sí, pero de los que no somos necesariamente responsables, según lo 

hemos ya indicado. No obstante, podemos sentirnos responsables de nuestros 

vicios, así como de nuestra decadencia que los engendra. Sea como fuere, es 

difícil tener una conciencia clara de nuestra caída. 

El autor no se pronuncia explícitamente sobre la famosa teoría de la infalibi-

lidad de la conciencia, pero al parecer no cree mucho en ella, puesto que enseña 

la perfectibilidad de la conciencia y su mutismo en los casos de ceguera axioló-

gica. Además, en sentido estricto, la conciencia no nos habla de los malas accio-

nes de los demás. 

Para concluir, creemos que hemos dado una idea de los progresos realizados 

en el estudio de los valores morales a través de los análisis fecundos de Dietrich 

von Hildebrand. Sin embargo, numerosos problemas quedan por estudiar o vol-

ver a estudiar. Pensamos que son especialmente los estudios de Hans Reiner los 

que merecen nuestra atención12. 

5 

Las publicaciones de Hans Reiner que en este tema entran en consideración 

son: Das Prinzip von Gut und Böse13 y Pflicht und Neigung14. 

Como Scheler, Reiner emprende (especialmente en la segunda obra indi-

cada) una fuerte crítica, pero mejor documentada de la posición de Kant, dando 

cuenta también de un modo más detallado de la polémica de Schiller de la que 

no podemos hablar aquí. 

 

 

11 No se debería distinguir “moral individual” y “moral social” oponiendo el hombre solitario (que no 
existe) y el hombre que vive en sociedad. La moral social debe fijar los derechos y valores de las colecti-
vidades, que son distintos a los de los individuos. 

12 Hans Reiner, discípulo de Husserl de la segunda generación. Actualmente [en la fecha del artículo] 
es, junto a Eugen Fink, profesor de filosofía en Friburgo. 

13 Hans Reiner (1949). Das Prinzip von Gut und Böse, Freiburg: Karl Alber. 
14 Hans Reiner (1951). Pflicht und Neigung. Die Grundlagen der Sittlichkeit, Meisenheim: Hain. 



98 JEAN HERING  

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

Pero, por otro lado, también rechaza —como Hildebrand— la famosa inter-

pretación scheleriana del acto moral como una elección entre un valor superior y 

uno inferior (Prinzip, p. 3 y siguiente). Según hemos ya indicado, en muchos 

casos no se trata de elegir, sino de decir sí o no a un único valor. En otros, se 

trata de elegir entre dos o más valores de la misma esfera. Ante uno y otro de 

estos grupos de situaciones, la moral de Scheler está completamente desarmada. 

Es difícil clasificar en su cuadro el valor de una vida humana en otro lugar que 

en grado de los valores biológicos, inferiores a los valores artísticos, como hemos 

visto. Sin embargo, dudamos en calificar de inmoral la acción de un bombero que 

ha preferido salvar a un niño (tal vez insoportable) antes que la pintura de un 

artista (tal vez muy valiosa). Ya que aquí, tal como lo ha señalado Hans Reiner15, 

no es el nivel del valor el que cuenta (incluso si se supone exacta la jerarquía de 

Scheler), sino su fuerza particular que él denomina Dringlichkeit (literalmente: 

“urgencia”). 

En la práctica, la elección es con frecuencia espinosa. Hans Reiner cita los 

casos de un arquitecto encargado de la reconstrucción de una ciudad destruida 

por la guerra, quien se pregunta si tiene el derecho de volver a edificar el teatro 

(“bien artístico-técnico”, según el esquema de Scheler) antes de haber procurado 

a todos los ciudadanos una habitación decente. Si opta por el teatro, Scheler 

tendrá que alabarlo de todos modos. En cuanto a nosotros, tal vez lo culpemos, 

pero ¿tendríamos el derecho de denominar su elección como virtuosa o malvada 

(según nuestro enfoque)? Evidentemente, no. Por ello Hans Reiner introduce aquí 

una distinción capital16: distingue la oposición entre actos buenos y malvados 

—Gut und Böse— de la oposición entre actos justos y equivocados —Richtig und 

Falsch (Prinzip, p. 5). En efecto, parece injusto acusar de maldad al arquitecto 

que habría elegido mal. 

Pero si el arquitecto cediese a los amantes del teatro por razones egoístas, 

entonces —piensa Reiner— su elección sería “malvada” (Böse). Preferiríamos lla-

marla “mala” (Schlecht), por razones que explicaremos más adelante. 

 

 

 

15 Nicolai Hartmann, suficientemente influenciado por el movimiento fenomenológico, había presen-
tado observaciones análogas. Pero un estudio de este pensador nos conduciría bastante lejos de aquí. En 
concreto se debería volver a leer su Ethik (Berlin, 1949). 

16 Algunos críticos se mofan de los fenomenólogos por su “manía” de las distinguo. Pero ¿cómo salir 
de la confusión y de las simplificaciones sin desentrañar las esencias? 



       DE MAX SCHELER A HANS REINER: OBSERVACIONES SOBRE LA TEORÍA DE LOS VALORES MORALES… 

LA TEORÍA DE LOS VALORES MORALES  

EN EL MOVIMIENTO FENOMENOLÓGICO 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

99 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

6 

Sin embargo, se podría presentar una objeción: se entiende, se podría decir, 

que la preocupación por el beneficio no es suscitado por el respeto de un valor 

en sí, sino sólo por un valor para el sujeto; por tanto, sin valor moral. Pero ¿la 

comodidad de los habitantes no presenta también un valor subjetivo? ¿Se debería 

hablar de bienes justificados y de otros que no lo son? El autor piensa que se 

debe introducir aquí una separación más radical: entre los valores para mí (Ei-

genwerte) y los valores para los otros (Fremdwerte)17 (Prinzip, p. 9 y siguiente). 

Estamos aquí lejos de la famosa “ley general” del kantismo. Entonces, no son 

sólo los valores absolutos, sino también los valores relativos a los otros, los que 

merecen ser llamados “objetivos”, es decir, “arrojados frente a nosotros”. Hans 

Reiner, por tanto, llega a los dos cuadros siguientes: 

 

PRIMER CUADRO: 

I. Valores relativos: 

a) Valores relativos a mí 

b) Valores relativos a los otros 

II. Valores absolutos (en sí) 

 

SEGUNDO CUADRO 

I. Valores subjetivos (=relativos a mí): 

II. Valores objetivos: 

a) Valores relativos a los otros 

b) Valores absolutos 

(Prinzip, ibíd., y Pflicht, p. 141) 

¿Qué es lo que caracteriza, en definitiva, a los valores absolutos? La imposi-

bilidad de dejarlos de lado. No sucede así con el otro grupo de valores objetivos, 

a saber, los valores relativos al prójimo. Éste puede renunciar al bien que tendría 

un valor para él, por ejemplo, la ayuda que nosotros quisiéramos brindarle. En-

tonces, la llamada del valor enmudece. Al contrario, las exigencias que emanan 

 

 

17 Este muro de separación ha pasado desapercibido, salvo error, a Hildebrand y por N. Hartmann, 
sólo Scheler hizo una muy breve alusión. Cf. Max Scheler, “Der Formalismus in der Ethik und die materiale 
Werethik”. Jahrbuch für Philosophie und phänomenologische Forschung, I/2 (1913), p. 503. 



100 JEAN HERING  

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

de los valores absolutos son irrefutables (Die von den absoluten Werten aus-

gehnden Forderungen sind unaufhebbar)18. 

Sin duda, algunos espíritus curiosos reclamarían un criterio más simple que 

permita distinguir, de una vez por todas, los valores absolutos de los otros, como 

se distingue dos razas humanas o animales. El fenomenólogo responderá que a 

menos que se ponga a la ética en el remolque del utilitarismo o de una construc-

ción filosófica más o menos arbitraria, no hay otro principio de conocimiento para 

los valores fundamentales que la intuición “del corazón” (que puede perfecta-

mente ser a priori). 

 

7 

Esto nos conduce a la cuestión de la conciencia moral personal (Gewissen) 

(véase especialmente el capítulo IV de Pflicht). Ésta aparece como el lugar geo-

métrico de la manifestación de una exigencia moral que nos concierne personal-

mente. Hace falta señalar que el terreno de este género de conciencia es más 

estrecho que el de la conciencia moral tout court, la cual también juzga el com-

portamiento de los otros19 y de cierta manera las situaciones que escapan a 

nuestro poder. 

Por otro lado, el análisis fenomenológico confirma la idea popular de que la 

conciencia moral, en sentido fuerte, emana de una capa de nuestro yo distinta 

de la que es la sede de nuestra libertad y de nuestra voluntad. El autor identifica 

ésta con la vida del espíritu y aquélla con la vida del alma, la cual contiene, de 

algún modo, nuestra materia psíquica —acercándose un poco a la antropología 

de Alexander Pfänder20. 

¿Qué piensa Hans Reiner de la tesis a menudo sostenida sobre el carácter 

puramente negativo de la conciencia, la cual sólo sabría condenar el mal (a veces 

 

 

18 Hans Reiner (1949). Das Prinzip von Gut und Böse, Freiburg: Karl Alber, p. 13. 
19 Nuestro maestro Jean Monnier resalta a veces en sus sermones la persistencia de la facultad de 

juzgar válidamente a los otros, incluso en caso de atrofia de nuestra conciencia personal. 
20 Véase especialmente Alexander Pfänder (1933), Die Seele des Menschen, Halle, Max Niemeyer. Su 

libro sobre el sentido de la vida es bastante instructivo para los moralistas: Alexander Pfänder (1948), 
Philosophie der Lebensziele, Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht. Pero supone resueltos los problemas 
elementales sobre los que aquí hablamos. En último momento, se nos anuncia una nueva publicación 
fenomenológica tricotomista: Cornelius Anthonie Van Peursen (1959), Leib, Seele, Geist. Einführung in 

eine phänomenologische Anthropologie, Gütersloh: G. Mohn. 



       DE MAX SCHELER A HANS REINER: OBSERVACIONES SOBRE LA TEORÍA DE LOS VALORES MORALES… 

LA TEORÍA DE LOS VALORES MORALES  

EN EL MOVIMIENTO FENOMENOLÓGICO 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

101 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

sólo después del hecho) sin empujarnos hacia el bien? Daremos la razón a nues-

tro autor, que rechaza esta manera demasiado simplista de ver las cosas. La voz 

de la conciencia puede muy bien empujarnos hacia una decisión moral exigida 

por la apelación a un valor, sin pasar necesariamente por el desvío de un rechazo 

previo de la mala acción o por la indignación contra un mal que debe ser elimi-

nado (véase Pflicht, p. 116). Una madre podría complacer a su hijo sin darse 

cuenta de que la omisión de esta acción sería (quizás) mala o de que el niño 

estaba sumergido (quizás) en una tristeza por curar. 

En cuanto al problema de la infalibilidad de la conciencia, al que Dietrich von 

Hildebrand había aportado una contribución indirecta mediante sus análisis sobre 

la ceguera moral, Hans Reiner tampoco habla de él de manera explícita. Pero, al 

leer entre líneas, hemos tenido la impresión de que él no negaría la posición de 

la Carta a los hebreos en la que se recomienda ejercitar nuestros órganos (es 

decir, nuestras facultades intuitivas), destinados a distinguir el bien y el mal21. 

 

8 

Los desarrollos que acabamos de resumir serían ampliamente suficientes 

para cimentar la moral sobre una base distinta del formalismo kantiano. Pero 

podría subsistir un malentendido: la insistencia con la que el autor resalta la 

apelación inexorable de los valores morales absolutos podría hacer creer que da 

razón al filósofo de Königsberg sobre otro punto, a saber, la lucha inevitable entre 

el “deber” y las “inclinaciones” (Pflicht und Neigung). Ahora bien, esto no es así. 

Una de las partes más interesantes de su libro principal está incluso consagrado 

a esta cuestión, como el título lo hace prever (véase especialmente §§ 25-32). 

En primer lugar, el autor protesta contra la identificación, algo precipitada, de las 

actitudes (Verhalten) egoístas con aquellas al servicio de una inclinación 

(Neigung). El seguimiento de un fin egoísta puede incluso conducirnos (como 

algunos objetivos morales) a violentar nuestras inclinaciones. De este modo, un 

sujeto de temperamento indolente debería combatir su pereza para ganar dinero. 

 

 

21 Carta a los hebreos 5, 14: “τελείων δέ ἐστιν ἡ στερεὰ τροφή, τῶν διὰ τὴν ἕξιν τὰ αἰσθητήρια 

γεγυμνασμένα ἐχόντων πρὸς διάκρισιν καλοῦ τε καὶ κακοῦ” (En cambio, el manjar sólido es de adultos; de 

aquellos que, por la costumbre, tienen las facultades ejercitadas en el discernimiento del bien y del mal). 
Este versículo cuya importancia no siempre ha sido percibida, conduce de algún modo a la cumbre de la 
moral anti-heteronomista del Nuevo Testamento, pero sin dar razón a J- J. Rousseau. 



102 JEAN HERING  

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

Añadiremos que ni Kant, ni la mayoría de sus sucesores (salvo los psiquia-

tras) parecen haber considerado suficientemente la ambivalencia afectiva de 

ciertos actos por los cuales experimentamos simultáneamente ánimo y repug-

nancia. Incluso si una de las dos inclinaciones opuestas vence, la otra no está 

necesariamente aniquilada. La literatura está llena de ejemplos de mujeres que 

experimentan a la vez amor y repulsión por ciertos individuos, la primera afección 

que puede subsistir aun cuando la otra ha ocupado el lugar superior22. 

Lo que es todavía más falso es creer con Kant que “deber” e “inclinación” se 

excluyen necesariamente. Cuando me gusta el bien que quiero realizar (wenn ich 

es gern tue), mi buena acción no se desvaloriza. Incluso existe, piensa Hans 

Reiner con Schiller, un amor por el deber como tal, independientemente de la 

situación particular (Neigung zu der Pflicht), y quien sabe si Schiller tuvo algo de 

razón al considerar esta motivación como un ideal23. Sin embargo, no se puede 

dudar de que el amor por el deber (lo que Hans Reiner, salvo error, no ha indi-

cado) parece, a pesar de todo, revelar una coloración distinta a cualquier otra 

inclinación. Sobre este punto Kant ha visto un fenómeno particular al otorgar un 

lugar especial —lejos de todas las “afecciones”— a lo que denomina Achtung fürs 

Gesetz (respeto por la ley), hechas naturalmente todas la reservas sobre la con-

cepción legalista de su moral. 

De igual forma, daremos la razón pericialmente a Kant en el sentido de que, 

rebus sic stantibus, los conflictos entre el “deber” y las “inclinaciones” son fre-

cuentes, aunque no necesarios. 

 

 

 

 

 

 

22 A la inversa, hay hombres que sin estar realmente locos, ven en las mujeres algo como un mys-
terium tremendum atque fascinosum (como si ellas fuera divinidades). El “por” y el “contra” a veces se 
fusionan de manera curiosa. 

23 Cf. Friedrich Schiller (1793), Über Anmut und Würde, Leipzig. Para el uso de los lectores que los 
hayan olvidado, nos permitimos recordar dos dísticos satíricos de Schiller sobre la moral de Kant. 

Pregunta: “Gerne dien’ ich den Freunden, doch tu’ ich es leider mit Neigung, und darum wurmt es 
mir (sic!) oft, dass ich nicht tugendhaft bin”. 

Respuesta: “Da bleibt kein anderer Rat, du musst suchen sie zu verachten und mit Abscheu alsdann 
tun, was die Pflicht dir gebeut”. 

Lo cual se podría traducir algo así como: 
“Me gusta muchos servir a mis amigos —desafortunadamente— lo hago con placer y por ello a me-

nudo tengo remordimientos, pues me digo a mí mismo que no soy virtuoso”.  
“Entonces, sólo te queda una cosa por hacer: intenta despreciarlos para luego realizar con disgusto 

lo que el deber ordena”. Cf. Friedrich Schiller, Die Philosophen (en Poesías del tercer período). 



       DE MAX SCHELER A HANS REINER: OBSERVACIONES SOBRE LA TEORÍA DE LOS VALORES MORALES… 

LA TEORÍA DE LOS VALORES MORALES  

EN EL MOVIMIENTO FENOMENOLÓGICO 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

103 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

9 

Sin embargo, no olvidemos —como lo señala Hans Reiner— que a veces 

nuestro interés (preocupado por los valores subjetivos) va a la par con la exigen-

cia moral. Un propietario, que habita una planta de su casa y quien hará oportu-

namente las reparaciones necesarias al techo, servirá a los intereses de sus in-

quilinos y los suyos propios24. El valor moral de su decisión perdería su valor sólo 

si la preocupación de su propio interés hubiera sido el principal o el único móvil 

del acto. En este caso, el bien hecho a los otros no le sería imputado. 

Del mismo modo, se debe preguntar si se es responsable o no de las malas 

consecuencias no previstas, pero previsibles, de un mal acto (véase p. 178 y 

siguiente). Parece que sí: si hago descarrilar un tren para matar a un adversario 

político, yo sería responsable también de la muerte de los demás pasajeros acci-

dentados, incluso si no lo había pensado; pues esta consecuencia era previsible25. 

Por tanto, no hay equivalencia moral entre los efectos buenos y malos de una 

acción moralmente negativa. 

Tercer caso: una acción buena ha entrañado buenos efectos suplementarios 

no previstos. Si rescato a un bebedor de la embriaguez y que luego de este 

milagro, su mujer renuncia a suicidarse, yo le habría de hecho salvado la vida. 

Pero ésta feliz consecuencia no prevista no se me tomaría en cuenta. Por tanto, 

aquí se da una curiosa equivalencia de los efectos buenos de una acción mala o 

buena. Todas estas verdades se muestran, de hecho, en la intuición directa y no 

de cualquier intuición. 

Pero ¿qué pensar de los casos en los que una acción legítima entraña o im-

plica una falta de respeto por los valores positivos? Si un ayuntamiento, para 

evitar el gran desastre de una inundación, hace evacuar  precipitadamente una 

localidad y con medio improvisados ¿no sería éste responsable de la muerte de 

 

 

24 La mayoría de ejemplos aquí citados han sido elegidos por el autor de este estudio crítico. 
25 La situación es análoga en el caso de omisión de una acción moralmente exigida. ¿Si nos rehusa-

mos a salvar a una persona presa de un incendio no seríamos también responsables de la muerte del 
equipo de salvamento, que habiendo llegado después de nosotros, habría llegado demasiado tarde? Se 
debe anotar aquí que la cuestión desborda la esfera de las acciones derivadas de la moral. Fanáticos que 
escalan la cara norte del Eiger, sin guía y sin preparación suficiente, indudablemente sólo cometen una 
imprudencia y no una maldad. No obstante, su conducta deberá ser considerada inmoral indirectamente 
(par ricochet), ya que su fracaso, que pondría en peligro la vida de sus rescatadores, era previsible. 



104 JEAN HERING  

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

personas mayores o discapacitados que no soportarían el viaje en estas condi-

ciones?26 Hans Reiner piensa que en los caso de este género (los que, en efecto, 

muestran la acción moralmente justa o equivocada, antes que una acción buena 

o mala), la colectividad debería aceptar esta responsabilidad. Pero rechaza enun-

ciar una solución general. Imposible no examinar los pros y contras en cada caso 

particular. El autor espera de los demás el reproche de elaborar una “casuística”; 

pero la acepta valientemente (Pflicht, p. 174). 

La “casuística” es inevitable para resolver el famoso problema del “conflicto 

de deberes” (Pflichten-Kollision), que en absoluto es un falso problema, como 

pensaba Schleiermacher. Ciertamente, este pensador tenía razón en pensar que 

siempre hay, en principio, un deber más urgente que otro. Pero el descubrimiento 

de este valor necesita de una elección que a menudo estaría precedida de una 

lucha. Quod erat demonstrandum27*. 

10 

 

Dos observaciones más para terminar este estudio, a la vez demasiado ex-

tenso y demasiado breve, pero aceptamos este reproche debido a las dificultades 

inherentes a la tarea del que reseña. 

Hemos ya indicado que queríamos reemplazar, en la mayoría de casos, el 

término “malvado” (méchant-böse) —empleado por Hans Reiner para todos los 

actos inmorales— por el de “malo” (mauvais-schlecht). En efecto, pensamos que 

el término de böse se utiliza de manera adecuada cuando el sujeto desprecia los 

valores positivos, no por amor a sí mismo, sino por amor a los valores negati-

vos28, por ejemplo, al entusiasmarse por la injusticia o el odio de los valores 

 

 

26 Visto desde el ángulo de la religión del Nuevo Testamento, esta constante imposibilidad de hacer 
el bien “sin ensuciarse las manos” (el “semper peccator” de Lutero toma aquí un sentido muy especial) es 
una prueba de la caída que no sólo ha afectado nuestro corazón y nuestro cuerpo, sino también ha estro-
peado la “relojería” del mundo que los discípulos de Leibniz consideran perfecta. 

27 Por nuestra parte, añadiremos además que Scheler no se había equivocado al advertimos de las 
falsas situaciones de quienes se comprometen precipitadamente en “conservar ambos”. Pero entonces, se 
trata de un conflicto del que somos responsables, lo cual no es el caso en las situaciones más normales. 

* En la nota anterior Héring utiliza la expresión “Ménager la chèvre et le chou” que hace referencia 

al hecho de satisfacer a dos personas u opiniones opuestas. Hemos traducido por “conservar ambos”. Este 
“ambos” (la chèvre et le chou) se refiere a los dos valores que entran en conflicto. 

28 De una manera general, nos parece que los moralistas no han estudiado suficientemente los valo-
res negativos y su función en la inmoralidad individual o colectiva (tal vez exceptuados los teólogos, pero 
por lo general los han pensado únicamente bajo un ángulo determinado). En cuanto a las mentes recién 
llegadas persisten en no ver en la presencia de los valores negativos nada distinto que la ausencia de 
valores positivos. Nosotros pensamos que nadie se los toma en serio. 



       DE MAX SCHELER A HANS REINER: OBSERVACIONES SOBRE LA TEORÍA DE LOS VALORES MORALES… 

LA TEORÍA DE LOS VALORES MORALES  

EN EL MOVIMIENTO FENOMENOLÓGICO 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

105 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

positivos (“detestamos la objetividad”, “no puedo soportar la palabra humani-

dad”). Ningún interés egoísta interviene aquí de modo esencial. Al contrario, 

cuanto más desinteresado es el amor al mal, más aparecerá el fenómeno de la 

maldad en su pureza. 

Esto no impide que algunos sujetos también amen los valores subjetivos ne-

gativos, por ejemplo, sus propios sufrimientos físicos. Sin mencionar los casos 

verdaderamente patológicos, se podría pensar en algunos que se flagelan o en 

la mujer que “le gusta ser golpeada”. ¿Existe también una inclinación para el 

sufrimiento psíquico? Quizás sí, aunque estos casos parecen raros y complejos. 

De todos modos, sería difícil decidir si este amor por el propio sufrimiento debe 

ser calificado de inmoral29. Éste es, en todo caso, incomparablemente menor que 

la inclinación por infligir males a los otros —en conformidad a la no-equivalencia 

del yo y del tu que una moral esquemática muy a menudo ha olvidado. 

A continuación, se permitirá expresar una decepción. Nos hubiera gustado 

que el autor estudiara más de cerca los valores absolutos cuyo portador (como 

dice Hildebrand) no es el acto, sino la cualidad del sujeto. ¿La definición de valo-

res absolutos, como los que se nos dirigen en una llamada irrefutable, les es 

igualmente aplicable? En algunos casos, con seguridad sí. De este modo, el valor 

positivo de una virtud, antes de desarrollarse en un niño, se dirige —se podría 

decir— a una llamada al educador. La virtud de un héroe puede empujar a sus 

admiradores a esforzarse para ser como él. Pero no se debería, en todos los 

casos, colocar la virtud en el terreno de la libertad y de la responsabilidad. Como 

lo hemos ya indicado, una cualidad, por ejemplo la belleza de un alma, conser-

varía su valor, incluso si ésta resulta ser innata u otorgada por la gracia. Para ser 

honestos, hemos tenido la impresión de que el autor tiene la tendencia de res-

tringir el dominio de la moral (Sittlichkeit) al del campo de la libertad30. Confe-

samos no comprender bien el porqué. 

Hemos llegado al final de este viaje. No hemos ocultado nuestra aprobación 

a la mayoría de las tesis aquí resumidas (parcialmente) y discutidas. A menudo 

incluso hemos superado las enseñanzas de Dietrich von Hildebrand y sobre todo 

 

 

29 Y la ayuda que se les pide a los otros que brinden. Ahí se trata, en primer lugar, de saber si ésta 
es dada únicamente para “ofrecer un servicio”, o para satisfacer los malos instintos. Pero con esto no todo 
está dicho. 

30 En Pflicht (p. 82), dice incluso lapidariamente: “la existencia moral está vinculada a la libertad” 
(nur wo Freiheit ist, ist Sittlichkeit). 



106 JEAN HERING  

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

de Hans Reiner, pero esperando habernos mantenido en las líneas que se des-

prenden de éstos. Pero, incluso los lectores que adoptasen una actitud más re-

servada, quizás estarían de acuerdo en el profundo interés de estos análisis fe-

nomenológicos, aunque no sean “trascendentales” a la manera de Husserl. 



Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017, 107-132 

e-ISSN: 1885-1088 

 

Fecha de recepción: 1-X-2017 Fecha de aceptación: 29-XI-2017  

 

 

 

 

LA VOCACIÓN DEL ACTOR: 

 UNA PERSPECTIVA FENOMENOLÓGICA 

 

THE ACTOR'S VOCATION: 

 A PERSPECTIVE THROUGH PHENOMENOLOGY 

 

 
 

David Janer1 

Universidad Nacional de Educación a Distancia - UNED 
djaner@outlook.com 

 

 
 

 
 

Resumen: Con este artículo se pretende ensa-

yar y mostrar la virtualidad de una fenomenolo-

gía de la actitud natural —en la línea en que la 

desarrollan Schütz, Berger, Luckmann, Ortega e 

incluso el propio Goffman. El tema del análisis 

corresponde al mundo del “actor”, concreta-

mente, a una perspectiva: la asunción y vivencia 

de la profesión como una vocación. ¿Es cierto, 

como suele afirmarse, que esta profesión es vo-

cacional? ¿Y es cierto, por tanto, que el teatro es 

el lugar privilegiado para llevarla a cabo? Nor-

malmente, estas son las respuestas que suelen 

darse. Sin embargo, tras nuestro análisis, vere-

mos que la afirmación ni es tan fácil, ni tan cierta. 

 Abstract: The following article will attempt to 

explore and delve into the phenomenology of the 

natural attitude (along the lines of the work de-

veloped by Schütz, Berger, Luckmann, Ortega 

and even Goffman himself). The subject of the 

analysis corresponds to the world of the “actor”, 

more specifically to one perspective: the as-

sumption and experience of this profession as a 

vocation. Is it true, as it is often claimed, that 

this profession is a vocational one? If so, is it true 

that the theater medium is the ideal place to con-

duct it? It is usually assumed that the answers to 

both questions are affirmative. However, after 

thorough analysis, we shall see that such affir-

mations aren’t quite as easy or as certain as they 

might seem. 

Palabras clave: Fenomenología, actor, voca-
ción, actitud natural. 

 

 
Keywords: Phenomenology, actor, vocation, 
natural attitude. 

 

 

 

 

1 Actor. Licenciado en Filosofía. Máster en Filosofía Práctica y Teórica: especialidad Filosofía Prác-
tica. UNED. 

mailto:djaner@outlook.com


 108 DAVID JANER 

 

 

 

    Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

1. INTRODUCCIÓN 

 

Con este artículo se pretende ensayar y mostrar la virtualidad de una feno-

menología de la actitud natural —en la línea en que la desarrollan Schütz, Berger, 

Luckmann, Ortega2 e incluso el propio Goffman3. El tema del análisis corresponde 

al mundo del “actor”, concretamente, a una perspectiva: la asunción y vivencia 

de la profesión como una vocación. ¿Es cierto, como suele afirmarse, que esta 

profesión es vocacional? ¿Y es cierto, por tanto, que el teatro es el lugar privile-

giado para llevarla a cabo? Normalmente, estas son las respuestas que suelen 

darse. Sin embargo, tras nuestro análisis, veremos que la afirmación ni es tan 

fácil, ni tan cierta. 

Empezaremos confrontando a nuestro sujeto con su proyecto y viendo cómo 

y desde dónde surge su elección. Después, asistiremos al modo en cómo se 

acerca a su personaje y a la obra con fines claramente pragmáticos: de esto 

dependerá su identidad e inserción dentro del grupo o compañía. A continuación, 

veremos las relaciones que la propia Institución Teatral conlleva y lo que ello 

supone para el logro del proyecto: la experiencia de la profesión como medio o 

como fin. Finalmente, extraeremos algunas conclusiones que creemos pueden 

arrojar algo de luz sobre el tema. Así, por ejemplo: ¿es el actor un ser que juega?, 

¿son todos los “actores” vocacionales?, ¿es el teatro el lugar privilegiado para tal 

fin?, ¿puede el “actor” lograr ver realizada su aspiración?; si es así, ¿a qué precio? 

Dado que la mayoría de los autores tratan sobre la realidad social y los ac-

tores (sociales) que en ella se desenvuelven, procederemos a distinguirlos de los 

“actores” como colectivo profesional. Así, usaremos actores y “actores” para dis-

tinguirlos. 

2. EL ACTOR FRENTE A SÍ MISMO 

El individuo, antes de ser “actor”, es un sujeto que se encuentra —como 

gráficamente dirá Ortega— con la “vida disparada a quemarropa”. Se trata de 

ese mazazo del destino que, como si de un clavo se tratara, nos planta “aquí” 

 

 

2 Cf., San Martín, 2012; López, M.ª C., 1991.  
3 Quizá sea Goffman el que menos haya estado influenciado por la fenomenología; de hecho, no es 

hasta mediados de los 60 cuando se interesa por ella (Caballero, 1998: 126). Sin embargo, es innegable 
que su obra, La presentación de la persona en la vida cotidiana, nos proporciona “una descripción feno-
menológica de distintos aspectos de una actuación” (Ibídem: 131). 



      LA VOCACIÓN DEL ACTOR: UNA PERSPECTIVA FENOMENOLÓGICA 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

109 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

(Ortega, 2013: 81). Desde ahora, este “aquí” conformará lo que Schütz denomi-

nará “situación”, es decir: “la inserción de la existencia individual en la estructura 

ontológica del mundo” (Schütz y Luckmann, 2009: 120). Esta inserción de mi 

vida en un mundo que no he elegido, me sitúa entre una serie de límites ontoló-

gicos (un tiempo y un espacio precisos), y una serie de condiciones subjetivas 

(propias de la sociedad en la que me hallo). Se puede inferir, por tanto, que a 

toda situación le acompaña un tiempo, un espacio, una sociedad y una experien-

cia: “en este aspecto, la situación está limitada desde el comienzo mismo; está 

articulada y predeterminada” (Ibídem: 122). No obstante, dentro de toda situa-

ción existen una serie de elementos “abiertos” y que pueden ser modificados, 

cambiados. 

Precisamente, estos elementos abiertos son los que definen la principal rela-

ción del hombre con el mundo. En efecto, la vida del hombre no es sino un cons-

tante “diálogo con el contorno” (Ortega, VI: 213), y si podemos llevarlo a cabo 

es porque conocemos su “lenguaje”; esto es, que la mayor parte de las cosas 

tienen un sentido y un significado para nosotros, que podemos “entenderlas”. La 

razón principal es que nos encontramos, ya desde el inicio, en un mundo cultural 

(Schütz, 2003: 137). Esta asimilación paulatina del entorno se produce en la 

llamada “socialización primaria” y gracias a un proceso de “internalización”: “la 

aprehensión o interpretación inmediata de un acontecimiento objetivo en cuanto 

expresa significado, o sea, en cuanto es una manifestación de los procesos sub-

jetivos de otro que, en consecuencia, se vuelven subjetivamente significativos 

para mí” (Berger y Luckmann, 2012: 162-163). Dicho de otra forma: no sólo 

comprendo el “mundo” del otro, sino que ese “mundo” también se vuelve el mío. 

Toda la información y experiencia que el sujeto recibe por parte de la socie-

dad quedará sedimentada en lo que Schütz denominará “acervo de conoci-

miento”. De este modo, todo este “acervo” se convertirá en mi “esquema de 

referencia” a la hora de “dialogar” con el mundo. Así: “todas mis experiencias en 

el mundo de la vida se relacionan con ese esquema, de modo que los objetos y 

sucesos del mundo de la vida se me presentan desde el comienzo en su carácter 

típico” (Schütz y Luckmann, 2009: 28). ¿Qué significa todo esto? Que todo ese 

complejo abanico de información recibido queda ordenado y unificado mediante 

los “tipos”, y su proceso genuino: la tipificación. El “tipo” encierra una serie de 

conocimientos y experiencias que permiten ordenar nuestro acervo por significa-

tividades. La suma total de todas esas tipificaciones constituye el marco de 



 110 DAVID JANER 

 

 

 

    Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

referencia en términos del cual tiene que ser interpretado no solo el mundo so-

ciocultural, sino también el mundo físico (Schütz, 2012: 219). 

Dentro de todo ese esquema de referencia con el que el individuo se ha visto 

dotado, nos encontramos con lo que Schütz denominará “biografías típicas”: di-

versas estructuras y categorías sociales que permiten un cierto grado de libertad 

dentro de unos límites ontológicos claros (Schütz y Luckmann, 2009: 104-108). 

Entre ellas, surgen las “carreras”. También para Ortega las carreras no reflejarán 

sino lo genérico, lo típico: no serán sino una “trayectoria esquemática de vida”, 

un determinado carril de existencia. Lo único que puede hacer el hombre es pro-

yectar su vida como si de una fantasía se tratase: debe verse a sí mismo viviendo 

esa vida, esa “carrera” existencial (Ortega, V: 298 y ss.). 

De nuevo, vemos las similitudes con Schütz. También para él el hombre debe 

proyectar su acción anticipándola como “acto”, esto es, como la acción ya reali-

zada y cumpliendo el estado de cosas propuesto: “Toda proyección consiste en 

anticipar la conducta futura mediante la imaginación (…) Así debo situarme ima-

ginariamente en un tiempo futuro, cuando esa acción ya haya sido llevada a 

cabo” (Schütz, 2003: 49). Sin embargo, y aquí surge lo fundamental para nuestro 

análisis, esa “carrera” o “plan de vida” debe llamarnos la atención, esto es, debe 

interesarnos.  

¿Cómo se produce ese interés por las cosas que la sociedad nos ofrece? La 

distinción de Schütz entre “selección” y “elección” servirá a nuestro propósito. 

Para él, la “selección” viene motivada únicamente por el interés, sin prestar aten-

ción a las alternativas y posibilidades entre medios y fines; esto es, carente de 

toda racionalidad. Por su parte, la “elección” incluye tanto la preferencia, como 

la reflexión y valoración entre alternativas (Schütz, 2012: 82-83). Es decir, que 

nuestro individuo primero “selecciona” y luego “elige”; o lo que es lo mismo, 

primero se interesa por algo y luego valora su utilidad en referencia a sus planes 

y proyectos del momento. Ahora bien, ¿qué determina el interés, la preferencia 

del individuo hacia una u otra cosa? Lo que Schütz, siguiendo a autores como 

Parsons, Meads o James, denomina la “personalidad social”: “las múltiples expe-

riencias que tiene el sí-mismo de sus propias actitudes básicas en el pasado, tal 

como se condensan en forma de principios, máximas, hábitos, pero también gus-

tos, afectos, etc.” (2012: 26). También Ortega aceptará esta influencia de lo 

social, aunque destacará la importancia de lo irracional, de las inclinaciones 



      LA VOCACIÓN DEL ACTOR: UNA PERSPECTIVA FENOMENOLÓGICA 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

111 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

innatas (metafísicas y biológicas) con las que el individuo es arrojado al mundo4. 

Así, nos dirá que venimos al mundo con un sistema nato de preferencias y des-

denes: “el corazón, máquina incesante de preferir y desdeñar, es el soporte de 

nuestra personalidad” (Ortega, VIII: 45). Pronto veremos que este acento en la 

parte irracional del hombre nos será de gran ayuda a la hora de tratar de penetrar 

en los verdaderos motivos del sujeto ante una elección determinada5. 

La distinción entre proyecto y personalidad social no es sino un ejemplo de 

lo que la aportación fenomenológica de Schütz le permite en relación con las 

formulaciones de su admirado Weber. En este sentido, Schütz clarifica la “ambi-

gua” y “errónea” propuesta motivacional weberiana distinguiendo entre los “mo-

tivos-para” y los “motivos-porque”: “el motivo-para explica el acto en términos 

del proyecto, mientras que el auténtico motivo-porque explica el proyecto en 

función de las vivencias pasadas del actor” (Schütz, 1972: 120). El único modo 

posible para averiguar los verdaderos motivos del sujeto en cuanto a la elección 

de su proyecto no es sino el descubrimiento de su “motivo-porque”, o lo que es 

lo mismo, los motivos que emanan de la “personalidad social” y determinan la 

elección del proyecto. 

Dado que lo que nos interesa es descubrir los “motivos” del “actor” para 

decidirse por esa carrera, solo podemos atender —inicialmente— a su respuesta. 

Lo que obtenemos no es sino una respuesta tipificada, más o menos, como sigue: 

“Quiero ser actor para poder vivir diferentes vidas (es decir, el motivo-para) y 

ello porque es mi vocación (el motivo-porque)”. Digo que es una respuesta tipi-

ficada, porque lo que hace la tipificación es, precisamente, pasar por alto todo lo 

singular del hecho (Schütz, 2012: 219). El individuo responde lo que todo el 

mundo responde. En nuestro caso, esta respuesta vendrá determinada por el 

mismo proceso de socialización primaria y que encontrará su correlato material 

en la Institución: “La institucionalización aparece cada vez que se da una tipifi-

cación recíproca de acciones habitualizadas por tipos de actores. Dicho de otra 

 

 

4 En este sentido, considero que Schütz acepta la existencia de esos gustos e inclinaciones, pero que 
los considera más como un producto de la fuerza social que como determinaciones de tipo biológico o 
metafísico. 

5 También nos parecen interesantes los análisis de la motivación que desde un punto de vista endotí-
mico realiza Herrera (1974: 77-83). De ahí extrae los impulsos de adquisición, afiliación, poder y egoístas-
altruistas que, considera, determinan en gran parte la conducta posterior de todo individuo: “nuestra 
conducta es el fruto de cuanto pensamos, creemos, estimamos y prevemos, en indisoluble combinación 
con las motivaciones impulsoras aquí descriptas” (Ibídem: 84). Consideramos que muchos de esos “im-
pulsos” quedan suficientemente cubiertos con el análisis fenomenológico realizado por Goffman; sin em-
bargo, nos sirven para apoyar nuestra visión “agonal” dentro de la profesión. 



 112 DAVID JANER 

 

 

 

    Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

forma, toda tipificación de esa clase es una institución” (Berger y Luckmann, 

2012: 74). De este modo, no solo obtenemos nuestro acervo del grupo familiar 

o círculo de amigos, sino que también nos lo procuran la escuela, el trabajo o, 

para nuestros fines, el teatro.6 Todas estas “instituciones” tienen su propia his-

toria7; ejercen un cierto control sobre el individuo y producen una serie de “roles” 

y pautas de conducta (Ibídem: 77-78). ¿Cuál es, pues, la información que el 

individuo recibe de escuelas y centros de teatro, de profesores y otros “actores”? 

En la mayoría de los casos se transmite la idea de que sin un verdadero impulso 

vocacional poco se puede hacer en la profesión. Sarah Bernhardt dirá que nadie 

“sin una vocación tempranamente formulada” podrá nunca llegar a lo más alto 

(1994: 53), solo “el que arde con el fuego sagrado triunfará” (Ibídem: 78). Tal 

es el grado de sacrificio, esfuerzo y frustración que debe asumir el “verdadero” 

artista. También para Stanislavski la vida del “actor” no es sino la vida de “un 

esclavo voluntario” (2013: 343 y ss.), debiendo entregar su vida entera al per-

feccionamiento de su arte. Bolelavsky llegará a decir, incluso, que sin sentir y 

sufrir por el teatro “no se puede hacer ningún arte y especialmente el arte teatral” 

(1989: 17). Incluso dentro de una sociología del espectáculo se entiende el “sen-

tido vocacional” como aquel que es inspirado por un “auténtico celo misional” 

aunque “poco frecuente” por lo que exige para su cumplimiento: arte y lucha 

(Herrera, 1976: 143).  

Sin embargo, junto a esta visión “vocacional” del “actor”, de su arte, también 

se les transmite la información de que el teatro es y debe ser “juego”. Mastroianni 

nos dirá que “este oficio está hecho para divertirse” (1999: 133), se trata de 

jugar como cuando éramos niños, de vivir diferentes vidas: “este oficio es mara-

villoso: te pagan por jugar. Y todos te aplauden” (Ibídem: 136). Precisamente 

ese niño que juega será, para Diderot, el verdadero símbolo del “actor” (2003: 

115). También para Mamet “el impulso de jugar, de imaginar, es lo que os ha 

llevado al teatro” (1999: 79), es más: “nunca nadie con una infancia feliz ha 

querido entrar en el mundo del espectáculo” (Ibídem: 81).  La razón es sencilla: 

 

 

6 Para nuestro análisis, consideraremos dentro de la “socialización primaria” tanto el ambiente fami-
liar, como los amigos y escuelas de teatro o interpretación; en confrontación con ello, comprenderemos el 
“teatro” o la “interpretación” (a nivel profesional) dentro de la llamada “socialización secundaria”. Ver nota 
18. 

7 En el apartado 4 trataremos brevemente la “formación” de la propia Institución teatral y sus pos-
teriores consecuencias negativas en aras del juego y la diversión; esto es, en cuanto a la posibilidad misma 
del desarrollo de la “vocación”. 



      LA VOCACIÓN DEL ACTOR: UNA PERSPECTIVA FENOMENOLÓGICA 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

113 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

el teatro es “juego”, evasión, un “vivir entre paréntesis” (Mastroianni, 1999: 60-

61). Así, Huizinga nos dirá que el juego es algo irracional, un excedente desde el 

cual surge el juego como “sentido” (2015: 18) y que este juego no es sino un 

“escaparse de la vida”, una “broma” (Ibídem: 25). De tal modo que tanto la 

tragedia como la comedia no son sino “culto jugado” (Ibídem: 219-220). Igual-

mente, para cierta sociología del espectáculo el drama, la representación teatral, 

tendrá mucho de juego (Herrera, 1974: 93). Incluso recurrirá a lo que se ha 

convertido ya en un “lugar común” entre los “actores”: las diferentes acepciones 

que el trabajo actoral tiene en los diversos idiomas, así, “giocco” en italiano, 

“play” en inglés, “jouer” en francés o “spiel” en alemán; todos ellos remiten a la 

acción de “jugar”8 interpretando (Ibídem: 93). Vemos, pues, cómo los “actores” 

reciben una serie de informaciones que parecen contradictorias entre sí, pero que 

son asumidas como parte de un acervo común, el propio de la Institución, aunque 

sin confrontarse demasiado profundamente9. De este modo, y ante la pregunta 

antes mencionada, el individuo no hace sino responder desde el acervo de expe-

riencias que ya han sedimentado en él. Ello no significa que el sujeto mienta, 

sino que ejemplifica perfectamente la dificultad que Schütz señala: toda referen-

cia a un “motivo-porque” implica una reflexión sobre el pasado, una recapitula-

ción politética de todos los acontecimientos que nos han llevado hasta el proyecto 

actual. Sin embargo, y aquí reside lo fundamental, esta misma reflexión no se 

realiza sobre la vivencia sino sobre el significado de esta: “el significado es la 

manera en que el yo considera su vivencia, reside en la actitud del yo hacia esa 

parte de su corriente de la conciencia que ya ha fluido, hacia su «duración trans-

currida»” (Schütz, 1972: 99). Es decir, que toda reflexión sobre nuestro pasado 

no es sino una interpretación desde nuestro presente. Ello no impide, pero sí 

dificulta su acceso. En primer lugar, porque exige una reflexión voluntaria por 

parte del sujeto; y en segundo lugar, porque debe ser correctamente interpre-

tado. ¿Qué significa todo esto?, que si nuestro sujeto reflexiona sobre sus ver-

daderas motivaciones, quizá descubra que estas han cambiado o no son las que 

esperaba. Quizá no se dedica a esta “carrera” por vocación, sino por dinero, 

 

 

8 También Mastroianni recurrirá a ello, aunque –como curiosidad- se quejará de que frente al “jouer” 
francés, los italianos (los “actores”), dicen “recitare” en vez de “giocare”, lo que para él equivale a decir 
que hay en ello más de fingido y estudiado que de “juego” y diversión (1999: 133). 

9 No es extraño que aparezcan ciertas “nostalgias” hacia ese “niño perdido” que, cuando empezaba, 
“jugaba” a esto de “ser actor”. Ver, por ejemplo, la conversación entre “actores” profesionales al respecto 
(Rota, 2003: 240 y ss.). 



 114 DAVID JANER 

 

 

 

    Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

fama, respeto, sexo o una mezcla de ellas10. Entonces, ante un posible olvido, 

confusión o mentira directa del sujeto, ¿cómo podemos lograr penetrar en su 

verdadero motivo-porque? El único medio que tiene el observador, pues no puede 

fiarse de las respuestas de su sujeto, es el de prestar atención a la actitud de 

este ante el acto realizado. En este sentido, el motivo-porque se convierte en 

una categoría objetiva que puede ser accesible para el observador, el cual: “debe 

reconstruir, a partir del acto realizado, o sea a partir del estado de cosas creado 

en el mundo externo por la acción del actor, la actitud de este ante su acción” 

(Schütz, 2003: 89). Así, si para Schütz y Luckmann una actitud “es, desde el 

punto de vista motivacional, una posesión totalmente habitual” (2009: 214), 

también para Ortega resultará fundamental la actitud como factor decisivo a la 

hora de desentrañar la motivación de un sujeto. Es aquí donde creemos que las 

aportaciones de Ortega se complementan perfectamente con el camino pro-

puesto por Schütz. De este modo, haremos uso de su distinción entre “vocación”, 

“oficio” y “trabajo” como medio para profundizar más en nuestro análisis11. 

Para Ortega, la vocación es aquella voz que emana de lo más profundo de 

nuestro ser y que nos obliga a un imperativo de perfección: “la vocación es el 

imperativo de lo que cada cual siente que tiene que ser, por tanto, que tiene que 

hacer para ser su auténtico yo” (Ortega, IX: 901). En este sentido, ejercer una 

profesión desde la vocación implica enfrentarse a ella desde nuestro yo más au-

téntico. En El hombre y la gente define perfectamente la diferencia entre lo au-

téntico y lo inauténtico: todo gesto auténtico es aquel que emana de uno mismo, 

desde su propia voluntad y singularidad, definiendo y definiéndose; por el con-

trario, todo gesto inauténtico es aquel que emana del conjunto del grupo, de la 

sociedad. De ahí la distinción entre el hombre y la gente, entre el que se 

 

 

10 Siempre es mejor recurrir a una visión “romántica” e idealizada de la profesión que asumir, por 
ejemplo, cierta necesidad económica en los inicios de la misma, necesidad que admite el propio Mastroianni 
(1999: 49). Otros son más directos: “el teatro es un recurso, nunca una elección” (Diderot, 2003: 89); 
incluso reconoce que él mismo se planteó ser “actor” por cuestiones meramente libertinas. No hay que 
olvidar que durante mucho tiempo los “actores” han estado muy mal considerados. Aunque las cosas 
hayan cambiado, ello no implica que el componente “sexual” haya quedado del todo anulado: solo hace 

falta ver la cantidad (reciente) de escándalos “sexuales” dentro de la industria cinematográfica. 
11 Somos conscientes de que existen otras definiciones de “vocación”, pero creemos que la que mejor 

se adapta a la propia visión de los “actores” es la que está definida como una “llamada interior”, como esa 
fuerza que nos empuja a luchar y perseverar en nuestro empeño. Sobre todo teniendo en cuenta lo que 
esa profesión dicen que supone: dedicación, lucha, sacrificio, sufrimiento, esfuerzo, etc. Así, seguimos la 
definición de Ortega, pero también estamos cerca de la ofrecida por San Martín en su Teoría de la Cultura 
(1999: 258 y ss.). 



      LA VOCACIÓN DEL ACTOR: UNA PERSPECTIVA FENOMENOLÓGICA 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

115 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

singulariza e individualiza, y el que sigue la corriente de los demás. De este modo, 

todo aquel que realiza su profesión desde su íntima vocación la crea desde cero: 

crea un “molde” que luego podrá ser seguido y ocupado por otras gentes, pero 

no por otros hombres. Es en estos casos cuando la profesión deviene en “oficio”, 

o en lo que es lo mismo: “en un caparazón evacuado de efectivo contenido per-

sonal” (Ortega, V: 623). Este oficio, este “puesto” o “cargo” como le llama Or-

tega, podrá ser realizado, evidentemente, con cierta vocación, con cierto interés 

y cierta entrega personal, pero siguiendo mayoritariamente las directrices y con-

venciones sociales: es lo que denominará una vocación “vulgar”, es decir, sin un 

imperativo de perfección (Ortega, IX: 902). En nuestro caso y para nuestros 

análisis, adoptaremos la visión de la “vocación” como aquella profesión ejercida 

desde lo más auténtico de uno mismo; mientras que dejaremos el “oficio” para 

aquella profesión realizada, quizá, con o desde cierta vocación, pero sin entregar 

a ella grandes partes de su propia singularidad. Finalmente, si la profesión es 

realizada más como un medio que como un fin, la denominaremos “trabajo”, esto 

es, cuando no es sino “el esfuerzo que la necesidad impone y la utilidad regula” 

(Ortega, II: 427). En este sentido, conviene recordar que la propia etimología de 

la palabra “trabajo” proviene de “tripaliare” (torturar)12: con lo que aún hoy en 

día sigue conservando parte de ese sentido de sufrimiento y dolor. También la 

profesión de “actor” puede convertirse en un sufrimiento, en un “trabajo” si se 

realiza desde las máximas limitaciones y coacciones posibles, sin el ejercicio libre 

de la voluntad y la creatividad; esto es, bajo el signo de la alienación. Pronto lo 

veremos. De este modo, la vocación, el oficio y el trabajo quedarán englobados 

bajo la profesión, esto es, bajo el modo en que uno “profesa” o hace declaración 

ante alguien de algo13. En nuestro caso, viendo el modo en como uno la afronta, 

podremos determinar sus motivaciones e intereses principales. Pero para ello, es 

necesario acompañarlo en su primer contacto con la profesión. 

 

3. EL ACTOR FRENTE AL AUTOR Y LA OBRA 

 

 

 

12 Ver Coromines, 2014. 
13 También San Martín realiza una distinción entre la profesión “vocacional” (vista como “fin”) y la 

meramente buscada como “medio” (1999: 259). Para nuestro análisis lo hemos ampliado con las aporta-
ciones de Ortega. 



 116 DAVID JANER 

 

 

 

    Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

Antes de considerar su inserción dentro de un nuevo grupo y entrar a formar 

parte del proceso que Berger y Luckmann denominan “socialización secundaria”, 

se hace necesario afrontar un paso previo: el del “actor” frente a su personaje, 

la obra y el autor. 

Como muy bien señala Ortega, toda obra dramática14 está incompleta, os-

tenta una serie de requerimientos, de “huecos”, que deben ser llenados. Preci-

samente uno de los encargados de realizar dicha tarea es el “actor”: “El actor 

interpreta el papel. Éste es el momento “arte” del teatro” (Ortega, IX: 1481). 

También Hegel destacará la importancia del “actor” a este respecto: “en la me-

dida en que extrae visiblemente y hace aprehensibles como presencia viva todas 

las secretas intenciones y los más profundamente implícitos rasgos magistrales 

del mismo” (1989: 852). Efectivamente, el “actor” debe acercarse a la obra y al 

personaje y tratar de comprenderlos lo mejor posible. Ahora bien, ¿cómo se logra 

esto? 

Siguiendo a Schütz, podemos considerar que toda acción expresiva de un 

autor, “aquella en que el actor trata de proyectar hacia afuera (…) los contenidos 

de su conciencia” (Schütz, 1972: 145), termina convirtiéndose en lo que deno-

mina “artefacto” o producto. Este mismo producto o artefacto, siguiendo a Hus-

serl, Schütz lo considerará como un “signo” “cuya aprehensión apresenta a un 

intérprete cogitaciones de un semejante” (Schütz, 2003: 285). De esta manera, 

obtenemos una obra cuyo producto es la consecuencia directa de una expresión 

subjetiva de un autor concreto. La tarea del “actor” será, por tanto, tratar de 

acercarse a la comprensión subjetiva de dicha obra. Es decir, “conocer el signifi-

cado subjetivo del producto significa que somos capaces de recapitular en nues-

tra mente en simultaneidad o casi simultaneidad, los Actos politéticos que cons-

tituyeron la vivencia del producto” (Schütz, 1972: 162). Tras esto se esconden 

los diversos modos de enfrentarse a la tarea del “actor”, ya sea vista como “iden-

tificación” o como “representación”. Es decir, entre los que ven al “actor” como 

alguien que debe identificarse con su personaje, esto es, vivirlo, encarnarlo; y 

 

 

14 Vamos a centrar nuestro análisis dentro del llamado “teatro del representar” frente al cual podría-
mos situar el denominado, por Chevallier, “teatro del presentar” (Chevallier, 2004). Mientras que en el 
primero cobra especial relevancia la comunicación por medio del texto y el personaje; en el segundo, “el 
sentido ya no es tanto comunicar un sentido sino estimular los sentidos” (Ibídem: 180), para ello, el punto 
central es el cuerpo del “actor” que se presenta y no el del “personaje” que se representa. 

 



      LA VOCACIÓN DEL ACTOR: UNA PERSPECTIVA FENOMENOLÓGICA 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

117 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

los que lo ven como alguien que debe representarlo, pero sin olvidarse de sí 

mismo, sin perderse en él. Entre los primeros, podríamos señalar a Stanislavski, 

para quien el “actor” debe encarnar al personaje, vivir su vida (Oliva, 2004: 188), 

o a Sarah Bernhardt que distingue entre el “actor” y el “artista”, siendo este 

último el ideal: el que vive internamente su papel, el que se olvida de sí mismo 

(1994: 133 y ss.); lo mismo pensará Bolelavsky (1989: 44). Entre los segundos, 

tenemos al propio Coquelin, que es quien nos ha servido para establecer la dis-

tinción, pues nos dice: “el arte, no me cansaré de repetirlo, no es identificación, 

sino representación” (1910: 40), o al mismo Mamet, quien no duda en arremeter 

contra la visión “absurda” y nociva del sistema Stanislavski, llegando a conside-

rarlo, incluso, un culto (1999: 14, 18); pasando por Diderot quien no ve en el 

“actor” sino a un “Gran Imitador”, distanciado y reflexivo, que crea su “arte”, 

esto es, la ilusión: “el actor está cansado y vos triste; y es porque él se ha es-

forzado sin sentir nada, y vos habéis sentido sin esforzaros” (2003: 56). 

Sea como fuere su “método”, el “actor” debe compartir un mínimo esquema 

de referencia y de interpretación con la obra, lo que Schütz también denominará 

“ambiente”: “esa parte del mundo externo que puedo aprehender directamente. 

Esto incluiría no sólo al ambiente físico sino también al social con todos sus arte-

factos culturales, lenguajes, etcétera” (Schütz, 1972: 199, nota 24). A mayor 

distancia entre los esquemas, entre los “mundos”, menores probabilidades de 

comprensión subjetiva de los motivos y finalidades del autor. Teniendo en cuenta 

que la mayoría de las interpretaciones se realizan con autores pasados o ausen-

tes de toda relación directa (cara a cara), podemos considerar, con Schütz, que 

“toda interpretación de los actos comunicativos de predecesores tiene el carácter 

de probabilidad subjetiva” (2012: 67). De este modo, la interpretación perma-

nece “abierta” tanto para el actor como para el resto del grupo; produciéndose, 

pues, una diversidad de perspectivas. ¿Cómo se acerca, por tanto, un “actor” a 

una obra cuyo autor y personajes no pueden respondernos? 

Mediante su acervo y con una información mínima, ya sea sobre la obra, los 

compañeros, la historia o el personaje15. Desde este esquema de referencia, 

 

 

15 Aquí vuelven a surgir dos “modos” de aproximarse a la tarea del “actor”. Uno, concibiéndolo, casi, 
como un intelectual y otro, más instintivo, lúdico. Entre los primeros, Sara Bernhardt para quien “el actor 
debe ser, sino un sabio, un erudito” (1994: 61), opinión compartida también por Bolelavsky. Entre los 
segundos, Mamet, para quien: “nuestra profesión no es intelectual. Todos los libros del mundo, todas las 
«ideas», son inútiles para interpretar” (1999: 33) o Mastroianni y Gassman, para quienes el “actor” es 
como una “caja vacía” que debe ser llenada; es más, cuanto más “idiota”, mejor (Mastroianni, 1999: 14). 



 118 DAVID JANER 

 

 

 

    Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

propio y personal, el “actor” debe tratar de convertir el pensamiento del autor en 

“pensamiento temático” (Ibídem: 163). Se trata de averiguar los motivos, tanto 

del autor como de los personajes que deambulan por la escena. Y aquí surge la 

dificultad, aquí aparece el “arte” del artista: el “actor” se convierte, casi, en un 

fenomenólogo que debe ser capaz de reconstruir los motivos-para y motivos-

porque no sólo del autor, sino también de todos los personajes que se mueven y 

viven por la escena. En cuanto a los personajes, el suyo incluido, el “actor” debe 

ser capaz de reconocer las reglas internas de toda interacción conversacional, es 

decir, descubrir los mecanismos concretos de esa “introvisión” escénica: identi-

ficar qué motivos-para de un sujeto se convierten en los motivos-porque del otro 

y viceversa (Schütz, 1972: 191). 

La distinción orteguiana entre el “decir” y el “hablar” nos permitirán profun-

dizar un poco más en la dificultad y metodología propia del “actor”. Para Ortega, 

“hablar” no es sino “usar de una lengua en cuanto que está hecha y nos es im-

puesta por el contorno social” (2013: 244); por su parte, el “decir” “es el anhelo 

de expresar, de manifestar, declarar es, pues, una función o actividad anterior al 

hablar y a la existencia de una lengua tal y como ésta ya existe ahí” (Ibídem: 

244-245). Su equivalente en el mundo del teatro podría ser especificado con la 

diferencia entre el “texto” y el “subtexto”: una cosa es lo que el personaje “ha-

bla”, pronuncia, y otra muy distinta, el “fondo” desde el que lo hace. Sin em-

bargo, y como genialmente expresa Ortega, “el auténtico decir (…) es el que 

brota de una situación como reacción a ella” (IX: 739). 

Ya vimos lo que era y lo que comportaba toda “situación”. Dado que el “actor” 

no está en esa situación concreta, ni en el tiempo en que se ha desarrollado, éste 

debe re-crearla, imaginarla. Esta re-creación por medio de la imaginación y la 

fantasía se produce, como es lógico, desde uno mismo: “sólo podemos interpre-

tar vivencias que pertenecen a los demás en función de nuestras propias viven-

cias de ellos” (Schütz, 1972: 138). De ahí la importancia que el mismo Hegel 

otorgará a la experiencia del “actor”: “haber visto mucho, haber oído mucho y 

haber retenido en sí mucho, tal como los grandes individuos suelen casi siempre 

destacar por una gran memoria” (1989: 205). De esta manera, el “actor” procede 

con sus personajes del mismo modo que un observador procede con sus seme-

jantes: “el sí-mismo del semejante sólo puede ser captado (…) elaborando una 

construcción de una forma típica de conducta, una pauta típica de motivos 



      LA VOCACIÓN DEL ACTOR: UNA PERSPECTIVA FENOMENOLÓGICA 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

119 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

subyacentes, de actitudes típicas de un tipo de personalidad” (Schütz, 2003: 46). 

Es decir, que el “actor” va realizando un proceso de tipificación del personaje, 

desde lo más formal y caracterológico, hasta lo más personal y singular del 

mismo. Esta es, justamente, la función del “actor”: comprender y encarnar lo 

mejor posible la vida y existencia del “personaje”. En este sentido, el actor se 

reivindica como “autor”. Y es que “autor”, como nos recuerda Ortega, proviene 

de “auctor”, el que hace progresar, el que aumenta una cosa (2010: 181). La 

propia historia del teatro refleja esa lucha del actor por reivindicarse como un 

“autor” de pleno derecho; en definitiva, también como un creador16. 

Precisamente este factor de creación personal, esta reivindicación histórica 

del “actor”, nos vuelve a poner sobre la pista de lo anteriormente mencionado: 

la posibilidad o imposibilidad de la vocación. El propio Ortega diferenciará entre 

un “decir de la gente” y un “decir personal” (2013: 253). Aunque su distinción 

haga más referencia al hecho de inventar nuevas formas de lenguaje expresivo, 

más personal y propio, también creemos que puede adoptarse para referirse al 

modo de expresión del “actor”. Así, podemos entender el “decir personal” como 

aquel que brota de uno mismo con la seguridad de estar expresando el “decir” 

que tanto el personaje como la situación requieren. Por el contrario, el “decir de 

la gente” haría referencia a la interferencia ajena a uno mismo que impone otras 

formas de comunicación y expresión: el ejemplo paradigmático es la interpreta-

ción que el director realiza sobre la misma escena y texto. En la jerga teatral se 

asemejaría a la distinción entre “verdad” y “cliché”.17  

Se reanuda aquí el encuentro entre la autenticidad y la inautenticidad, entre 

lo que “es” y lo que “representa”. El “actor” se acerca al personaje desde sí 

mismo, desde sus propios conocimientos y experiencias, y trata de hacer suyo el 

personaje creado por otro. Nuestra tesis es que cuanto más vocacional y autén-

tica sea la experiencia profesional, tanto más sometida estará a las luchas y con-

tradicciones con el grupo. La razón es que una vez el “actor” ha comprendido 

politéticamente todos los movimientos, acciones y motivaciones del personaje, 

 

 

16 Así en Oliva (2004: 323), o más específicamente: el ejemplo de autores y directores sometidos a 
la “tiranía” de los “actores” en pleno siglo XVIII francés (Armiño, 2003: 20), hasta la reivindicación que 
Goethe realizó del director de escena para recuperar su función e importancia frente al “actor” (Artiles, 
1989: 117-118). 

17 “En esta situación cae a menudo el actor inexperto. Le obligan a llorar cuando no quiere, a reírse 
cuando está triste, a sufrir cuando está alegre, a plasmar sentimientos que no anidan en su alma (…) La 
única salida de esta situación es el recurso a un convencionalismo actoral que, de tanto repetirse, acaba 
transformándose en cliché” (Stanislavski, 2013: 180-181). 



 120 DAVID JANER 

 

 

 

    Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

debe pasar a exponerlos de forma monotética al resto del grupo; esto es, ofrecer 

su propia y personal perspectiva. Ahora bien, la propia estructura jerárquica de 

la profesión establece un marco de diálogo y coacción que introduce la posibilidad 

misma de inferencias y mutilaciones. De este modo, el “actor” se enfrenta con 

una nueva dinámica y con la realidad de lo que la profesión es. Debe elegir, si su 

vocación es sincera, entre mantenerse fiel a sí mismo o adaptarse, del mejor 

modo posible, a la dinámica creativa del grupo. En sus acciones y elecciones se 

dirime la cuestión de la vocación y la autenticidad, de la profesión como medio o 

como fin. Veamos, pues, cómo el “actor” define su nueva situación con el grupo. 

 

4. EL ACTOR FRENTE AL GRUPO: DIRECTOR Y COMPAÑEROS 

 

Ahora, nuestro sujeto entra ya en lo que Berger y Luckmann denominarán 

“socialización secundaria”: “la internalización de “submundos” institucionales o 

basados sobre instituciones” (2012: 172). Esta segunda internalización tiene lu-

gar sobre la primera y por ello, es lógico pensar que se producirán choques y 

conflictos18. En nuestro caso, el sujeto llega a la nueva institución (la profesión) 

con sus ideas, sueños, juicios y prejuicios. Es aquí donde se produce la dialéctica 

entre el “ser” y el “representar”, donde sus motivos “para” y “porque” se enfren-

tan con la nueva realidad. Antes de proseguir, conviene que realicemos, como ya 

anunciamos en el apartado 2, un breve recorrido por lo que consideramos la 

formación de la Institución Teatral. Toda “institución” tiene una historia que es 

la del grupo que la realiza o materializa en normas y estructuras sociales. En 

cuanto al teatro, nuestra concepción parte de sus orígenes como fiesta agraria, 

mezcla de fiesta y rito donde toda la comunidad participa por igual19, hasta llegar 

a dividirse en una suerte de “drama social” y “drama ritual” (Zimmeran, 2012: 

12 y ss.); esto es, pasando de ser una fiesta popular y eminentemente festiva, a 

 

 

18 Aunque Berger y Luckmann consideren la “escuela” como una institución propia de la segunda 
socialización, aquí consideramos que la “escuela de teatro”, por ejemplo, sirve a una socialización primaria 
en referencia a las posteriores contradicciones que la realidad de la Institución profesional (socialización 
secundaria) presentará. Ver nota 6. 

19 Así Adrados (1983), frente a las concepciones de Wilamowitz y otros, para los cuales, los inicios 
se hallan circunscritos a las fiestas rituales en honor a Dionisios.  



      LA VOCACIÓN DEL ACTOR: UNA PERSPECTIVA FENOMENOLÓGICA 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

121 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

ser una fiesta “ritualizada”20 y perfectamente institucionalizada bajo un Estado 

que no ve sino la posibilidad de ejercer con ello un efectivo control social21. Así, 

la tragedia pasará a ser, por un “acto personal (Pisístrato)” (Adrados, 1983: 462) 

una “institución social” cuyo “discurso cívico” conformará un “conocimiento no-

mológico” en aras de la educación política y moral de la sociedad griega de la 

época (Sancho, 2005: 99 y ss.). Precisamente Zimmerman señala el 386 a. C. 

como la fecha “que marca el nacimiento de la moderna empresa teatral europea” 

(2012: 35), pues en dicho año se permite la representación en Atenas de cual-

quier obra que haya sido ya representada con anterioridad22, lo cual, sin duda, 

contribuye a desacralizar el teatro griego antiguo. Con ello, vemos como la de-

pendencia del “actor” para con la “institución” se irá moviendo entre lo político y 

lo económico23. Dependerá tanto de la Institución que lo alberga (teatro, compa-

ñía) como del estado, mecenas o director que lo contrata (Herrera, 1976: 136-

138); incluso del público y de su influencia sobre él. Tal será la fuerza coercitiva 

de la Institución que autores como Mamet reivindicarán una huida de la misma: 

se trata de luchar por la individualidad y la singularidad, virtudes del artista que 

se hallan totalmente amenazadas por la burocracia y la estulticia institucional 

(1999: 81 y 100-101). También Chéjov24 relatará su crisis teatral por culpa de la 

burocracia y el ambiente de “mentira” y falsedad que rodeaba el mundo teatral 

de su época (2016: 59-60 y 129-130). De este modo, nuestro “actor” se encon-

trará, de lleno, dentro de una institución con su propia historia, sus propias nor-

mas, dependencias y jerarquías. Desde ella, se ejercerá —sostenemos— una 

coerción y limitación que pondrán en peligro su empeño vocacional. Veámoslo.  

 

 

20 “La fiesta se destaca de lo cotidiano no sólo por el lugar —por su zona separada y sacra—, sino 
también institucionalmente —por su marco solemne y las actividades y cánticos rituales” (Zimmermann, 
2012: 12-13). 

21 También Herrera afirmará que el “juego” deviene en “rito” y que, siendo ambos grandes estimu-
lantes de la conducta humana, se convierten en importantes “agentes socializadores” (1976: 113-114). 

22 Hasta esa fecha solo se podían representar obras ya realizadas fuera de Atenas. De este modo, 
mientras en Atenas se representaban con un claro fin “ritual” (religioso), fuera de ella se realizaban con 
fines más lúdicos y educativos. Desde ese momento, el teatro se abrirá no solo a la representación reli-
giosa, sino también a la más directamente “comercial”. 

23 Así, por ejemplo y brevemente, desde el control religioso de lo teatral dentro de la Edad Media 
(con prohibición incluida), pasando por el control que el Rey ejercerá sobre las obras y los “actores” 
(Francia y el absolutismo de Luis XIV, el cual influirá en una forma precisa de actuación y declamación), 
hasta el uso del teatro y de los “actores” como abanderados de las nuevas ideas burguesas durante la 
Ilustración (Artiles, 2005).  

24 Nos referimos a Mijaíl (Michel) A. Chéjov. Hijo del narrador y ensayista A. P. Chéjov y sobrino del 
famoso Antón P. Chéjov. Fue discípulo de Stanislavski y terminó adoptando su propio método frente a la 
concepción stanislavskiana: otorgando una mayor importancia a la imaginación y caracterización del per-
sonaje. 



 122 DAVID JANER 

 

 

 

    Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

El lugar privilegiado para nuestro “choque” será, siguiendo a Goffman, la 

“reunión”. Es en ella donde se produce la parte que más nos interesa, la interac-

ción: esto es, “la influencia recíproca de un individuo sobre las acciones del otro 

cuando se encuentran ambos en presencia física inmediata” (Goffmanm 2012: 

30). Lo más importante de estas interacciones es que contribuyen a definir la 

situación. ¿Qué significa esto? Que el individuo, en su intercambio de informa-

ción, realiza una interpretación no solo del mundo que le rodea, sino también de 

sí mismo y de los demás. Es aquí donde Goffman define al sujeto como “ac-

tuante”25: “el objetivo del actuante es sustentar una definición particular de la 

situación, definición que representa, por así decirlo, lo que el actuante reivindica 

como realidad” (2012: 102). Sin embargo, toda reunión, por pertenecer al orden 

social26, cuenta con una serie de elementos intrínsecos: “la participación en una 

reunión significa siempre coerción y organización” (Goffman, 1991: 132). Orga-

nización, porque en nuestro caso existe una distribución del trabajo que contri-

buye a crear una serie de normas y roles que deben ser respetados. Entendere-

mos el rol como “aquella respuesta tipificada a una expectativa igualmente tipi-

ficada” (Berger, 2009: 120)27. Coerción, porque desde el mismo instante en que 

un individuo adopta un “rol”, se vuelve susceptible de “coacción” siempre que se 

aleje de él. Entenderemos el término “coacción” como “toda consecuencia pe-

nosa, sea del orden que sea, producida por el hecho de no hacer yo lo que se 

hace en mi contorno social” (Ortega, 2013: 229).  

De este modo, en toda reunión se busca ofrecer una información precisa que 

determine ya la situación del grupo: “la información acerca del individuo ayuda 

a definir la situación, permitiendo a los otros saber de antemano lo que él espera 

de ellos y lo que ellos pueden esperar de él” (Goffman, 2012: 15). De ahí la 

importancia de las “primeras impresiones” pues es el momento y el lugar donde 

se establecen las pautas y jerarquías posteriores. Se produce lo que Goffman 

define como “procesamiento de personas”, esos “encuentros en los que la “im-

presión” que los sujetos se forman durante la interacción afecta al curso de sus 

vidas” (1991: 186). Evidentemente, todos los miembros del grupo acuden a la 

misma con cierta información previa, con ciertas tipificaciones que les permiten 

 

 

25 En esto sigue la concepción dramática de K. Burke. Ver Winkin (1991: 29 y ss.). 
26 Aquí, Schütz se muestra deudor de Parsons. Ver Winkin (1991: 58, 92). 
27 La traducción del catalán, del autor. 



      LA VOCACIÓN DEL ACTOR: UNA PERSPECTIVA FENOMENOLÓGICA 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

123 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

afrontar la reunión con la mínima solvencia interaccional. Así, cada uno tiene sus 

propias tipificaciones sobre los demás: se sabe que el director es un tipo “difícil”, 

que hay un “actor” con fama de conflictivo, que la actriz es “estupenda” o que el 

ayudante es el hijo del “jefe”. Toda esta información le  sirve al sujeto para en-

frentarse a la “primera impresión” y desde ella, redefinir su lugar28. 

Aunque algunos29 critican esta visión goffmaniana de las interacciones como 

una suerte de manipulaciones y fingimientos casi constantes, creo que se acerca 

bastante a la realidad de las interacciones. No olvidemos que lo que está en juego 

en cada “situación” es el lugar que ocupamos en él: nuestra propia “identidad”. 

Y es que como señalará Berger, nuestra identidad depende de nuestra conducta, 

pero nuestra conducta no es sino la respuesta a una situación social concreta 

(2009: 126). En el caso que nos ocupa, nuestras primeras interacciones deter-

minarán la conducta posterior en cuanto al proceso creativo se refiere. Ello será 

fundamental a la hora de adquirir algún “poder” de persuasión30. Un punto que 

apoya esta visión del grupo de trabajo como un ámbito relativamente abierto a 

la manipulación y el fingimiento nos lo ofrece el propio Goffman con su distinción 

entre “fachada” y “trasfondo escénico”. Así, todo aquel individuo que desarrolle 

su actividad de cara al público tendrá más desarrollada la capacidad expresiva y 

manipulativa que la del individuo que suela moverse por la trastienda (Goffman, 

2012: 124 y ss.). En este sentido, sostenemos que el “actor” está capacitado 

para lograr controlar sus acciones expresivas y además, “dramatizar” a su per-

sonaje31: es decir, hacer más ostensible la actitud (rol) que se espera de uno 

(Ibídem: 44 y ss.). Una vez mostrado el orden y la coerción presentes en toda 

reunión, y señalados los intereses y aptitudes de los “actores” y miembros del 

grupo, queda pasar a su desarrollo. 

 

 

28 Similar importancia le dará Herrera: “No es lo mismo pertenecer a esta que a aquella compañía de 
teatro, y dentro de ésta o aquélla, no es lo mismo ser un primer actor, una figura de relieve, que un 
partiquino escondido y fugaz del reparto” (1976: 134). 

29 Así, por ejemplo, la visión negativa que del mismo tiene Habermas. Ver, Caballero, 1998: 138. 
30 Recordamos lo dicho en la nota 5. 
31 Diderot considera al “actor” como un “gran burlador” (2003: 71), Rousseau habla de él como de 

un gran mentiroso cuyo arte consiste en fingir (2009: 99), Mastroianni lo concibe como un “gran embus-
tero” (1999: 135) e incluso la propia tradición otorga a la palabra “actor” un origen falaz: así, “actor” suele 
derivarse del término griego “hypocrités”, al cual se asocian diversos orígenes. Artiles lo asocia a la leyenda 
que atribuye a Solón la asignación de tal nombre a un “actor” de Tespis que representaba su texto “fin-
giendo lo que no sentía”, de ahí que le llamara hipócrita (Artiles, 2005: 12). Por su parte, Guzmán Guerrero 
lo asocia al concepto de “hypocrínomai”, esto es, “contestar o responder a una pregunta” (Guzmán, 2005: 
30). 



 124 DAVID JANER 

 

 

 

    Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

A partir de ahora, cada miembro mostrará su punto de vista, su propio sis-

tema de relevancias. Esta exposición se producirá, en principio, de forma mono-

tética: abarcando y resumiendo todo el proceso politético que se haya seguido 

con anterioridad. Una vez presentadas todas las visiones o habiendo surgido al-

gún tipo de duda, se hace necesario pasar a formular el proceso de forma poli-

tética: dando razón, paso a paso, de todo el itinerario seguido. La herramienta 

privilegiada para llevar a cabo dicha tarea no es sino el lenguaje, el diálogo. En 

este sentido, y como señalan Berger y Luckmann, el diálogo posee una gran 

fuerza generadora de realidad32: mediante él, los individuos tratan de establecer 

una realidad subjetiva común (2012: 190 y ss.). Este intercambio de puntos de 

vista, de perspectivas, se realiza gracias a la “idealización de la intercambiabili-

dad de los puntos de vista” y a la “idealización de la congruencia del sistema de 

significatividades”, lo cual, significa que aceptamos la posibilidad misma de com-

prender al otro: a) adoptando su propia perspectiva y b) asumiendo que ambos 

compartimos semejantes esquemas de referencia e interpretación (Schütz, 

2003: 42 y ss.).  

Se trata, pues, de ofrecer los diversos “mundos” percibidos en la obra y con-

trastarlos con los diversos personajes alumbrados por ellos. Como indicará Goff-

man, la mayoría de grupos tratará de lograr un “consenso de trabajo”, esto es, 

evitar todo tipo de conflictos: “en la interacción conversacional, contrariamente 

a otros muchos tipos de órdenes sociales, la ofensa es del todo corriente. Por 

tanto, la indulgencia es un requisito casi constante” (1991: 97). Sin embargo, 

ello no es siempre posible, y menos en nuestro caso, donde la creatividad reivin-

dica su puesto. Evidentemente, estamos hablando del caso que nos interesa, el 

del llamado “actor” vocacional. El “actor” para el que su profesión no es sino un 

“oficio” o un “trabajo” la evitación de todo conflicto no supondrá mayor problema. 

Pero, ¿qué ocurre en el caso del “actor” que siente viva su “vocación”? 

Aquí acudimos a la distinción establecida por Schütz entre significatividad 

“intrínseca” e “impuesta” (2012: 126 y ss.). Mientras la primera hace referencia 

a una significatividad surgida de mí, buscada y experimentada por uno mismo; 

la segunda, se refiere a una significatividad que me viene impuesta de fuera y 

 

 

32 Sería interesante confrontarlo con las propuestas del “teatro del presentar”, donde prima más el 
cuerpo y el movimiento que el texto. 



      LA VOCACIÓN DEL ACTOR: UNA PERSPECTIVA FENOMENOLÓGICA 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

125 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

totalmente discordante con la mía. Este es precisamente el punto que nos in-

teresa: ¿cómo se soluciona este conflicto creativo? 

Si lo analizamos detenidamente aparecen diversos caminos. Por lo pronto, o 

se acepta o no se acepta. Si no se acepta, sigue el conflicto. Si se acepta, los 

motivos pueden ser dos: o se acepta convencido o se finge su convencimiento. 

Si se acepta convencido, tenemos que la significatividad impuesta del otro ha 

pasado a ser nuestra propia significatividad intrínseca: hemos logrado compren-

derla y hacerla nuestra. En caso contrario, aceptamos la imposición sin pleno 

convencimiento, pero, como veremos, por razones utilitarias; es decir, adopta-

remos nuestra acción como un medio para lograr un fin posterior. Es aquí, en 

pleno contacto con la realidad de la profesión, cuando el individuo se desliza por 

los diversos modos de afrontarla: como vocación, como oficio o como trabajo. 

Sostenemos, pues, que si un individuo vive su profesión como “medio” le resul-

tará mucho más fácil asumir las imposiciones ajenas y plegarse a un tipo de 

dinámica jerarquizada: podrá aceptar el “talento” y “experiencia” del otro como 

argumento de peso, o asumir la autoridad del director o, sencillamente, caer 

rendido a la manipulación y seducción de algún compañero. Sea como fuere, el 

caso es que termina aceptando algo que no “siente”. Afirmamos, pues, que caerá 

en aquel extraño e inauténtico hacer al que Ortega denomina “hacer que se hace” 

(2013: 61), es decir, que actúa (hace) desde otra intimidad (humanidad) que no 

es la suya, sino que pertenece al otro, a la gente (lo inhumano). En este sentido, 

podríamos decir que el “actor” que actúa desde el otro tiene más de “máquina” 

que de “hombre”: “sólo es humano lo que al hacerlo lo hago porque tiene para 

mí un sentido, es decir, lo que entiendo” (Ortega, 2013: 14). Este es el “talón de 

Aquiles” con el que toda “vocación” debe enfrentarse. Al “actor” no vocacional no 

le importará demasiado afrontar su profesión como un “oficio” o como un “tra-

bajo”. A veces, logrará desarrollarlo con cierto talento artístico y ofrecerá una 

interpretación con un mayor o menor “contenido” personal33; otras, por el con-

trario, sufrirá realizando algo con lo que no está de acuerdo en nada o casi nada. 

Pero, ¿qué ocurre con el que realmente siente y afronta su profesión como una 

vocación? 

 

 

33 Lo que llamamos una “vocación vulgar”, sin el imperativo de perfección. 



 126 DAVID JANER 

 

 

 

    Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

Con todo lo visto, podemos aventurarnos a definir34 al “actor” como aquel 

sujeto que tiene la capacidad de convertir toda significatividad impuesta en in-

trínseca; esto es, que es capaz de hacer suyas las visiones y vivencias de los 

demás. Ahora bien, esto puede hacerse desde el pleno convencimiento o desde 

la más pura manipulación y fingimiento. Además, el simple hecho de que las 

“visiones” sean solo “probabilidades subjetivas” no facilita la percepción de la 

“verdad” y el “talento”. Es más, tampoco la vocación implica talento: “sería un 

error fundamental creer que la vocación de un hombre coincide con sus dotes 

más indiscutibles” (Ortega, 1983: 33). Por ello, no siempre ocurre que el “actor” 

(con o sin “talento”) logre convencer o hacer suya la visión ajena. ¿Qué pasa, 

pues, si el “actor” vocacional no logra convencerse y convertir su significatividad 

impuesta en intrínseca? 

Que debe convertir su profesión de “fin” a “medio”. En efecto, se produce 

una alienación en el sujeto: la mayor parte de lo que realiza nace y pertenece a 

“otro”. Su visión creativa y singular del mundo y el personaje quedan cercenados 

por aportaciones externas a uno mismo. Si no se logra ver y sentir como algo 

propio, entonces podemos decir que lo singular (humano) del “actor” queda mez-

clado o anulado por lo convencional (inhumano) del director o compañeros. Evi-

dentemente, para el director no será algo convencional, sino que será —por haber 

emanado de sí mismo— algo singular y plenamente humano (en el sentido que 

aquí lo usamos). Sin embargo, para el “actor” que debe ejecutarlo y vivirlo, es 

algo que se le “escapa”, que no le pertenece. El único medio para seguir actuando 

es caer en lo que denominaremos la “alternación fría”: “el individuo internaliza 

la nueva realidad, pero en lugar de ser ésta su realidad, es una realidad que ha 

de utilizar con propósitos específicos” (Berger y Luckmann, 2012: 212). Es decir, 

que, aunque no comparte el funcionamiento ni parte de la realidad subjetiva que 

conforma y emana del grupo, permanece en él por otros motivos: necesidad, 

obligación, compromiso… 

Sea como fuere, renuncia a su vocación (aunque sea de forma momentánea) 

y adopta un oficio o un trabajo, dependiendo del grado de implicación, libertad y 

 

 

34 No entramos aquí en la cuestión del “talento” para comprender y mostrar el “alma” de sus perso-
najes. Lo que pretendemos es hacer hincapié en su capacidad “formal” y en lo que ello implica de auten-
ticidad e inautenticidad, verdadera piedra de toque para el tema de la vocación. Da igual, para lo que nos 
interesa mostrar, si lo que uno “decide” por sí mismo tiene “valor” artístico o no. Lo que realmente nos 
importa es si esa “elección” es personal y singular (auténtica) o no. 



      LA VOCACIÓN DEL ACTOR: UNA PERSPECTIVA FENOMENOLÓGICA 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

127 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

sufrimiento que posibilite. Se produce, pues, lo que denominaré la “paradoja de 

la vocación”. 

Precisamente al renunciar a su libertad y singularidad, sustrato de toda vo-

cación, el hombre renuncia a su humanidad, y con ello, a su correlato más inme-

diato: la felicidad. Como dirá Ortega, el hombre solo tiene un camino para reco-

nocer a su auténtico “yo”, el gusto y el disgusto: “el hombre no reconoce su yo, 

su vocación singularísima, sino por el gusto o el disgusto que en cada situación 

siente” (Ortega, 1983: 28). De este modo, podríamos decir que la profesión de 

un hombre se resuelve en una ecuación entre lo convencional y lo auténtico, 

entre la felicidad y la infelicidad; o lo que es lo mismo, para nuestro caso, entre 

la vocación, el oficio y el trabajo.  

¿Cuáles son las consecuencias de todo lo expuesto hasta ahora? ¿Son todos 

los “actores” profesionales por vocación? ¿Puede el “actor” ver realizada su vo-

cación? ¿Sigue teniendo ésta un componente de juego y libertad? ¿Si es así, a 

qué precio? ¿Es el teatro el lugar adecuado para realizarla?, etc.… 

 

5. CONCLUSIONES 

 

Con todo lo visto, ¿podemos decir que todos los “actores” son vocacionales? 

O lo que es lo mismo, ¿que esta profesión es puramente vocacional? Evidente-

mente no. La respuesta que suele darse es una tipificación proporcionada por la 

propia sociedad y por los propios miembros de la Institución que perpetúan una 

imagen establecida de lo que se supone “debe” ser el “actor”. En este sentido, 

entramos en lo que Goffman denominará la “idealización” del rol. Nadie ofrecerá 

motivaciones que puedan dañar la imagen que de su profesión (y de sí mismo) 

se tiene. Es cierto, sin embargo, que muchos “actores” sí pueden sentir esa lla-

mada interior que les impulsa a perseguir la profesión desde lo más auténtico de 

su ser. Ahora bien, en estos casos creemos que el camino está plagado de difi-

cultades que pone al descubierto la propia historia del Teatro (como Institución). 

Por tanto, ¿es posible desarrollar la vocación dentro de la profesión “actoral”? 

si aceptamos la definición de “vocación” como aquel ejercicio que responde a la 

demanda de una voz interior y que nos empuja a actuar desde nuestra más au-

téntica singularidad, entonces, creemos que las dificultades impiden en gran me-

dida dicho logro. Recordemos que la profesión realizada desde la “vocación” im-

plica una reivindicación, casi constante, de la propia libertad y creatividad 



 128 DAVID JANER 

 

 

 

    Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

personal. Tal y como funciona la propia dinámica creativa del grupo es fácil que 

aparezcan límites que pueden ser experimentados como coacciones o imposicio-

nes. Ya señalamos que la búsqueda de esa “libertad” puede lograrse por diversas 

vías: adquiriendo poder, autoridad (fama, experiencia, talento, premios…), se-

duciendo o manipulando, o bien, creando las condiciones óptimas para su desa-

rrollo: el caso de numerosos “actores” que forman una compañía propia (donde 

la jerarquía queda establecida desde el principio y donde todos están conformes, 

cómodos) o “actores” que se deciden a montar sus propios espectáculos perso-

nales, monólogos, lecturas dramatizadas, etc. 

Entonces, ¿cuál es el lugar del Teatro? Desde nuestra perspectiva, el teatro 

ya no consiste (mayoritariamente) en esa imagen tipificada que la propia “pro-

fesión” promueve: ese espacio de creatividad y vivencia personal, de libertad; 

donde el “actor”, más que ir a trabajar va a jugar35. Consideramos que esta visión 

no es sino la constatación de lo que ya Ortega indicaba: “El hombre suele vivir 

intelectualmente a crédito de la sociedad en que vive, crédito de que no se ha 

hecho cuestión nunca” (2013: 264). Aceptamos, con Huzinga, que el Teatro, 

como producto de la cultura, tiene en su base fundamental el “juego” y que este, 

planta sus raíces en la libertad y creatividad personal, en la entrega y el éxtasis, 

en el “jugar” por “jugar”, sin otra finalidad ulterior. También Fink destacará este 

componente de libertad y evasión que el juego proporciona (1966: 22 y ss.). Sin 

embargo, sostenemos —como hemos tratado de mostrar— que la misma historia 

del teatro ha ido dejando atrás el juego y la entrega personal sincera (sus inicios 

plagados de rito, danza y fiesta), hasta quedar convertido en una Institución 

jerarquizada y burocratizada donde sus mismos mecanismos de funcionamiento 

y control abren la puerta a todo tipo de coacciones y coerciones a la creatividad 

y originalidad personal. En este sentido, ello se nos aparece como contrario y 

contradictorio con la asunción de dicha vocación. De todo lo expuesto se sigue 

que sin libertad y creatividad personal difícilmente puede surgir el juego y la 

diversión; y sin ésta, el disgusto nos muestra —señal inequívoca para Ortega— 

de que andamos errando el camino que Píndaro nos mostró: “llega a ser el que 

 

 

35 A este respecto, Mastroianni señalaba que él no iba al teatro porque ahí el único que 
se divertía era el “actor”, mientras que el público es el que terminaba aburriéndose (1999: 
45). Claro está que ello sucede si el “actor” ha logrado recuperar su libertad y creatividad 

singular; o al menos, es lo que aquí tratamos de mostrar.  



      LA VOCACIÓN DEL ACTOR: UNA PERSPECTIVA FENOMENOLÓGICA 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

129 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

eres”, o lo que es lo mismo para nuestro caso: llegar a ser felices con lo que 

hacemos, que no es sino lo que somos.  

Estamos, pues, con Huzinga cuando afirma que en “la cultura moderna ape-

nas si se juega y, cuando parece que juega, su juego es falso” (2015: 312). En 

efecto, la creciente profesionalización de la “profesión” ha establecido sus propios 

cauces que deben ser respetado por los “actores” que quieran seguir en ella: 

importancia de los contactos, la buena disponibilidad, el cultivo de la propia ima-

gen personal y pública (cuentas de Instagram, Twitter, etc…), la aceptación de 

directores déspotas o compañeros endiosados, la asunción de jerarquías y cate-

gorías profesionales, el uso de la coacción y manipulación, etc. Es decir, una 

pérdida de la libertad personal en aras de una creciente y absorbente “socializa-

ción”: dependencia del medio. Mamet hablará del mundo del espectáculo como 

de un “carnaval depravado” (1999: 49); Sara Bernhardt nos previene de las “en-

vidias, ataques, rencores y calumnias” que esperan a todo “actor” que quiera 

triunfar (1994: 65-66); el propio Stanislavski nos habla de sus primeras actua-

ciones como “director despótico” (2013: 286) e incluso llega a admitir que “las 

personas que se encuentran a diario en el crispado ambiente de un escenario no 

pueden establecer las relaciones amistosas que necesita una comunidad de ac-

tores” (Ibídem: 501). Es decir, que el “actor” puede verse obligado a “aceptar” 

algunas cosas que ponen en duda su propia concepción moral del medio y la 

profesión: se ve abocado a lo que hemos denominado, la paradoja de la vocación.  

¿Estamos diciendo que es imposible todo atisbo de vocación y felicidad dentro 

del mundo teatral? En absoluto. Solo pretendemos indicar sus limitaciones y los 

caminos que parecen quedar al “actor” que verdaderamente siente su llamada. 

Hemos señalado ya algunas vías. Ahora, por último, quisiera ensayar una cierta 

caracterología que podría surgir de un breve análisis de lo que denominé la pa-

radoja de la vocación. Esta no consiste sino en que el sujeto, para alcanzar su 

“vocación”, antes debe abandonarla, o lo que es lo mismo en términos de auten-

ticidad: para ganarse a sí mismo, antes debe perderse. Así, podemos obtener 

dos tipologías de “actores” según sea su modo de asumir la imposición ajena en 

aras de poder lograr su “vocación” en un estadio posterior. Esta asunción puede 

hacerse bajo la resignación o bajo el resentimiento. Si aceptamos lo que Nietzs-

che decía ya con respecto al artista: “que siempre danza con cadenas” (2014: 

aforismo 140), podríamos decir que el “actor” resignado acepta las imposiciones 

de su “arte” como algo implícito y que debe ser sobrellevado e, incluso, 



 130 DAVID JANER 

 

 

 

    Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

dominado. Una vez ha logrado su dominio (aceptación) y su propia libertad (rom-

piendo las ataduras, ya sea con el talento, la fama, el respeto, la experiencia o 

el poder), será sensible a todo “ruido” de cadenas y procurará no ejercer tiranía 

alguna. Se convertirá, pues, en un “actor” generoso: dispuesto a compartir su 

experiencia y a proporcionar ocasión de libertad y creatividad a su entorno. Por 

el contrario, el “actor” resentido asumirá las cadenas, pero no verá en ellas sino 

un castigo y una condena. Una vez recobrada la libertad, también se volverá 

sensible a su ruido, pero usará de toda su fuerza, poder y resentimiento para 

alejar de sí todo intento de dominio o control. Un triste ejemplo lo suele repre-

sentar ese actor endiosado que hace gala de un bajo nivel de tolerancia ante la 

frustración y el error; ejerciendo con ello (y demasiadas veces), un despotismo 

defensivo de penosas consecuencias para su entorno. 

Recapitulando y resumiendo, vemos, pues, que los motivos surgen de la de-

nominada personalidad social, la cual, a su vez, se funda y fundamenta en las 

primeras experiencias del sujeto (socialización primaria). Estas motivaciones y 

proyectos se enfrentarán con lo que la realidad profesional conlleva (socialización 

secundaria); es decir, ciertas dosis de creatividad y libertad, pero también, con 

altas dosis de coacción y manipulación. Es en esta dialéctica donde uno vislum-

bra, decide y/o modifica, de nuevo, su motivo: ya sea como trabajo, oficio o 

vocación. Desde esta otra “realidad” el sujeto se enfrenta con una nueva imagen, 

tanto de sí mismo como de su propia profesión; debe elegir, pues, un camino y 

un modo de recorrerlo. Ello tiene, como hemos señalado, implicaciones tanto 

morales como profesionales36. Sin embargo, son muchas las consecuencias y 

análisis que creemos pueden extraerse desde una perspectiva fenomenológica. 

Sirva esto solo de ensayo y muestra. 

 

 

BIBLIOGRAFÍA 

 

ADRADOS, F, R. (1983), Fiesta, comedia y tragedia. Madrid: alianza editorial. 

 

 

36 San Martín desarrolla, desde Husserl, las perspectivas morales que toda elección “pro-

fesional” conlleva (San Martín, 1999: 270 y ss.). 



      LA VOCACIÓN DEL ACTOR: UNA PERSPECTIVA FENOMENOLÓGICA 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

131 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

ARMIÑO, M. (2003), “Prólogo”, a DIDEROT, D. Paradojas sobre el comediante. Ma-

drid: Valdemar. 

ARTILES, F. (20052), La maravillosa historia del teatro universal. Cuba: Editorial 

Gente Nueva. 

BERGER, P. L. (2009), Invitación a la sociología: una perspectiva humanística. Bar-

celona: Herder. 

BERGER, P. L. y LUCKMANN, T. (2012), La construcción social de la realidad. Buenos 

Aires: Amorrortu. 

BERNHARDT, S. (1994), El arte del teatro. Barcelona: Parsifal Ediciones. 

BOLELAVSKY, R. (1989), La formación del actor. Madrid: La Avispa. 

CABALLERO, J. J. (1998), “La interacción social en goffman”, en Revista Española 

de Sociología, n. 83, pp. 121-149. 

CHÉJOV, M. (2016), El camino del actor/vida y encuentros. Barcelona: Alba Edito-

rial. 

CHEVALLIER, J-F. (2004), “Teatro del presentar”, en citru.doc: Cuadernos de In-

vestigación Teatral, núm. 1. México. Págs. 176-185. 

COQUELIN (1910), Arte del actor. Barcelona: Librería Millá. 

COROMINES, J. (2014), Breve diccionario etimológico de la lengua castellana. Ma-

drid: Gredos. 

DIDEROT, D. (2003), Paradoja sobre el comediante/cartas a dos actrices. Madrid: 

Valdemar. 

FINK, E. (1966), Oasis de la felicidad. México: Centro de Estudios Filosóficos.  

GUZMÁN, A. (2005), Introducción al teatro griego. Madrid: Alianza Editorial. 

GOFFMAN, E. (2012), La presentación de la persona en la vida cotidiana. Buenos 

Aires: Amorrortu. 

  ,  (1991), Los momentos y sus hombres. Textos seleccionados y presenta-

dos por Yves Winkin. Barcelona: Paidós. 

HEGEL, G. W. F. (1989), Lecciones sobre la estética. Madrid: Akal. 

HERRERA, M. (1976), Sociología del espectáculo. Buenos Aires: Paidós. 

HUIZINGA, J. (2015), Homo ludens. Madrid: Alianza Editorial. 

LÓPEZ, M.ª C. (1991), “El problema de la intersubjetividad en Ortega”, en cuader-

nos de investigación filológica, [s.i], v. 17. págs. 199-229. 

MAMET, D. (1999), Verdadero y falso: herejía y sentido común para el actor. Bar-

celona: Ediciones del bronce. 

MASTROIANNI, M. (1999), Sí, ya me acuerdo…, Barcelona: Ediciones B. 



 132 DAVID JANER 

 

 

 

    Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

NIETZSCHE, F. (2014), El caminante y su sombra. Madrid: Gredos. 

OLIVA, C. (2004), La verdad del personaje teatral. Murcia: Universidad de Murcia. 

ORTEGA Y GASSET, J. (1983), Goethe/Dilthey. Madrid: Revista de Occidente. 

  , (2008), Obras completas, tomo VIII. Madrid: Taurus. 

  , (2009), Obras completas, tomo IX. Madrid: Taurus.  

  , (2010), Obras completas, tomo II. Madrid: Taurus, 2ª edición 

  , (2010), Obras completas, tomo V. Madrid: Taurus. 2ª edición 

  , (2010), Obras completas, tomo VI. Madrid: Taurus. 2ª edición 

  , (2010), España invertebrada/la deshumanización del arte. Barcelona: 

Planeta Deagostini. 

  , (2013), El hombre y la gente. Madrid: Revista de Occidente. 

ROUSSEAU, J-J. (2009), Carta a D’Alembert sobre los espectáculos. Madrid: 

Tecnos. 

ROTA, C. (2003), Los primeros pasos del actor. Madrid: Ediciones Martínez Roca. 

SANCHO. A. (2005), “Tragedia y política”, en M. Brioso y A. Villarrubia (editores). 

Aspectos del teatro griego antiguo. Sevilla: Universidad de Sevilla. 

SAN MARTIN, J. (1999), Teoría de la cultura. Madrid: Síntesis. 

  , (2012), La fenomenología de Ortega y Gasset. Madrid: Biblioteca Nueva. 

SCHÜTZ, A. (1972), La fenomenología del mundo social. Traducción de Eduardo J. 

Prieto. Argentina: Paidós. 

  , (2003), El problema de la realidad social: Escritos I. Buenos Aires: Amo-

rrortu. 

  , (2012), Estudios sobre teoría social: Escritos III. Buenos Aires: Amo-

rrortu. 

SCHÜTZ, A. y LUCKMANN, T. (2009), Las estructuras del mundo de la vida. Buenos 

Aires: Amorrortu. 

STANISLAVSKI, K. (2013), Mi vida en el arte. Barcelona: Alba Editorial. 

WINKIN, Y. (1991), “Erving Goffman: retrato del sociólogo joven”, en Goffman, E. 

Los momentos y sus hombres. Barcelona: Paidós. 

ZIMMERMANN, B. (2012), Europa y la tragedia griega: de la representación ritual 

al teatro actual. Madrid: siglo XXI 

 



Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017, 133-150. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

  Fecha de recepción: 15-X-2017 Fecha de aceptación: 10-XII-2017  

 

 

 

 

IN SEARCH FOR THE EUROPEAN ABODE: 

HEIDEGGER AND THE HUMAN BEING AS ΔΕΙΝΟN 

 

A LA BÚSQUEDA DEL HOGAR EN EUROPA: 

HEIDEGGER Y EL SER HUMANO COMO ΔΕΙΝΟΝ 

 

 
 

Georgios Karakasis 

Doctor en Filosofía (EHU/UPV) 
Geokarakasis7@yahoo.com 

 
 

 
 

Abstract: The aim of this article is to analyse 

from an ontological point of view the challenges, 

economic and existential, that Europe has been 

facing the last years as a result of the economic 

crisis and the incoming human waves of the ref-

ugees as a result of the conflicts in the Arab 

world. Namely, founding our argumentation on 

the interpretation of the human being as δεινόν, 

uncanny, made by Martin Heidegger we would 

like to show that the ontological core of the tur-

bulent situation we are currently living in can be 

found in the concept of homelessness as the lack 

of our abode in Europe. Finally, presenting the 

political and ideologically intense matrix of the 

modern European political scene we aim at high-

lighting the importance of redefining what home-

liness and co-belonging mean to us, Europeans 

and Europe as a whole. 

 

 Resumen: El presente artículo tiene por objetivo 

analizar desde un punto de vista ontológico los 

retos económicos y existenciales que Europa 

afronta durante los últimos años, a consecuencia 

de la crisis económica y de la masiva oleada de 

refugiados derivada de los conflictos en el mundo 

Árabe. Cimentando nuestra argumentación en la 

interpretación de Martin Heidegger del ser huma-

no como δεινόν, asombroso, tratamos de demos-

trar que el núcleo ontológico de la situación tur-

bulenta que actualmente vivimos puede hallarse 

en el evento de la ausencia de hogar, en tanto 

que carencia de una morada propia en Europa. 

Por último, presentamos la política e ideológica-

mente convulsa matriz del esquema político eu-

ropeo moderno, a fin de subrayar la relevancia 

de redefinir, por una parte, el significado de fa-

miliaridad y coexistencia para nosotros, los 

europeos, y, por otra, Europa en tanto que tota-

lidad.    
 

Keywords: δεινόν, Europe, abode, Heidegger. 

 
 

Palabras clave: δεινόν, Europa, hogar, Heidegger. 

 

 

 

 



       134   GIORGIOS KARAKASIS 

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

INTRODUCTION 

 

Western society, mainly in Europe, has been recently passing through one of 

the most critical periods after the WW2: the baneful effects of the Arab Spring at 

a large scale, the economic crisis per se, the influx of the human waves of up-

rooted refugees into European Union’s member States’ territories searching for 

an abode, the emergence and impending fall of the ISIS accompanied by contin-

uous terrorist attacks committed by zealots in the most brutal way against inno-

cent people in great cities of Europe, the impotence of strong European powers 

to effectively protect their citizens’ life from the afore mentioned cruel acts, the 

civil war in Ukraine, the protean (in)flexibility of Turkey’s foreign policy in its 

relationships with the USA, Russia, Syria, Israel, Iran and the European Union 

vis a vis the latter’s expectations from Turkey on the refugees’ issue, the exit of 

the Great Britain from the European Union are some of the critical issues Europe 

has to be confronted with and which constitute, among others, one of the most 

one of the most important challenges up to date; a challenge that may reshape 

the way we think not only of European Union but of what Europe means in the 

modern globalized world.    

The goal of this paper is to present an ontological analysis of a subject that 

we consider crucial for the philosophical understanding of this current crisis, 

namely the issue of “homelessness”; homelessness is to be approached as the 

constant struggle of the human being to find his abode in the modern globalized 

world where the only constant factor seems to be the constant change. In this 

maelstrom of political, economic and national(istic) changes the human being 

has to redefine his place in the world, his role in it and his way of feeling homely 

in it. The proper understanding of what feeling (un)homely today is, could possi-

bly become a firm philosophical and ontological ground upon which a new concept 

of belonging and co-belonging would once again flourish, or at least fight its way 

to the surface of the modern political and economic reality.  

Our work is going to be principally based on the thought of the German phi-

losopher Martin Heidegger- especially in his interpretation of the human being as 

the “uncanny (δεινόν)”, the famous definition made by Sophocles in his play An-

tigone, in the renowned “Ode to Man”; an interpretation that has been at length 

developed in his Introduction to Metaphysics and his analysis of the poem of 



       IN SEARCH FOR THE EUROPEAN ABODE: HEIDEGGER AND THE HUMAN BEING AS ΔΕΙΝΟN 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                 

 

135 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

Friedrich Hölderlin, The Ister. Martin Heidegger, in his profound work on the hu-

man being as δεινόν has given us the ontologically required concepts to perceive 

the human being as a being in ceaseless activity of home-searching and home-

making. An activity which is both ontological and ontic since it is tied to the vio-

lent struggle of the human being against the way the world is presented to him 

in a twofold way: as a meaning and as an ontic reality. Heidegger, in his analysis 

of the “Ode to Man” makes us really wonder whether our natural state of being 

is a being at the abode or in the constant struggle to find it, chaining us this way, 

to incessantly act and react desperately searching for something which is far less 

than sure, if graspable at all, namely the abode. We are insisting on the im-

portance of this very particular approach towards the human being since it 

springs from the core of its implication which is no other than the negative in its 

essence center of the human being as such; negative due to the fact that what 

characterizes us as human being(s) is not a sum of qualities and traits, but, as 

Heidegger thoughtfully puts it forward, our lack of the abode, our lack of the 

place we would be able to call home. This lack, far from being a mere absence or 

a simple gap in our mood, constitutes a deep and radical way of being in and 

against the world. The human activity, seen in this perspective, is becoming a 

struggle, a struggle to fill what was a priori given as a lack; a lack, nevertheless, 

from which our own most necessity of fulfilment comes forth as a personal de-

mand for action and thought. 

Thus, in the first part of our work we will focus on the interpretation made of 

the human being as δεινόν by Martin Heidegger. More specifically, we will try to 

show the importance that bears for us the feeling of the lack of our abode, the 

feeling of uncanniness. This feeling, this sense of lack that runs through our whole 

existence, is the call of action; a call that once heard and grasped cannot be 

unheard nor left behind in oblivion. It’s the call for our innermost necessity of 

belonging to a world which is already given to us as a complete whole waiting for 

our proper integration in it. Nevertheless, human being as δεινόν, far from ac-

cepting the world and the political/social status quo he finds himself in as un-

changeable and definitive, he struggles to change them and make them bend to 

his own will and to his own necessity of seeing the world in a way that would be 

considered homely. This is the struggle for the abode, a struggle that once started 

is becoming the way of existing in this world. 



       136   GIORGIOS KARAKASIS 

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

In the second part we will see the importance of the daring decision, of the 

τολμάν, of the human being to change everything in his path so as to pave the 

way for the coming of the homely; a daring that risks everything that seems 

familiar or even homely-like in his search for what would be the originally and 

unalterably homely for him. Τολμάν is the decision/sacrifice that the quest for 

the abode asks for as the necessary condition for the beginning of the seeking; 

of a seeking that may possibly lead to the total alienation of the human being 

from his own world. 

Finally, in the last part, we will present some of the current turbulent situa-

tions-political, economic and ethnic, among others, that modern European soci-

ety is currently facing, aiming at proving the necessity of redefining the cruciality 

of the homeliness and homelessness, and at scrutinizing how our philosophical 

stance towards the latter could eventually influence the future of (co)belonging 

to Europe.    

 

THE HUMAN BEING AS THE UNCANNY: HEIDEGGER’S INTERPRETATION OF ΔΕΙΝΟΝ 

 

German philosopher’s interpretation/translation of the human being as un-

canny comes from the famous “Ode to Man” of the play Antigone. In this Ode, 

where the historically progressive development/struggle of human being is illus-

triously described, we find the characterization of human being as πολλὰ τὰ δεινὰ 

κοὐδὲν ἀνθρώπου δεινότερον πέλει. (332) 

In accordance with the translation made by Heidegger: “manifold is the un-

canny, yet nothing/Uncannier than man bestirs itself, rising up beyond him” 

(Heidegger, 2014a: 163). 

Heidegger analyses the human being and his activity as δεινόν both in the 

Introduction to Metaphysics and The Ister. In his work The Ister Heidegger com-

ments how δεινόν is to be interpreted/understood: 

To summarize, we can more or less delimit the range of meaning of the δεινόν as 

follows. It means three things: the fearful. the powerful, the inhabitual. Each time it 

can be determined in opposing ways: the fearful as that which frightens. and as that 

which is worthy of honor; the powerful as that which looms over us, and as that 

which is merely violent; the inhabitual as the extraordinary, and as that which is 

skilled in everything. (Heidegger, 1996: 77-79) 



       IN SEARCH FOR THE EUROPEAN ABODE: HEIDEGGER AND THE HUMAN BEING AS ΔΕΙΝΟN 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                 

 

137 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

 

 

Making an analysis of the different interpretations that Heidegger attributes 

to the human being as δεινόν we could say that according to the German philos-

opher the characteristic of being δεινόν entails the following: 

1) Δεινόν as fearful.  

a) Fearful as something provoking fear like our everyday fears, the habitual 

fear.  

b) Fearful as something provoking awe (δέος) and as something that calls 

for reverence.  

2) Δεινόν as powerful.  

a) Powerful as something that looms over us, close to us and at the same 

time threatening, making it thus worthy of honor.  

b) Powerful as actively violent, frightful.  

3) Δεινόν as inhabitual.  

a) Inhabitual as beyond the habitual, as someone skilled in everything. 

b) Inhabitual as extraordinary, as unhomely.  

 

We see, thus, that three are the main traits that distinguish the human being: 

powerful, fearful and inhabitual/uncanny. The ongoing synthesis of those three 

is what makes of human being the bearer of the ontological destiny of δεινόν 

since he finds himself trapped and a priori set in a situation/schema where he 

can only fight from the first moment of becoming conscious of his own uncanni-

ness. So, struggle is not only an activity, like if the human being were able to 

choose when he struggles or not; struggle is his way of being and existing in a 

world where he has been thrown without having a say in it. The world is acces-

sible to us; a battlefield where each step we make is an effort to reattribute the 

meaning to it so as to become able to perceive and grasp the newly attributed 

meaning as a familiar concept, an ontological abode for our thought and action. 

Gregory Fried summarizes in an insightful way this human being’s state of being 

when saying:  

On the one hand, for Heidegger, the deinon (conventionally translated as the terrible, 

the awesome, the wondrous or strange) is the “overwhelming sway” (das überwälti-

gende Walten) of Being itself that throws Dasein into its Being-in-the-world within a 

horizon of history and place that Dasein cannot choose. On the other hand, human 



       138   GIORGIOS KARAKASIS 

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

Dasein is itself deinon, both because Dasein is exposed to this overwhelming sway of 

Being and because Dasein wields violence (gewalt-tätig ist) in confronting the hori-

zons of sense and meaning given by Being, challenging Being with new interpreta-

tions. The deinon seems to describe an aspect of the Kehre between Being and 

Dasein: the terrible violence with which Being and Dasein confront each other in the 

polemos (Fried, 2000: 143). 

From the above mentioned we can understand that as human being(s) we 

only are as struggle(rs) since our struggle is the effort of giving meaning to a 

world which is also trying to impose on us its own variety of meanings and sense. 

The possibility of making the pure potentiality of meaning attributing the actuality 

of the meaning giving/imposing struggle on the world and on the Being is what 

makes of human being δεινόν. This struggle of ours, this necessity to change the 

meaning of the world so as to make it fit into our own meaningful schema is what 

makes human being so great, so fearful and so desperate to find his abode in the 

world. The confrontation of the Dasein with Being is the confrontation of the 

human being against the whole world so as to reshape it and change it with the 

aim of managing to make it its abode. Thus, from the first moment we do realize 

that this world is a not-yet abode, we understand that what motivates us into 

acting is nothing more than a sense of lack. Our possibility of filling and fulfilling 

does only rise from our realizing the cruciality of the element of lack in our 

thought and in our way of being. Hence, not being at home, being uncanny, is 

not a mere attribute, which grouped with all the other ones constitute(s) the sum 

of what could cumulatively be called human being; what is really wondrous with 

the human being is his possibility of actualizing what is only potentially thought. 

We are a priori given a limited amount of possibilities for acting in the world, but 

we are also a priori given the gift of the pure potentiality of manifesting our non-

conformity with act-provoking thoughts. Potentiality and actuality find the peak 

of their brilliance in the human being as δεινόν.   

The importance of this lack and of the feeling of lack in general is also very 

important for our proper understanding the cruciality of the human being’s home-

seeking struggle as well as the great risks it entails. The fact that we are opposing 

ourselves to the overwhelming sway of Being when striving to attribute meaning 

to the world does not take for granted that we do understand that the call of 

feeling unhomely comes from the Being itself. The feeling of lack may- and does- 

make us act as if the existential struggle of finding our abode rested solely upon 



       IN SEARCH FOR THE EUROPEAN ABODE: HEIDEGGER AND THE HUMAN BEING AS ΔΕΙΝΟN 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                 

 

139 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

the acquisition of new things/tools and their (over)exploitation. The materialistic 

aspect of the modern society is greatly contributing to our misunderstanding 

what the unhomely actually signifies for us and how we can struggle to overcome 

it. This dangerous and misguiding aspect of our abode finding struggle is high-

lighted and stressed by Heidegger as well, who is making an interesting and 

important connection with both the verb πέλειν and the reason this verb has been 

preferred in the definition of the human being in the Ode to Man: 

The ode thus gives expression to a human relation to Being that is rooted in the 

interpretation of Being captured for Heidegger in the word pelein, a pre-Socratic word 

for “to be” that Heidegger relates to the neighbour (pelas), whose dwelling near is 

marked by a constant coming and going, and to the sea (pelagos), that “does not 

flow away, but remains and rest in its waves”; pelein indicates “the concealed pres-

ence of stillness and rest in the unconcealed constant presencing and abscensing, 

and that means, in the appearing of change…..[It] does not mean the empty presence 

of what merely exists, but remaining, which is precisely what I is in journeying and 

flowing” (GA 53, 88). Being has its defining and orienting force precisely in what is 

present only as absence and concealment. The human ways of being unsettling, then, 

will be determined according to the relation of this absence, according to whether 

one mistakes it for mere negativity and thus forgets Being and loses the historical 

situatedness and orientation that it grants or whether one maintains a relation to this 

absence and takes it up as essentially defining (Pearsom Geiman, 2001: 175). 

The concealment of course of Being is not a mere “tactical” move as if the 

Being were treated like a subject avoiding to be fully grasped by the man as its 

object. The concealing is a safeguarding, a protection of the clearing which would 

give the space for the unconcealment of the beings. The lack that the human 

being is feeling when not reaching his abode is not an ontic gap that could be 

filled with the calculatively produced things of the ceaseless technological ad-

vancement. Trying to find the abode in the excess of calculation, production and 

value assignment/production can only lead to an essential failure, a failure of the 

essence because it is through this relation that our co-belonging with the Being 

becomes one of a distorted form, since Being will hide itself, not as a safeguarding 

concealment but as the essence of the eventual dominance of the technological 

world in a human society. A dominance which is not marked by the power of the 

machines over the human beings but by the retreat of the human being to the 

technological way of being in this “fallen from Grace” co-(not) belonging with 

Being. In his lecture The Principle of Identity Heidegger says with respect to that:  



       140   GIORGIOS KARAKASIS 

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

Is it that Being itself is faced with the challenge of letting beings appear within the 

horizon of what is calculable? Indeed. And not only this. To the same degree that 

Being is challenged, man, too, is challenged, that is, forced to secure all being that 

are his concern as the substance for his planning and calculating; and to carry this 

manipulation on past all bounds (Heidegger, 2002: 35) 

What can be deduced from everything said so far is that Being, through the 

feeling of the human being’s homelessness, is actually calling to action the Dasein 

so that may both start seeking his abode but also, and most importantly, try to 

reach the inner depth of this feeling of lack, understanding eventually his own 

co-belonging with the Being. Our struggle, thus, to find our abode is not a fight 

against the Being nor is it a mere gap-filling ontic and ontological activity. It is 

the act of opening space for the clearing of the unconcealing of the beings in 

Being, while Being, as Φύσις, protectively hides itself in the same act of uncon-

cealing the beings. The way how Being, as Φύσις, marvelously manages to hide 

itself in the act of unconcealing is beautifully depicted in the following passage of 

Dahlstrom: 

There are at least two (complementary) ways we might interpretthis interpretation 

of ϕύσις as fire:  

(1) insofar as a fire, e.g., a campfire, provides light to see one another in the 

midst of the darkness, we may ignore the fire in order to attend to the presences and 

absences it makes possible;  

(2) insofar as, gazing at a fire, we see the coals and embers glowing and darkening 

in a regular rhythm, taking on different shapes before disappearing into the flames, 

we see not the fire itself but something on fire; in this sense, the fire may be said to 

conceal itself in the process (Dahlstrom, 2011: 145). 

Summarizing, human being as δεινόν is destined to struggle in this world so 

as to make attainable the finding of his own abode. Even though he is firstly 

urged by his feeling of lack to act in this way, in the process we see that this 

lack, this negative aspect of homelessness is nothing less than the violent calling 

of the overwhelming of Being against δεινόν. So, the latter, responds to that 

calling of Being through his own casting into doubt the way he perceives the 

world and the meaning he has been attributing to it till the moment of the dire 

response to Being. All the above is set into march by δεινόν’s magnificent and 



       IN SEARCH FOR THE EUROPEAN ABODE: HEIDEGGER AND THE HUMAN BEING AS ΔΕΙΝΟN 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                 

 

141 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

frightening capacity of believing that he can transform his will into actuality even 

against the established order of the world/society he lives in. What is given to 

him a priori as a seeming obligation to accept and follow, a posteriori, becomes 

the fuel for his self-imposed necessity of feeling unhomely and then seeking his 

abode. This necessity, though, is not to be apprehended as a unilateral ac-

tion/feeling on the part of the human being as subject; since the human being 

can only be through his relation to the Being, his necessity of responding is the 

unique possibility of the human being to be in an essential attunement to the 

Being. 

 

ΔΕΙΝΟΝ AND ΤΟΛΜΑΝ: DARING TO SEEK FOR THE ABODE 

 

Once δεινόν becomes conscious of the fact that his abode is nowhere yet to 

be found in his world, the violent act of opening paths starts taking place. Human 

being, having become fully aware of his been “thrown” in this world, decides to 

unleash his activity intending to find ways that could eventually lead him to what 

would consider the most familial place, his home. The “thrownness” of the human 

being is depicted in the following passage:  

 

Our being-in-the-world is a "thrownness," a Geworfenheit. There is nothing mystical 

or metaphysical about this proposition. It is a primordial banality which metaphysical 

speculation has long overlooked. The world into which we are thrown, without per-

sonal choice, with no previous knowledge (pace Plato), was there before us and will 

be there after us (Steiner, 1991: 87). 

 

This is the schema into which the human being has to strive; the a priori 

given reality, the deepest feeling of the lack of the abode along with the inner-

most necessity of changing the world and the place of itself in it. What is quin-

tessential for our understanding of the controversial essence of the human being 

is that δεινόν’s struggle to find his abode is not a simple call of appropriation on 

the part of the Being; it also expresses the undeniable fact that there is an abode 

to be sought for after all. The human being starts struggling to find his home 

because he considers that there is an absolute necessity, that of the existence of 

the latter. Feeling (un)homely is not a contingent element but, on the contrary, 

the direst affirmation of the human’s being violent rupture of what he feels as 



       142   GIORGIOS KARAKASIS 

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

home even though he may have never come to know it or live in it. Human 

being’s path -seeking and paving in the world is to be considered, thus, as an 

unconcealing activity, as the ceaseless effort to bring into light and keep stead-

fast there what he considers to be belonging to his most personal possibility of 

reaching his ownness in the world.    

The journey, hence, of the human being as δεινόν in the world springs from 

his realizing the necessity of changing the given world and its meaning. He is 

urged by his need to find the homely; everything that stands in his way is to be 

brought down or used as means for the accomplishment of the higher goal. The 

given world becomes the actualization of the creative potentiality of the human 

being, with all the risks that this may entail. The world is not a playground but a 

battlefield, a matrix of already established meaning and sense and this whole is 

given to the human being as an example to follow and develop. But there are 

cases when human being as δεινόν challenges the way the world has been given 

to him and takes up the role of the creator; a creator who might have to smash 

what is already given so as to prepare the ground for the seed of his forthcoming 

homeliness.  

The challenge that δεινόν has committed himself to is a one-way decision; 

no turning back could it ever be possible. This does not reside on the simple fear 

of the consequences that the challenging of the given world could probably pro-

voke; the impossibility is deeply ground on the decision of the human being to 

step back from the calling of the Being towards it, a call expressed and formed 

in the feeling of homelessness. Remaining deaf to the call, once the latter has 

been heard of and conceived as Being's call, is impossible since it expresses the 

innermost necessity of the human being to be the receiver of the call since what 

made the call’s grasping possible was the necessity of the human being as δεινόν 

to hear it, to understand it and finally to answer to it. A stepping back from this 

call would not mean a stepping back just from our idea of Being, be it what it is, 

but a retreat from our need of feeling whole, complete and most importantly our 

own in the world. The call to find the abode was made feasible by our necessity 

to hear it; this necessity which expresses the need of the human being to feel 

rooted in this world and to find meaning in his being rooted cannot be avoided 

nor forgotten because what is at stake, in this case, is the self-fulfilment of the 

human being and the unconcealing of his abode in the world. 



       IN SEARCH FOR THE EUROPEAN ABODE: HEIDEGGER AND THE HUMAN BEING AS ΔΕΙΝΟN 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                 

 

143 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

The decision of the δεινόν to rise against the given world and fight its way 

till he manages to find his abode is included in its entirety in the ancient Greek 

word τολμάν. This word appears in the Ode to Man in a really important passage:  

 

ὑψίπολις· ἄπολις ὅτῳ τὸ μὴ καλὸν 370 

ξύνεστι τόλμας χάριν. μήτ᾽ ἐμοὶ παρέστιος 

γένοιτο μήτ᾽ ἴσον φρονῶν ὃς τάδ᾽ ἔρδει.  

 

Rising high over the site, losing the site  

Is he for whom what is not, is, always,  

For the sake of daring. 

Let him not become a companion at my hearth, 

nor let my knowing share the delusions  

of the one who works such deeds. 

(Heidegger, 2014a: 165) 

 

The way Heidegger perceives τολμάν, this daring of the human being, can be 

well understood in the following interpretation made by Gregory Fried: 

Lines 370-371 read in full: “hupsipolis apolis hotoo to mee¯ kalon / xunesti tolmas 

kharin.” A conventional translation might read: “Hupsipolis apolis is that man who, 

out of audacity, consorts with evil.” But for Heidegger, tolma (which he translates as 

Wagnis—audacity, daring, venturing, risk-taking) defines the uncanniness, the 

homelessness, of the apolis figure who exposes himself to the overwhelming violence 

of the powers of Being. In tolma, the apolis one ventures into the ontological uncer-

tainty beyond everyday Being-in-the-world, bursting, hupsipolis, out of the encircling 

boundaries of sense and meaning. The condemnation of the chorus (“me¯t’ emoi 

parestios/ genoito me¯ t’ ison phono¯n/ hos tad’ erdoi”) only confirms the homeless 

one’s creative overstepping of the limits of conventional morality in the polis, his 

bold, de-constructive rupturing of the world’s jointure. “The violent one, the creative 

one who sets forth into the unsaid, who breaks into the unthought, who compels 

what has never happened and makes appear what is unseen—this violent one stands 

at all times in daring (tolma, Antigone 371)” (EM, 123), (Fried, 2000: 144-145). 

 

From the above passages it becomes clear how ἄπολις is to be understood; 

ἄπολις in the sense of a person who has no site, because the feeling of his home-

lessness has driven him to the rejection of the acceptance of the meaning of the 

given world, and who embarks upon unconcealing what he believes that his 



       144   GIORGIOS KARAKASIS 

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

abode would be. This is the ultimate daring that only the human being is capable 

of. The constructive deconstruction of δεινόν is the highest expression of his be-

ing in the world; a being which is a constant struggle. Δεινόν is always struggling 

since the struggle is his way of redefining the sense and the meaning of the 

ontological, political and social matrix he has found himself thrown into. The 

struggle is the only way human being can answer to the calling of the Being; only 

through the struggle can the unconcealment take place having, though, no guar-

antee that this would surely happen. The τολμάν of the human being is daring 

exactly because it guarantees nothing but one thing: that the necessity of finding 

his abode is the necessity of δεινόν to be what he believes about his being capa-

ble of creating his own destiny, even in front of the greatest peril of losing himself 

in this seeking.    

So far, we have dealt with, at first, the essence of the human being as δεινόν, 

as the uncanny who is searching for the abode in the world. Then we have 

stressed the importance of the negativity of this lack; a negativity that is not a 

simple gap in his life bound to be filled in with material production but as a calling 

for action on the part of the overwhelming sway of Being. This lack is nothing 

more than a call for actualizing the potentiality of the human being as δεινόν, as 

the seeker and founder/finder of the abode in this world. Finally, we saw how 

human being during this search is living in struggle; a struggle that is not a mere 

elective unleashing of his violent activity but a constant state of being, his own 

way of being in this world after having received the call of his appropriation by 

the Being.  

  

EUROPE IN DISTRESS: FEELING UNHOMELY IN OUR HOME 

 

The question that would rise here is if and how all the above could affect 

modern Western society; more precisely how Heidegger’s thought could lend a 

help to us in finding out the roots of the crisis we are going through as briefly 

described in the first pages. In our opinion, the philosophical approach of 

Heidegger–especially in the parts that have been presented so far–is of great 

weight taking into account that each of us living in the European Union needs– 

not so much as a kind of a personal moral guide–to live separately or in common 

with the others during the crisis, to firmly believe that Europe now, more than 



       IN SEARCH FOR THE EUROPEAN ABODE: HEIDEGGER AND THE HUMAN BEING AS ΔΕΙΝΟN 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                 

 

145 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

ever, is in the dire need of (re)defining what abode means for the sake of its 

people and for Europe as a whole.  

The economic crisis has generated a sense of turmoil in the continent- the 

emphasis been laid on the imposition of austerity economic programs with the 

purpose of taming the situation. The problem is that the cost to be paid as a 

result of the obligation to obey to the letter the strict measures–when applying 

them–is probably more severe than what the crisis by itself could ever engender. 

Countries hit hard by the crisis, such as Greece and Italy, have witnessed the 

birth of radical/populist parties that are changing the normality of the political 

scene as we have known it so far. In Greece Golden Dawn-a political party whose 

ideology ranges from its clear neo-nazi sources to a more modern mainstream 

nationalist ideology–entered the Greek parliament, after the last elections, (Sep-

tember 2015) as the third political power despite accusations against many of its 

leading members for the killing of a leftist rapper (September 2013). This case, 

brought up on trial is still pending1. In addition to the rising of the extreme form 

of nationalism, the pressure by the European Union on Greece to respect the 

engagements of the strict program, led to a referendum proclaimed by the former 

leftist coalition–and now government of SYRIZA–in June 2015; even though the 

result of this referendum was a denial to accept the harsh provisions of the 

Troika2 demands, Prime Minister, Alexis Tsipras, in order to avoid the potential 

danger of a social revolt and the bleak impact of an eventual closure of the banks, 

went back on the pre-electoral promises of his party and accepted the rough 

terms of the third memorandum in toto. Although the figures of economy seem 

to be improved, at least from a logistics point of view, the cost of the everyday 

life’s deterioration and the Greek society’s mistrust of the European Union, the 

Greek political parties, the institution of the Parliament and the mass media, has 

been rising vertically. In Italy, the Eurosceptic political party/movement Five 

Stars of Beppe Grillo, comedian and political activist, has become the absolute 

expression of the distrust of the Italian society’s discontent of the traditional po-

litical parties. In France, Marie Lepen has managed to remain a major figure in 

the right wing political spectrum of Europe and one of the leaders of the anti-

 

 

1 The head of Golden Dawn has assumed only the political responsibility of the murder. 
2 Troika is the unofficial name for the decision group constituted by the European Commission, the 

European Central Bank and the IMF. 



       146   GIORGIOS KARAKASIS 

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

European Union coalition of political parties and movements. The United Kingdom 

has decided by means of a referendum, conducted in June 2016, that it should 

part ways with the European Union, greatly thanks to a strong campaign orches-

trated by the former leader of the Eurosceptic UKIP, Nigel Farange. Finally, in 

Germany, the only country in the European Union that has probably profited, 

instead of losing, from this crisis- according to figures that came out in July 2017 

it seems that it has gained 1.3 billion from the loans given to Greece in the last 

decade3- has taken place one of the most radical changes in the political matrix 

of the country; it is the first time after the WW2 that an extreme-right wing party, 

AfD, not only has entered the parliament but what is more, has succeeded in 

becoming the third political force. Its main agenda was based on the incoming 

waves of refugees and the potential threat of their presence to the national iden-

tity’s safeguard. It is interesting to note that, in the case of Germany, the role of 

economy cannot be invoked anymore as a sufficient alibi for those who blinded 

by the logistics are not treating serious political issues concerning the present 

and the future of European nations as Europe’s destiny deserves. 

Apart from the economic crisis, in the past years we have witnessed a grow-

ing aggressive military activity around the European territory. Russia has inte-

grated Crimea whereas a civil war in Ukraine has led to the formation of a tense 

ideological political spectrum with the rise of the power of extreme nationalist 

elements such as the political parties of the Right Sector and Svoboda. As regards 

the extreme right ideological Azov Battalion it became a regiment of the Ukrain-

ian National Guard. Turkey has experienced a failed military coup against Er-

dogan (July 2016) which resulted to a political and religious “hunt of witches” 

ending up to the imprisonment of thousands of political activists, military per-

sonnel and journalists among others. Due to these internal developments the 

relationship of Turkey with the European Union has been worsening jeopardizing, 

thus, positive perspectives concerning the critical refugees’ issue settlement. The 

Syrian territory has become, in the last years, the core of the battles in the Middle 

 

 

3 Devins S. (July 2017). Germany Profits From Greek Debt Crisis. Retrieved from 
https://global.handelsblatt.com/finance/germany-profits-from-greek-debt-crisis-796637 

 

https://global.handelsblatt.com/finance/germany-profits-from-greek-debt-crisis-796637


       IN SEARCH FOR THE EUROPEAN ABODE: HEIDEGGER AND THE HUMAN BEING AS ΔΕΙΝΟN 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                 

 

147 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

East, since Russian, Western, USA, Islamist, extreme Islamist and neo-fascist 

forces have been participating in this struggle, one way or the other.  

Finally, territories of European states have been the most preferred target of 

uproarious terrorist attacks in the last years. Berlin, Barcelona, Brussels, Paris, 

London are only some of the cities that have suffered human losses during these 

cruel attacks whose motives seem to be more and more difficult to analyse or 

limit their appeal to the radical elements of both the Muslim and European soci-

eties.  

The above mentioned are putting forward the importance of the quest for 

what the European abode is or should be, but they are also highlighting the need 

of linking this quest for the abode with the search of our own European identity 

in a modern globalized world. The issue of the identity, at least in our opinion, 

should be seen as the search for the European origin and what this latter does 

mean. Of course, in this paper there is no space to properly examine it. We be-

lieve, however, that by setting forth the issue of the traces connecting the origin, 

the identity and the search for the abode, we are addressing a matter that should 

be further analysed due to its special gravity for fathoming what our belonging 

to Europe means. Hence, one way the origin should be approached–as presented 

by Heidegger in his analysis of Friedrich Hölderlin’s poem Rhine–is the following: 

 

What the poet hears, and the way in which he hears in this hearing, first unfolds itself 

as beyng and brings itself to word in such standing firm, to the word that henceforth 

stands within the people. This word shelters within it the truth concerning the origi-

nary origin. Yet just as the origin that has merely sprung forth is not the origin, 

neither is the merely fettered origin. Rather, the entire essence of the origin is the 

fettered origin in its springing forth. Yet the springing forth itself first comes to be 

what it is as the river runs it entire course; it is not limited to the beginning of its 

course. The entire course of the river itself belongs to the origin. The origin is fully 

apprehended only as the fettered origin in its springing forth as having sprung forth 

(Heidegger, 2014b: 184). 

 

Nevertheless, the springing forth of the origin needs a locale, a place from 

which everything could eventually originate. This locale, is no other than the 

abode, ontically seen, in our case, as the European soil, and ontologically as 

everything that Europe means to us: the course of the currents of philosophy, 



       148   GIORGIOS KARAKASIS 

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

Europeans’ political and religious thought as actualized in the bloody struggles 

and the skirmishes among the European nations themselves along with the up-

rising of uncanny political ideologies founded on the extreme manifestations of 

this uncanniness are some of the important elements that have been shaping our 

identity as Europeans for centuries. Consequently, we do firmly believe that the 

idea of our identity, of our origin is closely tied to our abode in Europe, an abode 

which is seen both as the ground of our history getting materialized and of our 

ideas becoming realized and actualized. This whole process of getting back to our 

origin is the same act of unconcealing what Europe was, what it has come to be 

and what it/we may become. Thus, the quest for the abode is tightly linked to 

the search of our European identity, to our seeking who we are by tracing back 

the path to the origin. The existential and ontological act of unconcealing our 

abode goes hand to hand with the act of uncovering. our own origin in the modern 

globalized world.  

However, the European Union in its effort to unconceal its abode in the world 

has lost its way in the maze-like institutions and their economic figures. Trying 

to find out its abode solely in the strict respect of scrupulously scheduled eco-

nomic programs and institutions, more and more people are not feeling at home 

in the European Union. That’s why, for them, the economic crisis is being felt as 

an existential one. Whilst, after the WW2 the abode was correctly sought for in 

the peaceful co-existence, today we seem to be lacking this ideological and exis-

tential core that could unite us in our European co-belonging. The emphasis, 

especially during the crisis, has been laid on the institutions and their machine-

like functioning. Nevertheless, institutions, abstract as they are, are never in 

need of an abode. The people whom they are supposed to be representing, how-

ever, not only are they necessitous of knowing what homely is, but they would 

not be hesitant to reach the extremes, in their strong will, just to take even a 

distorted glimpse of it. Europe’s struggle against the crisis has failed because 

instead of unconcealing an abode for its people, it has unconcealed its own darker 

sides as this can be seen in the rising of the extreme forces. What should be done 

next is to avoid repeating the same mistakes, namely treating these counter-

effects as an alien feature to what Europe really is. This rise of extremism is an 

obscure but in the European continent’s historical course deeply rooted phenom-

enon and as such it must be treated. The extremist incarnates the capacity of 



       IN SEARCH FOR THE EUROPEAN ABODE: HEIDEGGER AND THE HUMAN BEING AS ΔΕΙΝΟN 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                 

 

149 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

the human being to reach the extremes in his strenuous endeavour to find out 

where the abode is. Instead of resorting to moralizing criticisms or casting all the 

blame on the voters and supporters of those political parties/movements we 

should prove to them–lost in their own futile seeking of the abode–that the need 

for an abode in the European soil does exist and that this should not be based on 

the fear/hatred for the foreign(er) element as a person but on the strong will to 

understand what we share mostly as our own. Only through a struggle to find 

our abode as a personal moral necessity/quest and not as a frivolous reaction to 

the supposed threat of what we consider alien would Europe ever be able not 

merely to find its abode, but, most importantly, to comprehend that what it really 

needs is an abode. Remembering Heidegger: 

The appropriation of one's own is only as the encounter and guest-like dialogue with 

the foreign. Being a locality. being the essential locale of the homely, is a journeying 

into that which is not directly bestowed upon one's own essence but must be learned 

in journeying (Heidegger, 1996: 177-178). 

 

 

REFERENCES 

 

DAHLSTROM, D. (2011). “Being at the beginning: Heidegger's interpretation of Her-

aclitus” In: Dahlstrom, D Interpreting Heidegger. Cambridge: Cambridge 

University Press, pp. 135-155 

DEVINS, S. (July 2017). Germany Profits From Greek Debt Crisis. Retrieved from 

https://global.handelsblatt.com/finance/germany-profits-from-greek-

debt-crisis-796637 

FRIED, G. (2000). Heidegger's polemos. 1st ed. New Haven: Yale University Press. 

   , HEIDEGGER, M. (1996). Holderlin's hymn "The Ister" (W. McNeill & J. Da-

vis. Trans): 1st ed. Bloomington: Indiana University Press 

   , (2002). Identity and difference. (Stambaugh, J. Trans.). Chicago: Uni-

versity of Chicago Press. 

   , (2014a). Introduction to Metaphysics. (G. Fried & R. Polt. Trans.): 1st 

ed. Yale University Press. 

   , (2014b). Hοlderlin's Hymns "Germania" and "The Rhine". (W. McNeill & 

J. Ireland Trans.): 1st ed. Bloomington: Indiana University Press. 

https://global.handelsblatt.com/finance/germany-profits-from-greek-debt-crisis-796637
https://global.handelsblatt.com/finance/germany-profits-from-greek-debt-crisis-796637


       150   GIORGIOS KARAKASIS 

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

PEARSON GAIMAN, C. (2001). “Heidegger’s Antigone” In: Dahlstrom, D Interpreting 

Heidegger. Cambridge: Cambridge University Press, pp. 161-184 

STEINER, G. (1991). Martin Heidegger. 1st ed. Chicago: University of Chicago 

Press. 

 



Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017, 151-166. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

Fecha de recepción: 13-IV-2017 Fecha de aceptación: 18-VII-2017 

 

 

 

 

MERLEAU-PONTY: INSTITUCIÓN Y EDIPO 

 
MERLEAU-PONTY: INSTITUTION AND OEDIPUS 

 

 
 
 

Lic. Cintia Lucila Mariscal 
(UBA/IIGG), Buenos Aires, Argentina 

cintimaris@gmail.com 
 

 
 
 

Resumen: En el curso dictado en Collège de 
France sobre la institución y la pasividad, Mer-
leau-Ponty le otorgó una importancia particular a 
las problemáticas freudianas. La sexualidad y 
muy especialmente el Complejo de Edipo, es pre-
sentado como ejemplo de la institución humana 
en un doble sentido: en cuanto clase de institu-
ción que se diferencia de la institución vital y 
como una institución antropomórfica. Sus mo-
mentos –sexualidad prepuberal, periodo de la-
tencia, pubertad– ejemplifican la estructura de 
toda institución: la anticipación, el desvío y la 
reanudación y ponen de manifiesto su tempora-
lidad propia.  

En vistas a la importancia del Complejo de 
Edipo en la arquitectura general del curso, el pre-
sente trabajo tiene por objetivo reponer la inter-
pretación realizada por Merleau-Ponty a los efec-
tos de comprender la especificidad de la institu-
ción humana. De este modo, se pretende realizar 
una aproximación al vínculo entre temporalidad 
e institución tal como Merleau-Ponty lo considera 
en el curso en cuestión. 
 

 Abstract: In the course dictated in Collège de 

France on the institution and the passiveness, 

Merleau-Ponty granted a particular importance to 

the Freudian problematics. The sexuality and 

very specially the Complex of Oedipus, is pre-

sented as example of the human institution in a 

double meaning: regarding a type of institution 

that differs from the vital institution and as an 

anthropomorphic institution. Its moments – pre-

puberal sexuality, period of latency, puberty– ex-

emplify the structure of any institution: the an-

ticipation, the detour and the resumption and 

they reveal his own temporality. 

In conference to the importance of the Com-

plex of Oedipus in the general architecture of the 

course, the present work has for aim re-put the 

interpretation realized by Merleau-Ponty to the 

effects of understanding the specificity of the hu-

man institution. Thus, one tries to realize an ap-

proximation to the link between temporality and 

institution as Merleau-Ponty considers it in the 

course in question. 
 

Palabras clave: institución, complejo de Edipo, 
psicoanálisis, fenomenología. 

 

 
Keywords: institution, Oedipus complex, psy-
choanalysis, phenomenology. 

 

 

 

mailto:cintimaris@gmail.com


 152 CINTIA LUCILA MARISCAL 

 

 

 

    Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

INSTITUCIÓN Y VIDA. CARTOGRAFÍA DE UN PROBLEMA1 

 

En 1954 Merleau-Ponty dictaba un curso en el Collège de France cuyo tema 

general era el de “La institución en la historia personal y pública”. Solo basta 

iniciar su lectura para advertir que nada en este título va de suyo. Comprender 

su sentido exige un trabajo de interpretación que sea capaz de sopesar la origi-

nalidad con la que Merleau-Ponty planteaba las coordenadas fundamentales del 

problema que lo ocupaba: el de la génesis del sentido y el de su historicidad.  

Una de las primeras cosas a destacar de este curso es el esfuerzo conceptual 

de Merleau-Ponty. A diferencia de lo que puede observarse en otros trabajos, 

aquí no sólo se detiene a señalar las aporías a las que se arriba si se quiere 

pensar la institución con las categorías tradicionales de la ontología moderna. Sin 

abandonar ese modo que tiene de construir su pensamiento, abriéndose camino 

a través de su oposición y diferencia respecto a otras perspectivas, Merleau-

Ponty avanza un poco más. La noción de institución revela una dimensión pro-

positiva de su filosofía, un esfuerzo por ponerle nombre no sólo a aquello que no 

lo tiene en el ámbito de la filosofía de la conciencia ―como bien lo señalará en el 

curso en cuestión― sino también a lo que ya se venía gestando al interior de su 

propia obra. Todo sucede como si fuera el recorrido de su pensamiento lo que le 

exigía esclarecer eso de lo que ya hablaba cuando trabajaba instituciones como 

la expresión, el lenguaje o la historia. Podría ensayarse una lectura retrospectiva 

y se vería que los elementos para desplegar una teoría de la institución en parte 

ya estaban presentes con anterioridad a este curso. Así por ejemplo, en El len-

guaje indirecto y las voces del silencio, Merleau-Ponty vislumbraba la dinámica 

de la institución cuya eficacia nunca habrá terminado de experimentar (Merleau-

Ponty, 1973: 64). Ya por entonces, y en el mismo sentido con el que lo hará en 

el curso del 54’, Merleau-Ponty recuperaba la noción husserliana de Stiftung para 

“designar (…) la fecundidad ilimitada de cada presente que, precisamente porque 

es singular y porque pasa, no podrá nunca deja de haber sido y por consiguiente 

de ser universalmente” (Merleau-Ponty, 1973: 70). 

 

 

1 El presente trabajo se ha realizado en el marco del Proyecto de Investigación Científica y Tecnoló-
gica, (PICT), “La institución en debate: un acercamiento fenomenológico”, dirigido por la Dra. Mariana 
Larison (financiado por Foncyt). Ha sido presentado [pero no publicado] en el marco de las II Jornadas 
Nacionales de Filosofía del Departamento de Filosofía de la Fac. de FyL UBA realizado en julio de 2016.  



        MERLEAU-PONTY: INSTITUCIÓN Y EDIPO 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                 

 

153 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

La institución es definida como un acontecimiento-matriz que funda la posi-

bilidad de una historia porque es condición para la emergencia de nuevos acon-

tecimientos. La institución, al igual que el nacimiento, a partir del momento en 

que acontece, hace imposible que no suceda nada más, porque es apertura de 

un por-venir, establecimiento de un futuro y sin ser por ello su causa, su destino 

o su total determinación. Desde que un nuevo ser nace, dice Merleau-Ponty, “no 

podría dejar de suceder algo, aunque no fuese más que el fin de esa vida apenas 

comenzada” (Merleau-Ponty, 1973: 81). La institución, como el nacimiento, es 

aquel acontecimiento que funda una historicidad porque permite el despliegue de 

otros que, decisorios o no, sólo habrán sido posibles por lo previamente insti-

tuido. Y al igual que éste, la institución no es un “acto” sino que tiene por sujeto 

a la vida, no entendida como vida de la conciencia ―sea en su sentido psicológico 

como suma de actos psíquicos, o fenomenológico, como polo intencional de ac-

tos―, sino como “una intención sin sujeto” como un “campo de presencia”. Lo 

que tiempo después, en sus cursos sobre la Naturaleza, le llevará a afirmar que 

“la vida ―no restringida a la vida humana sino ampliada a todo lo viviente― es 

la instauración de las bases de la historia” (Merleau-Ponty, 1995: 209). El sujeto 

de la institución es él mismo instituido e instituyente, es una “cierta inercia […] 

―[el hecho de estar] expuesto a…― pero [que] pone en marcha una actividad, 

un acontecimiento; la iniciación al presente, que es productivo después de él […]” 

(Merleau-Ponty, 2012: 4). 

Que la institución no sea una operación de la conciencia es lo que le permitirá 

ampliar su campo de acción a todo lo viviente. En efecto, recuperando los aportes 

de la embriología, la zoología y la biología que le es contemporánea ―en donde 

se destacan las figuras de Raymond Ruyer, Konrad Lorenz, Coghil, Gessel, entre 

otros― Merleau-Ponty afirmará que hay institución ya a nivel del desarrollo em-

brionario.  

No en vano un curso sobre la institución en la historia personal y pública se 

inicia con una referencia breve, pero de una riqueza notable, al vínculo entre la 

institución y la vida. Allí Merleau-Ponty realiza una lectura de los problemas liga-

dos al desarrollo del organismo, al instinto animal y al fenómeno de la impronta 

[Prägung] desde su teoría de la institución.  

Esta generatividad del sentido propia de toda institución también se deja leer 

en los cursos dictados en la Sorbonne sobre el desarrollo infantil. Aun cuando no 

la haya llamado así ni una sola vez, podría decirse que la noción de desarrollo 



 154 CINTIA LUCILA MARISCAL 

 

 

 

    Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

tiene un parentesco estrecho con la de institución. En primer lugar, en cuanto 

ambas revelan las mismas complejidades a la hora de ser comprendidas. El desa-

rrollo psico-fisico del niño exige, al igual que lo hace elucidar la noción de insti-

tución, abandonar el biologicismo y el psicologismo, así como revisar los vínculos 

entre psicología y sociología. No se trata de reducir la cultura al individuo, como 

si ésta sólo fuera la expansión del drama singular en el plano colectivo, ni tam-

poco buscar explicar al individuo por su cultura, como si éste no fuera más que 

una respuesta ―y siempre la misma― a las exigencias impuestas por su entorno. 

El desarrollo de un niño implica un comercio entre lo que viene de él y lo que 

viene de su ambiente, entre la temporalidad del cuerpo y la de la psique, entre 

sus deseos y los que el otro le impone. Nada de esto puede pensarse bajo el 

paradigma causalista y mecanicista porque exige plantear de otro modo la rela-

ción entre el interior y el exterior, los procesos de maduración y del aprendizaje, 

lo fisiológico y lo psíquico, lo público y lo privado.  

También desde el punto de vista de su dinámica, la noción de desarrollo en-

cuentra similitudes con la de institución. En efecto, en Psycho-sociologie de l’en-

fant, y en el marco de una discusión con las lecturas mecanicistas e idealistas del 

desarrollo, Merleau-Ponty planteaba la necesidad de una “concepción dialéctica” 

en la que éste fuera pensado como “la emergencia de formas nuevas […] moti-

vadas por fases anteriores”, como una “auto-transformación, […]”, en suma, 

como “un movimiento modificado por su propio movimiento” (Merleau-Ponty 

2001: 249). Por entonces Merleau-Ponty le reconocía a la Gestalttheorie y a “cier-

tos psicoanalistas” el haber formulado esta concepción. A su juicio, en el terreno 

del desarrollo de la sexualidad, el psicoanálisis dejaba leer un proceso de “auto-

transformación, [de] acción reciproca de la libido [“condición interna”] y del me-

dio [“milieu”] parental” (Merleau- Ponty, 2001: 249).  

Esta familiaridad entre la noción de institución y la de desarrollo permite 

comprender mejor los primeros temas abordados en el curso, referidos a la ins-

titución y la vida [del organismo, del animal y del humano]. En efecto, una vez 

presentado el problema en sus líneas generales, Merleau-Ponty anticipa la orga-

nización del curso realizando una división entre la institución personal e interper-

sonal y la institución histórica. A la primera parte le concierne la institución de 

un sentimiento, de la obra de arte, del lenguaje y la cultura, ámbitos a los que 

Merleau-Ponty le reconoce una historicidad ―entendida como “historia personal 



        MERLEAU-PONTY: INSTITUCIÓN Y EDIPO 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                 

 

155 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

o intersubjetiva” (Merleau-Ponty, 1969: 50). En la segunda parte en cambio se 

detiene en la cuestión de la Historia en el sentido convencional del término, cuya 

lectura desde la teoría de la institución la comprenderá como Historia pública, y 

que se irá jalonando a partir de una doble crítica; a la filosofía de la historia 

hegeliana y al estructuralismo, espacialmente de Lévi-Strauss. Sin embargo, de-

cíamos, el curso se inicia con un apartado sobre la institución y la vida que, en 

esta cartografía inicial es presentada como “instituciones prehistóricas” (Merleau-

Ponty, 2012: 8) y en donde Merleau-Ponty trabaja tres temas que a primera vista 

parecen no tener relación: el desarrollo embrionario, la impronta animal y el 

desarrollo de la sexualidad humana. Pero este orden no es azaroso. Merleau-

Ponty considera que es preciso partir de la reflexión sobre el vínculo entre el 

organismo y el animal con su medio “para encontrar el verdadero sentido de la 

institución humana” (Merleau-Ponty, 2012: 20). De modo que esta organización 

temática parece más bien responder a una suerte de tarea propedéutica. Y esto 

en un doble sentido: primero, el recorrido por el problema de la institución en el 

organismo y en el animal le permiten a Merleau-Ponty presentar la especificidad 

de la institución humana, restituyendo el debate entre naturaleza y cultura pero 

redefinido ahora bajo las exigencias de su teoría de la institución. En pocas líneas 

es posible afirmar que la introducción de la noción de institución en estos domi-

nios de la vida hace imposible escindir un ámbito fisiológico o biológico puro que 

pueda desarrollarse a expensas de una relación expresiva con su medio am-

biente. De allí que Merleau-Ponty encuentre como denominador común a todo lo 

viviente una imbricación con su situación, y entienda a toda acción ―aún la más 

impersonal como puede ser el desarrollo de un tejido― como una suerte de res-

puesta con mayor o menor grado de plasticidad, a una solicitud del entorno. Pero 

la consecuencia inmediata de definir la actividad de la vida bajo esta clave es 

que, por un lado hace tambalear la oposición entre un ámbito de no institución 

―la naturaleza― y un ámbito instituido ―la cultura― y, por otro, obliga a repen-

sar en el dominio de lo humano aquello que era considerado como mera madu-

ración biológica.  

El hombre no es cuerpo biológico más conciencia, porque como se mostró 

señalando la actividad de institución en el animal y en el desarrollo embrionario, 

no hay dominio que permanezca independiente de una relación significativa. La 

pura biología es una construcción abstracta. De modo que la noción de institución 

obliga a abandonar las dicotomías establecidas. Ella no es lo opuesto a lo innato, 



 156 CINTIA LUCILA MARISCAL 

 

 

 

    Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

a lo fisiológico, a lo interno, a la biología entendidos como dominios puros. Si el 

animal no puede ser definido como un cuerpo instintivo, natural o biológico “re-

cíprocamente el hombre no es animalidad (entendido como mecanismo) más ra-

zón” (Merleau-Ponty, 1995: 269). A nivel del hombre no tenemos entonces que 

restaurar una dimensión biológica natural y buscar su especificidad en el alma o 

la conciencia. Hay que buscar también en lo que se pretendía natural ―el desa-

rrollo sexual― el fenómeno de la institución. De allí que este apartado concluya 

con la consideración del problema del Complejo de Edipo, tomando a la sexuali-

dad como una institución a estudiar.  

La primera tarea propedéutica de este pasaje es entonces plantear la pre-

gunta por la especificidad de la institución humana, pues sólo a ese nivel resulta 

posible hallar una distinción con el animal. Y lo que parece señalar la especificidad 

del hombre es su modo de instituir, en lo que refiere al grado de productividad 

de lo instituido y no una diferencia ontológica entre ambos. Es pues sobre el 

fondo de la institución animal cómo se recorta la especificidad de la institución 

humana.  

El segundo motivo por el cual Merleau-Ponty inicia el curso con la considera-

ción de estos problemas parece responder a la necesidad de estudiar el lazo entre 

la historia personal y la pública, en miras a comprender la racionalidad de esta 

última; “es, pues, estudiando la relación de la persona con la historia pública y 

[con la] institución anónima como podremos fijar [el] sentido de una racionalidad 

de la historia pública” (Merleau-Ponty, 2012: 17). Estudiar el desarrollo de la 

sexualidad o, lo que viene a ser lo mismo, su institución, parece permitir indagar 

esta relación mejor que cualquier otra institución. Si el complejo de Edipo resulta 

a este punto ejemplar, es en cuanto hace imposible distinguir el ámbito de lo 

privado, de lo personal y de lo público. La organización del deseo a tal punto 

define tanto la singularidad de un ser humano como lo inscribe en un ámbito de 

cultura. Es por ello que la institución de la sexualidad es lo que permite compren-

der a la persona misma como institución y no como plena conciencia. 

 

Pero la persona misma [debe ser] comprendida como institución, no como conscien-

cia de… A partir de ese momento, relación extraña. El Edipo [aparece como] privado 

y público, causante y causado. Toda nuestra sociedad lo impone (culturalismo, cui-

dado de los niños) y él sostiene nuestra sociedad (conciencia de civilizaciones “his-



        MERLEAU-PONTY: INSTITUCIÓN Y EDIPO 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                 

 

157 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

tóricas”, acumulativas, edípicas). En verdad, no es casualidad: son dos sistemas sim-

bólicos en el que cada uno da sentido al otro. Lo privado y lo público [están] ligados, 

no por su compromiso con el acontecimiento, sino por ecos, intercambios, acumula-

ción simbólica (Merleau-Ponty, 2012: 17). 

 

Recapitulando entonces, es posible afirmar que este breve apartado sobre la 

institución y la vida le sirve a Merleau-Ponty tanto para señalar la especificidad 

de la institución humana, una vez ampliada la noción de Stiftung al ámbito de 

todo lo viviente, como para, una vez en el terreno de lo humano, indicar el es-

trecho y extraño lazo que une la historia personal y la pública. El desarrollo de 

un cuerpo deseante se revela como el terreno fecundo para indagar la transac-

ción, los intercambios entre la subjetividad y el mundo social. 

A continuación, nos detendremos en la interpretación que Merleau-Ponty 

hace del Complejo de Edipo reponiendo los aportes que toma del psicoanálisis 

freudiano y su lectura del mismo a partir de la teoría de la institución.  

 

INSTITUCIÓN Y EDIPO: EL DESEO COMO BÚSQUEDA HUMANA 

 

En 1960, prologando la obra de Hesnard, Merleau-Ponty reconocía la conver-

gencia entre el psicoanálisis y la fenomenología. Este gesto hacía explicita una 

propuesta de lectura del pensamiento de Freud, que pretendía ser capaz de re-

cuperar sus intuiciones más valiosas: la escucha “de los rumores de una vida”, 

la “atención de lo que hay de bárbaro en nosotros”, en suma, su señalamiento 

de “nuestra arqueología”. De modo que, en este texto tardío Merleau-Ponty ra-

dicalizaba su recuperación del psicoanálisis —en parte ya iniciado desde La feno-

menología de la percepción— despejando su novedad de todo residuo causalista 

y mecanicista e indicando, como una de las exigencias de la fenomenología, la 

de proveerle los medios de expresión adecuados o más bien la de realizar la 

filosofía implícita en el psicoanálisis mismo. Desde la Fenomenología de la per-

cepción, el recurso al pensamiento de Freud, y muy especialmente su modo de 

comprender la sexualidad, le permitió indicar la afinidad entre el psicoanálisis y 

el método fenomenológico. En efecto la sexualidad, tal como Freud la concibió, 

no podía reducirse a ser causada por montajes biológicos o fisiológicos que se 

desarrollarían conforme a un ciclo autónomo de maduración, ni tampoco a ser la 

expresión de un espíritu que sólo se valiera del cuerpo entendido como su “en-



 158 CINTIA LUCILA MARISCAL 

 

 

 

    Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

voltura trasparente”. Ni conciencia descarnada ni cuerpo como objeto, el pensa-

miento de Freud exigía, para su comprensión, una filosofía superadora de los 

dualismos.  

Es en este terreno de consideraciones que resulta posible afirmar que la lec-

tura que Merleau-Ponty ofrece del problema del Complejo de Edipo y del desa-

rrollo sexual desde su teoría de la institución, es la puesta en acto de este obje-

tivo general. La interpretación merleaupontyana de estos temas no sólo indica la 

significación filosófica del problema de la sexualidad, sino fundamentalmente, 

contribuye a explicitar la filosofía que el psicoanálisis presupone sin llegar nunca 

a tematizar. Todo sucede como si Freud en sus trabajos sobre la sexualidad hu-

mana hubiese señalado sin quererlo las coordenadas que organizan una reflexión 

sobre la institución. Ahora bien, ¿de qué modo Merleau-Ponty lee, como en fili-

grana, el problema de la institución en los trabajos de Freud sobre el complejo 

de Edipo? ¿Qué aporta esta interpretación del Edipo no sólo al esclarecimiento 

de una teoría del desarrollo sino también a una de la institución? A estas pregun-

tan habremos de dedicarnos en lo sucesivo.  

Merleau-Ponty le reconoce a Freud el haber tenido una “intuición profunda” 

en el hecho de resistirse a elegir entre una explicación o bien meramente bioló-

gica o puramente experiencial de los motivos del sepultamiento del complejo de 

Edipo. Que el complejo sea superado no depende únicamente de la maduración 

—como cuando llegado el momento se caen los dientes de leche. Si así fuera, no 

sería sino un estadio determinado por la herencia —la filogénesis— por un pro-

grama congénito [schedule], que se desvanecería al iniciarse la fase evolutiva 

siguiente. Pero las razones tampoco resultan suficientes, si dejando de lado la 

explicación filogenética se recurre a una ontogenética, capaz de observar cómo 

en la experiencia individual del niño, organizada a través del complejo, se hallan 

las condiciones que lo vuelven imposible. El niño se extrañaría —dice Freud— del 

contenido del complejo de Edipo, es decir de las investiduras libidinales de su 

entorno parental, debido a las reiteradas situaciones de frustración. El mundo al 

no responder a las expectativas de su deseo terminaría finalmente por obligarlo 

a renunciar a él.  

Si Freud se rehúsa a elegir entre filogénesis u ontogénesis es porque reco-

noce que, aun cuando exista un programa [schedule] impuesto por la especie, lo 

que hay que ver es cómo éste surge y es elaborado cada vez y de un modo 



        MERLEAU-PONTY: INSTITUCIÓN Y EDIPO 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                 

 

159 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

singular por el individuo. En esta decisión, que obliga a considerar el modo en 

que el programa es elaborado [el working out del schedule] Merleau-Ponty le 

reconoce a Freud el haber advertido que el desarrollo sexual, si bien sigue los 

movimientos pretrazados de una dialéctica, nunca lo hace a expensas de la ex-

periencia. Se trata de una “dialéctica concreta” y “actual” (Merleau-Ponty, 2012: 

26).  

 

Freud se niega a elegir. Admite los dos. Incluso si hay schedule, es necesario estudiar 

“the way in which the innate Schedule is worked out”. 

Esto es típico de Freud: aparente fisiologismo, explicación filogenética tributaria de 

su tiempo. (Pues incluso la fagocitosis de los dientes de leche [no es {considerada}] 

hoy schedule, sino momento de dinámica. […] Es necesario entonces el factor onto-

genético de la filogénesis, todo desarrollo es dialéctica actual. No hay engrama. 

En realidad, reteniendo los dos y hablando del working out del shcedule, [Freud tuvo 

una] intuición profunda: no sólo “explicación psicológica” y dialéctica ideal, sino dia-

léctica concreta (Merleau-Ponty, 2012: 26). 

 

Al igual que lo había señalado a propósito del desarrollo del organismo, del 

instinto y de la impronta [Prägung] animal, a nivel de la sexualidad tampoco es 

posible afirmar que su desarrollo se deba a cuestiones meramente internas o 

corporales o a causas externas, como si ésta no fuera más que un producto del 

entorno. Si la sexualidad es institución habrá que pensarla por fuera de estos 

pares oposicionales, considerar su racionalidad interna y el modo en que su des-

pliegue depende del continuo entrelazamiento entre lo somático y lo psíquico, 

entre la psique y su medio ambiente. Pero ¿cuál es la racionalidad del desarrollo 

sexual? Merleau-Ponty recupera aquí una vez más a Freud, con la convicción de 

que la organización propuesta por él ―1) de lo pregenital al Edipo, 2) del Edipo 

a la latencia, 3) de la latencia a la pubertad― expresan el movimiento que inau-

gura toda institución humana “un pasado que crea una pregunta, la pone en 

reserva, produce una situación indefinidamente abierta” (Merleau-Ponty, 2012: 

28).  

El desarrollo de la sexualidad compromete una temporalidad que no es lineal, 

se trata más bien de un “crecimiento por olas sucesivas o a través de desvíos” 

(Merleau-Ponty, 2012: 29). El momento edípico es el de una sexualidad imagi-

naria, una suerte de pubertad psicológica, un impulso del deseo que no se con-

dice aún ni con las posibilidades corporales ni con la realidad, que se sustrae a la 



 160 CINTIA LUCILA MARISCAL 

 

 

 

    Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

organizada por el deseo del niño. Esta premaduración o anticipación ―como la 

llama Merleau-Ponty― busca de modo inmediato la satisfacción, porque son los 

procesos primarios y el principio del placer los que prevalecen aún en la psique 

infantil. La frustración de la situación edípica y su consecuente sepultamiento o 

represión, implican tanto la renuncia al deseo incestuoso como la interiorización 

de la Ley, esto es la emergencia de una configuración del deseo que sea acorde 

con las exigencias de la cultura. El cuerpo del niño, anticipando el deseo adulto, 

vive la frustración como un desgarramiento. Si para Merleau-Ponty la castración 

tiene un sentido, es el de limitar la corporalidad del niño hiperbolizada en su 

fantasía; “el cuerpo propio del niño [es] percibido a través del de los padres, en 

una relación de identificación con sus cuerpos. Decepción y frustración [están 

implicadas en la] ruptura de esta unidad. Castración [significa] reducción del 

cuerpo propio al cuerpo propio” (Merleau-Ponty, 2012: 26). La castración revela 

la experiencia de la diferencia respecto del otro así como la aceptación de lo 

prohibido y permitido en el orden humano.  

La sexualidad, que desde los principios de la vida se desplegaba sin mayores 

perturbaciones ―como para Freud lo atestiguan manifestaciones tales como el 

chupeteo― sufre, en determinado momento de su desarrollo, “una progresiva 

sofocación” (Freud, 2013: 160). El diferimiento de las mociones pulsionales, la 

desexualización de la energía libidinal indican el comienzo de un periodo de la-

tencia, normal en la conducta sexual de ese período. Esta interrupción de la se-

xualidad infantil no dejo de llamar la atención de Freud, por cuya constatación le 

reconocerá a la sexualidad una “vía oscilante de desarrollo” (Freud, 2013: 160). 

A su juicio, la elección de objeto se realiza a través de un desvío o en dos tiempos, 

en el que las mociones pulsionales infantiles, aun cuando deban renunciar a sus 

primerísimos objetos libidinales, establecen el paradigma de la elección adulta. 

Conocida es su tesis según la cual el hallazgo o encuentro del objeto sexual de-

finitivo es “propiamente un reencuentro” (Freud, 2013: 203). 

 

El siguiente proceso puede reclamar el nombre de típico: la elección de objeto se 

realiza en dos tiempos, en dos oleadas. La primera se inicia entre los dos y los cinco 

años, y el período de latencia la detiene o la hace retroceder; se caracteriza por la 

naturaleza infantil de sus metas sexuales. La segunda sobreviene con la pubertad y 

determina la conformación definitiva de la vida sexual (Freud, 2013: 181). 

 



        MERLEAU-PONTY: INSTITUCIÓN Y EDIPO 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                 

 

161 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

Merleau-Ponty lee la deriva del complejo de Edipo y de las investiduras com-

prometidas en él, como una “institución fallida”, una “no-institución”, y como la 

“preparación de un desvío” (Merleau-Ponty, 2012: 27). A su juicio, este período 

de latencia es “una fase propiamente humana” (Merleau-Ponty, 2012: 28), por-

que pone de manifiesto que esa institución, en principio fallida, no supone fijación 

definitiva a un objeto sexual canónico, sino que, aun cuando haya fallado, tiene 

un valor de “matriz simbólica”, esto significa que se presta a ser reanudada y 

continuada. El complejo de Edipo se revela como un “momento fecundo”, como 

el establecimiento de una pregunta, de una búsqueda del deseo cuyas posibili-

dades de respuesta son ilimitadas; “así el hombre se encuentra a la vez más 

ligado a su pasado y más abierto a su futuro que el animal. Futuro por profundi-

zación del pasado, momentos fecundos […]” (Merleau-Ponty, 2012: 28). En este 

sentido se comprende que el complejo de Edipo sea una “institución prehistórica”, 

porque funda las condiciones para la emergencia de una búsqueda infinita, de 

una historia del deseo no determinada ni por la especie, ni por el cuerpo ni tam-

poco por la cultura.  

La pubertad señalará el tiempo de una reanudación del drama edípico. Si el 

complejo se caracterizaba por la anticipación de la sexualidad, la pubertad su-

pondrá la regresión o reanudación del problema planteado por el Edipo, un nuevo 

impulso del deseo y no, como se lo creía con anterioridad a Freud, la emergencia 

del impulso sexual en el humano. Esto pone de manifiesto que si la pubertad es 

institución de la sexualidad adulta ―elección “de un objeto que sea objeto: [un] 

viviente del otro sexo exterior a la familia” (Merleau-Ponty, 2012: 27)―, sólo lo 

es en cuanto reasume, como para continuar, una institución precedente. El mo-

mento de confluencia entre esta anticipación prepuberal y la regresión puberal 

funda un presente pleno, ni anticipado ni retrasado, sino “que está a tiempo” 

(Merleau-Ponty, 2012: 6). 

 

La institución humana: integración en cadena, torbellino donde todo converge, al cual 

todo llega; Deckung [coincidencia, recubrimiento] de una anticipación y de una re-

gresión, e instauración de un ahora verdadero y pleno. 

[La institución humana] retoma siempre una institución predada, que ha formulado 

una pregunta, […], que era su anticipación y que fracasó. Ella reactiva este problema 

y reúne finalmente los datos en [una] totalidad centrada de otra manera. (Merleau-

Ponty, 2012: 28). (cursivas del autor) 

 



 162 CINTIA LUCILA MARISCAL 

 

 

 

    Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

La institución humana no puede entonces pensarse como un instante, un 

ahora aislable en una linealidad temporal. Por el contrario, atestigua un “cuasi-

eternidad, [porque hay] intercambio de mis tiempos vividos entre ellos, identifi-

cación entre ellos” (Merleau-Ponty, 2012: 6), lo que Merleau-Ponty entiende 

como una “transtemporalidad originaria”. La institución no repite el pasado, éste 

no la determina, ella no se encuentra en él en estado germinal. Ni repetición ni 

creación pura, la institución es lazo con un pasado que orienta, que llama, y exige 

ser continuado. Si la institución humana no es aislable como un ahora limitado 

es porque siempre es “fragmento de una historia” (Merleau-Ponty, 2012: 28). Es 

conservación del pasado, pero ni como memoria ni como olvido, y es también su 

superación; “la institución verdadera de la pubertad [es el] pasado reenviado a 

su lugar, [el] futuro verdaderamente abierto al individuo […]. La institución con-

densa y abre a un futuro. No es mera impronta, sino impronta fecunda” (Merleau-

Ponty, 2012: 29). 

El vínculo indisociable entre pasado y por-venir, entre la sexualidad infantil 

y la adulta es lo que le permite afirmar a Merleau-Ponty que “todo el amor está 

en cada amor” (Merleau-Ponty, 2012: 9). Todo el amor, porque el modo de ser 

del vínculo amoroso en una subjetividad es reasumido, desde su momento ger-

minal pregenital y edípico y transformado bajo la elección de objeto definitiva. 

Hay libertad en el amor, en la elección que éste supone, pero nunca es incondi-

cionada. La libertad es la capacidad de reasumir y transformar una situación para 

dotarla de un sentido nuevo. Por eso, respecto de la pubertad, Merleau-Ponty 

señala que “puede ser permanencia de un ritual o institución verdadera. Y esto 

depende de cómo ha sido el Edipo inicial: patológico o formador” (Merleau-Ponty, 

2012: 9). La transtemporalidad originaria, el intercambio permanente entre los 

tiempos vividos, en nada impide y más bien explica aquellos comportamientos 

que, desconociendo el tiempo presente, parecen responder a situaciones pasa-

das. Como si incapaz de elaborar la situación y continuarla, clausurara su porve-

nir y mantuviera su existencia aferrada al pasado. Tal por ejemplo el caso, que 

Merleau-Ponty retoma en Fenomenología de la percepción, de aquella joven que 

incapaz de aceptar la prohibición impuesta por su madre de ver a su amado, 

pierde de pronto la voz. La afonía expresa la regresión a un modo pretérito de 

comportamiento, como si el sujeto incapaz de resolver la situación finalmente 

optara por sustraerse de ella. 



        MERLEAU-PONTY: INSTITUCIÓN Y EDIPO 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                 

 

163 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

El movimiento de la institución con sus momentos de anticipación, reanuda-

ción y continuación es semejante al que Merleau-Ponty, en sus cursos de la Sor-

bona, le reconocía a todo proceso de desarrollo. Ya por entonces enfatizaba el 

hecho de que éste no podía reducirse ni a una maduración endógena ni a ser 

reflejo de condiciones exteriores, sino que debía comprenderse como un movi-

miento dinámico en el cual los procesos biológicos o el medio ambiente no son 

sus causas sino más bien aquello que lo induce o motiva. El desarrollo se produce 

como búsqueda de reequilibrar, re-centrar un estado de desequilibrio previo. Si 

bien éste puede ser suscitado por factores corporales, estos no llevan nunca pre-

trazada la dirección que habrá de asumir. Así, por ejemplo, en la pubertad las 

transformaciones corporales generan un desequilibrio, pero bajo la forma de “una 

fuerza vaga, ciega, incapaz por ella misma de conducir a un estado nuevo, la 

exigencia de cierta superación” (Merleau-Ponty, 200: 278). Es necesario que 

haya “retoma humana del acontecimiento fisiológico” (Merleau-Ponty, 2001: 

278). La maduración biológica crea un desequilibrio ciego que induce a un desa-

rrollo psíquico que haga al sujeto capaz de asumir el rol para el cual su organismo 

ya está preparado. La regresión de la pubertad implica cierto destiempo entre lo 

psíquico y lo fisiológico. Si en el Edipo el niño asumía un rol que aun su organismo 

no podía llevar, la pubertad revela un cuerpo presto pero la persistencia de con-

ductas infantiles. La necesidad de elaborar sea los impulsos corporales como las 

exigencias culturales, ponen de manifiesto que el desarrollo, ni causante ni cau-

sado, es más bien un movimiento que se abre camino a sí mismo.  

El niño crea su desarrollo bajo la dirección de la cultura ambiente. Es el pro-

ceso mismo el que se relanza y, a cada adquisición, llama a un nuevo desarrollo. 

El desarrollo no está inscripto a priori, en una naturaleza completamente hecha, 

tampoco surge ex nihilo, sino que progresa de Gestaltung en Gestaltung, como 

un escritor crea poco a poco su lenguaje (Merleau-Ponty, 2001: 282). 

El “momento decisivo del desarrollo”, señalaba Merleau-Ponty en sus cursos 

en la Sorbona, es aquel en el que es posible asumir un rol social reasumiendo a 

la vez las exigencias corporales. Se trata de una reestructuración, llamada por el 

desequilibrio que crea tanto el cuerpo como el ambiente cultural, una elaboración 

de estas situaciones que conducen a la emergencia de un nuevo tipo de vida, de 

nuevas relaciones. El fracaso de la fase precedente genera un desequilibrio que 

llama por sí mismo a las transformaciones necesarias para su restauración.  



 164 CINTIA LUCILA MARISCAL 

 

 

 

    Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

Este vínculo entre la dialéctica del desarrollo y la de la institución invitan a 

señalar, a partir de una lectura retrospectiva, el modo en que la exigencia de una 

reflexión sobre la institución nace desde el interior del pensamiento de Merleau-

Ponty. Así como él fue capaz de leerla como entrelineas en los trabajos del psi-

coanálisis de Freud, resultaría posible realizar la misma operación considerando 

los trabajos del filósofo. Quizá así se pueda considerar que este curso, tomado 

como parte de la totalidad de su obra, es en sí mismo una institución, en cuanto 

hace explicita una problemática que ya estaba presente, le pone nombre y abre, 

de este modo, nuevas direcciones al pensamiento.  

 

CONCLUSIÓN 

 

El curso que Merleau-Ponty le dedico al problema de la institución es sin duda 

uno de los menos accesibles a una lectura desprevenida. Posiblemente esto se 

deba a su carácter fragmentario o al hecho de no ser un texto dirigido expresa-

mente a un público lector, sino más bien notas escritas con anterioridad a las 

clases impartidas en el Collège de France. Gran parte del pensamiento de Mer-

leau-Ponty hay que reconstruirlo, haciendo el ejercicio de volver sobre esas notas 

para componer el conjunto de pensamientos a los que éstas llamaban y que se-

guramente el filósofo reponía en sus exposiciones. 

Este ha sido el motivo por el cual, en un primer momento nos hemos detenido 

en la ubicación del problema de la sexualidad humana y del Complejo de Edipo 

en la estructura general del curso en cuestión. Se trataba de reponer las razones 

que guiaron a Merleau-Ponty a tomar este tema como un “problema para ser 

estudiado a partir de una institución” (Merleau-Ponty, 2012: 25), a la luz tanto 

de los problemas que le preceden ―como lo son el desarrollo embrionario, el 

instinto y la impronta animal [Prägung]― como a los que contribuye a preparar 

―el lazo entre la historia personal y la pública. Si detenerse en cuestiones rela-

tivas a la animalidad le permitía a Merleau-Ponty identificar la especificidad de la 

institución humana, el recorrido por el pensamiento de Freud le servía, en cam-

bio, para profundizar su convicción de que sólo una filosofía capaz de superar los 

dualismos en los que se había encorsetado el pensamiento podía hacer compren-

sible tanto el desarrollo biológico y psicológico como la historia misma. De allí 

que fuese posible afirmar que la lectura que Merleau-Ponty ofrece del Complejo 



        MERLEAU-PONTY: INSTITUCIÓN Y EDIPO 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                 

 

165 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

de Edipo y del desarrollo de la sexualidad se propone dotar al psicoanálisis de la 

filosofía a la que éste apunta siempre, pero si llegar a desarrollar: una filosofía 

de la institución.  

Una vez ubicado en la cartografía general del curso, se vio cómo el Complejo 

de Edipo le permitía a Merleau-Ponty estudiar la temporalidad propia de la insti-

tución humana. Sus etapas ―asexualidad pregenital, Complejo de Edipo, latencia 

y pubertad― mostraban la imposibilidad de pensar la sexualidad bajo una tem-

poralidad ya preestablecida por un programa biológico. Si la sexualidad es insti-

tución es porque tiene una racionalidad interna que escapa a las alternativas 

oposicionales entre lo somático y lo psíquico y que obliga a pensar en su entre-

lazamiento constitutivo. En este sentido las fases de Complejo de Edipo expresan 

el movimiento mismo de la institución ―un pasado que crea una pregunta, un 

acontecimiento matriz cuya productividad es indefinidamente abierta― y una 

temporalidad que no es lineal, sino que implica un intercambio entre los tiempos 

vividos, su reanudación y su continuación. El momento edípico es el de una se-

xualidad que anticipa la maduración orgánica, que es imaginaria y que contradice 

los límites impuestos por la cultura ―la prohibición del incesto. Pero, tras un 

período de latencia ―una suerte de desvío― ésta es reasumida en la pubertad 

entendida como el despliegue de un nuevo impulso del deseo y no como ―como 

se la creía antes de Freud― el momento de emergencia de la sexualidad en el 

humano.  

El Edipo es institución porque abre una búsqueda del deseo propiamente hu-

mana, anticipando el porvenir sin determinarlo. El pasado se conserva, no a título 

de un acontecimiento clausurado y limitado en el tiempo, sino como una matriz 

que permite una productividad indefinida.  

 

 

BIBLIOGRAFÍA 

 

FREUD, S. (2013), “Tres ensayos de teoría sexual”, Obras Completas tomo VII, 

Buenos Aires: Amorrortu. 

MERLEAU-PONTY M. (1973), Signos, Barcelona: Seix Barral. 

 , (1995), La Nature. Notes cours du Collège de France, Paris: Édition du 

seuil.  



 166 CINTIA LUCILA MARISCAL 

 

 

 

    Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

 , (2001), Psychologie et pédagogie de l’enfant, cours de Sorbonne 1949-

1952, Francia: Verdier. 

 , (2012), La institución en la historia personal y pública, Notas de cursos 

en el Collège de France, 1954-1955, Barcelona: Anthropos. 

 



Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017, 167-190. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

Fecha de recepción: 25-IV-2016  Fecha de aceptación: 29-V-2017 

 

 

 

 

UNA LECTURA PERSPECTIVISTA DE LA NEUROFENOMENOLOGÍA: 

FRANCISCO VARELA Y RONALD GIERE 

 

A PERSPECTIVIST READING OF NEUROPHENOMENOLOGY: 

FRANCISCO VARELA AND RONALD GIERE 

 

 

Ricardo Mejía Fernández 

Universidad de Salamanca (Salamanca, España)  
Université Catholique de Louvain (Louvain-la-Neuve, Bélgica) 

ricardomejia@usal.es 

 

 

 
 

Resumen: El autor realiza una lectura en clave 
perspectivista de la neurofenomenología, enfo-
que transdisciplinar y metodológico iniciado a 
mediados de los 90 por el neurobiólogo Francisco 
J. Varela desde el ámbito experimental de las 
ciencias de la mente. La originalidad del artículo 
reside en que estudia comparativamente el pro-
blemático entrecruce de la neuro-fenomenología 
de Varela con el perspectivismo científico de Ro-
nald N. Giere, mostrándonos que la neurofeno-
menología no sólo lo antecedió cronológica-
mente, sino que fue mucho más radical al te-ner 
en cuenta la la dimensión fenomenológica y tras-
cendental de la experiencia vivida humana y al 
aplicarla en los protocolos de las neurociencias 
cognitivas. 
 

 Abstract: The author makes a perspectivist 
reading of neurophenomenology, a transdisci-pli-
nary and methodological approach pioneered in 
the 90’s by the neurobiologist Francisco J. Varela, 
who worked in the experimental field of the sci-
ence of mind. The originality of the article con-
sists in studying with a comparative method the 
problematic intertwine of Varela’s neuro-phe-
nomenology and the scientific perspectivism re-
cently defended by Ronald N. Giere. In this way, 
the autor shows how neurophenomenology not 
only came before Giere’s proposal but also how 
it was more radical in considering the phenome-
nological and transcendental human dimension 
and in trying an implementation in cognitive neu-
roscience protocols 

Palabras clave: Perspectivismo,  Neurofenome-
nología, Varela , Fenomenología. 

 

 
Keywords: Perspectivism, Neurophenomenol-
ogy,  Varela, Phenomenology. 

 

 

1. INTRODUCCIÓN 

 

El objetivo de este artículo es llevar a cabo una lectura en clave perspectivista 

de la neurofenomenología, enfoque transdisciplinar y metodológico iniciado por 

el neurobiólogo Francisco J. Varela (1946-2001) en el propio seno de la 

mailto:ricardomejia@usal.es


 168 RICARDO MEJÍA FERNÁNDEZ 

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

neurociencia cognitiva. Se tratará, pues, de emprender una investigación original 

no en el sentido de que resaltemos el perspectivismo exclusivamente de la neu-

rofenomenología (una tesis conocida), sino en que es la primera vez en que se 

verá el entrecruce problemático y no concordista de la neurofenomenología va-

reliana con el perspectivismo científico de Ronald N. Giere (1938-). Como es sa-

bido, esta corriente es muy relevante en la actual filosofía de la ciencia al contar 

con autores afines de la importancia de Van Fraassen1, Rueger2 o Morrison3.  

Nuestra originalidad, insistimos, es poner en contacto a dos autores muy 

diferentes: uno propio de la tradición post-empirista y otro del enactivismo en 

neurociencias. Si bien no podemos negar que no hay actualmente ninguna publi-

cación sobre el perspectivismo stricto sensu en Varela, lo que perseguimos, por 

tanto, no es hacer que ambos concuerden artificialmente en todo sino destacar 

la base común que comparten (y difieren) de cara a integrar lo perspectivizado 

en el perspectivizador a través de aquellos principios y contenidos (imposible en 

todos) de sus respectivos pensamientos. A la vez que vinculamos a Francisco J. 

Varela con la tradición perspectivista in genere lo relacionamos con un autor 

perspectivista en concreto (Ronald N. Giere), el cual se autodenomina de ese 

modo. Esta es la peculiaridad de nuestro artículo, así como su problematicidad. 

Así pues y tras la presente introducción (1), abordaremos el perspectivismo co-

mún en sus inicios históricos (2), para más tarde detenernos en la propuesta de 

Giere en su conexión con la vareliana (3) y, en el penúltimo punto (4), ocuparnos 

de la compleja relación del perspectivismo científico gieriano y la neurofenome-

nología vareliana. Finalmente (5), aportaremos unas resumidas conclusiones.  

 

2. EL PERSPECTIVISMO Y SUS INICIOS 

La neurofenomenología fue introducida por Varela a mediados de los años 90 

mientras era director de investigación del laboratorio de neurociencias del Centro 

Nacional de Investigación Científica de París (CNRS, en sus siglas en francés). 

Esta es definida como un remedio metodológico (methodological remedy) del 

 

 

1 Cfr. Van Frassen, Bas. Scientific representation. Paradoxes of perspective, Nueva York: OUP, 2008. 
2 Cfr. Rueger, Alexander. “Perspectival models and theory unification”, British Journal for the Philos-

ophy of Science, Nº LVI, 2005. 
3 Cfr. Morrison, Margaret. “One phenomenon, many models: Inconsistency and complementarity”, 

Studies in History and Philosophy of Science, Nº XLII, 2011. 



      UNA LECTURA PERSPECTIVISTA DE LA NEUROFENOMENOLOGÍA: FCO. VARELA Y R. GIERE 

FRANCISCO VARELA Y RONALD GIERE 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

169 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

problema de la conciencia (o mejor de su vacío explicativo) que nos hace cues-

tionarnos si es, de algún modo, una variante del perspectivismo. Así las cosas, 

el acento más alto lo recibirá el punto de vista del sujeto, denominado también 

“perspectiva” en la historia del pensamiento. Este punto de vista de la primera 

persona, al que no le repugna el de la tercera persona sino todo lo contario, es 

lo que se ha llamado “perspectiva” explícitamente (en Ortega y Nietzsche) e im-

plícitamente (en Leibniz o en el propio Varela). 

Para empezar, bastará con exponer y argumentar, más allá de lo semántico, 

los grandes trazos históricos de este movimiento. Como siempre, el perspecti-

vismo no es un tótem robusto al que haya que postrarse, sino que, por el con-

trario, es preciso sostener que, en su generalidad, mantiene la aserción de que 

todo conocimiento, para que adquiera la cualidad de “conocido”, ha de ser pers-

pectivo para un sujeto o comunidad de sujetos.  

En Verdad y perspectiva, Ortega y Gasset aseveraba, a favor de esta aserción 

básica de perspectivismo que “el punto de vista individual me parece el único 

punto de vista desde el cual puede mirarse el mundo en su verdad. Otra cosa es 

un artificio”4. En analogía al espectador lo que interesa no es los objetos que 

contempla sino “la vida según fluye ante él”)5. Ciertamente, Ortega era más re-

ticente a este carácter comunitario de la perspectiva en pro del punto de vista 

individual, al defender que  

 

cada hombre tiene una misión de verdad. Donde está mi pupila no está otra: lo que de 

la realidad ve mi pupila, no lo ve otra. Somos insustituibles, somos necesarios. […] La 

realidad, pues, se ofrece en perspectivas individuales. Lo que para uno está en último 

plano, se halla para otro en primer término6. 

 

Más que de (un) perspectivismo, puesto que la perspectiva toma una forma 

en cada sujeto, se ha preferido hablar de (muchos) perspectivismos según la 

pluralidad de puntos de vista, aunque todos emiten con sus propios matices la 

asunción general que acabamos de definir. Si seguimos recordando a Ortega, “la 

realidad, precisamente por serlo y hallarse fuera de nuestras mentes 

 

 

4 Ortega Y Gasset, José. “Verdad y perspectiva”, en Obras Completas, Madrid: Taurus, 2004, Tomo 
II, p. 162. 

5 Ibíd. 
6 Ibíd., p. 163.  



 170 RICARDO MEJÍA FERNÁNDEZ 

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

individuales, sólo puede llegar a éstas multiplicándose en múltiples caras o ha-

ces”7. Esa idea general de perspectivismo ha sido un vigoroso acicate con el fin 

de resituar en un lugar destacado al sujeto en la tarea reflexiva y científica.  

Con anterioridad a Ortega y no siendo ajeno a ello este pensador, fue Leibniz 

quien, en la ilustración racionalista, legó para la posteridad un decisivo perspec-

tivismo en el que, según escribía este filósofo en sus Nuevos Ensayos, “el alma 

es un pequeño mundo [petit monde] donde las ideas distintas son una represen-

tación de Dios y donde las confusas son una representación del universo”8. Este 

pequeño mundo de cada mónada concretada en el ser humano variará, digá-

moslo sin vacilar, según quién represente tanto lo distinto como lo confuso. Más 

bien, cada alma es inigualable en esa representación en razón de que disfruta de 

una perspectiva singular y originaria en el universo:  

 

[…] dos almas humanas, o dicho de otro modo, de una misma especie, no salen 

jamás perfectamente semejantes de las manos del Creador, y tienen siempre cada 

una su relación originaria [rapport originaire] a los puntos de vista [points de veu] 

que ellas tendrán en el universo9.  

 

Como ilustraba Henri Lachelier, antiguo editor de Leibniz, “las mónadas per-

ciben todas el mundo con un punto de vista diferente, y es necesario que sea 

establecido el acuerdo entre los puntos de vista de todas las mónadas […] cada 

una de las mónadas extrae todas las percepciones de su propio fondo”10. Puesto 

que estas mónadas no son etéreas sino concretas en contra de todo dualismo, 

ha habido quien ha apreciado en Leibniz un “perspectivismo corporal” por el que, 

en la “unidad real” monádica, “la corporalidad no sólo es principio de orden, sino 

también principio de vida”11. Gracias a los puntos metafísicos (o matemáticos) 

como enfoque metodológico más idóneo, en “esta gnoseología corporal-perspec-

tivista cada individuo se sitúa en relación al mundo de modo peculiar“12. Más 

 

 

7 Ibíd., p. 127. 
8 Leibniz, Gottfried Wilhem. Nouveaux Essais sur l’Entendement. Opuscules divers, en Oeuvres de 

Leibniz, M.A. Jacques, ed., Lyon: Charpentier, 1842, Tomo I, p. 58.  
9 Ibíd., p. 11. 
10 Lachelier, Henri. “Introducción”, en G.W. Leibniz, Nouveaux Essais sur l’Entendement Humain, Pa-

ris: Librarie Hachette, 1898, p. 36.  
11 Nicolás, Juan Antonio. “Gnoseología y perspectivismo corporal en Leibniz”, Cuadernos Salmantinos 

de Filosofía, Nº V, 10, 2001, p. 150. 
12 Ibíd., p. 139. 



      UNA LECTURA PERSPECTIVISTA DE LA NEUROFENOMENOLOGÍA: FCO. VARELA Y R. GIERE 

FRANCISCO VARELA Y RONALD GIERE 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

171 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

recientemente y sobre esta corporalización no ha faltado quien corrobora “el ca-

rácter perspectivista de la mónada, pues ésta no representa el cuerpo y con ello 

el mundo de un modo figurativo”13. Leibniz bien pudiera ser tenido como uno de 

los antecesores del perspectivismo corporalizado de la neurofenomenología que 

veremos más adelante. 

Ya en la contemporaneidad fue Friedrich Nietzsche quien adoptó con más 

vehemencia dicha idea, tal y como podemos leer en Más allá del bien y el mal, 

donde afirmaba que “no existiría vida alguna a no ser sobre la base de aprecia-

ciones y de apariencias perspectivistas”14. Las variadas usanzas terminológicos 

perspectivistas habían iniciado con este filósofo. El perspectivismo nietzscheano 

“trata de llevar al límite la relación sujeto objeto y de demostrar la debilidad del 

entendimiento humano, desenmascarando las ilusiones que genera el conoci-

miento y los dogmatismos que crea”15. Es de lamentar que la ciencia empírica de 

comienzos del siglo pasado no supiese ver que, incluso en la actitud extrema 

nietzscheana, “la función que se le da al perspectivismo, por lo tanto, es la de 

desarraigar la creencia metafísica según la cual la subjetividad es capaz de do-

minar la totalidad del ser”16. Como se ve, Nietzsche lanza una dura crítica, en 

nombre de la primacía de la vida, a la arrogancia del sujeto al atribuirse una 

certeza indiscutible y no criticada, toda vez que proclamaba su papel cognoscitivo 

central en la ciencia.  

Como Nietzsche, pero sin compartir lo extremado de su planteamiento en 

detrimento de los hechos objetivos, lo que busca implementar el perspectivismo 

actual en la ciencia es recuperar la función vital del conocimiento, es decir, que 

conocer no es únicamente conocer objetos, sino que esta actividad pertenece a 

un cognoscente, a un ser humano viviente. Esto lo encontramos muy gráfica-

mente expresado por Nietzsche en Humano, demasiado humano:  

 

Es verdad que podría haber un mundo metafísico; no podemos negar apenas la posibi-

lidad absoluta de ello. Consideramos todas las cosas a través de la cabeza humana y 

 

 

13 Sánchez Rodríguez, Manuel. “El perspectivismo en los Nuevos ensayos sobre el entendimiento hu-
mano de Leibniz”, Dissertatio. Revista de Filosofía, Vol. Comp., Nº 3, 2016, p. 92. 

14 Nietzsche, Friedrich. Jenseits von Gut und Böse. Vorspiel einer Philosophie der Zukunft, § 34, KSA, 
V, p. 60, en L. de Santiago Guervós, “Las ilusiones del conocimiento: perspectivismo e interpretación”, 
Thémata, Nº XXVII, 2001, p. 124.  

15 Ibíd. p, 124. 
16 Ibíd. 



 172 RICARDO MEJÍA FERNÁNDEZ 

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

no podemos cortar esta cabeza; aunque permanezca la cuestión de lo que habría aún 

del mundo, si nosotros la cortásemos17.  

 

Como acabamos de leer, el perspectivismo de Nietzsche, si bien no estuvo 

entre sus logros extrapolarlo a la ciencia empírica, nos alerta irónicamente contra 

un pensamiento sin cabeza. Y no sólo en la metafísica: la ciencia empírica ha 

pensado sus objetos sensibles como decapitando a la subjetividad que los piensa. 

A esto quiere dar respuesta el perspectivismo científico que veremos en el punto 

siguiente. 

 

3. EL PERSPECTIVISMO CIENTÍFICO 

 

En 2006, el filósofo de la ciencia Ronald N. Giere publicó su libro Scientific 

perspectivism, obra en la que se dará por iniciado ostensiblemente el perspecti-

vismo científico en la ciencia, si bien en este artículo mostraremos cómo Varela 

elaboró con anterioridad muchos de sus presupuestos. Es cierto que, en la histo-

ria de la ciencia, ha habido posturas perspectivistas como, por ejemplo, la de una 

columna de la física cuántica de la talla de Werner Heisenberg, el cual en 1971 y 

como bien recoge Capra, defendía la dependencia que los hechos guardaban con 

respecto al punto de vista del investigador: “Lo que observamos no es la natu-

raleza en sí misma, sino la naturaleza expuesta a nuestro método de observa-

ción”18.  

Sería, pues, faltar a la verdad afirmar que antes de Varela o Giere no hubo 

ningún intento de recuperar el tema de la perspectiva en ciencia, lo cual, como 

leemos en la mencionada obra, ya se encontraba insinuado los autores que he-

mos visto al comenzar este artículo: “El perspectivismo tiene antecedentes en el 

trabajo de filósofos mucho anteriores, tales como Leibniz, Kant y Nietzsche”19. 

Con todo, Giere quiso introducir este perspectivismo en la ciencia de nuestros 

días: “Mi perspectivismo, [nos dice], está desarrollado casi mayoritariamente 

dentro del marco de la ciencia contemporánea”20. Este autor tuvo el denuedo de 

incorporar el perspectivismo científico no sólo como concepto sino como un modo 

 

 

17 Nietzsche, Friedrich, Menschliches, Allzumenschliches I, § 9, KSA, I, p. 29, en L. de Santiago 
Guervós, “Las ilusiones del conocimiento: perspectivismo e interpretación”, Thémata, Nº XXVII, 2001, p. 
125.  

18 Capra, Fritjof, La trama de la vida, Barcelona: Anagrama, 1996, p. 60. 
19 Giere, Ronald N. Scientific perspectivism, Chicago: The University of Chicago Press, 2006, p. 3. 
20 Ibíd. 



      UNA LECTURA PERSPECTIVISTA DE LA NEUROFENOMENOLOGÍA: FCO. VARELA Y R. GIERE 

FRANCISCO VARELA Y RONALD GIERE 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

173 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

muy original de pensar la ciencia. La naturaleza del conocimiento científico no es 

absoluta ni neutral ya que viene influenciada por la práctica y perspectivas de 

agentes humanos.  

3.1. Atenuación de los antagonismos en la ciencia 

Antes de la obra que comentamos, Giere ya se había referido en los años 90 

a un “perspectivismo realista” o a un “realismo constructivo”21, aunque sin ofre-

cer una articulación final en su relación con la ciencia. De hecho, la finalidad del 

perspectivismo científico gieriano la expresa muy sucintamente en Scientific 

perspectivism: “Es desarrollar una comprensión de las demandas científicas que 

medie entre un objetivismo fuerte de muchos científicos, o el realismo fuerte 

(hard realism) de muchos filósofos de la ciencia, y el constructivismo encontrado 

ampliamente entre los historiadores y los sociólogos de la ciencia”22. La finalidad 

consiste, entonces, en mitigar conflictos entre los filósofos realistas de la ciencia 

(algunos partidarios de un realismo fuerte) y los constructivistas, atemperando 

de ese modo los radicalismos de cada una de las partes. No todo es rechazable 

en realistas ni en constructivistas, sino que hay que hacer justicia a los elementos 

positivos en sus reflexiones, aunque “evitando los excesos”23. 

Para Giere, el exceso más impertinente es, por un lado, el realismo metafísico 

(“metaphysical realism”24), al igual que lo calificaba Putnam25, y, por otro lado, 

el relativismo alocado (“silly relativism”26). El primero consiste, al tomar Giere la 

definición de Putnam, en una descripción del mundo que se tiene por completa y 

verdadera, o, parafraseando al Nobel Steven Weinberg, “el trabajo de la ciencia 

es precisamente el sentido de que hay verdades ahí fuera (out there) para ser 

descubiertas, verdades que una vez descubiertas formarán una parte perma-

nente del conocimiento humano”27. En esta versión desmedida del realismo, la 

verdad reside ahí fuera (out there), como algo en lo que no interviene primaria-

mente la actividad cognoscitiva humana ya que, más bien, dicha actividad surge 

después del descubrimiento de los objetos. Es decir, en esta versión del realismo 

 

 

21 Cfr. Giere, RONALD N., Science without laws, Chicago: The University of Chicago Press, 1999. 
22 Giere, Ronald N., Scientific perspectivism, op. cit., p. 3. 
23 Ibíd. 
24 Ibíd., p. 4. 
25 Cfr. Putnam, Hilary, Reason, Truth, History, Cambridge: Cambridge University Press, 1981. 
26 Giere, R. N. Scientific perspectivism, op. cit., p. 13. 
27 Ibíd., p. 4. 



 174 RICARDO MEJÍA FERNÁNDEZ 

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

no hay ni siquiera una versión clásica de la verdad como adequatio intellectus et 

rei, sino que la verdad sería independiente ahí fuera, de la cual el sujeto sería 

pasivo y no tendría más remedio que captar. Y aún más: la verdad, en el caso 

de las leyes físicas, pertenece a estas mismas leyes físicas sin hacer justicia a la 

subjetividad, la cual no sólo descubre las leyes, sino que formula dichas leyes y 

las transforma en teorías o las modeliza matemáticamente.  

Giere admite que no todo realismo es tan inmoderado como el metafísico, 

sino que, aunque insuficiente, puede hallarse un “realismo objetivo” (objective 

realism) no claramente posicionado en contra del rol constructivo del conoci-

miento, por lo que podría ser encauzado hacia una devolución del lugar insusti-

tuible de la subjetividad en la caracterización de los hechos objetivos conocidos. 

Este “realismo objetivo” puede mejorarse con un “realismo perspectivo” (pers-

pectival realism): “Me gustaría rechazar el realismo objetivo (objective realism) 

pero mantener aún un tipo de realismo, un realismo perspectivo (perspectival 

realism), el creo que caracteriza mejor al realismo en ciencia”28. Esto significa 

que el realismo perspectivo pule el método científico. La ciencia empírica, al con-

trario de lo que el realismo espera, no aporta “una completa y literalmente co-

rrecta imagen del mundo en sí mismo”29, ya que esta ciencia está hecha por 

científicos y comunidades científicas, es decir, seres humanos situados en una 

sociedad y comunidad política determinadas; que son integrantes de una historia. 

Esto significa que toda imagen del mundo es perspectiva para los sujetos, por lo 

que de la calidad del análisis de esta perspectiva se podrá saber más o menos 

acerca de dicha imagen y de las razones que han llevado a su construcción. Hay 

una tarea purificadora. 

Así, el perspectivismo científico de Giere no adolece de un relativismo cultural 

porque la cultura no acaba con el mínimum de realidad a la que todos accedemos. 

Más bien, la realidad, sin por ello desaparecer, está culturalizada desde el inicio. 

Giere asume, pues, un realismo básico en el que se estudia no sólo lo construido 

por la ciencia sino la construcción misma de la realidad: la actividad de la ciencia 

es, por tanto, una dinámica que concierne a una única realidad, como única es 

la naturaleza que se perspectiviza. Es preferible decir “perspectivizar” que 

 

 

28 Ibíd., p. 5. 
29 Ibíd., p. 6. 



      UNA LECTURA PERSPECTIVISTA DE LA NEUROFENOMENOLOGÍA: FCO. VARELA Y R. GIERE 

FRANCISCO VARELA Y RONALD GIERE 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

175 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

“construir” ya que la acción que da lugar a las perspectivas remite, en todas ellas, 

a una única realidad natural, mientras que “construir” tiene la connotación de 

crear lo que no es real, de poner en la realidad natural lo que previamente no 

forma parte de ella. Es necesario, como nos pide Giere, reconocer que el trabajo 

científico puede ser “en parte (in part) socialmente construido, y así para la po-

sibilidad de descubrir las contribuciones sociales para estas demandas”30.  

Este constructivismo mitigado en parte (in part), como afirma el autor es 

reelaborado como un perspectivismo donde la objetividad recibe una impronta 

socio-histórica desde el punto de vista de los científicos, pero sin perder su cua-

lidad objetiva en el quicio de la perspectiva. Tenemos que aclarar, antes de pro-

seguir, que constructivismo no equivale sin más a perspectivismo ya que se 

puede ser perspectivista sin ser constructivista (no así al revés). Varela y Giere 

son un ejemplo de ello porque la perspectiva es impracticable sin el componente 

sensorial y motor del cuerpo. Lo mismo vale para la relación constructivismo-

realismo: puede haber un constructivismo medianamente realista et viceversa 

(este es el fin de la propuesta científica gieriana).  

 

3.2. Perspectivismo científico y neurofenomenología como “via media” 

 

No hemos de pensar en un dilema irresoluble entre realismo metafísico o 

constructivismo radical porque es justamente (y solamente) en la perspectiva 

natural donde confluyen, epocalmente y corporalizadamente, lo perspectivizado 

y la perspectivización. La perspectiva comporta este doble aspecto de aquello 

que se perspectiviza y el acto de perspectivizar. Giere naturaliza la perspectiva, 

pero no al precio de confundir la donación (donatio) con los datos (data). En lugar 

de la acostumbrada oposición entre realismo y constructivismo, lo que tenemos 

es una oposición entre lo que es perspectivo y lo que no lo es ya que toda pers-

pectiva nos obligará al doble esfuerzo de identificar y analizar la vertebración 

mutua de naturaleza y construcción. Nunca se puede abandonar la perspectiva 

propia. Por lo que acabamos de apuntar, el autor modifica el realismo construc-

tivo por un perspectivismo científico. Como constata Michela Massimi, el 

 

 

30 Ibíd. 



 176 RICARDO MEJÍA FERNÁNDEZ 

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

perspectivismo científico es una via media saludable (healthy via media) contra 

la rivalidad y oposición de los dos grandes bloques (realista y constructivista):  

 
Ron Giere ha luchado por una versión del perspectivismo científico como una saluda-

ble via media entre lo que él llama “realismo objetivo”, por un lado —es decir, la 

visión de que la ciencia nos concede un conocimiento de la naturaleza del ojo de Dios 

[God’s eye knowledge of nature]— y las trampas de un relativismo alocado, por el 

otro lado31.   

 

La via media gieriana se enemista con una concepción de la ciencia con atri-

buciones típicas de la omnisciencia divina, así como con un relativismo que an-

tepone la perspectiva individual de la realidad natural a lo común de la misma 

que es compartido por la pluralidad de sujetos. Es Giere y no nosotros quien tiene 

una fijación en el relativismo, entendiéndolo como una perversión o desviación 

de la misma perspectiva humana. Para Giere, hay elementos que se muestran 

como comunes a toda perspectiva (universalidad), toda vez que cada perspectiva 

humana es privada e individual (parcialidad). Si sacamos partido de la anterior 

metáfora de Ortega, cada perspectiva es como un haz irrepetible e inigualable 

en su luminosidad de la única luz de la realidad, pero esta luz, aunque se multi-

plica según la circunstancia de cada sujeto, tiene una disposición que está pre-

sente en cada uno de los halos, es decir, en la perspectiva de cada cual. El orde-

namiento natural e inteligible fundamental de la realidad no se pierde en cada 

una de las perspectivas, lo cual avala la posibilidad de una ciencia perspectivizada 

pero que es ciencia universal, a fin de cuentas.  

En la neurofenomenología, más de una década antes de Giere, Francisco Va-

rela ya quería establecer una vía media entre la imagen de la ciencia neutral y la 

de la ciencia construida, entre las ciencias cognitivas de la inmersión del ser hu-

mano en el mundo y aquellas que destacan sus funciones cognitivas superiores. 

Varela ambicionó que la ciencia tuviera en cuenta como doble aspecto de su 

tarea, pero una única perspectiva el lado subjetual y el lado objetual, de modo 

que esto nos permita  

 

buscar una vía media entre el Escila de la cognición como recuperación de un mundo 

 

 

31 Massimi, Michela. “Scientific perspectivism and its foes”, Philosophica, Nº LXXXIV, 2012, p. 26. 



      UNA LECTURA PERSPECTIVISTA DE LA NEUROFENOMENOLOGÍA: FCO. VARELA Y R. GIERE 

FRANCISCO VARELA Y RONALD GIERE 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

177 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

externo pre-dado (realismo) y el Caribdis de la cognición como proyección de un 

mundo interno pre-dado (idealismo). Ambos extremos se basan en el concepto cen-

tral de representación: en el primer caso la representación se usa para recobrar lo 

externo; en el segundo se usa para proyectar lo interno32.   

 

El concepto de representación hace las veces de estorbo ya que nos hace 

olvidar la capacidad previa representadora, es decir, desconoce que la perspec-

tiva no es ni sólo lo representado (lo externo-objetivo) ni la potestad represen-

tadora (lo interno-subjetual). Varela compara esto, como también lo comparará 

Giere, con el tema del color: “Hemos visto que los colores no están ‘ahí afuera’, 

al margen de nuestra aptitud perceptiva y cognitiva. También hemos visto que 

los colores no están ‘aquí dentro’, al margen de nuestro entorno biológico y cul-

tural. Contrariamente a la perspectiva objetivista, las categorías de color son 

experienciales; contrariamente a la perspectiva subjetivista, las categorías de 

color pertenecen a nuestro mundo biológico y cultural compartido. Giere asiente 

en esto: “las perspectivas del color son intersubjetivamente objetivas”33. El es-

tudio del color nos permite apreciar la obvia afirmación de que la gallina y el 

huevo, el mundo y quien lo percibe, se definen recíprocamente”34.  

El caso del color le sirve a Varela para destacar la peculiaridad multifactorial 

de la perspectiva, la cual consta de experiencia (la cual tiene además y no sola-

mente representación) y de unas raíces en la vida tanto físico-biológica como 

culturalizada. Y es que, sin unos tonos de luz objetivos, sin los fotoreceptores de 

los órganos visuales dentro del sistema nervioso, sin un tratamiento cognitivo e 

interpretativo del yo consciente, no habría propiamente perspectiva del color. 

Aquí se ve el amplio espectro de la perspectiva y la multiplicidad de elementos 

que intervienen en ella. No se trata, para nada, de buscar el color fuera (como 

hechos ya dados en el mundo sin la percepción) o en la sola invención subjeti-

vista: en color se da en la perspectiva que se apoya en todos los elementos 

anteriores.  

La perspectiva en Varela aúna todos esos factores diversos gracias a que está 

radicada en la acción corporalizada (enacción) del ser humano, lo cual sugiere, 

 

 

32 Varela, Francisco J.; THOMPSON, Evan Y ROSCH, Eleanor, De cuerpo presente, Barcelona: Gedisa, 
1997, p. 202.  

33 Giere, Ronald N., Scientific perspectivism, op. cit., p. 14. 
34 Varela, Francisco J. et. al. De cuerpo presente, op. cit., p. 202. 



 178 RICARDO MEJÍA FERNÁNDEZ 

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

“primero, que la cognición depende de las experiencias originadas en la posesión 

de un cuerpo con diversas aptitudes sensorio-motrices; segundo; que estas ap-

titudes sensorio-motrices están encastradas en un contexto biológico, psicológico 

y cultural más amplio”35. Por esto, Varela fundó el movimiento enactivista y en-

tendió por “enacción” que los procesos sensorio-motores y la percepción han de 

ir unidos en la cognición humana; sin olvidar que han evolucionado juntos. 

Como Giere, la neurofenomenología de Varela revindicaba la necesidad de 

profundizar en la metodología de las neurociencias como remedio anti-relativista 

y anti-dogmatista, incidiendo en especial en un método sistémico donde cupiesen 

desde su especificidad, pero también desde su unidad en la misma naturaleza 

tanto el método científico objetivo externo como el fenomenológico objetivo. Es-

cribía, entonces, el neurobiólogo que no debería haber difidencia entre ambos 

sino una confianza mutua (mutual trust) entre ambos porque la perspectiva o 

experiencia los amista a los dos: “Lo que se necesita es un método estricto y ahí 

es donde radica tanto la dificultad como el potencial revolucionario (revolutionary 

potential) del tema”36. 

4. LA NEUROFENOMENOLOGÍA: UN TIPO DE PERSPECTIVISMO CIENTÍFICO 

 

4.1. La perspectiva de partida: la experiencia vivida 

 

Por lo que llevamos escrito hasta ahora, se podría decir sin demasiados pro-

blemas que la neurofenomenología es un tipo de perspectivismo científico, si bien 

más fundamental todavía que el gieriano. Pero podríamos agregar más datos a 

esta idea. Varela abogó por un viraje revolucionario en la metodología de las 

ciencias, que sin dejar de lado la nota de poder referirnos al mundo sin dudas 

pirrónicas, devolviese su lugar al punto de vista de la primera persona, el cual se 

desarrolla como actividad de la conciencia: 

 

De ahí que nuestro interés por la conciencia se especifique alrededor de la investiga-

ción de nuestra actividad consciente, siempre que ella se percibe a sí misma en el 

 

 

35 Ibíd., p. 203. 
36 Varela, Francisco J., “Neurophenomenology: A methodological remedy for the hard problem”, Jour-

nal of Consciousness Studies, Nº III, 4, 1996, p. 335. 



      UNA LECTURA PERSPECTIVISTA DE LA NEUROFENOMENOLOGÍA: FCO. VARELA Y R. GIERE 

FRANCISCO VARELA Y RONALD GIERE 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

179 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

momento de desarrollare en un modo operativo e inmanente y que es a la vez habi-

tual y preflexivo37. 

 

Para Varela, discutir de conciencia, más que de una substancia, es discutir 

de experiencia, esto es, de una actividad; una actividad inmanente y natural al 

hombre. No es una experiencia sublimada o espiritualista sino una experiencia 

vivida (“lived experience”38). En lugar de usar reiteradamente la palabra “pers-

pectiva”, el neurobiólogo se sirve del término “experiencia” (experience), el cual 

se relaciona más estrechamente con su formación científica. Leemos en su pro-

grama sobre la neurofenomenología que “debemos examinar, más allá del fan-

tasma de la subjetividad, las posibilidades de concretas de un examen de la ex-

periencia que está en el corazón mismo de la inspiración fenomenológica”39. Giere 

también se quejaba del tratamiento idealista mediante el cual las estados y even-

tos mentales “son retratados como siendo puramente experiencias subjetivas”40. 

No es, pues, un subjetivismo espectral o idealista el movimiento que funda Varela 

y que, con matices, inspira a Giere, sino el examen riguroso de la experiencia, 

una experiencia que no es únicamente autorreferencial. La neurofenomenología 

está pensada para integrar “la experiencia subjetiva y la dinámica cerebral en la 

neurociencia de la conciencia”41. 

Pero, mutatis mutandis, la experiencia que la neurofenomenología pretende 

salvar no sólo remite al mundo, sino que es mundo en su cualidad perspectiva. 

Con esto queremos señalar que esta experiencia no es fruto de un estilo empirista 

de pensar puesto que todo dato del mundo es inaccesible sin la experiencia cons-

ciente donante. Los data de las ciencias empíricas no tendrían ni sentido ni enti-

dad para nadie a no ser por una experiencia, por una perspectiva donans, es 

decir donadora primordial de sentido. Veamos este perspectivismo matriz que 

Varela le debe especialmente a Edmund Husserl y que lo hace más cardinal aún 

la aplicación de protocolos neurocientíficos.  

 

 

 

37 Depraz, Natalie; Varela, Francisco J. Y Vermersch, Pierre, À l’épreuve de l’expérience. Pour une 
pratique phénoménologique, Bucarest: Zeta Books, 2011, pp. 13-14. 

38 Varela, Francisco J. Y Shear, Jonathan, The view from within, Ohio: Imprint Academic, 1999, p. 1. 
39 Varela, Francisco J., “Neurophenomenology”, op. cit., p. 335. 
40 Giere, Ronald N., Scientific perspectivism, op. cit., p. 37. 
41 Thompson, EVAN Y LUTZ, Antoine. “Neurophenomenology. Integrating Subjective Experience and 

Brain Dynamics in the Neuroscience of Consciousness”, Journal of Consciousness Studies, Nº XX, 9-10, 
2003, p. 32. 



 180 RICARDO MEJÍA FERNÁNDEZ 

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

4.3. La fenomenología de Husserl como “perspectivismo matriz” 

 

Para Francisco Varela, Husserl fue quien con más fuerza privilegió la pers-

pectiva, en especial como la modalidad de conciencia por la que el sujeto tiene y 

explicita para sí no sólo las estructuras y procesos mentales sino las cosas del 

mundo. En este sentido, Husserl afirmó “haber descubierto por este proceso un 

nuevo ámbito (domaine) previo (préalable) a toda ciencia empírica”42. Años más 

tarde, Giere compartirá la misma crítica de Varela en el sentido de que en las 

ciencias naturalizadas de forma reduccionista se “implica el rechazo de apelacio-

nes a reclamos a priori de cualquier tipo”43. 

Pero no debemos desorientarnos: constatar que el nuevo dominio de la pers-

pectiva consciente sea previo no lo es al modo de una región independiente a 

toda res objetiva, sino que es previo en el orden ontológico: de hecho la misma 

perspectiva (Varela la denomina “experiencia”) confirma que lo más inmediato, 

directo e indudable es la facultad consciente que permite la perspectiva y sus 

objetos, sin la cual no habría experiencia de nada. Alrededor de 1908, Edmund 

Husserl, con anterioridad a la primera parte de sus Ideas relativas a una filosofía 

pura y una filosofía fenomenológica, había asignado a su filosofía el apelativo de 

“idealismo trascendental”, sin desistir de él incluso en sus obras de madurez. 

Debemos acudir a las Conferencias de París de 1929 para que Husserl nos aclare 

al menos qué no quiere decir con esta expresión. 

Allí el pensador nos revela, ante todo, lo que es el idealismo trascendental, 

es decir, “que el ego, para decirlo con los antiguos antecesores, tiene un inmenso 

a priori innato y que toda la fenomenología, o el autoexamen puro del filósofo 

conducido metódicamente, es descubrimiento de este a-priori innato en su infi-

nita multiformidad”44. El idealismo trascendental tiene como como consistencia y 

finalidad “hacer accesible sistemáticamente la esfera trascendental como la es-

fera absoluta del ser y de la constitución, a la cual está referido todo lo concebi-

ble”45. Hay que llegar a lo trascendental ya que como sugiere Giere que hay, 

 

 

42 Varela, Francisco J.; THOMPSON, EVAN Y ROSCH, ELEANOR, L’inscription corporelle de l’esprit, Paris: 
Seuil, 1993, p. 44. 

43 Giere, Ronald N., Scientific perspectivism, op. cit., p. 11. 
44 Husserl, Edmund, Las conferencias de París. Introducción a la fenomenología trascendental, Mé-

xico: Instituto de Investigaciones Filosóficas (UNAM), 1988, p. 38. 
45 Ibíd., p. 39. 



      UNA LECTURA PERSPECTIVISTA DE LA NEUROFENOMENOLOGÍA: FCO. VARELA Y R. GIERE 

FRANCISCO VARELA Y RONALD GIERE 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

181 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

desde principios del siglo XX, “una dramática presentación de la parcialidad de 

las perspectivas”46. Husserl en lo trascendental, como Varela en lo experiencial, 

se empecinó en llegar a la unidad primera de esta diversidad perspectivística. 

En la IV ponencia sostenía Husserl que su idealismo trascendental “no es un 

idealismo psicológico, no un idealismo que a partir de datos sensibles carentes 

de sentidos quiera derivar un mundo pleno de sentido; no un idealismo kantiano, 

que por lo menos como concepto límite cree poder dejar abierta la posibilidad de 

un mundo de cosas en sí”47. Ciertamente, toda realidad en sí viene mediada 

inexorablemente por el para-mí perspectivo, pero no como posible contra Kant 

sino como actual. Esta postura es muy semejante al “realismo constructivo” del 

Giere de los años 90 y que antecede al constructivismo en ciencia. Y es que 

contamos con una locuaz afirmación de Husserl que confirma nuestra interpreta-

ción:  

 

Un mundo real pertenece necesariamente como correlato intencional a un yo real, a 

su real corriente de conciencia. Un mundo es lo que es sólo como aquello que está 

frente a un yo experienciante; todo lo que (el mundo) contiene, es o bien directa-

mente experienciado o pertenece a un horizonte de indeterminación determinable de 

lo actualmente experienciable48.  

 

Los fenómenos del yo son manifestaciones (Anzeichen), actuales en la pers-

pectiva humana, de la realidad del mundo. La realidad viene a habitar en la pers-

pectiva, si bien no como éxito insuperable sino como conquista todavía por con-

seguir. Por ello bien se ha dicho de Husserl que mantuvo un “trascendentalismo 

metódico”49, en parte similar al naturalismo metodológico de Giere, por el que la 

perspectivización de los objetos del mundo no es completa (como pasaba, por 

ejemplo, en un Hegel en el que todo lo real era de antemano espíritu), sino 

abierta a un mejor y perfectible acceso al mundo. Si el naturalismo metodológico 

de Giere enfatiza la perfectibilidad de la ciencia mediante el perfeccionamiento 

de sus metodologías, el trascendentalismo metodológico de Husserl enfatiza la 

 

 

46 Giere, Ronald N., Scientific perspectivism, op. cit., p. 35. 
47 Husserl, Edmund., Las conferencias, op. cit., p. 45. 
48 Husserl, Edmund., Transzendentaler Idealismus, Hua., XXXVI, p. 121, en J. C. Vargas Bejarano, 

“El proyecto de una filosofía trascendental no idealista”, Estudios filosóficos, Nº XLVII, 2013, p. 51. 
49 Cfr. Tengelyi, Laszlo, “Der methodologische Transzendentalismus der Phänomenologie”, en C. 

Ierna et. al., eds., Philosophy, phenomenology, sciences. Essays in commemoration of Edmund Husserl, 
Dordrecht: Springer, 2010. 



 182 RICARDO MEJÍA FERNÁNDEZ 

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

perfectibilidad del conocimiento en cuanto tal sobre la base del perfeccionamiento 

de la fenomenología como una disciplina que llegue a estudiar el campo perspec-

tivo, sus contenidos y modalidades. Giere sostiene que su naturalismo metodo-

lógico “apoya la investigación científica tal y como ciertamente han trazado los 

mejores medios humanos para entender tanto el mundo natural como a estos 

mismos como parte del mundo”50. Es decir, apoya a la ciencia toda vez que resi-

túa como parte de un mundo provisto de una perspectiva prevaleciente. Incluso 

Giere ha “desarrollado la conexión entre naturalismo y pragmatismo”51.  

Más el trascendentalismo metódico de Husserl que inspira a Varela es todavía 

más audaz y ambicioso que el naturalismo metodológico gieriano. Su fenomeno-

logía, que está en la base de Varela, se nos muestra cómo un perspectivismo 

más perentorio que el científico de Giere porque no sólo estudia el conocimiento 

aplicado de la ciencia sino el conocimiento en sí mismo, o aún más, su posibili-

tación constitutiva presupuesta ya en las diversas perspectivas de la ciencia. La 

fenomenología se erige como la teoría ya no de la simple aprehensión sino de 

cualquier acto de la perspectiva. Por eso, Husserl defendió que la tarea más 

inaplazable consistía en ocuparse de esta posibilitación común del conocimiento 

de cualquier ciencia u ontología regional, es decir, consagró la fenomenología 

como philosophia prima.  

Podríamos tildar a la fenomenología husserliana, en la renovación a la que 

nos dirige Varela, como un “perspectivismo matriz” (“experiencialismo matriz”, 

para ser consecuentes con su vocabulario) en el que la ciencia empírica, o cual-

quier ciencia, podría nacer como su vástago o perspectiva aplicada: una vez que 

sabemos algo de los entresijos del conocimiento primero, tendremos menos difi-

cultades para obtener los conocimientos particulares que se radican en él. Es, 

pues, más urgente la fenomenología que cualquier otra empresa porque, adelan-

tándose a la bifurcación de la perspectiva en una cosmovisión realista o empirista 

del mundo, le preocupa ante todo saber algo de la perspectiva per se, en esencia 

(Wesen), no tanto por lo que aporta sino por su cualidad constitutiva de pers-

pectivizar. La fenomenología, entonces, se sumerge en el interior de la perspec-

tiva (de cualquier perspectiva) y rescata las condiciones trascendentales y a-

 

 

50 Giere, Ronald N., Scientific perspectivism, op. cit., p. 16. 
51 Ibíd., p. 120. 



      UNA LECTURA PERSPECTIVISTA DE LA NEUROFENOMENOLOGÍA: FCO. VARELA Y R. GIERE 

FRANCISCO VARELA Y RONALD GIERE 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

183 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

temáticas del conocimiento trascendente y temático, sea éste filosófico o cientí-

fico. 

 

4.3. Actitud natural y neurociencias cognitivas: un enactivismo perspectivista 

 

Varela se percató de que la fenomenología verdaderamente se oponía a un 

realismo reo de ingenuidad, como lo llamaba Giere, gracias a la puesta en sus-

pense de este tipo de posturas dogmáticas con la epojé. Y es que Husserl, nos 

confiesa el neurobiólogo, “requería poner aparte, como entre paréntesis, los jui-

cios vulgares acerca de la relación entre la experiencia y el mundo”, es decir, 

“llamó ‘actitud natural’ al punto de vista desde el cual se realizan estos juicios 

vulgares; es la actitud generalmente denominada ‘realismo ingenuo’, que con-

siste en la convicción de que el mundo es independiente de la mente o la cogni-

ción y de que las cosas generalmente son tal como aparecen”52.   

En la actitud natural, si empleamos el lenguaje husserliano53, que pretende 

controlar solamente los hechos objetivos del mundo en su existencia exterior, la 

ciencia empírica proscribió a un total descontrol a la subjetividad, con el riesgo 

que comporta creer ingenuamente en una transparencia plena y diáfana (sinó-

nimo de una falsa inoperancia del sujeto) en la cual nos llegarían pasiblemente 

los hechos del mundo. Pese a todo, la actitud natural no debe ser confundida en 

Husserl: no consiste sin más en el estudio de la naturaleza que acomete la ciencia 

empírica. Si así fuera, Husserl, de formación científica, hubiese sido un enemigo 

de la ciencia. “Actitud natural”, pues, no es otra cosa que considerar los hechos 

del mundo como al margen de la consideración o influencia de la mente y, en el 

caso más extremo, como si esta fuera el único camino científico de saber algo 

sobre el mundo. Varela suscribió una interpretación de Husserl como un natura-

lista no-reductivista, es decir, comprendiendo a la naturaleza no como simple 

concentración de átomos sino como una naturaleza amplia y compleja, en la cual 

encuentran morada las formas cada vez más perfectas de vida consciente. 

Por eso, Varela creyó necesario desembarazarnos de malentendidos, sobre 

todo de aquellos que nos llevarían a interpretar a Husserl como un enemigo de 

la investigación objetiva de la naturaleza: se puede afirmar que Husserl fue un 

 

 

52 Varela, Francisco J. et. al., De cuerpo presente, op. cit., p. 40. 
53 Cfr. Husserl, Edmund., La filosofía, ciencia rigurosa, Madrid: Ediciones Encuentro, 2009.  



 184 RICARDO MEJÍA FERNÁNDEZ 

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

enemigo del realismo metafísico e ingenuo pero no un enemigo de la objetiva-

ción, de la cual encuentra su razón a través de su método fenomenológico. De 

aquí se sigue que la neurofenomenología vareliana fuese una forma peculiar de 

perspectivismo ni aplicado a lo que hoy se ha profesionalizado con el nombre de 

“neurociencias cognitivas”. En este llamativo enactivismo perspectivista, Varela 

busca integrar, en una misma perspectiva metodológica y gracias a un enfoque 

enactivo, tanto los aportes empíricos de las neurociencias como los aportes sub-

jetuales de la fenomenología, aunque gozando estos últimos de una preponde-

rancia perceptual con respecto de los anteriores:  

 

El enfoque enactivo de la percepción no procura determinar cómo se recobra un 

mundo independiente del perceptor, sino determinar los principios comunes de liga-

miento legal entre los sistemas sensoriales y motores que explican cómo la acción 

puede ser guiada perceptivamente en un mundo dependiente del perceptor54.  

 

En neurofenomenología enactiva, el perceptor es relevante no solamente 

como cuerpo que tiene experiencia, o también fracturas o lesiones (por ejemplo), 

sino que recobra su importancia al interior mismo de su misma perspectiva. En 

sintonía con Varela, la propuesta de Giere clama también por ser “más radical-

mente perspectiva que la mayor observación instrumental”55, esto es, que la 

simple instrumentalización y descripción de las cosas como independientes de 

quien perspectiviza tanto sensorial como motoramente. No hay acción consciente 

desencajada del cuerpo sino un quién con su propio punto de vista corporalizado. 

Sobre este tema, hemos descubierto que Giere menciona expresamente a De 

cuerpo presente (The Embodied Mind, en inglés) de Varela, reconociendo que 

está “entre las más tempranas e influyentes obras” a favor de la idea, que Giere 

suscribe abiertamente, de que “la cognición está corporalizada”56. Esta corpora-

lización no sólo no se opone, sino que abre la vía a la neurociencia. Al igual que 

el neurobiólogo, este autor reconoce que, por ejemplo, “la neurociencia de la 

visión del color es actualmente un área muy activa de investigación”57. 

 

 

54 Varela, Francisco J. et. Al., De cuerpo presente, op. cit., p. 203. 
55 GIERE, Ronald N., Scientific perspectivism, op. cit., p. 41. 
56 Íbid., p. 114. 
57Varela, Francisco J. et. al., De cuerpo presente, op. cit., p. 32. 



      UNA LECTURA PERSPECTIVISTA DE LA NEUROFENOMENOLOGÍA: FCO. VARELA Y R. GIERE 

FRANCISCO VARELA Y RONALD GIERE 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

185 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

En el enactivismo vareliano, la perspectiva no está solamente en función de 

lo perspectivizado sino de esa la acción corporalizada del hombre total, siendo 

decididamente más radical que Giere. Así pues, la percepción es una dimensión 

destacable, aunque no la única, de la perspectiva matriz de la fenomenología 

husserliana. En la perspectiva corporalizada, la cual incluye en su enacción a la 

percepción, se ligan las funciones sensorio-motoras, así como las funciones cog-

nitivas de una vida tanto biológico como socio-histórica. Varela, al igual que 

Giere, pero precediéndolo cronológica y temáticamente, consideraba algo fuera 

de lugar, racionalmente hablando, la voluntad de querer negar o poner en entre-

dicho tal perspectiva por parte de cualquier docto naturalista puesto que un “yo 

consiste en tener un ‘punto de vista’ coherente y unificado, una perspectiva es-

table y constante desde la cual pensamos, percibimos y actuamos”58. La pers-

pectiva, pues, es innegable para el neurocientífico y para cualquier científico que 

se precie, si bien la novedad de la neurofenomenología no se queda simplemente 

en teorizar globalmente acerca de un perspectivismo científico sino en corporali-

zarlo radicalmente, así como en llevarlo y aplicarlo en las neurociencias cogniti-

vas. 

De hecho, el neurobiólogo consideraba que “la sensación de que tenemos 

(¿somos?) un yo parece tan incontrovertible que nos parece absurdo que alguien 

—aunque sea un científico— la cuestione o la niegue”59. Varela vio, pues, en la 

neurofenomenología  

 

un radical viraje paradigmático […], la convicción de que las verdaderas unidades de co-

nocimiento son de naturaleza eminentemente concreta, incorporadas, encarnadas, vivi-

das; que el conocimiento se refiere a una situacionalidad […]. Lo concreto no es un paso 

hacia otra cosa, […], es cómo llegamos y cómo permanecemos60. 

 

 Los métodos de las neurociencias aportarán los datos en tercera persona de 

esta situacionalidad, datos ininteligibles sin la perspectiva o experiencia primor-

dial que permite su tratamiento y comprensión como un todo de sentido. La neu-

rofenomenología toma este punto de vista de la tercera persona siempre desde 

 

 

58 Ibíd., 76. 
59 Ibíd. 
60 Bedia, Manuel Y Castillo, Luis Fernando., “Hacia una teoría de la mente corporizada: la influencia 

de los mecanismos sensomotores en el desarrollo de la cognición”, Ánfora, Nº XXVIII, 2010, p. 111. 



 186 RICARDO MEJÍA FERNÁNDEZ 

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

el ángulo de la primera persona que tiene una importancia trascendental, en la 

línea husserliana, pero con un interés neurobiológico totalmente novedoso: 

Mientras que los enfoques estándar a los correlatos neuronales de la conciencia han 

asumido una relación explicativa unidireccional entre los sistemas neuronales neuro-

nales-internos representacionales y los contenidos de conciencia, nuestro enfoque 

permite teorías e hipótesis sobre la relación recíproca y bidireccional entre los estados 

conscientes y la actividad neuronal local61. 

En vez de esta relación unidireccional, la neurofenomenología, debido a su 

compromiso por una corporalización radical (radical embodiment), se afana en 

estudiar la perspectiva humana (la experiencia vivida) en su aspecto bidireccional 

( neurofisiológico en tercera persona y fenomenológico en primera persona) me-

diante el entrenamiento (en segunda persona) de sujetos preparados. La neuro-

fenomenología, pues, “defiende la importancia de la recopilación de datos en 

primera persona por parte de sujetos entrenados fenomenológicamente como 

una estrategia heurística para describir y cuantificar los procesos fisiológicos re-

levantes para la conciencia”62.  

 

5. CONCLUSIONES 

 

1) La neurofenomenología se inscribe en la tradición perspectivista occidental 

que comenzó en la Modernidad y ha continuado hasta nuestros días. La diferencia 

estriba fundamentalmente en que el perspectivismo de Giere y la neurofenome-

nología de Varela avanzan de la mera especulación filosófica de sus predecesores 

sobre la perspectiva al campo de la ciencia e incluso empirizándola, como hemos 

visto, mediante el caso concreto de la experiencia del color. 

2) El perspectivismo científico de Ronald N. Giere se sitúa en la tradición 

científica post-empirista (desde Heisenberg) y tiene la novedad, con respecto a 

Nietzsche u Ortega, de llevar este enfoque al campo aplicado de la filosofía de la 

ciencia. Los autores anteriores a Giere no han sistematizado la cuestión del pers-

pectivismo ni en la ciencia ni en su filosofía aplicada. Incluso ha afirmado Giere 

 

 

61 Varela, Francisco J. Y Thompson, E., “Radical embodiment: neural dynamics and consciousness”, 
Trends in Cognitive Science, Nº V, 10, 2001, p. 418. 

62 Thompson, Evan Y Lutz, Antoine., “Neurophenomenology”, op. cit., p. 32. 



      UNA LECTURA PERSPECTIVISTA DE LA NEUROFENOMENOLOGÍA: FCO. VARELA Y R. GIERE 

FRANCISCO VARELA Y RONALD GIERE 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

187 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

que su enfoque es útil para pulir y perfeccionar el método científico, el cual no 

sólo está llamado a descubrir objetos sino, máximamente, a revisar y optimizar 

sus presupuestos (teorías, modelos, leyes, intereses, etc.). Giere quiso encontrar 

un equilibrio entre un constructivismo radical y un realismo metafísico, repu-

diando en uno y otro caso el relativismo. Es mejor hablar de perspectivismo y no 

de relativismo porque no se incurre en afirmaciones sobre el ser de lo real ni 

sobre la posibilidad o imposibilidad taxativas de conocerlo.  

3) La neurofenomenología de Francisco J. Varela precede tanto en la crono-

logía como en la temática a Giere siendo todavía más radical que la suya. No se 

contenta con referirse a la ciencia in abstracto, sino que aterriza su reflexión en 

un campo definido de la ciencia (la neurociencia cognitiva). Nos hallamos, pues, 

ante una estrategia heurística, es decir, un recurso organizativo teórico-práctico 

que persigue poner en relación con la experiencia (perspectiva) con el mundo y 

los procesos neurofisiológicos que la arbitran, mediante el entrenamiento de los 

sujetos en segunda persona. La neurofenomenología, pues, da una mayor expli-

catividad a esta experiencia (perspectiva). 

4) Esto tiene en común con Giere en el hecho de que Varela también trabaja 

en el campo científico, aunque pretende armonizar el punto de vista subjetivo 

con el objetivo en los protocolos neurocientíficos, sin renunciar a uno en favor 

del otro. Giere y Varela se encaminan en una vía media entre los extremismos 

del polo subjetivo y el polo objetivo de la experiencia. De hecho y como hemos 

descubierto, Giere cita a Varela y le presta su reconocimiento. Así mismo, hay 

similitudes tanto en Varela como Giere en criticar el naturalismo y en declararse, 

sin reduccionismos y tan sólo metodológicamente, naturalistas. Entre las dife-

rencias, encontramos que Varela introduce un original enactivismo perspecti-

vista, aunque no usa técnicamente el término “perspectiva” sino “experiencia”. 

Giere, por contra, incluye la experiencia (del color, por ejemplo) dentro de la 

perspectiva.  

 

Además, en lugar solamente de la perspectiva asociada en lo inmediato a sus 

estados y contenidos, a Varela le atrajo hondamente el carácter matriz de la 

experiencia. He aquí una influencia husserliana que no notamos para nada en el 

otro autor y que le guía hacia un propio perspectivismo o experiencialismo matriz 

en la raíz trascendental de las contrapartes corporalizadas de la experiencia. En 

este sentido, el neurobiólogo demostró un afianzamiento en la cualidad 



 188 RICARDO MEJÍA FERNÁNDEZ 

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

trascendental de la experiencia que no hallamos, debido a la disparidad de tra-

diciones mutuas, en Ronald N. Giere. Varela, al defender un entrenamiento de 

los sujetos que participan en sus protocologs neurfenomenológicos defiende a la 

vez la integración de los puntos de vista de la primera, la segunda y la tercera 

personas. 

 

 

 

BIBLIOGRAFÍA 

 

BEDIA, Manuel Y CASTILLO, Luis Fernando. “Hacia una teoría de la mente corpori-

zada: la influencia de los mecanismos sensomotores en el desarrollo de 

la cognición”. Ánfora, núm. 2010, pp. 101-124. 

CAPRA, Fritjof. La trama de la vida, Barcelona: Anagrama, 1996. 

DEPRAZ, Natalie; VARELA, Francisco J. Y VERMERSCH, Pierre. À l’épreuve de l’expé-

rience. Pour une pratique phénoménologique. Bucarest: Zeta Books, 

2011. 

GIERE, Ronald N. Science without laws. Chicago: The University of Chicago Press, 

1999. 

GIERE, Ronald N. Scientific perspectivism. Chicago: The University of Chicago 

Press, 2006. 

HUSSERL, Edmund. La filosofía, ciencia rigurosa. Madrid: Ediciones Encuentro, 

2009.  

   , Introducción a la fenomenología trascendental. México: Instituto de In-

vestigaciones Filosóficas, UNAM, 1988. 

   , Transzendentaler Idealismus. En VARGAS BEJARANO, J. C. “El proyecto de 

una filosofía trascendental no idealista”. Estudios filosóficos, núm. 47, 

2013, pp. 35-57. 

LACHELIER, Henri. “Introduction”. En LEIBNIZ, G. W. Nouveaux Essais sur l’Enten-

dement Humain. París: Librarie Hachette, 1898, pp. 1-10. 

LEIBNIZ, Gottfried Wilhelm. Oeuvres. Vol. 1. Nouveaux Essais sur l’Entendement. 

Opuscules divers. Lyon: Charpentier, 1842.  

MASSIMI, Michela. “Scientific perspectivism and its foes”. Philosophica, núm. 84, 

2012, pp. 25-52. 



      UNA LECTURA PERSPECTIVISTA DE LA NEUROFENOMENOLOGÍA: FCO. VARELA Y R. GIERE 

FRANCISCO VARELA Y RONALD GIERE 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                                                

 

189 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

MORRISON, Margaret. “One phenomenon, many models: Inconsistency and com-

plementarity”. Studies in History and Philosophy of Science, nº 42, vol. 

2, 2011, pp. 342-351. 

NICOLÁS, Juan Antonio. “Gnoseología y perspectivismo corporal en Leibniz”. 

Cuadernos Salmantinos de Filosofía, núm. 5, vol. 10, 2001, pp. 135-150. 

NIETZSCHE, Friedrich. Jenseits von Gut und Böse. Vorspiel einer Philosophie der 

Zukunft. En DE SANTIAGO GUERVÓS, L. “Las ilusiones del conocimiento: 

perspectivismo e interpretación”. Thémata, núm. 27, 2001, pp. 123-139. 

, Menschliches, Allzumenschliches. En DE SANTIAGO GUERVÓS, L. “Las ilusio-

nes del conocimiento: perspectivismo e interpretación”. Thémata, núm. 

27, 2001, pp. 123-139. 

ORTEGA Y GASSET, José. Obras Completas. Vol. 2. “Verdad y perspectiva”. Madrid: 

Taurus, 2004, pp. 159-164. 

PUTNAM, Hilary. Reason, Truth, History. Cambridge: Cambridge University Press, 

1981. 

RUEGER, Alexander. “Perspectival models and theory unification”. British Journal 

for the Philosophy of Science, núm. 56, vol. 3, 2005, pp. 579-594. 

SÁNCHEZ RODRÍGUEZ, Manuel. “El perspectivismo en los Nuevos ensayos sobre el 

entendimiento humano de Leibniz”. Dissertatio: Revista de Filosofía, vol. 

compl. 3, 2016, pp. 86-108. 

TENGELYI, Laszlo. “Der methodologische Transzendentalismus der Phänome-

nologie”. En IERNA, C.; JACCOBS, H. y MATTENS, P. (Eds.). Philosophy, phe-

nomenology, sciences. Essays in commemoration of Edmund Husserl. 

Dordrecht: Springer, 2010, pp. 135-153. 

THOMPSON, Evan Y LUTZ, Antoine. “Neurophenomenology. Integrating Subjective 

Experience and Brain Dynamics in the Neuroscience of Consciousness”. 

Journal of Consciousness Studies, núm. 10, vol. 9-10, 2003, pp. 31-52. 

VAN FRASSEN, Bas. Scientific representation: Paradoxes of perspective. Nueva 

York: OUP, 2008. 

VARELA, Francisco J. “Neurophenomenology: A methodological remedy for the 

hard problem”. Journal of Consciousness Studies, núm. 3, vol. 4, 1996, 

pp. 330-349. 

  , De cuerpo presente. Barcelona: Gedisa, 1997. 

VARELA, Francisco J. Y SHEAR, Jonathan. The view from within. Ohio: Imprint Acade-

mic, 1999. 



 190 RICARDO MEJÍA FERNÁNDEZ 

 

 

 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

VARELA, Francisco J. Y THOMPSON, Evan. “Radical embodiment: neural dynamics 

and consciousness”. Trends in Cognitive Science, núm. 5, vol. 10, 2001, 

418-425. 

VARELA, Francisco J.; THOMPSON, Evan Y ROSCH, Eleanor. L’inscription corporelle de 

l’esprit. París: Seuil, 1993. 

 

 

 



Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017, 191-211. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

Fecha de recepción: 4-III-2017  Fecha de aceptación: 13-XII-2017  

 

 
 

 
EL VALOR DE LA GUERRA Y LA PAZ EN EL PENSAMIENTO  

FENOMENOLÓGICO DE MAX SCHELER 
 

THE VALUE OF WAR AND PEACE IN THE PHENOMENOLOGICAL  
THINKING OF MAX SCHELER 

 
 

Marisol Ramírez Patiño 
Universidad de Veracruz 

cirano.filosofia@gmail.com 
 
  

Resumen: El problema de la paz ha interesado 
y preocupado a la conciencia universal práctica-
mente desde sus inicios. No obstante, la historia 
que nos es conocida se caracteriza por una larga 
sucesión de conflictos armados que no han traído 
ni siquiera los atisbos indubitables de su conse-
cución. Así, entre el ecuménico anhelo de la paz 
y la adversa realidad, preguntamos: ¿es la idea 
de la paz humanamente posible? Este ensayo 
aporta una respuesta a esta interrogante desde 
las reflexiones de Max Scheler (1874-1928). Los 
dos escritos que muestran con más detalle su 
postura ante esta problemática, Der Genius des 
Krieges und der Deustche Krieg (1915) y Die 
Idee des ewigen Friedens und der Pazifismus 
(1927), respectivamente, ofrecen elementos que 
podrían concretar la experiencia actual de la gue-
rra, así como la posibilidad de un rotundo estado 
de paz en el mundo.  

 
Palabras clave: Pacifismo, guerra, cultura, es-
píritu, amor. 

Abstract: The problem of peace has interested 
and concerned to the universal consciousness 
since its beginnings. However the known history 
is characterized by a large succession of armed 
conflicts that hasn’t even brought blinks of its un-
contested triumph. Thus, between the ecumeni-
cal craving for peace and the opposite reality, we 
ask: Is it the idea of peace humanly possible? 
This essay tries to give an answer on this ques-
tions from the reflections of Max Scheler (1974-
1928). Both writings that show with more detail 
his position to this problem, Der Genius des 
Krieges und der Deustche Krieg (1915) y Die 
Idee des ewigen Friedens und der Pazifismus 
(1927) respectively, they both offer elements 
that could grasp the actual experience of war, as 
well as the possibility of an absolute state of 
peace in the world. 
 
Keywords: Pacifism, war, culture, spirit, love. 

 
 

 
1. INTRODUCCIÓN 

 
En 1915, cuando la Primera Guerra Mundial estaba en su punto más 

álgido, Scheler escribe El genio de la guerra y la guerra alemana un prolífico, 

aunque polémico ensayo, en el cual se aborda el fenómeno de la guerra en ge-

neral y su relación con el porvenir cultural y espiritual de Europa. El escrito surge 

en medio de un estado de neurosis intelectual de la guerra, que había llevado a 

escritores y académicos en casi todos los países europeos a responder al llamado 

de su nación e implicarse activamente en el conflicto, ya sea directamente en los 

mailto:cirano.filosofia@gmail.com


192 MARISOL RAMÍREZ PATIÑO 

   

 

 
      Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

frentes de batalla, o bien, a través de la formación de frentes literarios, cuyas 

ideas —generalmente cargadas de una patriotería exaltada y agresiva junto al 

sentimiento de unidad nacional— se articularon en los principales diarios, sema-

narios y revistas nacionales con el fin de defender y legitimar las decisiones be-

licistas a uno y otro lado del Rin. Scheler también respondió al ineludible deber 

de servir a la nación con la pluma e imbuido por el júbilo y el fervor patriótico 

compartido entre la energía heroica de las masas, tal y como él mismo admite 

desde las primeras páginas de su obra (Scheler, 1915)1, esbozó algunas de las 

típicas y infames expresiones de la ideología nacionalista para justificar a Alema-

nia en su agresión, a la vez que desestimaba la paz y daba la bienvenida a la 

guerra como una forma de renovación espiritual, creando así la impresión com-

prensible de que el fenomenólogo glorificaba la guerra y que era un imperialista 

alemán de la peor especie.  

No obstante, a medida que el conflicto se prolongaba y mostraba su verda-

dero rostro de muerte y destrucción, apagando las brasas de aquellos discursos 

nacionalistas ya lejanos y sumiendo a toda Europa en el más oscuro pesimismo, 

Scheler comenzó a enemistarse con la guerra, y más tarde afirmó —tras una 

estancia durante la Pascua de 1916 en la abadía benedictina de Beuron — que 

sólo podía haber un futuro tras las grandes batallas entre los pueblos mediante 

un profundo acto de arrepentimiento colectivo que fuese capaz de provocar una 

autentica renovación cultural y social fundada bajo los ideales del amor, la com-

presión y la paz, lo cual sólo le parecía posible en la personificación de la idea 

cristiana de la comunidad tal como viene dada por la iglesia católica. Doce años 

después, con la amenaza cada vez mayor de una segunda, y mucho más violenta, 

guerra mundial, Scheler se dirige ante el Ministerio de Guerra alemán en Berlín 

para exponer su ensayo titulado: La idea de la paz perpetua y el pacifismo 

(2000), en donde contempla la consecución de la paz perpetua como real y po-

sible, siendo éste el desafío profético para nuestra época.  

En lo que sigue, nos referiremos a la interpretación filosófica de Scheler sobre 

la guerra y la paz, limitándonos a sus argumentos implicados en la evaluación y 

 

 
1 “Me temo que el movimiento apasionante del espíritu del cual nació este libro —cuántas veces he 

tenido que dejar de lado la pluma al verme cautivo entre sus páginas— me ha llevado a juzgar a personas 
y pueblos más allá de los límites de lo permitido. Si es el caso, les pido a los afectados perdonen mi 
estrechez de miras” (1915: 14, traducción propia).  



 
 EL VALOR DE LA GUERRA Y LA PAZ EN EL PENSAMIENTO FENOMENOLÓGICO DE MAX SCHELER 193 

 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

comprensión de ambos fenómenos. Scheler es quizá mejor conocido por sus 

trabajos en torno a la persona y el amor, y, por lo general, los estudiosos de su 

obra suelen pasar por encima de sus publicaciones en torno a la guerra 

(especialmente aquéllas en donde la ensalza). Sin embargo, creemos que estos 

escritos son valiosos no sólo desde la continuidad doctrinal del autor, sino 

también porque representan un esfuerzo por comprender y dar solución a los 

problemas del presente desde una perspectiva filosófica. 

2. EL VALOR DE LA GUERRA 

Contrario a lo que pudiese pensarse, Max Scheler no estuvo sólo en la inter-

pretación positiva de la guerra, antes bien, se puso de pie en el contexto de un 

sentimiento belicista compartido por todas las naciones, y que, particularmente 

en Alemania, había adquirido un matiz antiliberal, antidemocrático y anti-occi-

dental2. De hecho, si revisamos otros escritos populares de Scheler anteriores a 

la publicación de El genio de la guerra y la guerra alemana en 1915, es posible 

advertir también en ellos la más fina expresión del ethos alemán imperante en 

aquel entonces. Por ejemplo, en la primera versión de su manuscrito titulado 

Modelos y líderes (1912-1914) Scheler (1957)3 concibe la figura del héroe —

junto con la del genio y el santo— como un modelo, es decir, como la encarnación 

personal de una estructura de valores y también como uno de los motores de la 

 

 
2 Una muestra de lo anterior quedó ejemplarmente plasmada el 4 de octubre de 1914 en el Manifiesto 

al mundo civilizado (Aufruf an die Kulturwelt), dirigido por un grupo de 93 prestigiosas figuras alemanas 
incluyendo a varios ganadores del Premio Nobel como el químico A. Baeyer, el físico M. Planck y el filósofo 
R. Eucken (este último, por cierto, mentor en la juventud intelectual de Max Scheler). El manifiesto se 
erigió como una declaración moral de guerra que pretendía, por un lado, apoyar y justificar las acciones 
ofensivas del ejército alemán y, por el otro, defender y afirmar lo que les parecía un bien universal a saber, 
su cultura, ante la amenaza de ser absorbida por la civilización occidental. En efecto, el escrito concibe a 
Alemania como un país que ha luchado por mantener la paz y que no se ha levantado “hasta que no ha 
sido amenazado y después atacado a traición por tres grandes potencias”.2 Asimismo, el texto sugiere que 
la guerra contra el Reich no era solamente contra el militarismo alemán, tal como lo sostenía la propaganda 
extranjera, sino que se trataba en el fondo de una guerra en contra de la propia cultura alemana. El 
manuscrito revela, además, que el militarismo es un elemento indisociable de la cultura alemana, nacido 
en pos de su defensa y que, de no haberse contado con él “ésta ya habría desaparecido de la faz de la 
tierra”.2 Por último, el manifiesto hace alusión a la distinción entre la comunidad (Gemeinschaft) y sociedad 
(Gesellschaft) al afirmar que “el ejército alemán y el pueblo alemán no son sino uno y este sentimiento 
une fraternalmente a 70 millones de alemanes sin distinción de cultura, clase o partido”. Ungern-
Sternberg, Jürguen von, Das Manifest der 93 un die Anfänge der Kriegspropaganda im Ersten Weltkrieg, 
Stuttgart: Steiner, 1996, p. 156. (Traducción propia). 

3 Scheler, Max, Vorbilder und Führer en Gesammelte Werke, Bd. X: Schriften aus dem Nachlass. Bd. 
1: Zur Ethik und Erkenntnislehre, Bern: Francke-Bouvier Verlag, 1957, pp. 255-318. El santo, el genio, el 
héroe, Buenos Aires: Nova, 1961. 



194 MARISOL RAMÍREZ PATIÑO 

   

 

 
      Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

historia. Inspirado en el ideal romántico del griego que impulsara el romanticismo 

alemán, el héroe scheleriano es “el intrépido que tiende hacia lo desconocido y 

gana allí un nuevo terreno para la vida” (Scheler, 1961: 135). Militar, colonizador 

y estadista son los principales tipos de héroe, siendo este último el verdadero 

artífice de la política, pues, citando al alemán: “eleva a su Estado activamente a 

un grado superior de su desarrollo, superior a la que poseía, responsable ante sí, 

pero sabiéndose y sintiéndose responsable con los otros para la totalidad del 

Estado y de sus conciudadanos” (Scheler, 1961: 136). Empero, para lograr lo 

anterior, éste siempre ha de estar respaldado de una cultura espiritual superior 

y de una conciencia religiosa:  

 
Junto a la apasionada voluntad de poder [propio de la naturaleza del héroe], el hom-

bre de Estado debe tener una idea concreta de valor y un fin concreto; el programa 

no es más que un medio para ese fin. Las ideas generales de valor, el político las 

obtiene de la cultura espiritual, sobre todo el genio de su país, eventualmente de la 

inspiración religiosa. Sin estas ideas de valor, la política estaría vacía (Scheler, 1961: 

137). 

 

Así, de carácter audaz, intrépido y bondadoso, dispuesto al sacrificio por los 

amigos y por la comunidad, no es de extrañar que Scheler tuviese en muy alta 

estima la figura del héroe, al punto de haber designado a personalidades tales 

como Napoleón, Federico el Grande y Bismarck como las formas más insignes 

del heroísmo activo, al mismo tiempo que dedicara su disertación sobre el genio 

de la guerra, precisamente, a cada uno de esos héroes individuales, a quienes 

llamó fraternalmente sus amigos en el campo, no sólo como una muestra de 

solidaridad, sino también de admiración a su sacrificio.  

Por otra parte, El resentimiento en la moral (Scheler, 1938)4 es otro de los 

textos en donde puede apreciarse la resistencia por parte del autor hacia el ideal 

de una civilización esencialmente “utilitaria” proveniente del mundo franco-an-

glosajón. A primera vista, el escrito se presenta como una réplica a la concepción 

nietzscheana de que la moral cristiana y, en particular, el amor cristiano, tenían 

 

 
4 Scheler, Max, Das Ressentiment im Aufbau der Moralen en Gesammelte Werke, Bd. III: Vom 

Umsturz der Werte. Abhandlungen und Aufsätze, Bonn: Francke- Bern: Francke-Bouvier 1955, pp. 33-
148. El resentimiento en la moral. Traducido por José Gaos.  Buenos Aires: Espasa-Calpe, 1938.  



 
 EL VALOR DE LA GUERRA Y LA PAZ EN EL PENSAMIENTO FENOMENOLÓGICO DE MAX SCHELER 195 

 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

su origen en el resentimiento (Nietzsche, 1995). Sin embargo, al adentrarnos en 

el texto nos encontramos con la acusación de Scheler hacia la moral moderna 

burguesa por haber subordinado, mediante la inversión del orden jerárquico, los 

valores vitales a lo útil, relativizando así toda la vida a su valor de uso. Scheler 

concibe el resentimiento como una de las formas más generales de la destrucción 

y trastorno del ordo amoris (Scheler, 2008)5 que impele a la persona en contra 

de su propia naturaleza hacia un movimiento de profundo odio. Este acto es ge-

nerado a partir de un engaño estimativo, una ilusión del preferir nacida de la 

confusión de los propios intereses con el contenido del conocimiento objetivo de 

los valores, que consiste en tomar algo por valioso de un modo positivo porque 

se da en una tendencia y, a la inversa, asignarle un sentido negativo porque es 

dado en una contratendencia. En consecuencia, tal engaño provoca la sobreesti-

mación de aquellos valores inscritos en una tendencia positiva y, por lo contrario, 

en la subestimación de los valores que también son sentidos, pero para los cuales 

la persona se sabe incapaz de realizarlos. Para Scheler, la moral burguesa, bajo 

la forma de una “filantropía moderna”, incurriría en este engaño estimativo de-

bido a que no tiene como fundamento último el amor (como la moral cristiana), 

sino la promoción del bien común, derivada de los instintos de conservación. De 

ahí, que la filantropía, rebajándose a sí misma hasta convertirse en un valor 

meramente técnico para el bienestar general, aprecie los valores de un modo 

invertido, pues, a cualquier placer sensible —independiente del valor de la per-

sona que goza tal placer— subordina el valor excelso del amor y la dicha enlazada 

con el acto de amor. Scheler concluye diciendo que no es el cristianismo, sino el 

movimiento de la filantropía moderna el que se encuentra fundado en el resenti-

miento: “es un contraimpulso contra las minorías dominantes en posesión de los 

valores dominantes, la humanidad es meramente un pretexto esgrimido contra 

el objeto odiado. La filantropía es la expresión de una reprimida repulsa frente a 

Dios” (1938: 146). 

 

 
5 Scheler define al ordo amoris en otro lugar como «la sencilla estructura de los fines más elementales 

que se propone, al actuar, el núcleo de una persona, la fórmula moral fundamental según la cual existe y 
vive moralmente este sujeto». Cf. Scheler, Max. Ordo Amoris. Traducido por Xavier Zubiri. Madrid: Capa-
rrós, 2008: 23.  



196 MARISOL RAMÍREZ PATIÑO 

   

 

 
      Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

Ahora bien, en El genio de la guerra y la guerra alemana, Scheler no está 

realmente interesado en explicar los orígenes políticos de la guerra, sus razones 

o múltiples motivaciones; tampoco pretende juzgar a la bondad o maldad de este 

conflicto en particular. Su objetivo primordial —el cual trasciende a lo meramente 

propagandístico para colocarse como una emanación directa de su filosofía— es 

captar a la guerra en su esencia. Siguiendo la dirección del método fenomenoló-

gico6, nuestro autor emprende una escrupulosa descripción que le permite intuir  

—ver— intelectualmente la estructura significativa interna del acto bélico, libre 

de todo presupuesto que, en este caso, provenía principalmente de la moderna 

biología mecanicista, a la cual acusa de difundir una concepción errónea de la 

vida y, consecuentemente, de la guerra.  

En efecto, Scheler contempla el fenómeno bélico como una expresión del 

dinamismo de la “vida” (Leben). El muniqués no piensa esta noción en términos 

de la biología, sino en los de la “filosofía de la vida” (Lebensphilosophie): “vivir 

es producción, creación de multiplicidad organizada, aumento, expansión, domi-

nio” (Ortega y Gasset, 1963: 127). Por tal motivo se opone a la doctrina 

 

 
6 Se ha discutido el impacto que tuvo la fenomenología para el desenvolvimiento intelectual de Max 

Scheler, quien para 1902 (año en que conoció a Husserl y sus Investigaciones lógicas) ya tenía su forma-
ción filosófica primera completada, así como la orientación de su investigación sobre el hombre y las 
manifestaciones del espíritu humano. Sin embargo, el contacto con la fenomenología marcó, ciertamente, 
un punto de transición entre la posición neokantiana que Scheler tenía en ese momento hacia su pensa-
miento más maduro. A propósito, Henckmann propone un doble comienzo en la filosofía de Scheler: El 
primero, de tipo conceptual, refiere a su periodo en Jena, influenciado principalmente por Eucken y Berg-
son. El segundo, de tipo más bien metodológico, es situado también en Jena, aunque luego de su encuen-
tro con Husserl, efectuando en adelante un análisis proto-fenomenológico para la resolución de diferentes 
problemas (Cf. Christian Bermes, Wolfhart Henckmann, Heinz Leonardy, Denken des Ursprungs—Ursprung 
des Denkens. Schelers Philosophie und ihre Anfänge in Jena, Würzburg: Königshausen und Neumann,, 
1998: 11-32). En vista de lo anterior ha de considerarse, por lo tanto, que la influencia efectiva de la 
fenomenología no puede retrotraerse en Scheler más allá de 1906, cuando en la primera edición de las 
Investigaciones lógicas se describía a este saber como una psicología descriptiva: “La necesidad de una 
fundamentación psicológica de la lógica pura de un tipo estrictamente descriptivo, indica la mutua inde-
pendencia de ambas ciencias, la lógica y la psicología. Esto es así porque una pura descripción es mera-
mente un estadio de inicio de la teoría, pero no la teoría en sí misma. De este modo una misma descripción 
pura puede usarse como preparación para muy distintas ciencias teóricas” (Hua, XIX, 24). Aunque, ya 
para la segunda edición ni este pasaje ni el término “psicología descriptiva” aparecen. Es más, Husserl 
afirma en ella que la Fenomenología no es psicología descriptiva, y Scheler continuó entendiendo de este 
modo a la fenomenología, tal y como se muestra en algunos textos redactados en la misma época, por 
ejemplo en la observación preliminar de El resentimiento en la moral: “una cosa es descomponer mental-
mente el mundo de la percepción interna en complejos y éstos a su vez en últimos elementos ‘simples’, 
investigando las condiciones y las consecuencias de los complejos modificados artificialmente (mediante 
la observación y el experimento), y otra cosa es describir y comprender las unidades de vivencia y de 
sentido, que están contenidas en la vida misma de los hombres, sin ser producidas por una ‘síntesis’ y  un 
‘análisis’ artificiales. Aquél es el camino de la Psicología sintético-constructiva y explicativa (orientada 
metódicamente en la ciencia natural); éste es el camino de la Psicología analítico-comprensiva y descrip-
tiva”, Scheler, Max, El resentimiento en la moral, Buenos Aires: Espasa-Calpe, 1938: 7.  



 
 EL VALOR DE LA GUERRA Y LA PAZ EN EL PENSAMIENTO FENOMENOLÓGICO DE MAX SCHELER 197 

 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

evolucionista que proclamó Darwin (1997)7, la cual posteriormente traspuso 

Spencer a la moral y la sociología, por haber incurrido en una falsificación de la 

vida, debido a que sustrae su dinamismo originario y lo sustituye con algo se-

cundario y adjetivo, a saber, mera adaptación por una tendencia hacia la propia 

conservación: “este concepto es decididamente individualista, pasivo y mecani-

cista” (Scheler, 1915: 37). Así, al reducir a la vida a un principio estático e im-

pasible, la única interpretación posible de la guerra sería, de acuerdo con el pro-

pio Scheler: “un medio imprescindible para la selección del género humano y de 

determinadas razas y élites dirigentes; un medio para la «selección de pueblos y 

de grupos», subordinándola a los conceptos de «selección natural» y de «lucha 

por la existencia»” (Scheler, 2000: 141). Pero en la guerra no basta solamente 

el motivo de la propia conservación; también se lucha por valores superiores a 

los utilitarios, como el poder, la gloria o el honor, y esto ocurre así porque el 

hombre, aunque está sujeto enteramente a las leyes naturales como el ser vivo 

que es, se define por su capacidad de trascendencia sobre la vida misma. Esa 

capacidad de trascendencia es el “espíritu” (Geist). Marcos Suances nos da una 

mayor claridad a lo planteado:  

 
Vida y espíritu no sólo son dos realidades irreductibles, sino diferentes, que pertene-

cen a dos esferas distintas del ser con leyes propias. En cuanto ser vivo, el hombre 

es un microcosmos que incluye todos los grados alcanzados por la evolución de la 

vida. Pero es un microcosmos espiritual o persona en que la esfera vital queda tras-

cendida por un ámbito superior de valores que realiza el espíritu. El sentido de esta 

inserción del espíritu en la vida es la persona (2002: 224). 
 

En vista de lo anterior, el filósofo alemán describe la guerra como la afirma-

ción de los impulsos vitales de las personas singulares independientes, 

 

 
7 “Debido a esta lucha [por la existencia], las variaciones, por ligeras que sean y cualquiera que sea 

la causa de que procedan, si son en algún grado provechosas a los individuos de una especie en sus 
relaciones infinitamente complejas con otros seres orgánicos y con sus condiciones físicas de vida, tende-
rán a la conservación de estos individuos y serán, en general, heredadas por la descendencia. […] Este 
principio, por el cual toda ligera variación, si es útil, se conserva, lo he denominado yo con el término de 
selección natural, a fin de señalar su relación con la facultad de selección del hombre; pero la expresión 
frecuentemenusada por míster Herbert Spencer de la supervivencia de los más adecuados es más exacta 
y es algunas veces igualmente conveniente”. Darwin, Charles, El origen de las especies (Tomos I y II), 
UNAM, México, 1997: 151.  



198 MARISOL RAMÍREZ PATIÑO 

   

 

 
      Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

espirituales e individuales concentradas en una persona colectiva, independiente, 

espiritual e individual, conocida como “Estado” (Staat). De acuerdo con Albert 

Márquez, dado su carácter esencialmente social, la persona en Scheler se concibe 

necesariamente como miembro de diversas unidades sociales, esto es, “tipos 

ideales que se presentan en la vida colectiva real en diversas ‘mezclas’ (Ver-

mischungen)” (2004: 113), distinguiendo cuatro formas principales: “masa” 

(Masse), “comunidad vital” (Lebensgetneinschaft), “sociedad” (Gesellschaft) y 

“persona colectiva” (Gesamtperson), siendo esta última la unidad social de valor 

supremo: 

 
Sólo la persona espiritual colectiva en forma de Iglesia, nación, círculo cultural, Es-

tado, se eleva por estos dos tipos especiales de asociaciones: por encima de la co-

munidad vital y de la sociedad. Pues sólo en estas formaciones sociales el espíritu y 

los bienes autónomos realizados colectivamente por el grupo adquieren la máxima 

eficacia de la formación humana (Scheler, 1961: 24). 

 

Así, a los ojos de Scheler, la Primera Guerra Mundial constituyó la evidencia 

más palpable de la controversia del poderío y la voluntad sostenida entre una 

multitud de Estados (Alemania, Inglaterra, Rusia y los otros países de Asia), cuya 

finalidad última —más allá de las intenciones subjetivas de los beligerantes— fue 

el máximo dominio espiritual sobre la Tierra. 

Es cierto que no puede concebirse la guerra sin la presencia de medios físicos 

violentos. No obstante, para el muniqués es sólo una manifestación, medida y 

señal de las energías de la voluntad que entran en conflicto; mas nunca, su nú-

cleo: “brota del espíritu y para el espíritu es la guerra en su núcleo más profundo” 

(Scheler, 1915: 10). Asimismo, la guerra no ha de equipararse con una cruel e 

insensata matanza. En dicho acto, la voluntad niega la existencia de una persona 

individual en tanto que persona, arrebatándole, de cierto modo, su ser y su dig-

nidad. Pero en la guerra (al menos en la guerra que está concibiendo Scheler) 

nada hay de esto, pues se trata de una lucha no de individuos, sino de Estados 

en donde la violencia y la muerte son vistas con una actitud de amor y gran 

respeto8.  

 

 
8 Es aquí donde surge la clásica recriminación de José Ortega y Gasset: “enoja a Scheler que no se 

reconozca en el Estado una persona real, tan real como el individuo. ¿No debe enojar más que Scheler 



 
 EL VALOR DE LA GUERRA Y LA PAZ EN EL PENSAMIENTO FENOMENOLÓGICO DE MAX SCHELER 199 

 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

Igualmente, la guerra tuvo para Scheler un valor eminentemente positivo 

para la creación cultural. El oriundo de Múnich sostiene que, desde un aspecto 

histórico, la cultura no alcanza su perfeccionamiento a través de la simple lucha 

por el alimento, la reproducción y el aseguramiento de la existencia; tampoco lo 

hace a la manera de la sociedad (Scheler piensa aquí particularmente en las 

corrientes ideológicas específicamente inglesas, a saber, el utilitarismo y el libe-

ralismo), esto es, por medio de una unión artificial de individuos que, buscando 

el mayor nivel de vida, se convierte en una inclusión de los sujetos individuales 

dentro de ciertas clases específicas de una red de clase de algún modo estructu-

rada; ni por una causalidad orgánica, propia de las comunidades vitales, cuyo 

acrecentamiento se entiende como una derivación de la conservación mediante 

la herencia (la sangre, la tradición, las costumbres, el vestido). Antes bien, el 

crecimiento cultural se da en “aquella tendencia primaria al engrandecimiento a 

través de la expansión del entorno y la formación orgánica de la guerra como un 

recurso intencional de distribución del poder entre las naciones” (Scheler, 1915: 

53). La guerra es, pues, una fuente de renovación cultural. Gracias a ella, según 

el muniqués, no sólo fue posible la conquista y el crecimiento demográfico en 

muchas partes del mundo, sino también el desarrollo de la tecnología, las cien-

cias, las artes y la filosofía (Scheler menciona el ejemplo del Renacimiento ita-

liano y del clasicismo alemán, dos periodos culturales con trasfondo bélico) (Sa-

franski, 2010: 125), pues provoca que las dotes existentes en el hombre vuelvan 

a sumergirse profundamente en las fuentes creadoras del espíritu nacional y del 

personal de una manera tal como para recordarle quién es y para qué sirve. De 

ahí que Scheler nombrara a la guerra como: “el principio dinámico de la historia 

por excelencia” (Scheler, 1915: 17). En contraste, es la paz su movimiento 

opuesto: “la paz es sólo el principio estático de la historia, mientras que en toda 

guerra se verifica un retorno a la originalidad creadora de donde nació el Estado” 

(Ibíd.).  

 

 
rebaje, dentro de la enorme persona Estado, la persona individual al papel de una imagen, de una sensa-
ción, de un instinto?” Ortega y Gasset, “El genio de la guerra y la guerra alemana”, op. cit., p. 198. Al 
respecto, se recomienda revisar el trabajo de Ricardo Gibu, “En torno a la esencia del poder: Un estudio 
comparativo entre Max Scheler y José Ortega y Gasset” en Franciscanum 163, Vol. LVII (2015), pp. 125-
153, en donde demuestra que en modo alguno Scheler ha suprimido la singularidad del yo por la perso-
nalidad espiritual colectiva del Estado, tal y como fue el sentir del filósofo madrileño.  



200 MARISOL RAMÍREZ PATIÑO 

   

 

 
      Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

En correspondencia con lo anterior, Scheler estimó a la guerra como algo 

mucho más valioso que la paz. Empero, resulta importante aclarar que el filósofo 

no desestimó su papel, el cual también era de vital importancia, ya que permitía 

la adaptación al sistema dinámico de poderes determinado por la guerra prece-

dente: “en tiempos de paz no hay una reflexión consciente sobre quién o qué 

somos como cultura, persistiendo la estabilidad en su forma actual de desarrollo” 

(Davis, 2012: 133, trad. propia). El problema para Scheler radica más en las 

intenciones de las teorías pacifistas que, a su consideración, parten de una con-

cepción estática, y por tanto, falsa de la historia, misma que habría sido impul-

sada a raíz de tres ideas elucubradas en el liberalismo inglés: “la doctrina con-

tractual del Estado, la doctrina de la armonía natural de los intereses, y la nega-

ción (mecanicista) de agentes centrales que gobiernan e intervienen en el juego 

de fuerzas de cualesquiera unidades elementales (mundo, alma, Estado)” (Sche-

ler, 1915: 29-30). Estas tres tesis, de acuerdo con Scheler, provocaron que au-

tores como Spencer presentaran una ley de fases para el conjunto de la huma-

nidad conforme la cual está haya de avanzar hacia la paz (del status al contrac-

tus, de una época teológico-belicosa a una época industrial-positivista y pacífica) 

(Scheler, 2000: 153), y, por ende, también la creación de un pacifismo que de-

moniza toda acción bélica al mismo tiempo que busca permanentemente la paz. 

Querer esto sería, para el filósofo alemán, reprimir la expresión natural de la 

vida, su despliegue, expansión y autodefensa, hecho que daría lugar a un pro-

fundo resentimiento colectivo y a una decadencia moral.  

Finalmente, Scheler mostró en su disertación que la guerra no es lo contrario 

de, sino una expresión del ser de Dios, dándole así a este fenómeno un significado 

sagrado. En efecto, el propósito fundamental de toda acción bélica es, de acuerdo 

con el muniqués: “la formación y extensión de algunas de las muchas formas de 

verdaderas unidades de amor (Liebeseinheiten), como  «el pueblo», la «nación», 

etc., que son lo opuesto a aquellas sociedades fundadas fáctica o contractual-

mente” (Scheler, 1915: 10). Inspirado en la concepción paulina del corpus chris-

tianum como corpus Christi en donde están implicados el valor propio de la per-

sona, la idea del amor y la idea de salvación de todos sus miembros, Scheler 

vislumbra el concepto de “nación” (Nation) como una persona colectiva completa. 

Lo es a diferencia del Estado, cuya naturaleza asemeja a la de una “cabeza de 

Jano” (Januskopfe), una realidad dual en donde se mezcla la naturaleza y el 



 
 EL VALOR DE LA GUERRA Y LA PAZ EN EL PENSAMIENTO FENOMENOLÓGICO DE MAX SCHELER 201 

 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

espíritu. La nación, nos dice Scheler, es una persona colectiva espiritual fundada 

en una suma de voluntades que libremente deciden unir sus destinos en un pro-

yecto común guiadas por el amor, cuya labor estriba en “conducir las fuerzas 

impulsivas del pueblo en orden a la realización de su misión individual” (Albert, 

2004: 118). Sólo aquí se escucha el llamado de la justicia como una tarea per-

sonal y, en última instancia, como la voluntad de sacrificar la propia voluntad de 

vivir. Entonces, es el genio de la guerra “el mayor asistente de la luz, santa y 

hermosa del genio del amor” (Scheler, 1915: 280), un retorno al profundo y 

universal don de Dios.  

3. EL VALOR DE LA PAZ 

Contrario a lo que se pronosticaba, la Primera Guerra Mundial no fue una 

guerra corta al estilo de las campañas napoleónicas decimonónicas, que tuvieron 

“una batalla decisiva, un número limitado de bajas y un final rápido de las hosti-

lidades” (Fulbrook, 2009: 173), sino una guerra de cincuenta y un meses que 

desplegó un nivel de violencia y brutalidad hasta entonces desconocido en Eu-

ropa, que padeció en sus propias carnes las consecuencias del fenómeno bélico 

en plena era industrial con la introducción de las armas químicas, las ametralla-

doras y la artillería de grueso calibre. Así, el entusiasmo y las esperanzas, que 

se habían depositado cuando estalló “la guerra de las ilusiones” (como la llamaría 

Fritz Fischer), aquella que iba a acabar con todas las guerras, la guerra que trae-

ría la paz, la “guerra buena”, se extinguieron al interior de las trincheras junto 

con las vidas de poco más de diez millones de personas.  

Max Scheler, aunque presenció una notable mejora en sus perspectivas pro-

fesionales durante los años en que se suscitó el conflicto, debido al éxito obtenido 

con El genio de la guerra y la guerra alemana, comenzó a sospechar e indignarse 

con el conflicto, y, tras una estancia en la abadía benedictina de Beuron (lugar 

que ejerció un atractivo singular sobre otros fenomenólogos como Edith Stein y 

Martin Heidegger) en 1916 (Ferrer, 2008: 383), se generó en él un “despertar 

religioso” y con éste, un segundo giro dentro de su pensamiento que lo obligará 

a replantearse —aunque no de manera inmediata — su posicionamiento político 

inicial. A partir de ese mismo año, Scheler se concentró en la redacción de una 



202 MARISOL RAMÍREZ PATIÑO 

   

 

 
      Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

serie de trabajos, los cuales fueron publicados en las revistas Summa9 y Hoch-

land10 (esta última de orientación católica), que pretendían, por una parte, mos-

trar que el valor de la Gran Guerra en Europa fue el de poner en evidencia la 

profunda crisis intelectual y espiritual en la que se encontraba este continente 

desde hace tiempo:  

 
La guerra, esa mentira y engaño interior, hace largo tiempo ya no existe por el ve-

neno del nacionalismo y el subjetivismo, poniendo al descubierto una comunidad 

cultural europea carcomida por el relativismo y el capitalismo, y ha traído la luz del 

día, (…) por ello, ¡debemos incluso agradecerle a la guerra! (Scheler, 1921: 228, 

trad. propia).  

 

Del mismo modo, el filósofo muniqués no desistió en su empresa por averi-

guar el sentido del fenómeno bélico, ahora concebido bajo la luz del catolicismo, 

como: “la primera experiencia global de la humanidad en la que ésta es llamada 

hacia la conversión interior y el arrepentimiento” (Wolfhart, 1998, trad. propia). 

Ténganse en cuenta que Scheler (1921) no reconoce una responsabilidad total 

del pueblo alemán en la guerra, pues, a su parecer, esta se encuentra insepara-

blemente entrelazada e intrincada con el resto de los pueblos de Europa y aún 

en el mundo entero, tal como lo expresó en su conferencia pronunciada en 1917 

De la reconstrucción cultural de Europa:  

 
En primer lugar, por lo tanto, debe venir el reconocimiento de que a fin de cuentas 

sólo hay una respuesta a la pregunta, ¿Quién o qué nación es responsable por esta 

guerra? La respuesta es usted, el que realiza la pregunta por lo que hizo o lo que 

dejo de hacer (1917: 224, trad. propia).  

 

Así, Alemania y Europa en su conjunto serían capaces de comenzar un rena-

cimiento cultural y social, si y sólo sí, eran capaces de asumir esta “culpa en 

 

 
9 Los títulos de los mismos son Reue und Wiedergeburt (Arrepentimiento y nuevo nacimiento), Vom 

Wesen der Philosophie und der moralischen Bedingung des philosophischen Erkennens (La esencia de la 
filosofía y la condición moral del conocer filosófico), ambos publicados en 1917. 

10 A estas publicaciones pertenecen, sobre todo: Soziologische Neuorientierung und die Aufgabe der 
deutschen Katholiken nach dem Kriege (La nueva orientación sociológica y la tarea de los católicos ale-
manes después de la guerra) (1915/16), Probleme der Religion. Zur religiösen Erneuerung (Problemas de 
la religión. Para la renovación religiosa) (1918), Die christliche Liebesidee und die gegenwärtige Welt (La 
idea del amor cristiano y el mundo presente) (1917), Vom kulturellen Wiederaufbau Europas (De la re-
construcción cultural de Europa) (1917/18), así como muchas críticas y recensiones.  



 
 EL VALOR DE LA GUERRA Y LA PAZ EN EL PENSAMIENTO FENOMENOLÓGICO DE MAX SCHELER 203 

 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

común” (Gemeinschuld), lo que provocaría el despertamiento del “gran pathos 

del posible perdón recíproco, del posible arrepentimiento colectivo, de la peni-

tencia colectiva por esta culpa (de la voluntad de reconciliación que hoy todavía 

se estremece, como avergonzada)” (Scheler, 2007: 56). Por otra parte, Scheler 

buscó la despolitización, así como el despertar espiritual de las fuerzas religiosas 

y culturales del catolicismo, pues en él veía el motor para la renovación de Europa 

tras la guerra; no mediante la creación de un nuevo orden político o económico, 

sino a través de una auténtica “comunidad espiritual” (Gemeinschaft).  

El esfuerzo del filósofo muniqués para rehabilitar a la Iglesia Católica por 

medio de la asignación de esta nueva e importante tarea, le valió que el Ministro 

Alemán de Asuntos Exteriores lo designara como “Embajador de la buena volun-

tad”, realizando misiones diplomáticas desde el verano de 1917 y hasta octubre 

de 1918, dentro de los círculos católicos, considerados importantes, de Berna, 

Ginebra, Viena y La Haya. Si bien, tales misiones no tuvieron una importancia 

decisiva, demuestran su mayor acercamiento espiritual con la Iglesia, al punto 

de que “se le veía y reconocía ampliamente como representante del catolicismo 

alemán” (Coreth, Neidl y Pfligersdorffer, 1997: 89).  

Durante ese tiempo, Scheler continuó trabajando dentro del paradigma polí-

tico, ocupado en los problemas sociales actuales, tales como el capitalismo, el 

socialismo, el militarismo a través del movimiento feminista y la liberación se-

xual. Sin embargo, él tuvo relativamente poco qué decir sobre el genio de la 

guerra hasta el invierno de 1926/27, cuando el Ministerio Alemán de las Fuerzas 

Armadas lo invitó para dirigir unas palabras hacía el joven cuerpo de oficiales, el 

cual, en palabras de Smith: “se encontraban profundamente divididos en dos 

bandos en los temas de la paz y la guerra” (1974: 84, trad. propia). Ciertamente, 

el castigo de la Gran Guerra no fue, al parecer, lo suficientemente ejemplarizante 

pues a casi diez años del conflicto ya existía la amenaza, cada vez mayor, de una 

segunda y mucho más violenta, guerra mundial. El tratado de Versalles, firmado 

en julio de 1919, había levantado un fuerte resentimiento en el pueblo alemán, 

dado que, por un lado, redujo considerablemente sus fronteras y su ejército y, 

por el otro, le hizo ser el único responsable moral por el desencadenamiento del 

conflicto, con lo que se le impuso el pago de las respectivas indemnizaciones 

debido a los daños que sufrieron los aliados (aproximadamente treinta y tres 

millones de dólares), provocando con este hecho un considerable aumento del 



204 MARISOL RAMÍREZ PATIÑO 

   

 

 
      Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

gasto público. Además, la República de Weimar  —el primer sistema democrático 

que conoció Alemania— estructuralmente débil, parecía ser incapaz de garantizar 

“la conflictiva existencia de las diferentes clases y grupos de una sociedad civil 

por debajo del umbral del golpe de Estado y la guerra civil y sin el vínculo conci-

liador de la simbolización unitaria del pueblo como nación” (Rödel, Ülrich, Fran-

kenberg y Dubiel, 1997). No es de sorprender, entonces, el surgimiento en toda 

Alemania (y también en el resto de Europa) de movimientos extremistas que 

proponían soluciones simples basadas en la ideología y el poder, tensando aún 

más la práctica democrática. Ante esto, era cuestión de tiempo para que Alema-

nia se volviera a reafirmar, pero el asunto era: ¿cuál Alemania?, ¿la de la pluma 

o la de la espada? 

Scheler, consciente de lo anterior, para 1926 ya había dado otra conferencia 

a las Fuerzas Armadas titulada Política y Moral (1990), en donde aborda la pro-

funda separación entre “poder” (Macht) y “espíritu” (Geist) que imperaba en el 

pueblo alemán y que, de acuerdo con él, obstaculizaba el paso hacia una forma 

democrática de gobierno. Un año después, presenta su disertación La idea de la 

paz perpetua y el pacifismo, la cual concibe como la segunda parte de aquel 

trabajo sobre política y moral11. Ahora bien, Scheler pretende hablar aquí sobre 

la idea eterna de la paz, pero no como un católico (se había separado intelec-

tualmente de la Iglesia desde 1924), sino como un hombre comprometido mo-

ralmente a advertir sobre los catastróficos peligros que se encontraban al interior 

de la crisis cultural por la que atravesaba Europa en aquel momento y cuyos 

efectos apenas se estaban conociendo. De igual modo, el filósofo, que no se había 

olvidado de su disertación sobre el genio de la guerra, sintió la obligación de 

revertir su posicionamiento bélico inicial, estableciendo como tesis central de su 

ensayo que “la guerra y las formas de vida militares y belicosas no son inherentes 

en absoluto a la «naturaleza humana». La paz perpetua es absolutamente posible 

en la historia de la humanidad” (Scheler, 2000: 139).  

Efectivamente, como si de un ejercicio de catarsis se tratara, Scheler em-

prende una crítica al militarismo (y con ello a toda su temprana defensa de la 

 

 
11 Scheler tenía planeado dictar la misma conferencia un año después, tras su asignación como pro-

fesor de filosofía en la Universidad de Frankfurt. Sin embargo, muere poco después de su presentación 
ante el Ministerio de Defensa, el 19 de mayo de 1928, siendo este tema “su última preocupación filosófica” 
(Smith, F. J., 1974: 85).  



 
 EL VALOR DE LA GUERRA Y LA PAZ EN EL PENSAMIENTO FENOMENOLÓGICO DE MAX SCHELER 205 

 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

guerra), cuyos postulados él mismo reduce en cuatro puntos fundamentales: 1. 

La guerra es algo “natural” al ser humano, pues potencia alguna de sus cualida-

des y virtudes más nobles; 2. La guerra fortalece a los pueblos; 3. La guerra 

favorece el renacimiento y resurrección de la cultura; y 4. La guerra crea unidad.   

Sobre el primer punto, Scheler afirma que, si bien la guerra puede brindar la 

ocasión para el surgimiento de ciertas virtudes, sobre todo las heroicas, como el 

sacrificio y el valor, no es el concepto del ethos guerrero el modelo supremo del 

hombre, sino el bondadoso, el santo, el espíritu noble, desde el cual se desarrolla 

un “heroísmo de la paz” (Friedenheroismus), que es mucho mayor y más pro-

fundo que todo “heroísmo fundado en la guerra” (Kriegsheroismus): “el heroísmo 

de los defensores de la no-violencia, el heroísmo de Buda, el heroísmo de la vida 

monástica budista y cristiana, el heroísmo de los mártires cristianos y de toda 

clase de mártires, etc.” (Scheler, 2000: 143).  

Acerca del segundo punto, Scheler considera como un absurdo el atavío dar-

winista de la mentalidad militarista que contempla a la guerra y a las formas de 

vida militares como mecanismos para el fortalecimiento de las naciones. De 

acuerdo con el muniqués, la llamada “lucha por la existencia” lejos de vigorizar 

a un pueblo, lo debilita porque: “la guerra aparta de la reproducción a las gene-

raciones más jóvenes y vigorosas y nos deja a los biológicamente menos aptos” 

(Scheler, 2000: 145). Asimismo, el filósofo establece que no es la guerra, sino el 

fomento del deporte, la lucha contra la degeneración de las sociedades y las 

razas, el desarrollo de una enérgica política social en relación con la vivienda, el 

asentamiento de la población, las condiciones de trabajo y la jornada laboral, así 

como muchas otras disposiciones, lo que fortalece a un pueblo.  

En el tercer punto, reconoce que la guerra es causa eficiente para el naci-

miento de la cultura, pero en ningún modo es una causa para su planificación y 

desarrollo. De acuerdo con el filósofo, el crecimiento cultural no tiene lugar en el 

regreso o el despertamiento de algún origen olvidado, tal y como lo difundieron 

los portadores del nacionalismo en Alemania, dado que “en la historia de toda 

civilización y de toda cultura no sólo se produce un cambio de fines, sino también 

un cambio de orígenes” (Scheler, 2000: 146). Cierto que el espíritu, así como la 

vida, goza de su propio curso independiente de desarrollo, el cual pasa a través 

de los actos individuales y colectivos de un pueblo. Estos actos asumen el estilo 

original de una cultura y, creativamente, la transforman en un estilo particular 



206 MARISOL RAMÍREZ PATIÑO 

   

 

 
      Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

de persona o generación. De ahí la razón por la que, según nuestro autor, las 

guerras nacionales modernas no han hecho otra cosa que destruir la cultura, 

pues “el origen es siempre ya presente. No es una cuestión de sacudirnos a no-

sotros mismos de algún letargo cultural, sino de reconocer que las acciones pre-

sentes de uno son responsables de la evolución futura de una cultura” (Davis, 

2012: 141).  

Finalmente, Scheler admite que la idea de la guerra como un proceso de 

unificación de los pueblos contenida en el último punto es, de hecho, el argu-

mento más fuerte que puede aducirse en favor del valor de la guerra. El mito que 

describe que los hombres fueron llamados a afrontar un destino común en la 

guerra, no sólo se convirtió en el arma propagandística más usada durante la 

Gran Guerra, sino también fue el tema dominante de los escritos de Scheler en 

aquel tiempo. Ahora, el filósofo considera que esta idea “ha de tomarse en su 

relatividad histórica y bajo considerables reservas; y por supuesto no se puede 

pretender que sea válida para todo futuro” (Scheler, 2000: 147). En efecto, el 

oriundo de Múnich no niega que la Guerra haya podido coadyuvar en la construc-

ción de las grandes unidades culturales, siendo éste, de hecho, el camino esco-

gido por el mundo occidental. Sin embargo, no es ésta la única forma. Scheler 

evoca aquí a las poderosas naciones orientales (China, India y Japón), cuyas 

unificaciones se dieron como consecuencia de la ampliación de la familia extensa 

y la cooperación; mostrando así que la cultura tiene su propia fuerza unificadora, 

una fuerza que construye un vínculo mucho más fuerte y funda unidades colec-

tivas más profundas. Por otro lado, el muniqués sostiene que la noción típica-

mente occidental que promueve la unión de los pueblos a través de la guerra, 

ciertamente funciona, siempre y cuando: “haya nacido de un deseo preexistente 

de unidad nacido de una cooperación simpatética, al que la guerra sólo viene a 

asistir” (Scheler, 2000: 148) y cuando detrás de los pueblos vencedores existen 

también ideas, así como un legado cultural que difundir. De manera que, aquellas 

unificaciones basadas únicamente en la violencia y en la guerra, no entendida 

como un medio para la consecución de fines políticos, sino como un fin en sí 

misma, son siempre de corta duración. Bástese con recordar la admirable, aun-

que fugaz, unidad del sacrificio, la fraternidad, la creencia y la certeza en la vic-

toria que detentó entusiastamente el pueblo alemán al inicio del conflicto y que 

se desmoronaron con la misma rapidez con que la guerra las forjó.  



 
 EL VALOR DE LA GUERRA Y LA PAZ EN EL PENSAMIENTO FENOMENOLÓGICO DE MAX SCHELER 207 

 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

Scheler concluye su refutación hacia el militarismo aseverando que la guerra 

ni es la expresión del dinamismo de la vida, si el afán de poder puede expresarse 

en relación con los dioses, con los propios procesos vitales (ascetismo), con otros 

hombres (impulso de dominio) y en relación con la naturaleza (primero con la 

orgánica y luego con la inorgánica en el trabajo y la técnica); ni el héroe es 

comprendido únicamente en el ámbito de un conflicto bélico. Esta resolución, de 

acuerdo con Smith, es respaldada por su concepción del ordo amoris: “la estruc-

tura humana de amar es más característico a la ‘naturaleza’ del hombre que 

cualquier ordo belli; no es la beligerancia sino el amor la estructura básica expe-

riencial del hombre” (1974: 86). Esto explicaría por qué en la humanidad, aún 

en medio de las catástrofes llenas de horror y odio, resuena una y otra vez el 

clamor por la reconciliación de los pueblos y la paz en la Tierra: “el hombre tiende 

a la paz como un telos, no en el sentido de un mero objetivo político con toda la 

estrechez que implica, sino como un equilibrio experiencial también aplicable a 

las situaciones políticas” (Ibíd.). Pensar lo contrario, es entendido por Scheler 

como una aberración del amor. Así, el ethos militarista que impulsa un “ideal 

heroico” basado en la agresividad no sería más que la falsificación y la distorsión 

de los valores de amor como producto del resentimiento.    

Otro de los objetivos que Scheler planteó en su escrito consiste en dictaminar 

si la humanidad actual ha alcanzado ya una situación en la que pueden evitarse 

futuras guerras a través de realización efectiva de la paz perpetua. Si bien reco-

noce —aunque con ciertas reservas— la evidencia de una tendencia hacia la eje-

cución paulatina y progresiva de esta idea, su respuesta resulta, no obstante, 

negativa: “el camino hacia la paz perpetua, que nosotros reconocemos como 

dirección fundamental de la historia universal, es algo todavía más y más lejano 

en el tiempo, algo que ni siquiera puede barruntarse” (Scheler, 2000: 161). Aun-

que la aciaga experiencia de la guerra parecía haber despertado la conciencia 

adormecida de la mayor parte de las naciones europeas que ahora demandaban 

la consecución de una paz duradera mediante el establecimiento de acuerdos 

económicos y políticos, existían aún demasiados problemas bajo el cielo europeo, 

los cuales, según el muniqués, habrían derivado de la contención y represión de 

afectos e impulsos no sublimados que la paz trajo consigo, sobre todo si pensa-

mos en la parcialidad con la que fue dispuesto el Tratado de Versalles (que ade-

más de crear disensiones entre los vencedores, provocó el resentimiento y la ira 



208 MARISOL RAMÍREZ PATIÑO 

   

 

 
      Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

de los vencidos a causa de su dureza), y que también originaron nuevas tenden-

cias a la guerra o a la revolución: “tendencias que, ciertamente no siempre con-

ducen a guerras reales, pero que hay que tener en cuenta en el estallido de éstas, 

en tanto que causas psíquicas subconscientes de naturaleza rítmica” (Scheler, 

2000: 158).  

Con todo, lejos de entregarse al pesimismo, el discurso del muniqués se torna 

desafiante y rebozado de esperanza: “la paz perpetua es un «ideal», no un sueño 

como Immanuel Kant supo ver, y un ideal bello y bueno” (Scheler, 2000: 150). 

Para Scheler, la paz es un ideal ejemplar, un paradigma que espera ser encar-

nado en la historia de la humanidad, lo cual será posible a partir de un cambio 

de dirección del impulso de poder, y esto sólo podrá realizarse, a su vez, en la 

medida en que los hombres se den cuenta de que están llamados “desde lo alto” 

a desear y realizar la paz en la tierra. Este llamado emerge de aquella orientación 

originaria del hombre, su ordo amoris. Ricardo Gibu, a propósito, describe de 

manera sucinta pero atinada, el meollo de esta cuestión: 

 
Sólo desde este movimiento es posible reconocerse distinto a todo el orden de lo vivo 

y al mismo tiempo capaz de trascender todas las cosas incluyéndose a sí en dirección 

al principio que hace posible esta trascendencia, esto es, la divinidad. Sólo en ese 

momento el hombre es capaz de entrar en sí mismo y de reconocerse sujeto de 

acciones libres. La libertad humana y, por tanto, el poder humano lejos de ceñirse a 

la lógica de medios y fines fundada en la percepción de cosas y nexos particulares, 

tiene ante sí la totalidad de las cosas a través del fenómeno “mundo”. Además, en 

virtud del acto religioso que le permite coejecutar la intención de lo divino, tiene ante 

sí el fenómeno “Humanidad”. En la posibilidad de amar el mundo y amar la humani-

dad se sintetiza el poder de la persona. La producción de bienes a través de tales 

actos constituye una verdadera transformación del mundo real y un acrecentamiento 

efectivo de su valor (2015: 149).  

 

Así, desde la perspectiva del amor, el ideal de la paz se concibe no como una 

abstracción intelectual o una idea utópica, sino más bien como su proyección 

lógica. De modo contrario, cuando la negación o el opuesto de los valores más 

profundos, es decir, el odio, toman forma en el mundo, estamos llamados a la 

destrucción:  

 



 
 EL VALOR DE LA GUERRA Y LA PAZ EN EL PENSAMIENTO FENOMENOLÓGICO DE MAX SCHELER 209 

 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

La humanidad se convierte cada vez más, en parte gracias a la guerra, en una huma-

nidad en que las tensiones de los contrarios que son la sangre y la cultura alcanzan un 

equilibrio relativo. La guerra misma arrastra a partes cada vez mayores de la humani-

dad hacia uno y el mismo destino (Scheler, 2000: 157).   

 

Sí, la paz es posible, empero, no es realista pensar que se puede aplicar de 

forma proactiva: “sólo podemos dirigirla y conducirla, no producirla y crearla” 

(Scheler, 2000: 162), y dado que éstas no constituyen fases reales en el camino 

hacia la paz perpetua, sino que constituyen una creencia metafísica, es decir: 

“son tan sólo leyes del cambio de dirección de una curva cuyo comienzo y final 

nos es completamente desconocido” (Scheler, 2000: 157), las tensiones políti-

cas, los episodios de violencia y las guerras continuarán. Sobre esto, Davis nos 

dice que “debido a que no vivimos en un mundo que no está totalmente espiri-

tualizado, estamos llamados a emprender una acción militar” (Davis, 2012: 147). 

Sin embargo, esta acción siempre lleva consigo una llamada adicional para acep-

tar la responsabilidad de las condiciones del mundo actual y tomar medidas con 

el fin de cambiarlo: “la guerra no es una señal de que el ser humano ha caído y 

que este mundo está destinado a la violencia, sino más bien una señal de que 

este mundo no es todavía lo que puede y debe ser” (Davis, 2012: 147-148). En 

suma, la idea de la paz perpetua en Scheler no implica la ingenua creencia de 

una absoluta ausencia de conflictos entre las personas, antes bien, se trata de 

una idea seminal que invita a cada hombre a asumir su responsabilidad no sólo 

por lo que ha de venir, sino por lo que también ha sido: “la paz revela su genio 

al negarse que el pasado determine el futuro y demostrando que el amor persiste 

obstinadamente, incluso en el más horrible de los tiempos” (Davis, ib.: 148-149). 

Asimismo, el ideal de la paz mueve a los seres humanos a actuar, a tomar accio-

nes hacia la edificación de un mundo en donde se pueda vivir, trabajar, progre-

sar, discrepar y crecer como individuos y sociedad. 

Curiosamente, Scheler ya había llegado a esa resolución, incluso antes de 

que la Gran Guerra tuviese lugar, en el Resentimiento en la moral:  

 
Exigencias como las de paz mundial, supresión de la lucha social de clases por el 

poder político, son totalmente ajenas a su predicación religioso-moral. La paz en la 

tierra que Él predica es una última tranquilidad beata, que debe iluminar, como desde 

arriba, toda esa lucha y contienda, a través de cuyas formas históricas cambiantes 



210 MARISOL RAMÍREZ PATIÑO 

   

 

 
      Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

se desarrollan la vida y las sociedades humanas; de modo que los fines por los cuales 

se lucha no sean nunca considerados como últimos y definitivos, sino que haya 

siempre en el fondo de las personas un lugar sagrado donde reinen la paz, el amor y 

el perdón, en medio de la lucha y la contienda. Pero esto no quiere decir que deban 

cesar esas luchas y morir los impulsos que llevan a ellas. (…) Lo valioso no es, pues, 

la anulación o la moderación de los impulsos vengativos, de los instintos ambiciosos 

de dominio y de mando, sino el libre sacrificio de estos impulsos e instintos, que son 

reconocidos como necesarios en todo ser vivo normal, y de las acciones y expresiones 

correspondientes. Y dicho sacrificio ha de hacerse en aras del acto más valioso del 

perdón y del sufrimiento (Scheler, 1938: 127-128).  

 

Lograr esta paz constructiva nos puede llevar mucho tiempo; preservarla, 

toda la vida.  

 

 

BIBLIOGRAFÍA 

 

ALBERT, M. (2004), Derecho y valor: una filosofía jurídica fenomenológica. Madrid:  

Encuentro. 

BERMES, C., HENCKMANN, W., LEONARDY, H. (1998), Denken des Ursprungs – 

Ursprung des Denkens. Schelers Philosophie und ihre Anfänge en Jena. 

Würzburg: Königshausen und Neumann.  

CORETH, E., NEIDL, W. M. Y PFLIGERSDORFFER, G. (1997), Filosofía cristiana en el 

pensamiento católico de los siglos XIX y XX, Vol. 1. Madrid: Encuentro.  

DARWIN, C. (1997), El origen de las especies (Tomos I y II). México: UNAM.  

DAVIS, Z. (2012), “The Values of War and Peace: Max Scheler’s Political Transfor-

mations”.  Symposium, 16(2), 128-149.  

FERRER, U. (2008), Para comprender a Edith Stein. Madrid: Palabra.  

FULBROOK, M. (2009), Historia de Alemania. Madrid: Akal.  

GIBU, R. (2015), “En torno a la esencia del poder: Un estudio comparativo entre 

Max Scheler y José Ortega y Gasset”. Franciscanum. 57(163), 125-153. 

NIETZSCHE, F. (1995), La genealogía de la moral. Valencia: Universitat de Valen-

cia. 

ORTEGA Y GASSET, J. (1963), “El genio de la guerra y la guerra alemana”, en Obras 

completas, Tomo II: El espectador (1916-1934), Madrid: Revista de Oc-

cidente. 



 
 EL VALOR DE LA GUERRA Y LA PAZ EN EL PENSAMIENTO FENOMENOLÓGICO DE MAX SCHELER 211 

 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

RÖDEL, Ü., FRANKENBER, G. Y DUBIEL, H. (1997), La cuestión democrática. Madrid: 

Huerga y Fierro.  

SAFRANSKI, R. (2010), El mal o el drama de la libertad. México: Tusquets.  

SCHELER, M. (1915), Der Genius des Krieges und der Deutsche Krieg. Leipzig: 

Weisse Bücher. 

, “Vom kulturellen Wiederaufbau Europas”, en Vom Ewigen im Menschen. 

Leipzig: Der Neue Geist. 

  ,  (1938), El resentimiento en la moral. Buenos Aires: Espasa-Calpe.  

  , (1957), Vorbilder und Führer en Gesammelte Werke, Bd. X: Schriften 

aus dem Nachlass. Bd. 1: Zur Ethik und Erkenntnislehre. Bern: Francke-

Bouvier Verlag. 

  ,  (1961), El santo, el genio, el héroe. Buenos Aires: Nova.  

  , (1990), “Politik und Moral” en Gesammelte Werke, Bd. XIII: Schriften 

aus dem Nachlass. Bd. 4 Philosophie und Geschichte. Bern: Frankle Ver-

lag 

  ,  (2000), El puesto del hombre en el cosmos. La idea de la la paz perpetua 

y el pacifismo. Barcelona: Alba.  

  ,  (2007), De lo eterno en el hombre. Madrid: Encuentro.  

SMITH, F. J. (1974), “Peace and pacifism”, en M. S. Frings, (ed.), Max Scheler 

(1874-1928), Netherlands: Centennial Essays, Springer 

SUANCES, M. (2002), “Concepto y valor de la vida en Max Scheler”. En A. Domín-

guez, (Coord.), Vida, pasión y razón en grandes filósofos. Cuenca: Uni-

versidad de la Castilla-La Mancha.  

WOLFHART, H. (1998), Max Scheler. München: Beck. 





Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017, 213-238. 

SSN: 1885-1088 

 

Fecha Recepción: 29-XI-2017 Fecha aceptación: 20-XII-2017 

 

 
 
 
 
 

LA INVESTIGACIÓN TRASCENDENTAL DE CHARLES TAYLOR 

 
 

CHARLES TAYLOR’S TRASCENDENTAL INVESTIGATION 

 
 
 
 
 

Sonia E. Rodríguez García 

UNED, España 

soniaerodriguez@fsof.uned.es 

 

 

 

Resumen: Taylor analiza la investigación trascen-

dental como el método propio de la filosofía en una 

serie de artículos tempranos. El objetivo de este 

artículo es doble. En primer lugar, queremos acer-

car al lector a las bases filosóficas del pensamiento 

de Taylor, exponiendo el descubrimiento y los aná-

lisis de Taylor sobre la investigación trascendental. 

En segundo lugar, queremos mostrar la necesidad 

de atender a la metodología y a las fases de esta 

investigación trascendental para la correcta inter-

pretación e identificación de la filosofía de Taylor. 

Palabras clave: Charles Taylor, Fenomenología, 
Análisis lingüístico, Argumentos trascendentales, 
Hermenéutica, Reconstrucción histórica. 

 

Abstract: Taylor analyzes transcendental investi-

gation as the proper method of philosophy in a 

serie of early articles. The purpose of this article 

is double. First, we want to bring the reader closer 

to the philosophical foundations of Taylor's 

thought, exposing Taylor's discovery and analysis 

of transcendental investigation. Second, we want 

to show the need to attend to the methodology 

and phases of this transcendental investigation in 

order to achieve the correct interpretation and 

identification of Taylor's philosophy. 
 

Key words: Charles Taylor, Phenomenology, Lin-

guistic Analysis, Transcendental Arguments, Her-

meneutics, Historical Making. 

 

 

 

 

1. RETROSPECTIVA: LA INVESTIGACIÓN DE CHARLES TAYLOR (GENITIVO SUBJETIVO) 

 

Charles Taylor nació en Montreal en 1931 y estudió Historia en la McGill Uni-

versity. En 1953 se trasladó a Oxford, para cursar estudios mixtos de filosofía, 

política y economía. Allí comienza su Tesis Doctoral bajo la supervisión de Isaiah 

Berlin y Elisabeth Anscombe. En 1976, ocupa la Chichele Chair of Social and Po-

litical Theory en el All Souls College of Oxford y comienza a tener peso como 

figura filosófica. Sin embargo, en Montreal será más conocido por su compromiso 

político como miembro fundador (y posteriormente candidato para los comicios) 

mailto:soniaerodriguez@fsof.uned.es


  214 SONIA E. RODRÍGUEZ GARCÍA 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

del Noveau Parti Democratique du Quebec. Con la publicación de Sources of the 

Self en 1989, se consagra como filósofo y comienza a ser reconocido internacio-

nalmente. Los siguientes años se dedicará a la exploración de los temas morales 

y políticos postulados en este primer gran trabajo. Finalmente, en el año 2007 

alcanzará un nuevo hito en su carrera académica con la publicación de A Secular 

Age y la concesión del Templeton Prize. Desde entonces, los reconocimientos y 

premios otorgados al filósofo canadiense son innumerables y lo han situado en 

el centro de atención del pensamiento filosófico actual. 

En el mundo de habla inglesa, muchos investigadores y filósofos han 

intentado sistematizar su pensamiento, atendiendo tanto a su filosofía moral y 

política como a su creciente preocupación por el proceso de secularización del 

mundo moderno. En España, el énfasis puesto en su participación política en 

Quebec y en el paradigmático debate entre liberalismo y comunitarismo favoreció 

que Taylor fuese identificado como uno de los padres fundadores del comuni-

tarismo teórico. En ambas lecturas, resulta sorprendente la escasa atención 

prestada a las primeras obras del autor y a sus orígenes filosóficos.  

Sin embargo, entre la publicación de su primer artículo en 1957 y la 

publicación de Sources of the Self en 1989, Taylor publica más de 150 artículos 

y 7 libros. En ellos se encuentran las bases filosóficas de su pensamiento, la 

formulación del proyecto filosófico que abarcará toda su obra —a saber, la 

configuración de una antropología filosófica— y la metodología que llevará a cabo 

en tal empresa. Esta última partirá de una serie de planteamientos iniciales en 

los que Taylor analiza y critica la tradición epistemológica moderna. En la crítica 

a la epistemología moderna y en el estudio de los diferentes procedimientos de 

las ciencias naturales y de las ciencias humanas, Taylor hallará y analizará el que 

para él es el método fundamental de la filosofía: la investigación trascendental. 

Es lo que Laitinen y Smith (2002) denominan “temas metafílosóficos” en la obra 

de Charles Taylor.  

La sistematización de estos temas y la dilucidación de la investigación tras-

cendental es lo que en las siguientes páginas vamos a intentar desarrollar —no 

sin antes advertir que estas divisiones son bastante arbitrarias pues, como señala 

Ruth Abbey (2000), la contribución de Taylor en un campo de estudio siempre 

tiene “conexiones con” y “ramificaciones de” sus contribuciones en otros campos 

de estudio. Para ello rescatamos algunos de los textos más desconocidos del 

autor, articulándolos en torno a tres ejes que nos darán la clave del método de 



  LA INVESTIGACIÓN TRASCENDENTAL DE CHARLES TAYLOR  

   MERLEAU-PONTY: INSTITUCIÓN Y EDIPO 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                 

 

215 
 

215 

 

 Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

la investigación trascendental: la conjugación entre fenomenología y filosofía del 

lenguaje, el estudio de los argumentos trascendentales en filosofía, y la 

necesidad de la hermenéutica y la reconstrucción histórica. 

2. LA CONJUGACIÓN ENTRE FENOMENOLOGÍA Y FILOSOFÍA DEL LENGUAJE 

Corría el año 1953 cuando un jovencísimo Taylor se traslada a Oxford, donde 

entrará en contacto con la filosofía analítica y el positivismo lógico del círculo de 

Viena. Autores como Ryle, Austin, Goach y Kenny forman parte de sus primeras 

lecturas. Con ellos compartirá el método analítico y la preocupación por el len-

guaje, pero muy pronto se desencantará de esta filosofía a la que considera ciega 

y sorda ante las preguntas últimas de la vida humana. La lectura de Merleau-

Ponty le conectará con la filosofía continental y le ofrecerá un método mucho más 

adecuado para su filosofar, así como la orientación de su filosofía. Muchos años 

después, Taylor recuerda este encuentro en las palabras preliminares de La li-

berté des modernes: 

 

La lectura de la Fenomenología de la percepción de Merleau-Ponty me señaló la di-

rección que quería seguir, es decir, una crítica del positivismo, no sólo en el ámbito 

de la filosofía stricto sensu sino en sus prolongaciones en las ciencias humanas; una 

crítica que, a la vez que abordaba las raíces epistemológicas de la filosofía moderna, 

conducía a la definición de una nueva antropología (Taylor, 1997: 9). 

 

La asunción de la fenomenología le llevará a rechazar la tradición epistemo-

lógica moderna, pero no la tradición analítica. Muy por el contrario, la conexión 

entre fenomenología y filosofía del lenguaje será recurrente a lo largo de sus 

primeros años de trabajo.  

Taylor criticará duramente la tendencia de estas corrientes a ignorarse y des-

preciarse. Claro ejemplo es la reseña que realiza de La Philosophie Analytique, 

libro que recoge las actas del congreso de Cahiers de Royaumont de 1958. Según 

Taylor, la conferencia falló estrepitosamente en su objetivo porque “ambos lados 

estaban insuficientemente preparados y sabían bien poco sobre el otro como para 

comprometerse en un diálogo realmente fructífero” (Taylor, 1964b: 133). Mien-

tras van Breda veía en la importancia concedida al lenguaje ordinario un intento 

de restringir el alcance de la filosofía a un determinado tipo de relación con el 

mundo, el conceptual; Strawson consideraba que la demanda de van Breda de ir 



  216 SONIA E. RODRÍGUEZ GARCÍA 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

más allá de lo conceptual era una extensión ilegítima de la filosofía dentro del 

campo de la investigación empírica. 

A diferencia de estas posturas aparentemente irreconciliables, Taylor ve po-

sible comparar y combinar el método propio de ambas corrientes, proyecto que 

ya había emprendido años antes en “Phenomenology and Linguistic Analysis” 

(1959b). El estudio de las esencias que lleva a cabo la fenomenología y el estudio 

de los conceptos que pretende el análisis del lenguaje son, a su juicio, estudios 

similares y complementarios: el análisis lingüístico es de gran relevancia en filo-

sofía, pues cuando “refinamos” nuestros conceptos, al mismo tiempo, proyecta-

mos un modelo de la cosa referida, clarificamos su esencia. A su vez, la investi-

gación sobre las esencias conlleva la revisión de los conceptos que usamos para 

describirlas y uno de los mejores modos de completar esta investigación es a 

través del estudio de los usos de la palabra correspondiente.  

Pero aún más, para Taylor, ambos métodos no sólo son cercanos, sino tam-

bién susceptibles de la misma crítica. En sus formas extremas son “desviaciones 

simétricas” de una norma acordada: “por un lado está la creencia de que pode-

mos prescindir de nuestros conceptos, ponerlos a todos a la vez en el banquillo; 

por el otro, la tesis de que todos los problemas filosóficos surgen de errores sobre 

el lenguaje. Ambas corrientes justifican la creencia en una filosofía sin presu-

puestos” (Taylor, 1959b: 109). La epojé husserliana exige poner entre parénte-

sis, suspender, todos nuestros conceptos, pero suspender un concepto para exa-

minarlo requiere tomar otros conceptos dados como base para este examen1. A 

su vez, el análisis del lenguaje que intenta clarificar el uso de una palabra está 

obligado a utilizar otras palabras que nos son dadas y presupuestas como válidas. 

 

 

1 Es preciso aclarar que estamos exponiendo la crítica que Taylor realiza a la fenomenología de Hus-
serl y que la recepción que tiene de la obra de este autor es parcial, quedándose ligada al “Husserl con-
vencional”. La crítica de Taylor se centra en la “intuición de las esencias”, en la extraordinaria idea de que 
podemos retroceder hasta las esencias, fijarlas con nuestra mirada y describirlas adecuadamente; como 
si pudiésemos separar y desprender nuestro lenguaje del mundo y retornar a una intuición pura de unidad 
de significado. Una vez lograda esta intuición pura, podríamos comenzar desde cero, alcanzar el verdadero 
punto de partida desde el que nuestros esquemas conceptuales pueden ser reconstruidos. Sin embargo, 
dice Taylor, nosotros sólo podemos enviar nuestros conceptos a revisión “en pequeños grupos”. “Suspen-
der” un concepto exige que tomemos otros conceptos como base para proceder a la revisión. La pretensión 
de la epojé de dejar que las cosas sean como son, sin tomarlas dentro de una interpretación, no es 
sostenible porque el uso serio de un concepto en una descripción supone “tomarlo dentro de una interpre-
tación”, es decir, aceptar las interpretaciones que conlleva. Aunque tanto Husserl en sus últimos trabajos 
—continúa Taylor— como algunos de sus sucesores llegaron a ver que efectivamente no hay un principio 
(un punto de partida) absoluto en la filosofía, en un inconsistente y curioso modo el lenguaje de la epojé 
continúa siendo utilizado en la actualidad y con él pervive la llamada a una descripción pura. La magia de 
una filosofía sin presupuestos —concluye Taylor— es más fácil de negar que de exorcizar (Taylor, 1959b: 
102-104). 



  LA INVESTIGACIÓN TRASCENDENTAL DE CHARLES TAYLOR  

   MERLEAU-PONTY: INSTITUCIÓN Y EDIPO 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                 

 

217 
 

217 

 

 Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

Con esta crítica Taylor apunta una idea también formulada por Javier San Martín: 

que la apariencia trascendental de la fenomenología —tomando prestada la for-

mulación de Eugen Fink— es, en realidad, extensible a toda la filosofía (San Mar-

tín, 2013: 36-37). Dicho de otro modo: no es posible una filosofía sin presupues-

tos.  

Apuntada la similitud y posible conjugación de ambos métodos, así como la 

crítica común, vamos a exponer esquemáticamente cómo fenomenología y filo-

sofía del lenguaje se entremezclan en los estudios iniciales de Taylor.  

 

a) Presupuestos fenomenológicos 

Entre 1958 y 1989, Taylor publica alrededor de sesenta artículos y cuatro 

libros vinculados directamente a cuestiones fenomenológicas2. Pero, como ya he-

mos apuntado, su primer acercamiento está vinculado al atractivo de la crítica 

fenomenológica a la epistemología tradicional. 

En “Overcoming Epistemology” (1987), Taylor denuncia el fundacionalismo 

epistemológico en lo que, siguiendo el análisis de Ruth Abbey, podríamos consi-

derar una doble dimensión: una macro y una micro. La macro-dimensión sitúa a 

la epistemología en un punto privilegiado dentro de la filosofía. La micro-dimen-

sión demanda que el conocimiento sea analizado a fondo y devuelto a sus bases 

irreductibles (Abbey, 2000: 175-176). Para Taylor la superación de la epistemo-

logía conlleva el rechazo al fundacionalismo en ambas dimensiones, por la impo-

sibilidad de neutralizar los aspectos antropocéntricos del conocimiento humano, 

y devuelve el foco de atención a la antropología filosófica subyacente. 

 

 

2 Baste citar muy sumariamente algunas de ellas: la conciencia, la autoconciencia, la intencionalidad, 
la identidad mente-cuerpo, la primacía de la percepción, el mundo de la vida, el ser humano como sujeto 
encarnado y, muy especialmente, la crítica a la epistemología tradicional, al representacionalismo, al in-
telectualismo y a la psicología conductista, que finalmente se extenderá a todas las ciencias naturales por 
cuanto estas tienen de reduccionistas. Entre los artículos dedicados a la fenomenología podemos destacar: 
“The Pre-Objective World” (1958), “Phenomenology and Linguistic Analysis” (1959b), “The Phenomeno-
logical Movement by Herbert Spiegelberg” (1962), “Genesis” (1965), “Mind-Body Indentity, a Side Issue” 
(1967), “The Opening Arguments of the Phenomenology” (1972), “The Validity of Trascendental Argu-
ments” (1978b), “Consciousness” (1982) y “Philosophy of Mind” (1989b); a los que se deben sumar los 
libros The Explanation of Behaviour (1964a), Hegel (1975) y su versión reducida Hegel and Modern Society 
(1979) y los Philosophical Papers 1 y 2 (1985a y 1985b). Sin embargo, esta predilección por la fenome-
nología, que se remonta a tan tempranos escritos, nunca será abandonada por Taylor. Muchos años des-
pués, con motivo de una revisión de la obra de William James, aún podemos leer: “Por lo que se refiere al 
hecho de que James sea habitualmente ignorando por los filósofos académicos contemporáneos, con al-
gunas honorables excepciones, puede no ser más que una muestra de que, por desgracia, la amplitud de 
miras y el talento para la descripción fenomenológica no son cualidades a las que dé demasiado juego la 
disciplina en la actualidad” (Taylor, 2002: 33). 



  218 SONIA E. RODRÍGUEZ GARCÍA 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

Esta tradición epistemológica comienza con Descartes quien, en la búsqueda 

de la certeza, inicia una suerte de giro reflexivo hacia los contenidos de la mente 

y promueve la desvinculación del agente. Esta vuelta reflexiva hacia nuestro 

modo de conocer es, para Taylor, un indiscutible avance respecto a los anteriores 

modos de proceder. Lo que no supondrá un avance será la instauración de la 

epistemología como filosofía primera, hecho que tiene lugar en lo que Taylor 

denomina “ontologización” del método y de la postura desvinculada (Taylor, 

1991: 95).  

La ontologización adquirió dos grandes formas en la filosofía moderna. La 

primera es el dualismo cartesiano según el cual nuestras ideas, nuestros pensa-

mientos y sentimientos, están “dentro” de nosotros, mientras que los objetos del 

mundo a los que remiten nuestros estados mentales están “fuera”. Sujeto y ob-

jeto pasan a ser los dos polos de un dualismo epistemológico fuertemente esta-

blecido y, en consecuencia, la concepción del conocimiento científico que termina 

por surgir de la visión cartesiana es representacional. Del dualismo epistemoló-

gico y del representacionalismo nace la idea del sujeto desvinculado, capaz de 

realizar representaciones objetivas, independientes de su experiencia como su-

jeto cognoscente. La segunda forma de ontologización, estrechamente vinculada 

a la primera, es el mecanicismo imperante en el siglo XVII. Bajo el prisma del 

mecanicismo, el cuerpo es entendido de modo mecánico, pero también el cono-

cimiento se explica en términos mecanicistas. Según Taylor, Locke radicaliza la 

postura desvinculada y posibilita la aparición del yo “puntual” que, como el punto 

geométrico, es adimensional y sin extensión. Es la concepción de un individuo 

responsable de sus pensamientos y representaciones, capaz de manipular ins-

trumentalmente el mundo para lograr sus objetivos.  

Esta tradición, que se inicia con Descartes y se radicaliza con Locke, se pro-

longa hasta nuestros días, incluyendo a críticos como Rorty3 o Quine. Para Taylor 

el rechazo al fundacionalismo de estos dos últimos autores obviaría las conse-

cuencias antropológicas de la ontologización. La superación de la epistemología 

no debe suponer únicamente el rechazo del fundacionalismo, sino también el 

rechazo a toda concepción epistemológica que olvide que ser un “yo” es una 

experiencia inseparable del hecho de existir y que el conocimiento depende de 

 

 

3 Con este Taylor tendrá numerosas disputas. Destacamos aquí el artículo de Taylor “Rorty in the 
Epistemological Tradition” (Taylor, 1990) y la respuesta de Rorty en “Taylor on Truth” (Rorty, 1994). 



  LA INVESTIGACIÓN TRASCENDENTAL DE CHARLES TAYLOR  

   MERLEAU-PONTY: INSTITUCIÓN Y EDIPO 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                 

 

219 
 

219 

 

 Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

una cierta relación entre lo que “está ahí fuera” y los estados internos causados 

en nuestra mente.  

Con la ayuda de Merleau-Ponty y de Heidegger, Taylor llevará a cabo la su-

peración de la epistemología. Siguiendo a Merleau-Ponty, Taylor concede que 

nuestra capacidad de conocer parte de nuestro ser como sujetos encarnados. El 

ser humano se halla inserto en un campo fenoménico en el que se produce el 

acto de la percepción. La percepción está condicionada por la corporalidad del 

sujeto. El objeto percibido ocupa un lugar en el mismo campo fenoménico que el 

sujeto perceptor: sujeto y objeto mantienen, como mínimo, una relación espacio 

temporal. Como consecuencia, objeto percibido juega un rol en la mente del su-

jeto perceptor, quien lo siente relevante (o no) para sus propósitos, vinculado (o 

no) a otros objetos y eventos, que pueden no estar siendo actualmente percibi-

dos. El espacio perceptual y conductual son uno y el mismo, y esto inviste al 

campo fenoménico de significado. La direccionalidad inherente de la conciencia 

pone de manifiesto la significatividad, algo que había obviado la perspectiva vin-

culada del dualismo epistemológico.  

La analítica existencial de Heidegger también será de gran ayuda en la su-

peración de la epistemología. Taylor recupera de Heidegger dos nociones funda-

mentales: la Licthtung y el trasfondo. La experiencia del claro en el bosque re-

quiere que exista un ser ante el cual aparecen las cosas, sitúa nuevamente al 

conocedor en el mismo campo fenoménico que lo conocido, lo que nos hace dejar 

de considerar al conocedor como garantizado en términos de “sujeto”. Nuestra 

aprehensión de las cosas como “objetos” es una de las posibilidades que tenemos 

como consecuencia de nuestro ser-en-el-mundo, es decir, la posibilidad de for-

mar representaciones desvinculadas es consecuencia de nuestra actividad de 

percibir y conocer como sujetos vinculados. A ello debemos sumar la noción de 

trasfondo. El trasfondo no es aquello de lo que no somos conscientes, sino lo que 

hace inteligible aquello de lo que somos indiscutiblemente conscientes. Gracias 

al trasfondo podemos aprehender nuestra experiencia, captarla y hacerla com-

prensible, de modo que puede ser representado por un tipo de precomprensión 

y ser articulado haciendo explícito lo que antes estaba implícito.  

Los argumentos ofrecidos por Merleau-Ponty y Heidegger permiten la su-

peración de la epistemología: derrocan el fundacionalismo y apuntan una nueva 

dirección. Lo que hemos descubierto es la irrebasabilidad de nuestra experiencia 

y el énfasis en la descripción de los procesos y condiciones de esta experiencia 



  220 SONIA E. RODRÍGUEZ GARCÍA 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

llevará a Taylor a caracterizar su propio enfoque como fenomenológico. Es la 

fenomenología la que nos ha permitido romper con, al menos, tres ideas distor-

sionadoras de nuestro pensar actual. En primer lugar, frente a la imagen de un 

sujeto desvinculado, la fenomenología recupera la noción de seres encarnados, 

seres-en-el-mundo. En segundo lugar, frente al dualismo epistemológico del re-

presentacionalismo, la fenomenología nos muestra que como sujetos encarnados 

no podemos desligar nuestros estados mentales del mundo que los condiciona. 

Y, en tercer lugar, frente a las explicaciones conductistas del comportamiento 

humano, la fenomenología hace patente la imposibilidad de explicar la conducta 

humana sin hacer referencia a la intencionalidad y significatividad que la deter-

minan. 

 

b) Análisis del lenguaje 

La preocupación de Taylor por el análisis del lenguaje se remonta a sus orí-

genes filosóficos en la Escuela de Oxford 4. A mediados de la década de 1950, 

esta escuela estaba centrada en continuar y revisar la revolución lingüística del 

positivismo lógico del Círculo de Viena, ampliando su concepción del lenguaje y 

criticando algunos de sus supuestos básicos. Taylor compartirá el recelo ante los 

modelos reduccionistas de análisis del lenguaje y el deseo de promover una prác-

tica filosófica compleja que revele la profundidad del lenguaje corriente, pero no 

aceptará la pretensión de neutralidad del lenguaje ordinario.  

Merece la pena detenerse unas líneas para rescatar el primer artículo publi-

cado de Taylor, ”Can Political Philosophy Be Neutral?” (1957). Taylor enmienda 

la plana a sus compañeros oxonienses al afirmar que, aunque el análisis lingüís-

tico como método en filosofía ha dado un nuevo giro a las cuestiones tradiciona-

les, los filósofos de esta escuela yerran al presentar su trabajo como una ruptura 

radical con el pasado, como si esta nueva aproximación pudiese cambiar por 

completo la investigación filosófica. La pretensión de esta “nueva mirada” y su 

falacia implícita se revelan evidentes en el campo de la filosofía moral y política. 

Los análisis del lenguaje en las teorías morales y políticas pretenden ser neutra-

les, limitarse a estudiar el lenguaje y la adecuación del mismo, sin entrar en el 

 

 

4 El mismo Taylor en “Phenomenology and Linguistic Analysis” (1959b) justifica comenzar con el 
análisis del método fenomenológico por ser “más desconocido para mí”, lo que le sitúa dentro de la filosofía 
analítica tal y como está siendo desarrollada en la Escuela de Oxford.  



  LA INVESTIGACIÓN TRASCENDENTAL DE CHARLES TAYLOR  

   MERLEAU-PONTY: INSTITUCIÓN Y EDIPO 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                 

 

221 
 

221 

 

 Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

debate entre las diferentes creencias morales o políticas. El análisis lingüístico 

pretende ser compatible con cualquier posición moral y/o política. Pero —afirma 

Taylor— al menos en un sentido no lo es. 

La neutralidad parece plausible cuando afirmamos que personas con opinio-

nes políticas muy diversas pueden ponerse de acuerdo en la descripción de algún 

evento político (por muy controvertido que éste sea). Hasta aquí podemos man-

tenernos neutrales, pero, si a continuación afirmamos que las diferentes valora-

ciones del evento no añaden nada a la descripción, iremos más allá de los límites 

del acuerdo común. El marco que establece la diferencia entre juicios de hecho y 

juicios de valor encaja mucho mejor con unas posiciones que con otras. Un libe-

ral, por ejemplo, que mantenga que su opinión política es sólo su punto de vista, 

nada tiene que objetar a esta diferencia. Pero no parece que un marxista o un 

cristiano puedan constreñir su moralidad dentro de este marco para admitir que 

sus creencias básicas son del mismo estatuto que sus preferencias por el dulce o 

el salado. Hay ciertos eventos en el mundo que no son descriptibles en términos 

libres de valoración5: las decisiones morales y políticas de los individuos no son 

sucesos libres de valor como otros hechos y eventos de este mundo. Si mante-

nemos al sujeto moral fuera de este mundo, entonces podemos decir que los 

hechos del mundo son neutrales; pero una vez que incluimos al ser humano, u 

optamos por un mundo que no es completamente descriptible en términos “pur-

gados” de valores o rechazamos hablar de “moral”.  

El filósofo analítico debería aceptar que el lenguaje ordinario le proporciona 

un marco y una serie de significados y connotaciones de las que no puede esca-

par. El lenguaje corriente no es un fenómeno neutro sino un conjunto de inter-

pretaciones que se constituyen por medio de las prácticas lingüísticas en nuestra 

relación con el mundo. Para Taylor, el uso que hacemos del lenguaje presupone 

una serie de cuestiones ontológicas que permanecen inarticuladas en el análisis 

lingüístico, tema que abordará más exhaustivamente en otro escrito temprano, 

“Ontology” (1959a). El problema, en términos generales, remite a los 

 

 

5 Javier Muguerza prestó atención muy pronto al pensamiento filosófico de Taylor. Para Muguerza, 
Taylor —pese al interés y a la estrecha vinculación que mantiene con el análisis del lenguaje— cuenta con 
el mérito de no caer en la consolidada doctrina según la cual las cuestiones de valor son independientes 
de las cuestiones de hecho: “Hay, no obstante, excepciones dentro de ese consenso casi general; y una 
de tales excepciones es la del propio Taylor, quien por lo pronto acierta en el diagnóstico de la insuficiencia 
que aqueja aquella posición: […] Argumentar o tratar de justificar racionalmente nuestros juicios morales 
es dar razón de tales juicios, que son sin duda juicios de valor” (Muguerza, 1977 [2009: 223]). 



  222 SONIA E. RODRÍGUEZ GARCÍA 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

presupuestos ontológicos de dos estratos de nuestro lenguaje: el lenguaje que 

utilizamos para hablar de los objetos materiales del mundo —el M-lenguaje [ma-

terial object language]— y el lenguaje que utilizamos para hablar de las personas 

y sus conductas —el P-lenguaje [person language] (Taylor, 1959a: 129). Los 

presupuestos ontológicos de nuestro P-lenguaje no son compatibles con los pre-

supuestos ontológicos del M-lenguaje. El P-lenguaje presupone un mundo en el 

que las cosas y sucesos sobre los que hablamos no pueden encontrar correlato 

en el M-lenguaje. Esta diferencia entre ambos estratos y su modo de relacionarse 

es lo que está en la base de muchos problemas ontológicos y éstos no pueden 

ser simplemente “disueltos” mediante la clarificación de la lógica del lenguaje. 

Sin embargo, el avance de la ciencia en el mundo moderno y la tradición episte-

mológica moderna exigen la purificación del M-lenguaje y el rechazo absoluto del 

P-lenguaje. Taylor considera que no hay justificación para tal demanda pues el 

ser humano puede aprender y, de hecho, aprende a usar todos estos lenguajes 

o, más bien, estas diferentes dimensiones del lenguaje. Uno no puede atrinche-

rarse en un estrato de lenguaje y rechazar la ontología de todos los demás, pues 

nuestro lenguaje ordinario predica de un modo particular tanto M-predicados 

como P-predicados. El único lenguaje que puede garantizar la unidad entre los 

M-predicados y los P-predicados es precisamente el lenguaje ordinario. 

Con los años Taylor abandonará el carácter marcadamente analítico de estos 

textos, pero no así su interés por el lenguaje. Ya en la década de los años 70, 

centra el análisis del lenguaje en el problema de la significación. En “Language 

and Human Nature” (1978a), el M-lenguaje y el P-lenguaje son analizados como 

dos dimensiones del lenguaje ordinario, la dimensión designativa y la dimensión 

expresiva, respectivamente. 

Mediante la dimensión designativa, una palabra apunta a una cosa del 

mundo, a una realidad totalmente independiente de nosotros y del uso que ha-

gamos del lenguaje en el proceso de designación. Las teorías designativas hacen 

del significado un asunto poco enigmático: el significado de las palabras o las 

frases se explica por la correlación de los signos con fragmentos del mundo que 

pueden identificarse objetivamente. Esta teoría se ajusta muy bien a la tradición 

epistemológica moderna: el rol del lenguaje es representar lo más adecuada-

mente posible una realidad externa independiente. 

Por su parte, la dimensión expresiva del lenguaje sirve para articular nues-

tros sentimientos, para encarnar algo que es manifiesto. Las expresiones ponen 



  LA INVESTIGACIÓN TRASCENDENTAL DE CHARLES TAYLOR  

   MERLEAU-PONTY: INSTITUCIÓN Y EDIPO 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                 

 

223 
 

223 

 

 Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

de manifiesto una cosa al encarnarla. Para estas teorías, el asunto de la signifi-

cación se vuelve algo más complicado. La significación es misteriosa pues no 

puede ser explicada a través de la relación signo-objeto, sino que sólo puede ser 

explicada a través de otra expresión. Una descripción expresiva de la significación 

no puede hablar en términos puramente objetivos, pues no puede evitar las pro-

piedades relacionadas con el sujeto. Y, aún más, tal y como Herder señaló en el 

Teatrise on the Origin of Language, para que ciertas palabras denoten algo tene-

mos que ser capaces de hablar, de dar expresión a una conciencia reflexiva que 

aparece a través de la experiencia del discurso. Usar una palabra es identificar 

tal o cual cosa, pero para que se produzca la identificación signo-objeto es nece-

sario apoyarse en otros signos. La palabra sólo tiene sentido en el conjunto de 

lenguaje. Humboldt continuó y desarrolló las ideas de Herder hasta consignar lo 

que él denominó como la “red” [Gewebe] del lenguaje. La capacidad lingüística 

se despliega sobre un trasfondo que nunca podemos dominar por completo, el 

discurso consciente es tan sólo la punta del iceberg.  

Esta idea subyace en la concepción del trasfondo de Heidegger, pero también 

en la insondable dimensión prelingüística de Wittgenstein. Para Taylor, en gran 

parte, la argumentación de las Philosophische Untersuchungen tiene por objeto 

mostrar que la identificación entre objeto y palabra (a través de una ceremonia 

de nombramiento o señalamiento del objeto) sólo es posible cuando el aprendiz 

ya está inserto en el lenguaje, entiende las operaciones lógicas del mismo y el 

puesto que la palabra ocupa en él. Las teorías designativas, nos dice Wittgens-

tein, olvidan que tiene que haber muchos preparativos en el lenguaje para que 

el mismo nombrar/designar sea posible y tenga sentido. De este modo, la con-

cepción expresiva del lenguaje ofrece una imagen mucho más amplia y profunda 

del lenguaje y en ella la cuestión de significado se vuelve misteriosa.  

 

3. EL ESTUDIO DE LOS ARGUMENTOS TRASCENDENTALES 

La atención prestada a los análisis fenomenológicos y lingüísticos no sólo 

influirán en los contenidos de la filosofía de Taylor, sino también en el procedi-

miento. En las obras Merleau-Ponty, Heidegger y Wittgenstein, Taylor encuentra 

una familia de argumentos que convergen en el método de la investigación tras-

cendental. Todos ellos parten de la intuición del fenómeno central de la 



  224 SONIA E. RODRÍGUEZ GARCÍA 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

experiencia —de ciertos aspectos o dimensiones de la experiencia— y nos llevan 

a “retroceder” en busca de los elementos que se manifiestan como condiciones 

constitutivas de la experiencia. La investigación trascendental está implícita en 

los análisis fenomenológicos en torno a la corporalidad y nuestro ser-en-el-

mundo de Merleau-Ponty y Heidegger, así como en las teorías de juegos de len-

guaje y en las formas de vida del último Wittgenstein; aunque tiene su origen en 

Kant y en Hegel en tanto que ponen énfasis en la participación activa de la sub-

jetividad trascendental: 

Por “argumentos trascendentales” me refiero a los argumentos que parten de alguna 

faceta supuestamente indudable de nuestra experiencia con el fin de concluir que 

esta experiencia debe tener ciertas características o ser de un cierto tipo, pues de 

otro modo esta faceta no podría ser indudable. Obviamente, los ejemplos más cono-

cidos se encuentran en Kant, y es por esto que la determinación de “trascendental” 

es apropiada (Taylor, 1972: 151). 

 

Según Taylor la deducción trascendental de Kant en sus diferentes versiones 

puede ser pensada como la dilucidación de dos facetas básicas de nuestra expe-

riencia: la polarización entre sujeto y objeto, y la unidad garantizada por la aper-

cepción trascendental. En la deducción trascendental, Kant parte de la idea de 

que debemos ser capaces de distinguir un orden objetivo de las cosas y un orden 

meramente subjetivo. La polarización entre sujeto y objeto obliga a alguna forma 

de objetividad, esto es, la distinción entre el modo en que las cosas son (noúme-

nos) y el modo en que se nos aparecen (fenómenos). Pero, desde ahí, Kant plan-

tea la exigencia de cierta unidad coherente de las representaciones que consti-

tuyen la experiencia como una condición necesaria de su carácter de experiencia 

de un objeto. El “Yo Pienso” debe poder acompañar a todas nuestras represen-

taciones. Sin la aplicación de estas dos características ineludibles no podríamos 

mantener la experiencia, son condiciones de posibilidad, trascendentales de la 

experiencia y del conocimiento humano. Pero este tipo de argumentación no está 

confinada a Kant, sino que forma parte del debate filosófico contemporáneo.  

En “The Opening Arguments of the Phenomenology" (1972) Taylor analiza 

los tres primeros capítulos de la Phänomenologie des Geistes [PhG] de Hegel 

como un ensayo en el que se pone en práctica la argumentación trascendental. 

El objetivo de PhG es rastrear los pasos a través de los cuales la conciencia logra 

una adecuada concepción de sí misma. De hecho, nos dice Taylor en su Hegel, 



  LA INVESTIGACIÓN TRASCENDENTAL DE CHARLES TAYLOR  

   MERLEAU-PONTY: INSTITUCIÓN Y EDIPO 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                 

 

225 
 

225 

 

 Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

PhG puede considerarse como una introducción al sistema de Hegel, cuya función 

sería la de llevar al lector desde donde está, enterrado en los prejuicios de la 

conciencia ordinaria, hasta el umbral de la verdadera conciencia (Taylor, 1975: 

111). PhG comienza desde nuestra conciencia ordinaria de las cosas para llevar-

nos a la perspectiva verdadera del Geist. El trabajo es llamado “fenomenología” 

porque trata del modo en que las cosas aparecen a la conciencia o de las formas 

de la conciencia. Pero nuestra conciencia ordinaria nos lleva a ser individuos, 

sujetos finitos colocados ante el mundo, mientras que la perspectiva del Geist 

nos muestra como vehículos de un espíritu que está expresado en el mundo, por 

lo que este mundo no es ajeno ni distinto a nosotros. Entonces, ¿cómo podemos 

inducir a la conciencia ordinaria a salir de su perspectiva y llevarla a una forma 

más elevada? Hegel pretende mostrar cómo la conciencia ordinaria cuidadosa-

mente examinada cae en contradicción y busca ir más allá de sí misma hacia una 

forma más adecuada, aquella libre de presupuestos dogmáticos y contradicciones 

internas.  

El punto de partida es el sujeto que conoce, definido en términos de logro. 

De este modo, Hegel se aferra a un estándar realizado y desde él comienza una 

dialéctica ascendente que irá desde la más natural e insofisticada concepción del 

sujeto cognoscente que él llama “certeza sensible” hasta una forma de conciencia 

que ya no implique contradicción, capaz de mantenerse y reconciliarse consigo 

misma. Es el paso de una “certeza sensible” a una “certeza de sí mismo”6.  

 

 

6 Taylor completa el análisis que comienza en el artículo de 1972 en el capítulo IV del Hegel de 1975 
dedicado a la dialéctica de la conciencia. La conciencia con la que comienza su dialéctica crítica —esa 
certeza sensible— es la experiencia entendida como mera recepción preconceptual. El mundo es completo 
y rico cuando lo percibimos a través de impresiones previas a cualquier actividad de la mente y, en parti-
cular, a la actividad conceptual. La receptividad pura nos daría el conocimiento más rico porque no deja 
nada fuera, sino que toma el objeto que tiene ante sí en su plenitud. Ahora bien, el modo de Hegel para 
hacer entrar a la conciencia ordinaria en el movimiento dialéctico es pedirle al sujeto de la certeza sensible 
que nos diga qué experimenta. Hegel toma de Herder la idea de que la conciencia reflexiva es necesaria-
mente conciencia lingüística. Si sabemos algo, entonces seremos capaces de decirlo, incluso si no tenemos 
las palabras adecuadas y experimentamos la inefabilidad del lenguaje. Pero al pedirle al sujeto de la 
certeza sensible que nos diga lo que sabe, le estamos pidiendo que produzca/articule un poco de conoci-
miento efectivo alcanzado en este modo de conciencia. Aquí es donde surge la contradicción: la certeza 
sensible se supone inconmensurablemente rica comparada con la conciencia conceptual porque nada en 
aquella ha sido seleccionado. Pero en el decir, seleccionamos, apuntamos, ponemos el foco de atención 
en alguna dimensión de la realidad. La conciencia que es consciente es, necesariamente, selectiva. 

La certeza sensible no sólo no es la forma más rica de conciencia, sino que puede ser la más pobre, 
pues la falta de selectividad la condena al vacío. La nueva forma que Hegel ve surgir de la certeza sensible 
es una visión del objeto como una cosa con propiedades. A esta visión del objeto de conocimiento la llama 
Hegel “percepción” y será el punto de partida de una nueva dialéctica en la que trata de mostrar que la 
experiencia definida en términos de este objeto se revela a sí misma, una vez más, como contradicción. 
La conciencia logra ver su inadecuación al comprobar la contradicción en el seno de sí misma: la conciencia 
tiene una determinada idea de lo que significa la experiencia, pero esta idea no es la experiencia efectiva 
de la conciencia. Al intentar hacer efectiva la idea de la experiencia, la conciencia se ve obligada a violar 



  226 SONIA E. RODRÍGUEZ GARCÍA 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

El argumento de Hegel parte de las características innegables de la experien-

cia —la certeza sensible, la conciencia ordinaria— para alcanzar la condición de 

posibilidad de dicha conciencia —la autoconciencia. Su argumento, que se sigue 

del plan trazado en la introducción, tiene muchas afinidades con la argumenta-

ción trascendental7. 

Este modo de proceder es, para Taylor, el propio de la filosofía y en función 

del mismo analizará y validaría la filosofía de otros autores. Continuando con la 

estela de autores que, a juicio de Taylor, siguen la metodología propia de la 

argumentación trascendental nos encontramos con Merleau-Ponty. El fenomenó-

logo francés parte de la certeza de que nuestro acceso primero al mundo se da 

a través de la percepción para mostrar que ésta es en esencia la de un ser en-

carnado. Nuestra experiencia está condicionada por el modo en que nos situamos 

corporalmente en un espacio y un tiempo determinado. Percibimos el arriba y el 

abajo, el antes y el después, nos movemos por el espacio y actuamos en y sobre 

el mundo. Estamos ineludiblemente abiertos al mundo y nuestro modo de ser 

abiertos al mundo, nuestra percepción, es ineludiblemente la de un agente 

puesto frente a él. El argumento señala un rasgo aparentemente innegable y 

esencial de la experiencia: nuestra experiencia es la experiencia de un sujeto 

encarnado; pero al hacerlo también dice algo esencial de nuestra vida como su-

jetos: somos ineludiblemente seres encarnados. La conclusión del argumento, 

i.e., el ser humano es una agencia encarnada, es sumamente significativa y va 

más allá de su punto de partida, el fenómeno de la percepción. 

 

 

el modelo o idea original en vista de su inadecuación. Esto significa que la conciencia debe realizar los 
cambios que la contradicción revelada ha mostrado necesarios, lo cual nos lleva a otra noción de la con-
ciencia que se convertirá en la base sobre la cual comenzar una nueva prueba intrínseca de adecuación. 
El objetivo último de Hegel es mostrar que la conciencia es siempre autoconciencia. Por eso su proceder 
comienza con la conciencia natural, ordinaria, y muestra que sobre su examen se transforma a sí misma 
en autoconciencia 

7 En este punto es necesario realizar tres importantes aclaraciones. En primer lugar, Taylor afirma 
que tan sólo los argumentos correspondientes a los tres primeros capítulos siguen el método trazado en 
la introducción de PhG y, en consecuencia, sólo estos argumentos pueden ser presentados de forma con-
vincente como argumentos trascendentales. Es decir, la argumentación trascendental no es visible ni ex-
tensible a toda la filosofía de Hegel, ni tan siquiera a PhG. En segundo lugar, es necesario apuntar que la 
lectura de Taylor de PhG será criticada por muchos autores. Keith Hewitt, por ejemplo, considera que esta 
interpretación es totalmente inapropiada: el criticismo de Hegel hacia el método trascendental invalidaría 
situar a Hegel y Kant en la misma trayectoria filosófica (Hewitt, 2000: 161). Pero, en tercer lugar, más 
allá de las críticas que se puedan realizar a la interpretación de la PhG de Taylor —de las cuales aquí sólo 
queremos dejar constancia de su existencia— lo cierto es que, a partir de esta lectura, Taylor encuentra 
lo que para él es el método propio de la filosofía en función del cual analizará la filosofía de otros autores 
y construirá la suya propia.  



  LA INVESTIGACIÓN TRASCENDENTAL DE CHARLES TAYLOR  

   MERLEAU-PONTY: INSTITUCIÓN Y EDIPO 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                 

 

227 
 

227 

 

 Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

Por su parte, Heidegger lleva a cabo el mismo procedimiento en Sein und 

Zeit. Su punto de partida es el hecho de que descubrimos las cosas como for-

mando parte de un mundo para a través de una regresión llegar a la tesis fuerte 

de que nosotros mismos somos seres-en-el-mundo. Sólo por el hecho de que 

nosotros somos seres que tenemos mundo, podemos apreciar y ser conscientes 

del aparecérsenos de las cosas. Es la experiencia del claro del bosque de la que 

ya hemos hablado: lo que muestra el claro del bosque no es sólo el objeto, sino 

que nosotros mismos estamos ubicados en él. El ser-en-el-mundo será condición 

de posibilidad de nuestra experiencia y nuestro conocer.  

La reflexión de Wittgenstein es similar a la heideggeriana cuando muestra 

que la condición de posibilidad de nuestra comprensión lingüística es la existencia 

de un trasfondo prelingüístico. En esta ocasión, Wittgenstein parte de la expe-

riencia básica del atomismo del significado, según el cual una palabra adquiere 

significado cuando la conectamos a un objeto mediante el “nombrar”. Nombrar 

una cosa parece una operación primitiva y autosuficiente, pero el nombrar no es 

un hecho que pueda tomarse de forma aislada fuera de nuestra capacidad lin-

güística. La argumentación trascendental muestra que para que el hecho de nom-

brar sea posible es necesario que existan muchos preparativos en el lenguaje y 

que el sujeto participe, aunque sea inconscientemente, irreflexivamente, en los 

mismos. Nombrar un objeto presupone ser capaz de aplicarle otros términos que 

situarían el nombre, la palabra, en nuestro discurso e identificarían lo que nom-

bra. Tenemos que ser capaces de decir, aunque sea de forma incorrecta, lo que 

estamos nombrando8. La comprensión del trasfondo prelingüístico no concierne 

a las palabras aisladas sino a los juegos del lenguaje.  

Aunque la referencia a los argumentos trascendentales de la filosofía aparece 

recurrentemente en muchos textos, Taylor los analiza en profundidad en “The 

Validity of Trascendental Arguments” (1978b). 

 

Los argumentos que denomino “trascendentales” parten de algún rasgo de nuestra 

experiencia que caracterizan como indubitable […] Pasan luego a una conclusión más 

fuerte, concerniente a la naturaleza del sujeto o su posición en el mundo. Realizan 

ese pasaje mediante un argumento regresivo, a saber, que la conclusión más fuerte 

 

 

8 Vemos la tesis de Herder-Humboldt repetida tanto en Hegel como en Wittgenstein. 



  228 SONIA E. RODRÍGUEZ GARCÍA 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

debe serlo para que el hecho indubitable de la experiencia sea posible (y como aquella 

lo es, éste, por fuerza, también lo es) (Taylor, 1978b [1997: 123]). 

 

La argumentación trascendental es la regresión desde un rasgo incuestiona-

ble de la experiencia a una tesis más fuerte como condición de su posibilidad9. 

Esta argumentación tiene, según Taylor, tres rasgos fundamentales. En primer 

lugar, la regresión consiste en una cadena de “afirmaciones de indispensabili-

dad”. Van desde un punto de partida hasta su conclusión mostrado que la condi-

ción expuesta en ésta es indispensable para la característica señalada como 

punto de partida. El argumento tiene, por tanto, un mínimo de dos pasos, aunque 

puede tener más, pues puede construir sobre su base tantas afirmaciones de 

indispensabilidad como sean necesarias para llegar a la conclusión fuerte. En 

segundo lugar, las afirmaciones de indispensabilidad no pretenden tener un fun-

damento empírico, sino ser a priori. No son probables, sino apodícticas, se las 

supone evidentes por sí mismas. Desde la primera afirmación, que se nos mues-

tra con una claridad arrolladora, hasta la conclusión, todo el argumento debe ir 

acompañado del mismo tipo de certeza y evidencia. La argumentación es, por 

tanto, “una cadena de afirmaciones apodícticas de indispensabilidad”. En tercer 

lugar, todas las afirmaciones conciernen a la experiencia. Esto proporciona a la 

cadena de afirmaciones un anclaje sin el cual no tendría la significación que tiene, 

el punto de partida es inexpugnable.  

 

Los argumentos trascendentales son entonces cadenas de afirmaciones apodícticas 

de indispensabilidad que conciernen a la experiencia y tienen, de ese modo, un an-

claje indiscutible. No puede hacerse caso omiso de aquello para lo cual muestran que 

las cosas son indispensables (Taylor, 1978b [1997: 133-134]). 

 

En último término, los argumentos trascendentales consisten en hacer explí-

cito un discernimiento sobre nuestra propia actividad, de ahí que, pese a tratarse 

de afirmaciones evidentes, no sean fáciles de dilucidar. Estas afirmaciones son 

ciertas porque se fundamentan en nuestra propia actividad, explicitan las condi-

ciones del éxito y del fracaso y lo hacen con acierto, pues dudar de ellas implicaría 

 

 

9 Queremos dejar apuntado aquí que dicha condición de posibilidad estará ligada a la “naturaleza del 
sujeto”. En último término, las conclusiones fuertes de la investigación trascendental en Taylor siempre 
serán referidas a la naturaleza del sujeto y como tal establecerán las condiciones de posibilidad del ser 
humano –las condiciones invariables de la variabilidad humana. 



  LA INVESTIGACIÓN TRASCENDENTAL DE CHARLES TAYLOR  

   MERLEAU-PONTY: INSTITUCIÓN Y EDIPO 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                 

 

229 
 

229 

 

 Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

dudar de que estamos ocupados en dicha actividad. Las exigencias del debate 

filosófico requieren que explicitemos las condiciones límites del buen resultado y, 

una vez que llegamos a estas condiciones límite, veamos que el asunto en cues-

tión es evidente por sí mismo. A pesar de ello, puede ser muy difícil llegar a este 

punto, por eso, aunque las conclusiones de los argumentos trascendentales son 

apodícticas están siempre abiertas a un debate incesante. 

4. LA NECESIDAD DE LA HERMENÉUTICA Y LA RECONSTRUCCIÓN HISTÓRICA 

Cabría preguntarnos cómo es posible que el resultado de la argumentación 

trascendental sean afirmaciones que descubrimos como evidentes en sí mismas 

y, a pesar de ello, no sean fácilmente alcanzables e, incluso, una vez alcanzadas 

sean susceptibles de un debate incesante. La respuesta es que la regresión lle-

vada a cabo desde una característica innegable de la experiencia hasta su condi-

ción de posibilidad es una cuestión hermenéutica y como tal depende de una 

interpretación que saque a la luz la coherencia subyacente, que explicite la sig-

nificación expresada y haga manifiesto un sentido que permanecía oculto.  

Taylor criticará duramente el discurso científico que pretende conocer rigu-

rosamente aspectos de la realidad —incluido el ser humano— ajustándose a los 

estándares epistémicos de claridad y objetividad. Este modo de comprender el 

conocimiento científico destierra a las ciencias sociales y humanas de los domi-

nios del conocimiento objetivo. El método fenomenológico-hermenéutico que 

opondrá a esta racionalidad desvinculada nos permitirá descubrir nuestras rela-

ciones en el mundo a través del cuerpo y del uso ordinario del lenguaje.  

En The Explanation of Behaviour (1964a), Taylor rechaza las explicaciones 

causales de la conducta humana. Los comportamientos de los seres humanos 

gozan de una intencionalidad que se encuentra ausente en otros lugares de la 

naturaleza, poseen una conciencia que les permite dirigir sus comportamientos. 

Esto nos obliga a considerar ciertas nociones como “significado” y “valor” dentro 

de las explicaciones de la conducta humana, nociones irrelevantes para las cien-

cias naturales pero ineludibles para las ciencias del hombre.  

Cualquier explicación de la naturaleza humana debe articularse a partir de 

una dialéctica ontológica que tome en consideración el dato fenomenológico pero 

que, a partir del mismo, sea capaz de remontarse a las condiciones de posibilidad 

de dicha facticidad a fin de mostrar los constitutivos perennes de la naturaleza 



  230 SONIA E. RODRÍGUEZ GARCÍA 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

humana. Para ello es necesario discernir paralelamente las conexiones intrínse-

cas que existen entre nociones como “sentido”, “propósito” y/o “significado”, algo 

que sólo se puede hacer a través de la inserción de un elemento interpretativo 

en la explicación.  

En “Interpretation and the Sciences of Man” (1971), Taylor defiende que la 

interpretación es fundamental en las ciencias del hombre. La interpretación in-

tenta aclarar un objeto de estudio y su significado, sacando a la luz la coherencia 

o el sentido subyacente. Cualquier ciencia humana incorpora una hermenéutica 

porque se ocupa de las formas de significación confusamente interrelacionadas. 

Taylor diferencia entre “significación” y “expresión”. La significación es el proceso 

por el cual otorgamos significado a la cosa relacionada, pero esta significación 

puede adquirir más de una expresión. La hermenéutica es la ciencia encargada 

de articular la significación en su expresión más adecuada: “Una interpretación 

es lograda cuando aclara la significación originalmente presente en una forma 

confusa, fragmentaria y oscura” (Taylor, 1971 [1997: 146]).  

La dificultad de la hermenéutica es que, al intentar que la significación sea 

expresada de otra manera, necesariamente recurre a otras expresiones, lecturas 

o interpretaciones. Estamos ante lo que se conoce como “círculo hermenéutico”. 

La circularidad de este procedimiento es fácilmente identificable cuando pensa-

mos en la interpretación de un texto: cuando tratamos de establecer una lectura 

para un texto invocamos a la lectura de otras partes del texto, la lectura e inter-

pretación de diferentes fragmentos del texto depende de la lectura e interpreta-

ción de otras partes y, en última instancia, de la lectura del todo. ¿Y si todo fuese 

una gran ilusión? ¿Y si todo fuese un gran error interpretativo? La única forma 

de romper el círculo hermenéutico es alcanzar un nivel de certidumbre que de 

algún modo legitime una determinada interpretación como la expresión más ade-

cuada de la significación subyacente. 

Taylor defiende que existen dos modos de alcanzar esta certidumbre, dos 

modos históricamente comparables que no tendrán la misma validez para nues-

tro autor. El primer modo, calificado por Taylor como “racionalista” y cuyo má-

ximo representante sería Hegel, aspira a alcanzar un discernimiento de tal clari-

dad que nuestras intuiciones o comprensiones tengan la certeza de lo innegable. 

El segundo modo, calificado como “empirista”, concibe la impresión o el dato 

sensorial como la pieza básica constituyente del conocimiento, un dato bruto libre 

de interpretación. Para Taylor, este segundo modo de romper el círculo 



  LA INVESTIGACIÓN TRASCENDENTAL DE CHARLES TAYLOR  

   MERLEAU-PONTY: INSTITUCIÓN Y EDIPO 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                 

 

231 
 

231 

 

 Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

hermenéutico es un intento de trascender nuestra propia subjetividad para re-

construir el conocimiento sin apelar a lecturas o juicios susceptibles de una veri-

ficación ulterior. Más allá de la subjetividad del agente, los datos empíricos no 

cuestionables ofrecen la única verificación aceptada. Cualquier significación ex-

cedente, no compatible con estos datos en bruto, se considera ajena a la lógica 

de la verificación y, en consecuencia, es rechazada. Los progresos de la ciencia 

natural han dado gran credibilidad a esta epistemología verificacionista y desde 

ella ha existido la tentación de reconstruir las ciencias humanas según el mismo 

modelo. Pero, nos dice Taylor,  

 

[…] muchos, yo entre ellos, sostendrían de buena gana que estos conceptos sobre 

las ciencias del hombre son estériles y que el marco fijado por esta orientación epis-

temológica nos impide llegar a entender importantes dimensiones de la vida humana. 

[…] Mi idea es que la cuestión puede plantearse de manera fructífera en términos de 

la noción de interpretación, tal como comencé a esbozarla con anterioridad (Taylor, 

1971b [1997: 151]). 

 

Taylor se refiere en este punto al modo de entender la interpretación como 

la adecuada expresión de una significación. El objetivo es trascender los límites 

de una ciencia basada en la verificación en beneficio de una ciencia que estudie 

las significaciones intersubjetivas y comunes inscritas en la realidad social. Las 

ciencias humanas no se pueden fundar en datos empíricos porque sus datos pri-

mitivos son ya lecturas de significaciones, esto es, interpretaciones. 

Tanto en el análisis fenomenológico como en el análisis del lenguaje ordinario 

el proceso de significación tiene un lugar fundamental en la explicación del com-

portamiento humano. Cualquier situación, acción o exigencia tiene un significado 

determinado para un sujeto. Taylor llama a esto “significado experiencial”, para 

diferenciarlo del “significado lingüístico”. El significado experiencial es ya una sig-

nificación determinada en un espacio fenoménico y conductual y, como tal, puede 

ser caracterizado en tres dimensiones. En primer lugar, el significado es para un 

sujeto específico, un grupo de sujetos o quizás para el sujeto humano como tal; 

en segundo lugar, el significado siempre es de algo, lo que implica que podemos 

diferenciar entre el elemento dado (la situación, la acción, etc.) y su significado; 

y, en tercer lugar, las cosas tienen significado en un determinado campo y a 

través de conexiones significativas con otras cosas.  



  232 SONIA E. RODRÍGUEZ GARCÍA 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

El elemento significativo único y sin relación no existe. Nuestro punto de 

apoyo para una adecuada interpretación, nuestra unidad básica, es un significado 

experiencial. Como tal, da sentido a nuestro actuar y muestra la coherencia in-

terna, motivo por el cual ya puede ser considerada una interpretación.  

El objetivo de la hermenéutica será reemplazar una interpretación confusa 

por otra más adecuada que logre explicitar el significado experiencial subyacente. 

El hecho de ser un agente viviente implica experimentar la propia situación en 

función de ciertas significaciones; y, en cierto sentido, esto puede considerarse 

una especie de proto-interpretación. Ineludiblemente nos movemos en un círculo 

hermenéutico porque, en el caso de que las interpretaciones dadas no nos con-

venzan, lo único que podemos hacer es proponer nuevas interpretaciones. En 

una ciencia hermenéutica siempre es indispensable cierto grado de intuición y 

esta no puede comunicarse, explicarse, mediante la recolección de datos bruto. 

Las ciencias hermenéuticas están fundadas en intuiciones que no todos compar-

ten y esas intuiciones tienen una estrecha ligazón con nuestras opiniones funda-

mentales, con lo que Taylor denominará “evaluaciones fuertes”. Estas evaluacio-

nes no pueden estar libres de valores, sino que son ciencias morales en el más 

amplio sentido.  

Vemos pues como el interés de Taylor gira en torno a la relación inherente 

entre el ser y el significado o sentido, en continuidad con los análisis de Heideg-

ger, Gadamer y Ricœur. El mundo aparece de modo significativo incluso en sus 

manifestaciones más rudimentarias y, por ello, el animal humano está condenado 

a dar respuesta al modo en el cual el mundo se le aparece como una realidad 

significativa. Pero dada la oscuridad a la que nos somete la existencia inmediata, 

para dilucidar el sentido e importancia que las cosas tienen para nosotros nos 

vemos obligados a interpretar aquello que se nos presenta como apariencia. No 

basta, pues, con atender a la experiencia inmediata de lo dado, sino que debemos 

articular una ontología que se despliega hermenéuticamente para aprehender los 

significados a través de un ejercicio creativo de interpretación. 

La filosofía de Taylor, por tanto, se apoya en la tradición hermenéutica con-

tinental y, dentro de ella, la figura de Gadamer será fundamental. Ambos autores 

coinciden al proponer un modo de filosofar que se opone diametralmente a los 

procedimientos que se derivan del naturalismo a la hora de comprender al hom-

bre y la acción humana: es la propuesta de una alternativa hermenéutica como 

modelo de estudio de la realidad del hombre. A través del estudio de la 



  LA INVESTIGACIÓN TRASCENDENTAL DE CHARLES TAYLOR  

   MERLEAU-PONTY: INSTITUCIÓN Y EDIPO 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                 

 

233 
 

233 

 

 Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

intencionalidad en la percepción, Taylor muestra la referencia al mundo signifi-

cativamente captado. Existe siempre un trasfondo sobre el que las propiedades 

relevantes resultan significativas y este trasfondo es condición de posibilidad de 

la percepción, la emoción y la acción. La noción de trasfondo que Taylor toma de 

Heidegger conecta aquí con otra noción gadameriana: la fusión de horizontes. El 

hombre nunca puede desembarazarse totalmente de su horizonte de compren-

sión, pero éste debe ampliarse con el horizonte del otro. La fusión de horizontes 

es una necesidad que surge del hecho de que todo comprender es interpretar. 

Aunque el punto de vista del intérprete constituye su punto de partida, éste no 

debe imponer su propio criterio, sino que debe abrir su comprensión a la del otro. 

De este modo se apuesta por una hermenéutica intercultural, capaz de evitar el 

abismo del relativismo. 

Pero aún hay otro punto fundamental que Taylor retoma de Gadamer y que 

será vital para la construcción de su propia filosofía. Gadamer, inspirándose en 

Heidegger, trata de superar la ausencia de temporalidad en los planteamientos 

filosóficos que tienden a una pretendida universalidad y objetividad engañosas; 

por ello reivindica una verdad que tenga en consideración el pensar histórico. 

Taylor tomará esta idea y la llevará hasta sus últimas consecuencias: el método 

fenomenológico-hermenéutico debe atender a la perspectiva histórica. Para ela-

borar una correcta interpretación es preciso ejercer una reflexión sobre las con-

diciones que definen el significado. Esta reflexión debe implicar el estudio de lo 

que ha sido entregado por la historia. De ahí surge lo que para Taylor es un paso 

fundamental en el filosofar: la reconstrucción histórica, que acompaña a la her-

menéutica en el título de este apartado. Para Taylor la interpretación obliga a 

recrear un sentido histórico, esto es, a no juzgar el pasado según nuestros pará-

metros, sino a pensar expresamente el horizonte histórico como coextensivo con 

el presente y el pasado, adquiriendo mayor conciencia de la propia tradición cul-

tural y reconstruyendo la historia que tengamos a nuestra disposición, aquella 

que ofrezca una explicación plausible del sentido de la historia y nos muestre el 

devenir histórico de la verdad como condición de posibilidad de nuestro actual 

reflexionar. No es, pues, una cuestión baladí que en Sources of the Self podamos 

leer: “sólo a través de ahondar en la perspectiva de la historia es posible sacar a 

la superficie lo que está implícito, pero aún operante en la vida contemporánea” 

(Taylor, 1989a: 672-673).  



  234 SONIA E. RODRÍGUEZ GARCÍA 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

Dado que los argumentos trascendentales parten de un hecho indudable de 

nuestra experiencia y se remontan a una tesis fuerte que atañe a nuestra propia 

condición como seres humanos, la argumentación trascendental no puede dejar 

de ser una cuestión hermenéutica. La investigación trascendental que se articula 

en los argumentos trascendentales opera a través de la discusión hermenéutica 

y encuentra en la reconstrucción histórica un apoyo fundamental.  

 

5. PROSPECTIVA: LA INVESTIGACIÓN DE TAYLOR (GENITIVO OBJETIVO) 

 

El método de la investigación trascendental no sólo es uno de los temas de 

estudio de Taylor, sino la metodología filosófica que llevará a cabo en sus traba-

jos. Entre análisis fenomenológicos y lingüísticos, Taylor seguirá el método de la 

investigación trascendental en la búsqueda de aquellas condiciones de posibilidad 

del existir, pensar y sentir del ser humano; pero, una vez alcanzadas hermenéu-

ticamente estas condiciones, la reconstrucción histórica será la que nos permita 

trazar el trasfondo de significado y comprender la relevancia de estas teorías en 

la sociedad actual.  

La obra de Taylor debería ser analizada y sistematizada atendiendo a la in-

vestigación trascendental y diferenciando sus fases y momentos, pues los análisis 

fenomenológico-hermenéuticos conforman el núcleo de su filosofía antropoló-

gica10, mientras que las reconstrucciones histórico-hermenéuticas enmarcan la 

relevancia de sus tesis en el debate actual. Es necesario, por tanto, prestar es-

pecial atención a sus argumentos trascendentales y no precipitarse apresurada-

mente en la atribución de ideas que forman parte de la reconstrucción histórica. 

 

 

10 El núcleo central de la filosofía de Taylor es construir una nueva imagen del ser humano, una nueva 
antropología filosófica sobre la que se apoyará su filosofía antropológica. La antropología filosófica tiene 
como objeto fundamental la reflexión filosófica sobre el ser humano. Siendo fiel a su metodología, Taylor 
buscará las condiciones invariables de la (rica) variabilidad humana; es decir, pretende dilucidar los argu-
mentos trascendentales que partiendo del fenómeno de lo humano se remonten a las condiciones de 
posibilidad del ser humano. Como apuntábamos en la anterior nota a pie de página, en última instancia, 
la investigación trascendental apunta a esos “requisitos previos invariables” a través de los que se permi-
tirá y garantizará la comprensión de la “variabilidad humana”, esto es, la comprensión de los diferentes 
modos de ser humano, las diferentes imágenes del ser humano que nos proporcionan tanto la historia 
como la filosofía. Pero, como dice Smith (2002), lo que subyace a la antropología filosófica y resulta 
diferencial en el proyecto de Taylor es el modo en que trata los diversos niveles en los que el mundo 
aparece como significante para los seres humanos. La distinción de los grados de significación que adquiere 
el mundo para los seres humanos en su trato con él demanda una doble tarea: fenomenológica y herme-
néutica. Este es el proceder propio de la investigación trascendental. Sobre la antropología filosófica de 
Taylor y las consecuencias prácticas de esta antropología, ejes centrales de la filosofía de Taylor ya hemos 
hablado en otros lugares. Para más información remitimos a los artículos ya previamente publicados (Ro-
dríguez García, 2014 y 2015).  



  LA INVESTIGACIÓN TRASCENDENTAL DE CHARLES TAYLOR  

   MERLEAU-PONTY: INSTITUCIÓN Y EDIPO 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                 

 

235 
 

235 

 

 Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

Ignorar esta metodología y sus fases implica arriesgarse a una incorrecta inter-

pretación de la obra y pensamiento de Taylor. 

Los ejemplos más claros de esta metodología se pueden encontrar en sus 

dos grandes obras: Sources of the Self y A Secular Age. Sin embargo, los argu-

mentos trascendentales y la reconstrucción histórico-hermenéutica están presen-

tes en toda su obra y pueden apreciarse al analizar cada una de las disciplinas 

que aborda con más profundidad a lo largo de su vida: ética, política y religión. 

Los análisis que caracterizan al ser humano como evaluador fuerte, animal social 

y ser espiritual, respectivamente, son un claro ejemplo de aquella investigación 

trascendental que partiendo de las facetas innegables de la experiencia humana 

busca las condiciones invariables de la variabilidad humana, esto es, de la con-

dición de posibilidad de todo actuar, vivir y sentir humano, respectivamente.  

Por otra parte, la reconstrucción histórica llevada a cabo con las fuentes de 

la moralidad (Sources of the Self, 1989), los análisis de las políticas de la igual 

dignidad y de la diferencia (Multiculturalism. Examining the Politics of Recogni-

tion, 1993) y las historias que se entrecruzan para dar paso a nuestra era secular 

(A Secular Age, 2007) son una muestra de la amplitud y erudición del pensa-

miento de Taylor y del intento de recuperar la temporalidad en las aproximacio-

nes filosóficas. Es aquí donde se producen los malentendidos en torno a su pen-

samiento, al no identificar correctamente aquellas corrientes e ideas fundamen-

tales sobre las que Taylor está informando y aquéllas que pueden ser considera-

das las verdaderas tesis taylorianas11.  

Cualquier investigación seria sobre la filosofía de Taylor debe, por tanto, re-

cuperar los artículos y libros de sus más de 30 años de formación y reflexión 

metafilosófica, analizar e identificar el método filosófico de Taylor y comprender 

cómo la investigación trascendental está ineludiblemente abocada a la articula-

ción de una antropología filosófica de profunda raigambre fenomenológica.  

 

 

11 El propio Taylor advierte de este riesgo. En la reconstrucción histórica Taylor se enfrenta a la 
dificultad de explicar y asentar un conjunto de opiniones, ideas y corrientes. Su forma de hacerlo es a 
través de la articulación de las tesis básicas como si fuesen propias. El peligro es que el lector confunda 
esas posiciones sobre las que Taylor tan solo está informando con su verdadero posicionamiento: “Un 
problema con el que me encontré fue: cómo dar sentido a este remolino de debates/ intercambios/ reac-
ciones mutuas. Cómo establecer las diferentes posiciones sin repetir una y otra vez: “en la opinión del 
grupo A”, “en la opinión del grupo B”. Mi solución a esto (y no sólo en este libro) fue iniciar tan pronto 
como fuese posible el discurso de las diferentes posiciones e incluso con su retórica; y esto con el fin de 
dar un sentido de porqué estas posiciones son tan atractivas para aquellos que las sostienen. Así que hay 
gran cantidad de oratio obliqua en el libro. Cuán peligroso es este procedimiento es algo que ya he expe-
rimentado más de una vez. Es fácil para el lector no ver que estoy informando sobre posiciones común-
mente mantenidas, y tomar estas posiciones como las mías propias” (Taylor, 2010: 645-646). 



  236 SONIA E. RODRÍGUEZ GARCÍA 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

 

 

BIBLIOGRAFÍA 

 

ABBEY, R. (2000), Charles Taylor, Princeton and Oxford: Princeton University Press. 

HEWITT, K. (2000), “Taylor on Phenomenological Method: An Hegelian Refutation”, 

Animus, 5 (2000), 159-180. 

LAITINEN, A. y SMITH, N. H. (ed.) (2002), Perspectives on the Philosophy of Charles 

Taylor, Helsinki: Acta Philosophica Fennica, Vol. 71. 

MUGUERZA, J. (1977), La razón sin esperanza (Siete trabajos y un problema de ética), 

Madrid: Plaza y Valdés/ CSIC, 2009, 3º ed. 

RORTY, R. (1994), “Taylor on Self-Celebration and Gratitude”, Philosophy and Phe-

nomenological Research, 54/1 (1994), 197-201. 

RODRÍGUEZ GARCÍA, S.E. (2014), “Charles Taylor: de la antropología filosófica a la filo-

sofía práctica”, Investigaciones Fenomenológicas, 11 (2014), 263-280. 

, (2015), “Antropología filosófica y filosofía antropológica en la obra de Charles 

Taylor. La reflexión filosófica como proyecto vital”, en Antonio Campillo y Delia 

Manzanero (eds.), Actas I Congreso de la Red Española de Filosofía, Publica-

cions de la Universitat de València, Volumen II, 83-96.  

SAN MARTÍN, J. (2013), Antropología Filosófica I. De la antropología científica a la filo-

sófica, Madrid: UNED. 

SMITH, N. H. (2002), Charles Taylor. Meaning, Morals and Modernity, Cambridge: 

Polity Press. 

TAYLOR, Ch. (1957), “Can Political Philosophy Be Neutral?”, Universities & Left Review, 

1/1 (Spring 1957), 68-70.  

, (1958), “The Pre-Objective World” [con Michael Kullman], Review of Meta-

physics, 12/1 (September 1958), 108-132. Reimpreso en M. Natanson (ed.), 

Essays in Phenomenology, La Haya: Martinus Nijhoff, 1966, 116-136. 

, (1959a), “Ontology”, Philosophy, The Journal of the Royal Institute of Philos-

ophy, 34 (1959), 125-141. 

, (1959b), “Phenomenology and Linguistic Analysis”, Proceedings of the Aristo-

telian Society, Supplementary Vol. 33 (1959), 93-124. 

, (1962), “The Phenomenological Movement by Herbert Spiegelberg” [Reseña 

de libro], Mind, 71/284 (1962), 546-551.  

, (1964a), The Explanation of Behaviour, Londres: Routledge & Kegan Paul. 



  LA INVESTIGACIÓN TRASCENDENTAL DE CHARLES TAYLOR  

   MERLEAU-PONTY: INSTITUCIÓN Y EDIPO 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                 

 

237 
 

237 

 

 Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

, (1964b), “La Philosophie Analytique by Cahiers de Royaumont” [Reseña de 

libro], Philosophical Review, 73 (1964), 132-135.  

, (1965), “Genesis” [Reseña del libro The Structure of Behaviour de Maurice 

Merleau-Ponty], New Statesman, 70 (3 September 1965), 326-327. 

 , (1967), “Mind-Body Identity, a Side Issue?”, The Philosophical Review, 76/2 

(April 1967), 201-213.  

, (1971), “Interpretation and the Sciences of Man”, Review of Metaphysics, 25 

(1971), 3-51. Recogido en Ch. Taylor (1985b), 15-57, y en Ch. Taylor (1997), 

143-198.  

, (1972), “The Opening Arguments of the Phenomenology”, en A. MacIntyre 

(ed.), Hegel: A Collection of Critical Essays, New York: Doubleday, 1972, 151-

187.   

, (1975), Hegel, Cambridge: Cambridge University Press. Trad. esp. de Fran-

cisco Castro, Carlos Mendiola y Pablo Lazo, Hegel, Barcelona: Anthropos, 

2010.  

, (1978a), “Language and Human Nature”, en Alan B. Plaunt Memorial Lecture, 

Ottawa: Carleton University, 1978. Recogido en Ch. Taylor (1985a), 215-247, 

y en Ch. Taylor (1997), 33-76.  

, (1978b), “The Validity of Transcendental Arguments”, Proceedings of the Ar-

istotelian Society, 79 (1978-1979), 151-156. Recogido en Ch. Taylor (1995a), 

20-33, y en Ch. Taylor (1997), 123-140. Reimpreso como “Trascendental ar-

guments”, en J. C. Swindal y H. J. Gensler (eds.), The Sheed & Ward Anthology 

of Catholic Philosophy, Lanham: Rowman & Littlefield, 2005.  

, (1979), Hegel and Modern Society, Cambridge, Cambridge University Press. 

Trad. esp. de Juan José Utrilla, Hegel y la Sociedad Moderna, México: F.C.E., 

1983.  

, (1982), “Consciousness”, en P. F. Secord (ed.), Explaining Human Behaviour: 

Consciousness, Human Action and Social Structure, Beverly Hills: Sage, 1982, 

35-51.  

, (1985a), Human Agency and Language. Philosophical Papers 1, Cambridge: 

Cambridge University Press. 

, (1985b), Philosophy and the Human Sciences. Philosophical Papers 2, Cam-

bridge: Cambridge University Press.  

, (1987), “Overcoming Epistemology”, en K. Baynes, J. Bohman y T. McCarthy 

(eds.), After Philosophy: End or Transformation?, Cambridge: MIT Press, 

1987, 464-488. Recogido en Ch. Taylor (1995a), 1-19.  



  238 SONIA E. RODRÍGUEZ GARCÍA 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

, (1989a), Sources of the Self. The Making of the Modern Identity, Cambridge: 

Harvard University Press. Trad. esp. de Ana Lizón, Fuentes del yo. La cons-

trucción de la identidad moderna, Barcelona: Paidós, 1996.  

, (1989b), “Philosophy of Mind”, en J. O. Urmson y J. Ree (eds.), The Concise 

Encyclopedia of Western Philosophy and Philosophers, 1989, 2ª ed., 235-237.  

, (1990), Rorty in the Epistemological Tradition”, en A. Malachowski (ed.), 

Reading Rorty, Oxford: Blackwell, 1990, 257-275.  

, (1991), “Lichtung oder Lebensform. Parallelen Zwischen Wittgenstein und 

Heidegger”, en B. McGuinness et al. (eds.,), Der Löwe spricht.. un wir können 

ihn nichtverstehen, Frankfurt: Suhrkamp, 1991, 94-120. Revisado y traducido 

al inglés como “Lichtung or Lebensform: Parallels Between Heidegger and 

Wittgenstein”, en Ch. Taylor (1995a), 61-78. 

, (1993), Multiculturalism. Examining the Politics of Recognition, edición e in-

troducción de Amy Gutmann, Princeton, Princeton University Press, Trad. esp. 

de Mónica Utrilla, Liliana Andrade y Gerad Vilar, El multiculturalimo y “la polí-

tica del reconocimiento”, México: F.C.E., 2009, 2ª ed. 

, (1997), La liberté des modernes, edición de Philippe de Lara, París: Presses 

Universitaires de France. Trad. esp. de Horacio Pons, La libertad de los mo-

dernos, Buenos Aires: Amorrortu, 2005. 

, (2002), Varieties of Religion Today. William James Revisited, Cambridge: Har-

vard University Press. Trad. esp. de Ramón Vilá, Las variedades de la religión 

hoy, Barcelona, Paidós, 2003. 

, (2007), A Secular Age, Cambridge: Harvard University Press. Trad. esp. Ri-

cardo García Pérez y María Gabriela Ubaldini, La era secular, Barcelona: Ge-

disa, 2 tomos (2014 y 2015) 

, (2010), “Replies” [Respuestas de Taylor al simposio sobre su filosofía], New 

Blackfriars, 91 (2010). 

 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

PRESENTACIONES 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



 



Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017, 241-251. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 

 

 

 

  

 

Fecha de recepción: 22-XII-2017                                      Fecha de aceptación: 26-XII-2017 

 

 

 

LA EDAD DE ORO DE LA FENOMENOLOGÍA EN EE. UU.:  

LA NEW SCHOOL FOR SOCIAL RESEARCH1 

 

THE GOLDEN AGE OF PHENOMENOLOGY IN USA:  

THE NEW SCHOOL FOR SOCIAL RESEARCH 

 

 

Jacobo López Villalba 
Conservatorio Profesional de Música de la Comunidad de Madrid  

Doctorando UNED 
jacobolvillalba@hotmail.com 

 

 

En el mes de septiembre de 2017 la Universidad de Ohio ha publicado dentro 

de la colección Series in Continental Thought el volumen editado por Lester Em-

bree y Michael D. Barber dedicado al estudio del desarrollo de la fenomenología 

dentro del Departamento de Filosofía de la Graduate Faculty of Political and Social 

Research de la New School for Social Research de Nueva York entre los años 

1954 y 1973.  

El presente artículo tiene por objetivo realizar una presentación del volumen, 

los participantes y los temas que aborda cada uno de ellos. Consideramos que 

esta obra puede ser una herramienta valiosa para estudiosos de diferentes dis-

ciplinas culturales desde un enfoque fenomenológico, así como un interesante 

relato, incluso para los lectores no familiarizados con la fenomenología, acerca 

de esos años apasionantes en la New School, con la presencia de importantes 

 

 

1 Embree, Lester, Barber, Michael D. (Eds.) (2017), The Golden Age of Phenomenology at the New 
School for Social Research, 1954-1973, Series of Continental Thought nº 50, Athens (Ohio): Ohio Univer-
sity Press, 398 pp. 

 



242 JACOBO LÓPEZ VILLALBA 

 

 

242 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

pensadores tanto americanos como europeos exiliados desde finales de los años 

treinta. 

La estructura del presente artículo corresponde a la de la obra que reseña-

mos. En una primera sección se comentará la interesante y profusamente ano-

tada introducción de Lester Embree. A continuación, se dedicarán sendas seccio-

nes a los profesores y a los alumnos de la New School durante esas casi dos 

décadas. La estructura de cada uno de los capítulos atiende al siguiente criterio: 

un texto dedicado a la relación de cada uno de los profesores o alumnos con la 

New School y una aportación filosófica de cada uno de ellos que ilustra parte de 

sus intereses en diferentes campos de la fenomenología. Esta estructura permite 

al lector una doble lectura. Por una parte, se puede seguir un relato del desarrollo 

de la fenomenología en la New School, escuela pionera en incluir programas doc-

torales sobre fenomenología en Estados Unidos. Por otro lado, se ofrece al lector 

una muestra de quince trabajos de los profesores y alumnos de la institución, 

muestra que da cuenta de la multidisciplinariedad de la que puede presumir la 

fenomenología partiendo de diferentes temáticas, en ocasiones apuntadas ya por 

los "tres de la New School": Schutz, Cairns y Gurwitsch. 

1. INTRODUCCIÓN: LESTER EMBREE SOBRE LA FENOMENOLOGÍA EN EE. UU. 

El proyecto que culmina en la publicación del volumen que nos ocupa se 

remonta a unas conferencias en la New School en marzo de 2007 en las cuales 

un grupo de antiguos alumnos de la institución fueron invitados a relatar sus 

experiencias como estudiantes y a mostrar parte del trabajo que han venido 

desarrollando posteriormente. El presente volumen supone además la primera 

publicación póstuma de Lester Embree, fallecido en enero de 2017. Desde la 

escritura del prefacio de la obra, firmado por el propio Embree en 2014, hasta su 

publicación en septiembre de 2017 han fallecido también Thomas Luckmann 

(2017) y Thomas Seebohm (2014), además de Fred Kersten en 2012, los cola-

boradores más veteranos del volumen que presentamos en esta reseña. Estos 

hechos aportan un mayor valor simbólico a los trabajos recogidos en dicha obra. 

El volumen está co-editado por Embree y por Michael Barber, profesor en St. 

Louis University y conocido principalmente por su magnífica biografía Alfred 

Schutz: The Participating Citizen (2011) que pone al día el trabajo de Helmut 

Wagner Alfred Schutz: An Intellectual Biography (1983). Una vez fallecido 



LA EDAD DE ORO DE LA FENOMENOLOGÍA EN EE. UU. 243 

 

  Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 243 

 

Embree es quizás Barber uno de los mayores expertos en el pensamiento de 

Alfred Schutz en Estados Unidos. 

Lester Embree nos ilustra en la introducción a la obra sobre el contexto his-

tórico de la institución y de la tradición de los profesores y alumnos a los que se 

ha dedicado algún capítulo en concreto. Embree comienza con un recorrido por 

la tradición fenomenológica en Estados Unidos recurriendo a cinco fases de evo-

lución, la segunda de las cuales correspondería a la época de la que trata el 

volumen y que se desarrollaría principalmente en la New School. En otros lugares 

Embree se ha referido a las diferentes fases de la fenomenología, desde los pri-

meros estudiantes de Harvard que fueron a estudiar con Husserl a Friburgo, pri-

mero Marvin Farber y después Dorion Cairns, hasta la quinta fase en la que nos 

encontraríamos actualmente, al hilo de la cual realiza unas consideraciones muy 

interesantes acerca de la tradicional distinción entre filosofía analítica y filosofía 

continental (pp. 8-11). A lo largo de estas páginas el lector puede hacerse una 

idea de las diferentes tendencias dentro de la fenomenología, así como encon-

trará una relación de asociaciones y organizaciones en torno a figuras personales 

o temas fenomenológicos. La siguiente sección de la introducción se encarga de 

la continuación del espíritu de la New School, comenzando el relato con la fun-

dación del Center for Advanced Research in Phenomenology (CARP) en 1971 y 

realizando un recorrido por algunos hitos desde entonces: conferencias, congre-

sos, publicaciones y creación de organizaciones a lo largo de todo el planeta, 

finalizando con la Organization of Phenomenological Organizations (OPO) en 

2002. Toda esta información supone la última puesta al día que realizó Embree 

sobre las etapas de la fenomenología que ha estudiado y presentado en algunos 

trabajos previos2. 

Posteriormente Embree nos relata, basándose en las publicaciones previas 

sobre la New School, los comienzos de la institución al final de la Primera Guerra 

Mundial y la creación de la Facultad de Graduados dentro de la Escuela en 1933, 

 

 

2 Cfr. Embree (1997), "Introduction" (con J.N. Mohanty) en Embree (Ed. In chief) Encyclopedia of 
Phenomenology, Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, , pp. 1-10; Embree (2001), "The Continuation 
of Phenomenology: A Fifth Period?", Indo-Pacific Journal of Phenomenology Vol. 1, Edition 1, pp. 1-7, 
traducido al castellano en Vargas, Zirión (Eds.) (2000), La Fenomenología en América Latina, Bogota: 
Universidad de San Buenaventura, pp.13-24; Embree (2007), "Introducción" en Embree (2007), Fenome-
nología Continuada: Contribuciones al análisis reflexivo de la cultura, Jitanjáfora, Morelia (Méjico); Embree 
(2010), "Interdisciplinarity within Phenomenology", Indo-Pacific Journal of Phenomenology Vol. 10, Edition 
1, pp. 1-7, traducido al castellano en Investigaciones Fenomenológicas nº 8, (2011), Madrid: UNED, pp. 
9-21; Embree (2013), "Welcome to the phenomenological tradition!", South African Journal of Philosophy, 
32 (4), pp. 395-399. 



244 JACOBO LÓPEZ VILLALBA 

 

 

244 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

gracias a la obtención por parte de Alvin Johnson de un dinero de la Fundación 

Rockefeller, principalmente para salvar del nacionalsocialismo a los científicos 

sociales judíos alemanes (p. 19). Resulta impresionante leer la cantidad de figu-

ras del pensamiento y de las artes que tuvieron relación con la New School: John 

Dewey y Thorstein Veblen en los comienzos de la institución, Claude Lévi-

Strauss, Jacques Maritain, Alexander Koyré y Roman Jakobson, a través de la 

asociación con la École Libre des Hautes Études, Herbert Spiegelberg, Felix Kau-

fmann, Hans Jonas, Hannah Arendt, John Cage, Isadora Duncan y Aaron Copland, 

entre otros. 

En la última parte de la introducción Embree da cuenta de los errores y omi-

siones de las obras publicadas anteriormente que han estudiado la historia de la 

institución americana. La gran cantidad de notas incluidas nos permite seguir el 

recorrido de Embree en su investigación histórica. El propio Embree espera que 

este trabajo suyo pueda motivar una investigación más profunda desde el punto 

de vista histórico, centrada en la enseñanza de la fenomenología en la New 

School desde los años 60 hasta final del siglo XX (p. 30)3. 

2. LOS PROFESORES: 

ALFRED SCHUTZ, DORION CAIRNS, WERNER MARX, ARON GURWITSCH, 

J. N. MOHANTY Y THOMAS M. SEEBOHM 

Entre los profesores se encuentran los que Embree denomina "the New 

School three" [los tres de la New School], esto es, Alfred Schutz, Dorion Cairns 

y Aron Gurwitsch, que continuaron la filosofía de Husserl, no sólo en el sentido 

de traducir e interpretar la obra del fundador de la fenomenología, sino que sus 

esfuerzos se dirigieron a lo que Gurwitsch, que sucedió a Schutz en 1959 tras la 

muerte de éste, denominaba "advancing the problems" (p. xi). Además de los 

tres citados profesores se incluye también a Werner Marx y a los continuadores 

de la tradición Thomas M. Seebohm y J. N. Mohanty. 

Michael Barber realiza un pequeño recorrido por la relación de Alfred Schutz 

con la New School basándose en algunos pasajes de su biografía Alfred Schutz: 

The Participating Citizen (2011). Además, Barber aporta un texto en el que se 

 

 

3 Cfr. Embree et al. (1997), "United States of America" en Embree (Ed. In chief), Encyclopedia of 
Phenomenology, Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, pp. 718-723. 



LA EDAD DE ORO DE LA FENOMENOLOGÍA EN EE. UU. 245 

 

  Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 245 

 

discute la presencia de consecuencias inesperadas como resultado de la acción 

humana y la postura que adopta Schutz ante dichas consecuencias, especial-

mente al hilo de su pensamiento económico. Los editores han incluido un texto 

de Schutz que apareció en Husserl Studies en 1997 editado por Embree: se trata 

de un borrador del artículo "Concept and Theory Formation in the Social Scien-

ces", publicado éste en 1954 en el Journal of Philosophy e incluido en Collected 

Papers I (1962). El texto de Schutz, que a estas alturas no es ninguna novedad, 

lleva por título "Positivistic Philosophy and the Actual Approach of Interpretative 

Social Science". Tanto la versión inédita hasta 1997 como la publicada en su día 

se estudian mejor en conjunto con el texto de Schutz "Common-Sense and Scien-

tific Interpretation of Human Action", escrito en 1952 y publicado en 1953, tam-

bién incluido en Collected Papers I. El texto de Schutz presente en el volumen 

que nos ocupa arroja nueva luz sobre la visión del pensador austríaco sobre el 

conductismo, el papel de la comunicación en la constitución del mundo social, la 

filosofía positivista, la sociología estructural-funcionalista, Max Weber y otros te-

mas4. 

Lester Embree se refiere al paso de Dorion Cairns por la New School basán-

dose en cartas y documentos del Nachlass del propio Cairns, archivado en la 

Universidad de Memphis. Se incluye un listado de los cursos que Cairns impartió 

entre 1954 y 1971 (p. 85). Uno de los aspectos de su maestro que más ha influido 

en Embree es la clara distinción que Cairns traza entre la investigación de las 

cosas mismas y la interpretación de textos (p. 86). El texto de Dorion Cairns 

incluido por los editores probablemente fue escrito entre finales de los años 30 y 

1942. Dicho texto expresa posiciones derivadas de los últimos escritos de Husserl 

sobre la crisis de las ciencias y la cultura occidental, enfatizando Cairns un papel 

más destacado de las razones axiológicas y prácticas. Cairns propone concebir la 

racionalidad de una manera más amplia, incluyendo las esferas del valor y la 

acción (p. 97). 

Thomas Nenon analiza el papel central que tuvo la New School en el recorrido 

de Werner Marx. Fue durante los años en los que éste estuvo ligado a la institu-

ción americana cuando realizó la transición entre el mundo del derecho y la 

 

 

4 Embree, Lester (2004), "Editor's Preface" en Moran, Dermot y Embree, Lester (Eds.) (2004), Phe-
nomenology: Critical Concepts in Philosophy, 5 vols., Londres: Routledge, vol. III, pp. 119. 

 



246 JACOBO LÓPEZ VILLALBA 

 

 

246 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

economía a la filosofía y cuando escribió su obra maestra Heidegger und die Tra-

dition (1962). Dicha obra tuvo un impacto decisivo en la discusión del pensa-

miento de Heidegger en la Europa y la Norteamérica de su tiempo (p. 103). 

Completa el artículo de Nenon una cronología de eventos biográficos y bibliográ-

ficos, así como una relación de los cursos impartidos por Marx en la New School. 

Nenon piensa que el proyecto filosófico que Werner Marx desarrolló durante sus 

años en Nueva York continuó siendo la guía para toda su obra hasta el final de 

sus días. El texto de Marx que se incluye en el volumen realiza, a partir del Dif-

ferenzschrift (1801) de Hegel, interesantes reflexiones desde el punto de vista 

histórico sobre la necesidad de la filosofía. 

Richard Zaner realiza un breve pero muy emotivo recorrido por la vida de su 

maestro Aron Gurwitsch. Para Zaner la carrera de Gurwitsch estuvo siempre muy 

marcada por sus comienzos con Carl Stumpf y el estudio de la filosofía de la 

Gestalt (p. 130). Zaner argumenta que no sería una exageración decir que el 

núcleo de los escritos de Gurwitsch es una exploración profunda de la idea de 

totalidad (wholeness) en el sentido de la Gestalt (ibid.). Zaner, que posterior-

mente se convirtió en uno de sus mayores críticos al hilo de esta idea, está con-

vencido de la importancia de seguir investigando conceptos como el de contexto, 

o como prefería llamarlo Gurwitsch "contexture", y la tendencia a completar la 

incompletitud experienciada (experienced incompleteness) a través de lo que 

Wertheimer y otros gestaltistas denominaban "the good continuation". Los edi-

tores han incluido un texto de Gurwitsch publicado en 1957 que el autor leyó en 

Nueva York en 1946. El artículo trata de elaborar la orientación de la fenomeno-

logía hacia la subjetividad, esto es, la conciencia, a diferencia del enfoque más 

objetivista que prevalece en la psicología y en la filosofía contemporánea de Gur-

witsch en ese momento. Primero se exponen las ideas al respecto del William 

James de los Principles of Psychology (1905) y su concepto de objeto de pensa-

miento (object of thought). Gurwitsch apunta también algunos desarrollos de las 

ciencias psicológicas que manejan esta vertiente filosófica del problema de la 

percepción así como del pensamiento de Levy-Bruhl. Por último Gurwitsch trata 

de radicalizar las reflexiones metodológicas de William James acercándose a la 

fenomenología constitutiva. 

Completando la sección de profesores J. N. Mohanty y Thomas Seebohm 

contribuyen con dos breves textos sobre sus experiencias en la institución. 

Mohanty destaca la importancia de la fenomenología para el contacto con 



LA EDAD DE ORO DE LA FENOMENOLOGÍA EN EE. UU. 247 

 

  Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 247 

 

filosofías de otras culturas e insiste en la importancia de ir "desprovincializando" 

la disciplina. Mohanty, que organizó con Embree en Nueva Delhi en los años 80 

el congreso Phenomenology and Indian Philosophy, considera a la fenomenología 

como posible liberadora de las cadenas del pensamiento eurocéntrico (p. 155). 

Thomas Seebohm aporta además un texto en el que se pregunta por el signifi-

cado de las ciencias humanas y para ello recurre al pensamiento de Dilthey y de 

Schutz y a sus respectivas clasificaciones de las Geisteswissenchaften, analizadas 

por Seebohm desde la perspectiva schutziana del mundo de la vida. 

3. LOS ALUMNOS:  

MAURICE NATANSON, THOMAS LUCKMANN, HELMUT WAGNER,  FRED KERSTEN, 

RICHARD M. ZANER, LESTER EMBREE, JORGE GARCÍA-GÓMEZ, 

 GIUSEPPINA C. MONETA, OSBORNE P. WIGGINS Y WILLIAM MCKENNA 

Michael Barber dedica tres páginas a las relaciones entre Schutz y Natanson 

basándose en la correspondencia entre ambos archivada en The Beinecke Rare 

Books and Manuscript Library de la Universidad de Yale. Además, en el artículo 

que Barber adjunta sobre el pensamiento de Natanson se analiza la fenomenolo-

gía existencial de este último y cómo su análisis de la literatura permite iluminar 

algunas zonas oscuras que típicamente caracterizan al existencialismo. 

Thomas Luckmann, discípulo de Schutz que preparó para la publicación 

Strukturen der Lebenswelt (1973), nos cuenta las vicisitudes de su llegada a 

Estados Unidos y cómo tuvo acceso a entrevistarse con Alvin Johnson, lo que le 

llevó a estudiar en la New School. Luckmann comenzó su tesis para el Máster con 

Karl Löwith y cuando éste se marchó a Heidelberg Schutz se encargó de su tutela. 

Los editores han incluido un texto de Luckmann que proviene de un volumen de 

homenaje a Gurwitsch del año 1972. En dicho texto Luckmann, basándose en 

una sección de Strukturen der Lebenswelt, dirige su atención al lenguaje en la 

relación cara a cara y al sistema social de signos que éste constituye. 

George Psathas se encarga de escribir unas líneas sobre el paso de Helmut 

Wagner por la institución americana. Wagner estudió sociología, psicología social 

y filosofía y se doctoró en 1955. Estuvo involucrado junto a Psathas en la revista 

Human Studies, proporcionando a los sociólogos la oportunidad de entrar en con-

tacto con fenomenólogos. Helmut Wagner contribuyó al libro editado por Psathas 

en 1973, uno de los primeros en los que aparece el término "phenomenological 



248 JACOBO LÓPEZ VILLALBA 

 

 

248 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

sociology". Wagner es conocido por su biografía de Alfred Schutz, así como ha 

contribuido a la difusión del pensamiento del filósofo austríaco con la edición de 

Life Forms and Meaning Structure (1982) y una selección de escritos5. El mismo 

Psathas, en el artículo que se incluye en el volumen que nos ocupa, y basándose 

en el texto When is Phenomenology Sociological? (1977), analiza a Wagner como 

intérprete del pensamiento de Schutz y su consiguiente aportación a las ciencias 

sociales. 

Fred Kersten estudió en la New School por consejo de Herbert Spiegelberg 

después de graduarse en 1954. Kersten presentó una tesis de maestría sobre el 

pensamiento de Miguel de Unamuno, primero bajo la tutela de Alfred Schutz y 

posteriormente, a la muerte de éste, de Ferrater Mora, que entonces era profesor 

en Princeton. Su tesis doctoral sobre la fenomenología de Husserl fue tutelada 

por Dorion Cairns. Kersten ha investigado en diferentes áreas de la fenomenolo-

gía husserliana, historia de la ciencia, música, literatura y la fundamentación de 

las ciencias sociales. El artículo de Fred Kersten es uno de los más densos y más 

profusamente anotados. En dicho artículo Kersten nos esboza una fenomenología 

de la imaginación a partir del trabajo de David Hume, Sir William Hamilton, Do-

rion Cairns y Maurice Natanson. Kersten analiza la fenomenología de la novela 

que Natanson acomete en The Journeying Self (1970). Dicho análisis del mundo 

que se pone en juego en la ficción novelada lleva a Kersten a la distinción que 

hace Husserl en el § 74 de Erfahrung und Urteil entre predicaciones de realidad 

y predicaciones de existencia6. Inevitable es la referencia a uno de los últimos 

escritos de Schütz sobre la diferencia entre los conceptos de "type" y "eidos" en 

el último Husserl7. Kersten, interesado durante años en la fenomenología de la 

música8, realiza valiosas consideraciones sobre el estatus de la obra de arte, con 

atención especial al objeto musical, poniendo al lector tras la pista del director 

de orquesta y musicólogo Ernst Ansermet y su obra Les Fondements de la musi-

que dans la conscience humaine (1961). 

 

 

5 Wagner, Helmut R. (Ed.) (1970), Alfred Schutz on Phenomenology and Social Relations: Selected 
Writings, Chicago: University of Chicago Press. 

6 Wirklichkeitprädikationen y Existenzialprädikationen. 
7 Schutz, Alfred (1966),"Type and Eidos in Husserl's Late Philosophy" en Collected Papers III, Stud-

ies in Phenomenological Philosophy, La Haya: Martinus Nijhoff, pp. 92-115. 
8 Cfr. Kersten, Fred (1998), Galileo and the "Invention" of Opera: A Study in the Phenomenology of 

Consciousness, Dordrecht, Kluwer Academic Publishers y Cfr. Kersten, Fred (1976), "Preface" a "Frag-
ments on the Phenomenology of Music" en In Search of Musical Method, F.J. Smith (ed.), Nueva York: 
Gordon and Breach, pp. 6-22. 

 



LA EDAD DE ORO DE LA FENOMENOLOGÍA EN EE. UU. 249 

 

  Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 249 

 

Richard Zaner nos relata cómo conoció a Natanson en la Universidad de 

Houston y cómo, en una conferencia de Gurwitsch, el entonces estudiante pre-

gunta al maestro por qué había seguido la disciplina de la fenomenología. Éste le 

contestó: "in the end, to be clear" (p. 270), y esta respuesta fue la clave para 

que Zaner aplicase a la New School. Zaner comienza en la Graduate Faculty en 

1957 y se doctora en 1961 con una tesis sobre el problema del cuerpo en Mer-

leau-Ponty, la primera tesis en inglés que trató sobre el pensamiento de Merleau-

Ponty (p. 279, n3). Zaner se introdujo en el mundo de la medicina al aceptar 

dirigir la Division of Social Sciences and Humanities in Medicine en la State Uni-

versity de Nueva York, donde enseñó en el Departamento de Filosofía. Zaner nos 

resume sus intereses dentro de la fenomenología del cuerpo y lo que él ha deno-

minado "the medical body", e imagina poder compartir sus experiencias con los 

que fueron sus maestros, encontrando un paralelismo entre éstas y la asociación 

entre Cairns y el trabajo de Wertheimer o entre Gurwitsch y los trabajos de Gelb 

y Goldstein. Se incluye en el presente volumen un ensayo de Zaner publicado en 

la revista Literature and Medicine en 2003. Zaner estudia la corporalidad y el 

sentido de autoconciencia y conciencia del otro en caso de graves discapacidades. 

Zaner recurre al concepto de Du-Einstellung (la orientación-tú) de Alfred Schutz 

y la teoría de la percepción del alter-ego en Max Scheler para arrojar luz sobre 

el cuerpo medicalizado. 

Lester Embree realiza un breve recorrido por su iniciación en la filosofía fe-

nomenológica de la mano de Edward Ballard y cómo llega a la New School en 

1962, recibiendo clase de Jonas, Marx y especialmente Cairns y Gurwitsch. Em-

bree recorre en este artículo algunos temas presentes en otras de sus publica-

ciones. En primer lugar, pretende enfatizar la importancia de la publicación elec-

trónica, debido al tiempo excesivo que suele transcurrir entre la celebración de 

los congresos o conferencias y la consiguiente publicación en papel. Precisamente 

el volumen que nos ocupa es un ejemplo de dicho retraso. Han pasado diez años 

desde las conferencias que dieron origen al volumen y tres años desde que Em-

bree firmase el prefacio de la obra. Además, Embree insiste en la necesidad de 

hacer fenomenología a través de lo que él denomina análisis reflexivo, en lugar 

de literatura secundaria. Realizando la edición de la Encyclopedia of Phenomeno-

logy (1997) Embree fue consciente de la cantidad de disciplinas no filosóficas en 

las que se dan tendencias fenomenológicas, por ejemplo, arquitectura, teoría 

literaria, musicología, enfermería, sociología, psiquiatría y psicología (p. 308). 



250 JACOBO LÓPEZ VILLALBA 

 

 

250 

   Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

Por último, Embree realiza algunas consideraciones acerca de lo que viene lla-

mando cultura básica (basic culture). El mundo de la vida de la fenomenología 

es socio-histórico y está hecho originalmente por objetos que pertenecen a esta 

cultura básica (p. 310). Si bien la mayor parte de la cultura es lingüística, sin 

embargo, las formas lingüísticas, lógicas y aritméticas pertenecen al pensamiento 

predicativo. Es necesario dirigirse a los encuentros pre-predicativos de los obje-

tos culturales con las creencias, valores y usos (beliefs, values and uses), (p. 

309). Embree incluye un ejemplo de análisis reflexivo, un texto relativamente 

breve, estructurado en párrafos numerados, sin aparato de notas y con un len-

guaje que trata de huir de los tecnicismos. Dicho texto comienza por unas con-

sideraciones generales sobre la fenomenología y su caracterización como enfoque 

reflexivo, analítico y descriptivo. En los encuentros con las cosas y su análisis 

podemos distinguir las creencias, las valoraciones-emotivas y el "querer" actuar 

(believings, valuings, willings)9. El cuerpo del artículo está dedicado al análisis 

reflexivo de las valoraciones y cómo el encuentro valorativo difiere del encuentro 

cognitivo y conativo. 

Jorge García Gómez se vio atraído por la orientación continental del programa 

para graduados de la New School y se trasladó a Nueva York desde su Cuba 

natal. Debido a los estudios sobre Ortega y Gasset que había realizado estaba 

familiarizado a través de El Hombre y la Gente con el pensamiento de Schutz. En 

1963 estudia con Aron Gurwitsch, y García Gómez se refiere al vasto conoci-

miento histórico y la elegante capacidad de articulación de su maestro como las 

mayores influencias sobre su trabajo. Los intereses de García Gómez se centran 

en los análisis estéticos de obras literarias y el estudio de Ortega desde una 

perspectiva fenomenológica. Precisamente su aportación al presente volumen es 

un fragmento de su obra Caminos de la reflexión: la teoría orteguiana de las 

ideas y las creencias en el contexto de la Escuela de Madrid, publicada por Bi-

blioteca Nueva y la Fundación Ortega y Gasset en 2009, fragmento que trata de 

la interpretación de Julián Marías de la noción orteguiana de creencia. 

Giuseppina C. Moneta es la única mujer que escribe en este volumen, además 

de ser la única estudiante de origen europeo de los alumnos más jóvenes. Moneta 

 

 

9 Las traducciones al castellano de los conceptos de Embree se han realizado de acuerdo con las 
traducciones de sus textos disponibles, Cfr. Embree, Lester (2007), Fenomenología Continuada: Contri-
buciones al análisis reflexivo de la cultura, Morelia (México): Jitanjáfora; Cfr. también la reseña de esta 
obra por Mª Luz Pintos Peñaranda en Investigaciones Fenomenológicas 6 (2008), pp. 419-430. 



LA EDAD DE ORO DE LA FENOMENOLOGÍA EN EE. UU. 251 

 

  Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 251 

 

recuerda las clases de Jonas sobre Aristóteles, las de Marx sobre Sein und Zeit y 

las de Gurwitsch sobre Kant y sobre la fenomenología de la percepción. Moneta 

continuó con el espíritu de la New School poniendo en marcha el Collegium 

Phaenomenologicum en 1976 junto a José Huertas-Jourda, cuyo objetivo fue for-

mar un seminario sobre Husserl, Heidegger y diversas áreas multidisciplinarias 

de investigación fenomenológica. Moneta aporta al libro un interesante trabajo 

consistente en una aproximación fenomenológica a la arquitectura, en especial a 

la arquitectura antigua. Moneta está centrada específicamente en la percepción 

e imaginación-percepción de las configuraciones espaciales de los restos arqui-

tectónicos antiguos (p. 339). 

Osborne P. Wiggins se introdujo en la filosofía con Richard Zaner y estudió 

con Natanson y Spiegelberg hasta que en 1967 en la New School estudia con 

Gurwitsch, Jonas y recibe el curso de David Carr sobre la Krisis de Husserl. Guiado 

por Gurwitsch se dirigió al pensamiento de Jean Piaget desde una perspectiva 

fenomenológica. Profesor en la New School de 1978 a 1980 y de 1982 a 1988, 

Wiggins se ha centrado en la psiquiatría creando The Association for the Advan-

cement of Philosophy and Psychiatry. Wiggins aporta al volumen un artículo sobre 

el existencialismo fenomenológico de Maurice Natanson y cómo éste, partiendo 

de la fenomenología del mundo de la vida cotidiana de Schutz, se dirige, por un 

lado, hacia una interpretación de la actitud trascendental husserliana y por otro 

hacia una incorporación de temáticas cercanas al existencialismo (p. 370). 

William McKenna llegó a la New School desde la psicología, y el estudio de la 

obra Field of Consciousness (1964) de Gurwitsch le condujo de la Gestalt a la 

fenomenología de Husserl, y de ahí a la institución americana para estudiar con 

el propio Gurwitsch en 1968. McKenna ha sido editor de Husserl Studies durante 

trece años, asociado a CARP y editor fundador de la serie Contributions to Pheno-

menology. Se ha dedicado a la fenomenología de la percepción y más reciente-

mente a estudios sobre intersubjetividad y a los conceptos de creencia, verdad y 

objetividad y su aplicación a la resolución de conflictos. McKenna en su artículo 

bosqueja, utilizando algunos recursos de la fenomenología de Husserl, un con-

cepto de verdad relativa que responde a dos de los problemas teóricos con los 

que nos podemos encontrar en la resolución de conflictos, asumiendo una situa-

ción idealizada de personas en conflicto que quieren participar en un proceso de 

resolución de manera abierta y racional (p. 376). 





Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017, 253-260.  

e-ISSN: 1885-1088 

 

 

 

 

 

 

  

 

Fecha de recepción: 21-IV-2017  Fecha de aceptación: 21-VI-2017 

 

 

 

LOS PASOS PERDIDOS. ESCRITOS DE GAOS 

  SOBRE ORTEGA, POR JOSÉ LASAGA* 

 

 

 

 

Javier San Martín 

Universidad Nacional de Educación a Distancia- UNED 
jsan@fsof.uned.es 

 

 

 

 

Me produce mucha satisfacción participar en esta mesa por muchas razones, 

entre las cuales no es la menor compartir un buen rato con amigos y tener la 

oportunidad de saludarles ya a punto de terminar este año de trabajo tan intenso 

que hemos tenido todos. 

Además, para mostrar en público mi más sincero reconocimiento por esta 

publicación, absolutamente necesaria. Quiero tocar, siempre con la brevedad re-

querida para no resultar pesado, tres puntos más o menos conectados entre sí. 

 

 

* Editorial Biblioteca Nueva, Madrid, 1913. Este texto fue leído, en diciembre de 2013, en la sesión 
de presentación del libro editado por el profesor Lasaga. Desde entonces, hasta ahora, han pasado unos 
años, pero este escrito sigue teniendo oportunidad, sobre todo porque está ya próximo a salir el tomo I 
de las Obras completas de Gaos, que incluye los textos que el filósofo hispano-mexicano escribió antes de 
ir a México, por tanto, hasta sus 38 años y que, de estar previsto publicarlo en un volumen, parece que 
será necesario desdoblar el tomo en dos volúmenes. Por otro lado, en este escrito hay una apreciación 
sobre la filosofía de Gaos que enmarca esos escritos. 

mailto:jsan@fsof.uned.es


254  JAVIER SAN MARTÍN 

 

254  Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

En el primero mostraré las razones de la oportunidad de esta publicación y, por 

tanto, el necesario agradecimiento a quienes la han hecho posible.  

En segundo lugar, me centraré en el prólogo del profesor Lasaga, que creo 

que merece ser comentado. En tercer término y ya ayudados por lo que nos dice 

nuestro autor, haré un pequeño recorrido por esos textos, comentando las va-

riaciones de la actitud de Gaos, y aportando algunas observaciones, que no son 

sino apuntes para un estudio, que personalmente me gustaría hacer, sin que 

pueda prometer que lo llevaré a cabo, pero dejando por si algún entusiasta quiere 

adelantarse y lo hace. 

 

1. OPORTUNIDAD DE ESTA PUBLICACIÓN 

 

Los textos de Gaos sobre Ortega son de un extraordinario interés y, sin em-

bargo, si miran las bibliografías usuales en cualquiera de nuestras monografías 

sobre Ortega, Gaos prácticamente está ausente. 

¿Por qué digo que son muy interesantes? Porque es posiblemente el primero 

que trata del periodizar a Ortega. Casi todos los intentos que hemos hecho des-

pués de leer a Ortega desde los diversos desarrollos de su obra, y así lo hemos 

citado numerosísimas veces, empezamos por la periodización de Ferrater Mora, 

que es la más citada. Pero esa periodización proviene de un libro escrito en 1956, 

que yo sepa de su libro Ortega y Gasset: an outline of philosophy, de la Univer-

sidad de Cambrigde, Inglaterra, que después traduce y publica en Barcelona en 

1958, con el título Ortega y Gasset: etapas de una filosofía. La periodización de 

Gaos, que procede de su primer escrito sobre las profecías, es de 1946 y 1947, 

fechas en que en España no creo que Gaos fuera un autor legible, en todo caso 

no creo que fuera un autor de acceso fácil. 

Luego vienen los artículos escritos en torno a la muerte de Ortega, que son 

cuatro, en los que, desde un aire de reconocimiento y afecto por Ortega, asume 

y profundiza en la periodización. Esos artículos, publicados todos en revistas, no 

son apenas citados en España, por no decir, en absoluto citados por los orteguia-

nos, seguramente por desconocidos. Hay que tener en cuenta que esas revistas 

mexicanas difícilmente llegarían a España en esos años de dictadura, siendo es-

critos por un exiliado republicano como José Gaos. En realidad, hasta la publica-

ción de las Obras completas de Gaos, esos artículos han permanecido en un la-

mentable y considerable desconocimiento. 



 

 LOS PASOS PERDIDOS. ESCRITOS DE GAOS SOBRE ORTEGA, POR JOSÉ LASAGA  255  

  

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 255 

 

Una vez emprendida la publicación de esas Obras completas, ya podríamos 

pensar que cambia la situación, pero la discontinuidad de esa publicación tam-

poco permite hacerse una idea cabal, casi diría que en cierta medida nos pasa 

desapercibida. De hecho, el tomo IX, en el que están los textos que he aportado, 

se publicó en 1992. Pero que yo sepa no fueron textos citados. José Lasaga debió 

de leer “La profecía en Ortega”, porque fue él el que me comentó esa anécdota 

que cuenta Gaos de que él le dijo a Ortega que su filosofía estaba más en Medi-

taciones del Quijote que en El tema de nuestro tiempo, tema que aparece en La 

profecía. 

Pero de los cuatro interesantísimos artículos apenas hay citas. Y ya, los co-

mentarios, también muy importantes, de las obras póstumas de Ortega, escritos 

en un tono muy distinto de los anteriores, no se publican hasta 1999 en el tomo 

X de las Obras completas, con lo que la discontinuidad de la recepción también 

es muy grande. De estos prácticamente no tenemos nada, y es que recibir las 

Obras completas no ha sido tarea fácil. Yo he tenido la suerte de que me las ha 

ido mandando Antonio Zirión, porque de lo contrario, con las de la Biblioteca no 

habríamos podido manejarlas, porque ahora estamos varios metidos en el estu-

dio de Gaos. 

Pues dada esta situación, el que se haya publicado esta recopilación, llena 

un hueco para nosotros tremendamente llamativo. Por el inmenso interés de esta 

obra y la disponibilidad que de ella nos ofrece. En adelante esta recopilación 

figurará ya en todas las monografías sobre Ortega, y las periodizaciones que hace 

Gaos serán tema de discusión de todos nosotros.  

Por tanto, no podemos menos de agradecer, primero, al profesor Lasaga la 

idea de la edición, y después a la Fundación Ortega/Marañón y a Biblioteca 

Nueva, representada aquí por su director, Antonio Roche, la edición. Gracias a 

todos ellos disponemos fácilmente de este material que nos facilita infinito el 

trabajar estos textos que nos dan una muy importante visión sobre Ortega. 

2. LA PRESENTACIÓN DE JOSÉ LASAGA 

Entre nosotros Gaos es un desconocido o sigue siendo casi un desconocido. 

Por suerte, en los últimos años empezamos a tener una visión de él, pero no deja 



256  JAVIER SAN MARTÍN 

 

256  Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

de ser aún muy fragmentaria. Ahora, la edición que se hizo, en su Asturias natal, 

de las Confesiones profesionales, da un mejor conocimiento, y poco a poco nos 

vamos familiarizando con su obra. También la antología de Alejandro Rossi, en 

la editorial Crítica, fue muy importante, pero esa editorial desapareció y con ella 

la antología. Yo escribí un artículo publicado ahora en el Boletín de la fundación 

Mindán Manero en el que tomo a Ortega y a Gaos como los que nos muestran el 

camino que debemos seguir, en mi caso, sabiendo dónde debo desviarme, pero 

la precisión del camino es genial, y por eso me permite saber exactamente en 

qué coincido, en qué discrepo y por qué. 

Pues bien, el prólogo de J. Lasaga es un alarde de concisión para presentar 

a Gaos como filósofo, a Gaos en su relación con Ortega, y a Gaos como comen-

tarista de Ortega. Poco más se puede decir, ni mejor en tan poco espacio. La 

visión que de esas cuarenta y cuatro páginas se saca de Gaos es muy buena, 

tanto de la problematicidad de la obra de Gaos, como de lo que supone esa fecha 

fatídica, del primer infarto, al decidir Gaos la necesidad de presentar por fin su 

propia filosofía. Y luego volveré sobre ello.  

Quiero subrayar un punto muy interesante. El profesor Lasaga ha buceado 

en el tomo XIX, en el que se publica el epistolario de Gaos y ha encontrado alguna 

carta muy significativa, cuyo contenido puede marcar algunas pautas de la com-

prensión que Gaos tiene sobre Ortega, y que Gaos se la forma muy temprano, y 

que luego, quizás por la admiración respecto al maestro con el que mantiene una 

relación muy fluida y continua, se desactiva esa opinión, pero vuelve a aparecer 

a partir de la fecha de 1958.  

El otro punto que quería comentar de la presentación es la réplica que me da 

a una opinión mía expuesta en el artículo citado. Yo reprocho a Gaos no haber 

entendido qué era la subjetividad trascendental husserliana, que somos cada uno 

de nosotros y por eso es personal; como no entendió eso, no pudo unir la expre-

sión de las necesidades ―necesidad no como lo que vuelve, como se dice en 

alemán, lo notwendig, idea de lo periódico, sino idea de lo que no cesa, lo conti-

nuo, como se dice en latín― con la idea de la filosofía como saber común, que 

descubre lo que Husserl llama los “sólidos vínculos” que se nos imponen a la 

subjetividad fáctica que somos cada uno de nosotros, y que hace que superemos 

el carácter de la filosofía como confesión. La forma de entender la subjetividad 

que tiene Gaos, como pura contingencia, nos lleva a la filosofía como mera y pura 

literatura. Y discrepo en la valoración de esa actualidad de Gaos por esa idea, 



 

 LOS PASOS PERDIDOS. ESCRITOS DE GAOS SOBRE ORTEGA, POR JOSÉ LASAGA  257  

  

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 257 

 

que, sí, es actual, pero porque Gaos se adelantó a la actual derrota del pensa-

miento que se da en muchos y que llevaría, en mi opinión, a la desaparición de 

la filosofía. 

Estamos, con esto llegando, ayudados por la mediación de Gaos, al núcleo 

de la filosofía como problema y, a través de ella, el núcleo de la situación social 

de la filosofía, porque si la filosofía es confesión profesional, en mi opinión sobra-

ría como profesión y creo que la sociedad política lo entiende muy bien así. El 

abandono de Gaos por parte de sus alumnos no dejar de ser premonitorio de una 

forma derrotista de hacer filosofía, que lleva a su desaparición por inútil como 

profesión. Y lo dejo ahí como una pregunta de un debate que deberemos tener, 

y que estamos teniendo, y del que Gaos nos marca, como he dicho al principio, 

claramente la senda, en mi opinión, no para seguirla sino para evitarla, diciendo, 

por supuesto, que en muchos de los textos de Gaos hay un ejercicio de la filosofía 

que no se dejaría encuadrar en esa filosofía de la filosofía, por ejemplo sus aná-

lisis de Dos exclusivas del hombre, que no creo que sean confesiones profesio-

nales, sino análisis fenomenológicos sobre el ser humano. 

3. LA ACTITUD DE GAOS SOBRE ORTEGA Y SU FILOSOFÍA 

Y ya paso al tercer punto, que será breve, porque no tiene otro objetivo que 

incitar y motivar a leer tanto la presentación del recopilador y editor del libro 

como los textos de Gaos sobre Ortega. Y digo esto porque la evaluación de los 

textos de Gaos sobre Ortega es una tarea pendiente. También José Lasaga la 

deja pendiente, como no podía ser menos, pues es mucha la tarea que en ade-

lante tenemos que hacer. 

Pero sí quiero subrayar un punto, que también lo señala el editor en su in-

troducción. Si uno lee los textos hasta los comentarios a los póstumos de Ortega, 

en concreto, los comentarios al libro sobre Leibniz y a Qué es filosofía, notaremos 

claramente dos grupos con dos talantes muy distintos. Todos los primeros, in-

cluido en ellos el parágrafo que le dedica en las Confesiones profesionales, están 

movidos por un tono extraordinariamente positivo y de reconocimiento a Ortega. 

Como titula uno de los textos en torno a la muerte de Ortega, son una “Salvación 

de Ortega”. El interés de Gaos es salvar a Ortega, comprenderlo y centrarlo en 

lo que Gaos piensa que es lo fundamental de Ortega, a veces contra el miso 



258  JAVIER SAN MARTÍN 

 

258  Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

Ortega. La prueba de este tono afectivo positivo es la dedicatoria con que Gaos 

envía a la familia Ortega el libro, en el que recoge esos ensayos, publicado en 

1957 con el mismo título que aparece en el tomo IX. La dedicatoria dice: “para 

Dª Rosa Spottorno de Ortega y Gasset y para Miguel, Soledad y José Ortega 

Spottorno, en homenaje a la memoria de D. José Ortega y Gasset, y en reitera-

ción de un discipulado siempre reconocido con la mayor admiración y gratitud y 

esencial fidelidad al grande e inolvidable maestro. Ciudad Universitaria de Mé-

xico, 18 de octubre de 1957” (tomo IX, 33). 

Otro es el tono de los comentarios a los dos libros póstumos, publicados a 

finales de la década de los cincuenta, La idea de principio en Leibniz, al que, de 

los años 1960 a 1962, dedica Gaos tres textos, y Qué es filosofía, de la misma 

época, al que dedica un largo ensayo. Mientras el tono de los primeros artículos 

o trabajos es de salvar a Ortega, el de los segundos es lo contrario, que Ortega 

en esos textos intenta llevar a cabo aquello que no puede dar, una filosofía sis-

temática. 

Con esta publicación que hoy presentamos se nos da un tema de estudio 

para los próximos años extraordinariamente interesante, tanto para evaluar a 

Gaos como su propia visión de Ortega. Yo iba a extenderme en el texto sobre 

Que es filosofía, pero supondría alargarme demasiado, por lo que quiero dejar 

solamente un apunte que ya he anunciado antes, lo que la fecha de 1958 repre-

senta en Gaos. No quiero decir que su precaria salud, que estalló con el infarto 

de ese año, sea la explicación de la evaluación negativa de Ortega que está pre-

sente en estos años. Pero sí quiero dar una perspectiva sobre el tono afectivo en 

que se sumerge Gaos y que le va a teñir sus últimos años de vida, hasta su 

muerte. Y yo creo que es el infarto el que lo determina. Yo diría que Gaos no se 

resigna con su enfermedad, y se obsesiona con la necesidad de exponer su propia 

filosofía, tal como lo indica José Lasaga, porque parece que su vida se acorta. 

Pero esa obsesión sospecho que va a la par con una actitud afectiva negativa 

respecto a lo que hacen algunos de los que le rodean. Y voy a citar algunos datos 

que dejar vislumbrar ese tono, que yo llamaría un poco de “cascarrabias”, en que 

parece estar sumergido Gaos desde esa fecha. Voy a citar cuatro hechos, a los 

que añadiré los comentarios de Vera Yamuni. 

Primero, el año 1959 se organiza un seminario sobre la actualidad de Husserl 

con motivo del centenario de su nacimiento. En el seminario participan sus dis-

cípulos más comprometidos con la fenomenología como Luis Villoro y Alejandro 



 

 LOS PASOS PERDIDOS. ESCRITOS DE GAOS SOBRE ORTEGA, POR JOSÉ LASAGA  259  

  

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 259 

 

Rossi. Eligen para comentar La filosofía como ciencia rigurosa de Husserl. Para la 

publicación de las comunicaciones Gaos escribe un texto, que es todo un modelo 

de insultos a Husserl, como nunca los había pronunciado. ¿Es una reacción al 

compromiso positivo de sus alumnos? Así lo creo porque termina llamándoles, y 

es el segundo dato, “alumnos rebeldes”. Tiene conciencia de que sus alumnos se 

le están yendo. Es lo que terminará reconociendo Rossi en el retrato sobre Gaos 

que publica en la Antología y que, de modo muy significativo, no se ha recogido 

en la reedición que se ha hecho de esa antología en el Fondo de Cultura Econó-

mica. 

El tercer dato es el Simposio sobre el mundo de la vida, que se lleva a cabo 

en el seno del Congreso Internacional de Filosofía, de 1963, que es un gran acon-

tecimiento intelectual para México. El Simposio se hace para evaluar La crisis, 

que se había publicado unos años antes. En ese Simposio se insiste en tres cosas, 

la subjetividad trascendental que aparece en La crisis es corporal, histórica e 

individual, tres cosas que van directamente contra la opinión de Gaos sobre la 

naturaleza de la subjetividad trascendental husserliana, que él opone a las hei-

deggeriana y orteguiana, a las que se suma Gaos. En La crisis, por el contrario, 

aparece esa subjetividad como la defendida por Husserl, lo que invalidaba radi-

calmente la interpretación de Gaos, como antes había invalidado la interpretación 

de Ortega, lo que este resolvió fácilmente, pero también de modo fácilmente 

falsable, diciendo que La crisis procedía de Fink.  

Hay que leer los comentarios de Gaos sobre los participantes en ese simpo-

sio, que, todos, leen a Husserl desde La crisis. El texto de Gaos para ese Congreso 

es interesantísimo y por lo demás ilustrativo de la contrariedad que le supuso la 

publicación de La crisis. En el tomo X se publicaron todos esos materiales, deli-

ciosos para comprender el tono afectivo con que Gaos recibe esos escritos. 

El cuarto dato es el incidente que, en abril de 1966, hubo en la Universidad 

con el Rector por parte de un grupo de alumnos, que irrumpieron en una Junta, 

insultaron al Rector y le exigieron la dimisión. El nuevo Rector no expulsó a esos 

alumnos como exigía Gaos, y éste se fue de la Universidad, recluyéndose acadé-

micamente sólo en el Colegio de México, que había asumido la tarea de la Casa 

de España en México, donde fue nombrado profesor especial, cargo que mantuvo 

hasta su muerte. 



260  JAVIER SAN MARTÍN 

 

260  Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

Por otro lado, si se leen los comentarios de Vera Yamuni sobre esos últimos 

años de Gaos, se ve que era una persona un tanto atormentada. Sus rezos con-

tinuos, a quien fuere, indican una situación personal al menos llamativa y anó-

mala. En mi opinión, este tono afectivo, que le adviene presumiblemente con 

motivo del primer infarto, le hace renovar la opinión con que, ya en su juventud, 

había prejuzgado a Ortega, y que Lasaga cita de la carta del 7 de agosto de 1923, 

cuando Gaos tenía 23 años, en la que Gaos dice que “Ortega no es capaz de 

escribir un Tratado”. Es la idea con que aborda Gaos las obras póstumas de Or-

tega, el libro sobre Leibniz y Qué es filosofía, para mostrar que ninguna de las 

dos es un “tratado” de filosofía.  

Nuestra tarea, facilitada por esta publicación que ahora presentamos, es es-

tudiar a fondo los argumentos de Gaos, y con ellos estudiar a fondo la filosofía 

de Ortega.   

 

 

 

 

 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

RESEÑAS 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



 



Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017, 263-268 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 

 

 

Bonnie MANN y Martina FERRARI (Eds.):  

“On ne naît pas femme: on le devient”. The life of a Sentence.  

New York: Oxford University Press, 2017, 354 pp. 
 

 

 

Agata Joanna Bak 

Universidad Nacional de Educación a Distancia - UNED 
agat.bak@gmail.com 

 

 

El libro que vamos a reseñar constituye una posición necesaria para los es-

tudios feministas; se trata de un compendio exhaustivo de los temas relacionados 

con el estudio más célebre de Simone de Beauvoir, El segundo sexo, con motivo 

de su reciente nueva traducción. El enfoque es pues muy particular y persigue 

problemas interpretativos que están relacionados, bien con el libro mismo, bien 

con su desafortunada primera traducción inglesa.  

El título The life of a sentence mienta justamente la turbulenta vida del legado 

beauvoiriano. Y es que, según explica Mann en la Introducción, la traducción 

inglesa de 1953, en la que trabajaron generaciones enteras, contiene importan-

tes errores interpretativos. No es sino hasta entrado el siglo XXI cuando se ofrece 

una nueva versión del Segundo Sexo, y esta, como no ha podido ser de otra 

manera, ha generado también enormes controversias, incluida la opción escogida 

para traducir la frase que da el título al libro. 

El volumen recoge distintos aspectos de este debate que, hemos de insistir, 

no versa exclusivamente sobre el oficio de traductor, sino que incide también en 

el problema subyacente a ello, a saber: el sentido filosófico de la empresa de 

Beauvoir.  

Un buen ejemplo de esta ambigüedad, tan inherente a la propia autora, es 

la célebre frase que da también título a la presente colección de estudios. “On ne 

naît pas femme: on le devient” fue ocasión del debate acerca de cómo traducirlo 

de manera correcta (cf. p. 2 ss). Se barajó la posibilidad de traducirlo como  “one 

is not born, but rather becomes, a woman”, o como “one is not born, but rather 

mailto:agat.bak@gmail.com


264  AGATA JOANNA BAK 

 

 

 

 Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

becomes, woman”. La relevancia de este artículo incide en la interpretación filo-

sófica de la obra de la filósofa francesa; como relata la editora, la recepción de 

Beauvoir oscila entre un existencialismo filosófico (a woman) y un constructi-

vismo social de género (woman, mujer como institución). Muchas contribuyentes 

apuntan a esta ambigüedad propia de de Beauvoir. Pero no solo ello, ya que 

muchas autoras recalcan la necesidad de situar el pensamiento beauvoiriano en 

el contexto de la filosofía moderna para comprender ciertas cuestiones que sub-

yacen a sus distinciones. Por consiguiente, el libro que reseñamos ha de leerse 

como un debate acerca de la traducción, acerca de la vida de una idea en distintos 

contextos culturales (p. 4) y del rol de la intérprete, pero también es reflejo de 

un debate filosófico intelectual que determina la traducción correcta.  

Las diecisiete contribuciones que conforman este volumen se distribuyen en 

cuatro bloques temáticos. Así, el primer bloque se ocupa de dos cuestiones que 

posicionan a Beauvoir en el contexto de la filosofía anterior y posterior. Por un 

lado, Offen se ocupa de la distinción sexo/género que, si bien no está explícita 

en la autora, permea su filosofía; la estudiosa investiga el uso del término género 

en la Francia posrevolucionaria para concluir que este término se empleaba ya 

con anterioridad para designar ciertos constructos sociales del sexo y que por 

ende es factible usarlo en contexto beauvoiriano a pesar de toda la carga que 

tiene. Por otra parte, Mann se hace cargo de la oscilación de de Beauvoir entre 

filosofía existencial y constructivismo social. Entra así de lleno en el debate lin-

güístico anteriormente mencionado. Sin embargo, lo hace apelando a la relación 

de la autora francesa con las cuestiones propias de la tradición filosófica clásica: 

realismo e idealismo, objetivismo y subjetivismo, que de hecho le preocupan más 

y que le sirven para elaborar su propuesta sobre la ambigüedad, etc. Es desde 

esta respuesta desde donde se enmarca el análisis de similitudes (“el género es 

acción”, p. 40), pero también de las diferencias (“pero la relación subjetividad 

mundo es comprendida de manera distinta por ambas [de Beauvoir y Butler] 

pensadoras”, ibid.) entre la posición de de Beauvoir y Butler. En resumen, de 

Beauvoir se centra más en las estructuras de dominio y subordinación que se 

heredan como normas de una existencia con género (p. 48), mientras que la otra 

autora analiza más bien la performación de género y de la norma. Este artículo 

nos da una valiosa pista acerca de cómo comprender la frase que da título a la 

colección.  



 

  Bonnie MANN Y Martina FERRARI (EDS):“ON NE NAIT PAS FEMME: ON LE DEVIENT” . .. 265 

265   

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

La parte “La historia del escándalo” recoge artículos que problematizan la 

primera traducción inglesa de 1953. El escándalo consistió en que se tuvo que 

esperar más de medio siglo para tener una nueva y mejorada edición; el escán-

dalo fue también lo que se obvió en la primera traducción y las críticas que recibió 

la propia obra; pero también la nueva traducción fue objeto de grandes debates 

en el ámbito académico.  Simons indica en su artículo, reproducido del original 

de 1983, toda una serie de obstáculos a los que tuvo que enfrentarse esta publi-

cación y su traducción: 

Podrías pensar que una vez superados todos los “guardianes” masculinos que con-

trolan el acceso a las mayores editoriales y publicaste tu libro feminista, y luego lo 

tradujiste a otro idioma para una distribución mundial, se acabaron tus problemas 

con alcanzar la audiencia feminista, sobre todo si eres una escritora de renombre, 

como Simone de Beauvoir. Estarías sin embargo equivocada (p. 60). 

Entre estos obstáculos figuran faltas propias de la traducción, así como la 

omisión de al menos un doce por ciento del libro, incluidas notas sobre el movi-

miento feminista anterior, comentarios sobre la vida matrimonial, etc., pero tam-

bién mala interpretación de términos filosóficos como para sí, o existencia hu-

mana (pp. 66-67). También demostrará Moi, en su muy minucioso artículo del 

2001 reproducido aquí, que se esconden varias referencias a la tradición filosó-

fica, al movimiento existencialista, pero también a Hegel, etc. La segunda autora 

indaga más en estas circunstancias, demostrando cómo la mala traducción re-

percutió en la reputación de de Beauvoir como filósofa de pleno derecho; de 

hecho, como demuestra con el ejemplo de la maternidad, a veces se torna in-

comprensible el pensamiento de la autora. Además, detalla el proceso de publi-

cación de la traducción con pasajes muy concretos que se han omitido o desvir-

tuado. 

También la nueva traducción despertó opiniones dispares. En el volumen se 

recogen dos reseñas paradigmáticas, una de Bauer, crítica con el resultado de la 

traducción (que a pesar de sustituir las evidentes carencias no recoge ni el buen 

estilo ni la profundidad filosófica de manera suficiente. Se reprocha también una 

falta de una edición crítica, que sería óptima). Es fundamental notar cómo el 

proceso editorial es para las colaboradoras un argumento más en el injusto 



266  AGATA JOANNA BAK 

 

 

 

 Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

tratamiento del legado beauvoiriano. No obstante, reproduce también la de Alt-

man, que es mucho más generosa con la obra y la selección de traductores. 

La tercera parte aborda de manera directa las cuestiones filosóficas conteni-

das en la obra de de Beauvoir. Centradas en la cuestión de la traducción (a) 

woman, las tres primeras contribuciones en esta sección (de Bergoffen, Burke y 

Jones) reflexionan acerca del significado filosófico de esta expresión. La frase en 

el original es ambigua pero la decisión tomada en la nueva traducción obliga a 

indagar en su verdadero alcance. Bergoffen apoya la ambigüedad esencial del 

pensamiento de de Beauvoir, pero a la vez afirma que la traducción sin el artículo 

puede ser positiva (REF) y productiva. Y es que la omisión del “a” pone de relieve 

la particular condición a la que la mujer es sometida en una sociedad patriarcal: 

“ser mujer significa encarnar una «libertad dócil» lo cual significa renunciar a las 

pretensiones de subjetividad, de llegar a ser una (a) mujer” (p. 140). Las dos 

restantes autoras de la sección son menos simpatizantes de la traducción nueva 

y defienden que la frase de la traducción original conservaba las ventajas de 

apuntar a los elementos fenomenológicos del pensamiento de de Beauvoir 

(Burke), que conserva la individualidad de cada sujeto que deviene mujer (Jones) 

frente a unas interpretaciones demasiado constructivistas del género.  

En la misma parte del libro las autoras emprenden la tarea de responder a la 

pregunta de de Beauvoir de qué es una mujer. Aquí, es más propio hablar de “la 

diferencia sexual” que de sexo/género, ya que la ascendencia fenomenológica de 

de Beauvoir, tan obviada en la primera traducción de la obra al inglés, rehuye 

una fácil clasificación binaria de un género que deviene sobre un cuerpo sexuado. 

Más bien, así argumentará Burke, habría que rescatar la experiencia de ser mu-

jer, en su acepción fenomenológica. La autora insiste en la perspicaz lectura que 

Heinämaa hace al respecto —por cierto, resulta curioso constatar la falta de la 

contribución de la autora finlandesa en este volumen— y que permite elaborar 

una teoría de la diferencia sexual. Desde esta perspectiva el debate anterior-

mente mencionado sobre la traducción ha de concebirse, no como un error de 

oficio, sino como una “decisión deliberada” (informed decision, p. 161) que apoya 

la causa constructivista. A continuación, López Sáenz profundiza en el legado fe-

nomenológico de la autora francesa, ofreciendo un estudio pormenorizado de la 

influencia merleau-pontiana en su obra. Esta perspectiva permite analizar el sig-

nificado de la célebre frase, que en castellano enfatiza, por un lado, el proceso 



 

  Bonnie MANN Y Martina FERRARI (EDS):“ON NE NAIT PAS FEMME: ON LE DEVIENT” . .. 267 

267   

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

de llegar a ser un ser sexuado y, por el otro, evita, al igual que lo hace el original 

francés, la controversia inglesa (p. 181).  

El sentido de lo femenino no está dado de antemano en un supuesto esen-

cialista, pero tampoco constructivista, sino que tiene que ver con las experiencias 

(encarnadas) de las mujeres (p. 186) como un cierto estilo que se fragua. La 

idea fenomenológica de Leib permite esquivar ambos extremos y comprender el 

sentido de la frase beauvoiriana. No solo es así, sino que la autora encuentra 

además una sólida base en el autor para reforzar la vía fenomenológica de inter-

pretación del feminismo, que tan solo se ven esbozadas en El Segundo Sexo, 

consagrado al lugar de la mujer como Otra en la sociedad coetánea a de Beau-

voir. El análisis de chair y de ser vertical, “el que se yergue en frente de mi cuerpo 

erguido” (p. 187, tras Merleau-Ponty 1964b: 20) sirve para este propósito. El 

capítulo siguiente indaga en la estructura de la conciencia de la mujer. McWeeny 

desarrolla allí una serie de análisis que considera trascendentales y que versan 

sobre la estructura de la conciencia, su relación con la diferencia sexual y el 

cambio que permite su devenir. Al igual que otras autoras, también adscribe la 

filosofía beauvoiriana en el contexto fenomenológico. La conciencia y el “hacerse 

objeto” serán coordenadas de este estudio: “Beauvoir equipara ser mujer con 

una estructura particular de la conciencia prerreflexiva, a la que le da el nombre 

de se faire objet (hacerse objeto)” (p. 235). Ser mujer se definirá allí “como un 

particular modo de ser de la conciencia, de aprehender el cuerpo propio a nivel 

prerreflexivo” (p. 239), otra instancia que autora considera fundamental para su 

filosofía. Lo que sucede es que la mujer vive su cuerpo de dos distintas maneras, 

una, en su imperar sobre él y otra que no es tanto la renuncia a la autonomía, 

sino toma de conciencia de un cuerpo doble, fracturado, estigmatizado también 

por las normas sociales. Este es justamente el “hacerse objeto” que tiene lugar 

con la iniciación sexual. La autora mantiene el carácter precursor de de Beauvoir 

como filósofa de la diferencia. 

Es particularmente de agradecer la IV sección de este libro, pues da la voz a 

las distintas traductoras del Segundo Sexo al inglés (Malovany- de Chevallier y 

Timmermann), al alemán (Baumaister), al serbocroata (Bogić) y al finlandés 

(Rounakoski). En cierta medida, esta última parte cierra bien la composición del 

libro, pues da la voz a las propias artífices de la situación lingüística y filosófica 

que motiva el presente volumen. Es de especial interés la contribución de las 



268  AGATA JOANNA BAK 

 

 

 

 Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

traductoras de la nueva edición del Segundo Sexo, que recogen y se esfuerzan 

en explicar sus decisiones y responden a las objeciones de otras autoras. No 

obstante, también otras contribuciones resultan de sumo interés, pues reflejan 

circunstancias políticas, sociales o culturales que motivaron cierta traducción 

frente a otra. Más allá del tema específico, el presente libro constituye una pre-

ciosa reflexión acerca de la labor de traductor, sobre todo en contextos tan com-

plejos y profundos (p. 289).  



Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017, 269-274. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 

 

 
 

Marcela VENEBRA MUÑOZ:  

La reforma fenomenológica de la antropología.  

Bogotá, Editorial Aula de Humanidades/ Universidad de 

San Buenaventura, 2017, 359 PP. 

 

 

Noé Expósito Ropero1 
UNED 

nexposito@fsof.uned.es 

 

 

 

La reciente publicación que reseñamos, La reforma fenomenológica de la an-

tropología, supone una contribución fundamental tanto para las investigaciones 

en Fenomenología como en Antropología —y no solo filosófica, tal y como señala 

Javier San Martín en su “Prólogo” (p. 22)—, y es que, como advierte Ignacio 

Quepons en su “Presentación”, en ella se parte de los contextos del debate entre 

ambas disciplinas, enfatizando los diferentes aspectos de la subjetividad trascen-

dental concreta, exponiendo “el programa de ruta hacia una comprensión de la 

especificidad filosófica de la fenomenología trascendental, como vocación hu-

mana” (p. 14). Esta es, efectivamente, la compleja labor que se propone la au-

tora a lo largo de los diez capítulos que componen esta obra, los cuales merece-

rían por sí mismos un detenido y pormenorizado comentario, tarea que poster-

gamos para otra ocasión y que esperamos poder presentar en el próximo número 

del Acta Mexicana de Fenomenología (http://actamexicanadefenomenolo-

gia.org), dirigida por la propia Marcela Venebra. En lo que sigue nos limitamos a 

exponer resumidamente las líneas generales de esta obra, así como los temas 

centrales que en ella se abordan, con la intención de invitar al lector interesado 

a una confrontación directa con la misma. 

 

 

1 Beneficiario del Programa de Formación de Profesor Universitario (FPU) 2015-2019 del Ministerio 
de Educación y Ciencia, adscrito al Departamento de Filosofía y Filosofía Moral y Política de la UNED. 
Prepara una tesis doctoral sobre la ética fenomenológica de Edmund Husserl y José Ortega y Gasset bajo 
la dirección del profesor Javier San Martín.  

mailto:nexposito@fsof.uned.es
http://actamexicanadefenomenologia.org/
http://actamexicanadefenomenologia.org/


270                                                                                                                                    NOÉ EXPÓSITO ROPERO 

 

 

 

  Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

Antes de entrar a comentar el contenido de esta investigación, debe desta-

carse en ella tanto su rigor textual y metodológico como la claridad y fluidez de 

su escritura, pues no resulta nada sencillo adentrarse en tan complejas proble-

máticas sin caer en la oscuridad de los tecnicismos terminológicos, escollo que la 

autora solventa recurriendo a las fuentes originales decisivas, muy bien escogi-

das, pero también mediante ejemplos y aclaraciones propias que nos presentan 

de un modo claro y evidente los puntos centrales que se abordan en cada caso. 

Del mismo modo, tanto la “Introducción” (pp. 23-39) como el capítulo final, “Ra-

dicalización fenomenológica de la antropología” (pp. 315-322), reflejan el es-

fuerzo de la autora por ofrecernos una síntesis clara y sistemática de las líneas e 

ideas directrices de su trabajo, así como el inicio de cada capítulo, que recoge y 

parte directamente de los resultados obtenidos en el apartado precedente, con-

firiendo así una unidad y progresión a la investigación que contribuyen notable-

mente a su desarrollo. 

Entrando ya en los temas abordados, la autora nos muestra desde la primera 

página de su “Introducción”, partiendo de una cita de Husserl, cuál es la cuestión 

central a dilucidar, y no es otra que la distinción —en palabras del fundador de 

la fenomenología— entre “la antropología ingenua que permanece en la positivi-

dad [y que es] filosóficamente inauténtica” y “una verdadera antropología filosó-

ficamente auténtica, y es aquella que elucida el sentido absoluto de la existencia 

humana y la mundanidad, y que legitima a través de un método rigurosamente 

científico” (p. 23). Ahora bien, entender el trasfondo filosófico de esta problemá-

tica, así como las razones últimas que la sustentan, no es tarea fácil, sino que 

nos exige revisar críticamente tanto las nociones fundamentales de la fenome-

nología —y su método— como la interpretación “convencional” de la misma.  

La relación entre Fenomenología y Antropología ha sido compleja y ambigua 

desde el comienzo, tanto para Husserl como para sus críticos, de ahí que la au-

tora dedique el primer capítulo del libro al problema de “La carencia antropológica 

de la fenomenología” (pp. 41-83), haciéndose cargo de los argumentos de Hans 

Blumenberg contra la posibilidad de una antropología filosófica en general, 

puesto que, como señala Venebra, para Blumenberg, “la «conversión» antropo-

lógica de la fenomenología sólo puede ser una catástrofe” (p. 49). Sin embargo, 

la autora nos muestra detalladamente que esta “crítica externa” a la fenomeno-

logía se basa en una visión parcial y convencional de la misma, entendiéndola 



 

  Marcela VENEBRA MUÑOZ: LA REFORMA FENOMENOLÓGICA DE LA ANTROPOLOGÍA 271 

 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

fundamentalmente como teoría del conocimiento, y desatendiendo las motiva-

ciones del movimiento fenomenológico. Este será, precisamente, un punto cen-

tral en el que insistirá la autora, pues no sería posible comprender la coherencia 

y continuidad de la obra de Husserl, desde las Investigaciones lógicas hasta La 

crisis, pasando por Ideas I, sin atender a su vocación ético-práctica de reconstruir 

una racionalidad universal amenazada por el relativismo, el psicologismo y el 

antropocentrismo —formas todas ellas de escepticismo. Esta será, efectiva-

mente, la perspectiva lograda y perfectamente justificada en el capítulo nueve 

del libro, el penúltimo, titulado “El ideario trascendental de la autenticidad racio-

nal” (pp. 293-314), en el que Venebra, en diálogo crítico con Robert Sokolowski, 

mantiene que “La razón, la racionalidad, no es una determinación ontológica del 

hombre, no es su condición: es su vocación. El hombre es el sujeto que puede 

aspirar a una vida en la verdad” (p. 295). En consonancia con esta idea, insiste 

la autora en la intrínseca relación entre “epojé y vocación ética” (pp. 306-308), 

así como en “La función existencial de la fenomenología trascendental” (pp. 308-

314), para llegar a la decisiva conclusión de que “la antropología fenomenológica 

es, también, el necesario fundamento de la ética” (p. 314). 

Con lo anterior hemos trazado, grosso modo, las coordenadas del libro, su 

punto de partida y de llegada, pero si este camino se hubiese recorrido aten-

diendo únicamente a las “críticas externas” a la fenomenología, estaríamos ha-

blando —a estas alturas de las investigaciones en fenomenología— de un estudio 

interesante, quizás muy meritorio, pero la profunda Reforma fenomenológica de 

la antropología que nos propone Venebra consiste, precisamente, en hacerse 

cargo de la “crítica interna” que el propio Husserl realizó a la antropología —tal y 

como era entendida en ese momento histórico. Este es el gran valor del libro que 

nos ocupa, puesto que, tomando esta problemática como hilo conductor, y par-

tiendo de las “Motivaciones históricas de la crítica al antropologismo” (pp. 79-

83), la autora nos muestra, ya en el segundo capítulo, la estrecha relación entre 

esta y la crítica a la sofística y al psicologismo, de ahí “la importancia de la vin-

culación originaria entre la reforma platónica y la reforma husserliana” (p. 93). 

Ahora bien, una vez que la autora ha trazado el panorama general, mostrando 

las consecuencias que la pérdida de la validez de la razón universal tiene tanto 

en el plano teórico como en el ético-práctico, puede adentrarse ya en la proble-

mática interna que articula la fenomenología husserliana, desde la psicología 



272                                                                                                                                    NOÉ EXPÓSITO ROPERO 

 

 

 

  Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

pura hasta el problema de la identidad: “Desde la psicología pura y a través de 

la epojé se abre la esfera trascendental y en el tránsito de uno a otro estrato 

aparece el problema de la identidad y nos conduce a su tematización en la arqui-

tectónica fenomenológica” (p. 103). 

Este será, justamente, el tema central del tercer capítulo, titulado “Identidad 

de la vida subjetiva y Antropología Filosófica” (pp. 115-124), en el que Venebra 

nos reconduce hasta “Ese descentramiento localizado en el origen de la vida tras-

cendental”, el cual sería “él mismo condición de posibilidad autoconstituyente del 

yo” (p. 123). Pero, dando un paso más —profundos y cautelosos pasos de gigante 

que aquí no podemos más que enumerar— el capítulo cuarto se adentra en el 

estudio del “yo puro” como “polo-yo” —el “yo puro” de las Ideas que “no tiene 

cuerpo pero se desplaza y se orienta en la corriente de conciencia” (p. 125), 

señala Venebra—, pasando por la explicitación de “El mundo como correlato tras-

cendental” (pp. 134-139) y “El desplazamiento [Verschiebung] de la epojé feno-

menológica” (pp. 139-149), para desembocar, ya el capítulo quinto, en el análisis 

de la sugerente noción de “carne trascendental” —propuesta por Nathalie De-

praz— y su papel en la “objetivación del cuerpo” (pp. 173-183). Ahora bien, antes 

de arribar a ella, la autora se ocupa en los epígrafes precedentes de este quinto 

capítulo de otras dos nociones centrales en la fenomenología de Husserl: las 

“Sensaciones de movimiento: cinestesias” (pp. 160-168) y las “Sensaciones tác-

tiles: ubiestesias” (pp. 168-173). Así, la tesis que nos propone Venebra tras el 

minucioso análisis de estas problemáticas, es la siguiente: “que la auto-objetiva-

ción del cuerpo humano como una instancia del yo, expone un rasgo antropogé-

nico. Solo el cuerpo humano —entre todos los seres animados conocidos fáctica-

mente— sería auto-aprehensible como una objetividad identificable con el yo” (p. 

178). 

Esta tesis nos lleva, ya en el capítulo sexto, titulado “El yo humano. Vida 

espiritual”, al problema de la relación entre “Descentramiento, autorreflexión e 

identidad personal” (pp. 185-187), así como al vínculo entre “Conciencia de sí e 

intersubjetividad” (pp. 187-209), para poder abordar con toda claridad el pro-

blema central de la “Vida espiritual como vida motivada” (pp. 209-223), respecto 

al cual aclara la autora que “Las sedimentaciones más profundas fundan inclina-

ciones del carácter a las que se pueden llamar intereses” (p. 213), y esto porque 

“Las habitualidades predelinean una disposición incluso para el estilo de la 



 

  Marcela VENEBRA MUÑOZ: LA REFORMA FENOMENOLÓGICA DE LA ANTROPOLOGÍA 273 

 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

percepción” (p. 212). Todo esto entronca, a su vez, con el papel de la historia en 

la configuración personal de cada individuo, respecto a lo cual mantiene la autora 

que, “desde el punto de vista fenomenológico la historia es una forma de con-

ciencia de sí ampliada en un nivel intersubjetivo” (p. 219). 

Todo lo anterior cobra pleno sentido cuando, en el capítulo séptimo, Venebra 

desarrolla la noción decisiva en la fenomenología de Husserl de “persona tras-

cendental”, mostrándonos cómo esta es entendida como “concreción trascenden-

tal” (pp. 225-252). La idea central esbozada aquí por la autora sería que “La 

persona trascendental es el descubrimiento de la trascendentalidad y, fenome-

nológicamente, antropológicamente, lo verdaderamente importante está en las 

condiciones y posibilidades [o potencialidades] de ese descubrimiento” (p. 251). 

Al hilo de esta cuestión clave matiza la autora, en el último epígrafe de este 

séptimo capítulo, que “Hay que distinguir en la generatividad la protogenerativi-

dad, en cuyo umbral nos dejan los análisis genéticos” (p. 254), lo cual entronca 

con la «fenomenología constructiva» planteada por Eugen Fink. Esta “se ocupa 

de los temas y problemas de la generatividad, que comprende la totalidad de las 

teorías fenomenológicas que ya no se atienen a lo dado en la intuición” (p. 258), 

por lo que “tiene entre sus temas las experiencias del nacimiento y la muerte” 

(p. 259).  

Con ello llegamos a uno de los capítulos centrales —y más sugerentes a mi 

juicio— del libro, el octavo, titulado “Yo fenomenologizante. Vida auténtica” (pp. 

265-292), puesto que en él se reúnen todas las problemáticas abordadas en los 

capítulos precedentes, pero analizadas ahora desde una última vuelta de tuerca 

al hilo de la “«problemática ulterior y última de la fenomenología —la de la crítica 

de sí misma—» [en palabras del propio Husserl], la de la teoría trascendental del 

método y su tematización de la función del espectador fenomenologizante” (pp. 

280-281). Y es que, tal y como nos aclara la autora, “La vida trascendental es 

ella misma una excedencia de la existencia humana, por su trascendentalidad la 

vida humana es capaz de des-localizarse, de verse a sí misma desde un «pre-

ser»”, idea introducida por Fink en la Sexta meditación cartesiana para mostrar 

que “si la vida trascendental es lo que constituye el sentido del ser del mundo, 

ella no puede ser entendida o aprehendida con las mismas categorías del ser” (p. 

269). Tras abordar todas estas complejas problemáticas —sin olvidar la famosa 

“deshumanización” [Entmenschung] requerida por la epojé—, Venebra rescata la 



274                                                                                                                                    NOÉ EXPÓSITO ROPERO 

 

 

 

  Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

siguiente idea central, y que nos interesa resaltar aquí: “No se trata de «dejar» 

de ser hombre sino en sentido metafórico, pues el acto filosófico «el primero y el 

último» requiere más bien una profundización de ese sentido humano inmediato, 

una radicalización de aquello que constituye la cualidad central de la persona 

humana, su capacidad de auto-conciencia” (p. 290). Esta reflexión nos muestra 

que incluso la más honda, técnica y compleja problemática que nos plantea la 

fenomenología de Husserl tiene como trasfondo último al ser humano, de ahí que 

—para finalizar esta reseña otorgándole a la autora la última palabra— “la re-

forma fenomenológica de la antropología filosófica se convierte en reforma de la 

vocación humana de la filosofía toda, se convierte en el retorno al primer acto 

que aspira a la fundamentación radical de la vida misma” (p. 291).  

  

 

 

 


	INDICE.PDF
	ÍNDICE
	Presentaciones
	Reseñas
	SUMMARY
	Presentations
	Reviews

	Indice_entero.pdf
	ÍNDICE
	Presentaciones
	Reseñas
	SUMMARY
	Presentations
	Reviews

	Binder1.pdf
	0_Nota_editorial
	1_Barbaras
	2_Belvedere
	3_BUENO
	4_GarciaMadalena
	5_HERING
	6_JANER
	7_Karakasis
	8_Mariscal
	9_MEJIA
	10_RamirezPatiño
	11_RodriguezSonia
	12_Lopez_Villalba
	13_SanMartin
	14_Bak_Agata_J
	15_Noe_Exposito
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco

	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco



