INVESTIGACIONES
FENOMENOLOGICAS

2017
SEFE

SOCIEDAD ESPANOLA D@NOMENOLOGD\







INVESTIGACIONES

FENOMENOLOGICAS

REVISTA
DE LA
SOCIEDAD ESPANOLA DE FENOMENOLOGIA

DIRECTORES DE LA EDICION
Javier San Martin y M* Carmen Lopez

CONSE]JO DE REDACCION

Jesds M. Diaz Alvarez (UNED), Urbano Ferrer (Univ. de Murcia)
Miguel Garcfa-Baré (Univ. de Comillas), José Lasaga Medina (UNED),
M. * Carmen Loépez Saenz (UNED), Vicent Martinez Guzman (Univ. de Castellon),
César Moreno (Univ. de Sevilla), M. * Carmen Paredes (Univ. de Salamanca),
M?* Luz Pintos Pefiaranda (Univ. de Santiago de Compostela),
Nel Rodriguez Rial (Univ. de Santiago de Compostela), Sergio Sevilla (Univ. de Valencia)

CONSE]JO ASESOR

Pedro M.S. Alves (Univ. de Lisboa), Jorge Brioso (City University of New York),

Philip Buckley (McGill University), Jesus Conill (Univ. de Valencia), Ion Copoeru (Rumania), Natalie
Depraz (Université de Rouen), Lester Embree T (Florida Atlantic University), Luis Flores Herndndez
(Univ. de Chile), José M.* G. Gémez-Heras (Univ. de Salamanca), Julia V. Iribarne T (Academia de las

Ciencias de Buenos Aires), Robert Lane Kaufmann (Rice University), Sebastian Luft (Marquette

University), Juan Manuel Navarro Cordén (Univ. Complutense de Madrid), Patricio Pefialver (Univ. de
Murcia), Francesc Perefia (Univ. de Barcelona), Hans Rainer Sepp (Univ. de Praga), Mario T. Ramirez

(Univ. Michoacana S.N.), Rosemary Rizo-Patrén (Univ. Catélica de Perd), Ramén Rodriguez (Univ.

Complutense de Madrid), Antonio Zirién (Univ. Auténoma de México), Bernhard Waldenfels (Alemania),
Roberto Walton (Univ. de Buenos Aires y Academia de las Ciencias, Argentina)

NUMERO CATORCE

2017




Esta obra se distribuye bajo una licencia Creative Commons

Se permite la copia, distribucién, uso y comunicacion de la obra si se respetan las siguientes

condiciones: Reconocimiento — No Comercial — Sin obras derivadas

El texto precedente no es la licencia completa sino una nota orientativa de la licencia
original (juridicamente valida) que puede encontrarse en

http:/ /creativecommons.org/licenses/bv-nc-nd/3.0

Edita:
Sociedad Espanola de Fenomenologia
Dpto. de Filosofia y Filosofia Moral y Politica (UNED)

ISSN:  1137-2400
e-ISSN: 1885-1088
Madrid, diciembre de 2017



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

INVESTIGACIONES
FENOMENOLOGICAS

REVISTA
DE LA
SOCIEDAD ESPANOLA DE FENOMENOLOGIA

LISTADO DE EVALUADORES QUE HAN COLABORADO CON
INVESTIGACIONES FENOMENOLOGICAS 14

Jorge Acevedo (Universidad de Chile), Luis Alvarez Falcon (Universidad de Zaragoza, Espafia),
Horacio Banega (Universidad de Buenos Aires), Irene Borges (Universidad de Evora, Portugal),
Irene Comins-Mingol (Universidad Jaume I, Espafia), Jesus M. Diaz (Universidad Nacional de
Educacion a Distancia, Espafia), Cristian De Bravo (Universidad de Sevilla, Espafia), Javier de la
Higuera (Universidad de Granada, Espana), Alicia Marfa De Mingo (Universidad de Sevilla,
Espana), Antonio Diéguez (Universidad de Malaga, Espafia), Gaciela Fainstein (Centro de Ciencias
Humanas y Sociales del CSIC, Espafia), Marcos Alonso Fernandez (Universidad Complutense de
Madrid, Espana), Manuel Fraijé (Universidad Nacional de Educacién a Distancia, Espafa), Juan J.
Franck (Universidad Austral, Argentina), Pedro Enrique Garcia (Universidad Nacional Auténoma
de México), Joan Gonzalez (Universidad de las Islas Baleares, Espafia), Marta Jorba (Universidad de
Girona, Espafa), José Lasaga (Universidad Nacional de Educacién a Distancia, Espana), Fernando
Llano (Universidad de Sevilla, Espafia), Roberto Menéndez (Universidad de Oviedo, Espana),
Anibal Monasterio (Universidad del Pais Vasco, Espafia), Tomas D. Moratalla (Universidad
Complutense de Madrid, Espafia), César Moreno (Universidad de Sevilla, Espana), Luisa Paz
Universidad de Zaragoza, Espafia), Pablo Posada (Université Sorbonne, Francia / Bergische
Universitit, Wuppertal, Alemania), Ignacio Quepons (Universidad Veracruzana, México), Cristina
Rodriguez Marciel (Universidad Nacional de Educacién a Distancia, Espafia), Javier San Martin
(Universidad Nacional de Educacién a Distancia, Espana), Agustin Serrano de Haro (Centro de
Ciencias Humanas y Sociales del CSIC, Espana), Karina P. Trilles (Universidad de Castilla-La
Mancha, Espana), Julio César Vargas (Universidad del Valle, Colombia), Alejandro Vigo
(Universidad de Navarra, Espana)






INDICE

[0 2= T =T [ 0] =1

Articulos

Renaud Barbaras

Merleau-Ponty vy la psicologia de laforma...........cccovviiiiiiinnn...

Carlos Belvedere
La critica de la ontologia. Tres argumentos de Michel Henry.........

Adrian Bueno Junquero

Un analisis fenomenoldégico de la propiedad contrapuesto al
new realism de Maurizio FEerraris ........oooiie i eiieeeaes

Alfonso Garcia Madalena

Ignacio Ellacuria y la filosofia de Ortegay Gasset .......................

Jan Hering

De Max Scheler a Hans Reiner: observaciones sobre la teoria
de los valores morales en el movimiento fenomenoldgico............

David Janer

La vocacién del actor: una perspectiva fenomenoldgica...............

Giorgios Karakasis
In search for the european abode: Heidegger and the
human being as OEIVON ...t e eea

Cintia Lucila Mariscal

Merleau-Ponty: institucion y EAipo .....cooiiiiiiiiiiiiiii i



Ricardo Mejia Fernandez
Una lectura perspectivista de la neurofenomenologia:
Francisco Varelay Ronald Giere. .....ccooiiiiiiiiiiiii i 167

Marisol Ramirez Patifio
El valor de la guerra y la paz en el pensamiento fenomenolégico
de MaX SChEIET ... ... e 191

Sonia E. Rodriguez Garcia

La investigacion trascendental de Charles Taylor ...........cc.cooeea.. 213

Presentaciones

Jacobo Loépez Villalba
La edad de oro de la fenomenologia en EE. UU.: la New
School for Social Research. ... 241

Javier San Martin Sala
Los pasos perdidos. Escritos de Gaos sobre Ortega, por
0 [ 1Y I - 1= Vo - 253

Resenas

Agata Joanna Bak

Bonnie MANN y Martina FERRARI, M. (eds.):
“On ne nait pas femme: on le devient”. The life of a Sentence.
New York: Oxford University Press, 2017, 354 pp. evvvveiiiannnnnnn.. 263

Noé Expédsito Ropero

Marcela VENEBRA MUROZ:
La reforma fenomenoldgica de la antropologia.

Bogota: Editorial Aula de Humanidades/Universidad de San
Buenaventura, 2017, 359 PP coiiiiiiiiiiiii e 269



SUMMARY

o [ (o ] = 1 I 1 ) =N 9

Articles

Renaud Barbaras

Merleau-Ponty and the Gestalt psychology ........ccooviiiiiiiiiinn.... 13

Carlos Belvedere
The critique of ontology. Three arguments by Michel Henry ......... 31

Adrian Bueno Junquero

A phenomenological analysis of the property opposed
to the new realism of Maurizio Ferraris...........coooiiiiiiiiiaa.n. 45

Alfonso Garcia Madalena

Ignacio Ellacuria and Ortega y Gasset’s Philosophy ..................... 69

Jan Hering

From Max Scheler to Hans Reiner: observations on the
Theory of moral values in the phenomenological movement......... 91

David Janer

The actor’s vocation: a perspective through phenomenology........ 107
Giorgios Karakasis

A la busqueda del hogar europeo: Heidegger y el ser humano
o] 0 010 T o 151 A7 ) o Pt 133

Cintia Lucila Mariscal

Merleau-Ponty: institution and OedipusS.........ooiiiiiiiiiiiiiiiiiiaaan. 151



Ricardo Mejia Fernandez
A perspectivistic Reading of Neurophenomenology:
Francisco Varela and Ronald Giere...........cooiiiiiiiiiiiiiiiiiiieenns 167

Marisol Ramirez Patifio
The value of war and peace in the phenomenological
thinking of Max Scheler ..o e 191

Sonia E. Rodriguez Garcia

Charles Taylor’s transcendental investigation.................cccoeee.... 213

Presentations

Jacobo Lépez Villalba
The Golden Age of the Phenomenologye in USA:
The New School for Social Research. ..., 241

Javier San Martin Sala
Los pasos perdidos. Escritos de Gaos sobre Ortega, por
B [0 17T T Vo - 253

Reviews

Agata Joanna Bak

Bonnie MANN y Martina FERRARI, M. (Eds.):
“On ne nait pas femme: on le devient”. The life of a Sentence.
New York: Oxford University Press, 2017, 354 pp. «evvvveiiiannnnnnnn. 263

Noé Expédsito Ropero

Marcela VENEBRA MUNOZ:
La reforma fenomenolégica de la antropologia

Bogota: Editorial Aula de Humanidades/Universidad de San
Buenaventura, 2017, 359 PP cictiiiiiiiiaee i 269



NOTA EDITORIAL

El 19 de enero de este afio 2017 que esta a punto de finalizar fallecia en
Florida el conocido fenomendlogo Lester E. Embree. En noviembre del afio
anterior estaba anunciada su asistencia al Congreso del CLAFEN, que se
celebraba en Buenos Aires, pero la enfermedad le impidié asistir. Era la
primera noticia que teniamos de su delicada salud. Lester habia nacido en
California, el 9 de enero de 1938. Acababa de cumplir los 79 afios y hasta
hacia muy poco habia seguido en plena actividad y creacion intelectual. La
pérdida de Lester Embree fue sentida en todo el mundo, dada la incansable
actividad que desplegé a lo largo de su dilatada carrera, y el reconocimiento
universal a sus aportaciones. Desde que proyectara y llevara a cabo, junto
con otros, la inmensa tarea de la edicion de la Encyclopedia of
phenomenology, dirigié sus esfuerzos a organizar la fenomenologia en el
mundo, dada esa nueva situacion planetaria de la fenomenologia, de la que
se habla en la introduccion a la Enciclopedia. El resultado fue la creaciéon de
la OPO en Praga el afio 2002.

Nada mas conocer la pérdida de nuestro admirado maestro y amigo,
Investigaciones fenomenoldgicas decidié dedicarle un nimero de homenaje.
Desde su asistencia al Congreso de la SEFE en Sevilla, el afio 2000, donde
comentd ampliamente su proyecto para organizar mundialmente la feno-
menologia, su contacto con los que hacemos fenomenologia en espafiol fue
constante. Su continua asistencia a Congresos en Argentina, Colombia,
México, Peru le hacia ser uno mas de nosotros. En los préximos meses saldra
el Monogréafico que la revista le dedica en homenaje a su memoria y a su
obra. Como antesala de ese Monografico, la portada del numero de 2017 lleva
su fotografia, para sefialar la importancia que para la fenomenologia tiene su
biografia. El Monogréfico, que en breve editaran Jesus Diaz y M2 Luz Pintos,

profundizara en su vida y obra.






ARTICULOS






Investigaciones Fenomenologicas, n. 14, 2017, 13-29.
e-ISSN: 1885-1088

MERLEAU-PONTY Y LA PSICOLOGIA DE LA FORMA*

MERLEAU-PONTY AND THE GESTALT PSYCHOLOGY

Renaud Barbaras
Universidad Paris 1

Traduccion: Manfredi Moreno
paramanfredi@gmail.com

Resumen: A partir del analisis de la relacién de
Merleau-Ponty con la psicologia de la forma, se
intenta dar una lectura de su fenomenologia
como una lectura ontoldgica de la forma. De este
modo, Merleau-Ponty no solo puede pensar una
alternativa a la fenomenologia de Husserl, sino
que le permite elaborar su propia idea de Ser y
dar una nueva interpretacion de la diferencia on-
tolégica de Heidegger. Desde una descripcion
fenomenoldgica de la experiencia perceptiva, a
partir de las nociones de comportamiento, forma
y estructura, se mostrara enseguida el sentido
de ser que moviliza una filosofia de la forma que
implicara proyectar un pensamiento de una per-
tenencia radical de la fenomenalidad a la exis-
tencia, y ademas renovar el sentido de una
fenomenologia genética que considera toda con-
ciencia trascendental en el marco de una factici-
dad originaria.

Palabras clave: forma, comportamiento, es-
tructura, percepcion, fenomenologia

Abstract: On the basis of the relationship Mer-
leau-Ponty establishes with Gestalt psychol-
ogy, I seek to provide an interpretation his
phenomenology as an ontological reading of
the notion of form. Therefore, I claim that Mer-
leau-Ponty is able, not only to develop an al-
ternative to Husserl’s phenomenology, but also
to elaborate his own idea of Being; in addition,
he can offer a new understanding of the
Heidegger's ontological difference. From a phe-
nomenological description of perceptive expe-
rience, and starting with the notions of behav-
ior, form and structure, I will then show the
sense of being mobilized by a philosophy of
form. This sense of being implies a projection
of a thinking of phenomenality's radical be-
longing to the existence and, also, renewal of a
genetic phenomenology that considers the
whole of transcendental consciousness within
the framework of an originary facticity

Keywords : form, behavior, structure, per-
ception, phenomenology

" Barbaras, R. (2001/2). “Merleau-Ponty et la psychologie de la forme”, Les Etudes philosophiques,
Paris, PUF, p. 151-163. Publicado con autorizacidn, para esta revista, por parte de Les Etudes philosophi-
qgues, por lo que los editores de Investigaciones Fenomenoldgicas les agradecen sinceramente.


mailto:paramanfredi@gmail.com

14

RENAUD BARBARAS

A pesar de su aparente modestia, la cuestion de la relacidon de Merleau-Ponty
a la psicologia de la forma no podria ser tratada satisfactoriamente sino en el
marco de un libro. En efecto, no se exagera al decir que, desde el principio hasta
el final, Merleau-Ponty intentd pensar la forma, descubierta por la Gestaltpsycho-
logie, y que, en ese sentido, la forma hace las veces de la “cosa misma” a la cual
el precepto husserliano nos ordena retornar: todas las descripciones merleau-
pontianas, desde la del comportamiento hasta la del mundo percibido, son guia-
das por la Gestalt y como animadas por esta. Desde este punto de vista, habria
gue hacer una distincion entre la cuestion de la psicologia de la forma, frente a
la cual Merleau-Ponty toma tempranamente una posicion definitiva, y la cuestiéon
de la forma, que lo ocupa a lo largo de su obra. Asimismo, como se da a entender
desde La estructura del comportamiento!, su proyecto es construir una filosofia
de la forma que prolonga la psicologia de la forma, es decir, supera sus limita-
ciones filosoéficas. Todo indica que el concepto de forma, que resulta de una des-
cripcion fiel de los fendmenos, deshace las categorias espontaneas de la actitud
natural, e incluso de la tradicidn filosofica, siendo la razén por la cual la cuestiéon
de la significacion y del estatuto ontoldgico de la forma se encuentra en el centro
de su pensamiento.

Ahora bien, se pueden discernir al menos dos momentos. La referencia a la
Gestaltpsychologie es omnipresente en La estructura del comportamiento y en
las dos primeras partes de la Fenomenologia de la percepcion. Sin embargo, en
los afos que siguen a la Fenomenologia de la percepcion, Merleau-Ponty se aleja
manifiestamente de la psicologia de la forma. (El) se orienta hacia la lingistica
y hacia una reflexidn sobre el arte, lo que es perfectamente coherente puesto
que, al término de la Fenomenologia de la percepcion, la cuestion que queda
pendiente a su parecer es aquella del estatuto de la idealidad y, en términos mas
generales, de la razén. Ahora bien, la Gestalt vuelve a aparecer en las notas de
trabajo de Lo visible y lo invisible, siendo abordada en otros términos: ya no es
invocada como muestra descriptiva para criticar el pensamiento objetivo en sus
dos formas, intelectualismo y empirismo —como fue el caso hasta la Fenomeno-

logia de la percepcion— sino que es pensada por ella misma y positivamente

! Merleau-Ponty, M. (1942). La structure du comportement, Paris: PUF, p. 143 (en adelante abreviada
SC). Nota del traductor: cada referencia alude a la paginacion francesa con traduccién de mi autoria
(siempre consultando la traduccién en espafiol existente).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



MERLEAU-PONTY Y LA PSICOLOGIA DE LA FORMA

como aquello que “tiene la clave para el problema del espiritu”? y que nos obliga
a una revisidén profunda de nuestras categorias. La filosofia de la forma, por la
cual Merleau-Ponty aboga, parece entonces confundirse con una ontologia. Asi-
mismo, mientras que, inicialmente, la forma se utiliza en favor de una filosofia
de la conciencia, contra la interpretacidén naturalista de la psicologia, ella viene a
constituir el instrumento mismo de la critica de la filosofia de la conciencia y de
las categorias que la sostiene. Querria preguntarme aqui sobre esta inversién y
en consecuencia sobre esta doble presencia de la Gestalt, para tratar de mostrar
que si la Gestaltpsychologie le ofrece en primer lugar a Merleau-Ponty un con-
cepto de cogito que representa una alternativa con relacién a Husserl, la nocién
de forma, pensada por ella misma, le permite elaborar una idea del Ser y de la
diferencia ontoldgica que representan quizas una alternativa respecto a Heideg-
ger.

Lo que esta en juego en La estructura del comportamiento es la redefinicion
de la relacién entre la conciencia y la naturaleza y es por esto por lo que Merleau-
Ponty toma como objeto una nocién neutra frente a la distincion de lo psiquico y
de lo organico, la del comportamiento. Pero, en vez de proceder a un analisis
fenomenoldgico del comportamiento en tanto que vivido, se apoya en los resul-
tados del conocimiento objetivo, es decir, precisamente en los de la psicologia de
la forma y de la fisiologia, de los cuales procede. Como lo escribe en la Fenome-
nologia de la percepcion: “Sin querer prejuzgar nada, tomaremos al pie de la
letra el pensamiento objetivo y no le haremos preguntas que él no se haga a si
mismo. Si nos vemos conducidos a encontrar la experiencia detras de él, este
pasaje no serd motivado que por sus propios apuros”3. Esta decision metodold-
gica es capital: representa en cierta medida la versién merleau-pontiana de la
reduccién fenomenoldgica. En efecto, mientras que un analisis reflexivo del com-
portamiento habria conducido casi inevitablemente a la posiciéon de una concien-

cia transparente (“el cogito no nos ensena de una vez por todas que no tendria-

2 Merleau-Ponty, M. (1964). Le visible et l'invisible, Paris: Gallimard, p. 246 (en adelante abreviada
VI).

3 Merleau-Ponty, M. (1945). Phénoménologie de la perception, Paris: Gallimard, p. 86 (abreviada
PhP).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

15



16

RENAUD BARBARAS

mos el conocimiento de nada si no tuviésemos primero el de nuestro pensa-
miento”)#, el descubrimiento de la forma nos conduce ciertamente a la concien-
cia, pese a los prejuicios naturalistas de la psicologia de la forma, pero a una
conciencia perceptiva que no puede ser mas asimilada al ego trascendental kan-
tiano o husserliano, y que queda por definir. Asi, el analisis del estatuto de la
forma abre el campo de la percepcidon, que es comprendido originariamente en
el marco de la observacion cientifica del comportamiento, como percepcién de
una forma organica por un espectador extranjero, es decir, como un modo de la
intersubjetividad.

Merleau-Ponty se opone principalmente a la reflexologia de Pavlov, que con-
siste en reconstruir el comportamiento de manera longitudinal como una reaccién
caracteristica a un estimulo objetivo especifico, segin una via nerviosa definida.
Entonces él hace suya la distincién establecida por Koffka entre “el ambiente
geografico”, que corresponde a la realidad fisica en la que el individuo se mueve
y “el ambiente del comportamiento” que define aquello ante lo cual el animal
reacciona, es decir, su propio medio. Asi, aquello a lo que el animal es sensible
no corresponde a un objeto del mundo geografico (que, cabe sefialar, no es otra
cosa que el ambiente del comportamiento del hombre en la actitud de conoci-
miento) sino a unas estructuras, de las que los elementos del ambiente geogra-
fico son solo el motivo y que él constituye por asi decirlo él mismo, en tanto que
ellas son correlativas de sus a priori bioldgicos. Por eso, con respecto al compor-
tamiento reflejo, tal animal no reaccionard a colores absolutos sino a una rela-
cion, es decir, a un tipo de contraste que puede transponerse en varios tonos.
Estas conclusiones se confirman en los comportamientos superiores, donde la
contribucidn de Goldstein resulta decisiva. En efecto, el estudio de lesiones cere-
brales permite desechar la idea de una correspondencia biunivoca entre localiza-
ciones cerebrales y sectores del comportamiento. En realidad, muchas lesiones
locales tienen una incidencia estructural, es decir, afectan a un nivel del compor-
tamiento (por ejemplo, la aptitud simbdlica) mas que a un contenido. Como se-
Aala Merleau-Ponty, “una lesién, aun localizada, puede determinar trastornos de

estructura que abarcan el conjunto del comportamiento, y trastornos de estruc-

4SC, p. 138.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



MERLEAU-PONTY Y LA PSICOLOGIA DE LA FORMA

tura similares pueden ser provocados por lesiones situadas en diferentes regio-
nes de la corteza”. Por supuesto, no se debe concluir que volvemos a caer en
una forma de vitalismo porque, si cada parte del cerebro expresa un comporta-
miento total, no deja de ser cierto que la localizacién de la lesién no es indife-
rente: “"No se puede tratar el funcionamiento nervioso como un proceso global
donde todas las partes del sistema intervendrian de la misma manera. La funcién
no es jamas indiferente del substrato por el que se realiza”: en otros términos,
la ubicacién de las lesiones determina el punto de aplicacién principal de los tras-
tornos de estructura. Por consiguiente, es preciso concebir el funcionamiento ce-
rebral como un proceso del tipo figura-fondo: un comportamiento circunscrito es
inseparable de un fondo que él constituye como un modo especifico de expresion.
Por eso Merleau-Ponty muestra que, sea cual sea el plano en el que es exami-
nado, el comportamiento puede ser descrito mediante el concepto de forma, tal

como Koehler lo define, a saber, como

procesos totales cuyas propiedades no son la suma de aquéllas que poseerian las
partes por separado, [...] como procesos totales que pueden ser indistinguibles el uno
del otro mientras que sus “partes”, comparadas cada una entre si, difieren en tamafio

absoluto, o sea como todos transponibles’.

Merleau-Ponty no se queda ahi: se pregunta sobre el estatuto de la forma,
sobre su sentido de ser. En efecto, si bien la Gestaltpsychologie se opone a un
modo de pensar analitico, no considera que “el atomismo psicoldgico sélo es un
caso particular de un prejuicio mas general: el prejuicio del ser determinado”s,
de manera que su propdsito seria el de inscribir la Gestalt en el marco de una
naturaleza existente en si. Tal es el sentido de la teoria del isomorfismo de Ko-
ffka. Aduciendo que de hecho encontramos formas en el universo fisico (distri-
bucién de cargas eléctricas en un conductor elipsoide), este “plantea las formas
vividas como réplicas interiores de formas externas del mundo fisico, valiéndose
de formas del sistema nervioso™. Asi, la organizacién fenomenal del ambiente

del comportamiento hace referencia en Ultima instancia, por isomorfismo, a una

5SC, p. 66.

6 SC, p. 76.

7 SC, p. 49.

8 PhP, p. 62.

° Merleau-Ponty, M. (1988). Merleau-Ponty a la Sorbonne. Résumés de cours 1949-1952, Cynara, p.
441.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

17



18

RENAUD BARBARAS

estructura fisica. Ahora bien, todo el esfuerzo de Merleau-Ponty va a consistir en
mostrar que existe una contradiccién entre la significacion misma de la forma y
la tentativa de inscribirla en una ontologia de tipo naturalista. Aparte los nume-
rosos problemas que supone (en particular el de la posibilidad de una psicologia

social), la idea de una forma fisica no puede tener sentido:

Considerada como un ser de naturaleza, existiendo en el espacio, la forma siempre
se dispersaria en varios lugares, se distribuiria en eventos locales, aunque esos he-
chos se entredeterminen; decir que ella no sufre esta divisién equivale a decir que
no esta desplegada en el espacio, que no existe como cosa, que es la idea en la que
se reldne y se reduce lo que sucede en varios lugares. Esta unidad es la de los objetos

percibidos.10

En otras palabras, un Todo que no se confunda con la suma de sus partes no
posee sino una existencia fenomenal y pensar la realidad del comportamiento o
del organismo como forma es plantear la identidad de su realidad y su fenome-
nalidad. En ello, no es sino la psicologia de la forma misma quien se ve obligada
a suspender la ontologia ingenua de la que habia partido, siendo asi conducida
por su cuenta hacia la actitud fenomenoldgica: Merleau-Ponty se interesa aqui
por la ciencia porque la ciencia se hace fenomenologia.

El analisis que propone de las estructuras vitales, procedente en su conjunto
de Goldstein, asi lo confirma. El ser vivo no puede nunca remitirse al nivel de
procesos fisico-quimicos; para hacer aparecer un organismo, se necesitan trazar
lineas de separacion, elegir puntos de vista de donde ciertos conjuntos reciben
una significacion comun y aparecen como fendmenos de nutricién por ejemplo,
del mismo modo como un conjunto de movimientos objetivos se presentara como
un gesto de fuga. La vida como tal sdlo es accesible en el plano de totalidades
irreductibles al conjunto de sus partes. Pero este rechazo del mecanicismo no
equivale a un vitalismo puesto que, si el todo se distingue de la suma de sus
partes, este no es otra cosa que ellas y no puede entonces remitir a fuerza vital
alguna: la totalidad se distingue de las partes en tanto que ella constituye su
significacién para una conciencia, sin que sea asi una substancia distinta a la

substancia material. La idea de significacion permite por tanto dar cuenta de la

10.5C, p. 156.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



MERLEAU-PONTY Y LA PSICOLOGIA DE LA FORMA

especificidad de la vida sin introducir una fuerza vital: la originalidad de la vida
remite en Ultima instancia a la del plano fenomenal. Por eso Merleau-Ponty puede

escribir:

La significacion y el valor de los procesos vitales, que la ciencia se ve obligada a
considerar, son los atributos del organismo percibido, pero no son sin embargo unas
denominaciones extrinsecas con respecto al organismo verdadero, porque el orga-
nismo verdadero, aquél que la ciencia considera, es la totalidad concreta del orga-
nismo percibido, portador de todas las correlaciones que en él descubre el analisis

sin ser descomponibles en ellas!?,

Si el alcance critico de este andlisis es inequivoco —la psicologia de la forma
permite suspender la ontologia ingenua en favor de unos seres que remiten por
esencia a una conciencia—, su significacién positiva lo es menos. éCual es el
sentido de ser de la forma en tanto que irreductible a un ser natural? ¢En qué
consiste la percepcion en tanto que alcanza la significacidén junto a la existencia
o la existencia como significacién? Después de todo, se trata de pensar la iden-
tidad del ser y de la fenomenalidad de modo que no se comprometa su diferencia,
que es exigida por la idea misma de fenomenalizacién: una cosa parece y se
distingue pues de alguna manera de su aparecer. Los extensos analisis que Mer-
leau-Ponty dedica a esta cuestion en la Ultima parte de La estructura del com-
portamiento son claramente embarazosos. Este, sin duda, porque su principal
adversario es el naturalismo, hace hincapié sobre el significado critico, en sentido
kantiano, de sus conclusiones. El organismo, escribe Merleau-Ponty, no es el
producto real de una naturaleza exterior sino “una unidad de significacion, un
fendmeno en sentido kantiano”!? y reconoce que todos sus analisis conducen “a
la actitud trascendental, es decir a una filosofia que aborda toda realidad conce-
bible como un objeto de conciencia”'3. No obstante, no puede obviamente asumir
hasta el final el idealismo trascendental, ya que eso equivaldria a negar lo que

distingue la Gestalt de una simple significacion y que constituye toda la contri-

115C, p. 169.
12.5C, p. 172.
135C, p. 217.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

19



20

RENAUD BARBARAS

bucién de la psicologia de la forma. Por esa razén también afirma que sus con-
clusiones se encuentran “en una relacién de simple homonimia” con la filosofia

criticista:

lo que hay de profundo en la Gestalt de donde hemos partido, no es la idea de signi-
ficacidn, sino aquella de estructura, el cruce de una idea y de una existencia indis-
cernibles, el acuerdo contingente por el cual los materiales empiezan a tener sentido

ante nosotros, la inteligibilidad en estado naciente!4.

El problema de la percepcién, al cual la forma nos introduce, se plantea aqui
en toda su agudeza. En tanto que la forma es un modo de unidad irreductible a
sus partes, hay que admitir que ella es constituida por una conciencia, pero en
tanto que esta unidad no es la de una significacion ideal sino de una estructura
inmanente a las partes, hay que incorporar a esta conciencia la dimensién misma
de la existencia, es decir finalmente la de su otro. La forma plantea el problema,
al cual Merleau-Ponty no dejara mas de enfrentarse, de una fenomenalidad in-
discernible de una existencia bruta, de un sentido retenido en el espesor de una
materia y, por ende, de una conciencia que es capaz de pasividad encontrandose
por ello inscrita en aquello mismo que ella hace aparecer; esta es la razén por la
que el problema de la percepcion, planteado a partir de la forma, se confunde
con el problema de la encarnacion.

Puesto que la unidad entre los términos puestos en juego - todo-partes,
forma-materia, significado-existencia, conciencia-cuerpo - no pueden pensarse
de manera inmediata, la solucidén esbozada por Merleau-Ponty sera inevitable-
mente dialéctica. En efecto, mientras que el pensamiento criticista rechaza inde-
finidamente el problema de la pasividad y de la encarnacidn, puesto que, observa

Merleau-Ponty, no hay cuerpo que no sea objeto para una conciencia,

es a cada momento para nosotros que la conciencia experimenta su inherencia a un
organismo, puesto que no se trata de una inherencia a unos aparatos materiales, los
cuales no pueden ser en realidad solo objetos para la conciencia, sino una presencia

a la conciencia de su propia historia y de las etapas dialécticas que ella ha atravesado

145C, p. 223.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



MERLEAU-PONTY Y LA PSICOLOGIA DE LA FORMA

[...]. El espiritu no utiliza el cuerpo sino que se hace a través de él al mismo tiempo

que lo transfiere fuera del espacio fisico!®.

Finalmente, la unidad de la existencia y de la esencia en la forma no puede
pensarse sino sobre el modo dialéctico de una identidad mediata, donde cada
término es la negacion del otro: la existencia es la significacidon aun fuera de si y
la significacion la existencia devenida aquello que ella es, es decir para si. Corre-
lativamente, por parte del sujeto, pasividad y actividad, encarnacién y conciencia
no son sino los momentos abstractos de un proceso por el cual la conciencia tiene
acceso a ella misma: el cuerpo, es la conciencia entendida del punto de vista de
su génesis y la conciencia el cuerpo entendido del punto de vista de su verdad.
Desde luego, tal perspectiva deja un sentimiento de disconformidad en la medida
en que renuncia al respeto fenomenoldgico de lo que se encuentra estrictamente
implicado en la experiencia de la forma a favor de un punto de vista especulativo
y abstracto. En realidad, Merleau-Ponty se contenta con esbozarlo y este pasaje
al limite debe ser comprendido como el indice de un problema mas que como
una verdadera solucién. La conclusion de la obra muestra que lo cierto es que el
problema del estatuto de la forma y, por tanto, el de la percepcién siguen sin
resolverse: las formas son objetos “que solo existen por su sentido, pero el sen-
tido que emerge en ellos no es aun un objeto kantiano, la vida intencional que
los constituye no es todavia una representacion, la ‘comprehensidon’ que permite
acceder a ellos no es aun una inteleccién”16,

Es este problema que la Fenomenologia de la percepcion se propone abordar.
Para este fin, Merleau-Ponty abandona el punto de vista externo del cientifico
sobre el comportamiento a favor de una descripcién fenomenoldgica de la expe-
riencia perceptiva. La psicologia de la forma es de nuevo movilizada, sin em-
bargo, Merleau-Ponty se basa esta vez en la psicologia de la percepcidn propia-
mente tal, es decir, en el estudio de las formas perceptivas. Es lo que le permite,
a lo largo del libro, criticar simétricamente el empirismo y el intelectualismo.
Efectivamente, en tanto que lo originario perceptivo es una forma, es preciso
recusar el empirismo, que trata de componer la cosa a partir de sensaciones

simples y confunde asi el orden légico con el orden trascendental. No obstante,

15 5C, p. 225.
16 SC, p. 241.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

21



22

RENAUD BARBARAS

la psicologia de la forma desempena un papel fundamental en lo que viene de
alguna manera a rectificar la inspiracién intelectualista de la perspectiva husser-
liana, que Merleau-Ponty aprueba ahora firmemente. En efecto, Husserl tiende a
someter la donacion por esquicios [esquisses] —determinacién eidética de lo per-
cibido— a las exigencias de la fenomenologia de la razén, que identifica existencia
y posibilidad de una donacién adecuada, con lo cual la retirada de la cosa en el
esquicio es inevitablemente entendida como inadecuacién. Merleau-Ponty, al
contrario, se basa en la psicologia de la forma para poner de manifiesto la irre-
ductibilidad de la donacién por esquicios, es decir, la imposibilidad de principio
de una donacién adecuada del objeto percibido, imposibilidad que se expresa
precisamente en la relacidon necesaria de la figura al fondo. Con ello es conducido
incluso a criticar la dependencia del cogito husserliano frente al cogito cartesiano
y a reconsiderar la importancia de la fenomenologia genética, que pone de ma-
nifiesto la relacion constitutiva de la conciencia trascendental con una facticidad
originaria.

Sin embargo, en cuanto a lo esencial, la Fenomenologia de la percepcion no
representa un verdadero avance en relacion con La estructura del comporta-
miento. La nocidn de forma permite ciertamente a Merleau-Ponty circunscribir
negativamente las condiciones del problema de la percepcion y distanciarse de
este modo de la tradicidén. Pero, en la medida en que no cuestiona radicalmente
las categorias fundamentales que Husserl hereda de esta misma tradicion, no
logra sacar provecho plenamente de las potencialidades filoséficas de la forma.
De ello se desprende que la definicion que da de la conciencia perceptiva procede
por exclusion y no se distingue en nada de aquella con la que concluye La es-
tructura del comportamiento: “La conciencia no es ni posicién de si, ni ignorancia
de si, es no disimulada a si misma, es decir que nada hay en ella que no se
anuncie de alguna forma a ella, aun cuando no tenga necesidad de conocerlo
expresamente”!’. Por ultimo, como es sabido, Merleau-Ponty resuelve el pro-
blema de la percepcion y de la encarnacién recurriendo a la temporalidad origi-
naria, tal como fue elaborada por Husserl. En tanto que cada presente se sobre-

pasa hacia el futuro, existe una sintesis de lo percibido, el aspecto sensible se da

17 PhP, p. 342.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



MERLEAU-PONTY Y LA PSICOLOGIA DE LA FORMA

como aspecto de algo; pero en tanto que dicho rebasamiento es él mismo tem-
poral, que dicho futuro sera el presente de un nuevo futuro, en resumen, en
tanto que el tiempo no se totaliza, la experiencia perceptiva sigue siendo parcial
y el objeto inevitablemente trascendente. Del mismo modo, la conciencia esta
encarnada en tanto que ella es temporal pero el cuerpo no es jamas un objeto y
deja siempre transparecer un sentido ya que el presente es su propio rebasa-
miento hacia el futuro. Como lo escribe Merleau-Ponty a propdsito del estatuto
del cuerpo: “Lo Unico verdadero es que nuestra existencia abierta y personal
descansa sobre una primera base de existencia adquirida y fija. Pero no sabria
ser de otro modo si nosotros somos temporalidad, puesto que la dialéctica de lo
adquirido y del futuro es constitutiva del tiempo”8. Se podria decir que este
recurso al presente vivo husserliano es el equivalente exacto de la referencia a
Hegel en La estructura del comportamiento. Merleau-Ponty entiende como tem-
poralidad originaria lo que antes era concebido como dialéctica del en-si y del
para-si; pero con ello no supera la perspectiva dialéctica, dandole solamente una
figura efectiva, la de la temporalidad que, en Hegel mismo, es el ser-ahi del
concepto. Asi, al igual que en La estructura del comportamiento, la dialéctica
viene a subsanar la diferencia entre lo que hay que pensar y la serie de dualida-
des a partir de las cuales intentamos pensarlas (en-si, para-si; existencia, esen-
cia; materia, forma); en esto, (ella) encubre una dificultad mas que la resuelve.
Esta dificultad consiste en la inadecuacion de las categorias aplicadas frente a la
experiencia que ellas intentan dar cuenta, en concreto la de la forma. En resu-
men, durante todo este periodo, el estudio de la Gestalt allana el camino de la
experiencia bruta y constituye de este modo la puesta en marcha de la critica del
empirismo y del intelectualismo, pero la Gestalt nunca es pensada por si misma.

Es precisamente de esta dificultad que Merleau-Ponty toma conciencia en los
afnos que siguen a la Fenomenologia de la percepcion y es lo que va motivar el
pasaje hacia una perspectiva ontoldgica. Empieza a comprender poco a poco la
imposibilidad de dar cuenta de lo percibido en el marco de una filosofia de la
conciencia y, en consecuencia, de la irreductibilidad de la experiencia a la serie

de conceptos por los que se intenta describirla: materia-forma, objeto-sujeto,

18 PhP, p. 494,

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

23



24

RENAUD BARBARAS

etc. Desde este punto de vista, resulta sumamente significativo que los dos ca-
pitulos criticos mas relevantes de Lo visible y lo invisible estén dedicados a la
dialéctica, por una parte, y a la fenomenologia, por otra, en tanto que ambas
dependen de la dualidad del hecho y de la esencia, rasgo inconfundible del pen-
samiento objetivo. Por tanto, los prejuicios que Merleau-Ponty denuncia son tam-
bién los suyos, por lo menos hasta Lo visible y lo invisible. Es de destacar asi-
mismo que la temporalidad pierde la preponderancia que disfrutaba hasta ese
momento. Finalmente, pensamiento dialéctico y pensamiento de la temporalidad
originaria son avatares de la filosofia de la esencia: su funcion sigue siendo la de
salvar la desgarradura originaria del fendmeno a partir del hecho y de la esencia,
la existencia y la significacién. Entonces se trata para Merleau-Ponty de volver a
lo percibido mismo, antes de esta desgarradura, es decir, determinar el sentido
de ser del Ser a partir de lo percibido, que es la forma originaria, en lugar de
subordinarlo a una ontologia implicita —en definitiva, pensar segun lo percibido
en lugar de pensar lo percibido segun el hecho y la esencia. En otras palabras,
se trata de pensar la percepcién a partir de lo percibido, considerado como un
sentido de ser originario, en lugar de dar cuenta de lo percibido a partir de la
percepcion entendida como el acto de una conciencia, puesto que el recurso a la
conciencia nos conduce inevitablemente a la escisién del fendmeno. Se entiende
asi la importancia que Merleau-Ponty atribuye a la forma en el periodo final de
su pensamiento: con la forma, la filosofia dispone de un concepto adecuado para
la figura originaria de lo percibido y sdlo hay que pensarla por si misma para
refundar nuestras categorias. La ontologia de Merleau-Ponty procede de la con-
sideracién de la forma no sélo mas alld de los prejuicios naturalistas de los psi-
cologos sinotambién mas allad de los prejuicios dualistas del fildsofo mismo. Es en
este sentido que podemos comprender esta afirmacion sorprendente, relativa a
la Fenomenologia de la percepcion pero que puede ser ampliada a todo el primer
periodo: “Debo mostrar que todo aquello que podriamos considerar como psico-
logia es en realidad ontologia”*®.

Esta puesta en obra de la Gestalt para la elaboracién de una ontologia es

asumida explicitamente por Merleau-Ponty. Es necesario mostrar, nos sefiala,

19 VI, p. 230.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



MERLEAU-PONTY Y LA PSICOLOGIA DE LA FORMA

“que estas nociones (pregnancia, Gestalt, fendmeno) representan una toma de
contacto con el ser en tanto puro darse. Asistimos a este acontecimiento por el
cual algo se da”?°. Dicho de otra manera, la Gestalt no es la cosa sino el aconte-
cimiento de su aparicion o de su constitucion, a saber, la cosa en estado naciente,
anterior a toda forma de objetivacién o de idealizacién, lo que él llama Etwas; la
forma no es un apareciente entre otros sino la estructura misma del aparecer. Es
en este sentido que puede afirmar: “Figura sobre fondo, el mas simple Etwas
—Ila Gestalt tiene la clave del problema del espiritu”?!. Es por lo tanto coherente
que Merleau-Ponty reconozca que “toda psicologia que vuelva a situar la Gestalt
en el marco del ‘conocimiento’ o de la ‘conciencia’ pierde el sentido de la Ges-
talt"?2, recusando con ello la manera en que la abordaba él mismo en sus obras
anteriores. Por consiguiente, écdmo definirla? Merleau-Ponty rechaza las defini-
ciones negativas, que retomaba por su cuenta en La estructura del comporta-
miento y que, en realidad, remiten a una ontologia objetivista: “éQué es una
Gestalt? Un todo que no se reduce a la suma de las partes, definicién negativa,
exterior Descripcidn de la Gestalt por oposicidon al ambito de en-si en el que uno
se instala”?3. {Como caracterizarla positivamente? Faltan las palabras, puesto
gue nuestra lengua misma esta estructurada con arreglo a las categorias de la
ontologia objetiva, y es por lo que Merleau-Ponty fluctla entre varios registros
metafdricos: “Es un principio de distribucion, el pivote de un sistema de equiva-
lencias, es el Etwas cuyos fendmenos parcelarios serian su manifestacién”?4. Es
el sistema de equivalencias, afirma en substancia en otra parte, alrededor del
cual cada cosa sensible se establece y del cual el trazo del pintor, la “linea si-
nuosa”, es la evocacion perentoria. Se trata entonces de una unidad sin concepto
0 sin principio, que no se distingue de la diversidad que ella unifica y que solo
parece por tanto bajo la forma de una equivalencia no tematizable a los momen-
tos que articula: es la unidad de un estilo que esta presente sin ser nunca dado

tematicamente, como un tema que solo aparece en sus variaciones. En suma, la

20 \/1, p. 2509.
21 V1, p. 246.
22 y1, p. 2509.
23 V1, p. 258.
24 V1, p. 258.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

25



26

RENAUD BARBARAS

forma es la identidad inmediata de lo uno y de lo multiple. De este modo, en
lugar de hablar de formas mas o menos pregnantes como lo hace la psicologia
de la forma, habria que definir el modo de existir de la forma por medio de la
pregnancia, en el sentido de aquello que es omnipresente sin ser asignable, de
aquello que penetra los contenidos sin poder ser localizado o delimitado, de aque-
llo que estd ahi escapando al mismo tiempo a la extensién.

No cabe duda entonces que la forma desbarata las oposiciones tradicionales
y, en primer término, la del hecho y de la esencia, al punto que es porgue ha
tomado conciencia de la necesidad de superar esta oposicion que Merleau-Ponty
pudo esbozar una verdadera filosofia de la forma (“mostrar en la Introduccién
gue se necesita absolutamente superar la bifurcacidén esencia-existencia: Wesen
(verbal). Demostrarlo a partir de la Gestalt"?*). En efecto, como pregnancia, la
forma no es del orden de la idea o de la esencia ya que conserva un lazo espacio-
temporal, incluso si, por otra parte, existe en el modo de la proyeccién y no se
encuentra entonces propiamente localizada; es una “significacion cargada”, des-

moronada en el espacio mientras al mismo tiempo se distingue de la materia:

La Gestalt no es un individuo espacio-temporal, esta preparada para integrarse a una
constelacién que atraviesa el espacio y el tiempo, - pero no es libre con respecto al
espacio y al tiempo, no es aespacial, atemporal, sélo escapa al tiempo y al espacio

concebidos como serie de acontecimientos en si26.

La Forma es finalmente la nervadura comun de la existencia y de la esencia,
lo que vincula a los puntos espaciales y temporales a unos con otros sin trans-
cender por ello el espacio y el tiempo, y de este modo hace posible a la vez las
localizaciones puntuales y las unidades ideales (lo que Merleau-Ponty denomina
“destello de mundo”). En realidad, el analisis de la Gestalt, llevado hasta el limite,
nos hace salir de la légica del tercero excluido, de la ontologia parmenideana?’.

En efecto, decir que la forma no es la suma de sus partes sin ser otra cosa,

25 Nota inédita no publicada.

26 VI, p. 258.

27 "La realidad de los organismos presupone un ser no parmenideano, una forma que escapa al dilema
del ser y del no ser", Merleau-Ponty, M. (1995). La Nature. Notes de cours au Collége de France, Paris:
Seuil, p. 239.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



MERLEAU-PONTY Y LA PSICOLOGIA DE LA FORMA

equivale a decir que lo propio de lo percibido es de no ser sdlo lo que él es?8, que
existe en el modo del exceso de si mismo, “mas que unidad y mas que identidad”,
“sobresaturado”, segun las expresiones de Simondon. En otros términos, en
cuanto que ella no es distinta de lo que ella estructura y al mismo tiempo no
confundiéndose con aquello, la forma es un modo de unidad inmediata del ser y
del no-ser, una diferencia pura o asignable. Se comprende por eso por qué Mer-
leau-Ponty define la trascendencia (lo percibido) como “la identidad en la dife-
rencia” y la nada como “la diferencia de los idénticos”?°: esas formulaciones son
la expresion directa del modo de ser de la Gestalt. Esto equivale a decir que,
descrita rigurosamente, la forma nos conduce a un modo de pensar totalmente
antidialéctico: pensar la forma es pensar un exceso sobre si mismo sin desarrollo
ni mediacién, una negatividad que no es el reverso de una posicion final; es poner
en el centro de lo percibido una potencia que nada la puede actualizar y que es
por asi decirlo su propio acto. Somos conscientes con ello hasta qué punto la
conceptualidad elaborada por Merleau-Ponty en sus obras anteriores se encon-
traba en contradiccién con su propodsito. Pensar la forma a partir de ella misma,
no es contraponer una filosofia de inspiracion trascendental al naturalismo de los
psicologos; es comprender la unidad de lo uno y de lo multiple, de la significacién
y de la existencia mas alla de un modo de pensar dialéctico, que empieza siempre
por ratificar la dualidad.

Por supuesto, es necesario preguntarse por lo que ocurre, en una perspectiva
semejante, con el sujeto para quién existe una forma, la “conciencia perceptiva”.
Merleau-Ponty sefala, en Lo visible y lo invisible: “Tener conciencia = tener una
figura sobre un fondo —no se puede ir mas alla”3°. Se le debe entender al pie de
la letra. Esto no significa que toda conciencia perceptiva tiene como objeto per-
cibido una estructura del tipo figura-fondo, sino que el acontecimiento de la con-
ciencia consiste en la emergencia de una figura sobre un fondo, es decir en el

nacimiento de una forma. Por ello Merleau-Ponty puede afirmar un poco mas

28 "Decir que hay trascendencia, ser a distancia, es decir que el ser estd hinchado de no-ser o de
posible, que no es sélo lo que es" (VI, p. 234).

2 VI, p. 279 y 316.

30 vI, p. 245.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

27



28

RENAUD BARBARAS

adelante que el para-si es un “caracter indiscutible, pero derivado: es la culmi-
nacion de la distancia en la diferenciacion Presencia para si es presencia para
mundo diferenciado”!: no hay otra realidad en la presencia para si que la dife-
renciacién constitutiva del fendmeno. En fin, como lo descubre Patocka practica-
mente al mismo tiempo, hay una autonomia del aparecer y la experiencia per-
ceptiva debe ser concebida como subordinada a la emergencia de lo percibido:
lejos que la forma esté constituida por una conciencia, como Merleau-Ponty lo
pensd por mucho tiempo, sélo hay experiencia perceptiva en virtud de la forma,
de modo que es por asi decirlo la conciencia quién es “constituida” por la forma.
Quedaria entonces por determinar el para quién hay forma, es decir cudl es el
sentido de ser del sujeto perceptivo, en cuanto que no constituye, sino que con-
diciona la emergencia de la forma. Es evidentemente del lado del cuerpo que hay
que buscar, pero de un cuerpo que no es ni, claro estd, fragmento de extension,
ni soporte de sensaciones localizadas. Merleau-Ponty observa que “la pregnancia
es lo que, en lo visible, exige de mi una exacta puesta a punto, define su exacti-
tud. Mi cuerpo obedece a la pregnancia, le ‘responde’, es lo que se suspende en
ella, carne que responde a la carne”32, En efecto, si la forma es lo que hemos
dicho, su aprehensidon no puede relevar ni de una pura receptividad, puesto que
es precisamente una forma, ni de un acto intelectual, puesto que se encuentra
hundida en los contenidos y no se da sino que en filigrana. La forma es objeto de
una elaboracién, es decir que exige de mi cuerpo un movimiento, algo asi como
un tanteo o una aproximacién. Articulado hasta el final, el analisis del sujeto
correlativo de la forma conduciria a colocar la motricidad en el centro de la per-
cepcidon. Podriamos con ello incluso demostrar que el concepto ontoldgico de
Carne descansa, a fin de cuentas, en la pregnancia como modo de existir comun
al organismo y a lo percibido33.

En las dos primeras obras, Merleau-Ponty ponia de relieve una convergencia
entre la psicologia de la forma en lo que tiene de mas profundo y la fenomeno-
logia husserliana: la forma no podia sino remitir a una conciencia perceptiva y el

paso por la psicologia de la forma permitia asi rectificar la reduccién husserliana

31V, p. 245.
32 V1, p. 262.
33 CF. VI, p. 304.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



MERLEAU-PONTY Y LA PSICOLOGIA DE LA FORMA

en un sentido no idealista. Ahora bien, varios de los textos que Merleau-Ponty
dedica a la forma en Lo visible y lo invisible hacen referencia a Heidegger, e
incluso se inscriben en un debate con él. En particular, la Gestalt es referida al
Wesen en sentido verbal por el cual Heidegger intenta caracterizar lo que G. Kahn
denomina el éster [/'ester], movimiento por el que el ser viene a la estancia. Por
ejemplo, “la Gestaltung no es ser por definicion, esencializacién —es Wesen (ver-
bal), operacidn de éster, aparicién de un Etwas de proyeccién”34, Ahora bien, en
mi opinién, una comparacion de este tipo no procura tanto asimilar la Gestalt al
Wesen como a hacer aparecer en la Gestalt el sentido verdadero del Wesen. éNo
podemos entonces hacer la hipdtesis de que la determinacién merleau-pontiana
del Ser a partir de la forma permite rectificar la caracterizacién heideggeriana de
la diferencia ontolégica, que podriamos demostrar que es todavia demasiado
abstracta y general? Construyendo una ontologia indirecta, es decir compren-
diendo el Ser a partir de lo percibido, Merleau-Ponty se daria los medios para
definir el elemento mismo a partir del cual puede ser pensada la diferencia del
Ser y del ente: la forma es en efecto la unidad misma de la retirada y de la
aparicion. Es asi como, el estudio de la relacién de Merleau-Ponty con la psicolo-
gia de la forma vendria a confirmar la necesidad de situar su pensamiento, segun

las palabras de Ricceur, mas alld de Husserl y Heidegger.

34 VI, p. 260.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

29






Investigaciones Fenomenolodgicas, n. 14, 2017, 31-44.

e-ISSN: 1885-1088

LA CRITICA DE LA ONTOLOGIA.

TRES ARGUMENTOS DE MICHEL HENRY

THE CRITIQUE OF ONTOLOGY.

THREE ARGUMENTS BY MICHEL HENRY?

Carlos Belvedere

Universidad de Buenos Aires/CONICET:
Universidad Nacional de General Sarmiento

Resumen: La critica de la ontologia ocupa un lu-
gar preponderante en la filosofia de Michel
Henry. No obstante, los términos en que se ex-
presa son diversos segun los contextos argumen-
tales en que se despliegan. En este trabajo dis-
tingo tres argumentos con los que Henry cues-
tiona la ontologia en distintas obras y periodos
de su filosofia; a saber: (1) la critica del monismo
ontoldgico; (2) la critica del monismo fenomeno-
l6gico; (3) la critica de la ontologia. Una vez ex-
puestos, indago el modo en que estos argumen-
tos han sido tratados en la bibliografia secunda-
ria. Concluyo con algunas reflexiones en cuanto
al alcance de las variaciones terminoldgicas y ar-
gumentativas propias de estos tres argumentos
y expresando una preferencia personal por la ter-
cera y ultima formulacion.

Palabras clave: monismo, dualismo, fenome-
nologia, ontologia.

cbelvedere@sociales.uba.ar

Abstract: The critique of ontology is preponder-
ant in the philosophy of Michel Henry. However,
the terms in which it is expressed are diverse ac-
cording to the different lines of argument. In my
paper I distinguish three arguments with which
Henry challenges ontology in three different
works and periods of his philosophy; namely: (1)
the critique of ontological monism; (2) the cri-
tique of phenomenological monism; (3) the cri-
tigue of ontology. Once exposed those argu-
ments, I describe how they have been received
in the secondary literature. I conclude with some
reflections on the terminological and argumenta-
tive variations characteristic of these three argu-
ments and I express my personal preference for
the third, last formulation.

Keywords: monism, dualism, phenomenology,
ontology.

1 Una versiodn preliminar de este articulo ha sido presentada como ponencia en las II Jornadas Inter-
nacionales de Filosofia Michel Henry organizadas por el Programa de Estudios Michel Henry de la Universidad
Nacional de General Sarmiento en la ciudad de Los Polvorines, Argentina, el 25 y 26 de noviembre de 2015.
El texto ha sido revisado y ampliado para su publicacidén en Investigaciones Fenomenoldgicas.

Fecha Recepcidn: 15-X-2017

Fecha aceptacion: 12-XII-2017


mailto:cbelvedere@sociales.uba.ar

32

CARLOS BELVEDERE

La critica de la ontologia ocupa un lugar preponderante en la filosofia de Michel
Henry puesto que surca su obra de principio a fin y constituye el marco general
de su cuestionamiento y desconstruccion de la filosofia occidental. Es decir que
desempeiia una funcion fundamental en la medida en que estructura el argumento
central del pensamiento henriano, que opone la vida a la representacién, y lo
encuadra en la historia de la filosofia a partir de la critica del pensamiento here-
dado y su superacién.

No obstante, la persistente centralidad de esta problematica, los términos en
gue se expresa son diversos segun los contextos argumentales en que se desplie-
gan. Por encomiable que fuese toda atencién prestada a la complejidad y diversi-
dad de los modos de ser y de aparecer, asi como la especificidad y adecuacién
contextual de los argumentos, cabe al menos llamar la atencién sobre posibles
ambigledades, imprecisiones y lagunas que este modo de argumentar podria in-
troducir.

Con esta preocupacion en mente, hemos de rastrear en los distintos momen-
tos de la obra de Henry los diversos modos en que presenta su critica de la onto-
logia. Notaremos entre ellos desplazamientos en la manera de caracterizar el ob-
jeto de su critica, que en ocasiones sera el monismo ontoldgico; otras veces el
monismo fenomenoldgico; y finalmente la ontologia a secas. También nos pregun-
taremos cual es la significacion de conjunto de esta multiplicidad de expresiones

y qué horizonte problematico inaugura.
1. LA CRITICA DEL MONISMO ONTOLOGICO

En su opus magnum, La esencia de la manifestacion, Henry realiza una enar-
decida critica al monismo ontoldgico con el objetivo de poner de manifiesto otro
modo de ser, distinto al que la ontologia griega —campante hasta la actualidad en
la filosofia occidental— ha tomado como el Unico; a saber, el de la trascendencia.
A tales efectos, data los origenes del monismo ontolégico en Grecia? y lo caracte-
riza como la indicacion de un sentido Unico de lo que puede mostrarse3, que es

—para para la perspectiva objeto de estas criticas— el ser trascendente, exterior.

2Henry, Michel, L’essence de la manifestation, Paris: Preses Universitaires de France, segunda edi-
cién en un volumen, 1963, pp. 91, 94.
3 Ibid., p. 91.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



LA CRITICA DE LA ONTOLOGIA. TRES ARGUMENTOS DE MICHEL HENRY

Efectivamente, en el monismo ontoldgico la manifestacién reside en la exte-
rioridad —el ser es puesto en la exterioridad en cuanto tal—. A su vez, la realidad
se desplaza tal como se desplaza la manifestacién, de modo que —siempre segun
los presupuestos ontoldgicos ultimos del monismo— el ser se determina como “ser
fuera de su ser”,

El cuestionamiento de los presupuestos fundamentales del monismo ontold-
gico requiere que se ponga en evidencia la incapacidad de la trascendencia de
asegurar por si misma la posibilidad de su propia manifestacién y, en consecuen-
cia, de fundarse a si misma y constituir la esencia de un fundamento. En esta
imposibilidad reside el caracter abstracto de la esencia de la manifestacion en el
monismo ontoldgico®. Es decir, que el monismo se mueve dentro de la idealidad
en cuanto tal o —lo que es igual— resulta incapaz por principio de asir la realidad®.

Contra el monismo ontoldgico, Henry sostendra que hay dos modos de ser, el

de la irrealidad y el de la realidad.

Hay dos modos especificos y fundamentales segun los cuales se cumple y se manifiesta
la manifestacion de lo que es. En el primero de estos modos, el ser se manifiesta fuera
de si, se irrealiza en el mundo, es su luz, el medio puro de visibilidad donde las cosas
son visibles, donde el ente se manifiesta. [...] En el segundo de estos modos, en el
sentimiento, el ser irrumpe y se revela en si mismo, se reline consigo y se experi-
menta, en el sufrimiento y en gozo de si, en la sobreabundancia de su ser interior y

viviente?’.

La manifestacién, entonces, se efectia segun dos modos diversos: como rea-
lizacién y como irrealizacion; en la interioridad y en la exterioridad; en la vida y

en el mundo.

2. LA CRITICA DEL MONISMO FENOMENOLOGICO

El programa inicial de la critica del dualismo ontoldgico ha sido reconsiderado
por Henry en sus ultimos afos en diversas entrevistas donde, a partir de los anos

noventa, ya no habla de la existencia de dos modos de ser sino de una “duplicidad

4 Ibid., p. 264.
5 1bid., p. 259.
¢ Ibid., pp. 859-860.
7 1bid., pp. 860-861.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



34

CARLOS BELVEDERE

del aparecer”. Esta modificacién implica una serie de desplazamientos que iremos
analizando a continuacién.

En un primer nivel, se observa un cambio de vocabulario. El mismo Henry lo
sefiala cuando sostiene que convendria mejor llamar “monismo fenomenoldgico”
a lo que en La esencia de la manifestacion denominaba “monismo ontolégico”s.
Ahora bien, este desplazamiento terminolégico implica un reposicionamiento con-
ceptual. Reconocer que el dualismo tiene un caracter fenomenoldgico implica,
hasta cierto punto, rehabilitar la experiencia de la trascendencia en tanto dimen-
sion fenomenal con derecho propio. De este modo, la critica al dualismo ya no se
enfrenta simplemente a una irrealidad que fracasa en asir la dimensién fenome-
noldgica originaria propia de la vida trascendental sino a una fenomenalidad de
distinto orden, aunque integrada al marco mas amplio de “la duplicidad del apa-
recer”, cuyos presupuestos fenomenoldgicos fundamentales Henry se propone
pensar®.

Este nuevo esquema incluso es proyectado por Henry sobre su opus magnum
cuando, apenas cuatro afios mas tarde, desconociendo el desplazamiento termi-
noldgico que hemos destacado recién, directamente considera que alli constato la
vigencia de una “duplicidad o dualidad del aparecer, de dos modos de la fenome-
nalidad pura.”® También se profundiza el reconocimiento de los diversos modos
del aparecer, al sostener que hay una fenomenalidad ek-statica del mundo (de la
cual Heidegger nos legé valiosas descripciones), asi como hay también una feno-
menalidad completamente diferente y prioritaria que es la de la vida'l.

Mas aun, en lo que tal vez haya sido su ultima entrevista, Henry menciona a
la fenomenologia como una “antitesis” de su busqueda, definida desde muy tem-
prano como un trabajo sobre la fenomenalidad en cuanto tal y orientada hacia el
descubrimiento de una fenomenalidad opuesta a la del mundo, es decir, hacia “la

dualidad o la duplicidad del aparecer”, segun la cual “la realidad se fenomenaliza

8 Henry, Michel, “Un philosophe parle de sa vie. Entretien avec Roland Vaschalde”, en: Entretiens,
Cabris: Sulliver, [1996] 2007, p. 17.

° Ibid.

10 Henry, Michel, “Entretien avec Virginie Caruana”, en: Entretiens, Cabris: Sulliver, [2000] 2007, p.
114.

11 Ibid.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



LA CRITICA DE LA ONTOLOGIA. TRES ARGUMENTOS DE MICHEL HENRY

de dos maneras diferentes y sin esta referencia esencial a un dualismo fenome-
noldgico y no dntico es [...] imposible comprender lo que somos."”1?

Notese el alcance que adquiere el dualismo fenomenoldgico en el ultimo
Henry, quien lo eleva al rango de “referencia esencial” para la comprension de lo
gue somos. Esta referencia es no solo esencial sino también matizada en compa-
racion con la contrastante oposicidon que establecia el dualismo ontolégico. Ahora
Henry sostiene que su fenomenologia de la inmanencia radical pretende encontrar
un aparecer, una fenomenalidad anterior a la intencionalidad, antes de toda rela-
cién con el mundo y de todo ek-stasis. Es decir: la intencionalidad ya no significa
el extravio en el medio impropio de la exterioridad sino la exploracidon de un sector
limitado de la experiencia. La diferencia que Henry mantiene con la “fenomenolo-
gia clasica” consiste aqui en que esta le brinda atenciéon Unicamente al aparecer
de la intencionalidad, del ek-stasis o del mundo, y oculta completamente un apa-
recer mucho mas fundamental, que es el fundamento del ser propio “al que hoy
llamo Vida.”!3 En breve, la fenomenologia henriana busca “comprender que la
afectividad es una forma primera de la revelacion, de la aparicion de la realidad.”*4
Notese, entonces, que en esta perspectiva, la auto-afecciéon es “anterior”, “pri-
mera”, “fundamental”, pero ya no el Unico modo de donacién genuina.

Otra distincidon que jerarquiza sin excluir otros modos de aparecer es la que
se explicita bajo la forma de la confrontacion entre fenomenologia formal y feno-
menologia material. La primera, clara expresién del monismo fenomenoldgico,
tiene Unicamente un “concepto formal de fendmeno” y busca reducir a él todo
fendmeno, incluido aquello que tiene por objeto la fenomenologia material —a
saber, la elucidacidon en el aparecer de aquello que hace de él un aparecer, es
decir, de la materia fenomenoldgica de la cual estd hecha y de lo que ella hace:

la carne patética de nuestra vida'®>. Con este animo, Henry afirma:

Mi fenomenologia de la vida no pretende sustituir a las fenomenologias del mundo. La

fenomenologia del mundo tiene su propio derecho. Hay en Husserl y en Heidegger

2 Henry, Michel, “Entretien avec Sabrina Cusano”, en: Entretiens, Cabris: Sulliver, [2002] 2007, pp.
145-146.

13 Henry, Michel, “Entretien avec Olivier Salazar-Ferrer”, en: Entretiens, Cabris: Sulliver, [1991]
2007, p. 56.

4 Henry, Michel, “Entretien avec Thierry Galibert”, en: Entretiens, Cabris: Sulliver, [2000] 2007, p.
125-143.

15 Henry, Michel, “Un philosophe parle de sa vie. Entretien avec Roland Vaschalde”, en: Entretiens,
Cabris: Sulliver, [1996] 2007, p. 19.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



36

CARLOS BELVEDERE

descripciones extraordinarias de este mundo, pero su fenomenologia es unilateral. [...]
Yo he trabajado contra la corriente, en otra regién. Mi progreso ha sido descubrir una
fenomenalidad que no es del orden de la exterioridad sino que nos habita aunque no

la podamos ver, una fenomenalidad invisible6.

De modo que podemos distinguir dos modos de aparecer: la fenomenalidad

del mundo y la fenomenalidad de la vida. Por un lado,

[...] el mundo como Diferencia, como exteriorizacién pura, devela todo lo que nos
muestra como exterior, como otro, como diferente. Toda afeccidon por el mundo, es
decir, que solicita su manifestacion al mundo, es una hetero-afeccion. Por el contrario,
aquello que la vida revela es ella misma. La vida se revela, es una auto-revelacion,
una auto-afeccion. Por decirlo en otros términos, ella no revela en tanto que trascen-
dencia, como desbordamiento hacia fuera, haciendo manifiesto, visible no en la dis-
tancia de un horizonte sino en ella misma, sin salir de si y asi experimentandose a s/

misma y no mostrando otra cosal’.

En breve, la fenomenalidad tiene dos modalidades: la auto-afeccion y la he-
tero-afeccion (o afeccidon por el mundo). Ambas, en su conjunto, componen la

duplicidad del aparecer.

3. LA CRITICA DE LA ONTOLOGIA

En su obra tardia, donde elabora su critica del monismo fenomenoldgico,
Henry nos ofrece una tercera version de su critica de la ontologia. Esta vez habla
un lenguaje distinto al de la ontologia (griega y no griega) y al del dualismo feno-
menoldgico. Asi es que, en Yo soy la verdad, llama a abandonar la palabra “ser”
cuando de la vida se trata, puesto que ella no es, sino que adviene.

Al respecto, Henry es claro, tajante y enfatico: hay que abandonar el concepto
de “ser” si lo que se quiere es captar la vida como un llegar a si. No se emplea el

término “ser” para hablar de la vida porque la vida no es, sino que adviene, y

6 Henry, Michel, “Entretien avec Thierry Galibert”, en: Entretiens, Cabris: Sulliver, [2000] 2007, p.
130.

17 Henry, Michel, “Entretien avec Sabrina Cusano”, en: Entretiens, Cabris: Sulliver, [2002] 2007, p.
151; el subrayado es de Henry.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



LA CRITICA DE LA ONTOLOGIA. TRES ARGUMENTOS DE MICHEL HENRY

adviene sin cesar. “Esta venida incesante de la vida, es su eterno llegar a si, que
es un proceso sin fin, un movimiento.”18

Ajeno a la vida, el término “ser” pertenece al lenguaje del mundo.!® Esto
marca una distincidon entre el lenguaje del mundo y el de la vida, aunque ya no
una impugnacion del primero puesto que ahora e/ mundo tiene su verdad, que
radica en la “auto-produccion del ‘fuera’ como horizonte de visibilidad en y por el
cual todo puede volverse visible y, de este modo, ‘fendmeno’ para nosotros.”?% La
verdad del mundo también es la ley de la aparicion de las cosas, segun la cual las
cosas se dan fuera de si, despojandose y vaciandose de si mismas en su aparicion.
Las cosas jamas dan su realidad propia sino Unicamente su imagen anonadandose
en el mismo momento en que se dan. Y los términos en que Henry describe este
anonadamiento incesante de su realidad en su imagen son escalofriantes: las co-
sas se dan —sostiene— de tal manera que “su apariciéon es su desapariciéon”?t,
Tremendas palabras: la verdad del mundo es la desaparicion de las cosas —aun-
que ese anonadamiento no deja de ser una verdad.

Esencialmente distinta de la verdad del mundo, encontramos "“/a Verdad del
cristianismo”. Se trata de una verdad fenomenoldgica pura, de un sentido abso-
luto, que concierne “no a lo que se muestra sino al hecho de mostrase; no a lo
gue aparece sino a la manera de aparecer; no a lo que se manifiesta sino a la
manifestacién pura, a ella misma y en cuanto tal.”?? Es decir que no concierne al
fenomeno sino a la fenomenalidad. Es el “hecho de mostrarse”, el aparecer, la
manifestacién que se expresa con conceptos fenomenoldgicos puros que “desig-
nan la fenomenalidad misma y nada mas.”?3

Esta Verdad con mayuscula —la verdad pura, absoluta, concerniente a la fe-
nomenalidad— no solo se encuentra mas alla del ser —pues solo se dice abando-
nando el lenguaje de la ontologia— sino también mas alld del fendmeno, ya que
—como dijimos— no concierne al fendmeno sino a la fenomenalidad.

Con esto, Henry no solo abandona el dualismo ontoldgico caracteristico de su
obra temprana sino también —y de manera sorprendente— el dualismo fenome-

noldgico que predica en su obra tardia, periodo en el que también se inscribe la

8 Henry, Michel, C’est moi la vérité. Pour une philosophie du christianisme, Paris: Seuil, 1996, p. 74.
19 1bid., p. 41.

20 Ipid., p. 27.

21 Ipid., p. 29-30.

22 1pid., p. 34.

23 Ipid., p. 35.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



38

CARLOS BELVEDERE

obra que nos ocupa. El dualismo aqui no se expresa como una confrontacién entre
dos modos de ser ni en los términos de una duplicidad del aparecer sino a la
manera de una contraposicién entre la verdad del mundo y la Verdad de la Vida.
Con este dualismo, la materia fenomenoldgica pura consiste en la fenomenaliza-
cion de la fenomenalidad misma, que no es otra cosa que la auto-revelacion in-

mediata y pura de la Vida a si misma?4.

4. LA RECEPCION DE LOS TRES ARGUMENTOS EN LOS ESTUDIOS HENRIANOS

Hasta aqui nos hemos limitado a exponer tres argumentos de Henry contra el
monismo: el primero, afirma un dualismo ontoldgico; el segundo, reivindica un
dualismo fenomenoldgico; el tercero, contrapone el fendmeno y la fenomenalidad.
A continuaciéon, nos preguntaremos de qué modo los estudios henrianos han sa-
bido dar cuenta de esta problematica.

Sin pretender exhaustividad, y a titulo de mero ejemplo, mencionaremos al-
gunos trabajos que se han ocupado de ella. Veremos que, aunque no existe una-
nimidad de criterio, todos ponen el centro de atencién en la articulacién del dua-
lismo ontoldgico con el dualismo fenomenoldgico e intentan alinearlos sin solucién
de continuidad, como si se tratase de una misma problematica que no ha sufrido
mas que cambios en la terminologia con que se expresa, no asi en los conceptos.
Luego veremos que, a pesar de que a este respecto la perspectiva predominante
es acritica, algunos han sabido sefalar ciertas dificultades inherentes al dualismo
de Henry. Finalmente, identificaremos como area de vacancia la omision del tercer
argumento en estos intentos de encontrar una sistematicidad subyacente a la
perspectiva henriana de afirmacién del dualismo.

Entre quienes se centran en la relacidon entre los dos primeros argumentos
henrianos contra el monismo, algunos consideran que ya el dualismo ontoldgico
era concebido como dualismo fenomenoldgico, mas alld de las precisiones termi-
noldgicas que Henry introducira posteriormente; para el resto, en cambio, el dua-
lismo fenomenoldgico es solo otro nombre del dualismo ontolégico, del cual el

fildsofo nunca dejé de ocuparse.

24 1bid., p. 35.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



LA CRITICA DE LA ONTOLOGIA. TRES ARGUMENTOS DE MICHEL HENRY

Asi, por ejemplo, Vidalin considera —asumiendo la primera perspectiva— que
la “duplicidad del aparecer” orienta el desarrollo de toda la obra de Henry, sin
encontrar puntos de quiebre o rupturas?>. Laoureux, en cambio —asumiendo la
segunda perspectiva—, considera que “la afirmaciéon de un dualismo ontoldgico”
es “uno de los principios fundamentales de la fenomenologia material” y que, en
su obra tardia, Henry no hace mas que rebautizarlo como “un dualismo del apa-
recer”?® segun el cual: “O bien las cosas son aprehendidas en su dimensién inma-
nente, o bien son referidas a su aparecer ek-statico.”?” Asi —tal como sefiala
Longneaux— las “dos fenomenalidades irreductibles la una a la otra” de las que
nos habla Henry compondrian “un verdadero ‘dualismo ontolégico’” que no con-
cierne meramente a dos tipos de aparecer sino a dos regiones del ser, es decir, a
“dos tipos de ser”?8. También Garcia-Bard le otorga un caracter transversal al
dualismo ontoldgico cuando lo caracteriza como la “encrucijada decisiva del pen-
samiento de Henry”. Segun anota a propésito del § 62 de La esencia de la mani-
festacion, nuestro fildsofo habla “de dos esencias irreductibles pero de una estruc-
tura global o de conjunto, para terminar en que es la afectividad la que funda esa
estructura global, dentro de la cual realizan su obra simultaneamente las dos
esencias que se acaba de declarar irreductibles.”?°

A pesar de predominar una actitud acritica en lo que concierne a la articulacién
del dualismo ontoldgico con el dualismo fenomenoldgico3?, ocurre algo distinto con
la nocidn de dualismo en si. A este respecto, hemos encontrado criticas dirigidas
a sendos dualismos donde lo puesto en cuestidon es precisamente el dualismo en
cuanto tal.

Por un lado, Longneaux cuestiona al dualismo ontolégico al sefialar que, si ha
de entenderse por tal “la oposicién que separa la inmanencia y la trascendencia”,

entonces debe concluirse que solo una de ellas es “una sustancia y la otra no”31.

%% Vidalin, Antoine (2006), La Parole de la Vie. La phénoménologie de Michel Henry et l'intelligence
chrétienne des Ecritures, Les Plans sur Bex, Parole et Silence, 2006, p. 27.

26 Laoureux, Sébastien, L’Immanence a la limite. Recherches sur la phénoménologie de Michel
Henry, Paris: CERF, 2005, p. 234.

27 1bid., p. 241.

28 Longneaux, Jean-Michel, “D’une philosophie de la transcendance a une philosophie de I'imma-
nence”, Revue Philosophique de la France et de I’Etranger, 3, 2001, p. 305.

2% Garcia-Baro, Miguel, en: Michel Henry, La esencia de la manifestacién, Salamanca: Sigueme,
2015, p. 536, n. 111.

30 Exceptuamos aqui la citada ironia de Garcia-Baro respecto de la pertenencia de lo pretendida-
mente heterogéneo a una estructura Unica.

31 | ongneaux, Jean-Michel, “D’une philosophie de la trasnscendance a une philosophie de I'imma-
nence”, Revue Philosophique de la France et de I'Etranger, 3, 2001, p. 312.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



40

CARLOS BELVEDERE

Esta posicion es consistente con la preferencia del autor por el dualismo ontold-
gico. Por otro lado, Khosrokhavar —desde una tesitura mas compleja, no alineada
con las posiciones precedentes— objeta al dualismo fenomenoldgico por conside-

rar que la expresion “duplicidad del aparecer” resulta “misteriosa”:

Si el mundo fuera totalmente deducible de los resortes de mi interioridad inmanente,
no se ve en qué habria duplicidad en el aparecer; habria simplemente univocidad tras-
cendental, porque, en su modo de donacién, este mundo participaria de mi auto-afec-

cién, en tanto que extensiéon de mi modo de ser encarnado32.

Asi es que, segun como y quién los considere, tanto el dualismo ontoldgico
cuanto el dualismo fenomenoldgico es visto como inviable. Constatamos entonces
que —al igual que en los esfuerzos por encontrar una sistematicidad implicita en
la critica henriana del monismo— el foco de atencion esta puesto, también aqui,
en la consideracién de los primeros dos argumentos henrianos contra el monismo.
Vuelve a quedar soslayado el tercer argumento, segun el cual es preciso abando-
nar ambos dualismos para poder dar cuenta de la Vida acdsmica en un sentido
estricto. Queda por considerar, en nuestras conclusiones, qué significa esta omi-
sién y si la recuperacién del tercer argumento tendra o no la potencia necesaria
como para resolver las contradicciones y aporias que los estudiosos de la obra de

Henry han sefalado.

5. CONCLUSIONES

A lo largo de nuestra argumentacion hemos delineado tres argumentos con
los cuales Henry cuestiona la ontologia. El primero de ellos impugna el monismo
ontoldgico por haber reconocido tan solo un modo de ser, el de la exterioridad, en
detrimento del modo de ser de la interioridad. El segundo argumento es rectifica-
torio del primero: lo que antes se pensaba como dualismo ontoldgico se com-
prende mejor como dualismo fenomenoldgico. Ya no hay dos modos de ser sino

dos modos de aparecer. El tercero considera que hay dos verdades, la del mundo

32 Khosrokhavar, Farhad, “La duplicité du paraitre. Sur la double lecture de Michel Henry”, Revue Phi-
losophique de la France et de I’'Etranger, 3/2001, p. 333. Si bien Khosrokhavar sefala que estas conclusiones
no son subscritas por Henry, las considera consecuencias necesarias y auto contradictorias del dualismo
fenomenoldgico.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



LA CRITICA DE LA ONTOLOGIA. TRES ARGUMENTOS DE MICHEL HENRY

y la de la Vida: la verdad del aparecer y la del aparecer del aparecer, respectiva-
mente. Solo la verdad del mundo constituye, en términos estrictos, un modo de
aparecer; la verdad de la vida, en cambio, es el aparecer del aparecer. Con ello,
Henry distingue el fendmeno respecto de la fenomenalidad, aboliendo a la vez el
dualismo ontoldgico —puesto que para referirse a la Vida es preciso abandonar el
lenguaje del ser— y el dualismo fenomenoldgico —puesto que solo el aparecer del
mundo es, en términos estrictos, fendmeno—. éCoOmo compaginar, entonces, es-
tos tres argumentos?

En primer lugar, notemos que no son facilmente ensamblables en una vision
de conjunto. Si bien el primer argumento puede ordenarse linealmente con el se-
gundo en una sucesién progresiva —teniendo en cuenta que es descartado expre-
samente por el mismo Henry para sustituirlo por el segundo—, el tercer argu-
mento coexiste en tensidén son el segundo puesto que es a la vez contemporaneo
y contradictorio del mismo en la medida en que reconoce un solo modo de apare-
cer, que ya no se opone a otro modo de aparecer sino al aparecer del aparecer.
Ademas, no se trata de un argumento nuevo, siendo que en el contexto del dua-
lismo ontoldgico ya pueden encontrarse alusiones a un aparecer del aparecer33,
De modo que entre estos argumentos hay algo asi como una “semejanza de fa-
milia” a la Wittgenstein y no una coherencia monolitica.

Tal como hemos visto, la gravitacién del tercer argumento ha pasado practi-
camente inadvertida para los estudios henrianos. No obstante, cabe destacar,
como virtuosa excepcion, que Laoureaux repara en su existencia y reconoce su
irreductibilidad cuando sefiala que, en su obra tardia —especialmente en sus Uulti-
mos tres libros—, Henry considera que toda problematica ontoldgica queda presa
de la “verdad del mundo” y, por lo tanto, no tiene cabida en la fenomenologia de
la vida; lo cual implica abandonar el concepto del ser puesto que la vida no es sino
que adviene sin cesar34.

Ante la ausencia de orientaciones precisas tanto en la obra del filésofo cuanto
en los estudios que la tienen por objeto, quedamos librados a nuestras propias
conclusiones, las cuales —por los motivos alegados recién— no pueden ser mas

que conjeturales. Por cierto, no cometeremos la locura de pretender fijar una

33 yéase, por ejemplo, el capitulo primero de Généalogie de la Psychanalyse. Le commencemet perdu
(Paris: Presses Universitaires de France, 1985, pp. 17-52), oportunamente titulado “Videre videor”.

34 Laoureux, Sébastien, L'Immanence a la limite. Recherches sur la phénoménologie de Michel
Henry, Paris: CERF, 2005, p. 223.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



42

CARLOS BELVEDERE

posicién sobre la base de los exiguos materiales comentados aqui. Permitasenos,
de todos modos, imaginar posibles derivaciones de la problematica expuesta y
apenas sefialar nuestra preferencia.

La primera derivacién —la mas seductora por simple y terminante— es alinear
los tres argumentos en una secuencia cronoldgica, considerando la coexistencia
del segundo y el tercer argumento como una contingencia subsanable. Desde un
punto de vista tal, Henry habria comenzado su critica del monismo orientado hacia
la reivindicacion de un dualismo ontoldgico; luego habria advertido que la manera
mas adecuada de tematizar el dualismo es a partir de la duplicidad del aparecer;
hasta que finalmente radicalizaria su critica de la ontologia al abandonar el len-
guaje del ser por el de la vida, comprendiendo que asi como no hay dos modos
de ser tampoco hay dos modos de aparecer porque el aparecer es propio de la
verdad del mundo mientras que la vida no aparece sino que se revela en el apa-
recer del aparecer. Asi, el fendmeno se encontraria circunscrito a la exterioridad,
enfrentado ya no a un fendmeno de otro orden sino a la fenomenalidad. Esta seria,
entonces, una interpretacién posible y, ademas, conciliadora, pues lograria reunir
los tres argumentos en una evolucién interna de la obra de Henry que va encon-
trando progresivamente su mas profunda verdad.

La segunda derivacién posible seria la de subrayar las tensiones entre el tercer
argumento y los otros dos como una verdad incomoda, imposible de encajar sin
roces en el marco general de la critica del monismo. En este sentido, la compren-
sion de la vida y la revelacidon en el ultimo Henry introduciria una heterogeneidad
irreductible, llevandonos a una verdad mas radical que la del dualismo: hacia una
comprensién de la Vida como ajena al ser e inaparente, si es que se comprende
el aparecer como fendmeno. La revelacion no es ya la de un ser interior ni la de
un aparecer fundamental sino la de la Vida, mas alla del ser y del fendmeno, que
se nos da fuera de la ontologia y de la fenomenologia.

Ambas derivaciones son implacables con el dualismo ontoldgico: la primera,
lo declara caduco al relevarlo por el dualismo fenomenoldgico; la segunda, no solo
objeta el dualismo sino también la ontologia misma: no hay dos modos de ser
porque el ser no es atinente para pensar la vida —es decir, la realidad. Pero ade-
mas, la segunda deriva contraria —si bien de un modo morigerado— al dualismo

fenomenoldgico, pues solo admite un modo de aparecer (el del mundo).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



LA CRITICA DE LA ONTOLOGIA. TRES ARGUMENTOS DE MICHEL HENRY

Si la significacion ultima de la obra de Henry se deja apresar por el dualismo
y la duplicidad o si, por el contrario, se comprende saliendo de ellos, es algo que
permanece sujeto a interpretacidén. Puestos a escoger, por motivos estéticos y
actitudinales, pero también por razones filosoficas, preferimos el tercer argumento
por ser el mas radical, consecuente y enfatico.

El motivo que justifica nuestra eleccidon es que la critica de la ontologia cons-
tituye el argumento mas radical pues nos da acceso a una verdad mas profunda
que la del dualismo ontolégico y el dualismo fenomenoldgico, ya que ofrece una
revelacion singular, a la cual no es posible acceder ni a partir del fenédmeno ni a
partir del ser. La vida, asi, adquiere en la ultima filosofia de Henry un caracter
Unico, singular y, sobre todo, fundamental.

De manera concomitante, el mundo —tan denostado y vaciado de sentido en
el del dualismo ontoldgico y el dualismo fenomenoldgico— encuentra aqui su ver-
dad: una verdad fenomenoldgica. El fendmeno es lo propio del mundo: hay algo
alli que se manifiesta, que se muestra tal cual es, en su verdad. De la misma
manera en que la revelacién de la vida nos da algo que no aportan los dualismos
cuestionados en la argumentacién henriana, asi también el mundo, que en aquella
critica quedaba vaciado de sentido y realidad, reducido a una duplicacién impropia,
estéril y extrafiamente redundante de la realidad de realidades que es la vida,
cobra ahora un sentido propio y heterogéneo respecto de su fundamento, que es
la revelacion de la vida.

Curiosamente, entonces, en la salida del dualismo ontoldgico y del dualismo
fenomenoldgico, Henry habria encontrado, por fin, un verdadero dualismo, en el
cual cada término encuentra su sentido y realidad, aun si una de estas realidades
es fundada vy la otra, fundante.

Basados en las razones expuestas consideramos que la expresion ultima, ra-
dical y absoluta del pensamiento de Henry se expresa con mayor propiedad en la
salida de la ontologia que en la critica de los dualismos. Por tardio e inacabado,
este posicionamiento ha pasado inadvertido para la critica y los estudios especia-
lizados. Ha sido nuestra modesta intencion ponerlo de manifiesto y sefialar su
radicalidad y potencia. Cierto es que la critica de la ontologia amerita mayores
desarrollos. Esa sera la tarea que emprenderemos en futuros trabajos: sacar pro-

vecho de esta ultimisima verdad a la que nos abre la filosofia de la vida.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



44

CARLOS BELVEDERE

6. BIBLIOGRAFIA

GARCIA-BARO, Miguel (2015), nota 11, en: Michel Henry, La esencia de la manifes-
tacion, Salamanca: Sigueme, 2015, p. 536.

HENRY, Michel ([1991] 2007), “Entretien avec Olivier Salazar-Ferrer”, en: Entre-
tiens, Cabris: Sulliver, pp. 55-77.

—, ([2002] 2007) “Entretien avec Sabrina Cusano”, en: Entretiens, Cabris:
Sulliver, pp. 145-154.

—, ([2000] 2007), “Entretien avec Thierry Galibert”, en: Entretiens, Cabris:
Sulliver, pp. 125-143.

—, ([2000] 2007), “Entretien avec Virginie Caruana”, en: Entretiens, Cabris:
Sulliver, pp. 113-123.

— ([1996] 2007), “Un philosophe parle de sa vie. Entretien avec Roland Vas-
chalde”, en: Entretiens, Cabris: Sulliver, pp. 49-54.

—, (1996), C’est mo la vérité. Pour une philosophie du christianisme, Paris:
Seuil.
—, (1985), Généalogie de la Psychanalyse. Le commencemet perdu, Paris:

Presses Universitaires de France.

— (1963), L’essence de la manifestation, Paris: Presses Universitaires de
France, segunda edicion en un volumen.

KHOSROKHAVAR, Farhad (2001), “La duplicité du paraitre. Sur la double lecture de
Michel Henry”, Revue Philosophique de la France et de I’Etranger, 3/2001,
pp. 321-338.

LAOUREUX, Sébastien (2005), L’Immanence a la limite. Recherches sur la phéno-
ménologie de Michel Henry, Paris: CERF.

LONGNEAUX, Jean-Michel (2001), “D’une philosophie de la transcendance a une phi-
losophie de I'immanence”, Revue Philosophique de la France et de I’Etran-
ger, 3/2001, pp. 305-3109.

VIDALIN, Antoine (2006), La Parole de la Vie. La phénoménologie de Michel Henry

et l'intelligence chrétienne des Ecritures, Les Plans-sur-Bex: Parole et Silence.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



Investigaciones Fenomenologicas, n. 14, 2017, 45-67.

e-ISSN: 1885-1088

UN ANALISIS FENOMENOLOGICO DE LA PROPIEDAD

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS

A PHENOMENOLOGICAL ANALYSIS OF THE PROPERTY

OPPOSED TO THE NEW REALISM OF MAURIZIO FERRARIS

Adrian Bueno Junquero

Universidad Nacional de Educacion a Distancia -= UNED

Resumen: El presente ensayo compara un ana-
lisis fenomenoldgico de la propiedad con el nuevo
realismo de Maurizio Ferraris. La comparacion
expone los limites de la perspectiva fenomenolé-
gica al mismo tiempo que también muestra los
momentos estructurales de su modo de dacion:
(1) momento intuitivo; (2) momento de la solici-
tud; (3) momento del reconocimiento; (4) mo-
mento de la propiedad. Una vez expuesta la uni-
dad de estos momentos, el ensayo pone de ma-
nifiesto como la perspectiva del nuevo realis-mo
pensaria la propiedad a través de la nueva onto-
logia del objeto, es decir, como un objeto social
vinculado a un acto social. Las conclu-siones ex-
ponen el caracter fenoménico de la propiedad
como condicién del andlisis fenome-noldgico, en
contraposicion al planteamiento de Ferraris,
donde la propiedad seria tratada como un objeto.
No obstante, ambas perspectivas pensarian la
propiedad como un acto vinculado al deseo de
apropiacién, lo que permite una inves-tigacidon
fenomenoldgica de la voluntad.

Palabras clave: propiedad, objeto social, Le-
benswelt, new realism.

Fecha de recepcidn: 6-1I-2017

adrianbuenojah@gmail.com

Abstract: The present essay compares a phe-
nomenological study of the property with the new
realism of Maurizio Ferraris. The comparison
shows the limits of the phenomenological per-
spective and simultaneously the structural mo-
ments of its mode of givenness: (1) the intuitive
moment; (2) the moment of the request; (3) the
moment of the admission; (4) the moment of the
ownership. Once the unity of these moments is
exposed, the essay shows how the perspective of
the new realism would think the property
through a new ontology of the object, that is, as
a social object related to a social act. The conclu-
sions expose the phenomenological character of
the property as a condition of the phenomeno-
logical approach in contrast to the Ferrari’s pro-
posal, where the property would be treated as an
object. Nevertheless, both perspectives would
think the property as an act related to the wish
of appropriation, which allows the phenomeno-
logical investigation of the will.

Keywords: property, social object, Lebenswelt,
new realism.

Fecha de aceptacién: 20-I1X-2017


mailto:adrianbuenojah@gmail.com

46

ADRIAN BUENO JUNQUERO

1. INTRODUCCION!

Para analizar con rigor el fendmeno de la propiedad desde la fenomenologia
considero necesario fijar un suelo desde donde fundamentar la investigacion, un
método filoséfico de naturaleza estrictamente fenomenoldgica. Pero este pro-
blema nos lleva a la pregunta de qué es un analisis fenomenoldgico. En 1907
Husserl presenta la fenomenologia en términos de una doctrina universal de las
esencias (Hua II, 3:60) y a su vez como actitud filoséfica (Hua II, 23:82). Pero
también sabemos que, a pesar de que Husserl no emplee el término ‘fenomeno-
logia’ en sus anteriores escritos, no quiere decir que no estuviera haciendo feno-
menologia. De hecho, previamente a la primera tematizacién en 1907, en su obra
Die Idee der Phdnomenologie —que recoge las lecciones de 1905— Husserl for-
mula en repetidas ocasiones una expresion que ha sido denominada por muchos
fenomendlogos y fenomendlogas como el lema de la fenomenologia y que se
formula asi: “a las cosas mismas” (zu den Sachen selbst), articulada por primera
vez en la obra de las Logische Untersuchungen de 1900-1901 (Hua XIX, 10:218).

Pero esto nos retrotrae a otro problema ain mas complejo éQué quiere decir
“ir a las cosas mismas”? ¢En qué medida la fenomenologia se distancia de otras
filosofias motivadas por el propésito cientifico? éNo es, como sostienen Antonio
Zirion, Eugen Fink e incluso el mismo Martin Heidegger, el “ir a las cosas mismas”
la nota esencial de toda empresa cientifica?? Todavia hoy, sigue vivo el debate y
tampoco tenemos la pretension de agotarlo, pues beneficia a la comunidad filo-

sofica y en especial a la fenomenologia en la medida en que abre el espacio

! El modelo de citacién empleado consiste en el uso de la abreviatura “Hua”, seguida de una coma,
el niumero de la pagina original seguido de dos puntos, y la paginacion de la traduccion espafiola donde
se halla la cita correspondiente. Ejemplo: (Hua XIX, 234:333). En el caso de no haber traduccién consigno
las citas Unicamente con la abreviatura “Hua” seguida de una coma “,” y la paginacion original. Ejemplo.
(Hua XII, 23). Si no se indica lo contrario, las traducciones son mias.

2 Antonio Ziridon sostiene en dos conferencias (1987 y 2003) la siguiente interpretacion del lema
husserliano: “la tesis que defiendo es que [...] no define o caracteriza a la fenomenologia ni da ninguna
pista sobre su metodologia, [...] da solo, de la manera mas general y formal, una indicacion de su intencién
cientifica.” (Ziridon, 2003: 159). Siguiendo la linea de Zirién, Martin Heidegger lo interpreta como el ‘prin-
cipio de todo conocimiento cientifico’: “podria objetarse que esta maxima es demasiado obvia y que, por
otra parte, no hace mas que expresar el principio de todo conocimiento cientifico.” (Heidegger, 1997: 51).
La misma idea es sostenida Eugen Fink por ser un principio tan antiguo como la misma filosofia: “La
soluciodn «a las cosas mismas» no es ninguna invencion de la fenomenologia, sino sélo la resurreccion de
una exigencia tan antigua como la filosofia” (Fink, 1988: 185).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



UN ANALISIS FENOMENOLOGICO DE LA PROPIEDAD CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE M. FERRARIS

necesario para pensar sus fundamentos y la posibilidad misma de sus manifes-
taciones?.

En este contexto particular sobre la propiedad no me posicionaré al respecto.
No obstante, considero importante tener en cuenta que Husserl formula en repe-
tidas ocasiones el lema “ir a las cosas mismas” a través del concepto de intuicidn,
llevando el “ir” a las cosas mismas hacia el ambito de la intuicién de “las cosas
mismas”, presentada en términos de acto y a su vez también como estrato o
nivel de acceso originario, protagonista del acceso evidente al estadio del saber
en el marco de la pretension de fundamentar una nueva teoria del conocimiento®.
Cabe decir, por tanto, que el método fenomenoldgico guarda alguna relacion es-
tructural con el proceder intuitivo y sus estrechas relaciones con la adquisicion
de conocimiento.

Otro de los aspectos importantes del método fenomenoldgico es el descubri-
miento de la re(con)duccion fenomenoldgica, tematizada en 1907 y descubierta
en 1905 segun los manuscritos disponibles>, formulada como un acto de
re(con)ducir la mirada de lo trascendente hacia lo inmanente. Sera definido como

el campo de la apodicticidad de la evidencia o de la autodacion, lo que dicho en

3 La interpretacion que sostiene la exclusividad de la expresion “a las cosas mismas” como e/ lema
de la fenomenologia implica pensar la fenomenologia en términos de un método filosofico Unico y propio,
caracterizado por una serie de elementos fundamentales ausentes en cualquier otra empresa filosdfica,
adheridos de algun modo a la expresidn “a las cosas mismas”. Angel Xolocotzi sostiene esta interpretacion,
defendiendo la maxima como el rasgo singular de la fenomenologia: “El «ir a las cosas mismas» es, en-
tonces, de entrada, el ir de la idea de ciencia, evidencia e intuicidn, como meras opiniones infundadas, a
la autodacion de las mismas, es decir, a su cumplimiento definitivo.” (Xolocotzi, 2009: 135). La misma
idea es defendida por Javier San Martin: “En la conocida férmula Zu den Sachen Selbst! (a las cosas
mismas) no se prejuzga ni las cosas a las que hay que volver ni el modo en que se ha de volver a ellas,
ni tampoco la finalidad de vuelta. Quiza una de las caracteristicas fundamentales implicita en ese lema es
que no se trata de una vuelta «objetiva» en el sentido en que esa misma maxima es asumida por la
ciencia; [...] con la féormula «iA las cosas!» se rechaza «toda teoria anterior sobre las cosas», tanto las
teorias cientificas sobre las cosas como las teorias filosoficas.” (San Martin, 1986: 23).

4 Cf. Hua XIX, 600:648, Hua III/1, 42:120, Hua XXVII, 234, Hua XXX, 340.

5 Segun el editor del volumen X de la Husserliana, Zur Phdnomenologie des Inneren Zeitbe-
wusstseins (1893-1917), Rudolf Boehm, el manuscrito (Konvolut) A VII 25 del Archivo Husserl de Leuven
—que recoge los apuntes num. 35, 36, 37 y 38— se compone de 28 hojas recogidas en un sobre donde
esta escrito con lapiz: “Seefelder Manuskript und éltere Uber Individuation. Si: Seefeld 1905.”, es decir,
“Manuscrito de Seefelder y antiguos sobre Individuacion. Si: Seefeld 1905 Individuacion”. A continuacidn,
en el mismo sobre, y escrito con tinta entre corchetes, se indica: "In Seefelder Blattern (1905) finde ich
schon Begriff und korrekten Gebrauch der «phanomenologischen Reduktion»”, es decir, “En las hojas de
Seefelder (1905) encuentro ya el concepto y el uso correcto de la «reducciéon fenomenoldgica»”. (Hua X,
458-459). En agradecimiento al trabajo del profesor Javier San Martin, cito a continuacidén la clasificacion
de los manuscritos en diferentes clases y tipologias que pueden servir para centrar las investigaciones en
fenomenologia. Las carpetas estan clasificadas en letras:

la A corresponde a manuscritos que describen el mundo y la percepcion, lo que se llama la Estética
fenomenoldgica; la B se refiere a la reduccidn y a la epojé; la C designa los manuscritos sobre el tiempo;
la D, los que tratan del cuerpo y la somatologia; la E son manuscritos sobre la intersubjetividad y la
sociedad; la F agrupa los textos de las clases de Husserl; la K recoge todos los manuscritos de Husserl en
torno a su Ultima obra.” (San Martin, 1986: 13).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



48

ADRIAN BUENO JUNQUERO

palabras de Husserl seria “una suspensién de todas las posiciones transcenden-
tes.” (Hua II, 6:62). Tengamos en cuenta que la naturaleza suspensiva de esta
re(con)duccion —su caracter presuntivo— Unicamente muestra el inicio del acto,
es decir, tan solo un primer momento de este desplazamiento tan peculiar de
reducir lo trascendente a lo inmanente, en contra de aquellas posiciones que
interpretan este acto de re(con)duccion en términos de un solipsismo metodold-
gico®. Es menester, por tanto, identificar la necesidad de prescindir del indice de
existencia de lo trascendente como causa fundamental del caracter suspensivo
de la reduccion.

Ahora bien, ademas de la re(con)duccién, el proceder fenomenoldgico-intui-
tivo también opera en la problematica de hacer fenomenologia. En este sentido,
la funcidn que desempenia la intuicion, tal y como la presenta Husserl, seria la de
otorgar cierta garantia al conocimiento con tal de aproximarlo a su originariedad
(Urspriinglichkeit), al mismo tiempo que permite acceder a las cosas mismas,
que seria la fuente de dacién de todas las aprehensiones. Todo acto intuitivo se
fundamenta en ultima instancia en las modalidades aprehensivas —cuya funcién
principal es captar los datos procedentes del estrato o nivel al que se dirigen por

su misma constitucién—, y éstas sitian la base del modelo de encabalgamiento

% La refutacion del psicologismo va precisamente en esta direccion. El desplazamiento hacia la cons-
titucion de las vivencias que representa el surgimiento de la reduccién fenomenoldgica, interpretado como
un solipsismo cerrado insalvable a través de una lectura, a mi juicio poco acertada, piensa el concepto de
re(con)duccién como un dirigir o reducir la mirada hacia el campo de lo interno, del yo, donde sélo ahi
puede haber ciencia en sentido estricto como evidencia apodictica. Debe tenerse en cuenta que Husserl
presenta la re(con)duccién no sélo como un ‘re(con)ducir’ la mirada hacia el campo de las vivencias sino
que lo hace estableciendo el indice cero de existencia de todo lo trascendente, y ademas, como un mo-
mento inicial que motiva el acto general del conocer, es decir, como el motor de una nueva toma de
contacto con las cosas, materializado en lo que él denomina “actitud filosofica” (phdnomenologische Ein-
stellung). Las criticas van dirigidas hacia un posible solipsismo metodoldgico, definido por Hilary Putnam
como la no-presuncidn de la existencia de lo externo en todo estado psicoldgico: “ningun estado psicold-
gico, propiamente dicho, presupone la existencia de ningun individual [...]” (Putnam, 1975: 220). Efecti-
vamente, como dice San Martin, la reduccidon presupondria una no-existencia de lo externo, con lo cual
estariamos ante un solipsismo escéptico —no metodoldgico— transformado en un solipsismo natural, ya
que sdlo es valido como comienzo, es decir, como actitud natural, pero la re(con)duccion, en tanto que
abre la conciencia al ambito de lo trascendente, “es la superacion de esta actitud invirtiéndola en la de-
pendencia de todo respecto a la subjetividad.” (San Martin, 1993: 251). En este sentido, dice San Martin,
hay que diferenciar los diferentes momentos del método fenomenoldgico y la evolucién del mismo en el
contexto particular de la re(con)duccion, ya que inicialmente si presenta una esfera egoldgica —relativa
Unicamente al yo—, pero es un estadio inicial necesario para la constitucion fenomenoldgica del mundo y
la fenomenologia de la intersubjetividad: “El hecho de que el mundo esté ahi para nosotros y de que sea
relativo a la comunidad de la que toma su sentido, es algo que se da en mi, e. d. el mundo tiene el sentido
de objetividad intersubjetiva para mi; mi mundo tiene ese sentido de ‘para todos’; de ahi que el fenome-
ndlogo tenga que empezar por la intencionalidad egoldgica, analizando aquellas intencionalidades que
podrian ser llamadas exclusivamente suyas” (San Martin, 1993: 254). Con todo lo expuesto pienso que la
interpretacidn solipsista desatiende el conjunto de la obra de Husserl —en gran medida, dirigida a funda-
mentar la constitucion de la intersubjetividad trascendental y el mundo de la vida—, siendo por lo tanto
una filosofia abierta al mundo, en contra de la interpretacién que defiende el solipsismo fenomenoldgico.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



UN ANALISIS FENOMENOLOGICO DE LA PROPIEDAD CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE M. FERRARIS

desarrollado por Husserl desde la formulacién de la doctrina de la intuicion cate-
gorial en las Investigaciones Ldgicas, hasta la fundamentacion explicita del pro-
ceso de ideacidén y la intuicién de esencias en Ideas I.

Todo ello muestra la importancia de vincular la intuicion al método fenome-
noldgico y en ultima instancia a la razén fenomenoldgica, que ya es tedrico-prac-
tica desde sus inicios, al menos desde el andlisis relativo al problema de la evi-
dencia y la garantia del conocimiento en estrecha vinculacién con otros elemen-
tos del método relevantes como la re(con)duccion trascendental o la epojé, que
dificilmente pueden operar sin intuiciones’. Llevando esta reflexién al terreno
practico, y en concreto al fendmeno de la propiedad, la pregunta que surge a
continuacién es la de cdmo re(con)ducir la propiedad al ego trascendental para
poder intuir el fendmeno. Esta es la pregunta que guiara el andlisis.

Con tal de trazar posibles vias de respuesta y articular un sentido fenome-
noldégico de la propiedad validamente asentado, es decir, erigido de intuiciones
adecuadas, se inicia la investigacién con una descripcidon del fendmeno, lo que
implica directamente intuir sus modos de dacidn —los modos de darse el fené-
meno—. Una vez descritos en primera persona y prescindiendo naturalmente de

juicios de valor, se debe proceder a llenar las intuiciones primarias que permiten

7 La interpretacion que sostengo se basa en las siguientes referencias. En primer lugar, la temprana
fenomenologia presente en la “Philosophie der Arithmetik” de 1891 se constituye a través de un despla-
zamiento fundamental que conduce el andlisis de la fundamentacion de la matematica a la fundamentacidn
de la objetividad del conocimiento, articulado a través del suelo de la representacion y sus tipologias,
erigidas sobre la descripcidn del objeto intuido (Hua XII, 194). También hace posible que las objetividades
sean simbolizadas en la medida en que son intuidas (Hua XII, 194) y a su vez son la fundamentacion de
las representaciones propias (Hua XII, 194), heredadas del esquema de representaciones de Franz Bren-
tano. En los “Prolegomena” de 1900 la aprehension se fundamenta en las particularidades de la intuicidon
(Hua XVIII, 86:85) y en las Investigaciones Husserl le atribuye numerosas funciones: permite el acceso
“a las cosas mismas” (Hua XIX, 600:648) y ostenta, cuando es intuicién sensible —es decir, percepcion-
el poder de dar “un objeto como presente en persona (leibhaftig)” (Hua XIX, 461:544), algo que la sitla
en primacia por encima de la imaginacién (Hua XIX, 463:545). Asimismo, cuando deviene intuicién cate-
gorial sirve de base a las formas categoriales que se edifican sobre la percepcion (Hua XIX, 671:703),
representa el ideal del conocimiento en términos del ideal de adecuacion correspondiente en cada caso
como ideal cumplimiento (Hua XIX, 173:342), e incluso permite acceder de un modo inmediato a las
esencias universales (Hua XIX, 534:594). No nos olvidemos que en 1907 Husserl otorga a la intuicion el
caracter de dato absoluto (Hua II, 31:90), imprimiendo la direccién de la nueva fenomenologia trascen-
dental (Hua II, 9:67), abriendo el campo de la intuiciéon de esencias (Hua II, 9:67). Este nuevo campo
eidético de Ideas I, Husserl confiere a la intuicion el caracter de ser el lugar donde se dan las esencias
puras (Hua III/1, 15:91), responsable de la ideacion fenomenoldgica, planteada en términos de una vision
esencial que permite captar las esencias o eidos, o dicho en palabras de Husserl, el lugar donde “lo visto
es entonces la correspondiente esencia PURA o eidos” (Hua III/1, 15:90). Finalmente, incluso en la feno-
menologia genética presente en Krisis, la constitucion de la Lebenswelt o mundo de la vida se define como
“mundo de la intuicion realmente experimentante” (Hua VI: 51, 52). Todo ello muestra no sélo la impor-
tancia de la intuiciéon en la fenomenologia sino sobre todo la necesidad de atender al proceder intuitivo
como el proceder esencial de la fenomenologia y por consecuente del método fenomenoldgico, visto desde
su caracter de acto, de nivel de acceso originario otorgador de evidencia y necesario para el cumplimiento,
o, si se prefiere, desde su ultima funcion: la de ser el suelo fenomenoldgico del mundo de la vida, “el
mundo de la experiencia real y posible” (Hua VI, 49:50).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



50

ADRIAN BUENO JUNQUERO

captar el fenomeno de la propiedad, es decir, asentar la base fenomenoldgica del
sentido —el horizonte de significatividad—. El tercer y ultimo paso sera la expo-
sicion y mostracién del sentido fenomenoldgico del fendmeno, prescindiendo, eso
si, de cualquier analisis empirico o datos accesibles mediante significados etimo-
légicos, juridicos, histéricos e incluso politicos que puedan vincularse de un modo
estrecho a la propiedad, ya que tal presuncién impediria atender al fenédmeno tal

y como se me presenta.

2. LA PROPIEDAD Y EL ACTO DE APROPIACION

En primer lugar, la propiedad como tal no aparece como un hecho, sino mas
bien como acto de apropiacion —mas adelante veremos que concretamente se
nos manifiesta como resultado del acto de apropiarme de algo. Todo acto de
apropiacion, en la medida en que se dirige hacia una cosa con una determinada
intencion, participa de la estructura intencional de los actos o vivencias intencio-
nales, lo que implicara una determinada participacién del ideal del cumplimiento.
En este sentido decimos que toda propiedad, antes que nada, se manifiesta ori-
ginariamente como un acto o vivencia intencional dirigido a apropiarse de algo,
siendo éste un acto fundado, segun la loégica de la fundacién o superposicion de
actos®. Pero no es menos cierto que para darse la propiedad, primero, antes de
nada, debe de haber una cosa potencialmente apropiable, es decir, posible de
ser apropiada. Ahora bien, este punto es extremadamente conflictivo cuando nos
adentramos en él e intentamos realizar un analisis fenomenoldgico de la cosa
como cosa apropiable. ¢Acaso cuando hablamos de las ‘cosas apropiables’ nos
referimos sélo a los objetos, los Utiles, las herramientas y, en definitiva, a los

objetos dados en el mundo circundante? éNo decimos que en la vida cotidiana

8 La ldgica de la Fundierung (fundacion) parte de la dimensidn de los actos que atiende al hecho de
la superposicion de unos sobre los otros, lo que dicho en términos fenomenoldgicos podriamos definir
como “una interrelacion de lo fundante con lo fundado, de modo que éste se encuentra ya en aquél y lo
que funda careceria de existencia sin lo fundado.” (Lopez, 2012: 79). La génesis de esta ldgica de inter-
relacion la hallamos en la Tercera Investigacion Logica sobre el todo y las partes, llevada naturalmente al
terreno de los actos intencionales de la conciencia y la interrogacion por la evidencia del conocimiento,
determinando en Ultima instancia, como dice Serrano de Haro, “la complejidad de todo acto de conciencia,
y en particular la omnipresencia de partes no independientes o abstractas en todos los fendmenos inten-
cionales, sean basicos o no lo sean, es de hecho un rasgo distintivo de la fenomenologia husserliana.”
(Serrano de Haro, 1995: 67). En este sentido, el acto de apropiacidén, por ejemplo, se superpone a la
percepcidn en la medida en que me apropio de algo que percibo, sea 0 no comprobado por mi propia
experiencia, por lo que debemos entenderlo como acto fundante erigido sobre actos fundados.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



UN ANALISIS FENOMENOLOGICO DE LA PROPIEDAD CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE M. FERRARIS

hay personas que les mueve el deseo de apropiarse de otras personas o incluso
de las estrellas? Facilmente estariamos de acuerdo en afirmar que no es lo mismo
apropiarse de un objeto que apropiarse de una estrella —comprandola, adqui-
riendo la titularidad correspondiente—, y menos aun podemos trazar paralelis-
mos entre apropiarse de algo fisico e intentar apropiarse de una persona —causa
de la esclavitud. En otro lugar desarrollaré estas cuestiones para complementar
el analisis fenomenoldgico de la propiedad, incidiendo en los diferentes grados
de cumplimiento de la apropiacion y en la variacién del comportamiento que
tengo sobre la cosa en funcién de cémo se me presente, sobre todo para tomar
nota de los limites de la legalidad en la constitucion de la propiedad®. Por el
momento tengamos en cuenta que toda propiedad se da originariamente como
un acto intencional dirigido a la apropiacién de la cosa, es decir, a tener pleno
poder sobre ella, sea la cosa del tipo que fuere. Esto significa que no hay acto de
apropiacion sin una cosa que pueda ser apropiada, lo que nos lleva a distinguir,
por tanto, la materia del acto de apropiacion —la intencidon de apropiacién— de
la cualidad del acto de apropiacién —la forma de expresar la apropiacion por
ejemplo mediante el uso de la titularidad juridica de la propiedad ante el robo de
un tercero. En este sentido el acto de apropiacion se caracteriza, al menos en un
primer momento, por participar de la estructura de la intencionalidad y motivado

por un deseo de apropiacion de la cosa, pues hay algo que me mueve a

° Resulta interesante destacar los trabajos de Gerhart Husserl al respecto. G. Husserl publica en 1969
su libro titulado “Persona, cosa, comportamiento” (Person, Sache, Verhalten), donde expone unos Prole-
goémenos para una teoria de la propiedad en quince capitulos (Prolegomena zu einer Theorie des Eigentums
in fiinfzehn Kapiteln), ampliamente desarrollados, dirigidos a exponer una fenomenologia de la propiedad
a partir del desarrollo del concepto de comportamiento. La propuesta de G. Husserl participa de una de-
terminada concepcidn de la propiedad segun la cual “propiedad es la idea de dominio total que una per-
sona, propietario “E”, tiene sobre una cosa valorable, la cosa «S»" (G. Husserl, 1969: 3). En la medida en
que identifica en la propiedad una idea de poder absoluto (vollsténdige Macht) sobre una cosa que ha de
ser valorable, el planteamiento de G. Husserl necesariamente ha de atender al problema de la valoracion
(die Bewerbung) que determina el comportamiento (das Verhalten) (G. Husserl, 1969: 12). Los problemas
que suscita la dimensidn de la valoracion no son triviales. Si se plantea el problema de cémo se funda el
valor de la cosa en la propiedad y como ésta se constituye, entran en juego el problema fenomenoldgico
del inconsciente, de la voluntad, e incluso de los limites del Derecho en la determinacion de los valores.
Probablemente G. Husserl planteara el enorme complejo problema de la variacion del comportamiento en
la fenomenologia de la propiedad una vez superada su investigacion de 1925 sobre la “"Génesis y limites
de la validez juridica para la determinacion de reflexiones preliminares”, donde se hallan los origenes de
su obra posterior titulada “La objetividad juridica. Estudios logicojuridicos para una teoria de la propiedad”
(Der Rechtgegenstand. Rechtslogische Studien zu einer Theorie des Eigentums” en 1933. En esta obra
Gerhart plantea la constitucién de la relacién de propiedad (die Eigenrelation) a partir de la nocién de
dominio (die Herrschaft), algo que me parece acertado y muy significativo si tenemos en cuenta la distin-
cidén entre la mera tenencia y la apropiacion absoluta, o mejor dicho, la distincién entre propiedad y pose-
sion como poder absoluto, por un lado, y mero tener, por otro. En todo caso el gran trabajo de G. Husserl
sobre la propiedad debe ser atendido si se quiere estudiar el complejo problema del comportamiento en
la constitucidon fenomenoldgica de la propiedad, estrechamente vinculado a la constitucion fenomenoldgica
de ‘lo juridico’ (des Juridisch) y del Derecho.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



52

ADRIAN BUENO JUNQUERO

apropiarme de eso que tengo enfrente o que simplemente quiero poseer, donde
la correlaciéon se da de forma originaria. Aqui naturalmente entra en juego la
figura del inconsciente, la posibilidad de la manipulacién, y sobre todo analisis
dirigidos a fundamentar la voluntad de poder, e incluso la dimension cultural de
los objetos y del mundo de la vida desarrollada por Lester Embreel?,

El siguiente paso debe dirigirse a describir los modos con los que se torna
efectiva la apropiacidon de la cosa, haciendo hincapié en el procedimiento me-
diante el cual yo puedo apropiarme de algo que quiero tener y ademas poseerlo
absolutamente. En este sentido, la propiedad se distingue de la mera posesiéon
en la medida en que imprime un poder absoluto sobre la cosa, algo que no hace
la posesion, ya que poseer es una mera pertenencia de la cosa. Por el contrario,
a diferencia de la posesion el acto de apropiacién es pertenencia absoluta o poder
absoluto (vollsténdige Macht) en la medida en que desprende una titularidad de
posesion garantizada fundamentalmente por la Ley. Distinguimos por tanto “po-
sesion” de “propiedad” y concluimos sefialando que todo acto de poseer es en
esencia antijuridico'* por no llevar consigo una voluntad que quiera adquirir la

titularidad —fundamental para poseer el poder absoluto sobre la cosa—, algo sus-

tancialmente distinto de lo que ocurre en el acto de apropiacion donde para

10 | ester Embree parte de la siguiente maxima: “lo cultural es aprehendido” (Embree, 2005: 118).
Segun él, todo lo aprendido vendria determinado por nuestra relacion intersubjetiva con el mundo, de
modo que el mundo, como mundo de la vida o Lebenswelt, “*no sélo es natural sino también socio-cultural”
(Embree, 2011: 13). De aqui se derivan dos formas de entender este caracter originario del mundo como
mundo cultural, por un lado, entendido como “construcciones conceptuales de cosas en el sentido comun”
(Embree, 2011: 13) —nivel superior—, y por otro lado como “cultura basica” (Embree, 2011, 14), que,
aun siendo inferior a nivel de capas de lenguaje, en ella “la reflexion puede desvelar encuentros y los
valores y usos de las cosas en cuanto encontradas” (Embree, 2011, 14). Esta concepcion fenomenoldgica
del mundo de la vida como mundo cultural, como ha sugerido San Martin en su comentario a la obra de
Embree titulada “La practica de la fenomenologia segun Lester Embree”, significa en ultima instancia “la
determinacion de tipo axioldgico y de tipo practico” (San Martin, 2005: 225), algo sumamente interesante
en la medida en que permite a la fenomenologia dialogar con el vasto campo de los valores y definir el ser
humano como “objetos culturales basicos para ellos mismos en relacién a valores” (Embree, 2005: 130).
Desde esta perspectiva axiologica, el acto de apropiacidn, en la medida en que configura una serie de
valores y determina una cierta posicionalidad, pues me permite tener lo que quiero —e incluso condiciona
mi comportamiento con lo apropiado— podria ser expresada en términos de una apropiacidon dirigida a
poseer absolutamente un objeto cultural con el que me relaciono y tengo un comportamiento basado en
una serie de valores. A mi parecer, este caracter del acto de apropiacidn, si se analiza desde la posicion
de Embree, imprimiria una dimension cultural en el objeto, correlato de mi apropiacion, algo que podria
contrastarse con la perspectiva del nuevo realismo, como veremos adelante, ya que ambas configuran el
caracter intersubjetivo del mundo, que, segun Embree, sera socio-cultural y, desde Ferraris, sera ontolo-
gicamente social.

11 por antijuridica me refiero a una posesion no regulada por la Ley, es decir, sin una titularidad
explicita, no-juridica, no a la connotacion del derecho penal de la antijuridicidad como uno de los elementos
de la doctrina del delito ‘siendo contrario a Derecho’ y la estructura suficiente de la culpabilidad en la
punibilidad de los comportamientos. Son muy pocas las posibles pertenencias no reguladas por la Ley, es
decir, las meras posesiones, y por ello no son extremadamente importantes en el analisis aqui desarro-
llado.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



UN ANALISIS FENOMENOLOGICO DE LA PROPIEDAD CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE M. FERRARIS

apropiarme de la cosa debo de tener la garantia de que yo soy el titular, y en
consecuencia, soy el unico que ejerce el poder absoluto sobre ella.

Ahora bien, que yo ejecute el acto de apropiacion conscientemente y parti-
cipe de la intencionalidad, no significa, como hemos visto, que se dé esencial-
mente de forma inmediata. Por el contrario, el caracter mediato de la propiedad
constituye su esencia juridica'?. Cuando hablamos de esencia juridica nos referi-
mos al poder que ostenta la jurisdiccion, el ius —la Ley—, responsable de garan-
tizarme el pleno poder sobre la cosa, es decir, la apropiacion juridica de la misma.
De aqui se desprende la existencia de un ‘yo-otro’ que me garantiza la totalidad
del poder de pertenencia de la cosa. Este ‘yo-otro’ es la misma jurisdicciéon —
encarnada en el Estado como maximo responsable del cumplimiento de la
misma—, la que me garantiza el poder absoluto incluso ante la contingencia y el
azar y la que determina la oponibilidad de la propiedad en la medida en que
puedo oponerla ante terceros!3. Pongamos un ejemplo. Que yo quiera apro-

piarme de un modo absoluto por ejemplo de este ordenador implica no sélo que

12 Sophie Loidolt va mas alld en su analisis sobre fenomenologia del Derecho asegurando que el
movimiento hacia la prescripcion de la validez, entendido como finalidad, es una intencionalidad juridica:
“desde la validez como finalidad, el movimiento de la prescripcion es descrito como intencionalidad juri-
dica.” (Loidolt, 2009: 4). Segun Loidolt, la intencionalidad juridica esta relacionada con la génesis de “lo
juridico”, vinculada al problema de la evidencia y del conocimiento: “esto conduce al problema de su
evidencia y su génesis, asi como a su rol en el contexto tedrico-metodoldgico.” (Loidolt, 2009: 66). Es
comprensible que Loidolt se mueva dentro del contexto de la constitucion de lo juridico en la medida en
que quiere fundamentar una razén juridica total (vollkommenes Vernunftrecht): “Una completa y elabo-
rada razon juridica puede sélo ser el telos [...] y deberia poder ser reconocida por cualquiera: lo que
significa por cualquier persona en cualquier lugar y en cualquier momento.» (Loidolt, 2009: 72). A mi
parecer, es acertado pensar que una razon juridica ha de imprimir un reconocimiento, pues sin reconoci-
miento no es posible determinar el cumplimiento del Derecho, y con él, el otorgamiento del poder absoluto.
Sin embargo, pienso que tal vez este reconocimiento (die Anerkennung) deberia ser entendido como se-
guridad juridica —todas las legislaciones han de ser visibles, comprensibles y disponibles. Pero en el con-
texto de la propiedad, naturalmente esto nos lleva a otra direccion en la medida en que la esencia de la
propiedad, por su caracter de acto, es una esencia juridica porque necesita de la solicitud en tanto que
imprime un poder completo. Considero arriesgado querer fundamentar una intencionalidad juridica a partir
de la prescripcién (die Ausweisung), ya que ésta solo es un caracter del fenomeno juridico —vinculado a
la duracion del mismo—, asi que seria mas acertado constituirla a partir de otro tipo de reflexidon. Frente
a la posicidén negativa de la prescripcién que enuncia Loidolt, se requiere para el desarrollo de este tema
un analisis esencialmente positivo.

13 El Estado como representante Ultimo y encarnacion ejecutiva de la ley Unicamente se constituye
fenomenoldgicamente a través de la posibilidad misma de la representacion del jus, nunca a través de un
analisis teorico de una razén practica o un iuspositivismo, ya que no son descritos intuitivamente desde el
entramado de vivencias sino sélo a través de sus relaciones con la posibilidad de la validez. Tal y como
pone de manifiesto Jirgen Habermas, una reflexion filosofica sobre el Derecho y que sea estrictamente
Teoria del Derecho, ha de abandonar la vieja concepcidon del Estado como razdn practica y atender a la
nueva razdn comunicativa, que “empieza distinguiéndose de la razon practica porque ya no queda nada
atribuida al actor particular o a un macrosujeto-estatal social [...] es mas bien el medio linguistico, me-
diante el que se concatenan las interacciones y se estructuran las formas de vida, el que hace posible la
razén comunicativa.” (Habermas, 2010: 65). A pesar de que aqui no estamos haciendo Teoria del Derecho,
resulta interesante tomar nota de este desplazamiento hacia una concepcién menos practica del Estado
encargada ya no tanto de velar por la validez sino concatenar discursos comunicativos en lugares fijos,
linglisticos, donde la fenomenologia podria operar y desentrafiar los modos en los que éstos se dan efec-
tivamente a través de la descripcion de sus modos de dacion.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

53



54

ADRIAN BUENO JUNQUERO

yo adquiera la titularidad correspondiente e imprima un derecho sobre él, es
decir, que sea de mi propiedad, sino, y sobre todo, que yo conscientemente so-
licite al ‘yo-otro’ que tiene el poder de otorgarme el poder absoluto, la titularidad
correspondiente. Una vez el ‘yo-otro’ me conceda el poder absoluto podré ejer-
cerlo ante alguien que me lo quiera robar, por ejemplo. En este caso, el ‘yo-otro’
se encarna en el Derecho Privado, haciendo velar por el correcto funcionamiento
del modelo de compraventa —sujeto al momento de la firma contractual—, pero
nunca deja de ser estructura normativa, ya que siempre en ultima instancia la
Ley es la que garantiza mi poder absoluto; el ‘yo-otro’ en Ultima instancia siempre
es el ordenamiento juridico que incluye todas las normatividades que regulan las
apropiaciones. Por lo tanto, el ordenamiento juridico o jurisdiccion representaria
la instancia que me otorga ese poder absoluto, aunque vale decir que en el fondo
nunca es un poder absoluto en la medida en que estd sujeto a determinadas
condiciones como por ejemplo de durabilidad, de pago fraccionado o extincion,
por lo que siendo precisos debemos calificarlo de ‘poder aparentemente abso-
luto’, donde lo ‘absoluto’ hace referencia fundamentalmente al caracter unilateral
y exclusivo del poder sobre la cosa.

Tras este segundo momento de solicitud, entra en consideraciéon un tercer
elemento esencial. Desglosando el caracter procesal de la solicitud, es decir, de
la necesidad de pedir a la Ley que me garantice el poder absoluto sobre la cosa
gue yo hago experiencia y quiero adquirir, nos topamos con un nuevo ambito de
tratamiento fundamental para el andlisis: la entrega efectiva de la acreditacion.
Y aqui entra en juego una dimension esencial, ya que una vez recibo el si del ‘yo-
otro’ —titular de pleno poder que me concede el disfrute eterno de la cosa—, la
titularidad completa el acto de apropiacién haciendo posible que se dé la propie-
dad de la cosa. Una vez dada la propiedad de la cosa, automaticamente se alteran
mis relaciones con la cosa, mi comportamiento ya no es extrafio, no la intuyo en
la lejania, sino que ahora es mia y yo la poseo, lo que me convierte en poseedor,
o dicho mas llanamente, paso a ser propietario. Por lo tanto, digamos que todo
acto de concesién o entrega de la titularidad causa un ultimo momento estructu-
ral del acto de apropiacion, la aparicién del yo propietario. Este cuarto y ultimo
momento del acto de apropiacion es la consecuencia del otorgamiento de la titu-
laridad de la cosa, efectuado a través de un proceso que incluye el momento del

pago y la subordinacién a unos derechos y deberes en relacién con la cosa. Dejo

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



UN ANALISIS FENOMENOLOGICO DE LA PROPIEDAD CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE M. FERRARIS

de ser un yo cualquiera a ser un yo propietario, la cosa es mia y yo dispongo de
un poder absoluto, reconocido y garantizado por la Ley ante cualquier tercero
que quiera impedirme el usufructo de la forma que yo quiera; esto implica por
norma general una modificacion de mi comportamiento con la cosa. En suma,
hasta el momento, hemos distinguido cuatro niveles del acto de apropiacién que
podriamos enumerar del siguiente modo:

(1) Nivel intuitivo: intuicion consciente de la cosa potencialmente apropiable
dirigida a apropiarmela, probablemente fruto de un deseo personal de ad-
quisicién —fuertemente influenciable y manipulable.

(2) Nivel de solicitud: necesidad de garantizar mi poder absoluto sobre la cosa.
La garantia se efectla a través de la solicitud al ‘yo-otro’ —titular del po-
der— dentro de los parametros juridicos establecidos.

(3) Nivel de reconocimiento: el titular del poder absoluto me otorga, gracias a
una serie de condiciones que yo asumo, el poder aparentemente absoluto
sobre la cosa a través de la entrega de la titularidad correspondiente, con-
virtiéndola en mi propiedad.

(4) Nivel egoldgico: la adquisicion de la titularidad de la cosa, es decir, la pro-
piedad, completa el acto de apropiacién redefiniendo mi ‘yo’ como ‘yo pro-
pietario’, haciéndome gozar del privilegio del usufructo ante cualquier si-
tuacion o cualquier tercero, con las limitaciones contractuales aceptadas.

Prescindiendo ahora del enfoque en primera persona, el esquema de los mo-
mentos que constituyen la légica del acto de apropiacidn seria el siguiente:

(1) Intuitivo: ‘A’ intuye la cosa ‘B’.

(2) Solicitud: ‘A’ solicita el poder absoluto de la cosa ‘B’ al titular ‘C’, o lo que
es lo mismo, ‘A’ solicita la titularidad juridica de la cosa ‘B’ al titular ‘C’.

(3) Reconocimiento: ‘C’ entrega a ‘A’ el poder absoluto sobre la cosa ‘B’.

(4) Egoldgico: ‘C’ reconoce a ‘A’ como propietario de la cosa ‘B’.

La unidad sistémica de estos cuatro momentos constituye el aparecer del fe-
ndémeno de la propiedad y la posibilidad de su experienciar. Vale decir también
que cada uno de los niveles puede fraccionarse en subniveles o estratos si nos
preguntamos cuanto se llena cada uno de los actos intencionales (intencion de
apropiacion, intencién de solicitud, etc.), ya que el ideal fenomenoldgico del co-
nocimiento entendido en términos de adecuacién siempre opera en todas sus
multiples manifestaciones, incluso en las capas mas primarias de acceso a los

fenomenos. Lo interesante, sin embargo, no es agotar el fendmeno, pues

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



56

ADRIAN BUENO JUNQUERO

naturalmente ningun horizonte de sentido puede ser reducido a una mera inter-
pretacion y abasta por ello numerosas posibilidades. En este sentido los cuatro
niveles o estadios de la fenomenologia de la propiedad ilustran una manera de
articular un sentido holistico y general.

Como veremos a continuacion, la perspectiva de Maurizio Ferraris es suma-
mente distinta, pues en ella desaparece el caracter fenoménico de todo objeto
social, aunque no su relacién con la subjetividad, lo que implicara atender a la
propiedad no en su modo de aparicidon sino en su consistencia ontoldgica. No
obstante, cabe decir que Ferraris no menciona expresamente la propiedad, pero
si presenta la categoria de los ‘objetos sociales’, analizados desde la dptica de un
nuevo realismo liberado de toda influencia constructivista. En esta direccion in-
cluyo la propiedad como objeto social para sefalar sus principales rasgos y sus
notas esenciales dentro del marco de una nueva restauracién positiva del rea-

lismo.

3. LA PROPIEDAD COMO OBJETO SOCIAL. UNA APROXIMACION AL NUEVO
REALISMO DE MAURIZIO FERRARIS

Con el analisis fenomenoldgico de la propiedad se ha puesto de manifiesto
una posible aproximaciéon fenomenoldgica al acto de apropiacidén. La perspectiva
de Ferraris es sumamente distinta, pues contrariamente a la fenomenologia no
atiende a los fendmenos o apariciones (Erscheinungen) sino que se limita a los
accesos de los objetos que constituyen el mundo y que tienen carga ontoldgica
propia. De aqui se desprendera una nueva forma de concebir el mundo y los
objetos que ontolégicamente lo constituyen. En su reciente articulo New Realism
as Positive Realism del afio 2014, Maurizio Ferraris presenta una nueva forma de
hacer filosofia que se desvincula en gran medida de la fenomenologia y que
aporta una perspectiva muy diferente a la hora de analizar la propiedad, aunque
también podremos trazar algunas conexiones. Veremos los rasgos principales de
este nuevo realismo, y en concreto, de una determinada concepcion del mundo
como lugar donde se hallan los objetos que Ferraris denomina bajo la novedosa
categoria de “objetos sociales” donde incluiremos la propiedad.

El nuevo realismo de Ferraris surge, como bien sefala en las primeras pagi-

nas del ensayo, como una reaccidon contundente ante la predominancia de una

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



UN ANALISIS FENOMENOLOGICO DE LA PROPIEDAD CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE M. FERRARIS

tendencia filosofica a fundar el conocimiento desde un estadio anterior a la ex-
periencia, denominado fact of the preexistence (Ferraris, 2014: 173). Una vez
trazada la continuidad de Kant a Gadamer, lo que sugiere Ferraris es abandonar
este constructivismo que rompe diametralmente con toda posibilidad de dacién
en la medida en que construye el conocimiento a partir de disefios conceptuales
y perceptivos, que de alguna manera ya estan dados y que por lo tanto no per-

miten atender a la naturaleza ontoldgica del mundo objetualizado. Dice Ferraris:

Tal perspectiva puede presentarse a si misma en diferentes matices, hasta el punto de
discutir que aqui no hay nada dado y que todo es construido por nuestros disefos con-

ceptuales y aparatos perceptuales (Ferraris, 2014: 173)!4,

Del constructivismo, dice Ferraris, surge el giro linglistico y la consecuente
prevalencia del concepto en la construccion de la experiencia (Ferraris, 2014:
173), empleando el ejemplo de los dinosaurios y preguntdndose si realmente
existieron. A diferencia de esta prevalencia conceptual, Ferraris propone una pre-
valence of the object que nos acompafa en la vida (Ferraris, 2014: 174). Diga-
mos que los objetos estan ahi antes que los conceptos. En este sentido, no sor-
prendera que Ferraris defina el mundo como mundo de objetos (world of objects)
o, dicho en otros términos, la mas alta positividad ontolégica (Ferraris, 2014:
174), previa a los estados de cosas (Ferraris, 2014: 174). Sin embargo, no es-
tamos ante una concepcion de los objetos como ‘cosas en si mismas’. Como dice
Ferraris, la ‘cosa en si misma’ (the thing in itself) irrumpe como una sorpresa, es
decir, como la pérdida de las expectativas sobre la cosa que yo me habia creado
a partir de mis esquemas conceptuales y mi percepcién (Ferraris, 2014: 189), a
diferencia de los objetos, que son definidos como la manifestacion positiva de la
facticidad constituyente del mundo (Ferraris, 2014: 189). En este sentido, Ferra-
ris presenta el cruzamiento entre la dimensidn de los objetos y la dimensidn de
los conceptos como una légica ontolégicamente ascendente que se inicia en la
dimensioén ideal de los conceptos y que termina transformandose en los objetos,

lo que dicho en otras palabras seria un ascenso de la vertiente negativa a la

14 “Sych a perspective may present itself in different shades, up to the point of arguing that there is
nothing given and that everything is constructed by our conceptual schemes and perceptual apparatuses.”

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



58

ADRIAN BUENO JUNQUERO

vertiente positiva de la facticidad, siempre constituyente del mundo, y por tanto,
de los objetos dados en él.

Pienso que esta concepcidon de la facticidad es importante a la hora de com-
prender la propiedad como objeto social por varias razones. En primer lugar por-
que la facticidad no reside Unicamente en la constitucion de los objetos y por lo
tanto en la propiedad como objeto social sino que es producto de un surgimiento
que es estrictamente fenomenoldgico (Ferraris, 2014: 189). Ahora bien, cabe
sefialar que este caracter fenomenoldgico atafie Unicamente al momento inicial,
el de la aparicién, pues el movimiento que imprime la facticidad se dirige a res-
taurar la positividad, es decir, la ontologia de los objetos, denominado bajo la
expresion unamendability, partiendo de una vertiente negativa estrechamente
relacionada con los aparatos conceptuales y perceptivos.

Otra de las razones es precisamente su naturaleza restauradora, la intencion
de restaurar del positivismo y sustituir la epistemologia por una nueva ontologia
realista, pues como dice Ferraris, la epistemologia no se deja corregir a si misma
(Ferraris, 2014: 189). Todo ello muestra el proceder de este nuevo realismo ar-
ticulado en términos de una dialéctica asentada sobre el mundo que origina por
un lado una vertiente negativa o conceptual de la facticidad —prevalence of the
concept— convertida en positividad (Ferraris 2014: 188), algo que, expresado en
términos fenomenoldgicos, podria definirse como una re(con)duccién de la mi-
rada hacia los objetos que constituyen ontolégicamente el mundo, suspendiendo
toda posicion en torno a la validez de los esquemas conceptuales. Salvando las
distancias tematicas mencionadas, tal vez pudiéramos hallar en este “camino
ascendente” (ascending path) (Ferraris, 2014: 189) de la negatividad a la posi-
tividad, un denominador comun con la fenomenologia de Husserl, pues si lo ne-
gativo representa lo conceptual y lo positivo lo objetual, siendo éste una trans-
formacién de aquél, éacaso no reproduce la l6gica del cumplimiento en la medida
en que las intuiciones categoriales, dirigidas a los conceptos, se erigen sobre
intuiciones sensibles, dirigidas a los objetos trascendentes? No obstante, respon-
diendo afirmativamente Unicamente podriamos trazar un paralelismo metodolé-
gico entre la logica de la facticidad que disena la unamendability y el proceder
intuitivo del conocimiento que articula Husserl en términos de adecuacion plena
o evidencia apodictica del conocimiento, dada la imposibilidad de salvar las dis-

tancias tematicas sin caer en reduccionismos. Asi pues, a modo de conclusién,

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



UN ANALISIS FENOMENOLOGICO DE LA PROPIEDAD CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE M. FERRARIS

cabe afirmar que no hay posibilidad de trazar numerosos paralelismos tematicos
entre ambas perspectivas, pero quiza si metodoldgicos o terminoldgicos?>.

No cabe duda alguna que nos hallamos ante una concepcidon del mundo
restauradora de la positividad (Ferraris, 2014: 176) encarnada bajo la etiqueta
de un nuevo “realismo positivo” (Positive Realism). Las consecuencias de esta
concepcidon del mundo como sustrato ontoldgico de objetos seran determinantes
a la hora de describir la propiedad como objeto social. Con tal de mostrar las
divergencias analicemos los conceptos de mundo con los que trabajan ambas
perspectivas. Por un lado, el nuevo realismo de Ferraris se distingue frontalmente
del concepto husserliano de la Lebenswelt en la medida en que Husserl no lo
define como un mundo objetualizado sino como suelo de la experiencia y hori-
zonte de toda significatividad posible; pero si participa de la dacién (die Gege-
benheit) fenomenoldgica a la hora de definir el mundo, es decir, del caracter dado
del mundo, ya que en él se dan los objetos ontoldgicamente consistentes. En
efecto, asi como para Husserl es “el mundo efectivamente dado como percepti-
ble, el mundo de la experiencia real y posible” (Hua VI, 49:50), para Ferraris, es
el mundo dado donde nos topamos con objetos de consistencia ontoldgica, inde-
pendiente de nuestro conocimiento: “En este mundo que se nos es dado [...] nos
topamos con objetos que tienen una consistencia ontoldgica independientemente
de nuestro conocimiento.» (Ferraris, 2014: 188)!6. Que ambos hayan sefialado
el caracter dado del mundo, es decir, que el mundo efectivamente nos esté dado,
no significa que ambas perspectivas sostengan una misma concepcién del
mundo, de hecho no podemos prescindir de las diferencias en la medida en que
estamos ante dos formas muy distintas de pensar el mundo, ya que para Husserl
constituye horizonte de toda experiencia real y posible, pero para Ferraris es el
lugar donde nos encontramos con los objetos de consistencia ontoldgica inde-

pendiente?’.

15 Conviene hacer una breve precision al respecto. Si bien en su reciente articulo Ferraris opone la
epistemologia a la ontologia, apostando explicitamente por la segunda y rechazando la primera, en su
obra L’ermeneutica publicada en 1998 afirma que en Ultima instancia toda ontologia es siempre una feno-
menologia: «al menos en su forma, la ontologia es siempre una fenomenologia, la cual a su vez, lo quiera
0 no, es siempre una fenomenologia de la percepcién. (Ferraris, 1999: 41).

16 “In this world that is given to us [...] we encounter objects that have an ontological consistence
independently from our knowledge”

17 Sugiero emplear la expresion ‘nos encontramos’y no ‘nos topamos’ en la medida en que, siguiendo
la tesis de Embree, uno de los rasgos distintivos de la fenomenologia consiste precisamente en analizar
descriptivamente «los objetos-en-tanto-que-encontrados y los encuentros con ellos» (Embree, 2005:
124).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



60

ADRIAN BUENO JUNQUERO

Ahora bien, tengamos en cuenta que Husserl no termind su proyecto feno-
menoldgico, sobre todo por la enorme extension de su trabajo y la imposibilidad
de agotar la infinitud de campos tematicos, por lo que es comprensible que no
hallemos en los trabajos de Husserl una fenomenologia dirigida a desarrollar los
fundamentos de los fendmenos sociales. A la hora de analizar por tanto las di-
vergencias entre el nuevo realismo y la fenomenologia, y con el fin de ubicar la
fundamentacién del concepto del mundo —que sera fundamental para desarrollar
el concepto de objeto social y analizar la propiedad— debemos atender a la fe-
nomenologia que se ocupa de los fendmenos sociales. Esta fenomenologia ha
sido desarrollada por Alfred Schiitz bajo el nombre de sociofenomenologia. Sin
embargo, el concepto de mundo que plantea Schiitz a través de su fenomenolo-
gia social también diverge del mundo que presenta el nuevo realismo de Ferraris,
guedando por tanto descartada la hipdtesis de poder leer este nuevo realismo
como una nueva fenomenologia social o positiva. La diferencia la hallamos en la
definicidon que plantea Ferraris segun la cual el mundo es el mundo dado donde
circundamos con objetos de consistencia ontoldgica, a diferencia de Schiitz, que
hereda de Husserl la concepcion del mundo de la vida y le atribuye el rasgo de

la cotidianidad, pasando a hablar de mundo de la vida cotidiano.

[...] es el ambito de la realidad en el cual el hombre participa continuamente en formas
que son, al mismo tiempo, inevitables y pautadas. El mundo de la vida cotidiana es
la regién de la realidad en que el hombre puede intervenir y que puede modificar

mientras opera en ella mediante su organismo animado (Schiitz, 1977: 25).

Siguiendo lo expuesto, Schiitz parte de una concepcidn cotidiana del mundo
que origina la region de la realidad, al contrario de Ferraris, quien sostiene que
el mundo no desempefa la funciéon primordial de originar la realidad o regiones
de realidad, sino que otorga al mundo el caracter de lugar donde se dan los
objetos ontoldgicamente consistentes, encargados de originar la realidad. A pe-
sar de esta diferenciacién, podriamos hallar, como punto en comun entre la fe-
nomenologia social y el nuevo realismo de Ferraris, una distancia compartida con

el constructivismo:

Schiitz da muestras de un positivismo y un realismo alejados del constructivismo que
se le imputa. No hay que olvidar, sin embargo, que la meta de Schitz no es el estudio
de los objetos mismos, sino de su significado constituido por las actividades de nues-

tra conciencia (Lopez, 1995: 71).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



UN ANALISIS FENOMENOLOGICO DE LA PROPIEDAD CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE M. FERRARIS

Asi pues, no cabe duda alguna que el nuevo realismo de Ferraris, en la me-
dida en que se constituye en el lugar donde se hallan los objetos ontoldgicos
consistentes, participa de una concepcién del mundo alejada de la estrictamente
fenomenoldgica. Pero todavia no hemos explicado qué es un objeto social y en
gué medida podemos incluir la propiedad en la categoria de objetos sociales.
Iniciemos el analisis teniendo en cuenta los tres tipos de categorias que presenta

Ferraris:

[...] resulta por lo tanto necesario introducir, junto a las categorias de objetos
naturales (que existen en el espacio y el tiempo independientemente del sujeto) y
objetos ideales (que existen fuera del espacio y del tiempo independientemente del
subjeto), la categoria de objetos sociales, que existen en el espacio y el tiempo
dependiendo del sujeto (Ferraris, 2014: 181)18,

En este sentido los objetos sociales son aquellos que existen en el espacio y
en el tiempo dependiendo del sujeto. Esto quiere decir que ningun objeto social
no puede no ser intersubjetivo. La propiedad, por tanto, en la medida en que
involucra necesariamente a dos o mas personas, debe incluirse en la categoria
de objeto social, pues es dependiente de los sujetos. ¢Pero cdmo se lleva a cabo
esta interdependencia? Respondamos diciendo que en ningun caso seria resul-
tado de un acto de apropiacion. Por el contrario, en tanto que objeto social de-
pendiente de los sujetos, lleva consigo una consistencia ontoldgica estrecha-
mente vinculada a los mismos, fruto de una conexién determinada por el modo
de ejecucion del acto fundamental de su constitucion. A pesar de que Ferraris no
ejemplifique esta concepcidn ontoldgica de los objetos a través de la propiedad,
si pone de manifiesto efectivamente que los objetos sociales son el resultado de
un acto de naturaleza social que involucra al menos a dos personas y que con-

tiene una nota esencial o un elemento estructural: el ser grabado. Dice Ferraris:

Esto es para decir que un objeto social es el resultado de un acto social (que involucra
al menos a dos personas o a una maquina delegada y una persona) caracterizado

por ser grabado, en un trozo de papel, o en un archivo de ordenador, o incluso en la

18 it js therefore necessary to introduce, next to the categories of natural objects (that exist in space
and time independently of the subject) and ideal objects (that exist outside of space and in time inde-
pendently of the subject), the category of social objects, which exist in space and time dependently on
the subject.”

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



62

ADRIAN BUENO JUNQUERO

mente de las personas involucradas en el acto (Ferraris, 2014: 183)1°,

Siguiendo lo expuesto podemos incluir la propiedad en la categoria de objetos
sociales en la medida en que su aparicion es el resultado de una interaccién entre
dos personas y una grabacion, pues todo acto social debe ser ‘grabado’ (recor-
ded). Este caracter de ‘ser grabado’ suele adherirse a una escritura, ya que, dice
Ferraris, la escritura es esencial para la construccién de la realidad social (Ferra-
ris, 2014: 183). En comparacion con el analisis fenomenoldgico, donde la esencia
juridica de la propiedad correspondia al reconocimiento de la titularidad de la
propiedad de la cosa en la medida en que ‘otro-yo’ me otorgaba el poder absoluto
sobre la cosa y sin él no seria ‘mia’, en este contexto el caracter esencial de ‘ser
grabado’ corresponderia al momento de la constitucion del contrato —si es es-

crito— o el momento de lo apalabrado —si es oral.

4. CONSIDERACIONES

Asi como el analisis fenomenoldgico de la propiedad nos habia revelado la
concatenacién de cuatro momentos estructurales, el analisis de la propiedad
desde el nuevo realismo se fundamenta en tres momentos estructurales. Tam-
bién es destacable el caracter fenoménico de la propiedad que se desprenderia
de un analisis fenomenoldgico, pues la propuesta de Ferraris esta lejos de con-
cebir como necesaria una dimension fenoménica, ya que la fundamentacién on-
toldgica prevalece en Ultima instancia sobre la fenomenoldgica, al menos en esta
Gltima formulacion de su pensamiento. De igual modo, cabe destacar que el ana-
lisis fenomenoldgico revela el rasgo esencial de la propiedad, es decir, el ele-
mento estructural que la define como propiedad y no como posesién: el momento
del reconocimiento de la titularidad tras la solicitud; es donde se muestra la
esencia juridica de todo acto de apropiacion de la cosa en la medida en que ‘otro-
yo' garantiza el poder absoluto. Por el contrario, desde la perspectiva de Ferraris,
la nota esencial de toda propiedad podria decirse que es el caracter potencial-

mente grabable, es decir, la necesidad de su documentacion, acentuando el

19 “That is to say that a social object is the result of a social act (such as to involve at least two
people, or a delegated machine and a person) that is characterized by being recorded, on a piece of paper,
on a computer file, or even only in the mind of the people involved in the act.”

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



UN ANALISIS FENOMENOLOGICO DE LA PROPIEDAD CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE M. FERRARIS

momento contractual porque es el momento en el que se hace efectiva el alma-
cenamiento y el registro del acto social de la propiedad. De aqui surge la propie-
dad como objeto social, dotado de consistencia ontoldgica y, ademas, depen-
diente, pues se encuentra subordinada a los sujetos involucrados en el acto de
constitucién o acto social.

Concluimos, por tanto, sefialando varios aspectos. En primer lugar, la cons-
tatacion de un paralelismo. Asi como desde el analisis fenomenoldgico se concibe
la propiedad como el resultado del acto de apropiacién, también el nuevo rea-
lismo presentado por Ferraris, a través del analisis aqui expuesto, muestra la
propiedad como resultado del acto social. En ambos casos, sin embargo, el pro-
ceso hasta llegar a la constitucién de la propiedad es naturalmente diferente.
Pero no puede negarse que para ambos analisis la propiedad es el producto de
un acto primario. La divergencia la hallamos cuando analizamos en profundidad
desde ambas perspectivas lo que se entiende por “acto” y sus diferentes tipolo-
gias, ya sea para la fenomenologia una proyeccidon activa de la conciencia por
medio de un analisis estatico, o mediante un analisis centrado en esta co-cons-
titucion social que refleja la perspectiva de Ferraris.

En segundo lugar, cabe sefalar un segundo elemento compartido: tanto
desde la fenomenologia como desde el nuevo realismo, la propiedad tiene natu-
raleza intersubjetiva. No obstante, asi como desde la fenomenologia el caracter
intersubjetivo del fendmeno vendra condicionado por una determinada concep-
cion del mundo y de la subjetividad —como intersubjetividad trascendental—, la
naturaleza intersubjetiva en el nuevo realismo sdlo se manifestaria Unicamente
a través de la constatacion de dos sujetos que ejecutan el acto social, que jun-
tandose y ejecutando el acto, imprimen el caracter social del acto en cuestién,
dando lugar a la propiedad como objeto social.

Por ultimo, cabe sefalar una diferencia fundamental por lo que respecta al
modo de ejecutar el acto que produce la propiedad. En el analisis fenomenolégico
el acto de apropiacion se da a partir de mi, o mejor dicho, lo ejecuto yo en tanto
que motivo la apropiacion, ya que podriamos decir que por norma general ejecuto
el acto de apropiacién desde y por mi propia voluntad, contrariamente al analisis
del nuevo realismo, donde la propiedad, como objeto social, es el resultado de
una especie de pacto intersubjetivo. Siendo incluso mas precisos vemos que en
la constitucién fenomenoldgica de la propiedad, y concretamente en el momento

de concesion del poder absoluto, hay una presuncién implicita de verticalidad,

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



64

ADRIAN BUENO JUNQUERO

donde yo no tengo la potestad infinita sobre la cosa sino que el ‘yo-otro’ es quien
ostenta la potestad absoluta: la jurisdiccién; algo muy diferente ocurre en el
nuevo realismo de Ferraris, donde se presupone inicialmente al menos una con-
dicidon de no-verticalidad como condicidon necesaria para la realizacidén del pacto
—mas alla de si se acerca o se aleja de una horizontalidad. Cabe destacar que la
propuesta del nuevo realismo acentuaria la necesidad de que el acto sea ejecu-
tado por dos subjetividades, lo que significa que ya desde un inicio adquiere
relevancia el caracter social o intersubjetivo, mientras que el analisis fenomeno-
légico incluye el segundo sujeto o ‘yo-otro’, pero solo tras el momento de solici-
tud, e incluso podria cuestionarse la misma condicién intersubjetiva si intentamos
responder a la pregunta de quién es realmente el ‘yo-otro’.

Lo importante es destacar que ambos analisis convergen en la idea de que
los objetos que estan presentes en el mundo y que nos relacionamos con ellos
desde una intersubjetividad, ya sea consistente ontolégicamente como caracter
social de los objetos —y por tanto dependiente del sujeto—, que seria la posicion
de Ferraris, o por el contrario producto de la necesidad de validar un momento
esencial y estructural del fendmeno, el momento del reconocimiento de la titula-
ridad, que seria la propuesta del analisis fenomenoldgico. Pero en ambos casos
estamos ante un fendmeno que no puede analizarse de forma aislada, sino que
precisa de una observaciéon minuciosa que atienda no solo estaticamente a lo que
es en potencia apropiable sino, y sobre todo, al suelo del mundo de la vida desde
donde conocemos y nos proyectamos al intercambio comunicativo, y en defini-
tiva, a estar enfrente del otro. En este sentido, y partiendo de que la subjetividad
trascendental es intersubjetividad trascendental, las problematicas que se inten-
tan explorar mediante descripciones fenomenoldgicas no deben desatender este
horizonte de lo social y el paradigma de la co-constituciéon fenomenoldgica. Pre-
cisamente en esta direccién se hay paralelismos destacables entre las dos pers-
pectivas filosoficas estudiadas mas alla de las distancias insalvables, siendo la
propiedad o el acto de apropiacion un ejemplo de posibles y futuras investigacio-

nes fenomenoldgicas.

5. BIBLIOGRAFIA

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



UN ANALISIS FENOMENOLOGICO DE LA PROPIEDAD CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE M. FERRARIS

EMBREE, L. (2011). “La interdisciplinariedad dentro de la fenomenologia”, en
Investigaciones Fenomenoldgicas, 8, 9-21.

—, (2005) "“Los colegas como objetos culturales”, en Investigaciones
Fenomenoldgicas, 4, 117-131.

FERRARIS, M. (2014). "New realism as positive realism”, en Meta: Research in
Hermeneutics, Phenomenology, and Practical Philosophy, Special Issue,
172-213.

—, (1999). L’ermeneutica, Roma, Laterza & Figili. (Trad. espafnola de Bernal,
J. L., La hermenéutica, México: Taurus).

FINK, E. (1988). VI. Cartesianische Meditation. Husserliana Dokumente II-I. (Eds.
Ebeling, H., Holl, J. & Kerckhoven, G. V.), Dordrecht: Kluwer Academic
Publishers.

HABERMARS, J. (2010). Facticidad y validez (Trad. Jimenez, M.), Madrid, Trotta.

HEIDEGGER, M. (1997). Ser y Tiempo (Trad. Rivera, ]. E.), Chile: Editorial
Universitaria.

HuUsserL, E. (1996). Logik und allgemeine Wissenschaftstheorie Vorlesungen
1917/18 mit ergdnzenden Texten aus der ersten Fassung von 1910/11.
Husserliana XXX (Ed. Panzer, U.), Dordrecht: Kluwer Academic
Publishers.

—,  (1989). Aufsdtze und Vortrage (1922-1937). Husserliana XXVII (Eds.
Nenon, T. & Rainer, H.), Dordrecht: Kluwer Academic Publishers.

—, (1984). Logische Untersuchungen. Husserliana XIX. Zweiter Teil:
Untersuchungen zur Phanomenologie und Theorie der Erkenntnis (Ed.
Panzer, U.), La Haya: Martinus Nijhoff. (Trad. espafiola de Gaos, J. &
Morente, M., Investigaciones Ldgicas, Madrid: Alianza, 1982).

—, (1976). Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und ph&nomenolo-
gischen Philosophie. Husserliana III/1 (Ed. Schumman, K.), La Haya,
Martinus Nijhoff. (Trad. espafiola de Zirion, A., Ideas relativas a una fe-
nomenologia pura y una filosofia fenomenoldgica, Mexico, Fondo Cultura
Econdémica, 2013)

—, (1976). Die Krisis der europdischen Wissenschaften un die
transzendentale Phdnomenologie. Husserliana VI (Ed. Biemel, W.), La
Haya, Martinus Nijhoff (Trad. espafola de Mas, S., Mufioz, J., La crisis de
las ciencias europeas y la fenomenologia trascendental, Barcelona: Cri-
tica, 1991).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



ADRIAN BUENO JUNQUERO

— (1975). Logische Untersuchungen. Husserliana XVIII, (Ed. Holenstein,
E.), La Haya, Martinus Nijhoff.

— (1973). Die Idee der Phdnomenologie. Husserliana II (Ed. Biemel, W.),
La Haya, Martinus Nijhoff (Trad. espafiola de Escudero, J., La idea de la
fenomenologia, Barcelona: Herder, 2011).

— (1966). Zur Phdnomenologie des inneren Zetibewusstseins (1893-1917).
Husserliana X (Ed. Boehm, R.), The Hague, Martinus Nijhoff.

HusserL, Gerhard. (1969). Person, Sache, Verhalten, Frankfurt am Main, Vittorio
Klostermann.

—, (1933). Der Rechtsgegenstand. Rechtslogische Studien zu einer Theorie
des Eigentums, Berlin, Springer.
—, (1925). Rechtskraft und Rechtsgeltung, Berlin, Springer.

LoiboLT, S. (2009). “Anspruch und Rechtfertigung. Eine Theorie des rechtlichen
Denkens im Anschluss an die Phdnomenologie Edmund Husserls”, en
Phaenomenologica, 191.

LoPez, M@, C. (2012). Corrientes Actuales de la Filosofia I. En-clave fenome-no-
Iégica, Madrid, Dykinson.

—, (1995). “La sociofenomenologia de Alfred Schitz: entre el constructi-vis-
mo y el realismo”, en Papers, 47, 55-74.

PuTNAM, H. (1975). Mind, language and reality. Philosophical papers volume 2,
Cambridge, Cambridge University Press.

SAN MARTIN, J. (2005). “La practica de la fenomenologia segun Lester Embree.
Comentario al libro Analisis Reflexivo. Reflective Analisis”, en Inves-
tigaciones Fenomenoldgicas, 4, 215-243.

—, (1986). La estructura del método fenomenoldgico, Madrid, UNED.

—, (1993). “El solipsismo en la filosofia de Husserl”, en Endoxa, 1, 239-258.

SERRANO DE HARO, A. (1995). “Actos basicos y actos fundados. Exposicidn critica
de los primeros analisis husserlianos”, en Anuario filosdfico, 28, 61-89.

ScHUTZ, A. (1977). Estudios sobre teoria social, Buenos Aires, Amorrortu Edito-

res.

XoLocotzi, A. (2009). “Las cosas de la fenomenologia. Notas sobre la idea hus-
serliana de una filosofia cientifica”, en Acta fenomenoldgica Latinoameri-
cana, 3, 121-137.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



UN ANALISIS FENOMENOLOGICO DE LA PROPIEDAD CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE M. FERRARIS 67

— (2007). “Historiografia fenomenoldgica: filosofia del siglo XX”, en Heu-
ristica, 8, 31-44.
ZIRION, A. (2014). “iAh, qué cosas éstas! (Respuesta a “Las cosas de la Fenome-
nologia“)”, en Devenires, XV (29), 129-180.
— (2003). “El llamado a las cosas mismas y la nocion de fenomenologia”,
en Escritos de Filosofia, 43, 157-183.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017






Investigaciones Fenomenologicas, n. 14, 2017, 69-89.

e-ISSN: 1885-1088

IGNACIO ELLACURIA Y LA FILOSOFIA DE ORTEGA Y GASSET

IGNACIO ELLACURIA AND ORTEGA Y GASSET'S PHILOSOPHY

Alfonso Garcia Madalena
UNED

algamalill@hotmail.com

Porque Ortega no es un puro hecho para nosotros, los que
hablamos castellano y vivimos en una peculiar circunstan-
cia historica de nuestro hoy y nuestra cultura, sino que es
un acontecimiento, un suceso, esto es, algo que nos ha
sucedido, que nos ha acontecido culturalmente?

Resumen: En la década de los 50 y 60 del siglo
XX Ignacio Ellacuria publicé varios articulos en
relacién con la figura y filosofia de Ortega. Parte
de estos estudios permanecieron inéditos hasta
su publicacidén en las obras completas en el afio
1996. El presente estudio lo he dividido en tres
bloques tematicos: en primer lugar, los articulos
escritos por Ellacuria tras la muerte de Ortega,
donde glosa su personalidad y filosofia; en se-
gundo lugar, sus reflexiones sobre la polémica
que suscito el libro de Santiago M. Ramirez y; por
ultimo, el estudio que realizd sobre el libro Medi-
tacion de la técnica, dicho ensayo por profundi-
dad y extensidn podemos considerarlo como uno
de los pioneros en el estudio de la filosofia de la
técnica de Ortega y Gasset.

Palabras clave: Ortega y Gasset, vida humana,
neotomismo, técnica, Ignacio Ellacuria, raciovi-
talismo.

Abstract: In the decade of the 50 and 60 of the
twentieth century, Ignacio Ellacuria published
several articles in relation to the figure and phi-
losophy of Ortega. Part of these studies remained
unpublished until its publication in the complete
works in the year 1.996. I have divided the pre-
sent study into three thematic blocks: first, the
articles written by Ellacuria after Ortega's death,
where he glosses his personality and philosophy;
secondly, his reflections on the controversy
raised by the book by Santiago M. Ramirez and;
finally, the study carried out on the book Medita-
tion on the Technique, the above mentioned es-
say, for depth and extension, we can consider it
to be one of the pioneers in the study of the phi-
losophy of the technique of Ortega y Gasset.

Keywords: Ortega y Gasset, human Life, neoto-
mism, technique, Ignacio Ellacuria, raciovitalism.

! Ignacio Ellacuria, (1996), “Ortega y Gasset, hombre de nuestro ayer”, en Escritos filoséficos I. San

Salvador: UCA Editores, 1996, p. 16.

Fecha de recepcién: 6-VI-2017

Fecha de aceptacion: 14-I1X-2017


mailto:algamali11@hotmail.com

70

ALFONSO GARCIA MADALENA

1. INTRODUCCION

En la década de los cincuenta y primeros afios de los sesenta Ignacio Ellacuria
dedico diferentes estudios a glosar la personalidad v la filosofia de Ortega y Gas-
set. Después de la muerte de Ortega acaecida el 18 de octubre de 1955, Ellacuria,
gue residia en San Salvador, es solicitado por la revista Estudios Centroamerica-
nos (ECA) para que escriba sobre la figura de Ortega y Gasset. Esto queda cons-
tatado en una carta fechada el 11 de febrero de 1956 de Ignacio Ellacuria al
Padre Angel Martinez?, donde le comenta que estaba trabajando en un estudio

de la obra de Ortega y Gasset para escribir un articulo para la revista ECA:

Me pidié el P. Garrido un articulo para ECA y, aunque ya tenia algin conocimiento de
Ortega, pues habia leido bastantes de sus obras principales, me decidi a meterme de
bruces en él, intentando ponerme un poco en claro sobre un caso tan discutido. La
disparidad de juicios entre sus criticos y sus amigos, la eficacia de su obra en tantos
hombres en Espafia y de América, me tentaba a investigar la realidad de su obra y

la explicacion de ese resultado tan dispar que su obra ha producido3.

Finalmente, este primer estudio se convirtié en tres articulos para la revista
ECA. “Ortega y Gasset: hombre de nuestro ayer” (mayo 1956), “Ortega y Gasset,
desde dentro” (junio 1956) y, “éQuién es Ortega y Gasset?” (noviembre 1956).

Posteriormente, en el afio 1958 se produjeron una serie de acontecimientos
que le llevaron a escribir un nuevo articulo que quedé inédito. El dominico San-
tiago Ramirez es requerido por sus superiores para escribir sobre la filosofia de
Ortega y Gasset. El resultado es el libro La filosofia de Ortega y Gasset* en el que
Ramirez lleva a cabo un ataque frontal al pensamiento de Ortega, intentando con
todo tipo de argumentos y argucias desacreditar la filosofia de Ortega y Gasset.
La polémica no se hizo esperar, Julian Marias le contest6 publicamente, asi como
también José Luis Aranguren, Pedro Lain Entralgo y J. Maria Maravall. Hubo ré-

plica de Ramirez y contrarréplicas. Ademas, los partidarios a favor de Ramirez

2 Angel Martinez Baigorri (1899-1971), nacido en Lodosa (Navarra), que era jesuita, tuvo en aquellos
afios gran influencia intelectual sobre Ellacuria; habia leido a Ortega, por lo que se desprende de la corres-
pondencia mantenida entre ambos. También destacé como poeta.

3 Ignacio Ellacuria, “Correspondencia con Angel Martinez”, en Escritos filoséficos 1, San Salvador:
UCA Editores, 1996, p. 212.

4 Santiago Ramirez, La filosofia de Ortega y Gasset. Barcelona: Herder, 1958.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



IGNACIO ELLACURIA Y LA FILOSOFIA DE ORTEGA Y GASSET

también se movilizaron. Aunque Ellacuria en esos momentos residia en San Sal-
vador, le habian llegado los ecos de la polémica. Escribe un articulo donde refle-
xiona sobre el libro de S. Ramirez. La critica que hace al dominico Ramirez es
correcta en las formas y durisima en el fondo. Ellacuria expresa al comienzo del
articulo que pensaba que la polémica sobre Ortega se habia disipado pero la
publicacién del libro de Ramirez hace que las posiciones a favor y en contra se
radicalicen. Considera que ni Ramirez era la persona idénea para escribir sobre
Ortega porque ambos pertenecian a mundos espirituales antagénicos; sus mun-
dos vitales eran, en efecto, contrapuestos; ni los argumentos que esgrime Rami-
rez eran convincentes; una de las causas era la compresién erronea de la filosofia
de Ortega y Gasset. Ellacuria cree que en la critica de Ramirez hay un desenfoque
fundamental, de raiz. Como consecuencia de todo ello se producen una desfigu-
racion, tergiversacion e interpretaciones erroneas de conceptos capitales en Or-
tega. Obviamente este articulo no lo publicé Ellacuria, ya que las ideas de Rami-
rez reflejaban la posicién oficial de la iglesia; pero de las opiniones de Ellacuria
podemos inferir que dentro de la Iglesia las posiciones no eran tan monoliticas
como se transmite habitualmente, sino que existian diferentes sensibilidades y
enfoques en relacion con /a cuestion Ortega y Gasset.

Por ultimo, entre marzo y mayo de 1961, en Innsbruck, la ciudad austriaca
donde realizé sus estudios teoldgicos, segln consta en el manuscrito mecano-
grafiado que se ha conservado, Ellacuria escribié un estudio sobre Meditacion de
la técnica de mas de cien paginas. El manuscrito original, que Ellacuria tituld
Técnica y vida humana en Ortega y Gasset: estudio de "Meditacion de la técnica”,
lamentablemente quedé inédito hasta su publicacion en el afio 1996, en que se
incluyd en sus Obras completas.

Los estudios que Ellacuria realizé en relacion con la filosofia de Ortega y Gas-
set los he dividido en tres bloques tematicos: en primer lugar, los articulos escri-
tos por Ellacuria a la muerte de Ortega para la revista ECA, en el afio 1956, donde
analiza la significacién de Ortega, su persona y obra; el segundo bloque tematico,
por una parte, estaria en relacion con la blusqueda por parte de Ellacuria de una
filosofia integradora, de conciliacién entre la filosofia tomista y la filosofia racio-
vitalista de Ortega y Gasset y, por otra parte, en la critica al libro La filosofia de

Ortega y Gasset (1958) del dominico Santiago Maria Ramirez; el ultimo bloque

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

71



72

ALFONSO GARCIA MADALENA

tematico lo sitlo en 1961, época en que Ellacuria escribié un estudio muy pro-
fundo y extenso de la filosofia de la técnica de Ortega tomando como base de

este estudio el libro Meditacion de la técnica.

2. ELLACURIA ANTE LA MUERTE DE ORTEGA.

En mayo de 1956, se publicé en el nimero 104 de la revista Estudios Cen-
troamericanos (ECA) el primero de los tres articulos que Ellacuria dedicara a Or-
tega después de su muerte acaecida el 18 de octubre de 1955, “"Ortega y Gasset:
hombre de nuestro tiempo”. En estos tres articulos estudia la figura y la persona
de Ortega. Ellacuria comienza su primer ensayo analizando los cuatro tipos de
respuesta que se han producido tras la muerte de Ortega. En primer lugar, seria
“una conjura del silencio” respecto de su obra y su persona. Esta posicion la
considera ingenua y utdpica dada la trascendencia de Ortega como personaje
publico y pensador; en segundo y tercer lugar, tenemos las posiciones extremas
y en muchas ocasiones injustas en las que se incide de manera tendenciosa en
ciertos aspectos del pensamiento orteguiano soslayando otros de manera inten-
cionada; por una parte, “la del latigo y el incensario”®, al subrayar todos los
aspectos negativos obviando su cualidades positivas y, por otra parte, la posicion
en que soélo se resaltan los aspectos notables y positivos del pensamiento orte-
guiano; por ultimo, estarian los que buscan una revisidn serena de la labor de
Ortega.

Ellacuria realiza una valoracién de Ortega individualmente considerado, pero
piensa que lo mas relevante y significativo de la figura de Ortega es como proto-

tipo de hombre moderno. Veamos la consideracion que hace de Ortega:

Individualmente considerado, ofrece por las proyecciones de su personalidad, por el
talante y las pretensiones que representa, por el proceso implicado de su vida, un
interés indiscutible. Sobre ello se halla el significado de su obra: la transformacién
del ambiente cultural espafiol y, en medida decreciente, el americano y el europeo;
la preocupacion viva, personal y constante de los problemas de actualidad mas honda

y punzante [...]: el empefo de renovacién y humanizacién, el esfuerzo por conjugar

5 Ignacio Ellacuria, “Ortega y Gasset, hombre de nuestro ayer”, en Escritos filoséficos I. San Salva-
dor: UCA Editores, 1996, p. 15.
6 Ibid., p.16.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



IGNACIO ELLACURIA Y LA FILOSOFIA DE ORTEGA Y GASSET

las exigencias mas extremas de la razon y la vida; la espléndida vivencia de los

problemas que toca y la no menos espléndida re-vivencia de esos problemas’.

Ellacuria en su reflexion sobre la figura de Ortega considera que aunque to-
das estas valoraciones sobre su personalidad e incidencia sobre la cultura espa-
fola son de suma importancia, todavia hay algo mas significativo cuando estu-

diamos “lo mas tipico del caso orteguiano.”®

Lo que en él encontramos de mas significativo es su modernidad, el ser representa-
cion acabada vy significativa del intelectual de hoy, con sus oscuridades y pretensiones
de luz, aciertos y errores, al llevar consigo y haber comunicado muchas realidades
que los hombres actuales llevamos dentro, a veces sin saberlo, a veces sin poderlas
expresar.

Lo reconocen amigos y adversarios. “Prototipo del hombre europeo de cultura”,
escribe Derisi. [...].

Decir de Ortega que es prototipo del hombre moderno no quiere significar una atri-
bucién de paradigma o de modelo. Es tan sélo reconocer un hecho, todo lo lamentable
gue se quiera, pero cierto: el hecho de que Ortega representa, por la indole de sus
preocupaciones e intereses, por el estilo de su pensamiento y estimaciones, por el

caracter de sus soluciones al mundo presente, al hombre de hoy?®.

Ellacuria quiere resaltar con la aseveracion que Ortega es “prototipo de hom-
bre moderno”, que Ortega representa a la figura del intelectual de su tiempo. No
Unicamente que haya tratado de cosas modernas sino que es el prototipo del
hombre moderno. Esto es, no quiere con ello decir Ellacuria que Ortega sea un
modelo o ejemplo perfecto sino que, por el talante de su pensamiento, “con sus
errores y pretensiones de luz, aciertos y errores”!?, Ortega es parte de nuestro
mundo cultural, porque ha transmitido ideas, reflexiones, realidades “que los
hombres actuales llevamos dentro, a veces sin saberlo, a veces sin poderlas ex-
presar”!l, Aflade Ellacuria unas reflexiones sobre la actualidad de Ortega y con-
sidera que aunque sea un hombre de ayer!?, considera que su pensamiento opera

sobre el presente y lo seguird haciendo en el futuro porque:

7 1Ibid., p. 16.
8 Ibid., p. 17.
° Ibid., p. 17.
10 1bid., p. 17.
1 Ipid., p. 17.
12 | os articulos estan escritos solamente unos meses después de la muerte de Ortega.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

73



74

ALFONSO GARCIA MADALENA

Ha configurado los horizontes y los dinamismos intelectuales de algunos de los pen-
sadores que hoy mandan en el mundo cultural de habla espafiola y en cuanto ha
formado un ambiente, unos medios de trabajo, unas preocupaciones y unos intere-

ses, unas posibilidades humanas, en fin, que condicionan mediata o inmediatamente

el presente que vivimos y el futuro que nos sobrevivel3,

Ellacuria cita a Maranoén: “ahora vivimos, poco o mucho, en nuestro reperto-
rio intelectual de Ortega [...]"*4. En 1941 Joaquin Iriarte habia escrito que Ortega
habia gobernado desde su catedra de metafisica “haciendo efectivamente que un
pueblo fuese lo que su metafisico quiso que fuese”!>. Cita también Ellacuria a
José Gaos, quien que asegura que fue “la representacion suprema, en el aspecto
intelectual de un periodo de la cultura espafiola, y aun de la cultura de los demas
paises de lengua espanola”i®,

Ante los escritos de Ortega considera Ellacuria que no se trata de asumir todo
lo planteado por Ortega de forma acritica ni tampoco de rechazar todo su pen-
samiento. Desde su punto vista, trata de asumirlo, de comprenderlo, apreciando
sus valores positivos y por otra parte, ponderar sus “deficiencias radicadas en la
proclividad de sus escritos hacia un relativismo filosoéfico y hacia un humanismo

laico, descristianizado y antropocentrista”!’.

No es maestro perfecto por su misma contextura psicoldgica, como por la circuns-
tancia cultural que le tocd vivir, que coartaron muchas de las dimensiones que un
pensador y un filésofo deben poseer en cuanto a dedicacidn, concentracion y profun-
didad, rigor y sistema. No lo es, en fin, porque su cerrazdn a los horizontes religiosos
le escamoted muchas soluciones, decisivas soluciones, mas aln, muchos y decisivos
datos del problema humano tanto individual como social e histérico, aun benefician-
dose en su educacion y en enfoques posteriores de los valores culturales del cristia-

nismo?8,

El segundo articulo publicado en el afio 1956 es “Ortega y Gasset, desde
dentro”. Ellacuria considera que para hacer una evaluacién correcta y entender

el pensamiento orteguiano debemos estudiarlo desde dentro, introduciéndonos

13 Ignacio Ellacuria, “Ortega y Gasset, hombre de nuestro ayer”, ob. cit., p. 18.

14 Gregorio MARANON, “Universidad y retérica en Ortega”, ABC, 20 de octubre de 1955.

15 Joaquin Iriarte, Ortega y Gasset. Su persona y su doctrina. Madrid: Razén y Fe, 1942, p. 5.
16 Ignacio Ellacuria, “Ortega y Gasset, hombre de nuestro ayer”, ob. cit., p. 19.

17 Ibid., p. 22.

18 Ibid., p. 22.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



IGNACIO ELLACURIA Y LA FILOSOFIA DE ORTEGA Y GASSET

en su vida y en su obra. El titulo de articulo rememora al publicado por Ortega
en 1932, Pidiendo un Goethe desde dentro?®.

En el caso particular de Ortega su obra esta tan imbricada en su trayectoria
vital que “en raras ocasiones nos tocara enfrentarnos con un mutuo influjo tan
notable entre un pensamiento filoséfico y una vida“?° y continta diciendo que su
pensamiento “no es sino el constante bracear por descubrir el /ogos vital de su
existencia y un esforzarse por lograr revivir en su sentido penetrante de tan ca-

lidas vivencias”?!.

Es en ese desde dentro donde a Ortega se entiende, alli donde radica el mas genuino
sistema orteguiano, el de la continuidad intima de su actitud ante las cosas, siempre
una, a pesar de todas las fluctuaciones y de las modas pasajeras que, por su sensi-

bilisima condicién padecia?2.

En el dltimo articulo publicado en la revista ECA, en el afio 1956, “éQuién es
Ortega y Gasset?”. Ellacuria hace una interpretacion de la vida de Ortega desde
su obra. En esta interpretacién sintética que realiza distingue cuatro rasgos que
segun él caracterizan la personalidad de Ortega.

En primer lugar, estudia el binomio vida-cultura. Parte de que en el vivir y
pensar existe una preocupacion radical: la de la vida y la cultura y, los problemas
que la unién de ambas conlleva. La vida es el dato radical y fundamental. Y uno
de los rasgos mas caracteristicos de Ortega es su busqueda de plenitud vital?3,
es un rasgo “en el que veia como la sangre vivificante de toda cultura y el impulso
de todo movimiento poderoso y fecundo”?4.

Toda su vida fue una permanente navegacion, dice Ellacuria, detras del ins-
tante huidizo, circunstancial, mudable “prefiriendo lo perfectible a lo inmutable,
la trémula mudanza del tiempo al reposo y el silencio de eternidad”?>. La vida

de Ortega, de acuerdo a uno de los rasgos que se desprende de su obra, es “Una

1% José Ortega y Gasset, V, 120-142.

20 Ignacio Ellacuria, “Ortega y Gasset, desde dentro”, en Escritos filoséficos I, San Salvador: UCA
Editores, 1996, p. 27.

21 Tbid., p. 27.

22 1pid., p. 31.

23 “Plenitud vital”, “vitalidad ascendente”, “tonalidad vital”, etc. son expresiones muy utilizadas en
los afios 20 hasta La rebelion de las masas; posteriormente, con el comienzo de lo que denomind “la
segunda navegacion” donde reelaboro y fijo su filosofia ciertos términos dejé de utilizarlos, entro ellos
estan los anteriormente citados.

24 Ignacio Ellacuria, “éQuién es Ortega y Gasset?, en Escritos filoséficos I. San Salvador: UCA Edito-
res, 1996, p. 36.

25 Ibid., p. 36.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

75



76

ALFONSO GARCIA MADALENA

existencia que necesitaba vivirlo todo y vivirlo en plenitud”, esto le llevo al re-
chazo de los especialismos angostos. “"Antes que ser profesional o investigador,

quiso ser hombre. Ortega, profesién: hombre"?6,

En su vida personal junto de manera extraordinaria la vida y la cultura. Fue algo que
partia de sus mismas entrafias, algo que necesitaba urgentemente, algo de lo que
hizo misidén propia, tema de nuestro tiempo. Pocas vidas tan cultas como la de él y
pocas culturas tan vitales como la suya. Esto y la gran fuerza y tensidon con que
mantenia los dos extremos de vida y cultura, creo son la razon fundamental del no-

torio arrastre que ejercid su persona?’.

En segundo lugar, en su interpretaciéon de la personalidad de Ortega desde
su propia obra, destaca Ellacuria la “pretensién de actualidad”. Ese vivir el aqui
y ahora que tantas veces menciona Ortega en sus escritos. La obligaciéon que
sentia de vivir el presente, la existencia concreta del momento, “lo forzaba a una
cultura del presente”?8. Todo ello le llevé a pretender ser siempre actual, en per-
manente renovacion, conocedor de todos los temas de su tiempo: “Le preocu-
paba abandonar el pulso del momento vy, por ello, se pliega a todos los vaivenes
y novedades, temeroso de perder actualidad, dejando de ser adelantado mayor
de movimientos culturales”?°.

Pero Ellacuria apunta que la actualidad toma en Ortega la forma de circuns-
tancialidad, “que es forma de vida antes que de su pensamiento”3°, Esta circuns-
tancialidad le llevé a escribir sobre los temas mas préximos que el presente le

demandaba:

No escribia sino de los temas que el momento reclamaba y en la extensidon exacta
con que lograban mantener su fuego vital dentro y fuera de si. Mas que acomodar la
vida al pensamiento, tratando de vivir lo que pensaba, acomodaba el pensamiento a

la vida, tratando de pensar lo que vivia3l,

26 Ibid., p. 38.
27 1bid., p. 38.
28 1bid., p. 39.
2 1bid., p. 39.
30 1bid., p. 39.
31 1bid., p. 40.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



IGNACIO ELLACURIA Y LA FILOSOFIA DE ORTEGA Y GASSET

En tercer lugar, Ellacuria expone la forma particular de mirar estos temas
circunstanciales por parte de Ortega, su dimensidon como intelectual y filésofo.

Queria ser espectador de la vida que lo circundaba:

Mas como en su estimacion no se daba sino un pensamiento auténtico, el filosofico,
pretendié decididamente ser filésofo. En ello veia la forma mas perfecta de vida: “la
filosofia que es la vida auténtica, la vida poseyéndose a si misma”. Ortega llevaba a
todas las cuestiones, aun a las mas superficiales, un espiritu y una formacion de
fildsofo y ello le permitia avistar desde cualquier claraboya inaudita la gestacién psi-
coldgica esencial de la vida como existencia humana. Llevaba también un afan de

meditacion personal no improvisada32,

En cuarto y ultimo lugar, Ellacuria arguye que de los escritos orteguianos y
de su estilo se desprende una tendencia hacia el narcisismo?3; “la especial con-
dicion de su estilo, acicalado, detallista, extremado en el escorzo, lo significan
suficientemente”34. Otra faceta que destaca de Ortega es la autosuficiencia: “un
hombre contento de si mismo, aunque con el suficiente descontento que le sir-
viese para la propia superacién” y, esta satisfaccion personal de si mismo va
unida al gusto por exhibirse, “siente —dice del hombre en general— que si lo que
él es no lo es a la vista de los demas, valdria tanto como si no lo fuera”?>, Y,
finalmente un cierto egocentrismo, “presencia de un yo que necesita imponerse,
abrirse camino y ser reconocido”3°,

3. REFLEXIONES SOBRE LA POLEMICA POR LA CRITICA DEL DOMINICO P. RAMIREZ

Desde la muerte de Ortega en octubre de 1955 Ellacuria dice que “parecia
dormida la polémica frente a Ortega”3’, pero la publicacion del libro La filosofia
de Ortega y Gasset del dominico Santiago Maria Ramirez3® reavivo de nuevo la

polémica en torno a la figura de Ortega y Gasset.

32 Ibid., p. 42.

33 Menciona que dos veces Carlos Paris hace referencia a este narcisismo orteguiano en el articulo
“Meditacion sobre la filosofia de Ortega” publicado en la revista Arbor (1956).

34 Ignacio Ellacuria, “éQuién es Ortega y Gasset?, ob. cit., p. 43.

35 ]. Ortega y Gasset, “Divagacion ante el retrato de la Marquesa de Santillana”: II, pp. 778.

36 Ignacio Ellacuria, “¢Quién es Ortega y Gasset?, ob. cit., p. 43.

37 Ignacio Ellacuria, “Posibilidad y modo de aproximacion entre la filosofia escolastica y la filosofia
moderna (Reflexiones ante el libro de Ramirez: La filosofia de Ortega y Gasset), en Escritos filosoficos 1.
San Salvador: UCA Editores, 1996, pp. 223.

38 Santiago M. Ramirez (1891-1967) fue una de las figuras mas representativas del neotomismo
espafiol del siglo XX. Perteneci6 a la Orden de los predicadores, también conocida como los dominicos. Por

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

77



78

ALFONSO GARCIA MADALENA

Vamos a tratar tres puntos en los que Ellacuria incide principalmente: en
primer lugar, comienza por exponer los aspectos que podriamos considerar po-
sitivos del libro de Santiago Ramirez; en segundo lugar, la inadecuada actitud de
Ramirez para evaluar la filosofia de Ortega; en tercer lugar, la tergiversacion de
la filosofia de Ortega que se da en esa critica; y, por ultimo, nos referiremos a
un intento de Ellacuria de conciliar y buscar puntos de encuentro entre la filosofia
tomista v la filosofia vitalista moderna.

Ellacuria, primero, expone y evalla al comienzo de este ensayo los aspectos
positivos de la obra de Ramirez: en primer lugar, reconoce que es un libro muy
superior a lo escrito hasta ese momento sobre Ortega, sea por partidarios o por
detractores. Reune Ramirez gran cantidad de textos de Ortega presentandolos
de una manera ordenada y sistematica; en segundo lugar, nos descubre al do-
minico Ramirez como un gran polemista y gran conocedor de la filosofia escolas-
tica; en tercer lugar, el momento algido de su critica a Ortega es la refutacién
segun él de aquellas erréneas interpretaciones que Ortega hace del aristotelismo
tomista3?; y, en cuarto lugar, considera que la refutacién de Ramirez desde el
punto de vista del catolicismo y la filosofia perenne tienen un valor indiscutible.

Segundo, Ellacuria considera que las refutaciones que hace Ramirez de Or-
tega no estan exentas de carencias y defectos. Primeramente, analiza si la actitud
de Ramirez es la idonea para hacer una critica de la filosofia raciovitalista de

Ortega, pues, aunque Ellacuria le concede ser un gran dialéctico y polemista,

requerimiento de sus superiores se le solicitd escribir un libro donde se rebatiera la filosofia de Ortega y
Gasset. La aparicion de su libro La filosofia de Ortega y Gasset recibid la critica de algunos orteguianos
como hemos mencionado anteriormente. Este hecho le llevo a escribir dos libros mas, ¢Un orteguismo
catdlico? (1958) y La zona de seguridad (1959). Pero en aquellos afos 50 se escribieron gran cantidad de
articulos a favor y en contra del libro. Veamos para finalizar esta breve aproximacidén a S. Ramirez cémo
glosaban su figura aquellas personas mas proximas a su pensamiento, por ejemplo, Guillermo Fraile, en
el aflo 1959 resaltaba la figura y el pensamiento de Ramirez en su articulo “El P. Ramirez escribe sobre
Ortega” en relacién al libro sobre Ortega: “Pero tampoco es prudente precipitarse a lanzar prematuros
veredictos de incapacidad, cuando se trata de un escolastico determinado; que trabaja en una celda cir-
cundado por todas partes menos por una de los libros de una riquisima biblioteca particular, que tiene una
mente alerta, vigilante y siempre abierta durante muchos afios a los vaivenes del pensamiento europeo,
y que, si actualmente reside en Salamanca, cuna de la segunda escolastica, antes rodd largos afios por
Italia, Suiza, Francia, Bélgica, Alemania, Estados Unidos, y que, manteniéndose firme en una sélida posi-
cion ideoldgica, es un espiritu amplio y acogedor, que constituye la mas perfecta antitesis de la cerrazén
mental que, por definicion, se suele atribuir a los escolasticos” (p. 234). O en referencia a la dureza de las
criticas de Ramirez, expone: “Hay que reconocer que la critica del P. Ramirez es dura, si bien para pro-
nunciar su fallo no lo hace desde su punto de vista particular, sino siempre contrastando las afirmaciones
de Ortega con las ensefianzas de Santo Tomas y de la Iglesia catdlica. Pero dureza no arguye falta de
objetividad, si las proposiciones en litigio merecen efectivamente los calificativos que se les aplican” (pp.
237-238).

3% Dentro del sistema filoséfico orteguiano la filosofia escoldstica tiene una incidencia minima por no
decir nula y, en la mayoria de las ocasiones, Ortega la menciona para descalificarla.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



IGNACIO ELLACURIA Y LA FILOSOFIA DE ORTEGA Y GASSET

cree que “patentiza graves limitaciones”4® para ser la persona adecuada para

hacer un analisis critico de la filosofia orteguiana:

Al referirse a la vida como realidad radical [...]: su actitud es absolutamente dialéctica
y polemista, tratando de reducir a absurdos al adversario, pero sin esforzarse en
analizar la cosa en si; es, consecuentemente, una actitud negativa en que ni se in-
tenta comprender interiormente la posicidon del adversario en lo que pueda tener de
aprovechable y superable; negativismo exagerado y miope al enfocar todo, o casi
todo, por la lente de lo contradictorio donde no hay sino oposiciones conciliables en
el ser complejo de la vida humana; actitud discutible ademas en su mismo plan dia-
léctico precisamente por no atender a posibles y legitimas escapatorias de la contra-
diccion pretendida; repudiable, por no situarse en el punto de vista adversario, que
no es el escolastico de unum per se entre mundo y yo ni el de la refutacién puramente
dialéctica del idealismo, sino el de la presentacion de un realidad intuida que sdlo

después de intuida puede ser presentada como base dialéctica [...]*!.

En cuanto al procedimiento utilizado por Ramirez es siempre el mismo, dice
Ellacuria; se basa en traer el pensamiento ajeno al propio y apreciar su confor-
midad y disconformidad a través de sus categorias: “Ramirez trae la doctrina
orteguiana al tribunal de la escolastica no solo con la pretension de que ésta goza
de la posesion de la verdad”4?, pero, ademas, con el pensamiento propio enfoca
las realidades estudiadas por Ortega. Habiéndose percatado Ramirez de que Or-
tega no demuestra por silogismos sus proposiciones utiliza este método para
juzgar a Ortega y buscar contradicciones en la filosofia orteguiana, cuando la
pretension de Ortega es llevarnos a la realidad misma. Veamos un caso concreto,
la “idea de hombre”, donde Ramirez busca contradicciones en las afirmaciones

orteguianas que Ellacuria utiliza para ejemplificar este modo de proceder:

Pero es que, ademas, la idea del hombre, tal como la concibe y expone Ortega, es
incoherente y contradictoria en si misma. Segun nuestro fildsofo, el hombre no es su
cuerpo ni su alma ni el compuesto de alma y cuerpo, sino su vida [...] mas en otra
parte asegura que el alma y el cuerpo son una parte de la circunstancia [...] y que
esa circunstancia es la mitad del hombre o de la vida [...] segun esto, el cuerpo y el

alma son por lo menos uno de los elementos radicales de que se compone la vida

40 Ignacio Ellacuria, “Posibilidad y modo de aproximacion entre la filosofia escolastica y la filosofia
moderna (Reflexiones ante el libro de Ramirez: La filosofia de Ortega y Gasset), en Escritos filosoficos 1.
San Salvador: UCA Editores, 1996, pp. 228.

41 Tbid., p. 228.

42 Tbid., p. 229.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

79



80

ALFONSO GARCIA MADALENA

humana, la mitad de ella y del hombre. No es, pues, exacto ni coherente decir que

el hombre no es su alma ni su cuerpo.43

Ellacuria argumenta en contra de Ramirez que tal contradiccidn no se da en
la argumentacion orteguiana. Con sélo afiadir el adverbio “adecuadamente” la
idea orteguiana de hombre adquiere plena exactitud légica, dice Ellacuria. Para
Ortega la vida humana es quehacer, la vida se nos da, pero no se nos da hecha
y por eso constituye un drama, un esfuerzo, un riesgo permanente. Obviamente
el cuerpo es un ingrediente esencial de mi vida, pero no es drama sino algo con
lo que cuento para hacer mi vida. Por tanto, el cuerpo, al no ser drama, no es la
vida ni es el hombre. “Si falta rigor de expresién, es tan hacedero el suplirlo que
es plenamente desacertado e injusto arglir precisamente por ese hueco de tan
obvio relleno™4. Por otra parte, otro procedimiento en el que Ramirez se nos
muestra como maestro sin igual es en el de los insultos y dicterios, en la bajeza
de los ataques: “No es raro en Ramirez este descenso de tono al extremar las
consecuencias extrafilosoficas y argumentar desde ellas, como en las alusiones
a cobrar néminas, a filosofia de tarados y anormales, [...]. Lo cual no es decente

ni es justo”.*

La cerrazén mental que tal postura insinda, la acritud y ensafiamiento intelectual que
refleja, la desnivelacién de tono y el negativismo radical que patentiza, la falta de
profunda seriedad humana y de respeto a las opiniones ajenas que exterioriza, seran
armas que una vez mas se esgriman contra la intolerancia y la falta de modales

intelectuales de los pensadores escolasticos espafoles.4®

Otro punto en el que incide Ellacuria en relacién con el tratamiento de la
filosofia de Ortega y Gasset que hace Ramirez es la deformacién que realiza del
pensamiento orteguiano y la causa principal es el desenfoque central de todo su

libro:

Por eso, es licito hablar de desenfoque central en su obra. No se trata de discutir en

particular si tal apreciacidn es exacta y la otra no lo es, sino mas profundamente que

43 S, Ramirez, La filosofia de Ortega y Gasset, Barcelona: Herder, 1958, pp. 212-213.

44 Ignacio Ellacuria, “Posibilidad y modo de aproximacién entre la filosofia escolastica y la filosofia
moderna (Reflexiones ante el libro de Ramirez: La filosofia de Ortega y Gasset), ob. cit., p. 230.

45 Ibid., p. 230.

46 Ibid., p .231.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



IGNACIO ELLACURIA Y LA FILOSOFIA DE ORTEGA Y GASSET

el punto de mira primero y fundamental es el descentrado, fendmeno al que se debe

la deformacidn con que se presentan al lector las verdaderas imagenes orteguianas*’.

Ellacuria analiza cdmo este desenfoque central, fundamental, de raiz lleva a
la desfiguracién, tergiversacién e interpretaciones erréneas de conceptos capita-
les en Ortega como “vida humana”8, “yo”, “idea de hombre” o las incorreciones
que comete cuando analiza la conocida frase “yo soy yo y mi circunstancia”.

En dltimo lugar, Ellacuria después de haber expuesto las impresiones que le
han sugerido las criticas de Ramirez a la filosofia de Ortega, de la que tenia un
amplio conocimiento por los estudios que habia realizado de esa obra en afios
anteriores, propone al final de este ensayo “la posible conciliacién entre las pos-
turas escolasticas y modernas mediante una complementacion jerarquica”4°.
Busca un punto de encuentro entre la filosofia perenne y la filosofia raciovitalista,
un proyecto de superacion, de conciliacién de las posturas encontradas de las
dos corrientes. Esta conciliacién “no es la de un eclecticismo sin jerarquia, la aqui
propugnada es la de una ampliacidon de campos, de enfoques y de procedimientos
a partir de la ya lograda por la filosofia perenne”>°,

Que no se trate de un eclecticismo sin jerarquia significa que intenta sinteti-
zar la filosofia escoldstica y la filosofia raciovitalista orteguiana. Por una parte,
considera que “el tomismo se esta cerrando a una complementacién vital, con lo
que pierde contacto inmediato con la realidad humana tal como es”>!. No se
trata de volver a estudiar y revivir al Tomas de Aquino de la Edad Media, “sino
gue su mision especifica es traerlo a la altura del propio tiempo, revivirlo, pero
con la modulacion caracteristica del propio mundo”>2. En conclusion, a las filoso-
fias modernas les falta un sélido fundamento metafisico, una gran potencia de
procedimiento légico, critico y sistematico y, por otra parte, el tomismo esta ne-

cesitado de un complemento vital:

47 Ibid., p. 236.

48 Por ejemplo, cuando trata un concepto tan central para Ortega como la vida humana, Ellacuria
dice “el mismo concepto de vida —como una realidad de muy complejas dimensiones que no puede ser
entendida como una sustancia completa, integrada por dos incompletas, yo y la circunstancia— esta des-
figurado por haber sido pensado desde esas categorias de sustancia y unum per se. De haberlo conside-
rado asi vienen los absurdos de juzgar lo nuevo segun los patrones antiguos, de traer lo ajeno a lo propio
[...]" (Escritos filosdficos, p. 236).

49 Ibid., p. 244.

50 Ibid., p. 249.

51 Ibid., p. 239.

52 Ignacio Ellacuria, “El tomismo, ées un humanismo? en Escritos filoséficos I. San Salvador: UCA
Editores, 1996, p. 388.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

81



82

ALFONSO GARCIA MADALENA

Cualquier pensador vital siente que en las formulas clasicas se escapa lo existente y
se difumina el problema particular; esa distancia entre la naturaleza universal, uni-
voca para todos, y la realidad concreta bien diferenciada aun dentro de sus marcos
generales, la realidad humana con su peculiar y proximo vivir, puede ser salvada
hasta cierto punto por los analisis prefiados de contenido vital con que los modernos

logran poner en contacto a sus lectores con la vida tal como es y se vive>3.

Ellacuria abandonara en los afos siguientes este proyecto de conciliacion de
la filosofia tomista y la filosofia de Ortega y Gasset por las dificultades de su
concrecion. En este abandono es decisivo el encuentro con Zubiri a principios de
los afios sesenta y, posteriormente, esta concrecion la encontré en la realidad

histérica y social de Centroamérica.

4. ESTUDIO SOBRE MEDITACION DE LA TECNICA (1961)

En 1961 Ellacuria escribid un estudio sobre Meditacion de la técnica, libro
este que recoge las lecciones impartidas por Ortega en la Universidad de verano
de Santander en 1933. Ellacuria tituld su estudio Técnica y vida humana en Or-
tega y Gasset: Estudio de “"Meditacion de la técnica”. Lo escribié durante los me-
ses de marzo y mayo de 1961, en Innsbruck (Austria), pero el texto quedd inédito
y no se publicd hasta el aflo 1996 cuando se publicaron las Obras completas de
Ellacuria. El estudio sobre Meditacion de la técnica lo dividid Ellacuria en tres
partes. La primera trata sobre el método en Ortega; la segunda sobre la vida
humana y, en tercer lugar, sobre el ser de la técnica. Para contextualizar el texto
de Ortega del afio 1933 en relacion con la técnica debemos partir del hecho de
gue Ortega estaba plenamente instalado en la idea de vida humana como dato
radical e idea basica y fundamental de su sistema. Habia comenzado lo que él
denomind “la segunda navegacion”, que se fundamentaba en la idea de vida hu-
mana como dato radical y primario, y desde la vida humana va a enfocar Ortega
el problema de la técnica. Ellacuria considera que “quizas el hallazgo mas valioso
de Ortega en este ensayo sobre la técnica haya sido su radicacién en la vida

humana”>4.

53 Ignacio Ellacuria, “Posibilidad y modo de aproximacién entre la filosofia escolastica y la filosofia
moderna (Reflexiones ante el libro de Ramirez: La filosofia de Ortega y Gasset”, ob. cit., pp. 246-247.

54 Ignacio Ellacuria, “Técnica y vida humana en Ortega y Gasset. Estudio de “Meditacién de la téc-
nica”, en Escritos filoséficos I. San Salvador: UCA Editores, 1996, p. 496.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



IGNACIO ELLACURIA Y LA FILOSOFIA DE ORTEGA Y GASSET

Para Ortega la vida individual, mi vida, es el dato radical, |la realidad primaria,
fundamental, donde todas las otras realidades radican. Lo primero que hay en el
universo, dice Ortega, es nuestro vivir y todo lo demas, lo hay o no lo hay en
nuestra vida, la vida individual de cada cual. Ortega parte en su estudio sobre la

técnica analizando el concepto de “necesidad humana”:

Ortega ha visto bien que el concepto de “necesidad humana” importa un elemento
subjetivo, y esto no sélo por ser humana, sino por ser necesidad. La necesidad es la

respuesta subjetiva a lo necesario, el echar de menos y el anhelar lo necesario. Un

I\\

“necesario” que apunta a un “para” que, en definitiva, es el “querer vivir”. [...] Vida

humana que quiere ser ella misma en un mundo y con un mundo que le ofrece a la
par posibilidades y dificultades para ser lo que es. La técnica queda enmarcada en el
horizonte de inteligibilidad que le prestan el querer vivir del hombre y el ser su vida

lo que efectivamente es®>.

El ser humano para vivir tiene que satisfacer unas necesidades, cuando la
naturaleza no le presta los medios para poder satisfacerlas, inventa un nuevo
tipo de hacer que consiste en producir lo que no estaba ahi. “Sentir ciertas ne-
cesidades como especialmente gravosas, como algo requerido para vivir, pero
gue no es el vivir mismo, ilumina el esencial caracter de alteridad respecto del
ambito de esas necesidades, que es propio de la vida humana”®. Este nuevo tipo
de hacer son los actos técnicos y el conjunto de estos actos es la técnica, reforma
que el hombre impone a la naturaleza en vista a la satisfaccidon de sus necesida-
des. Ellacuria dice que su objetivo primero es que “lo necesario para la vida hu-
mana no se presente con caracter de necesidad, cuya satisfaccion nos impediria
la vida humana”®’. La técnica es constitutiva a la vida humana porque sin la
técnica no se da la vida humana. Ortega afirma taxativamente: “El hombre em-
pieza cuando empieza la técnica”8. Pero Ellacuria se pregunta ¢Por qué es esto
asi?

La vida humana como realidad radical es el ambito donde se da la coexisten-
cia del yo y la circunstancia. El “yo” es el proyecto vital, programa de ser que

oprime a la circunstancia, reobra sobre la circunstancia transformandola en

55 Ibid., p. 497
56 Ibid., p. 498
57 Ibid., p. 498
58 [Introduccién al curso éQué es la técnica?]: IX, 27.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

83



84

ALFONSO GARCIA MADALENA

mundo. Esta transformacién siempre es técnica. La reflexion orteguiana sobre la
técnica, a nivel metafisico (coexistencia yo/circunstancias), le lleva a afirmar que
la técnica solo puede darse en la combinacion entre dos entes heterogéneos que
se ven obligados a unificarse. “Un ente, el hombre, se ve obligado, si quiere
existir, a estar en otro ente, el mundo o la naturaleza.”>®°

La técnica logra que el ser humano este en el mundo con cierta seguridad.
No quiere esto decir que sin técnica no se pueda vivir, los animales de hecho
viven sin técnica®?, pero el ser humano no solamente quiere estar, sino que busca
bienestar. El bienestar es algo en permanente cambio, variable en funcion de los
deseos humanos, que estan en relacidon con “los diferentes tipos de aspiraciones
vitales que el ser humano ha tenido a lo largo de la historia. Por eso lo mas
necesario para el hombre es lo superfluo. Dice Ortega, “el hombre es un animal
para el cual sélo lo superfluo es necesario”®!, y anade: “La técnica es la produc-
cion de lo superfluo: hoy y en la época prehistdrica”?. El concepto de necesidad
humana abarca tanto lo necesario como lo superfluo, porque el vivir del hombre
no es soélo el estar como el animal, sino el bienestar. Por esta razon, lo que es
necesario para sobrevivir por parte de los animales pasa a no ser una necesidad
humana, mientras que lo superfluo se permuta en la auténtica necesidad hu-
mana. Por tanto, el hombre comparte con el resto de los animales unas necesi-
dades vitales o primarias, pero a diferencia de los demas animales estas necesi-
dades primarias las siente como propias. Como hemos mencionado, no busca
simplemente vivir sino bienestar. Mediante la técnica el hombre reduce al mi-
nimo, y a veces elimina, el esfuerzo que le impone la naturaleza; emplea el es-
fuerzo ahorrado para inventarse a si mismo, para proyectar y autofabricarse su
vivir, 'y precisamente a esa vida inventada, inventada como se inventa una no-
vela o una obra de teatro, es a lo que el hombre llama vida humana, bienestar”e3,
Para finalizar su analisis sobre el ser de la técnica Ellacuria remite a dos hechos

condicionados por el ser de la técnica pero que, al ser su manifestacién concreta,

59 Meditacién de la técnica, V, 568

80 En algunos animales como los chimpancés se ha comprobado que son capaces de manipular he-
rramientas pero a un nivel muy rudimentario.

61 “Ensimismamiento y alteracién”: V, 561.

62 “Ensimismamiento y alteraciéon”, V, 562.

63 “Ensimismamiento y alteracién”: V, 567.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



IGNACIO ELLACURIA Y LA FILOSOFIA DE ORTEGA Y GASSET

nos sirven para su comprobacion: los presupuestos psicoldgicos y la evolucién de
la técnica.

En primer lugar, argumenta que Ortega nos ha ejemplificado con alguno de
los programas de ser que han existido histéricamente, en la figura de vida del
gentleman inglés, del bodhisatva hindu, del hidalgo espanol, el asceta medieval,
etc., “su esencia metafisica universal en sus realizaciones concretas empiricas”®4.
Igualmente podemos concretizar los presupuestos psicoldgicos “en el hombre de
ese fendmeno que llamamos técnica”®®. En esencia el mundo para el hombre no
es siempre fijo, rigido, pautado. No se nos da como expone Ortega como facili-
dades o dificultades puras, sino como un conjunto de facilidades y dificultades.
Dentro de los presupuestos psicolégicos Ellacuria considera que no todos sus
elementos sino algunos necesitan alguna precedencia, en concreto, la inteligencia
y la imaginacion.

En relacién con la inteligencia Ortega argumenta que “la inteligencia técnica

es una capacidad, pero la técnica es el ejercicio efectivo de esa capacidad, que
muy bien podria quedar en vacacién”®®; pero, ademas, entiende la inteligencia
como “una funcidon puramente mecanica, sin disciplina ni orientacién, [...] no
puede sacar de si su propia orientacién”®’. Ante estas afirmaciones orteguianas
Ellacuria establece tres premisas:
Primero (a), no es suficiente con tener capacidad para hallar nuevas relaciones
entre las cosas, nuevos instrumentos, para que se produzca el fendmeno técnico.
Segundo (b), “Ni siquiera una funcién activa y, no ya una mera capacidad que
descubre relaciones entre las cosas y puede inventar instrumentos y métodos
[...] para satisfacer las necesidades del propio sujeto”®® es capaz del fendmeno
técnico. Tercero (c), para que se pueda producir el fendmeno técnico es preciso
una nueva capacidad para formarse proyectos vitales, figuras de vida.

Las cuestiones que plantea Ellacuria ante estas premisas es si en un ser que
tiene la capacidad (a) y la funcién (b) no deberia darse también (c), “y si la

actuacién de ambas capacidades no es necesaria”®®. Segun Ellacuria a ambas

64 Ignacio Ellacuria, “Técnica y vida humana en Ortega y Gasset. Estudio de “Meditacién de la téc-
nica”, ob. cit., p. 508.

%5 Ihid., p. 508

66 “Ensimismamiento y alteracion”: V, 586.

67 “Ensimismamiento y alteracién”, V, 587.

8 Ignacio Ellacuria, “Técnica y vida humana en Ortega y Gasset. Estudio de “Meditacion de la téc-
nica”, ob. cit., p. 509.

% Ibid., p. 509.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

85



86

ALFONSO GARCIA MADALENA

preguntas responderia Ortega negativamente. Por una parte, basandose en los
trabajos de campo de Kohler con chimpancés “no solo en los famosos estudios
de Kohler sobre los chimpancés, sino en otras muchas provincias de la psicologia
animal aparece, mas o menos problematicamente, la capacidad del animal de
producir instrumentos elementales”’%, sin que les podamos atribuir capacidad
para imaginar diferentes programas de ser; y, por otro lado, Ortega afirma reite-
radamente que no basta con tener una capacidad para ejercitarla. Niega Ortega
que “la presencia de una capacidad explique, sin mas, su ejercicio y actualiza-
cion”’t, La inteligencia técnica es una capacidad, pero la técnica es la ejecucion
efectiva de dicha capacidad, que se puede o no llegar a realizar.

En referencia a la imaginacién: “Antes de la inteligencia y como motor de
ésta, Ortega situa la imaginacién, la facultad de inventar, la capacidad para crear

proyectos no reiterados mecanicamente”’2.

Por eso, la inteligencia, aun para el ejercicio que es la técnica, necesita de la imagi-
nacién y la presupone. La imaginacién entendida como la capacidad para crear pro-
yectos vitales; una capacidad, por tanto, profundamente humana, pues no sélo tiene
la caracteristica de sobrepasar lo ya dado, es decir, de hacer vida propiamente hu-
mana, que es siempre creadora, sino que, sobre todo, estd en la raiz misma de la
vida humana, en cuanto es la decisiva creadora del proyecto vital, en funcién del cual
se pone en movimiento todo lo que es vida humana. [...]. La imaginacién es, al con-
trario, la facultad de lo radicalmente nuevo y renovador, el punto de base donde

psiquicamente se diferencia la existencia humana de la animal’3.

La segunda manifestacién donde se concretiza el ser de la técnica es en su
evolucion: “al no ser el hombre una dimensién fija y el ser de la técnica una
funcién del programa vital que el hombre ha ido siendo, tan distinto a lo largo de
la historia”’4. La causa de la existencia de diferentes técnicas hay que buscarla
en los programas vitales que han prevalecido en las distintas sociedades. No
puede darse la misma técnica en una sociedad donde la figura de vida es la del

gentleman que en una sociedad donde el programa de ser sea el del bodhisatva

70 “Ensimismamiento y alteracién”: V, 587.

7t Ignacio Ellacuria, “Técnica y vida humana en Ortega y Gasset. Estudio de “Meditacidn de la téc-
nica”, ob. cit., p. 509

72 Ipid., p. 510.

73 Ibid., p. 510

74 Ibid., p. 511

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



IGNACIO ELLACURIA Y LA FILOSOFIA DE ORTEGA Y GASSET

hindu. De ahi que los historiadores han distinguido entre diferentes etapas téc-
nicas. Ortega entre las diferentes opciones para segmentar las diferentes etapas
técnicas cree gue no es la existencia de un invento u otro, por muy relevante que
hayan sido, lo que determina la evolucién técnica. Para Ortega los actos técnicos
estan en funcion de la idea de vida que el hombre en cada etapa histérica ha ido
teniendo, esto es, la idea que en cada época ha tenido de “bienestar”. Los inven-
tos solo “adquieren significacién al ponerlos en funcidon de un programa vital, y
no logran su eficiencia histérica sino al integrarse en el programa vital de un
tiempo determinado””>.

Ortega distingue tres grandes estadios en la evolucidn de la técnica: la téc-
nica del azar, la técnica del artesano y la técnica del técnico. La técnica del azar
se caracteriza porque el primitivo no diferencia entre los actos naturales y los
actos técnicos, como consecuencia de ello ignora su propia capacidad técnica.
Los hallazgos casuales parecen tener algo de magicos. En cambio, en el segundo
estadio de la técnica, la técnica del artesano, la figura del artesano es central. Se
diferencia de la técnica del azar en que la técnica ha crecido en cantidad y en
complejidad. Considera Ortega que todavia no hay conciencia de la técnica como
funcidn genérica, sino que la técnica esta unida al hombre que la utiliza, no hay
técnica sino técnicos. En ultimo lugar, la técnica del técnico se caracteriza por un
desarrollo técnico exponencial. El ser humano tiene conciencia de su capacidad
para realizar actos y productos técnicos. La técnica se le aparece al hombre como

capacidad en principio ilimitada.

Queda asi definitivamente caracterizada la técnica. Ortega ha visto bien que si la
técnica es un fendmeno que se da dondequiera aparece la vida humana, ésta tiene
que decir relacién esencial a la técnica y viceversa; investigando en lo que es la vida
humana y en la raiz que se descubre en los actos técnicos, determina cual es esa
relacién esencial: la posibilitacion permanente de una vida propiamente humana por
medio de la transformacion de la naturaleza y la creacion de una sobrenaturaleza.”®

5. CONCLUSIONES

Ellacuria nos muestra en los diferentes articulos y ensayos que escribidé sobre

Ortega un intento de comprender a Ortega desde dentro, apreciando sus valores

75 Ibid., p. 511
76 Ibid., pp. 517-518

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

87



88

ALFONSO GARCIA MADALENA

positivos y sus posibles deficiencias, analizando sus textos de una manera me-
surada y serena. En segundo lugar, hay que resaltar el estudio que realizé sobre
el libro Meditacion de la técnica. Por una parte, por ser pionero en el estudio de
la filosofia de la técnica de Ortega, pues hasta ese momento sélo se habian es-
crito algunos articulos pero nada parecido al ensayo de Ellacuria por la extension
del texto, por la profundidad y minuciosidad con que estudia la filosofia de la
técnica orteguiana, y, por otra parte, al seflalar como punto mas importante del
texto Meditacion de la técnica la radicacidén por parte de Ortega de la técnica en
la vida humana, dato radical y eje donde pivota todo el sistema orteguiano. Por
ultimo, de la critica que realizé Ellacuria al libro de Santiago Ramirez podemos
inferir que las posiciones de rechazo y valoraciones negativas de la Iglesia caté-
lica respecto de la filosofia y figura de Ortega y Gasset no eran tan monoliticas
como se ha transmitido, ya que las diferencias de opinién de Ellacuria y Ramirez

quedan patentes.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

ARANGUREN, J. L. (1958), La ética de Ortega. Madrid: Cuadernos Taurus, (2°Ed)
ELLACURIA, I. (1996), “Ortega y Gasset, hombre de nuestro ayer”, en Escritos
filosdficos I. San Salvador: UCA Editores, pp. 15-22.

—, (1996), “Ortega y Gasset, desde dentro”, en Escritos filoséficos I, San
Salvador: UCA Editores pp. 23-33.

—, (1996), “éQuién es Ortega y Gasset?, en Escritos filosoficos I. San Sal-
vador: UCA Editores, pp.34-35.

— (1996), “Correspondencia con Angel Martinez”, en Escritos filoséficos I,
San Salvador: UCA Editores pp. 198-213.

—, (1996), “Posibilidad y modo de aproximacién entre la filosofia escolastica
y la filosofia moderna (Reflexiones ante el libro de Ramirez: La filosofia
de Ortega y Gasset), en Escritos filoséficos I. San Salvador: UCA Edito-
res, pp. 223-250.

—, “Ortega, existencia desligada”, en Escritos filoséficos I. San Salvador:
UCA Editores, pp. 265-270.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



IGNACIO ELLACURIA Y LA FILOSOFIA DE ORTEGA Y GASSET

— “Técnica y vida humana en Ortega y Gasset. Estudio de “Meditacion de
la técnica”, en Escritos filosoficos I. San Salvador: UCA Editores, pp. 415-
518.
FRAILE, G. (1958), “El P. Ramirez escribe sobre Ortega”, Salmanticensis, n°5, pp.
231-239.
IRIARTE, J (1942), Ortega y Gasset. Su persona y su doctrina. Madrid: Razén y Fe
LAIN ENTRALGO, P. (1958), “Los catdlicos y Ortega”, Cuadernos Hispano America-
nos, n°101, pp. 329-352.
LASAGA, J. (2003), José Ortega y Gasset. (1883-1955). Vida y filosofia. Madrid:
Biblioteca Nueva.
MARARNON, G. (1955), “Universidad y retdérica en Ortega”, ABC, 20 de octubre de
1955.
ORTEGA Y GASSET, J. (2004-2010), Obras completas. Madrid: Taurus/Fundacion
José Ortega y Gasset.
PARis, C. (1956), “Meditacién sobre la filosofia de Ortega”, Arbor, 33 (123), pp.
329-352.
RAMiREZ, S. (1958), La filosofia de Ortega y Gasset. Barcelona: Herder.
SAN MARTIN, J. (1998), Fenomenologia y cultura en Ortega. Madrid: Tecnos.
— (2012), La fenomenologia de Ortega. Madrid: Biblioteca Nueva.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017






Investigaciones Fenomenoloégicas, n. 14, 2017, 91-106.
e-ISSN: 1885-1088

DE MAX SCHELER A HANS REINER:
OBSERVACIONES SOBRE LA TEORIA DE LOS VALORES MORALES

EN EL MOVIMIENTO FENOMENOLOGICO"

FROM MAX SCHELER TO HANS REINER:
OBSERVATIONS ON THE THEORY OF MORAL VALUES

IN THE PHENOMENOLOGICAL MOVEMENT

Jean Héring
Universidad de Estrasburgo

Traduccion™

Jimmy Hernandez Marcelo

Universidad de Salamanca/Universidad de Turin
jim.her.mar@gmail.com

Las investigaciones sobre el problema de los valores morales en los fenome-
noélogos, sobre todo en Alemania, han estado dominadas durante mucho tiempo
por la autoridad de la obra fundamental de Max Scheler: Der Formalismus in der

Ethik und die materiale Werethik, aparecida hace casi medio siglo?.

* Este articulo fue publicado originalmente como Jean Héring (1960). De Max Scheler a Hans Reiner.
Remarques sur la théorie des valeurs morales dans le mouvement phénoménologique. Revue d'histoire et
de philosophie religieuses, 40, 152-164. Agradecemos a Matthieu Arnold, directeur Revue d'histoire et de
philosophie religieuses, por la autorizacion para la publicacion de esta traduccidn.

™ La presente traduccién toma como fuente original francesa citada en la nota anterior. Las notas
del traductor se introducen con un *. Las notas del autor —Jean Héring— siguen el orden de numeracion
del texto original en numeracion arabica (1, 2, 3, etc.). Un agradecimiento especial a Paloma Vicente por
las correcciones y sugerencias de traduccion.

! Max Scheler, “Der Formalismus in der Ethik und die materiale Werethik”. Jahrbuch fiir Philosophie
und phahomenologische Forschung, 1/2 (1913), pp. 405-565 vy II (1916), pp. 21-428.

Fecha de recepcién: 6-VI-2017 Fecha de aceptacion: 14-I1X-2017


mailto:jim.her.mar@gmail.com

92

JEAN HERING

Este standard work es tan conocido —y, de hecho, esta traducido en fran-
cés—", que podemos contentarnos con recordar los dos puntos mas importantes
de su desarrollo. La obra se compone de dos partes; la primera —negativa—
conduce al ataque contra el formalismo de la moral de Kant, mientras que la
segunda —positiva— se esfuerza en establecer una moral concreta? sobre la no-
cion de valor.

A continuacién, afadimos, en honor del maestro, que no nos parece que haya
confundido las nociones de valor y de bien?® (ni en moral ni en estética), como
hacen los que asignan a los hombres el poder de “crear valores”. Son los valores
los que nos permiten distinguir los bienes de los males, las bellezas de las feal-
dades; Unicamente las realidades en las cuales se manifiestan o se realizan los
valores pueden, en ciertos casos, ser creados por nosotros3.

Pero sabemos también que Max Scheler se esforzo por establecer una jerar-
quia entre los valores en general (Jahrbuch, 1/2, 507 ss.). En el nivel inferior se
colocan los valores que podemos llamar hedonistas en sentido amplio (Die Werte
des Angenehmen und Unangenehmen), por encima de éstos estan, en primer
lugar, los valores vitales (dentro de los cuales se encuentran también los valores
de lo que es “noble” y “vulgar” —Edel und Unedel), le siguen los “valores del
espiritu” (geistige Werte) entre ellos encontramos la belleza, la justicia, la verdad
o —dicho con mas exactitud— el conocimiento de la verdad. Finalmente, en la
cima, encontramos los valores de santidad y de su opuesto (Werte des Heiligen
und Unheiligen).

Lo que hay de curioso en este cuadro es la ausencia de los valores morales
propiamente dichos, ya que nadie pensaria que su riqueza quedaria agotada por
la nocién de justicia. Asimismo, el acto moral (o inmoral) no puede consistir en
optar por (o contra) un valor moral. Se trata simplemente de elegir entre un

valor superior y otro inferior. La accién buena es la que opta por la superior y la

* Jean Héring cita la traduccion francesa de 1955. A continuacion la referencia completa: Max Scheler
Le formalisme en éthique et I'éthique matériale de valeurs: Essai nouveau founder un personnalisme
éthique, Paris: Galimmard, (1955).

2 Es mejor no traducir “material” (aleman) por “material”.

2b Seglin parece pensar Hans Reiner en “Uber Grundbegriffe Und Methode Der Ethik”. Zeitschrift fiir
Philosophische Forschung, IX/3 (1955), 492, nota 9. Véase Max Scheler, “Der Formalismus in der Ethik
und die materiale Werethik”, primera parte, § 2.

3 Pensamos que para una sana teologia los valores tienen su fuente en Dios. Por ello, una de las
primeras “reformas” introducidas por las bestias apocalipticas que quieren ponerse en lugar de Dios, es la
fijacion arbitraria de un codigo moral y estético.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



DE MAX SCHELER A HANS REINER: OBSERVACIONES SOBRE LA TEORIA DE LOS VALORES MORALES...

mala la que opta por la inferior y el valor superior se supone que es reconocible
por ciertas particularidades (Jahrbuch, 1/2, 492 ss.).

Antes que nada, sefialamos —junto a la mayoria de criticas— que el acto
moral no siempre presupone una eleccion entre dos valores. En muchos casos,
se trataria simplemente de aceptar o de rechazar un Unico valor. De este modo,
yo puedo decidir —si 0 no— ayudar a un indigente sin ninguna competicion entre

dos valores. Otras objeciones se presentaran a continuacion.

El primer paso decisivo mas alld de Max Scheler fue hecho, salvo algun error,
por Dietrich von Hildebrand con dos contribuciones importantes en el Jahrbuch
de Husserl*. Estas disertaciones contienen muchos anélisis valiosos, en modo
alguno obsoletos, y si mas fecundos que tantos razonamientos abstractos sobre
“el valor, el ser y la conciencia”. Ante todo, Dietrich von Hildebrand ha restable-
cido el puesto de los valores especificamente morales que no se encuentran en
el cuadro axioldgico de Max Scheler. Después, asumiendo la critica al formalismo
de Kant, afiade una critica expresa a su voluntarismo. En efecto, no hay ninguna
razon para hablar de la voluntad como la Unica “portadora” posible de los valores
morales, como ha hecho el fildsofo de Konigsberg en su elogio de la voluntad
buena®. La bondad, la nobleza, la pureza de corazén son virtudes que encarnan
valores en si mismos, independientemente de cualquier relacion con la voluntad.
Si se proclama “bienaventurados los puros de corazén”, no se pregunta si es por
un esfuerzo de voluntad o por algun otro medio que explique la posesion de esta
cualidad. Y si se quisiera plantear esta pregunta, el Evangelio responderia sin
duda que se trata de un don del cielo (ilo cual no disminuiria en nada su valor!).
Aqui se puede incluso preguntarse si la relacion exclusiva entre el esfuerzo y el
ethos en Kant (y en muchos otros) no ajusta, en ultima instancia, a una herencia
de un cierto fariseismo que Unicamente valora el esfuerzo meritorio del hombre.

En todo caso, estaremos de acuerdo con Dietrich von Hildebrand que ensefia —

4 Dietrich von Hildebrand, “Die Idee der sittlichen Handlung”. Jahrbuch fiir Philosophie und phahome-
nologische Forschung, III (1916), pp. 126-252 y “Sittlichkeit und ethische Werturteile”. Jahrbuch fir
Philosophie und phahomenologische Forschung, V (1922), pp. 462-602. Sabemos que este autor es un
discipulo de Husserl y de Scheler de la época anterior a 1914.

5 Por razones evidentes, no se debe traducir guter Wille por “buena voluntad”.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

93



94

JEAN HERING

al principio de su primera disertacion—, citando a Lutero, que es el valor de la
persona lo que condiciona el acto moral y no a la inversa.

Otro progreso de estas contribuciones consiste en haber sefialado la impor-
tancia —para la moral— de ciertos valores que no estan relacionados ni con acto
ni con la actitud, ni con la persona, sino con situaciones (Sachverhalte). Hay
“estados de cosas” justas o injustas, regocijantes o desoladoras, sanas o insanas.
Desafortunadamente, el autor no realiza analisis ni cuadros de estos Sachver-
haltswerte. Se limita a constatar que, dentro de estos valores, los hay que son
moralmente importantes (sittlich relevant) —cuya realizacion seria el objetivo del
acto moral— para el estudio del tema al que esta destinada disertacion.

Pero también se trata de distinguir, mejor de lo que Max Scheler habia hecho,
los diferentes modos de percibir un valor; éstos pueden ser puramente afectivos
(das Wert-Fiihlen) —el Unico modo del que habla Max Scheler— o al contrario,
sostenidos por un conocimiento claro. Sélo en el segundo caso podemos verda-
deramente dar cuenta de nuestra experiencia. Asimismo, se debe distinguir entre
las diferentes reacciones (Max Scheler: Antwort-reaktion), mas bien afectivas o
voluntarias, del valor positivo o negativo (real, deseado o temido) que se ha

percibido.

Estos analisis son llevados mas lejos en la segunda disertacion. Es dificil re-
sumir estas investigaciones fenomenoldgicas cuyo interés reside, de hecho, tanto
mas en el método concienzudo que en los resultados, los cuales no son necesa-
riamente espectaculares como los de los edificios gloriosos, pero bastante fragi-
les, de la Weltanschauungsphilosophie (término, por suerte, intraducible).

Nos gustaria aqui atraer la atencidn sobre dos temas que Dietrich von Hilde-
brand ha desarrollado de una manera particularmente profunda y original. En
primer lugar, el fendmeno de la ceguera axioldgica. Hay sujetos insensibles a los
valores morales, asi como hay otros que carecen de érganos para la percepcion

de los valores estéticos®.

6 El autor piensa, en efecto, que, al contrario de la ceguera estética, la ceguera moral es siempre, en
cierta medida, imputable a la persona, la cual no habria tenido que “dejar llegar las cosas hasta alli”.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



DE MAX SCHELER A HANS REINER: OBSERVACIONES SOBRE LA TEORIA DE LOS VALORES MORALES...

Llevado al extremo, la ceguera se extiende a todos los valores morales. Casos
similares no sélo se encontrarian en personajes groseramente egoistas. Conoce-
mos el ejemplo de sujetos bien cultivados, en quienes el sentido estético puede
estar bien afinado, pero que no se dan cuenta de sus faltas de cortesia frente a
su propia familia. Otras personas ven y comprenden los valores circunscritos por
los términos “justicia” u “honestidad”, pero no saben apreciar la belleza de un
acto de generosidad o de perdon’.

Otro fendmeno, bastante extendido, es presentado por lo que el autor llama
Subsumptionsblindheit, es decir, la incapacidad de constatar, in concreto, la pre-
sencia de un valor, pero que por principio se reconoce. iCuantos sujetos pueden
inflamarse por la “filantropia” sin conmoverse por la miseria de sus vecinos!8

No hace falta decir que la ceguera es muy diferente al desprecio consciente
de un valor moral positivo, ya sea por principio o in concreto. Es Unicamente aqui
donde se realizan las actitudes y los actos que ameritan el calificativo de especi-
ficamente inmorales.

Otros desarrollos, sobre los que no podemos insistir aqui, estudian las dife-

rentes variedades de profundidad de las reacciones respecto de los valores.

Mucho después, el autor —emigrado a los Estados Unidos— publica una im-
portante obra en inglés titulada Christian Ethics®*, en la que retoma estas cues-
tiones. Este titulo no debe inducirnos a error. Dietrich von Hildebrand no intenta
en absoluto oponer una “moral cristiana” a una “moral profana”. Sino que cree
qgue el cristianismo puede ayudarnos a ver o a ver mejor los valores morales, o
a darles una significacion nueva. No obstante, la percepcion intuitiva es siempre

la base de la moral.

7 A veces, la ceguera es causada por habitos de pecar sin arrepentimiento sincero. En cuanto a los
casos en los que el arrepentimiento parece imposible, ya que la persona ha cometido crimenes con una
completa buena conciencia (por obedecer las 6rdenes de un jefe), el autor no parece haber podido imagi-
narlos.

8 Casos paradigmaticos han sido ofrecidos por Charles Dickens, quien sabe representar a mujeres
buenas que trabajan de modo fanatico por la educacién de los pequefios negrés en Africa, sin ser afectadas
por la manera lamentable en la que son criados sus propios hijos.

° Publicado en Londres en 1952 con el Imprimatur del cardenal Spellmann.

* El libro se publicé en Estados Unidos de América en 1953. El Cardenal Francis Spellman era arzo-
bispo de Nueva York. La referencia completa del libro es: Dietrich von Hildebrand (1953), Christian Ethics,
New York, David Mckay Company (Trad. Esp. de Salvador Gdmez Nogales: Dietrich von Hildebrand (1962),
Etica cristiana, Barcelona: Herder).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



96

JEAN HERING

Al analizar la esencia de los valores morales de una manera mas profunda
gue en sus publicaciones anteriores, estudia ahora especialmente su caracter
vinculante e independiente respecto de nuestro buen querer. Sin embargo, no
lleva aun muy lejos el analisis de los “valores de situaciones” (Sachverhalts-
werte). Nos limitamos a decir que, en este campo, hay valores que tienen una
incidencia moral (moralische relevante Werte) y sefialamos el progreso real rea-
lizado por la distincion clara entre valores ontoldgicos y valores morales (p. 129
y siguiente). Si se habla de la superioridad del hombre en relacién al animal o
del animal respecto a la planta, ésta no tiene nada que ver con un nivel moral.
Para el hombre, se pensaria sin duda en cierto grado de inteligencia, de libertad,
de sensibilidad religiosal®. Pero no hace falta decir que desde el punto de vista
moral, los animales pueden dar prueba de cualidades morales, tales como la
fidelidad o la valentia, los cuales podrian servir de modelo para muchos humanos.
A lo sumo se puede estimar que ciertas cualidades humanas, como la libertad,
nos imponen la obligacidn de llevar a cabo un estandar moral superior, sin que
éstas sean virtudes.

Esta distincion entre el orden ontoldgico y el orden moral deberia poner fin a
algunas confusiones lamentables, las cuales con frecuencia han contaminado la
moral, tanto en Oriente como en Occidente. Lo que separa indudablemente al
hombre de Dios, no es su distancia ontoldgica, su situacion “limitada en el tiempo
y en el espacio” (sabemos de lo que se habla), sino su pecado. Y éste no se cura
con ejercicios misticos o el desarrollo de facultades psiquicas superiores.

En lo que concierne a los valores morales, el autor insiste en la distincién,
entrevista ya por Scheler, entre valores en si y valores para mi (p. 34 y si-
guiente). El no piensa, por tanto, que se deba reservar el término valor al primer
grupo, sino que éste comprende valores mas objetivos y mas constrefiidos. No
obstante, como lo desarrollard Hans Reiner, la cuestion no es tan simple, pues
hay un tercer grupo: los valores para los otros. Pero es cierto que al elegir entre
las dos clases de valores distinguidas por Dietrich von Hildebrand, sélo la primera
produce en nosotros un sentimiento de responsabilidad y cuyo desprecio crea en
nosotros el fendmeno de la mala conciencia. Naturalmente, esto no quiere decir
que todo valor moral pueda ser realizado por nosotros.

10 pero no en la posicion vertical de la que tanto se presume y que comparte con los avestruces y los
canguros y con la mayoria de plantas.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



DE MAX SCHELER A HANS REINER: OBSERVACIONES SOBRE LA TEORIA DE LOS VALORES MORALES...

Afiadimos igualmente —esto no lo dice el autor— que no sélo son los indivi-
duos, sino también las colectividades las que pueden y deben sentirse responsa-
bles de ciertas situaciones de indice moral positivo o negativo, lo cual implica
nuevamente en cierto modo la responsabilidad de los individuos en tanto miem-
bros de una colectividad!!.

No hace falta decir que los valores circunscritos por el término virtud plantean
aun otros problemas. Estos valores son “objetivos” en el sentido de que son va-
lores en si, pero de los que no somos necesariamente responsables, segun lo
hemos ya indicado. No obstante, podemos sentirnos responsables de nuestros
vicios, asi como de nuestra decadencia que los engendra. Sea como fuere, es
dificil tener una conciencia clara de nuestra caida.

El autor no se pronuncia explicitamente sobre la famosa teoria de la infalibi-
lidad de la conciencia, pero al parecer no cree mucho en ella, puesto que ensefa
la perfectibilidad de la conciencia y su mutismo en los casos de ceguera axiold-
gica. Ademas, en sentido estricto, la conciencia no nos habla de los malas accio-
nes de los demas.

Para concluir, creemos que hemos dado una idea de los progresos realizados
en el estudio de los valores morales a través de los analisis fecundos de Dietrich
von Hildebrand. Sin embargo, numerosos problemas quedan por estudiar o vol-
ver a estudiar. Pensamos que son especialmente los estudios de Hans Reiner los

gue merecen nuestra atencién?2,

Las publicaciones de Hans Reiner que en este tema entran en consideracién
son: Das Prinzip von Gut und Bése'3 y Pflicht und Neigung!4.

Como Scheler, Reiner emprende (especialmente en la segunda obra indi-
cada) una fuerte critica, pero mejor documentada de la posicion de Kant, dando
cuenta también de un modo mas detallado de la polémica de Schiller de la que

no podemos hablar aqui.

1 No se deberia distinguir “moral individual” y “moral social” oponiendo el hombre solitario (que no
existe) y el hombre que vive en sociedad. La moral social debe fijar los derechos y valores de las colecti-
vidades, que son distintos a los de los individuos.

12 Hans Reiner, discipulo de Husserl de la segunda generacion. Actualmente [en la fecha del articulo]
es, junto a Eugen Fink, profesor de filosofia en Friburgo.

13 Hans Reiner (1949). Das Prinzip von Gut und Bése, Freiburg: Karl Alber.

4 Hans Reiner (1951). Pflicht und Neigung. Die Grundlagen der Sittlichkeit, Meisenheim: Hain.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



98

JEAN HERING

Pero, por otro lado, también rechaza —como Hildebrand— la famosa inter-
pretacion scheleriana del acto moral como una elecciéon entre un valor superior y
uno inferior (Prinzip, p. 3 y siguiente). Segun hemos ya indicado, en muchos
casos no se trata de elegir, sino de decir si 0 no a un Unico valor. En otros, se
trata de elegir entre dos o mas valores de la misma esfera. Ante uno y otro de
estos grupos de situaciones, la moral de Scheler esta completamente desarmada.
Es dificil clasificar en su cuadro el valor de una vida humana en otro lugar que
en grado de los valores bioldgicos, inferiores a los valores artisticos, como hemos
visto. Sin embargo, dudamos en calificar de inmoral la accién de un bombero que
ha preferido salvar a un nifio (tal vez insoportable) antes que la pintura de un
artista (tal vez muy valiosa). Ya que aqui, tal como lo ha sefialado Hans Reiner?!>,
no es el nivel del valor el que cuenta (incluso si se supone exacta la jerarquia de
Scheler), sino su fuerza particular que él denomina Dringlichkeit (literalmente:
“urgencia”).

En la practica, la eleccion es con frecuencia espinosa. Hans Reiner cita los
casos de un arquitecto encargado de la reconstruccion de una ciudad destruida
por la guerra, quien se pregunta si tiene el derecho de volver a edificar el teatro
(“bien artistico-técnico”, segun el esquema de Scheler) antes de haber procurado
a todos los ciudadanos una habitaciéon decente. Si opta por el teatro, Scheler
tendra que alabarlo de todos modos. En cuanto a nosotros, tal vez lo culpemos,
pero ¢tendriamos el derecho de denominar su eleccién como virtuosa o malvada
(segun nuestro enfoque)? Evidentemente, no. Por ello Hans Reiner introduce aqui
una distincion capitall®: distingue la oposicion entre actos buenos y malvados
—Gut und Bése— de la oposicién entre actos justos y equivocados —Richtig und
Falsch (Prinzip, p. 5). En efecto, parece injusto acusar de maldad al arquitecto
que habria elegido mal.

Pero si el arquitecto cediese a los amantes del teatro por razones egoistas,
entonces —piensa Reiner— su eleccion seria “*malvada” (Bdse). Prefeririamos lla-
marla “mala” (Schlecht), por razones que explicaremos mas adelante.

15 Nicolai Hartmann, suficientemente influenciado por el movimiento fenomenoldgico, habia presen-
tado observaciones analogas. Pero un estudio de este pensador nos conduciria bastante lejos de aqui. En
concreto se deberia volver a leer su Ethik (Berlin, 1949).

16 Algunos criticos se mofan de los fenomendlogos por su “mania” de las distinguo. Pero écdmo salir
de la confusidn y de las simplificaciones sin desentrafiar las esencias?

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



DE MAX SCHELER A HANS REINER: OBSERVACIONES SOBRE LA TEORIA DE LOS VALORES MORALES...

Sin embargo, se podria presentar una objecién: se entiende, se podria decir,
gue la preocupacion por el beneficio no es suscitado por el respeto de un valor
en si, sino so6lo por un valor para el sujeto; por tanto, sin valor moral. Pero éla
comodidad de los habitantes no presenta también un valor subjetivo? é¢Se deberia
hablar de bienes justificados y de otros que no lo son? El autor piensa que se
debe introducir aqui una separacién mas radical: entre los valores para mi (Ei-
genwerte) y los valores para los otros (Fremdwerte)'” (Prinzip, p. 9 y siguiente).

Estamos aqui lejos de la famosa “ley general” del kantismo. Entonces, no son
solo los valores absolutos, sino también los valores relativos a los otros, los que
merecen ser llamados “objetivos”, es decir, “arrojados frente a nosotros”. Hans

Reiner, por tanto, llega a los dos cuadros siguientes:

PRIMER CUADRO:
I. Valores relativos:
a) Valores relativos a mi
b) Valores relativos a los otros

II. Valores absolutos (en si)

SEGUNDO CUADRO
I. Valores subjetivos (=relativos a mi):
II. Valores objetivos:
a) Valores relativos a los otros
b) Valores absolutos
(Prinzip, ibid., y Pflicht, p. 141)

¢Qué es lo que caracteriza, en definitiva, a los valores absolutos? La imposi-
bilidad de dejarlos de lado. No sucede asi con el otro grupo de valores objetivos,
a saber, los valores relativos al préjimo. Este puede renunciar al bien que tendria
un valor para él, por ejemplo, la ayuda que nosotros quisiéramos brindarle. En-

tonces, la llamada del valor enmudece. Al contrario, las exigencias que emanan

17 Este muro de separacion ha pasado desapercibido, salvo error, a Hildebrand y por N. Hartmann,
so6lo Scheler hizo una muy breve alusidn. Cf. Max Scheler, “Der Formalismus in der Ethik und die materiale
Werethik”. Jahrbuch fiir Philosophie und phahomenologische Forschung, 1/2 (1913), p. 503.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



100

JEAN HERING

de los valores absolutos son irrefutables (Die von den absoluten Werten aus-
gehnden Forderungen sind unaufhebbar)!8.

Sin duda, algunos espiritus curiosos reclamarian un criterio mas simple que
permita distinguir, de una vez por todas, los valores absolutos de los otros, como
se distingue dos razas humanas o animales. El fenomendlogo responderd que a
menos que se ponga a la ética en el remolque del utilitarismo o de una construc-
cion filoséfica mas o menos arbitraria, no hay otro principio de conocimiento para
los valores fundamentales que la intuicién “del corazén” (que puede perfecta-

mente ser a priori).

Esto nos conduce a la cuestion de la conciencia moral personal (Gewissen)
(véase especialmente el capitulo IV de Pflicht). Esta aparece como el lugar geo-
métrico de la manifestacidon de una exigencia moral que nos concierne personal-
mente. Hace falta sefialar que el terreno de este género de conciencia es mas
estrecho que el de la conciencia moral tout court, la cual también juzga el com-
portamiento de los otros!® y de cierta manera las situaciones que escapan a
nuestro poder.

Por otro lado, el andlisis fenomenoldgico confirma la idea popular de que la
conciencia moral, en sentido fuerte, emana de una capa de nuestro yo distinta
de la que es la sede de nuestra libertad y de nuestra voluntad. El autor identifica
ésta con la vida del espiritu y aquélla con la vida del alma, la cual contiene, de
algin modo, nuestra materia psiquica —acercandose un poco a la antropologia
de Alexander Pfander2°,

¢Qué piensa Hans Reiner de la tesis a menudo sostenida sobre el caracter

puramente negativo de la conciencia, la cual sélo sabria condenar el mal (a veces

8 Hans Reiner (1949). Das Prinzip von Gut und Bése, Freiburg: Karl Alber, p. 13.

1% Nuestro maestro Jean Monnier resalta a veces en sus sermones la persistencia de la facultad de
juzgar validamente a los otros, incluso en caso de atrofia de nuestra conciencia personal.

20 yéase especialmente Alexander Pfander (1933), Die Seele des Menschen, Halle, Max Niemeyer. Su
libro sobre el sentido de la vida es bastante instructivo para los moralistas: Alexander Pfander (1948),
Philosophie der Lebensziele, Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht. Pero supone resueltos los problemas
elementales sobre los que aqui hablamos. En uUltimo momento, se nos anuncia una nueva publicacidon
fenomenoldgica tricotomista: Cornelius Anthonie Van Peursen (1959), Leib, Seele, Geist. Einfuhrung in
eine phahomenologische Anthropologie, Gutersloh: G. Mohn.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



DE MAX SCHELER A HANS REINER: OBSERVACIONES SOBRE LA TEORIA DE LOS VALORES MORALES...

sOlo después del hecho) sin empujarnos hacia el bien? Daremos la razén a nues-
tro autor, que rechaza esta manera demasiado simplista de ver las cosas. La voz
de la conciencia puede muy bien empujarnos hacia una decision moral exigida
por la apelacién a un valor, sin pasar necesariamente por el desvio de un rechazo
previo de la mala accion o por la indignacidon contra un mal que debe ser elimi-
nado (véase Pflicht, p. 116). Una madre podria complacer a su hijo sin darse
cuenta de que la omision de esta accion seria (quizas) mala o de que el nifio
estaba sumergido (quizas) en una tristeza por curar.

En cuanto al problema de la infalibilidad de la conciencia, al que Dietrich von
Hildebrand habia aportado una contribucién indirecta mediante sus analisis sobre
la ceguera moral, Hans Reiner tampoco habla de él de manera explicita. Pero, al
leer entre lineas, hemos tenido la impresién de que él no negaria la posicién de
la Carta a los hebreos en la que se recomienda ejercitar nuestros érganos (es

decir, nuestras facultades intuitivas), destinados a distinguir el bien y el mal?!.

Los desarrollos que acabamos de resumir serian ampliamente suficientes
para cimentar la moral sobre una base distinta del formalismo kantiano. Pero
podria subsistir un malentendido: la insistencia con la que el autor resalta la
apelacion inexorable de los valores morales absolutos podria hacer creer que da
razon al filésofo de Kénigsberg sobre otro punto, a saber, la lucha inevitable entre
el “deber” y las “inclinaciones” (Pflicht und Neigung). Ahora bien, esto no es asi.
Una de las partes mas interesantes de su libro principal esta incluso consagrado
a esta cuestion, como el titulo lo hace prever (véase especialmente §§ 25-32).
En primer lugar, el autor protesta contra la identificacidn, algo precipitada, de las
actitudes (Verhalten) egoistas con aquellas al servicio de una inclinacién
(Neigung). El seguimiento de un fin egoista puede incluso conducirnos (como
algunos objetivos morales) a violentar nuestras inclinaciones. De este modo, un

sujeto de temperamento indolente deberia combatir su pereza para ganar dinero.

21 Carta a los hebreos 5, 14: “teleiwv 8¢ €oTwv M| oTeped TPOoPN, TOV S THV £V Ta alodnTApLA
yeyupvaopéva £xovtwv mpog Slbkplov kadod te kai kakod” (En cambio, el manjar sélido es de adultos; de
aquellos que, por la costumbre, tienen las facultades ejercitadas en el discernimiento del bien y del mal).
Este versiculo cuya importancia no siempre ha sido percibida, conduce de algiin modo a la cumbre de la
moral anti-heteronomista del Nuevo Testamento, pero sin dar razén a J- J. Rousseau.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

101



102

JEAN HERING

Afadiremos que ni Kant, ni la mayoria de sus sucesores (salvo los psiquia-
tras) parecen haber considerado suficientemente la ambivalencia afectiva de
ciertos actos por los cuales experimentamos simultaneamente animo y repug-
nancia. Incluso si una de las dos inclinaciones opuestas vence, la otra no esta
necesariamente aniquilada. La literatura esta llena de ejemplos de mujeres que
experimentan a la vez amor y repulsién por ciertos individuos, la primera afeccién
que puede subsistir aun cuando la otra ha ocupado el lugar superior?2.

Lo gue es todavia mas falso es creer con Kant que “deber” e “inclinacidén” se
excluyen necesariamente. Cuando me gusta el bien que quiero realizar (wenn ich
es gern tue), mi buena accidon no se desvaloriza. Incluso existe, piensa Hans
Reiner con Schiller, un amor por el deber como tal, independientemente de la
situacion particular (Neigung zu der Pflicht), y quien sabe si Schiller tuvo algo de
razon al considerar esta motivacion como un ideal?3. Sin embargo, no se puede
dudar de que el amor por el deber (lo que Hans Reiner, salvo error, no ha indi-
cado) parece, a pesar de todo, revelar una coloracion distinta a cualquier otra
inclinacién. Sobre este punto Kant ha visto un fendmeno particular al otorgar un
lugar especial —lejos de todas las “afecciones”— a lo que denomina Achtung fiirs
Gesetz (respeto por la ley), hechas naturalmente todas la reservas sobre la con-
cepcion legalista de su moral.

De igual forma, daremos la razdn pericialmente a Kant en el sentido de que,
rebus sic stantibus, los conflictos entre el “deber” y las “inclinaciones” son fre-

cuentes, aunque no necesarios.

22 A la inversa, hay hombres que sin estar realmente locos, ven en las mujeres algo como un mys-
terium tremendum atque fascinosum (como si ellas fuera divinidades). El “por” y el “contra” a veces se
fusionan de manera curiosa.

23 Cf. Friedrich Schiller (1793), Uber Anmut und Wuide, Leipzig. Para el uso de los lectores que los
hayan olvidado, nos permitimos recordar dos disticos satiricos de Schiller sobre la moral de Kant.

Pregunta: “Gerne dien’ ich den Freunden, doch tu’ ich es leider mit Neigung, und darum wurmt es
mir (sic!) oft, dass ich nicht tugendhaft bin".

Respuesta: “Da bleibt kein anderer Rat, du musst suchen sie zu verachten und mit Abscheu alsdann
tun, was die Pflicht dir gebeut”.

Lo cual se podria traducir algo asi como:

“Me gusta muchos servir a mis amigos —desafortunadamente— lo hago con placer y por ello a me-
nudo tengo remordimientos, pues me digo a mi mismo que no soy virtuoso”.

“Entonces, sélo te queda una cosa por hacer: intenta despreciarlos para luego realizar con disgusto
lo que el deber ordena”. Cf. Friedrich Schiller, Die Philosophen (en Poesias del tercer periodo).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



DE MAX SCHELER A HANS REINER: OBSERVACIONES SOBRE LA TEORIA DE LOS VALORES MORALES...

Sin embargo, no olvidemos —como lo sefiala Hans Reiner— que a veces
nuestro interés (preocupado por los valores subjetivos) va a la par con la exigen-
cia moral. Un propietario, que habita una planta de su casa y quien hara oportu-
namente las reparaciones necesarias al techo, servird a los intereses de sus in-
quilinos y los suyos propios?4. El valor moral de su decisién perderia su valor sélo
si la preocupacién de su propio interés hubiera sido el principal o el Unico movil
del acto. En este caso, el bien hecho a los otros no le seria imputado.

Del mismo modo, se debe preguntar si se es responsable o no de las malas
consecuencias no previstas, pero previsibles, de un mal acto (véase p. 178 y
siguiente). Parece que si: si hago descarrilar un tren para matar a un adversario
politico, yo seria responsable también de la muerte de los demas pasajeros acci-
dentados, incluso si no lo habia pensado; pues esta consecuencia era previsible2>,
Por tanto, no hay equivalencia moral entre los efectos buenos y malos de una
accion moralmente negativa.

Tercer caso: una accion buena ha entrafiado buenos efectos suplementarios
no previstos. Si rescato a un bebedor de la embriaguez y que luego de este
milagro, su mujer renuncia a suicidarse, yo le habria de hecho salvado la vida.
Pero ésta feliz consecuencia no prevista no se me tomaria en cuenta. Por tanto,
aqui se da una curiosa equivalencia de los efectos buenos de una accién mala o
buena. Todas estas verdades se muestran, de hecho, en la intuicion directa y no
de cualquier intuicion.

Pero équé pensar de los casos en los que una accién legitima entrafa o im-
plica una falta de respeto por los valores positivos? Si un ayuntamiento, para
evitar el gran desastre de una inundacion, hace evacuar precipitadamente una

localidad y con medio improvisados éno seria éste responsable de la muerte de

24 La mayoria de ejemplos aqui citados han sido elegidos por el autor de este estudio critico.

25 La situacion es analoga en el caso de omision de una accion moralmente exigida. éSi nos rehusa-
mos a salvar a una persona presa de un incendio no seriamos también responsables de la muerte del
equipo de salvamento, que habiendo llegado después de nosotros, habria llegado demasiado tarde? Se
debe anotar aqui que la cuestion desborda la esfera de las acciones derivadas de la moral. Fanaticos que
escalan la cara norte del Eiger, sin guia y sin preparacion suficiente, indudablemente sélo cometen una
imprudencia y no una maldad. No obstante, su conducta debera ser considerada inmoral indirectamente
(par ricochet), ya que su fracaso, que pondria en peligro la vida de sus rescatadores, era previsible.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

103



104

JEAN HERING

personas mayores o discapacitados que no soportarian el viaje en estas condi-
ciones??6 Hans Reiner piensa que en los caso de este género (los que, en efecto,
muestran la accién moralmente justa o equivocada, antes que una accién buena
o mala), la colectividad deberia aceptar esta responsabilidad. Pero rechaza enun-
ciar una solucion general. Imposible no examinar los pros y contras en cada caso
particular. El autor espera de los demas el reproche de elaborar una “casuistica”;
pero la acepta valientemente (Pflicht, p. 174).

La “casuistica” es inevitable para resolver el famoso problema del “conflicto
de deberes” (Pflichten-Kollision), que en absoluto es un falso problema, como
pensaba Schleiermacher. Ciertamente, este pensador tenia razén en pensar que
siempre hay, en principio, un deber mas urgente que otro. Pero el descubrimiento
de este valor necesita de una eleccidon que a menudo estaria precedida de una

lucha. Quod erat demonstrandum?’*.

10

Dos observaciones mas para terminar este estudio, a la vez demasiado ex-
tenso y demasiado breve, pero aceptamos este reproche debido a las dificultades
inherentes a la tarea del que resefa.

Hemos ya indicado que queriamos reemplazar, en la mayoria de casos, el
término “malvado” (méchant-bése) —empleado por Hans Reiner para todos los
actos inmorales— por el de “malo” (mauvais-schlecht). En efecto, pensamos que
el término de bése se utiliza de manera adecuada cuando el sujeto desprecia los
valores positivos, no por amor a si mismo, sino por amor a los valores negati-

vos?8, por ejemplo, al entusiasmarse por la injusticia o el odio de los valores

26 Visto desde el angulo de la religién del Nuevo Testamento, esta constante imposibilidad de hacer
el bien “sin ensuciarse las manos” (el “semper peccator” de Lutero toma aqui un sentido muy especial) es
una prueba de la caida que no sdlo ha afectado nuestro corazén y nuestro cuerpo, sino también ha estro-
peado la “relojeria” del mundo que los discipulos de Leibniz consideran perfecta.

27 Por nuestra parte, afiadiremos ademas que Scheler no se habia equivocado al advertimos de las
falsas situaciones de quienes se comprometen precipitadamente en “conservar ambos”. Pero entonces, se
trata de un conflicto del que somos responsables, lo cual no es el caso en las situaciones mas normales.

* En la nota anterior Héring utiliza la expresion “Ménager la chévre et le chou” que hace referencia
al hecho de satisfacer a dos personas u opiniones opuestas. Hemos traducido por “conservar ambos”. Este
“ambos” (la chévre et le chou) se refiere a los dos valores que entran en conflicto.

28 De una manera general, nos parece que los moralistas no han estudiado suficientemente los valo-
res negativos y su funcién en la inmoralidad individual o colectiva (tal vez exceptuados los tedlogos, pero
por lo general los han pensado Unicamente bajo un angulo determinado). En cuanto a las mentes recién
llegadas persisten en no ver en la presencia de los valores negativos nada distinto que la ausencia de
valores positivos. Nosotros pensamos que nadie se los toma en serio.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



DE MAX SCHELER A HANS REINER: OBSERVACIONES SOBRE LA TEORIA DE LOS VALORES MORALES...

positivos (“detestamos la objetividad”, "no puedo soportar la palabra humani-
dad”). Ningun interés egoista interviene aqui de modo esencial. Al contrario,
cuanto mas desinteresado es el amor al mal, mas aparecera el fendomeno de la
maldad en su pureza.

Esto no impide que algunos sujetos también amen los valores subjetivos ne-
gativos, por ejemplo, sus propios sufrimientos fisicos. Sin mencionar los casos
verdaderamente patoldgicos, se podria pensar en algunos que se flagelan o en
la mujer que “le gusta ser golpeada”. {Existe también una inclinaciéon para el
sufrimiento psiquico? Quizas si, aunque estos casos parecen raros y complejos.
De todos modos, seria dificil decidir si este amor por el propio sufrimiento debe
ser calificado de inmoral?°. Este es, en todo caso, incomparablemente menor que
la inclinacién por infligir males a los otros —en conformidad a la no-equivalencia
del yo y del tu que una moral esquematica muy a menudo ha olvidado.

A continuacion, se permitird expresar una decepcién. Nos hubiera gustado
que el autor estudiara mas de cerca los valores absolutos cuyo portador (como
dice Hildebrand) no es el acto, sino la cualidad del sujeto. éLa definicidon de valo-
res absolutos, como los que se nos dirigen en una llamada irrefutable, les es
igualmente aplicable? En algunos casos, con seguridad si. De este modo, el valor
positivo de una virtud, antes de desarrollarse en un nifo, se dirige —se podria
decir— a una llamada al educador. La virtud de un héroe puede empujar a sus
admiradores a esforzarse para ser como él. Pero no se deberia, en todos los
casos, colocar la virtud en el terreno de la libertad y de la responsabilidad. Como
lo hemos ya indicado, una cualidad, por ejemplo la belleza de un alma, conser-
varia su valor, incluso si ésta resulta ser innata u otorgada por la gracia. Para ser
honestos, hemos tenido la impresion de que el autor tiene la tendencia de res-
tringir el dominio de la moral (Sittlichkeit) al del campo de la libertad3°. Confe-
samos no comprender bien el porqué.

Hemos llegado al final de este viaje. No hemos ocultado nuestra aprobacién
a la mayoria de las tesis aqui resumidas (parcialmente) y discutidas. A menudo
incluso hemos superado las ensefianzas de Dietrich von Hildebrand y sobre todo

22Y la ayuda que se les pide a los otros que brinden. Ahi se trata, en primer lugar, de saber si ésta
es dada Unicamente para “ofrecer un servicio”, o para satisfacer los malos instintos. Pero con esto no todo
esta dicho.

30 En Pflicht (p. 82), dice incluso lapidariamente: “la existencia moral esta vinculada a la libertad”
(nur wo Freiheit ist, ist Sittlichkeit).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

105



106 JEAN HERING

de Hans Reiner, pero esperando habernos mantenido en las lineas que se des-
prenden de éstos. Pero, incluso los lectores que adoptasen una actitud mas re-
servada, quizas estarian de acuerdo en el profundo interés de estos analisis fe-
nomenoldgicos, aunque no sean “trascendentales” a la manera de Husserl.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



Investigaciones Fenomenolégicas, n. 14, 2017, 107-132

e-ISSN: 1885-1088

LA VOCACION DEL ACTOR:

UNA PERSPECTIVA FENOMENOLOGICA

THE ACTOR'S VOCATION:

A PERSPECTIVE THROUGH PHENOMENOLOGY

David Janer!

Universidad Nacional de Educacidon a Distancia - UNED

Resumen: Con este articulo se pretende ensa-
yar y mostrar la virtualidad de una fenomenolo-
gia de la actitud natural —en la linea en que la
desarrollan Schiitz, Berger, Luckmann, Ortega e
incluso el propio Goffman. El tema del analisis
corresponde al mundo del “actor”, concreta-
mente, a una perspectiva: la asuncion y vivencia
de la profesién como una vocacion. ¢Es cierto,
como suele afirmarse, que esta profesion es vo-
cacional? {Y es cierto, por tanto, que el teatro es
el lugar privilegiado para llevarla a cabo? Nor-
malmente, estas son las respuestas que suelen
darse. Sin embargo, tras nuestro analisis, vere-
mos que la afirmacidn ni es tan facil, ni tan cierta.

Palabras clave: Fenomenologia, actor, voca-
cion, actitud natural.

djaner@outlook.com

Abstract: The following article will attempt to
explore and delve into the phenomenology of the
natural attitude (along the lines of the work de-
veloped by Schiitz, Berger, Luckmann, Ortega
and even Goffman himself). The subject of the
analysis corresponds to the world of the “actor”,
more specifically to one perspective: the as-
sumption and experience of this profession as a
vocation. Is it true, as it is often claimed, that
this profession is a vocational one? If so, is it true
that the theater medium is the ideal place to con-
duct it? It is usually assumed that the answers to
both questions are affirmative. However, after
thorough analysis, we shall see that such affir-
mations aren’t quite as easy or as certain as they
might seem.

Keywords: Phenomenology, actor, vocation,
natural attitude.

! Actor. Licenciado en Filosofia. Master en Filosofia Practica y Tedrica: especialidad Filosofia Prac-

tica. UNED.

Fecha de recepcidn: 1-X-2017

Fecha de aceptacién: 29-XI-2017


mailto:djaner@outlook.com

108

DAvVID JANER

1. INTRODUCCION

Con este articulo se pretende ensayar y mostrar la virtualidad de una feno-
menologia de la actitud natural —en la linea en que la desarrollan Schitz, Berger,
Luckmann, Ortega? e incluso el propio Goffman3. El tema del analisis corresponde

I\\

al mundo del “actor”, concretamente, a una perspectiva: la asuncion y vivencia
de la profesion como una vocacion. ¢Es cierto, como suele afirmarse, que esta
profesidon es vocacional? ¢Y es cierto, por tanto, que el teatro es el lugar privile-
giado para llevarla a cabo? Normalmente, estas son las respuestas que suelen
darse. Sin embargo, tras nuestro analisis, veremos que la afirmacién ni es tan
facil, ni tan cierta.

Empezaremos confrontando a nuestro sujeto con su proyecto y viendo cémo
y desde ddénde surge su eleccidn. Después, asistiremos al modo en como se
acerca a su personaje y a la obra con fines claramente pragmaticos: de esto
dependera su identidad e insercién dentro del grupo o compafiia. A continuacion,
veremos las relaciones que la propia Institucidon Teatral conlleva y lo que ello
supone para el logro del proyecto: la experiencia de la profesién como medio o
como fin. Finalmente, extraeremos algunas conclusiones que creemos pueden
arrojar algo de luz sobre el tema. Asi, por ejemplo: ées el actor un ser que juega?,
éson todos los “actores” vocacionales?, ées el teatro el lugar privilegiado para tal
fin?, épuede el “actor” lograr ver realizada su aspiracién?; si es asi, éa qué precio?

Dado que la mayoria de los autores tratan sobre la realidad social y los ac-
tores (sociales) que en ella se desenvuelven, procederemos a distinguirlos de los
“actores” como colectivo profesional. Asi, usaremos actores y “actores” para dis-
tinguirlos.

2. EL ACTOR FRENTE A Si MISMO

El individuo, antes de ser “actor”, es un sujeto que se encuentra —como
graficamente dira Ortega— con la “vida disparada a quemarropa”. Se trata de

ese mazazo del destino que, como si de un clavo se tratara, nos planta “aqui”

2 Cf., San Martin, 2012; Lépez, M.a C., 1991.

3 Quiza sea Goffman el que menos haya estado influenciado por la fenomenologia; de hecho, no es
hasta mediados de los 60 cuando se interesa por ella (Caballero, 1998: 126). Sin embargo, es innegable
que su obra, La presentacion de la persona en la vida cotidiana, nos proporciona “una descripcion feno-
menoldgica de distintos aspectos de una actuacién” (Ibidem: 131).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



LA VOCACION DEL ACTOR: UNA PERSPECTIVA FENOMENOLOGICA

(Ortega, 2013: 81). Desde ahora, este “aqui” conformara lo que Schiitz denomi-
nara “situacién”, es decir: “la insercion de la existencia individual en la estructura
ontoldgica del mundo” (Schiitz y Luckmann, 2009: 120). Esta insercion de mi
vida en un mundo que no he elegido, me sitla entre una serie de limites ontolo-
gicos (un tiempo y un espacio precisos), y una serie de condiciones subjetivas
(propias de la sociedad en la que me hallo). Se puede inferir, por tanto, que a
toda situacién le acompana un tiempo, un espacio, una sociedad y una experien-
cia: “en este aspecto, la situacién esta limitada desde el comienzo mismo; esta
articulada y predeterminada” (Ibidem: 122). No obstante, dentro de toda situa-
cion existen una serie de elementos “abiertos” y que pueden ser modificados,
cambiados.

Precisamente, estos elementos abiertos son los que definen la principal rela-
cion del hombre con el mundo. En efecto, la vida del hombre no es sino un cons-
tante “dialogo con el contorno” (Ortega, VI: 213), y si podemos llevarlo a cabo
es porque conocemos su “lenguaje”; esto es, que la mayor parte de las cosas
tienen un sentido y un significado para nosotros, que podemos “entenderlas”. La
razoén principal es que nos encontramos, ya desde el inicio, en un mundo cultural
(Schiitz, 2003: 137). Esta asimilacidon paulatina del entorno se produce en la
llamada “socializacion primaria” y gracias a un proceso de “internalizacion”: “la
aprehensién o interpretacion inmediata de un acontecimiento objetivo en cuanto
expresa significado, o sea, en cuanto es una manifestacién de los procesos sub-
jetivos de otro que, en consecuencia, se vuelven subjetivamente significativos
para mi” (Berger y Luckmann, 2012: 162-163). Dicho de otra forma: no soélo

I\\

comprendo el *“mundo” del otro, sino que ese “mundo” también se vuelve el mio.

Toda la informacion y experiencia que el sujeto recibe por parte de la socie-
dad quedard sedimentada en lo que Schitz denominara “acervo de conoci-
miento”. De este modo, todo este “acervo” se convertira en mi “esquema de
referencia” a la hora de “dialogar” con el mundo. Asi: “todas mis experiencias en
el mundo de la vida se relacionan con ese esquema, de modo que los objetos y
sucesos del mundo de la vida se me presentan desde el comienzo en su caracter
tipico” (Schitz y Luckmann, 2009: 28). {Qué significa todo esto? Que todo ese
complejo abanico de informacion recibido queda ordenado y unificado mediante
los “tipos”, y su proceso genuino: la tipificacion. El “tipo” encierra una serie de
conocimientos y experiencias que permiten ordenar nuestro acervo por significa-

tividades. La suma total de todas esas tipificaciones constituye el marco de

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

109



110 DAvVID JANER

referencia en términos del cual tiene que ser interpretado no solo el mundo so-
ciocultural, sino también el mundo fisico (Schitz, 2012: 219).

Dentro de todo ese esquema de referencia con el que el individuo se ha visto
dotado, nos encontramos con lo que Schiitz denominara “biografias tipicas”: di-
versas estructuras y categorias sociales que permiten un cierto grado de libertad
dentro de unos limites ontoldgicos claros (Schitz y Luckmann, 2009: 104-108).
Entre ellas, surgen las “carreras”. También para Ortega las carreras no reflejaran
sino lo genérico, lo tipico: no seran sino una “trayectoria esquematica de vida”,
un determinado carril de existencia. Lo Unico que puede hacer el hombre es pro-
yectar su vida como si de una fantasia se tratase: debe verse a si mismo viviendo
esa vida, esa “carrera” existencial (Ortega, V: 298 y ss.).

De nuevo, vemos las similitudes con Schiitz. También para él el hombre debe
proyectar su accion anticipandola como “acto”, esto es, como la accioén ya reali-
zada y cumpliendo el estado de cosas propuesto: “Toda proyeccién consiste en
anticipar la conducta futura mediante la imaginacién (...) Asi debo situarme ima-
ginariamente en un tiempo futuro, cuando esa accidon ya haya sido llevada a
cabo” (Schiitz, 2003: 49). Sin embargo, y aqui surge lo fundamental para nuestro
analisis, esa “carrera” o “plan de vida” debe llamarnos la atencién, esto es, debe
interesarnos.

¢Como se produce ese interés por las cosas que la sociedad nos ofrece? La
distincidon de Schitz entre “seleccidon” y “eleccion” servird a nuestro propdsito.
Para él, la “seleccién” viene motivada Unicamente por el interés, sin prestar aten-
cion a las alternativas y posibilidades entre medios y fines; esto es, carente de
toda racionalidad. Por su parte, la “eleccidn” incluye tanto la preferencia, como
la reflexion y valoracion entre alternativas (Schitz, 2012: 82-83). Es decir, que
nuestro individuo primero “selecciona” y luego “elige”; o lo que es lo mismo,
primero se interesa por algo y luego valora su utilidad en referencia a sus planes
y proyectos del momento. Ahora bien, équé determina el interés, la preferencia
del individuo hacia una u otra cosa? Lo que Schiitz, siguiendo a autores como
Parsons, Meads o James, denomina la “personalidad social”: “las multiples expe-
riencias que tiene el si-mismo de sus propias actitudes basicas en el pasado, tal
como se condensan en forma de principios, maximas, habitos, pero también gus-
tos, afectos, etc.” (2012: 26). También Ortega aceptara esta influencia de lo

social, aunque destacara la importancia de lo irracional, de las inclinaciones

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



LA VOCACION DEL ACTOR: UNA PERSPECTIVA FENOMENOLOGICA

innatas (metafisicas y bioldgicas) con las que el individuo es arrojado al mundo?.
Asi, nos dird que venimos al mundo con un sistema nato de preferencias y des-
denes: “el corazén, maquina incesante de preferir y desdefar, es el soporte de
nuestra personalidad” (Ortega, VIII: 45). Pronto veremos que este acento en la
parte irracional del hombre nos serd de gran ayuda a la hora de tratar de penetrar
en los verdaderos motivos del sujeto ante una eleccién determinada®.

La distincion entre proyecto y personalidad social no es sino un ejemplo de
lo que la aportaciéon fenomenoldgica de Schiitz le permite en relacion con las
formulaciones de su admirado Weber. En este sentido, Schitz clarifica la “ambi-
gua” y “errénea” propuesta motivacional weberiana distinguiendo entre los “*mo-
tivos-para” y los “motivos-porque”: “el motivo-para explica el acto en términos
del proyecto, mientras que el auténtico motivo-porque explica el proyecto en
funcion de las vivencias pasadas del actor” (Schiitz, 1972: 120). El Unico modo
posible para averiguar los verdaderos motivos del sujeto en cuanto a la eleccién
de su proyecto no es sino el descubrimiento de su “motivo-porque”, o lo que es

I"

lo mismo, los motivos que emanan de la “personalidad social” y determinan la
eleccion del proyecto.

Dado que lo que nos interesa es descubrir los “motivos” del “actor” para
decidirse por esa carrera, solo podemos atender —inicialmente— a su respuesta.
Lo que obtenemos no es sino una respuesta tipificada, mas o menos, como sigue:
“Quiero ser actor para poder vivir diferentes vidas (es decir, el motivo-para) y
ello porque es mi vocacion (el motivo-porque)”. Digo que es una respuesta tipi-
ficada, porque lo que hace la tipificacion es, precisamente, pasar por alto todo lo
singular del hecho (Schitz, 2012: 219). El individuo responde lo que todo el
mundo responde. En nuestro caso, esta respuesta vendrd determinada por el
mismo proceso de socializacién primaria y que encontrard su correlato material
en la Institucion: “La institucionalizacion aparece cada vez que se da una tipifi-

cacion reciproca de acciones habitualizadas por tipos de actores. Dicho de otra

4 En este sentido, considero que Schiitz acepta la existencia de esos gustos e inclinaciones, pero que
los considera mas como un producto de la fuerza social que como determinaciones de tipo bioldgico o
metafisico.

5> También nos parecen interesantes los analisis de la motivacion que desde un punto de vista endoti-
mico realiza Herrera (1974: 77-83). De ahi extrae los impulsos de adquisicion, afiliacion, poder y egoistas-
altruistas que, considera, determinan en gran parte la conducta posterior de todo individuo: “nuestra
conducta es el fruto de cuanto pensamos, creemos, estimamos y prevemos, en indisoluble combinacion
con las motivaciones impulsoras aqui descriptas” (Ibidem: 84). Consideramos que muchos de esos “im-
pulsos” quedan suficientemente cubiertos con el analisis fenomenoldgico realizado por Goffman; sin em-
bargo, nos sirven para apoyar nuestra vision “agonal” dentro de la profesion.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

111



112 DAVID JANER

forma, toda tipificacion de esa clase es una institucion” (Berger y Luckmann,
2012: 74). De este modo, no solo obtenemos nuestro acervo del grupo familiar
o circulo de amigos, sino que también nos lo procuran la escuela, el trabajo o,
para nuestros fines, el teatro.® Todas estas “instituciones” tienen su propia his-
toria’; ejercen un cierto control sobre el individuo y producen una serie de “roles”
y pautas de conducta (Ibidem: 77-78). éCual es, pues, la informacion que el
individuo recibe de escuelas y centros de teatro, de profesores y otros “actores”?
En la mayoria de los casos se transmite la idea de que sin un verdadero impulso
vocacional poco se puede hacer en la profesion. Sarah Bernhardt dird que nadie
“sin una vocacion tempranamente formulada” podra nunca llegar a lo mas alto
(1994: 53), solo “el que arde con el fuego sagrado triunfara” (Ibidem: 78). Tal

I\\

es el grado de sacrificio, esfuerzo y frustracion que debe asumir el “verdadero”

I\\

artista. También para Stanislavski la vida del “actor” no es sino la vida de “un
esclavo voluntario” (2013: 343 y ss.), debiendo entregar su vida entera al per-
feccionamiento de su arte. Bolelavsky llegard a decir, incluso, que sin sentir y
sufrir por el teatro “no se puede hacer ningun arte y especialmente el arte teatral”

I\\

(1989: 17). Incluso dentro de una sociologia del espectaculo se entiende el “sen-

tido vocacional” como aquel que es inspirado por un “auténtico celo misional”
aunque “poco frecuente” por lo que exige para su cumplimiento: arte y lucha
(Herrera, 1976: 143).

Sin embargo, junto a esta vision “vocacional” del “actor”, de su arte, también
se les transmite la informacion de que el teatro es y debe ser “juego”. Mastroianni
nos dira que “este oficio estd hecho para divertirse” (1999: 133), se trata de
jugar como cuando éramos nifios, de vivir diferentes vidas: “este oficio es mara-
villoso: te pagan por jugar. Y todos te aplauden” (Ibidem: 136). Precisamente
ese nifio que juega serd, para Diderot, el verdadero simbolo del “actor” (2003:
115). También para Mamet “el impulso de jugar, de imaginar, es lo que os ha
llevado al teatro” (1999: 79), es mas: “nunca nadie con una infancia feliz ha

querido entrar en el mundo del espectaculo” (Ibidem: 81). La razdn es sencilla:

6 Para nuestro analisis, consideraremos dentro de la “socializacion primaria” tanto el ambiente fami-
liar, como los amigos y escuelas de teatro o interpretacidon; en confrontacidn con ello, comprenderemos el
“teatro” o la “interpretacion” (a nivel profesional) dentro de la llamada “socializacién secundaria”. Ver nota
18.

7 En el apartado 4 trataremos brevemente la “formacion” de la propia Institucidn teatral y sus pos-
teriores consecuencias negativas en aras del juego y la diversion; esto es, en cuanto a la posibilidad misma
del desarrollo de la “vocacion”.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



LA VOCACION DEL ACTOR: UNA PERSPECTIVA FENOMENOLOGICA

el teatro es “juego”, evasion, un “vivir entre paréntesis” (Mastroianni, 1999: 60-
61). Asi, Huizinga nos dira que el juego es algo irracional, un excedente desde el
cual surge el juego como “sentido” (2015: 18) y que este juego no es sino un
“escaparse de la vida”, una “broma” (Ibidem: 25). De tal modo que tanto la
tragedia como la comedia no son sino “culto jugado” (Ibidem: 219-220). Igual-
mente, para cierta sociologia del espectaculo el drama, la representacion teatral,
tendra mucho de juego (Herrera, 1974: 93). Incluso recurrira a lo que se ha
convertido ya en un “lugar comun” entre los “actores”: las diferentes acepciones
que el trabajo actoral tiene en los diversos idiomas, asi, “giocco” en italiano,

III

“play” en inglés, “jouer” en francés o “spiel” en aleman; todos ellos remiten a la
accion de “jugar”® interpretando (Ibidem: 93). Vemos, pues, como los “actores”
reciben una serie de informaciones que parecen contradictorias entre si, pero que
son asumidas como parte de un acervo comun, el propio de la Institucién, aunque
sin confrontarse demasiado profundamente®. De este modo, y ante la pregunta
antes mencionada, el individuo no hace sino responder desde el acervo de expe-
riencias que ya han sedimentado en él. Ello no significa que el sujeto mienta,
sino que ejemplifica perfectamente la dificultad que Schiitz sefiala: toda referen-
cia a un “motivo-porque” implica una reflexién sobre el pasado, una recapitula-
cion politética de todos los acontecimientos que nos han llevado hasta el proyecto
actual. Sin embargo, y aqui reside lo fundamental, esta misma reflexion no se
realiza sobre la vivencia sino sobre el significado de esta: “el significado es la
manera en que el yo considera su vivencia, reside en la actitud del yo hacia esa
parte de su corriente de la conciencia que ya ha fluido, hacia su «duracion trans-
currida»” (Schitz, 1972: 99). Es decir, que toda reflexidon sobre nuestro pasado
no es sino una interpretacion desde nuestro presente. Ello no impide, pero si
dificulta su acceso. En primer lugar, porque exige una reflexién voluntaria por
parte del sujeto; y en segundo lugar, porque debe ser correctamente interpre-
tado. ¢Qué significa todo esto?, que si nuestro sujeto reflexiona sobre sus ver-
daderas motivaciones, quiza descubra que estas han cambiado o no son las que

esperaba. Quiza no se dedica a esta “carrera” por vocacion, sino por dinero,

8 También Mastroianni recurrird a ello, aunque —como curiosidad- se quejara de que frente al “jouer”
rancés, los itali res”), di recitar vez jocare”, lo que para él equiv ir
franceés, los italianos (los “actores”), dicen “recitare” en vez de “giocare”, lo que para €l e ale a dec
que hay en ello mas de fingido y estudiado que de “juego” y diversion (1999: 133).

° No es extrafio que aparezcan ciertas “nostalgias” hacia ese “nifio perdido” que, cuando empezaba,
“jugaba” a esto de “ser actor”. Ver, por ejemplo, la conversacion entre “actores” profesionales al respecto
(Rota, 2003: 240 y ss.).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

113



114 DAvVID JANER

fama, respeto, sexo o una mezcla de ellas!®. Entonces, ante un posible olvido,
confusidon o mentira directa del sujeto, écdmo podemos lograr penetrar en su
verdadero motivo-porque? El Unico medio que tiene el observador, pues no puede
fiarse de las respuestas de su sujeto, es el de prestar atencidén a la actitud de
este ante el acto realizado. En este sentido, el motivo-porque se convierte en
una categoria objetiva que puede ser accesible para el observador, el cual: “debe
reconstruir, a partir del acto realizado, o sea a partir del estado de cosas creado
en el mundo externo por la accién del actor, la actitud de este ante su accién”
(Schitz, 2003: 89). Asi, si para Schitz y Luckmann una actitud “es, desde el
punto de vista motivacional, una posesion totalmente habitual” (2009: 214),
también para Ortega resultard fundamental la actitud como factor decisivo a la
hora de desentraiar la motivacién de un sujeto. Es aqui donde creemos que las
aportaciones de Ortega se complementan perfectamente con el camino pro-
puesto por Schitz. De este modo, haremos uso de su distincién entre “vocacion”,
“oficio” y “trabajo” como medio para profundizar mas en nuestro analisis!!.

Para Ortega, la vocacidén es aquella voz que emana de lo mas profundo de
nuestro ser y que nos obliga a un imperativo de perfeccidon: “la vocacion es el
imperativo de lo que cada cual siente que tiene que ser, por tanto, que tiene que
hacer para ser su auténtico yo” (Ortega, IX: 901). En este sentido, ejercer una
profesidn desde la vocacién implica enfrentarse a ella desde nuestro yo mas au-
téntico. En E/ hombre y la gente define perfectamente la diferencia entre lo au-
téntico y lo inauténtico: todo gesto auténtico es aquel que emana de uno mismo,
desde su propia voluntad y singularidad, definiendo y definiéndose; por el con-
trario, todo gesto inauténtico es aquel que emana del conjunto del grupo, de la

sociedad. De ahi la distincién entre el hombre y la gente, entre el que se

10 Sjempre es mejor recurrir a una vision “romantica” e idealizada de la profesidon que asumir, por
ejemplo, cierta necesidad econdémica en los inicios de la misma, necesidad que admite el propio Mastroianni
(1999: 49). Otros son mas directos: “el teatro es un recurso, nunca una elecciéon” (Diderot, 2003: 89);
incluso reconoce que él mismo se planted ser “actor” por cuestiones meramente libertinas. No hay que
olvidar que durante mucho tiempo los “actores” han estado muy mal considerados. Aunque las cosas
hayan cambiado, ello no implica que el componente “sexual” haya quedado del todo anulado: solo hace
falta ver la cantidad (reciente) de escandalos “sexuales” dentro de la industria cinematografica.

1 Somos conscientes de que existen otras definiciones de “vocacion”, pero creemos que la que mejor
se adapta a la propia vision de los “actores” es la que esta definida como una “llamada interior”, como esa
fuerza que nos empuja a luchar y perseverar en nuestro empefo. Sobre todo teniendo en cuenta lo que
esa profesion dicen que supone: dedicacion, lucha, sacrificio, sufrimiento, esfuerzo, etc. Asi, seguimos la
definicion de Ortega, pero también estamos cerca de la ofrecida por San Martin en su Teoria de la Cultura
(1999: 258 y ss.).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



LA VOCACION DEL ACTOR: UNA PERSPECTIVA FENOMENOLOGICA

singulariza e individualiza, y el que sigue la corriente de los demas. De este modo,
todo aquel que realiza su profesidén desde su intima vocacién la crea desde cero:
crea un “molde” que luego podra ser seguido y ocupado por otras gentes, pero
no por otros hombres. Es en estos casos cuando la profesion deviene en “oficio”,
o en lo que es lo mismo: “en un caparazén evacuado de efectivo contenido per-

III

sonal” (Ortega, V: 623). Este oficio, este “puesto” o “cargo” como le llama Or-
tega, podra ser realizado, evidentemente, con cierta vocacion, con cierto interés
y cierta entrega personal, pero siguiendo mayoritariamente las directrices y con-
venciones sociales: es lo que denominara una vocacion “vulgar”, es decir, sin un
imperativo de perfeccion (Ortega, IX: 902). En nuestro caso y para nuestros
analisis, adoptaremos la vision de la “vocacién” como aquella profesidon ejercida
desde lo mas auténtico de uno mismo; mientras que dejaremos el “oficio” para
aquella profesién realizada, quiza, con o desde cierta vocacion, pero sin entregar
a ella grandes partes de su propia singularidad. Finalmente, si la profesion es
realizada mas como un medio que como un fin, la denominaremos “trabajo”, esto
es, cuando no es sino “el esfuerzo que la necesidad impone y la utilidad regula”
(Ortega, II: 427). En este sentido, conviene recordar que la propia etimologia de
la palabra “trabajo” proviene de “tripaliare” (torturar)!?: con lo que aun hoy en
dia sigue conservando parte de ese sentido de sufrimiento y dolor. También la
profesién de “actor” puede convertirse en un sufrimiento, en un “trabajo” si se
realiza desde las maximas limitaciones y coacciones posibles, sin el ejercicio libre
de la voluntad y la creatividad; esto es, bajo el signo de la alienacién. Pronto lo
veremos. De este modo, la vocacidn, el oficio y el trabajo quedaran englobados
bajo la profesion, esto es, bajo el modo en que uno “profesa” o hace declaracion
ante alguien de algo!3. En nuestro caso, viendo el modo en como uno la afronta,
podremos determinar sus motivaciones e intereses principales. Pero para ello, es

necesario acompafiarlo en su primer contacto con la profesion.

3. EL ACTOR FRENTE AL AUTOR Y LA OBRA

2 Ver Coromines, 2014.

13 También San Martin realiza una distincion entre la profesion “vocacional” (vista como “fin”) y la
meramente buscada como “medio” (1999: 259). Para nuestro analisis lo hemos ampliado con las aporta-
ciones de Ortega.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

115



116 DAvVID JANER

Antes de considerar su insercién dentro de un nuevo grupo y entrar a formar
parte del proceso que Berger y Luckmann denominan “socializaciéon secundaria”,

|\\

se hace necesario afrontar un paso previo: el del “actor” frente a su personaje,
la obra y el autor.

Como muy bien sefala Ortega, toda obra dramatical4 esta incompleta, os-
tenta una serie de requerimientos, de “huecos”, que deben ser llenados. Preci-
samente uno de los encargados de realizar dicha tarea es el “actor”: “El actor
interpreta el papel. Este es el momento “arte” del teatro” (Ortega, IX: 1481).
También Hegel destacara la importancia del “actor” a este respecto: “en la me-
dida en que extrae visiblemente y hace aprehensibles como presencia viva todas
las secretas intenciones y los mas profundamente implicitos rasgos magistrales
del mismo” (1989: 852). Efectivamente, el “actor” debe acercarse a la obra y al
personaje y tratar de comprenderlos lo mejor posible. Ahora bien, écdmo se logra
esto?

Siguiendo a Schitz, podemos considerar que toda accion expresiva de un
autor, “aquella en que el actor trata de proyectar hacia afuera (...) los contenidos
de su conciencia” (Schiitz, 1972: 145), termina convirtiéndose en lo que deno-
mina “artefacto” o producto. Este mismo producto o artefacto, siguiendo a Hus-

” \\

serl, Schiitz lo considerara como un “signo” “cuya aprehensidon apresenta a un

intérprete cogitaciones de un semejante” (Schiitz, 2003: 285). De esta manera,
obtenemos una obra cuyo producto es la consecuencia directa de una expresion

I\\

subjetiva de un autor concreto. La tarea del “actor” serd, por tanto, tratar de
acercarse a la comprensidn subjetiva de dicha obra. Es decir, “conocer el signifi-
cado subjetivo del producto significa que somos capaces de recapitular en nues-
tra mente en simultaneidad o casi simultaneidad, los Actos politéticos que cons-
tituyeron la vivencia del producto” (Schitz, 1972: 162). Tras esto se esconden

I\\

los diversos modos de enfrentarse a la tarea del “actor”, ya sea vista como “iden-

tificaciéon” o como “representacién”. Es decir, entre los que ven al “actor” como

alguien que debe identificarse con su personaje, esto es, vivirlo, encarnarlo; y

4 Vamos a centrar nuestro analisis dentro del llamado “teatro del representar” frente al cual podria-
mos situar el denominado, por Chevallier, “teatro del presentar” (Chevallier, 2004). Mientras que en el
primero cobra especial relevancia la comunicacion por medio del texto y el personaje; en el segundo, “el
sentido ya no es tanto comunicar un sentido sino estimular los sentidos” (Ibidem: 180), para ello, el punto
central es el cuerpo del “actor” que se presenta y no el del “personaje” que se representa.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



LA VOCACION DEL ACTOR: UNA PERSPECTIVA FENOMENOLOGICA

los que lo ven como alguien que debe representarlo, pero sin olvidarse de si
mismo, sin perderse en él. Entre los primeros, podriamos sefalar a Stanislavski,
para quien el “actor” debe encarnar al personaje, vivir su vida (Oliva, 2004: 188),
0 a Sarah Bernhardt que distingue entre el “actor” y el “artista”, siendo este
ultimo el ideal: el que vive internamente su papel, el que se olvida de si mismo
(1994: 133 y ss.); lo mismo pensara Bolelavsky (1989: 44). Entre los segundos,
tenemos al propio Coquelin, que es quien nos ha servido para establecer la dis-
tincion, pues nos dice: “el arte, no me cansaré de repetirlo, no es identificacién,
sino representacion” (1910: 40), o al mismo Mamet, quien no duda en arremeter
contra la vision “absurda” y nociva del sistema Stanislavski, llegando a conside-
rarlo, incluso, un culto (1999: 14, 18); pasando por Diderot quien no ve en el
“actor” sino a un “Gran Imitador”, distanciado y reflexivo, que crea su “arte”,
esto es, la ilusion: “el actor estd cansado y vos triste; y es porque él se ha es-
forzado sin sentir nada, y vos habéis sentido sin esforzaros” (2003: 56).

Sea como fuere su “método”, el “actor” debe compartir un minimo esquema
de referencia y de interpretacion con la obra, lo que Schiitz también denominara
“ambiente”: “esa parte del mundo externo que puedo aprehender directamente.
Esto incluiria no soélo al ambiente fisico sino también al social con todos sus arte-
factos culturales, lenguajes, etcétera” (Schiitz, 1972: 199, nota 24). A mayor
distancia entre los esquemas, entre los "“mundos”, menores probabilidades de
comprensién subjetiva de los motivos y finalidades del autor. Teniendo en cuenta
gue la mayoria de las interpretaciones se realizan con autores pasados o ausen-
tes de toda relacién directa (cara a cara), podemos considerar, con Schiitz, que
“toda interpretacién de los actos comunicativos de predecesores tiene el caracter
de probabilidad subjetiva” (2012: 67). De este modo, la interpretacidon perma-
nece “abierta” tanto para el actor como para el resto del grupo; produciéndose,
pues, una diversidad de perspectivas. éCoOmo se acerca, por tanto, un “actor” a
una obra cuyo autor y personajes no pueden respondernos?

Mediante su acervo y con una informacién minima, ya sea sobre la obra, los

compafieros, la historia o el personajel>. Desde este esquema de referencia,

15 Aqui vuelven a surgir dos “modos” de aproximarse a la tarea del “actor”. Uno, concibiéndolo, casi,
como un intelectual y otro, mas instintivo, lidico. Entre los primeros, Sara Bernhardt para quien “el actor
debe ser, sino un sabio, un erudito” (1994: 61), opinion compartida también por Bolelavsky. Entre los
segundos, Mamet, para quien: “nuestra profesion no es intelectual. Todos los libros del mundo, todas las
«ideas», son inutiles para interpretar” (1999: 33) o Mastroianni y Gassman, para quienes el “actor” es
como una “caja vacia” que debe ser llenada; es mas, cuanto mas “idiota”, mejor (Mastroianni, 1999: 14).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

117



118 DAvVID JANER

propio y personal, el “actor” debe tratar de convertir el pensamiento del autor en
“pensamiento tematico” (Ibidem: 163). Se trata de averiguar los motivos, tanto
del autor como de los personajes que deambulan por la escena. Y aqui surge la
dificultad, aqui aparece el “arte” del artista: el “actor” se convierte, casi, en un
fenomendlogo que debe ser capaz de reconstruir los motivos-para y motivos-
porgue no sélo del autor, sino también de todos los personajes que se mueven y
viven por la escena. En cuanto a los personajes, el suyo incluido, el “actor” debe
ser capaz de reconocer las reglas internas de toda interaccién conversacional, es
decir, descubrir los mecanismos concretos de esa “introvision” escénica: identi-
ficar qué motivos-para de un sujeto se convierten en los motivos-porque del otro
y viceversa (Schitz, 1972: 191).

La distincidn orteguiana entre el “decir” y el “hablar” nos permitiran profun-

I\\

dizar un poco mas en la dificultad y metodologia propia del “actor”. Para Ortega,

“hablar” no es sino “usar de una lengua en cuanto que estd hecha y nos es im-

7 \\

puesta por el contorno social” (2013: 244); por su parte, el “decir” “es el anhelo
de expresar, de manifestar, declarar es, pues, una funcién o actividad anterior al
hablar y a la existencia de una lengua tal y como ésta ya existe ahi” (Ibidem:
244-245). Su equivalente en el mundo del teatro podria ser especificado con la
diferencia entre el “texto” y el “subtexto”: una cosa es lo que el personaje “ha-
bla”, pronuncia, y otra muy distinta, el “fondo” desde el que lo hace. Sin em-
bargo, y como genialmente expresa Ortega, “el auténtico decir (...) es el que
brota de una situacion como reaccién a ella” (IX: 739).

I\\

Ya vimos lo que era y lo que comportaba toda “situacidon”. Dado que el “actor”
no esta en esa situacion concreta, ni en el tiempo en que se ha desarrollado, éste
debe re-crearla, imaginarla. Esta re-creacién por medio de la imaginacién vy la
fantasia se produce, como es logico, desde uno mismo: “sélo podemos interpre-
tar vivencias que pertenecen a los demas en funcién de nuestras propias viven-
cias de ellos” (Schitz, 1972: 138). De ahi la importancia que el mismo Hegel
otorgara a la experiencia del “actor”: “haber visto mucho, haber oido mucho y
haber retenido en si mucho, tal como los grandes individuos suelen casi siempre
destacar por una gran memoria” (1989: 205). De esta manera, el “actor” procede
con sus personajes del mismo modo que un observador procede con sus seme-
jantes: “el si-mismo del semejante sélo puede ser captado (...) elaborando una

construccion de una forma tipica de conducta, una pauta tipica de motivos

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



LA VOCACION DEL ACTOR: UNA PERSPECTIVA FENOMENOLOGICA ‘ 119

subyacentes, de actitudes tipicas de un tipo de personalidad” (Schiitz, 2003: 46).
Es decir, que el “actor” va realizando un proceso de tipificacion del personaje,
desde lo mas formal y caracterolégico, hasta lo mas personal y singular del
mismo. Esta es, justamente, la funcién del “actor”: comprender y encarnar lo
mejor posible la vida y existencia del “personaje”. En este sentido, el actor se
reivindica como “autor”. Y es que “autor”, como nos recuerda Ortega, proviene
de “auctor”, el que hace progresar, el que aumenta una cosa (2010: 181). La
propia historia del teatro refleja esa lucha del actor por reivindicarse como un
“autor” de pleno derecho; en definitiva, también como un creador?®,

Precisamente este factor de creacién personal, esta reivindicacion historica
del “actor”, nos vuelve a poner sobre la pista de lo anteriormente mencionado:
la posibilidad o imposibilidad de la vocacién. El propio Ortega diferenciara entre
un “decir de la gente” y un “decir personal” (2013: 253). Aunque su distincién
haga mas referencia al hecho de inventar nuevas formas de lenguaje expresivo,
mas personal y propio, también creemos que puede adoptarse para referirse al
modo de expresion del “actor”. Asi, podemos entender el “decir personal” como
aquel que brota de uno mismo con la seguridad de estar expresando el “decir”
gue tanto el personaje como la situacion requieren. Por el contrario, el “decir de
la gente” haria referencia a la interferencia ajena a uno mismo que impone otras
formas de comunicacion y expresion: el ejemplo paradigmatico es la interpreta-
cion que el director realiza sobre la misma escena y texto. En la jerga teatral se
asemejaria a la distincién entre “verdad” y “cliché”.”

Se reanuda aqui el encuentro entre la autenticidad y la inautenticidad, entre
lo que “es” y lo que “representa”. El “actor” se acerca al personaje desde si
mismo, desde sus propios conocimientos y experiencias, y trata de hacer suyo el
personaje creado por otro. Nuestra tesis es que cuanto mas vocacional y autén-
tica sea la experiencia profesional, tanto mas sometida estara a las luchas y con-
tradicciones con el grupo. La razdon es que una vez el “actor” ha comprendido

politéticamente todos los movimientos, acciones y motivaciones del personaje,

16 Asi en Oliva (2004: 323), o mas especificamente: el ejemplo de autores y directores sometidos a
la “tirania” de los “actores” en pleno siglo XVIII francés (Armifio, 2003: 20), hasta la reivindicaciéon que
Goethe realizé del director de escena para recuperar su funcion e importancia frente al “actor” (Artiles,
1989: 117-118).

17 “En esta situacion cae a menudo el actor inexperto. Le obligan a llorar cuando no quiere, a reirse
cuando esta triste, a sufrir cuando esta alegre, a plasmar sentimientos que no anidan en su alma (...) La
Unica salida de esta situacion es el recurso a un convencionalismo actoral que, de tanto repetirse, acaba
transformandose en cliché” (Stanislavski, 2013: 180-181).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



120 DAvVID JANER

debe pasar a exponerlos de forma monotética al resto del grupo; esto es, ofrecer
su propia y personal perspectiva. Ahora bien, la propia estructura jerarquica de
la profesion establece un marco de didlogo y coaccidn que introduce la posibilidad

I\\

misma de inferencias y mutilaciones. De este modo, el “actor” se enfrenta con
una nueva dindmica y con la realidad de lo que la profesion es. Debe elegir, si su
vocacion es sincera, entre mantenerse fiel a si mismo o adaptarse, del mejor
modo posible, a la dindmica creativa del grupo. En sus acciones y elecciones se
dirime la cuestién de la vocacién y la autenticidad, de la profesién como medio o

como fin. Veamos, pues, como el “actor” define su nueva situacién con el grupo.

4. EL ACTOR FRENTE AL GRUPO: DIRECTOR Y COMPANEROS

Ahora, nuestro sujeto entra ya en lo que Berger y Luckmann denominaran
“socializacién secundaria”: “la internalizacidon de “submundos” institucionales o
basados sobre instituciones” (2012: 172). Esta segunda internalizacidén tiene lu-
gar sobre la primera y por ello, es légico pensar que se produciran choques y
conflictos!®. En nuestro caso, el sujeto llega a la nueva institucion (la profesion)

con sus ideas, suefios, juicios y prejuicios. Es aqui donde se produce la dialéctica

I\\ I\\

entre el “ser” y el “representar”, donde sus motivos “para” y “porque” se enfren-
tan con la nueva realidad. Antes de proseguir, conviene que realicemos, como ya
anunciamos en el apartado 2, un breve recorrido por lo que consideramos la
formacién de la Institucidon Teatral. Toda “institucion” tiene una historia que es
la del grupo que la realiza o materializa en normas y estructuras sociales. En
cuanto al teatro, nuestra concepcién parte de sus origenes como fiesta agraria,
mezcla de fiesta y rito donde toda la comunidad participa por igual'®, hasta llegar
a dividirse en una suerte de “drama social” y “drama ritual” (Zimmeran, 2012:

12 y ss.); esto es, pasando de ser una fiesta popular y eminentemente festiva, a

8 Aunque Berger y Luckmann consideren la “escuela” como una institucion propia de la segunda
socializacidn, aqui consideramos que la “escuela de teatro”, por ejemplo, sirve a una socializaciéon primaria
en referencia a las posteriores contradicciones que la realidad de la Institucion profesional (socializacion
secundaria) presentara. Ver nota 6.

19 Asi Adrados (1983), frente a las concepciones de Wilamowitz y otros, para los cuales, los inicios
se hallan circunscritos a las fiestas rituales en honor a Dionisios.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



LA VOCACION DEL ACTOR: UNA PERSPECTIVA FENOMENOLOGICA

ser una fiesta “ritualizada”?® y perfectamente institucionalizada bajo un Estado
gue no ve sino la posibilidad de ejercer con ello un efectivo control social?. Asi,
la tragedia pasara a ser, por un “acto personal (Pisistrato)” (Adrados, 1983: 462)
una “institucion social” cuyo “discurso civico” conformara un “conocimiento no-
moldgico” en aras de la educacién politica y moral de la sociedad griega de la
época (Sancho, 2005: 99 y ss.). Precisamente Zimmerman seinala el 386 a. C.
como la fecha “que marca el nacimiento de la moderna empresa teatral europea”
(2012: 35), pues en dicho afio se permite la representacion en Atenas de cual-
quier obra que haya sido ya representada con anterioridad??, lo cual, sin duda,
contribuye a desacralizar el teatro griego antiguo. Con ello, vemos como la de-
pendencia del “actor” para con la “institucién” se ird moviendo entre lo politico y
lo econdmico?3. Dependera tanto de la Institucidon que lo alberga (teatro, compa-
Aia) como del estado, mecenas o director que lo contrata (Herrera, 1976: 136-
138); incluso del publico y de su influencia sobre él. Tal sera la fuerza coercitiva
de la Institucién que autores como Mamet reivindicaran una huida de la misma:
se trata de luchar por la individualidad y la singularidad, virtudes del artista que
se hallan totalmente amenazadas por la burocracia y la estulticia institucional
(1999: 81 y 100-101). También Chéjov?* relatara su crisis teatral por culpa de la
burocracia y el ambiente de “"mentira” y falsedad que rodeaba el mundo teatral
de su época (2016: 59-60 y 129-130). De este modo, nuestro “actor” se encon-
trara, de lleno, dentro de una institucidon con su propia historia, sus propias nor-
mas, dependencias y jerarquias. Desde ella, se ejercerd —sostenemos— una

coercidn y limitacion que pondran en peligro su empefio vocacional. Veamoslo.

20" a fiesta se destaca de lo cotidiano no sdélo por el lugar —por su zona separada y sacra—, sino
también institucionalmente —por su marco solemne y las actividades y canticos rituales” (Zimmermann,
2012: 12-13).

2t También Herrera afirmara que el “juego” deviene en “rito” y que, siendo ambos grandes estimu-
lantes de la conducta humana, se convierten en importantes “agentes socializadores” (1976: 113-114).

22 Hasta esa fecha solo se podian representar obras ya realizadas fuera de Atenas. De este modo,
mientras en Atenas se representaban con un claro fin “ritual” (religioso), fuera de ella se realizaban con
fines mas ludicos y educativos. Desde ese momento, el teatro se abrird no solo a la representacion reli-
giosa, sino también a la mas directamente “comercial”.

23 Asi, por ejemplo y brevemente, desde el control religioso de lo teatral dentro de la Edad Media
(con prohibicién incluida), pasando por el control que el Rey ejercera sobre las obras y los “actores”
(Francia y el absolutismo de Luis X1V, el cual influird en una forma precisa de actuacién y declamacion),
hasta el uso del teatro y de los “actores” como abanderados de las nuevas ideas burguesas durante la
Ilustracion (Artiles, 2005).

24 Nos referimos a Mijail (Michel) A. Chéjov. Hijo del narrador y ensayista A. P. Chéjov y sobrino del
famoso Anton P. Chéjov. Fue discipulo de Stanislavski y termind adoptando su propio método frente a la
concepcion stanislavskiana: otorgando una mayor importancia a la imaginacion y caracterizacion del per-
sonaje.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

121



122 DAVID JANER

El lugar privilegiado para nuestro “choque” serd, siguiendo a Goffman, la
“reunién”. Es en ella donde se produce la parte que mas nos interesa, la interac-
cion: esto es, “la influencia reciproca de un individuo sobre las acciones del otro
cuando se encuentran ambos en presencia fisica inmediata” (Goffmanm 2012:
30). Lo mas importante de estas interacciones es que contribuyen a definir la
situacion. ¢Qué significa esto? Que el individuo, en su intercambio de informa-
cion, realiza una interpretacion no solo del mundo que le rodea, sino también de
si mismo y de los demas. Es aqui donde Goffman define al sujeto como “ac-
tuante”?>: “el objetivo del actuante es sustentar una definicion particular de la
situacion, definicidn que representa, por asi decirlo, lo que el actuante reivindica
como realidad” (2012: 102). Sin embargo, toda reunidn, por pertenecer al orden
social?®, cuenta con una serie de elementos intrinsecos: “la participaciéon en una
reunién significa siempre coercién y organizacion” (Goffman, 1991: 132). Orga-
nizacién, porque en nuestro caso existe una distribucion del trabajo que contri-
buye a crear una serie de normas y roles que deben ser respetados. Entendere-
mos el rol como “aquella respuesta tipificada a una expectativa igualmente tipi-
ficada” (Berger, 2009: 120)%7. Coercidn, porque desde el mismo instante en que
un individuo adopta un “rol”, se vuelve susceptible de “coacciéon” siempre que se
aleje de él. Entenderemos el término “coaccidn” como “toda consecuencia pe-
nosa, sea del orden que sea, producida por el hecho de no hacer yo lo que se
hace en mi contorno social” (Ortega, 2013: 229).

De este modo, en toda reunion se busca ofrecer una informacién precisa que
determine ya la situacién del grupo: “la informacién acerca del individuo ayuda
a definir la situacion, permitiendo a los otros saber de antemano lo que él espera
de ellos y lo que ellos pueden esperar de él” (Goffman, 2012: 15). De ahi la
importancia de las “primeras impresiones” pues es el momento y el lugar donde
se establecen las pautas y jerarquias posteriores. Se produce lo que Goffman
define como “procesamiento de personas”, esos “encuentros en los que la “im-
presion” que los sujetos se forman durante la interaccion afecta al curso de sus
vidas” (1991: 186). Evidentemente, todos los miembros del grupo acuden a la

misma con cierta informacién previa, con ciertas tipificaciones que les permiten

25 En esto sigue la concepcion dramatica de K. Burke. Ver Winkin (1991: 29 y ss.).
26 Aqui, Schiitz se muestra deudor de Parsons. Ver Winkin (1991: 58, 92).
27 La traduccién del catalan, del autor.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



LA VOCACION DEL ACTOR: UNA PERSPECTIVA FENOMENOLOGICA

afrontar la reunion con la minima solvencia interaccional. Asi, cada uno tiene sus
propias tipificaciones sobre los demas: se sabe que el director es un tipo “dificil”,
que hay un “actor” con fama de conflictivo, que la actriz es “estupenda” o que el
ayudante es el hijo del “jefe”. Toda esta informacién le sirve al sujeto para en-
frentarse a la “primera impresién” y desde ella, redefinir su lugar?s.

Aunque algunos?? critican esta visidn goffmaniana de las interacciones como
una suerte de manipulaciones y fingimientos casi constantes, creo que se acerca
bastante a la realidad de las interacciones. No olvidemos que lo que esta en juego
en cada “situacién” es el lugar que ocupamos en él: nuestra propia “identidad”.
Y es que como sefalara Berger, nuestra identidad depende de nuestra conducta,
pero nuestra conducta no es sino la respuesta a una situacién social concreta
(2009: 126). En el caso que nos ocupa, nuestras primeras interacciones deter-
minaran la conducta posterior en cuanto al proceso creativo se refiere. Ello sera
fundamental a la hora de adquirir algun “poder” de persuasién3?. Un punto que
apoya esta vision del grupo de trabajo como un ambito relativamente abierto a
la manipulacion y el fingimiento nos lo ofrece el propio Goffman con su distincidn
entre “fachada” y “trasfondo escénico”. Asi, todo aquel individuo que desarrolle
su actividad de cara al publico tendra mas desarrollada la capacidad expresiva y
manipulativa que la del individuo que suela moverse por la trastienda (Goffman,

I\\

2012: 124 y ss.). En este sentido, sostenemos que el “actor” esta capacitado

para lograr controlar sus acciones expresivas y ademas, “dramatizar” a su per-
sonaje3!: es decir, hacer mas ostensible la actitud (rol) que se espera de uno
(Ibidem: 44 y ss.). Una vez mostrado el orden y la coercion presentes en toda
reunién, y sefialados los intereses y aptitudes de los “actores” y miembros del

grupo, queda pasar a su desarrollo.

28 Similar importancia le dara Herrera: “No es lo mismo pertenecer a esta que a aquella compaiia de
teatro, y dentro de ésta o aquélla, no es lo mismo ser un primer actor, una figura de relieve, que un
partiquino escondido y fugaz del reparto” (1976: 134).

29 Asi, por ejemplo, la visidon negativa que del mismo tiene Habermas. Ver, Caballero, 1998: 138.

30 Recordamos lo dicho en la nota 5.

31 Diderot considera al “actor” como un “gran burlador” (2003: 71), Rousseau habla de él como de
un gran mentiroso cuyo arte consiste en fingir (2009: 99), Mastroianni lo concibe como un “gran embus-
tero” (1999: 135) e incluso la propia tradicion otorga a la palabra “actor” un origen falaz: asi, “actor” suele
derivarse del término griego “hypocrités”, al cual se asocian diversos origenes. Artiles lo asocia a la leyenda
que atribuye a Soldn la asignacién de tal nombre a un “actor” de Tespis que representaba su texto “fin-
giendo lo que no sentia”, de ahi que le llamara hipdcrita (Artiles, 2005: 12). Por su parte, Guzman Guerrero
lo asocia al concepto de “hypocrinomai”, esto es, “contestar o responder a una pregunta” (Guzman, 2005:
30).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

123



124 DAVID JANER

A partir de ahora, cada miembro mostrara su punto de vista, su propio sis-
tema de relevancias. Esta exposicion se producird, en principio, de forma mono-
tética: abarcando y resumiendo todo el proceso politético que se haya seguido
con anterioridad. Una vez presentadas todas las visiones o habiendo surgido al-
gun tipo de duda, se hace necesario pasar a formular el proceso de forma poli-
tética: dando razén, paso a paso, de todo el itinerario seguido. La herramienta
privilegiada para llevar a cabo dicha tarea no es sino el lenguaje, el didlogo. En
este sentido, y como sefalan Berger y Luckmann, el didlogo posee una gran
fuerza generadora de realidad3?: mediante él, los individuos tratan de establecer
una realidad subjetiva comun (2012: 190 y ss.). Este intercambio de puntos de
vista, de perspectivas, se realiza gracias a la “idealizacién de la intercambiabili-
dad de los puntos de vista” y a la “idealizacidon de la congruencia del sistema de
significatividades”, lo cual, significa que aceptamos la posibilidad misma de com-
prender al otro: a) adoptando su propia perspectiva y b) asumiendo que ambos
compartimos semejantes esquemas de referencia e interpretacion (Schitz,
2003: 42 y ss.).

Se trata, pues, de ofrecer los diversos "mundos” percibidos en la obra y con-
trastarlos con los diversos personajes alumbrados por ellos. Como indicara Goff-
man, la mayoria de grupos tratara de lograr un “consenso de trabajo”, esto es,
evitar todo tipo de conflictos: “en la interaccién conversacional, contrariamente
a otros muchos tipos de dérdenes sociales, la ofensa es del todo corriente. Por
tanto, la indulgencia es un requisito casi constante” (1991: 97). Sin embargo,
ello no es siempre posible, y menos en nuestro caso, donde la creatividad reivin-
dica su puesto. Evidentemente, estamos hablando del caso que nos interesa, el

I\\

del llamado “actor” vocacional. El “actor” para el que su profesiéon no es sino un

“oficio” o un “trabajo” la evitacion de todo conflicto no supondra mayor problema.

I\\

Pero, équé ocurre en el caso del “actor” que siente viva su “vocacion”?

Aqui acudimos a la distincion establecida por Schiitz entre significatividad
“intrinseca” e “impuesta” (2012: 126 y ss.). Mientras la primera hace referencia
a una significatividad surgida de mi, buscada y experimentada por uno mismo;

la segunda, se refiere a una significatividad que me viene impuesta de fuera y

32 Serfa interesante confrontarlo con las propuestas del “teatro del presentar”, donde prima mas el
cuerpo y el movimiento que el texto.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



LA VOCACION DEL ACTOR: UNA PERSPECTIVA FENOMENOLOGICA

totalmente discordante con la mia. Este es precisamente el punto que nos in-
teresa: écomo se soluciona este conflicto creativo?

Si lo analizamos detenidamente aparecen diversos caminos. Por lo pronto, o
se acepta o0 no se acepta. Si no se acepta, sigue el conflicto. Si se acepta, los
motivos pueden ser dos: o se acepta convencido o se finge su convencimiento.
Si se acepta convencido, tenemos que la significatividad impuesta del otro ha
pasado a ser nuestra propia significatividad intrinseca: hemos logrado compren-
derla y hacerla nuestra. En caso contrario, aceptamos la imposicién sin pleno
convencimiento, pero, como veremos, por razones utilitarias; es decir, adopta-
remos nuestra accion como un medio para lograr un fin posterior. Es aqui, en
pleno contacto con la realidad de la profesién, cuando el individuo se desliza por
los diversos modos de afrontarla: como vocacién, como oficio o como trabajo.
Sostenemos, pues, que si un individuo vive su profesién como “medio” le resul-
tard mucho mas facil asumir las imposiciones ajenas y plegarse a un tipo de

I\\

dindmica jerarquizada: podra aceptar el “talento” y “experiencia” del otro como
argumento de peso, o asumir la autoridad del director o, sencillamente, caer
rendido a la manipulacién y seduccién de algin compafiero. Sea como fuere, el
caso es que termina aceptando algo que no “siente”. Afirmamos, pues, que caera
en aquel extrafio e inauténtico hacer al que Ortega denomina “hacer que se hace”
(2013: 61), es decir, que actua (hace) desde otra intimidad (humanidad) que no
es la suya, sino que pertenece al otro, a la gente (lo inhumano). En este sentido,

I\\

podriamos decir que el “actor” que actla desde el otro tiene mas de “maquina”
que de “hombre”: “s6lo es humano lo que al hacerlo lo hago porque tiene para
mi un sentido, es decir, lo que entiendo” (Ortega, 2013: 14). Este es el “talén de
Aquiles” con el que toda “vocacion” debe enfrentarse. Al “actor” no vocacional no
le importard demasiado afrontar su profesién como un “oficio” o como un “tra-
bajo”. A veces, lograra desarrollarlo con cierto talento artistico y ofrecera una
interpretacion con un mayor o menor “contenido” personal33; otras, por el con-
trario, sufrird realizando algo con lo que no esta de acuerdo en nada o casi nada.
Pero, équé ocurre con el que realmente siente y afronta su profesion como una

vocacion?

33 Lo que llamamos una “vocacién vulgar”, sin el imperativo de perfeccidn.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

125



126 DAvVID JANER

Con todo lo visto, podemos aventurarnos a definir3* al “actor” como aquel
sujeto que tiene la capacidad de convertir toda significatividad impuesta en in-
trinseca; esto es, que es capaz de hacer suyas las visiones y vivencias de los
demas. Ahora bien, esto puede hacerse desde el pleno convencimiento o desde
la mds pura manipulacion y fingimiento. Ademas, el simple hecho de que las
“visiones” sean solo “probabilidades subjetivas” no facilita la percepcién de la

I\\

“verdad” y el “talento”. Es mas, tampoco la vocacién implica talento: “seria un
error fundamental creer que la vocacion de un hombre coincide con sus dotes
mas indiscutibles” (Ortega, 1983: 33). Por ello, no siempre ocurre que el “actor”
(con o sin “talento”) logre convencer o hacer suya la visidon ajena. ¢Qué pasa,

I\\

pues, si el “actor” vocacional no logra convencerse y convertir su significatividad
impuesta en intrinseca?

Que debe convertir su profesion de “fin” a “medio”. En efecto, se produce
una alienacién en el sujeto: la mayor parte de lo que realiza nace y pertenece a
“otro”. Su vision creativa y singular del mundo y el personaje quedan cercenados
por aportaciones externas a uno mismo. Si no se logra ver y sentir como algo

I\\

propio, entonces podemos decir que lo singular (humano) del “actor” queda mez-
clado o anulado por lo convencional (inhumano) del director o compafieros. Evi-
dentemente, para el director no sera algo convencional, sino que serd —por haber
emanado de si mismo— algo singular y plenamente humano (en el sentido que

I\\

aqui lo usamos). Sin embargo, para el “actor” que debe ejecutarlo y vivirlo, es
algo que se le “escapa”, que no le pertenece. El Unico medio para seguir actuando
es caer en lo que denominaremos la “alternacién fria”: “el individuo internaliza
la nueva realidad, pero en lugar de ser ésta su realidad, es una realidad que ha
de utilizar con propdsitos especificos” (Berger y Luckmann, 2012: 212). Es decir,
que, aunque no comparte el funcionamiento ni parte de la realidad subjetiva que
conforma y emana del grupo, permanece en él por otros motivos: necesidad,
obligacion, compromiso...

Sea como fuere, renuncia a su vocacion (aunque sea de forma momentanea)

y adopta un oficio o un trabajo, dependiendo del grado de implicacion, libertad y

34 No entramos aqui en la cuestion del “talento” para comprender y mostrar el “alma” de sus perso-
najes. Lo que pretendemos es hacer hincapié en su capacidad “formal” y en lo que ello implica de auten-
ticidad e inautenticidad, verdadera piedra de toque para el tema de la vocacién. Da igual, para lo que nos
interesa mostrar, si lo que uno “decide” por si mismo tiene “valor” artistico o no. Lo que realmente nos
importa es si esa “eleccidon” es personal y singular (auténtica) o no.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



LA VOCACION DEL ACTOR: UNA PERSPECTIVA FENOMENOLOGICA

sufrimiento que posibilite. Se produce, pues, lo que denominaré la “paradoja de
la vocacion”.

Precisamente al renunciar a su libertad y singularidad, sustrato de toda vo-
cacion, el hombre renuncia a su humanidad, y con ello, a su correlato mas inme-
diato: la felicidad. Como dird Ortega, el hombre solo tiene un camino para reco-
nocer a su auténtico “yo”, el gusto y el disgusto: “el hombre no reconoce su yo,
su vocacion singularisima, sino por el gusto o el disgusto que en cada situacién
siente” (Ortega, 1983: 28). De este modo, podriamos decir que la profesion de
un hombre se resuelve en una ecuacion entre lo convencional y lo auténtico,
entre la felicidad y la infelicidad; o lo que es lo mismo, para nuestro caso, entre
la vocacidn, el oficio y el trabajo.

¢Cuales son las consecuencias de todo lo expuesto hasta ahora? ¢éSon todos
los “actores” profesionales por vocacion? ¢Puede el “actor” ver realizada su vo-
cacion? ¢éSigue teniendo ésta un componente de juego y libertad? ¢éSi es asi, a

qué precio? ¢Es el teatro el lugar adecuado para realizarla?, etc....

5. CONCLUSIONES

Con todo lo visto, épodemos decir que todos los “actores” son vocacionales?
O lo que es lo mismo, éque esta profesidn es puramente vocacional? Evidente-
mente no. La respuesta que suele darse es una tipificacién proporcionada por la
propia sociedad y por los propios miembros de la Institucion que perpetian una
imagen establecida de lo que se supone “debe” ser el “actor”. En este sentido,
entramos en lo que Goffman denominara la “idealizacion” del rol. Nadie ofrecera
motivaciones que puedan danar la imagen que de su profesion (y de si mismo)
se tiene. Es cierto, sin embargo, que muchos “actores” si pueden sentir esa lla-
mada interior que les impulsa a perseguir la profesidn desde lo mas auténtico de
su ser. Ahora bien, en estos casos creemos que el camino esta plagado de difi-
cultades que pone al descubierto la propia historia del Teatro (como Institucion).

Por tanto, ées posible desarrollar la vocacion dentro de la profesidon “actoral”?
si aceptamos la definicién de “vocacién” como aquel ejercicio que responde a la
demanda de una voz interior y que nos empuja a actuar desde nuestra mas au-
téntica singularidad, entonces, creemos que las dificultades impiden en gran me-
dida dicho logro. Recordemos que la profesidn realizada desde la “vocaciéon” im-

plica una reivindicacién, casi constante, de la propia libertad y creatividad

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

127



128 DAvVID JANER

personal. Tal y como funciona la propia dindmica creativa del grupo es facil que
aparezcan limites que pueden ser experimentados como coacciones o imposicio-
nes. Ya sefialamos que la busqueda de esa “libertad” puede lograrse por diversas
vias: adquiriendo poder, autoridad (fama, experiencia, talento, premios...), se-
duciendo o manipulando, o bien, creando las condiciones éptimas para su desa-
rrollo: el caso de numerosos “actores” que forman una compania propia (donde
la jerarquia queda establecida desde el principio y donde todos estan conformes,
cémodos) o “actores” que se deciden a montar sus propios espectaculos perso-
nales, mondlogos, lecturas dramatizadas, etc.

Entonces, écual es el lugar del Teatro? Desde nuestra perspectiva, el teatro
ya no consiste (mayoritariamente) en esa imagen tipificada que la propia “pro-
fesidn” promueve: ese espacio de creatividad y vivencia personal, de libertad;

I\\

donde el “actor”, mas que ir a trabajar va a jugar3>. Consideramos que esta vision
no es sino la constatacion de lo que ya Ortega indicaba: “El hombre suele vivir
intelectualmente a crédito de la sociedad en que vive, crédito de que no se ha
hecho cuestién nunca” (2013: 264). Aceptamos, con Huzinga, que el Teatro,

I\\

como producto de la cultura, tiene en su base fundamental el “juego” y que este,
planta sus raices en la libertad y creatividad personal, en la entrega y el éxtasis,
en el “jugar” por “jugar”, sin otra finalidad ulterior. También Fink destacara este
componente de libertad y evasidén que el juego proporciona (1966: 22 y ss.). Sin
embargo, sostenemos —como hemos tratado de mostrar— que la misma historia
del teatro ha ido dejando atras el juego y la entrega personal sincera (sus inicios
plagados de rito, danza y fiesta), hasta quedar convertido en una Institucion
jerarquizada y burocratizada donde sus mismos mecanismos de funcionamiento
y control abren la puerta a todo tipo de coacciones y coerciones a la creatividad
y originalidad personal. En este sentido, ello se nos aparece como contrario y
contradictorio con la asuncién de dicha vocacion. De todo lo expuesto se sigue
que sin libertad y creatividad personal dificilmente puede surgir el juego y la
diversion; y sin ésta, el disgusto nos muestra —sefial inequivoca para Ortega—

de que andamos errando el camino que Pindaro nos mostrd: “llega a ser el que

35 A este respecto, Mastroianni sefialaba que él no iba al teatro porque ahi el Unico que
se divertia era el “actor”, mientras que el publico es el que terminaba aburriéndose (1999:
45). Claro estd que ello sucede si el “actor” ha logrado recuperar su libertad y creatividad
singular; o al menos, es lo que aqui tratamos de mostrar.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



LA VOCACION DEL ACTOR: UNA PERSPECTIVA FENOMENOLOGICA

eres”, o lo que es lo mismo para nuestro caso: llegar a ser felices con lo que
hacemos, que no es sino lo que somos.

Estamos, pues, con Huzinga cuando afirma que en “la cultura moderna ape-
nas si se juega y, cuando parece que juega, su juego es falso” (2015: 312). En
efecto, la creciente profesionalizacion de la “profesion” ha establecido sus propios
cauces que deben ser respetado por los “actores” que quieran seguir en ella:
importancia de los contactos, la buena disponibilidad, el cultivo de la propia ima-
gen personal y publica (cuentas de Instagram, Twitter, etc...), la aceptacion de
directores déspotas o compaferos endiosados, la asuncidn de jerarquias y cate-
gorias profesionales, el uso de la coaccidon y manipulacién, etc. Es decir, una
pérdida de la libertad personal en aras de una creciente y absorbente “socializa-
cion”: dependencia del medio. Mamet hablard del mundo del espectaculo como
de un “carnaval depravado” (1999: 49); Sara Bernhardt nos previene de las “en-
vidias, ataques, rencores y calumnias” que esperan a todo “actor” que quiera
triunfar (1994: 65-66); el propio Stanislavski nos habla de sus primeras actua-
ciones como “director despético” (2013: 286) e incluso llega a admitir que “las
personas que se encuentran a diario en el crispado ambiente de un escenario no
pueden establecer las relaciones amistosas que necesita una comunidad de ac-
tores” (Ibidem: 501). Es decir, que el “actor” puede verse obligado a “aceptar”
algunas cosas que ponen en duda su propia concepcion moral del medio y la
profesion: se ve abocado a lo que hemos denominado, la paradoja de la vocacion.

¢Estamos diciendo que es imposible todo atisbo de vocacién y felicidad dentro
del mundo teatral? En absoluto. Solo pretendemos indicar sus limitaciones y los

I\\

caminos que parecen quedar al “actor” que verdaderamente siente su /lamada.
Hemos sefialado ya algunas vias. Ahora, por ultimo, quisiera ensayar una cierta
caracterologia que podria surgir de un breve analisis de lo que denominé /a pa-
radoja de la vocacion. Esta no consiste sino en que el sujeto, para alcanzar su
“vocacion”, antes debe abandonarla, o lo que es lo mismo en términos de auten-
ticidad: para ganarse a si mismo, antes debe perderse. Asi, podemos obtener
dos tipologias de “actores” segin sea su modo de asumir la imposiciéon ajena en
aras de poder lograr su “vocacién” en un estadio posterior. Esta asuncion puede
hacerse bajo la resignaciéon o bajo el resentimiento. Si aceptamos lo que Nietzs-
che decia ya con respecto al artista: “que siempre danza con cadenas” (2014:

I\\

aforismo 140), podriamos decir que el “actor” resignado acepta las imposiciones

de su “arte” como algo implicito y que debe ser sobrellevado e, incluso,

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

129



130

DAvVID JANER

dominado. Una vez ha logrado su dominio (aceptacion) y su propia libertad (rom-
piendo las ataduras, ya sea con el talento, la fama, el respeto, la experiencia o
el poder), sera sensible a todo “ruido” de cadenas y procurara no ejercer tirania
alguna. Se convertira, pues, en un “actor” generoso: dispuesto a compartir su
experiencia y a proporcionar ocasion de libertad y creatividad a su entorno. Por
el contrario, el “actor” resentido asumira las cadenas, pero no vera en ellas sino
un castigo y una condena. Una vez recobrada la libertad, también se volvera
sensible a su ruido, pero usara de toda su fuerza, poder y resentimiento para
alejar de si todo intento de dominio o control. Un triste ejemplo lo suele repre-
sentar ese actor endiosado que hace gala de un bajo nivel de tolerancia ante la
frustracién y el error; ejerciendo con ello (y demasiadas veces), un despotismo
defensivo de penosas consecuencias para su entorno.

Recapitulando y resumiendo, vemos, pues, que los motivos surgen de la de-
nominada personalidad social, la cual, a su vez, se funda y fundamenta en las
primeras experiencias del sujeto (socializacion primaria). Estas motivaciones y
proyectos se enfrentaran con lo que la realidad profesional conlleva (socializacién
secundaria); es decir, ciertas dosis de creatividad y libertad, pero también, con
altas dosis de coaccién y manipulacién. Es en esta dialéctica donde uno vislum-
bra, decide y/o modifica, de nuevo, su motivo: ya sea como trabajo, oficio o
vocacién. Desde esta otra “realidad” el sujeto se enfrenta con una nueva imagen,
tanto de si mismo como de su propia profesion; debe elegir, pues, un camino y
un modo de recorrerlo. Ello tiene, como hemos sefalado, implicaciones tanto
morales como profesionales3®. Sin embargo, son muchas las consecuencias y
analisis que creemos pueden extraerse desde una perspectiva fenomenoldgica.

Sirva esto solo de ensayo y muestra.

BIBLIOGRAFIA

ADRADOS, F, R. (1983), Fiesta, comedia y tragedia. Madrid: alianza editorial.

36 San Martin desarrolla, desde Husserl, las perspectivas morales que toda eleccion “pro-
fesional” conlleva (San Martin, 1999: 270 y ss.).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



LA VOCACION DEL ACTOR: UNA PERSPECTIVA FENOMENOLOGICA

ARMINO, M. (2003), “Prdélogo”, a DIDEROT, D. Paradojas sobre el comediante. Ma-
drid: Valdemar.

ARTILES, F. (20052), La maravillosa historia del teatro universal. Cuba: Editorial
Gente Nueva.

BERGER, P. L. (2009), Invitacién a la sociologia: una perspectiva humanistica. Bar-
celona: Herder.

BERGER, P. L. y LUCKMANN, T. (2012), La construccion social de la realidad. Buenos
Aires: Amorrortu.

BERNHARDT, S. (1994), El arte del teatro. Barcelona: Parsifal Ediciones.

BOLELAVSKY, R. (1989), La formacidn del actor. Madrid: La Avispa.

CABALLERO, J. J. (1998), “La interaccidén social en goffman”, en Revista Espafola
de Sociologia, n. 83, pp. 121-149.

CHEJOV, M. (2016), El camino del actor/vida y encuentros. Barcelona: Alba Edito-
rial.

CHEVALLIER, J-F. (2004), “Teatro del presentar”, en citru.doc: Cuadernos de In-
vestigacion Teatral, nim. 1. México. Pags. 176-185.

COQUELIN (1910), Arte del actor. Barcelona: Libreria Milla.

COROMINES, J. (2014), Breve diccionario etimoldgico de la lengua castellana. Ma-
drid: Gredos.

DIDEROT, D. (2003), Paradoja sobre el comediante/cartas a dos actrices. Madrid:
Valdemar.

FINK, E. (1966), Oasis de la felicidad. México: Centro de Estudios Filoséficos.

GuzMAN, A. (2005), Introduccion al teatro griego. Madrid: Alianza Editorial.

GOFFMAN, E. (2012), La presentacion de la persona en la vida cotidiana. Buenos
Aires: Amorrortu.

— (1991), Los momentos y sus hombres. Textos seleccionados y presenta-

dos por Yves Winkin. Barcelona: Paidods.

HEGEL, G. W. F. (1989), Lecciones sobre la estética. Madrid: Akal.

HERRERA, M. (1976), Sociologia del espectaculo. Buenos Aires: Paidos.

HUIZINGA, J. (2015), Homo ludens. Madrid: Alianza Editorial.

LoPez, M.a C. (1991), “El problema de la intersubjetividad en Ortega”, en cuader-
nos de investigacion filolégica, [s.i], v. 17. pags. 199-229.

MAMET, D. (1999), Verdadero y falso: herejia y sentido comun para el actor. Bar-
celona: Ediciones del bronce.

MASTROIANNI, M. (1999), S/, ya me acuerdo..., Barcelona: Ediciones B.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

131



132 DAvVID JANER

NIETZSCHE, F. (2014), El caminante y su sombra. Madrid: Gredos.
OLiva, C. (2004), La verdad del personaje teatral. Murcia: Universidad de Murcia.
ORTEGA Y GASSET, J. (1983), Goethe/Dilthey. Madrid: Revista de Occidente.
—, (2008), Obras completas, tomo VIII. Madrid: Taurus.
— (2009), Obras completas, tomo IX. Madrid: Taurus.
— (2010), Obras completas, tomo II. Madrid: Taurus, 22 edicién
—, (2010), Obras completas, tomo V. Madrid: Taurus. 22 edicidén
— (2010), Obras completas, tomo VI. Madrid: Taurus. 22 edicion
—, (2010), Espana invertebrada/la deshumanizacién del arte. Barcelona:
Planeta Deagostini.
— (2013), El hombre y la gente. Madrid: Revista de Occidente.
RousseAau, J-1. (2009), Carta a D’Alembert sobre los espectaculos. Madrid:
Tecnos.
ROTA, C. (2003), Los primeros pasos del actor. Madrid: Ediciones Martinez Roca.
SANCHO. A. (2005), “Tragedia y politica”, en M. Brioso y A. Villarrubia (editores).
Aspectos del teatro griego antiguo. Sevilla: Universidad de Sevilla.
SAN MARTIN, J. (1999), Teoria de la cultura. Madrid: Sintesis.
—, (2012), La fenomenologia de Ortega y Gasset. Madrid: Biblioteca Nueva.
ScHUTZ, A. (1972), La fenomenologia del mundo social. Traduccién de Eduardo J.
Prieto. Argentina: Paidds.
—, (2003), El problema de la realidad social: Escritos I. Buenos Aires: Amo-
rrortu.
—, (2012), Estudios sobre teoria social: Escritos III. Buenos Aires: Amo-
rrortu.
ScHUTZ, A. y LUCKMANN, T. (2009), Las estructuras del mundo de la vida. Buenos
Aires: Amorrortu.
STANISLAVSKI, K. (2013), Mi vida en el arte. Barcelona: Alba Editorial.
WINKIN, Y. (1991), “Erving Goffman: retrato del socidélogo joven”, en Goffman, E.
Los momentos y sus hombres. Barcelona: Paidds.
ZIMMERMANN, B. (2012), Europa y la tragedia griega: de la representacion ritual
al teatro actual. Madrid: siglo XXI

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



Investigaciones Fenomenolégicas, n. 14, 2017, 133-150.

e-ISSN: 1885-1088

IN SEARCH FOR THE EUROPEAN ABODE:

HEIDEGGER AND THE HUMAN BEING AS AEINON

A LA BUSQUEDA DEL HOGAR EN EUROPA:

HEIDEGGER Y EL SER HUMANO COMO AEINON

Abstract: The aim of this article is to analyse
from an ontological point of view the challenges,
economic and existential, that Europe has been
facing the last years as a result of the economic
crisis and the incoming human waves of the ref-
ugees as a result of the conflicts in the Arab
world. Namely, founding our argumentation on
the interpretation of the human being as deivov,
uncanny, made by Martin Heidegger we would
like to show that the ontological core of the tur-
bulent situation we are currently living in can be
found in the concept of homelessness as the lack
of our abode in Europe. Finally, presenting the
political and ideologically intense matrix of the
modern European political scene we aim at high-
lighting the importance of redefining what home-
liness and co-belonging mean to us, Europeans
and Europe as a whole.

Keywords: dsivov, Europe, abode, Heidegger.

Fecha de recepcién: 15-X-2017

Georgios Karakasis
Doctor en Filosofia (EHU/UPV)
Geokarakasis7@yahoo.com

Resumen: El presente articulo tiene por objetivo
analizar desde un punto de vista ontoldgico los
retos econdémicos y existenciales que Europa
afronta durante los Ultimos afios, a consecuencia
de la crisis econdmica y de la masiva oleada de
refugiados derivada de los conflictos en el mundo
Arabe. Cimentando nuestra argumentacién en la
interpretacion de Martin Heidegger del ser huma-
no como deivov, asombroso, tratamos de demos-
trar que el ndcleo ontoldgico de la situacidn tur-
bulenta que actualmente vivimos puede hallarse
en el evento de la ausencia de hogar, en tanto
que carencia de una morada propia en Europa.
Por ultimo, presentamos la politica e ideoldgica-
mente convulsa matriz del esquema politico eu-
ropeo moderno, a fin de subrayar la relevancia
de redefinir, por una parte, el significado de fa-
miliaridad y coexistencia para nosotros, los
europeos, y, por otra, Europa en tanto que tota-
lidad.

Palabras clave: dsivov, Europa, hogar, Heidegger.

Fecha de aceptacién: 10-XII-2017



134

GIORGIOS KARAKASIS

INTRODUCTION

Western society, mainly in Europe, has been recently passing through one of
the most critical periods after the WW2: the baneful effects of the Arab Spring at
a large scale, the economic crisis per se, the influx of the human waves of up-
rooted refugees into European Union’s member States’ territories searching for
an abode, the emergence and impending fall of the ISIS accompanied by contin-
uous terrorist attacks committed by zealots in the most brutal way against inno-
cent people in great cities of Europe, the impotence of strong European powers
to effectively protect their citizens’ life from the afore mentioned cruel acts, the
civil war in Ukraine, the protean (in)flexibility of Turkey’s foreign policy in its
relationships with the USA, Russia, Syria, Israel, Iran and the European Union
vis a vis the latter’s expectations from Turkey on the refugees’ issue, the exit of
the Great Britain from the European Union are some of the critical issues Europe
has to be confronted with and which constitute, among others, one of the most
one of the most important challenges up to date; a challenge that may reshape
the way we think not only of European Union but of what Europe means in the
modern globalized world.

The goal of this paper is to present an ontological analysis of a subject that
we consider crucial for the philosophical understanding of this current crisis,
namely the issue of “homelessness”; homelessness is to be approached as the
constant struggle of the human being to find his abode in the modern globalized
world where the only constant factor seems to be the constant change. In this
maelstrom of political, economic and national(istic) changes the human being
has to redefine his place in the world, his role in it and his way of feeling homely
in it. The proper understanding of what feeling (un)homely today is, could possi-
bly become a firm philosophical and ontological ground upon which a new concept
of belonging and co-belonging would once again flourish, or at least fight its way
to the surface of the modern political and economic reality.

Our work is going to be principally based on the thought of the German phi-
losopher Martin Heidegger- especially in his interpretation of the human being as
the “uncanny (dsivov)”, the famous definition made by Sophocles in his play An-
tigone, in the renowned “Ode to Man”; an interpretation that has been at length

developed in his Introduction to Metaphysics and his analysis of the poem of

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



IN SEARCH FOR THE EUROPEAN ABODE: HEIDEGGER AND THE HUMAN BEING AS AEINON

Friedrich Holderlin, The Ister. Martin Heidegger, in his profound work on the hu-
man being as deIvov has given us the ontologically required concepts to perceive
the human being as a being in ceaseless activity of home-searching and home-
making. An activity which is both ontological and ontic since it is tied to the vio-
lent struggle of the human being against the way the world is presented to him
in a twofold way: as a meaning and as an ontic reality. Heidegger, in his analysis
of the “"Ode to Man” makes us really wonder whether our natural state of being
is a being at the abode or in the constant struggle to find it, chaining us this way,
to incessantly act and react desperately searching for something which is far less
than sure, if graspable at all, namely the abode. We are insisting on the im-
portance of this very particular approach towards the human being since it
springs from the core of its implication which is no other than the negative in its
essence center of the human being as such; negative due to the fact that what
characterizes us as human being(s) is not a sum of qualities and traits, but, as
Heidegger thoughtfully puts it forward, our lack of the abode, our lack of the
place we would be able to call home. This lack, far from being a mere absence or
a simple gap in our mood, constitutes a deep and radical way of being in and
against the world. The human activity, seen in this perspective, is becoming a
struggle, a struggle to fill what was a priori given as a lack; a lack, nevertheless,
from which our own most necessity of fulfiiment comes forth as a personal de-
mand for action and thought.

Thus, in the first part of our work we will focus on the interpretation made of
the human being as dsivov by Martin Heidegger. More specifically, we will try to
show the importance that bears for us the feeling of the lack of our abode, the
feeling of uncanniness. This feeling, this sense of lack that runs through our whole
existence, is the call of action; a call that once heard and grasped cannot be
unheard nor left behind in oblivion. It's the call for our innermost necessity of
belonging to a world which is already given to us as a complete whole waiting for
our proper integration in it. Nevertheless, human being as deivov, far from ac-
cepting the world and the political/social status quo he finds himself in as un-
changeable and definitive, he struggles to change them and make them bend to
his own will and to his own necessity of seeing the world in a way that would be
considered homely. This is the struggle for the abode, a struggle that once started

is becoming the way of existing in this world.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

135



136

GIORGIOS KARAKASIS

In the second part we will see the importance of the daring decision, of the
ToApdv, of the human being to change everything in his path so as to pave the
way for the coming of the homely; a daring that risks everything that seems
familiar or even homely-like in his search for what would be the originally and
unalterably homely for him. ToAudv is the decision/sacrifice that the quest for
the abode asks for as the necessary condition for the beginning of the seeking;
of a seeking that may possibly lead to the total alienation of the human being
from his own world.

Finally, in the last part, we will present some of the current turbulent situa-
tions-political, economic and ethnic, among others, that modern European soci-
ety is currently facing, aiming at proving the necessity of redefining the cruciality
of the homeliness and homelessness, and at scrutinizing how our philosophical
stance towards the latter could eventually influence the future of (co)belonging

to Europe.

THE HUMAN BEING AS THE UNCANNY: HEIDEGGER'S INTERPRETATION OF AEINON

German philosopher’s interpretation/translation of the human being as un-
canny comes from the famous “"Ode to Man” of the play Antigone. In this Ode,
where the historically progressive development/struggle of human being is illus-
triously described, we find the characterization of human being as noAA& Ta deiva
KoUdiv avBpwnou deIvoTepov neAel. (332)

In accordance with the translation made by Heidegger: “manifold is the un-
canny, yet nothing/Uncannier than man bestirs itself, rising up beyond him”
(Heidegger, 2014a: 163).

Heidegger analyses the human being and his activity as deivov both in the
Introduction to Metaphysics and The Ister. In his work The Ister Heidegger com-

ments how deIvov is to be interpreted/understood:

To summarize, we can more or less delimit the range of meaning of the deivov as
follows. It means three things: the fearful. the powerful, the inhabitual. Each time it
can be determined in opposing ways: the fearful as that which frightens. and as that
which is worthy of honor; the powerful as that which looms over us, and as that
which is merely violent; the inhabitual as the extraordinary, and as that which is
skilled in everything. (Heidegger, 1996: 77-79)

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



IN SEARCH FOR THE EUROPEAN ABODE: HEIDEGGER AND THE HUMAN BEING AS AEINON 137

Making an analysis of the different interpretations that Heidegger attributes
to the human being as dsivov we could say that according to the German philos-
opher the characteristic of being deivov entails the following:

1) Asivov as fearful.

a) Fearful as something provoking fear like our everyday fears, the habitual
fear.

b) Fearful as something provoking awe (8¢og) and as something that calls
for reverence.

2) Aeivov as powerful.

a) Powerful as something that looms over us, close to us and at the same
time threatening, making it thus worthy of honor.

b) Powerful as actively violent, frightful.

3) Acivov as inhabitual.

a) Inhabitual as beyond the habitual, as someone skilled in everything.

b) Inhabitual as extraordinary, as unhomely.

We see, thus, that three are the main traits that distinguish the human being:
powerful, fearful and inhabitual/uncanny. The ongoing synthesis of those three
is what makes of human being the bearer of the ontological destiny of dsivov
since he finds himself trapped and a priori set in a situation/schema where he
can only fight from the first moment of becoming conscious of his own uncanni-
ness. So, struggle is not only an activity, like if the human being were able to
choose when he struggles or not; struggle is his way of being and existing in a
world where he has been thrown without having a say in it. The world is acces-
sible to us; a battlefield where each step we make is an effort to reattribute the
meaning to it so as to become able to perceive and grasp the newly attributed
meaning as a familiar concept, an ontological abode for our thought and action.
Gregory Fried summarizes in an insightful way this human being’s state of being

when saying:

On the one hand, for Heidegger, the deinon (conventionally translated as the terrible,
the awesome, the wondrous or strange) is the “overwhelming sway” (das dberwalti-
gende Walten) of Being itself that throws Dasein into its Being-in-the-world within a
horizon of history and place that Dasein cannot choose. On the other hand, human

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



138

GIORGIOS KARAKASIS

Dasein is itself deinon, both because Dasein is exposed to this overwhelming sway of
Being and because Dasein wields violence (gewalt-tétig ist) in confronting the hori-
zons of sense and meaning given by Being, challenging Being with new interpreta-
tions. The deinon seems to describe an aspect of the Kehre between Being and
Dasein: the terrible violence with which Being and Dasein confront each other in the
polemos (Fried, 2000: 143).

From the above mentioned we can understand that as human being(s) we
only are as struggle(rs) since our struggle is the effort of giving meaning to a
world which is also trying to impose on us its own variety of meanings and sense.
The possibility of making the pure potentiality of meaning attributing the actuality
of the meaning giving/imposing struggle on the world and on the Being is what
makes of human being deivov. This struggle of ours, this necessity to change the
meaning of the world so as to make it fit into our own meaningful schema is what
makes human being so great, so fearful and so desperate to find his abode in the
world. The confrontation of the Dasein with Being is the confrontation of the
human being against the whole world so as to reshape it and change it with the
aim of managing to make it its abode. Thus, from the first moment we do realize
that this world is a not-yet abode, we understand that what motivates us into
acting is nothing more than a sense of lack. Our possibility of filling and fulfilling
does only rise from our realizing the cruciality of the element of lack in our
thought and in our way of being. Hence, not being at home, being uncanny, is
not a mere attribute, which grouped with all the other ones constitute(s) the sum
of what could cumulatively be called human being; what is really wondrous with
the human being is his possibility of actualizing what is only potentially thought.
We are a priori given a limited amount of possibilities for acting in the world, but
we are also a priori given the gift of the pure potentiality of manifesting our non-
conformity with act-provoking thoughts. Potentiality and actuality find the peak
of their brilliance in the human being as d&ivov.

The importance of this lack and of the feeling of lack in general is also very
important for our proper understanding the cruciality of the human being’s home-
seeking struggle as well as the great risks it entails. The fact that we are opposing
ourselves to the overwhelming sway of Being when striving to attribute meaning
to the world does not take for granted that we do understand that the call of
feeling unhomely comes from the Being itself. The feeling of lack may- and does-
make us act as if the existential struggle of finding our abode rested solely upon

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



IN SEARCH FOR THE EUROPEAN ABODE: HEIDEGGER AND THE HUMAN BEING AS AEINON 139

the acquisition of new things/tools and their (over)exploitation. The materialistic
aspect of the modern society is greatly contributing to our misunderstanding
what the unhomely actually signifies for us and how we can struggle to overcome
it. This dangerous and misguiding aspect of our abode finding struggle is high-
lighted and stressed by Heidegger as well, who is making an interesting and
important connection with both the verb néAeiv and the reason this verb has been

preferred in the definition of the human being in the Ode to Man:

The ode thus gives expression to a human relation to Being that is rooted in the
interpretation of Being captured for Heidegger in the word pelein, a pre-Socratic word
for “to be” that Heidegger relates to the neighbour (pelas), whose dwelling near is
marked by a constant coming and going, and to the sea (pelagos), that “does not
flow away, but remains and rest in its waves”; pelein indicates “the concealed pres-
ence of stillness and rest in the unconcealed constant presencing and abscensing,
and that means, in the appearing of change.....[It] does not mean the empty presence
of what merely exists, but remaining, which is precisely what I is in journeying and
flowing” (GA 53, 88). Being has its defining and orienting force precisely in what is
present only as absence and concealment. The human ways of being unsettling, then,
will be determined according to the relation of this absence, according to whether
one mistakes it for mere negativity and thus forgets Being and loses the historical
situatedness and orientation that it grants or whether one maintains a relation to this

absence and takes it up as essentially defining (Pearsom Geiman, 2001: 175).

The concealment of course of Being is not a mere “tactical” move as if the
Being were treated like a subject avoiding to be fully grasped by the man as its
object. The concealing is a safeguarding, a protection of the clearing which would
give the space for the unconcealment of the beings. The lack that the human
being is feeling when not reaching his abode is not an ontic gap that could be
filled with the calculatively produced things of the ceaseless technological ad-
vancement. Trying to find the abode in the excess of calculation, production and
value assignment/production can only lead to an essential failure, a failure of the
essence because it is through this relation that our co-belonging with the Being
becomes one of a distorted form, since Being will hide itself, not as a safeguarding
concealment but as the essence of the eventual dominance of the technological
world in a human society. A dominance which is not marked by the power of the
machines over the human beings but by the retreat of the human being to the
technological way of being in this “fallen from Grace” co-(not) belonging with

Being. In his lecture The Principle of Identity Heidegger says with respect to that:

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



140

GIORGIOS KARAKASIS

Is it that Being itself is faced with the challenge of letting beings appear within the
horizon of what is calculable? Indeed. And not only this. To the same degree that
Being is challenged, man, too, is challenged, that is, forced to secure all being that
are his concern as the substance for his planning and calculating; and to carry this
manipulation on past all bounds (Heidegger, 2002: 35)

What can be deduced from everything said so far is that Being, through the
feeling of the human being’s homelessness, is actually calling to action the Dasein
so that may both start seeking his abode but also, and most importantly, try to
reach the inner depth of this feeling of lack, understanding eventually his own
co-belonging with the Being. Our struggle, thus, to find our abode is not a fight
against the Being nor is it a mere gap-filling ontic and ontological activity. It is
the act of opening space for the clearing of the unconcealing of the beings in
Being, while Being, as ®Uoig, protectively hides itself in the same act of uncon-
cealing the beings. The way how Being, as ®Uaoig, marvelously manages to hide
itself in the act of unconcealing is beautifully depicted in the following passage of

Dahlstrom:

There are at least two (complementary) ways we might interpretthis interpretation

of puoIg as fire:

(1) insofar as a fire, e.g., a campfire, provides light to see one another in the
midst of the darkness, we may ignore the fire in order to attend to the presences and

absences it makes possible;

(2) insofar as, gazing at a fire, we see the coals and embers glowing and darkening
in a regular rhythm, taking on different shapes before disappearing into the flames,
we see not the fire itself but something on fire; in this sense, the fire may be said to
conceal itself in the process (Dahlstrom, 2011: 145).

Summarizing, human being as d€Ivov is destined to struggle in this world so
as to make attainable the finding of his own abode. Even though he is firstly
urged by his feeling of lack to act in this way, in the process we see that this
lack, this negative aspect of homelessness is hothing less than the violent calling
of the overwhelming of Being against dsivov. So, the latter, responds to that
calling of Being through his own casting into doubt the way he perceives the
world and the meaning he has been attributing to it till the moment of the dire

response to Being. All the above is set into march by deivov’s magnificent and

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



IN SEARCH FOR THE EUROPEAN ABODE: HEIDEGGER AND THE HUMAN BEING AS AEINON

frightening capacity of believing that he can transform his will into actuality even
against the established order of the world/society he lives in. What is given to
him a priori as a seeming obligation to accept and follow, a posteriori, becomes
the fuel for his self-imposed necessity of feeling unhomely and then seeking his
abode. This necessity, though, is not to be apprehended as a unilateral ac-
tion/feeling on the part of the human being as subject; since the human being
can only be through his relation to the Being, his necessity of responding is the
unique possibility of the human being to be in an essential attunement to the
Being.

AEINON AND TOAMAN: DARING TO SEEK FOR THE ABODE

Once deIvov becomes conscious of the fact that his abode is nowhere yet to
be found in his world, the violent act of opening paths starts taking place. Human
being, having become fully aware of his been “thrown” in this world, decides to
unleash his activity intending to find ways that could eventually lead him to what
would consider the most familial place, his home. The “thrownness” of the human

being is depicted in the following passage:

Our being-in-the-world is a "thrownness," a Geworfenheit. There is nothing mystical
or metaphysical about this proposition. It is a primordial banality which metaphysical
speculation has long overlooked. The world into which we are thrown, without per-
sonal choice, with no previous knowledge (pace Plato), was there before us and will
be there after us (Steiner, 1991: 87).

This is the schema into which the human being has to strive; the a priori
given reality, the deepest feeling of the lack of the abode along with the inner-
most necessity of changing the world and the place of itself in it. What is quin-
tessential for our understanding of the controversial essence of the human being
is that deivov’s struggle to find his abode is not a simple call of appropriation on
the part of the Being; it also expresses the undeniable fact that there is an abode
to be sought for after all. The human being starts struggling to find his home
because he considers that there is an absolute necessity, that of the existence of
the latter. Feeling (un)homely is not a contingent element but, on the contrary,

the direst affirmation of the human’s being violent rupture of what he feels as

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

141



142

GIORGIOS KARAKASIS

home even though he may have never come to know it or live in it. Human
being’s path -seeking and paving in the world is to be considered, thus, as an
unconcealing activity, as the ceaseless effort to bring into light and keep stead-
fast there what he considers to be belonging to his most personal possibility of
reaching his ownness in the world.

The journey, hence, of the human being as deivov in the world springs from
his realizing the necessity of changing the given world and its meaning. He is
urged by his need to find the homely; everything that stands in his way is to be
brought down or used as means for the accomplishment of the higher goal. The
given world becomes the actualization of the creative potentiality of the human
being, with all the risks that this may entail. The world is not a playground but a
battlefield, a matrix of already established meaning and sense and this whole is
given to the human being as an example to follow and develop. But there are
cases when human being as dsivov challenges the way the world has been given
to him and takes up the role of the creator; a creator who might have to smash
what is already given so as to prepare the ground for the seed of his forthcoming
homeliness.

The challenge that dsivov has committed himself to is a one-way decision;
no turning back could it ever be possible. This does not reside on the simple fear
of the consequences that the challenging of the given world could probably pro-
voke; the impossibility is deeply ground on the decision of the human being to
step back from the calling of the Being towards it, a call expressed and formed
in the feeling of homelessness. Remaining deaf to the call, once the latter has
been heard of and conceived as Being's call, is impossible since it expresses the
innermost necessity of the human being to be the receiver of the call since what
made the call’s grasping possible was the necessity of the human being as dsivov
to hear it, to understand it and finally to answer to it. A stepping back from this
call would not mean a stepping back just from our idea of Being, be it what it is,
but a retreat from our need of feeling whole, complete and most importantly our
own in the world. The call to find the abode was made feasible by our necessity
to hear it; this necessity which expresses the need of the human being to feel
rooted in this world and to find meaning in his being rooted cannot be avoided
nor forgotten because what is at stake, in this case, is the self-fulfilment of the

human being and the unconcealing of his abode in the world.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



IN SEARCH FOR THE EUROPEAN ABODE: HEIDEGGER AND THE HUMAN BEING AS AEINON 143

The decision of the deivov to rise against the given world and fight its way
till he manages to find his abode is included in its entirety in the ancient Greek

word ToApdv. This word appears in the Ode to Man in a really important passage:

VYITOALG™ oAl T TO P KaAov 370
EUVEDSTL TOANOG XAPLV. PNT  EHOT TTAPESTLOG

yvévolto unt iocov @povav 6¢ Tad’ £pdel.

Rising high over the site, losing the site
Is he for whom what is not, is, always,
For the sake of daring.
Let him not become a companion at my hearth,
nor let my knowing share the delusions
of the one who works such deeds.
(Heidegger, 2014a: 165)

The way Heidegger perceives ToApav, this daring of the human being, can be

well understood in the following interpretation made by Gregory Fried:

Lines 370-371 read in full: “hupsipolis apolis hotoo to mee  kalon / xunesti tolmas
kharin.” A conventional translation might read: “Hupsipolis apolis is that man who,
out of audacity, consorts with evil.” But for Heidegger, tolma (which he translates as
Wagnis—audacity, daring, venturing, risk-taking) defines the uncanniness, the
homelessness, of the apolis figure who exposes himself to the overwhelming violence
of the powers of Being. In tolma, the apolis one ventures into the ontological uncer-
tainty beyond everyday Being-in-the-world, bursting, hupsipolis, out of the encircling
boundaries of sense and meaning. The condemnation of the chorus (*me t’ emoi
parestios/ genoito me t’ison phono n/ hos tad’ erdoi”) only confirms the homeless
one’s creative overstepping of the limits of conventional morality in the polis, his
bold, de-constructive rupturing of the world’s jointure. “The violent one, the creative
one who sets forth into the unsaid, who breaks into the unthought, who compels
what has never happened and makes appear what is unseen—this violent one stands
at all times in daring (tolma, Antigone 371)" (EM, 123), (Fried, 2000: 144-145).

From the above passages it becomes clear how &noAig is to be understood;
anoAlg in the sense of a person who has no site, because the feeling of his home-
lessness has driven him to the rejection of the acceptance of the meaning of the

given world, and who embarks upon unconcealing what he believes that his

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



144

GIORGIOS KARAKASIS

abode would be. This is the ultimate daring that only the human being is capable
of. The constructive deconstruction of deivov is the highest expression of his be-
ing in the world; a being which is a constant struggle. Asivov is always struggling
since the struggle is his way of redefining the sense and the meaning of the
ontological, political and social matrix he has found himself thrown into. The
struggle is the only way human being can answer to the calling of the Being; only
through the struggle can the unconcealment take place having, though, no guar-
antee that this would surely happen. The ToApav of the human being is daring
exactly because it guarantees nothing but one thing: that the necessity of finding
his abode is the necessity of deivov to be what he believes about his being capa-
ble of creating his own destiny, even in front of the greatest peril of losing himself
in this seeking.

So far, we have dealt with, at first, the essence of the human being as deivov,
as the uncanny who is searching for the abode in the world. Then we have
stressed the importance of the negativity of this lack; a negativity that is not a
simple gap in his life bound to be filled in with material production but as a calling
for action on the part of the overwhelming sway of Being. This lack is nothing
more than a call for actualizing the potentiality of the human being as deivov, as
the seeker and founder/finder of the abode in this world. Finally, we saw how
human being during this search is living in struggle; a struggle that is not a mere
elective unleashing of his violent activity but a constant state of being, his own
way of being in this world after having received the call of his appropriation by

the Being.

EUROPE IN DISTRESS: FEELING UNHOMELY IN OUR HOME

The question that would rise here is if and how all the above could affect
modern Western society; more precisely how Heidegger’s thought could lend a
help to us in finding out the roots of the crisis we are going through as briefly
described in the first pages. In our opinion, the philosophical approach of
Heidegger—-especially in the parts that have been presented so far-is of great
weight taking into account that each of us living in the European Union needs-
not so much as a kind of a personal moral guide-to live separately or in common

with the others during the crisis, to firmly believe that Europe now, more than

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



IN SEARCH FOR THE EUROPEAN ABODE: HEIDEGGER AND THE HUMAN BEING AS AEINON

ever, is in the dire need of (re)defining what abode means for the sake of its
people and for Europe as a whole.

The economic crisis has generated a sense of turmoil in the continent- the
emphasis been laid on the imposition of austerity economic programs with the
purpose of taming the situation. The problem is that the cost to be paid as a
result of the obligation to obey to the letter the strict measures-when applying
them-is probably more severe than what the crisis by itself could ever engender.
Countries hit hard by the crisis, such as Greece and Italy, have witnessed the
birth of radical/populist parties that are changing the normality of the political
scene as we have known it so far. In Greece Golden Dawn-a political party whose
ideology ranges from its clear neo-nazi sources to a more modern mainstream
nationalist ideology-entered the Greek parliament, after the last elections, (Sep-
tember 2015) as the third political power despite accusations against many of its
leading members for the killing of a leftist rapper (September 2013). This case,
brought up on trial is still pending!. In addition to the rising of the extreme form
of nationalism, the pressure by the European Union on Greece to respect the
engagements of the strict program, led to a referendum proclaimed by the former
leftist coalition—-and now government of SYRIZA-in June 2015; even though the
result of this referendum was a denial to accept the harsh provisions of the
Troika? demands, Prime Minister, Alexis Tsipras, in order to avoid the potential
danger of a social revolt and the bleak impact of an eventual closure of the banks,
went back on the pre-electoral promises of his party and accepted the rough
terms of the third memorandum in toto. Although the figures of economy seem
to be improved, at least from a logistics point of view, the cost of the everyday
life’s deterioration and the Greek society’s mistrust of the European Union, the
Greek political parties, the institution of the Parliament and the mass media, has
been rising vertically. In Italy, the Eurosceptic political party/movement Five
Stars of Beppe Grillo, comedian and political activist, has become the absolute
expression of the distrust of the Italian society’s discontent of the traditional po-
litical parties. In France, Marie Lepen has managed to remain a major figure in

the right wing political spectrum of Europe and one of the leaders of the anti-

! The head of Golden Dawn has assumed only the political responsibility of the murder.
2 Troika is the unofficial name for the decision group constituted by the European Commission, the
European Central Bank and the IMF.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

145



146

GIORGIOS KARAKASIS

European Union coalition of political parties and movements. The United Kingdom
has decided by means of a referendum, conducted in June 2016, that it should
part ways with the European Union, greatly thanks to a strong campaign orches-
trated by the former leader of the Eurosceptic UKIP, Nigel Farange. Finally, in
Germany, the only country in the European Union that has probably profited,
instead of losing, from this crisis- according to figures that came out in July 2017
it seems that it has gained 1.3 billion from the loans given to Greece in the last
decade3- has taken place one of the most radical changes in the political matrix
of the country; it is the first time after the WW2 that an extreme-right wing party,
AfD, not only has entered the parliament but what is more, has succeeded in
becoming the third political force. Its main agenda was based on the incoming
waves of refugees and the potential threat of their presence to the national iden-
tity’s safeguard. It is interesting to note that, in the case of Germany, the role of
economy cannot be invoked anymore as a sufficient alibi for those who blinded
by the logistics are not treating serious political issues concerning the present
and the future of European nations as Europe’s destiny deserves.

Apart from the economic crisis, in the past years we have witnessed a grow-
ing aggressive military activity around the European territory. Russia has inte-
grated Crimea whereas a civil war in Ukraine has led to the formation of a tense
ideological political spectrum with the rise of the power of extreme nationalist
elements such as the political parties of the Right Sector and Svoboda. As regards
the extreme right ideological Azov Battalion it became a regiment of the Ukrain-
ian National Guard. Turkey has experienced a failed military coup against Er-
dogan (July 2016) which resulted to a political and religious “hunt of witches”
ending up to the imprisonment of thousands of political activists, military per-
sonnel and journalists among others. Due to these internal developments the
relationship of Turkey with the European Union has been worsening jeopardizing,
thus, positive perspectives concerning the critical refugees’ issue settlement. The
Syrian territory has become, in the last years, the core of the battles in the Middle

3 Devins S. (July 2017). Germany Profits From Greek Debt Crisis. Retrieved from
https://global.handelsblatt.com/finance/germany-profits-from-greek-debt-crisis-796637

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017


https://global.handelsblatt.com/finance/germany-profits-from-greek-debt-crisis-796637

IN SEARCH FOR THE EUROPEAN ABODE: HEIDEGGER AND THE HUMAN BEING AS AEINON 147

East, since Russian, Western, USA, Islamist, extreme Islamist and neo-fascist
forces have been participating in this struggle, one way or the other.

Finally, territories of European states have been the most preferred target of
uproarious terrorist attacks in the last years. Berlin, Barcelona, Brussels, Paris,
London are only some of the cities that have suffered human losses during these
cruel attacks whose motives seem to be more and more difficult to analyse or
limit their appeal to the radical elements of both the Muslim and European soci-
eties.

The above mentioned are putting forward the importance of the quest for
what the European abode is or should be, but they are also highlighting the need
of linking this quest for the abode with the search of our own European identity
in @ modern globalized world. The issue of the identity, at least in our opinion,
should be seen as the search for the European origin and what this latter does
mean. Of course, in this paper there is no space to properly examine it. We be-
lieve, however, that by setting forth the issue of the traces connecting the origin,
the identity and the search for the abode, we are addressing a matter that should
be further analysed due to its special gravity for fathoming what our belonging
to Europe means. Hence, one way the origin should be approached-as presented

by Heidegger in his analysis of Friedrich Hélderlin’s poem Rhine-is the following:

What the poet hears, and the way in which he hears in this hearing, first unfolds itself
as beyng and brings itself to word in such standing firm, to the word that henceforth
stands within the people. This word shelters within it the truth concerning the origi-
nary origin. Yet just as the origin that has merely sprung forth is not the origin,
neither is the merely fettered origin. Rather, the entire essence of the origin is the
fettered origin in its springing forth. Yet the springing forth itself first comes to be
what it is as the river runs it entire course; it is not limited to the beginning of its
course. The entire course of the river itself belongs to the origin. The origin is fully
apprehended only as the fettered origin in its springing forth as having sprung forth
(Heidegger, 2014b: 184).

Nevertheless, the springing forth of the origin needs a locale, a place from
which everything could eventually originate. This locale, is no other than the
abode, ontically seen, in our case, as the European soil, and ontologically as
everything that Europe means to us: the course of the currents of philosophy,

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



148

GIORGIOS KARAKASIS

Europeans’ political and religious thought as actualized in the bloody struggles
and the skirmishes among the European nations themselves along with the up-
rising of uncanny political ideologies founded on the extreme manifestations of
this uncanniness are some of the important elements that have been shaping our
identity as Europeans for centuries. Consequently, we do firmly believe that the
idea of our identity, of our origin is closely tied to our abode in Europe, an abode
which is seen both as the ground of our history getting materialized and of our
ideas becoming realized and actualized. This whole process of getting back to our
origin is the same act of unconcealing what Europe was, what it has come to be
and what it/we may become. Thus, the quest for the abode is tightly linked to
the search of our European identity, to our seeking who we are by tracing back
the path to the origin. The existential and ontological act of unconcealing our
abode goes hand to hand with the act of uncovering. our own origin in the modern
globalized world.

However, the European Union in its effort to unconceal its abode in the world
has lost its way in the maze-like institutions and their economic figures. Trying
to find out its abode solely in the strict respect of scrupulously scheduled eco-
nomic programs and institutions, more and more people are not feeling at home
in the European Union. That’s why, for them, the economic crisis is being felt as
an existential one. Whilst, after the WW2 the abode was correctly sought for in
the peaceful co-existence, today we seem to be lacking this ideological and exis-
tential core that could unite us in our European co-belonging. The emphasis,
especially during the crisis, has been laid on the institutions and their machine-
like functioning. Nevertheless, institutions, abstract as they are, are never in
need of an abode. The people whom they are supposed to be representing, how-
ever, not only are they necessitous of knowing what homely is, but they would
not be hesitant to reach the extremes, in their strong will, just to take even a
distorted glimpse of it. Europe’s struggle against the crisis has failed because
instead of unconcealing an abode for its people, it has unconcealed its own darker
sides as this can be seen in the rising of the extreme forces. What should be done
next is to avoid repeating the same mistakes, namely treating these counter-
effects as an alien feature to what Europe really is. This rise of extremism is an
obscure but in the European continent’s historical course deeply rooted phenom-

enon and as such it must be treated. The extremist incarnates the capacity of

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



IN SEARCH FOR THE EUROPEAN ABODE: HEIDEGGER AND THE HUMAN BEING AS AEINON

the human being to reach the extremes in his strenuous endeavour to find out
where the abode is. Instead of resorting to moralizing criticisms or casting all the
blame on the voters and supporters of those political parties/movements we
should prove to them-lost in their own futile seeking of the abode-that the need
for an abode in the European soil does exist and that this should not be based on
the fear/hatred for the foreign(er) element as a person but on the strong will to
understand what we share mostly as our own. Only through a struggle to find
our abode as a personal moral necessity/quest and not as a frivolous reaction to
the supposed threat of what we consider alien would Europe ever be able not
merely to find its abode, but, most importantly, to comprehend that what it really

needs is an abode. Remembering Heidegger:

The appropriation of one's own is only as the encounter and guest-like dialogue with
the foreign. Being a locality. being the essential locale of the homely, is a journeying
into that which is not directly bestowed upon one's own essence but must be learned
in journeying (Heidegger, 1996: 177-178).

REFERENCES

DAHLSTROM, D. (2011). “"Being at the beginning: Heidegger's interpretation of Her-
aclitus” In: Dahlstrom, D Interpreting Heidegger. Cambridge: Cambridge
University Press, pp. 135-155

DEVINS, S. (July 2017). Germany Profits From Greek Debt Crisis. Retrieved from
https://global.handelsblatt.com/finance/germany-profits-from-greek-
debt-crisis-796637

FRIED, G. (2000). Heidegger's polemos. 1st ed. New Haven: Yale University Press.

—, HEIDEGGER, M. (1996). Holderlin's hymn "The Ister" (W. McNeill & J. Da-

vis. Trans): 1st ed. Bloomington: Indiana University Press

— (2002). Identity and difference. (Stambaugh, J. Trans.). Chicago: Uni-
versity of Chicago Press.

— (2014a). Introduction to Metaphysics. (G. Fried & R. Polt. Trans.): 1st
ed. Yale University Press.

— (2014b). Holderlin's Hymns "Germania" and "The Rhine". (W. McNeill &

J. Ireland Trans.): 1st ed. Bloomington: Indiana University Press.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

149


https://global.handelsblatt.com/finance/germany-profits-from-greek-debt-crisis-796637
https://global.handelsblatt.com/finance/germany-profits-from-greek-debt-crisis-796637

150 GIORGIOS KARAKASIS

PEARSON GAIMAN, C. (2001). “Heidegger’s Antigone” In: Dahlstrom, D Interpreting
Heidegger. Cambridge: Cambridge University Press, pp. 161-184
STEINER, G. (1991). Martin Heidegger. 1st ed. Chicago: University of Chicago

Press.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



Investigaciones Fenomenolégicas, n. 14, 2017, 151-166.

e-ISSN: 1885-1088

MERLEAU-PONTY: INSTITUCION Y EDIPO

MERLEAU-PONTY: INSTITUTION AND OEDIPUS

Resumen: En el curso dictado en Colléege de
France sobre la institucién y la pasividad, Mer-
leau-Ponty le otorgd una importancia particular a
las problematicas freudianas. La sexualidad y
muy especialmente el Complejo de Edipo, es pre-
sentado como ejemplo de la institucion humana
en un doble sentido: en cuanto clase de institu-
cién que se diferencia de la institucidon vital y
como una instituciéon antropomorfica. Sus mo-
mentos -sexualidad prepuberal, periodo de la-
tencia, pubertad- ejemplifican la estructura de
toda institucidn: la anticipacién, el desvio y la
reanudacién y ponen de manifiesto su tempora-
lidad propia.

En vistas a la importancia del Complejo de
Edipo en la arquitectura general del curso, el pre-
sente trabajo tiene por objetivo reponer la inter-
pretacion realizada por Merleau-Ponty a los efec-
tos de comprender la especificidad de la institu-
cidon humana. De este modo, se pretende realizar
una aproximacioén al vinculo entre temporalidad
e institucion tal como Merleau-Ponty lo considera
en el curso en cuestion.

Palabras clave: institucion, complejo de Edipo,
psicoanalisis, fenomenologia.

Fecha de recepcién: 13-1V-2017

Lic. Cintia Lucila Mariscal
(UBA/IIGG), Buenos Aires, Argentina
cintimaris@gmail.com

Abstract: In the course dictated in College de
France on the institution and the passiveness,
Merleau-Ponty granted a particular importance to
the Freudian problematics. The sexuality and
very specially the Complex of Oedipus, is pre-
sented as example of the human institution in a
double meaning: regarding a type of institution
that differs from the vital institution and as an
anthropomorphic institution. Its moments - pre-
puberal sexuality, period of latency, puberty- ex-
emplify the structure of any institution: the an-
ticipation, the detour and the resumption and
they reveal his own temporality.

In conference to the importance of the Com-
plex of Oedipus in the general architecture of the
course, the present work has for aim re-put the
interpretation realized by Merleau-Ponty to the
effects of understanding the specificity of the hu-
man institution. Thus, one tries to realize an ap-
proximation to the link between temporality and
institution as Merleau-Ponty considers it in the
course in question.

Keywords: institution, Oedipus complex, psy-
choanalysis, phenomenology.

Fecha de aceptacién: 18-VII-2017


mailto:cintimaris@gmail.com

152 CINTIA LUCILA MARISCAL

INSTITUCION Y VIDA. CARTOGRAFIA DE UN PROBLEMA!

En 1954 Merleau-Ponty dictaba un curso en el College de France cuyo tema
general era el de “La institucién en la historia personal y publica”. Solo basta
iniciar su lectura para advertir que nada en este titulo va de suyo. Comprender
su sentido exige un trabajo de interpretacién que sea capaz de sopesar la origi-
nalidad con la que Merleau-Ponty planteaba las coordenadas fundamentales del
problema que lo ocupaba: el de la génesis del sentido y el de su historicidad.

Una de las primeras cosas a destacar de este curso es el esfuerzo conceptual
de Merleau-Ponty. A diferencia de lo que puede observarse en otros trabajos,
aqui no sélo se detiene a senalar las aporias a las que se arriba si se quiere
pensar la institucién con las categorias tradicionales de la ontologia moderna. Sin
abandonar ese modo que tiene de construir su pensamiento, abriéndose camino
a través de su oposicion y diferencia respecto a otras perspectivas, Merleau-
Ponty avanza un poco mas. La nocion de institucién revela una dimensién pro-
positiva de su filosofia, un esfuerzo por ponerle nombre no sélo a aquello que no
lo tiene en el ambito de la filosofia de la conciencia —como bien lo sefialara en el
curso en cuestiéon— sino también a lo que ya se venia gestando al interior de su
propia obra. Todo sucede como si fuera el recorrido de su pensamiento lo que le
exigia esclarecer eso de lo que ya hablaba cuando trabajaba instituciones como
la expresidn, el lenguaje o la historia. Podria ensayarse una lectura retrospectiva
y se veria que los elementos para desplegar una teoria de la institucién en parte
ya estaban presentes con anterioridad a este curso. Asi por ejemplo, en El len-
guaje indirecto y las voces del silencio, Merleau-Ponty vislumbraba la dindmica
de la institucidn cuya eficacia nunca habra terminado de experimentar (Merleau-
Ponty, 1973: 64). Ya por entonces, y en el mismo sentido con el que lo hara en
el curso del 54', Merleau-Ponty recuperaba la nocidén husserliana de Stiftung para
“designar (...) la fecundidad ilimitada de cada presente que, precisamente porque
es singular y porque pasa, no podra nunca deja de haber sido y por consiguiente
de ser universalmente” (Merleau-Ponty, 1973: 70).

1 El presente trabajo se ha realizado en el marco del Proyecto de Investigacion Cientifica y Tecnold-
gica, (PICT), “La institucién en debate: un acercamiento fenomenoldgico”, dirigido por la Dra. Mariana
Larison (financiado por Foncyt). Ha sido presentado [pero no publicado] en el marco de las II Jornadas
Nacionales de Filosofia del Departamento de Filosofia de la Fac. de FyL UBA realizado en julio de 2016.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



MERLEAU-PONTY: INSTITUCION Y EDIPO

La institucion es definida como un acontecimiento-matriz que funda la posi-
bilidad de una historia porque es condiciéon para la emergencia de nuevos acon-
tecimientos. La institucién, al igual que el nacimiento, a partir del momento en
gue acontece, hace imposible que no suceda nada mas, porque es apertura de
un por-venir, establecimiento de un futuro y sin ser por ello su causa, su destino
o su total determinacion. Desde que un nuevo ser nace, dice Merleau-Ponty, “no
podria dejar de suceder algo, aunque no fuese mas que el fin de esa vida apenas
comenzada” (Merleau-Ponty, 1973: 81). La institucidn, como el nacimiento, es
aquel acontecimiento que funda una historicidad porque permite el despliegue de
otros que, decisorios 0 no, sélo habran sido posibles por lo previamente insti-
tuido. Y al igual que éste, la institucion no es un “acto” sino que tiene por sujeto
a la vida, no entendida como vida de la conciencia —sea en su sentido psicologico
como suma de actos psiquicos, o fenomenoldgico, como polo intencional de ac-
tos—, sino como “una intencidén sin sujeto” como un “campo de presencia”. Lo
que tiempo después, en sus cursos sobre la Naturaleza, le llevara a afirmar que
“la vida —no restringida a la vida humana sino ampliada a todo lo viviente— es
la instauracion de las bases de la historia” (Merleau-Ponty, 1995: 209). El sujeto
de la institucién es él mismo instituido e instituyente, es una “cierta inercia [...]
—[el hecho de estar] expuesto a...— pero [que] pone en marcha una actividad,
un acontecimiento; la iniciacion al presente, que es productivo después de él [...]"
(Merleau-Ponty, 2012: 4).

Que la institucidon no sea una operacion de la conciencia es lo que le permitira
ampliar su campo de accién a todo lo viviente. En efecto, recuperando los aportes
de la embriologia, la zoologia y la biologia que le es contemporanea —en donde
se destacan las figuras de Raymond Ruyer, Konrad Lorenz, Coghil, Gessel, entre
otros— Merleau-Ponty afirmara que hay institucién ya a nivel del desarrollo em-
brionario.

No en vano un curso sobre la institucion en la historia personal y publica se
inicia con una referencia breve, pero de una riqueza notable, al vinculo entre la
institucion y la vida. Alli Merleau-Ponty realiza una lectura de los problemas liga-
dos al desarrollo del organismo, al instinto animal y al fendmeno de la impronta
[Prédgung] desde su teoria de la institucion.

Esta generatividad del sentido propia de toda institucion también se deja leer
en los cursos dictados en la Sorbonne sobre el desarrollo infantil. Aun cuando no

la haya llamado asi ni una sola vez, podria decirse que la nocién de desarrollo

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

153



154

CINTIA LUCILA MARISCAL

tiene un parentesco estrecho con la de institucion. En primer lugar, en cuanto
ambas revelan las mismas complejidades a la hora de ser comprendidas. El desa-
rrollo psico-fisico del nifio exige, al igual que lo hace elucidar la nocidn de insti-
tucién, abandonar el biologicismo y el psicologismo, asi como revisar los vinculos
entre psicologia y sociologia. No se trata de reducir la cultura al individuo, como
si ésta sélo fuera la expansién del drama singular en el plano colectivo, ni tam-
poco buscar explicar al individuo por su cultura, como si éste no fuera mas que
una respuesta —y siempre la misma— a las exigencias impuestas por su entorno.
El desarrollo de un nifilo implica un comercio entre lo que viene de él y lo que
viene de su ambiente, entre la temporalidad del cuerpo y la de la psique, entre
sus deseos y los que el otro le impone. Nada de esto puede pensarse bajo el
paradigma causalista y mecanicista porque exige plantear de otro modo la rela-
cion entre el interior y el exterior, los procesos de maduracion y del aprendizaje,
lo fisioldgico y lo psiquico, lo publico y lo privado.

También desde el punto de vista de su dindmica, la nocién de desarrollo en-
cuentra similitudes con la de institucién. En efecto, en Psycho-sociologie de I’en-
fant, y en el marco de una discusién con las lecturas mecanicistas e idealistas del
desarrollo, Merleau-Ponty planteaba la necesidad de una “concepcién dialéctica”
en la que éste fuera pensado como “la emergencia de formas nuevas [...] moti-
vadas por fases anteriores”, como una “auto-transformacién, [...]”, en suma,
como “un movimiento modificado por su propio movimiento” (Merleau-Ponty
2001: 249). Por entonces Merleau-Ponty le reconocia a la Gestalttheorie y a “cier-
tos psicoanalistas” el haber formulado esta concepcidn. A su juicio, en el terreno
del desarrollo de la sexualidad, el psicoanalisis dejaba leer un proceso de “auto-
transformacion, [de] accién reciproca de la libido [“condicién interna”] y del me-
dio ["milieu”] parental” (Merleau- Ponty, 2001: 249).

Esta familiaridad entre la nocion de institucién y la de desarrollo permite
comprender mejor los primeros temas abordados en el curso, referidos a la ins-
titucion y la vida [del organismo, del animal y del humano]. En efecto, una vez
presentado el problema en sus lineas generales, Merleau-Ponty anticipa la orga-
nizacion del curso realizando una division entre la institucion personal e interper-
sonal y la institucién histérica. A la primera parte le concierne la institucién de
un sentimiento, de la obra de arte, del lenguaje y la cultura, ambitos a los que

Merleau-Ponty le reconoce una historicidad —entendida como “historia personal

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



MERLEAU-PONTY: INSTITUCION Y EDIPO 155

o intersubjetiva” (Merleau-Ponty, 1969: 50). En la segunda parte en cambio se
detiene en la cuestidn de la Historia en el sentido convencional del término, cuya
lectura desde la teoria de la institucién la comprendera como Historia publica, y
gue se ira jalonando a partir de una doble critica; a la filosofia de la historia
hegeliana y al estructuralismo, espacialmente de Lévi-Strauss. Sin embargo, de-
ciamos, el curso se inicia con un apartado sobre la institucion y la vida que, en
esta cartografia inicial es presentada como “instituciones prehistéricas” (Merleau-
Ponty, 2012: 8) y en donde Merleau-Ponty trabaja tres temas que a primera vista
parecen no tener relacién: el desarrollo embrionario, la impronta animal y el
desarrollo de la sexualidad humana. Pero este orden no es azaroso. Merleau-
Ponty considera que es preciso partir de la reflexion sobre el vinculo entre el
organismo y el animal con su medio “para encontrar el verdadero sentido de la
institucion humana” (Merleau-Ponty, 2012: 20). De modo que esta organizacién
tematica parece mas bien responder a una suerte de tarea propedéutica. Y esto
en un doble sentido: primero, el recorrido por el problema de la institucién en el
organismo y en el animal le permiten a Merleau-Ponty presentar la especificidad
de la institucion humana, restituyendo el debate entre naturaleza y cultura pero
redefinido ahora bajo las exigencias de su teoria de la institucion. En pocas lineas
es posible afirmar que la introduccién de la nocién de institucién en estos domi-
nios de la vida hace imposible escindir un ambito fisiolégico o bioldgico puro que
pueda desarrollarse a expensas de una relacion expresiva con su medio am-
biente. De alli que Merleau-Ponty encuentre como denominador comun a todo lo
viviente una imbricacion con su situacion, y entienda a toda accion —aun la mas
impersonal como puede ser el desarrollo de un tejido— como una suerte de res-
puesta con mayor o menor grado de plasticidad, a una solicitud del entorno. Pero
la consecuencia inmediata de definir la actividad de la vida bajo esta clave es
que, por un lado hace tambalear la oposicidn entre un ambito de no institucion
—la naturaleza— y un ambito instituido —la cultura— vy, por otro, obliga a repen-
sar en el dominio de lo humano aquello que era considerado como mera madu-
racion bioldgica.

El hombre no es cuerpo bioldgico mas conciencia, porque como se mostro
sefialando la actividad de institucién en el animal y en el desarrollo embrionario,
no hay dominio que permanezca independiente de una relacion significativa. La
pura biologia es una construccién abstracta. De modo que la nocién de institucion

obliga a abandonar las dicotomias establecidas. Ella no es lo opuesto a lo innato,

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



156

CINTIA LUCILA MARISCAL

a lo fisioldgico, a lo interno, a la biologia entendidos como dominios puros. Si el
animal no puede ser definido como un cuerpo instintivo, natural o bioldgico “re-
ciprocamente el hombre no es animalidad (entendido como mecanismo) mas ra-
zén” (Merleau-Ponty, 1995: 269). A nivel del hombre no tenemos entonces que
restaurar una dimensién bioldgica natural y buscar su especificidad en el alma o
la conciencia. Hay que buscar también en lo que se pretendia natural —el desa-
rrollo sexual— el fendmeno de la institucién. De alli que este apartado concluya
con la consideracion del problema del Complejo de Edipo, tomando a la sexuali-
dad como una institucién a estudiar.

La primera tarea propedéutica de este pasaje es entonces plantear la pre-
gunta por la especificidad de la institucion humana, pues sélo a ese nivel resulta
posible hallar una distincion con el animal. Y lo que parece sefialar la especificidad
del hombre es su modo de instituir, en lo que refiere al grado de productividad
de lo instituido y no una diferencia ontolégica entre ambos. Es pues sobre el
fondo de la institucién animal cdmo se recorta la especificidad de la institucion
humana.

El segundo motivo por el cual Merleau-Ponty inicia el curso con la considera-
cion de estos problemas parece responder a la necesidad de estudiar el lazo entre
la historia personal y la publica, en miras a comprender la racionalidad de esta
ultima; “es, pues, estudiando la relacidon de la persona con la historia publica y
[con la] institucidon andnima como podremos fijar [el] sentido de una racionalidad
de la historia publica” (Merleau-Ponty, 2012: 17). Estudiar el desarrollo de la
sexualidad o, lo que viene a ser lo mismo, su institucién, parece permitir indagar
esta relacion mejor que cualquier otra institucidén. Si el complejo de Edipo resulta
a este punto ejemplar, es en cuanto hace imposible distinguir el ambito de lo
privado, de lo personal y de lo publico. La organizacién del deseo a tal punto
define tanto la singularidad de un ser humano como lo inscribe en un dmbito de
cultura. Es por ello que la institucion de la sexualidad es lo que permite compren-

der a la persona misma como institucién y no como plena conciencia.

Pero la persona misma [debe ser] comprendida como institucién, no como conscien-
cia de... A partir de ese momento, relacion extrafia. El Edipo [aparece como] privado
y publico, causante y causado. Toda nuestra sociedad lo impone (culturalismo, cui-

dado de los nifios) y él sostiene nuestra sociedad (conciencia de civilizaciones “his-

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



MERLEAU-PONTY: INSTITUCION Y EDIPO

toricas”, acumulativas, edipicas). En verdad, no es casualidad: son dos sistemas sim-
bélicos en el que cada uno da sentido al otro. Lo privado y lo publico [estan] ligados,
no por su compromiso con el acontecimiento, sino por ecos, intercambios, acumula-

cién simbodlica (Merleau-Ponty, 2012: 17).

Recapitulando entonces, es posible afirmar que este breve apartado sobre la
institucién y la vida le sirve a Merleau-Ponty tanto para sefalar la especificidad
de la institucién humana, una vez ampliada la nocién de Stiftung al ambito de
todo lo viviente, como para, una vez en el terreno de lo humano, indicar el es-
trecho y extrafio lazo que une la historia personal y la publica. El desarrollo de
un cuerpo deseante se revela como el terreno fecundo para indagar la transac-
cion, los intercambios entre la subjetividad y el mundo social.

A continuacidn, nos detendremos en la interpretacion que Merleau-Ponty
hace del Complejo de Edipo reponiendo los aportes que toma del psicoanalisis

freudiano y su lectura del mismo a partir de la teoria de la institucion.

INSTITUCION Y EDIPO: EL DESEO COMO BUSQUEDA HUMANA

En 1960, prologando la obra de Hesnard, Merleau-Ponty reconocia la conver-
gencia entre el psicoanalisis y la fenomenologia. Este gesto hacia explicita una
propuesta de lectura del pensamiento de Freud, que pretendia ser capaz de re-
cuperar sus intuiciones mas valiosas: la escucha “de los rumores de una vida”,
la “atencion de lo que hay de barbaro en nosotros”, en suma, su sefialamiento
de “nuestra arqueologia”. De modo que, en este texto tardio Merleau-Ponty ra-
dicalizaba su recuperacion del psicoanalisis —en parte ya iniciado desde La feno-
menologia de la percepcion— despejando su novedad de todo residuo causalista
y mecanicista e indicando, como una de las exigencias de la fenomenologia, la
de proveerle los medios de expresiéon adecuados o mas bien la de realizar la
filosofia implicita en el psicoanalisis mismo. Desde la Fenomenologia de la per-
cepcion, el recurso al pensamiento de Freud, y muy especialmente su modo de
comprender la sexualidad, le permitié indicar la afinidad entre el psicoanalisis y
el método fenomenoldgico. En efecto la sexualidad, tal como Freud la concibid,
no podia reducirse a ser causada por montajes bioldgicos o fisioldgicos que se
desarrollarian conforme a un ciclo auténomo de maduracién, ni tampoco a ser la

expresion de un espiritu que sélo se valiera del cuerpo entendido como su “en-

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

157



158

CINTIA LUCILA MARISCAL

voltura trasparente”. Ni conciencia descarnada ni cuerpo como objeto, el pensa-
miento de Freud exigia, para su comprensién, una filosofia superadora de los
dualismos.

Es en este terreno de consideraciones que resulta posible afirmar que la lec-
tura que Merleau-Ponty ofrece del problema del Complejo de Edipo y del desa-
rrollo sexual desde su teoria de la institucidn, es la puesta en acto de este obje-
tivo general. La interpretacion merleaupontyana de estos temas no sélo indica la
significacion filoséfica del problema de la sexualidad, sino fundamentalmente,
contribuye a explicitar la filosofia que el psicoanalisis presupone sin llegar nunca
a tematizar. Todo sucede como si Freud en sus trabajos sobre la sexualidad hu-
mana hubiese sefalado sin quererlo las coordenadas que organizan una reflexién
sobre la institucion. Ahora bien, éde qué modo Merleau-Ponty lee, como en fili-
grana, el problema de la institucion en los trabajos de Freud sobre el complejo
de Edipo? ¢Qué aporta esta interpretacion del Edipo no sélo al esclarecimiento
de una teoria del desarrollo sino también a una de la institucion? A estas pregun-
tan habremos de dedicarnos en lo sucesivo.

Merleau-Ponty le reconoce a Freud el haber tenido una “intuicién profunda”
en el hecho de resistirse a elegir entre una explicacién o bien meramente biold-
gica o puramente experiencial de los motivos del sepultamiento del complejo de
Edipo. Que el complejo sea superado no depende Unicamente de la maduracion
—como cuando llegado el momento se caen los dientes de leche. Si asi fuera, no
seria sino un estadio determinado por la herencia —Ia filogénesis— por un pro-
grama congénito [schedule], que se desvaneceria al iniciarse la fase evolutiva
siguiente. Pero las razones tampoco resultan suficientes, si dejando de lado la
explicacién filogenética se recurre a una ontogenética, capaz de observar cdmo
en la experiencia individual del nino, organizada a través del complejo, se hallan
las condiciones que lo vuelven imposible. El nifio se extrafaria —dice Freud— del
contenido del complejo de Edipo, es decir de las investiduras libidinales de su
entorno parental, debido a las reiteradas situaciones de frustracién. El mundo al
no responder a las expectativas de su deseo terminaria finalmente por obligarlo
a renunciar a él.

Si Freud se rehusa a elegir entre filogénesis u ontogénesis es porque reco-
noce que, aun cuando exista un programa [schedule] impuesto por la especie, lo

que hay que ver es cdmo éste surge y es elaborado cada vez y de un modo

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



MERLEAU-PONTY: INSTITUCION Y EDIPO

singular por el individuo. En esta decisién, que obliga a considerar el modo en
que el programa es elaborado [el working out del schedule] Merleau-Ponty le
reconoce a Freud el haber advertido que el desarrollo sexual, si bien sigue los
movimientos pretrazados de una dialéctica, nunca lo hace a expensas de la ex-
periencia. Se trata de una “dialéctica concreta” y “actual” (Merleau-Ponty, 2012:
26).

Freud se niega a elegir. Admite los dos. Incluso si hay schedule, es necesario estudiar
“the way in which the innate Schedule is worked out”.

Esto es tipico de Freud: aparente fisiologismo, explicacidn filogenética tributaria de
su tiempo. (Pues incluso la fagocitosis de los dientes de leche [no es {considerada}]
hoy schedule, sino momento de dinamica. [...] Es necesario entonces el factor onto-
genético de la filogénesis, todo desarrollo es dialéctica actual. No hay engrama.

En realidad, reteniendo los dos y hablando del working out del shcedule, [Freud tuvo
una] intuicién profunda: no sélo “explicacidn psicoldgica” y dialéctica ideal, sino dia-

léctica concreta (Merleau-Ponty, 2012: 26).

Al igual que lo habia senalado a propésito del desarrollo del organismo, del
instinto y de la impronta [Prdgung] animal, a nivel de la sexualidad tampoco es
posible afirmar que su desarrollo se deba a cuestiones meramente internas o
corporales o a causas externas, como si ésta no fuera mas que un producto del
entorno. Si la sexualidad es institucién habrd que pensarla por fuera de estos
pares oposicionales, considerar su racionalidad interna y el modo en que su des-
pliegue depende del continuo entrelazamiento entre lo somatico y lo psiquico,
entre la psique y su medio ambiente. Pero écudl es la racionalidad del desarrollo
sexual? Merleau-Ponty recupera aqui una vez mas a Freud, con la conviccion de
que la organizacién propuesta por él —1) de lo pregenital al Edipo, 2) del Edipo
a la latencia, 3) de la latencia a la pubertad— expresan el movimiento que inau-
gura toda institucion humana "un pasado que crea una pregunta, la pone en
reserva, produce una situacién indefinidamente abierta” (Merleau-Ponty, 2012:
28).

El desarrollo de la sexualidad compromete una temporalidad que no es lineal,
se trata mas bien de un "crecimiento por olas sucesivas o a través de desvios”
(Merleau-Ponty, 2012: 29). El momento edipico es el de una sexualidad imagi-
naria, una suerte de pubertad psicoldgica, un impulso del deseo que no se con-

dice aun ni con las posibilidades corporales ni con la realidad, que se sustrae a la

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

159



160

CINTIA LUCILA MARISCAL

organizada por el deseo del nifo. Esta premaduracion o anticipacion —como la
llama Merleau-Ponty— busca de modo inmediato la satisfaccion, porque son los
procesos primarios y el principio del placer los que prevalecen aun en la psique
infantil. La frustracion de la situacion edipica y su consecuente sepultamiento o
represion, implican tanto la renuncia al deseo incestuoso como la interiorizacién
de la Ley, esto es la emergencia de una configuracion del deseo que sea acorde
con las exigencias de la cultura. El cuerpo del nifio, anticipando el deseo adulto,
vive la frustracién como un desgarramiento. Si para Merleau-Ponty la castracién
tiene un sentido, es el de limitar la corporalidad del nifio hiperbolizada en su
fantasia; "el cuerpo propio del nifio [es] percibido a través del de los padres, en
una relacion de identificacion con sus cuerpos. Decepcién y frustracién [estan
implicadas en la] ruptura de esta unidad. Castracion [significa] reduccién del
cuerpo propio al cuerpo propio” (Merleau-Ponty, 2012: 26). La castracion revela
la experiencia de la diferencia respecto del otro asi como la aceptacién de lo
prohibido y permitido en el orden humano.

La sexualidad, que desde los principios de la vida se desplegaba sin mayores
perturbaciones —como para Freud lo atestiguan manifestaciones tales como el
chupeteo— sufre, en determinado momento de su desarrollo, “una progresiva
sofocacion” (Freud, 2013: 160). El diferimiento de las mociones pulsionales, la
desexualizacién de la energia libidinal indican el comienzo de un periodo de la-
tencia, normal en la conducta sexual de ese periodo. Esta interrupcién de la se-
xualidad infantil no dejo de llamar la atencién de Freud, por cuya constatacion le
reconocera a la sexualidad una “via oscilante de desarrollo” (Freud, 2013: 160).
A su juicio, la eleccidn de objeto se realiza a través de un desvio o en dos tiempos,
en el que las mociones pulsionales infantiles, aun cuando deban renunciar a sus
primerisimos objetos libidinales, establecen el paradigma de la eleccién adulta.
Conocida es su tesis segun la cual el hallazgo o encuentro del objeto sexual de-

finitivo es “propiamente un reencuentro” (Freud, 2013: 203).

El siguiente proceso puede reclamar el nombre de tipico: la eleccidon de objeto se
realiza en dos tiempos, en dos oleadas. La primera se inicia entre los dos y los cinco
anos, y el periodo de latencia la detiene o la hace retroceder; se caracteriza por la
naturaleza infantil de sus metas sexuales. La segunda sobreviene con la pubertad y

determina la conformacién definitiva de la vida sexual (Freud, 2013: 181).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



MERLEAU-PONTY: INSTITUCION Y EDIPO

Merleau-Ponty lee la deriva del complejo de Edipo y de las investiduras com-
prometidas en él, como una “institucion fallida”, una “no-institucion”, y como la
“preparacion de un desvio” (Merleau-Ponty, 2012: 27). A su juicio, este periodo
de latencia es “una fase propiamente humana” (Merleau-Ponty, 2012: 28), por-
gue pone de manifiesto que esa institucion, en principio fallida, no supone fijacion
definitiva a un objeto sexual candnico, sino que, aun cuando haya fallado, tiene
un valor de “matriz simbdlica”, esto significa que se presta a ser reanudada y
continuada. El complejo de Edipo se revela como un *momento fecundo”, como
el establecimiento de una pregunta, de una busqueda del deseo cuyas posibili-
dades de respuesta son ilimitadas; “asi el hombre se encuentra a la vez mas
ligado a su pasado y mas abierto a su futuro que el animal. Futuro por profundi-
zacion del pasado, momentos fecundos [...]” (Merleau-Ponty, 2012: 28). En este
sentido se comprende que el complejo de Edipo sea una “institucién prehistérica”,
porque funda las condiciones para la emergencia de una busqueda infinita, de
una historia del deseo no determinada ni por la especie, ni por el cuerpo ni tam-
poco por la cultura.

La pubertad sefalara el tiempo de una reanudacién del drama edipico. Si el
complejo se caracterizaba por la anticipacion de la sexualidad, la pubertad su-
pondra la regresidén o reanudacion del problema planteado por el Edipo, un nuevo
impulso del deseo y no, como se lo creia con anterioridad a Freud, la emergencia
del impulso sexual en el humano. Esto pone de manifiesto que si la pubertad es
institucion de la sexualidad adulta —eleccién “de un objeto que sea objeto: [un]
viviente del otro sexo exterior a la familia” (Merleau-Ponty, 2012: 27)—, sélo lo
es en cuanto reasume, como para continuar, una institucion precedente. El mo-
mento de confluencia entre esta anticipacién prepuberal y la regresién puberal
funda un presente pleno, ni anticipado ni retrasado, sino “que esta a tiempo”
(Merleau-Ponty, 2012: 6).

La institucion humana: integracién en cadena, torbellino donde todo converge, al cual
todo llega; Deckung [coincidencia, recubrimiento] de una anticipacion y de una re-
gresidn, e instauracidon de un ahora verdadero y pleno.

[La institucién humana] retoma siempre una institucién predada, que ha formulado
una pregunta, [...], que era su anticipacién y que fracasé. Ella reactiva este problema
y reune finalmente los datos en [una] totalidad centrada de otra manera. (Merleau-
Ponty, 2012: 28). (cursivas del autor)

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

161



162

CINTIA LUCILA MARISCAL

La institucion humana no puede entonces pensarse como un instante, un
ahora aislable en una linealidad temporal. Por el contrario, atestigua un “cuasi-
eternidad, [porque hay] intercambio de mis tiempos vividos entre ellos, identifi-
cacién entre ellos” (Merleau-Ponty, 2012: 6), lo que Merleau-Ponty entiende
como una “transtemporalidad originaria”. La institucidon no repite el pasado, éste
no la determina, ella no se encuentra en él en estado germinal. Ni repeticidén ni
creacion pura, la institucién es lazo con un pasado que orienta, que llama, y exige
ser continuado. Si la institucion humana no es aislable como un ahora limitado
es porgue siempre es “fragmento de una historia” (Merleau-Ponty, 2012: 28). Es
conservaciéon del pasado, pero ni como memoria ni como olvido, y es también su
superacién; "la institucidon verdadera de la pubertad [es el] pasado reenviado a
su lugar, [el] futuro verdaderamente abierto al individuo [...]. La institucién con-
densa y abre a un futuro. No es mera impronta, sino impronta fecunda” (Merleau-
Ponty, 2012: 29).

El vinculo indisociable entre pasado y por-venir, entre la sexualidad infantil
y la adulta es lo que le permite afirmar a Merleau-Ponty que “todo el amor esta
en cada amor” (Merleau-Ponty, 2012: 9). Todo el amor, porque el modo de ser
del vinculo amoroso en una subjetividad es reasumido, desde su momento ger-
minal pregenital y edipico y transformado bajo la eleccidn de objeto definitiva.
Hay libertad en el amor, en la eleccién que éste supone, pero nunca es incondi-
cionada. La libertad es la capacidad de reasumir y transformar una situacién para
dotarla de un sentido nuevo. Por eso, respecto de la pubertad, Merleau-Ponty
sefala que “puede ser permanencia de un ritual o institucién verdadera. Y esto
depende de cdmo ha sido el Edipo inicial: patoldgico o formador” (Merleau-Ponty,
2012: 9). La transtemporalidad originaria, el intercambio permanente entre los
tiempos vividos, en nada impide y mas bien explica aquellos comportamientos
qgue, desconociendo el tiempo presente, parecen responder a situaciones pasa-
das. Como si incapaz de elaborar la situacién y continuarla, clausurara su porve-
nir y mantuviera su existencia aferrada al pasado. Tal por ejemplo el caso, que
Merleau-Ponty retoma en Fenomenologia de la percepcién, de aquella joven que
incapaz de aceptar la prohibicion impuesta por su madre de ver a su amado,
pierde de pronto la voz. La afonia expresa la regresidon a un modo pretérito de
comportamiento, como si el sujeto incapaz de resolver la situacién finalmente

optara por sustraerse de ella.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



MERLEAU-PONTY: INSTITUCION Y EDIPO

El movimiento de la institucion con sus momentos de anticipacion, reanuda-
cion y continuacidn es semejante al que Merleau-Ponty, en sus cursos de la Sor-
bona, le reconocia a todo proceso de desarrollo. Ya por entonces enfatizaba el
hecho de que éste no podia reducirse ni a una maduraciéon enddégena ni a ser
reflejo de condiciones exteriores, sino que debia comprenderse como un movi-
miento dindmico en el cual los procesos bioldgicos o el medio ambiente no son
sus causas sino mas bien aquello que lo induce o motiva. El desarrollo se produce
como busqueda de reequilibrar, re-centrar un estado de desequilibrio previo. Si
bien éste puede ser suscitado por factores corporales, estos no llevan nunca pre-
trazada la direccidon que habra de asumir. Asi, por ejemplo, en la pubertad las
transformaciones corporales generan un desequilibrio, pero bajo la forma de "una
fuerza vaga, ciega, incapaz por ella misma de conducir a un estado nuevo, la
exigencia de cierta superacién” (Merleau-Ponty, 200: 278). Es necesario que
haya "retoma humana del acontecimiento fisiolégico” (Merleau-Ponty, 2001:
278). La maduracion bioldgica crea un desequilibrio ciego que induce a un desa-
rrollo psiquico que haga al sujeto capaz de asumir el rol para el cual su organismo
ya estd preparado. La regresion de la pubertad implica cierto destiempo entre lo
psiquico y lo fisioldgico. Si en el Edipo el nifio asumia un rol que aun su organismo
no podia llevar, la pubertad revela un cuerpo presto pero la persistencia de con-
ductas infantiles. La necesidad de elaborar sea los impulsos corporales como las
exigencias culturales, ponen de manifiesto que el desarrollo, ni causante ni cau-
sado, es mas bien un movimiento que se abre camino a si mismo.

El niflo crea su desarrollo bajo la direccién de la cultura ambiente. Es el pro-
ceso mismo el que se relanza y, a cada adquisicion, llama a un nuevo desarrollo.
El desarrollo no estd inscripto a priori, en una naturaleza completamente hecha,
tampoco surge ex nihilo, sino que progresa de Gestaltung en Gestaltung, como
un escritor crea poco a poco su lenguaje (Merleau-Ponty, 2001: 282).

El *“momento decisivo del desarrollo”, sefialaba Merleau-Ponty en sus cursos
en la Sorbona, es aquel en el que es posible asumir un rol social reasumiendo a
la vez las exigencias corporales. Se trata de una reestructuracion, llamada por el
desequilibrio que crea tanto el cuerpo como el ambiente cultural, una elaboracién
de estas situaciones que conducen a la emergencia de un nuevo tipo de vida, de
nuevas relaciones. El fracaso de la fase precedente genera un desequilibrio que

llama por si mismo a las transformaciones necesarias para su restauracion.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

163



164

CINTIA LUCILA MARISCAL

Este vinculo entre la dialéctica del desarrollo y la de la institucién invitan a
sefalar, a partir de una lectura retrospectiva, el modo en que la exigencia de una
reflexidon sobre la institucion nace desde el interior del pensamiento de Merleau-
Ponty. Asi como él fue capaz de leerla como entrelineas en los trabajos del psi-
coanalisis de Freud, resultaria posible realizar la misma operaciéon considerando
los trabajos del filésofo. Quiza asi se pueda considerar que este curso, tomado
como parte de la totalidad de su obra, es en si mismo una institucién, en cuanto
hace explicita una problematica que ya estaba presente, le pone nombre y abre,

de este modo, nuevas direcciones al pensamiento.

CONCLUSION

El curso que Merleau-Ponty le dedico al problema de la institucion es sin duda
uno de los menos accesibles a una lectura desprevenida. Posiblemente esto se
deba a su caracter fragmentario o al hecho de no ser un texto dirigido expresa-
mente a un publico lector, sino mas bien notas escritas con anterioridad a las
clases impartidas en el College de France. Gran parte del pensamiento de Mer-
leau-Ponty hay que reconstruirlo, haciendo el ejercicio de volver sobre esas notas
para componer el conjunto de pensamientos a los que éstas llamaban y que se-
guramente el fildsofo reponia en sus exposiciones.

Este ha sido el motivo por el cual, en un primer momento nos hemos detenido
en la ubicacion del problema de la sexualidad humana y del Complejo de Edipo
en la estructura general del curso en cuestion. Se trataba de reponer las razones
gue guiaron a Merleau-Ponty a tomar este tema como un “problema para ser
estudiado a partir de una institucion” (Merleau-Ponty, 2012: 25), a la luz tanto
de los problemas que le preceden —como lo son el desarrollo embrionario, el
instinto y la impronta animal [Prdgung]— como a los que contribuye a preparar
—el lazo entre la historia personal y la publica. Si detenerse en cuestiones rela-
tivas a la animalidad le permitia a Merleau-Ponty identificar la especificidad de la
institucidon humana, el recorrido por el pensamiento de Freud le servia, en cam-
bio, para profundizar su conviccidén de que sélo una filosofia capaz de superar los
dualismos en los que se habia encorsetado el pensamiento podia hacer compren-
sible tanto el desarrollo bioldgico y psicoldgico como la historia misma. De alli

que fuese posible afirmar que la lectura que Merleau-Ponty ofrece del Complejo

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



MERLEAU-PONTY: INSTITUCION Y EDIPO

de Edipo y del desarrollo de la sexualidad se propone dotar al psicoanalisis de la
filosofia a la que éste apunta siempre, pero si llegar a desarrollar: una filosofia
de la institucién.

Una vez ubicado en la cartografia general del curso, se vio cémo el Complejo
de Edipo le permitia a Merleau-Ponty estudiar la temporalidad propia de la insti-
tucién humana. Sus etapas —asexualidad pregenital, Complejo de Edipo, latencia
y pubertad— mostraban la imposibilidad de pensar la sexualidad bajo una tem-
poralidad ya preestablecida por un programa bioldgico. Si la sexualidad es insti-
tucidén es porque tiene una racionalidad interna que escapa a las alternativas
oposicionales entre lo somatico y lo psiquico y que obliga a pensar en su entre-
lazamiento constitutivo. En este sentido las fases de Complejo de Edipo expresan
el movimiento mismo de la institucion —un pasado que crea una pregunta, un
acontecimiento matriz cuya productividad es indefinidamente abierta— y una
temporalidad que no es lineal, sino que implica un intercambio entre los tiempos
vividos, su reanudacion y su continuacién. EIl momento edipico es el de una se-
xualidad que anticipa la maduracién organica, que es imaginaria y que contradice
los limites impuestos por la cultura —la prohibiciéon del incesto. Pero, tras un
periodo de latencia —una suerte de desvio— ésta es reasumida en la pubertad
entendida como el despliegue de un nuevo impulso del deseo y no como —como
se la creia antes de Freud— el momento de emergencia de la sexualidad en el
humano.

El Edipo es institucién porque abre una busqueda del deseo propiamente hu-
mana, anticipando el porvenir sin determinarlo. El pasado se conserva, no a titulo
de un acontecimiento clausurado y limitado en el tiempo, sino como una matriz

que permite una productividad indefinida.

BIBLIOGRAFIA

FREUD, S. (2013), “Tres ensayos de teoria sexual”, Obras Completas tomo VII,
Buenos Aires: Amorrortu.
MERLEAU-PONTY M. (1973), Signos, Barcelona: Seix Barral.
—,  (1995), La Nature. Notes cours du Collége de France, Paris: Edition du

seuil.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

165



CINTIA LUCILA MARISCAL

—, (2001), Psychologie et pédagogie de l’enfant, cours de Sorbonne 1949-
1952, Francia: Verdier.
—, (2012), La institucidn en la historia personal y publica, Notas de cursos

en el Collége de France, 1954-1955, Barcelona: Anthropos.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



Investigaciones Fenomenolégicas, n. 14, 2017, 167-190.

e-ISSN: 1885-1088

UNA LECTURA PERSPECTIVISTA DE LA NEUROFENOMENOLOGIA:

FRANCISCO VARELA Y RONALD GIERE

A PERSPECTIVIST READING OF NEUROPHENOMENOLOGY:

FRANCISCO VARELA AND RONALD GIERE

Ricardo Mejia Fernandez

Universidad de Salamanca (Salamanca, Espaia)
Université Catholique de Louvain (Louvain-la-Neuve, Bélgica)

Resumen: El autor realiza una lectura en clave
perspectivista de la neurofenomenologia, enfo-
que transdisciplinar y metodoldgico iniciado a
mediados de los 90 por el neurobidlogo Francisco
J. Varela desde el ambito experimental de las
ciencias de la mente. La originalidad del articulo
reside en que estudia comparativamente el pro-
blematico entrecruce de la neuro-fenomenologia
de Varela con el perspectivismo cientifico de Ro-
nald N. Giere, mostrandonos que la neurofeno-
menologia no soélo lo antecedié cronoldgica-
mente, sino que fue mucho mas radical al te-ner
en cuenta la la dimension fenomenoldgica y tras-
cendental de la experiencia vivida humana y al
aplicarla en los protocolos de las neurociencias
cognitivas.

Palabras clave: Perspectivismo, Neurofenome-
nologia, Varela , Fenomenologia.

ricardomejia@usal.es

Abstract: The author makes a perspectivist
reading of neurophenomenology, a transdisci-pli-
nary and methodological approach pioneered in
the 90’s by the neurobiologist Francisco J. Varela,
who worked in the experimental field of the sci-
ence of mind. The originality of the article con-
sists in studying with a comparative method the
problematic intertwine of Varela’s neuro-phe-
nomenology and the scientific perspectivism re-
cently defended by Ronald N. Giere. In this way,
the autor shows how neurophenomenology not
only came before Giere’s proposal but also how
it was more radical in considering the phenome-
nological and transcendental human dimension
and in trying an implementation in cognitive neu-
roscience protocols

Keywords: Perspectivism, Neurophenomenol-
ogy, Varela, Phenomenology.

1. INTRODUCCION

El objetivo de este articulo es llevar a cabo una lectura en clave perspectivista

de la neurofenomenologia, enfoque transdisciplinar y metodoldgico iniciado por

el neurobidlogo Francisco J. Varela (1946-2001) en el propio seno de la

Fecha de recepcidon: 25-1V-2016

Fecha de aceptacién: 29-V-2017


mailto:ricardomejia@usal.es

168

RicaArRDO MEJiA FERNANDEZ

neurociencia cognitiva. Se tratard, pues, de emprender una investigacion original
no en el sentido de que resaltemos el perspectivismo exclusivamente de la neu-
rofenomenologia (una tesis conocida), sino en que es la primera vez en que se
vera el entrecruce problematico y no concordista de la neurofenomenologia va-
reliana con el perspectivismo cientifico de Ronald N. Giere (1938-). Como es sa-
bido, esta corriente es muy relevante en la actual filosofia de la ciencia al contar
con autores afines de la importancia de Van Fraassen?!, Rueger? o Morrison3.
Nuestra originalidad, insistimos, es poner en contacto a dos autores muy
diferentes: uno propio de la tradicién post-empirista y otro del enactivismo en
neurociencias. Si bien no podemos negar que no hay actualmente ninguna publi-
cacion sobre el perspectivismo stricto sensu en Varela, lo que perseguimos, por
tanto, no es hacer que ambos concuerden artificialmente en todo sino destacar
la base comun que comparten (y difieren) de cara a integrar lo perspectivizado
en el perspectivizador a través de aquellos principios y contenidos (imposible en
todos) de sus respectivos pensamientos. A la vez que vinculamos a Francisco J.
Varela con la tradicién perspectivista in genere lo relacionamos con un autor
perspectivista en concreto (Ronald N. Giere), el cual se autodenomina de ese
modo. Esta es la peculiaridad de nuestro articulo, asi como su problematicidad.
Asi pues y tras la presente introduccién (1), abordaremos el perspectivismo co-
mun en sus inicios historicos (2), para mas tarde detenernos en la propuesta de
Giere en su conexion con la vareliana (3) y, en el penultimo punto (4), ocuparnos
de la compleja relacion del perspectivismo cientifico gieriano y la neurofenome-

nologia vareliana. Finalmente (5), aportaremos unas resumidas conclusiones.

2. EL PERSPECTIVISMO Y SUS INICIOS

La neurofenomenologia fue introducida por Varela a mediados de los afios 90
mientras era director de investigacion del laboratorio de neurociencias del Centro
Nacional de Investigacion Cientifica de Paris (CNRS, en sus siglas en francés).
Esta es definida como un remedio metodoldgico (methodological remedy) del

1 Cfr. Van Frassen, Bas. Scientific representation. Paradoxes of perspective, Nueva York: OUP, 2008.

2 Cfr. Rueger, Alexander. “Perspectival models and theory unification”, British Journal for the Philos-
ophy of Science, N° LVI, 2005.

3 Cfr. Morrison, Margaret. “One phenomenon, many models: Inconsistency and complementarity”,
Studies in History and Philosophy of Science, N°© XLII, 2011.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



UNA LECTURA PERSPECTIVISTA DE LA NEUROFENOMENOLOGIA: Fco. VARELA Y R. GIERE

problema de la conciencia (o mejor de su vacio explicativo) que nos hace cues-
tionarnos si es, de algun modo, una variante del perspectivismo. Asi las cosas,
el acento mas alto lo recibira el punto de vista del sujeto, denominado también
“perspectiva” en la historia del pensamiento. Este punto de vista de la primera
persona, al que no le repugna el de la tercera persona sino todo lo contario, es
lo que se ha llamado “perspectiva” explicitamente (en Ortega y Nietzsche) e im-
plicitamente (en Leibniz o en el propio Varela).

Para empezar, bastara con exponer y argumentar, mas alla de lo semantico,
los grandes trazos histéricos de este movimiento. Como siempre, el perspecti-
vismo no es un tétem robusto al que haya que postrarse, sino que, por el con-
trario, es preciso sostener que, en su generalidad, mantiene la asercién de que
todo conocimiento, para que adquiera la cualidad de “conocido”, ha de ser pers-
pectivo para un sujeto o comunidad de sujetos.

En Verdad y perspectiva, Ortega y Gasset aseveraba, a favor de esta asercidon
basica de perspectivismo que “el punto de vista individual me parece el Unico
punto de vista desde el cual puede mirarse el mundo en su verdad. Otra cosa es
un artificio”. En analogia al espectador lo que interesa no es los objetos que
contempla sino “la vida segun fluye ante é1”)>. Ciertamente, Ortega era mas re-
ticente a este caracter comunitario de la perspectiva en pro del punto de vista

individual, al defender que

cada hombre tiene una mision de verdad. Donde esta mi pupila no esta otra: lo que de
la realidad ve mi pupila, no lo ve otra. Somos insustituibles, somos necesarios. [...] La
realidad, pues, se ofrece en perspectivas individuales. Lo que para uno esta en ultimo

plano, se halla para otro en primer término®.

Mas que de (un) perspectivismo, puesto que la perspectiva toma una forma
en cada sujeto, se ha preferido hablar de (muchos) perspectivismos segun la
pluralidad de puntos de vista, aunque todos emiten con sus propios matices la
asuncién general que acabamos de definir. Si seguimos recordando a Ortega, “la

realidad, precisamente por serlo y hallarse fuera de nuestras mentes

4 Ortega Y Gasset, José. “Verdad y perspectiva”, en Obras Completas, Madrid: Taurus, 2004, Tomo
II, p. 162.

5 Ibid.

6 Ibid., p. 163.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

169



170

RicaArRDO MEJiA FERNANDEZ

individuales, sélo puede llegar a éstas multiplicandose en multiples caras o ha-
ces”’. Esa idea general de perspectivismo ha sido un vigoroso acicate con el fin
de resituar en un lugar destacado al sujeto en la tarea reflexiva y cientifica.

Con anterioridad a Ortega y no siendo ajeno a ello este pensador, fue Leibniz
quien, en la ilustracion racionalista, legd para la posteridad un decisivo perspec-
tivismo en el que, segun escribia este fildsofo en sus Nuevos Ensayos, “el alma
es un pequefio mundo [petit monde] donde las ideas distintas son una represen-
tacion de Dios y donde las confusas son una representacion del universo”8. Este
pequeifio mundo de cada moénada concretada en el ser humano variara, diga-
moslo sin vacilar, segun guién represente tanto lo distinto como lo confuso. Mas
bien, cada alma es inigualable en esa representacion en razén de que disfruta de

una perspectiva singular y originaria en el universo:

[...] dos almas humanas, o dicho de otro modo, de una misma especie, no salen
jamas perfectamente semejantes de las manos del Creador, y tienen siempre cada
una su relacién originaria [rapport originaire] a los puntos de vista [points de veu]

que ellas tendran en el universo®.

Como ilustraba Henri Lachelier, antiguo editor de Leibniz, “las mdnadas per-
ciben todas el mundo con un punto de vista diferente, y es necesario que sea
establecido el acuerdo entre los puntos de vista de todas las mdnadas [...] cada
una de las moénadas extrae todas las percepciones de su propio fondo”1°, Puesto

gue estas mdnadas no son etéreas sino concretas en contra de todo dualismo,

III

ha habido quien ha apreciado en Leibniz un “perspectivismo corporal” por el que,

III

en la “unidad real” monadica, “la corporalidad no sélo es principio de orden, sino

también principio de vida”!l. Gracias a los puntos metafisicos (o matematicos)
como enfoque metodoldgico mas idéneo, en “esta gnoseologia corporal-perspec-

tivista cada individuo se sitla en relacion al mundo de modo peculiar*'?. Mas

7 Ibid., p. 127.

8 Leibniz, Gottfried Wilhem. Nouveaux Essais sur I’Entendement. Opuscules divers, en Oeuvres de
Leibniz, M.A. Jacques, ed., Lyon: Charpentier, 1842, Tomo I, p. 58.

° Ibid., p. 11.

10 | achelier, Henri. “*Introduccion”, en G.W. Leibniz, Nouveaux Essais sur I’Entendement Humain, Pa-
ris: Librarie Hachette, 1898, p. 36.

1 Nicolas, Juan Antonio. “Gnoseologia y perspectivismo corporal en Leibniz”, Cuadernos Salmantinos
de Filosofia, N° V, 10, 2001, p. 150.

12 Ipid., p. 139.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



UNA LECTURA PERSPECTIVISTA DE LA NEUROFENOMENOLOGIA: Fco. VARELA Y R. GIERE

recientemente y sobre esta corporalizacién no ha faltado quien corrobora “el ca-
racter perspectivista de la ménada, pues ésta no representa el cuerpo y con ello
el mundo de un modo figurativo”!3. Leibniz bien pudiera ser tenido como uno de
los antecesores del perspectivismo corporalizado de la neurofenomenologia que
veremos mas adelante.

Ya en la contemporaneidad fue Friedrich Nietzsche quien adoptd con mas
vehemencia dicha idea, tal y como podemos leer en Mas alla del bien y el mal,
donde afirmaba que “no existiria vida alguna a no ser sobre la base de aprecia-
ciones y de apariencias perspectivistas”'#. Las variadas usanzas terminoldgicos
perspectivistas habian iniciado con este filésofo. El perspectivismo nietzscheano
“trata de llevar al limite la relacién sujeto objeto y de demostrar la debilidad del
entendimiento humano, desenmascarando las ilusiones que genera el conoci-
miento y los dogmatismos que crea”!>. Es de lamentar que la ciencia empirica de
comienzos del siglo pasado no supiese ver que, incluso en la actitud extrema
nietzscheana, “la funcién que se le da al perspectivismo, por lo tanto, es la de
desarraigar la creencia metafisica segun la cual la subjetividad es capaz de do-
minar la totalidad del ser”6, Como se ve, Nietzsche lanza una dura critica, en
nombre de la primacia de la vida, a la arrogancia del sujeto al atribuirse una
certeza indiscutible y no criticada, toda vez que proclamaba su papel cognoscitivo
central en la ciencia.

Como Nietzsche, pero sin compartir lo extremado de su planteamiento en
detrimento de los hechos objetivos, lo que busca implementar el perspectivismo
actual en la ciencia es recuperar la funcidn vital del conocimiento, es decir, que
conocer no es Unicamente conocer objetos, sino que esta actividad pertenece a
un cognoscente, a un ser humano viviente. Esto lo encontramos muy grafica-

mente expresado por Nietzsche en Humano, demasiado humano:

Es verdad que podria haber un mundo metafisico; no podemos negar apenas la posibi-

lidad absoluta de ello. Consideramos todas las cosas a través de la cabeza humana y

13 Sanchez Rodriguez, Manuel. “El perspectivismo en los Nuevos ensayos sobre el entendimiento hu-
mano de Leibniz”, Dissertatio. Revista de Filosofia, Vol. Comp., N° 3, 2016, p. 92.

4 Nietzsche, Friedrich. Jenseits von Gut und Bése. Vorspiel einer Philosophie der Zukunft, § 34, KSA,
V, p. 60, en L. de Santiago Guervds, “Las ilusiones del conocimiento: perspectivismo e interpretacion”,
Thémata, N°© XXVII, 2001, p. 124.

15 Ibid. p, 124.

16 Ibid.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

171



172 RicaArRDO MEJiA FERNANDEZ

no podemos cortar esta cabeza; aunque permanezca la cuestion de lo que habria adn

del mundo, si nosotros la cortasemos?'’.

Como acabamos de leer, el perspectivismo de Nietzsche, si bien no estuvo
entre sus logros extrapolarlo a la ciencia empirica, nos alerta irénicamente contra
un pensamiento sin cabeza. Y no sélo en la metafisica: la ciencia empirica ha
pensado sus objetos sensibles como decapitando a la subjetividad que los piensa.
A esto quiere dar respuesta el perspectivismo cientifico que veremos en el punto

siguiente.

3. EL PERSPECTIVISMO CIENTIFICO

En 2006, el filésofo de la ciencia Ronald N. Giere publicé su libro Scientific
perspectivism, obra en la que se dara por iniciado ostensiblemente el perspecti-
vismo cientifico en la ciencia, si bien en este articulo mostraremos coémo Varela
elaborod con anterioridad muchos de sus presupuestos. Es cierto que, en la histo-
ria de la ciencia, ha habido posturas perspectivistas como, por ejemplo, la de una
columna de la fisica cuantica de la talla de Werner Heisenberg, el cual en 1971 y
como bien recoge Capra, defendia la dependencia que los hechos guardaban con
respecto al punto de vista del investigador: “Lo que observamos no es la natu-
raleza en si misma, sino la naturaleza expuesta a nuestro método de observa-
cion"18,

Seria, pues, faltar a la verdad afirmar que antes de Varela o Giere no hubo
ningun intento de recuperar el tema de la perspectiva en ciencia, lo cual, como
leemos en la mencionada obra, ya se encontraba insinuado los autores que he-
mos visto al comenzar este articulo: “El perspectivismo tiene antecedentes en el
trabajo de filésofos mucho anteriores, tales como Leibniz, Kant y Nietzsche”1?,
Con todo, Giere quiso introducir este perspectivismo en la ciencia de nuestros
dias: “Mi perspectivismo, [nos dice], estd desarrollado casi mayoritariamente
dentro del marco de la ciencia contemporanea”?°. Este autor tuvo el denuedo de
incorporar el perspectivismo cientifico no s6lo como concepto sino como un modo

17 Nietzsche, Friedrich, Menschliches, Allzumenschliches I, § 9, KSA, 1, p. 29, en L. de Santiago
Guervds, “Las ilusiones del conocimiento: perspectivismo e interpretacion”, Thémata, N°© XXVII, 2001, p.
125.

8 Capra, Fritjof, La trama de la vida, Barcelona: Anagrama, 1996, p. 60.

19 Giere, Ronald N. Scientific perspectivism, Chicago: The University of Chicago Press, 2006, p. 3.

20 Ibid.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



UNA LECTURA PERSPECTIVISTA DE LA NEUROFENOMENOLOGIA: Fco. VARELA Y R. GIERE

muy original de pensar la ciencia. La naturaleza del conocimiento cientifico no es
absoluta ni neutral ya que viene influenciada por la practica y perspectivas de
agentes humanos.

3.1. Atenuacién de los antagonismos en la ciencia

Antes de la obra que comentamos, Giere ya se habia referido en los afios 90
a un “perspectivismo realista” o a un “realismo constructivo”?!, aungque sin ofre-
cer una articulacién final en su relacién con la ciencia. De hecho, la finalidad del
perspectivismo cientifico gieriano la expresa muy sucintamente en Scientific
perspectivism: “Es desarrollar una comprension de las demandas cientificas que
medie entre un objetivismo fuerte de muchos cientificos, o el realismo fuerte
(hard realism) de muchos filésofos de la ciencia, y el constructivismo encontrado
ampliamente entre los historiadores y los sociélogos de la ciencia”?2. La finalidad
consiste, entonces, en mitigar conflictos entre los fildsofos realistas de la ciencia
(algunos partidarios de un realismo fuerte) y los constructivistas, atemperando
de ese modo los radicalismos de cada una de las partes. No todo es rechazable
en realistas ni en constructivistas, sino que hay que hacer justicia a los elementos
positivos en sus reflexiones, aunque “evitando los excesos”?3.

Para Giere, el exceso mas impertinente es, por un lado, el realismo metafisico
(“metaphysical realism”?*), al igual que lo calificaba Putnam?, y, por otro lado,
el relativismo alocado (“silly relativism"?®). El primero consiste, al tomar Giere la
definicion de Putnam, en una descripcién del mundo que se tiene por completa y
verdadera, o, parafraseando al Nobel Steven Weinberg, “el trabajo de la ciencia
es precisamente el sentido de que hay verdades ahi fuera (out there) para ser
descubiertas, verdades que una vez descubiertas formaran una parte perma-
nente del conocimiento humano”?’. En esta version desmedida del realismo, la
verdad reside ahi fuera (out there), como algo en lo que no interviene primaria-
mente la actividad cognoscitiva humana ya que, mas bien, dicha actividad surge

después del descubrimiento de los objetos. Es decir, en esta versiéon del realismo

21 Cfr. Giere, RONALD N., Science without laws, Chicago: The University of Chicago Press, 1999.
22 Giere, Ronald N., Scientific perspectivism, op. cit., p. 3.

23 Tbid.

24 Ibid., p. 4.

25 Cfr. Putnam, Hilary, Reason, Truth, History, Cambridge: Cambridge University Press, 1981.
26 Giere, R. N. Scientific perspectivism, op. cit., p. 13.

27 1bid., p. 4.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

173



174

RicaArRDO MEJiA FERNANDEZ

no hay ni siquiera una version clasica de la verdad como adequatio intellectus et
rei, sino que la verdad seria independiente ah/ fuera, de la cual el sujeto seria
pasivo y no tendria mas remedio que captar. Y aun mas: la verdad, en el caso
de las leyes fisicas, pertenece a estas mismas leyes fisicas sin hacer justicia a la
subjetividad, la cual no sdélo descubre las leyes, sino que formula dichas leyes y
las transforma en teorias o las modeliza matematicamente.

Giere admite que no todo realismo es tan inmoderado como el metafisico,
sino que, aunque insuficiente, puede hallarse un “realismo objetivo” (objective
realism) no claramente posicionado en contra del rol constructivo del conoci-
miento, por lo que podria ser encauzado hacia una devolucién del lugar insusti-
tuible de la subjetividad en la caracterizacién de los hechos objetivos conocidos.
Este “realismo objetivo” puede mejorarse con un “realismo perspectivo” (pers-
pectival realism): “Me gustaria rechazar el realismo objetivo (objective realism)
pero mantener aun un tipo de realismo, un realismo perspectivo (perspectival
realism), el creo que caracteriza mejor al realismo en ciencia”?8. Esto significa
que el realismo perspectivo pule el método cientifico. La ciencia empirica, al con-
trario de lo que el realismo espera, no aporta “una completa y literalmente co-
rrecta imagen del mundo en si mismo”?°, ya que esta ciencia esta hecha por
cientificos y comunidades cientificas, es decir, seres humanos situados en una
sociedad y comunidad politica determinadas; que son integrantes de una historia.
Esto significa que toda imagen del mundo es perspectiva para los sujetos, por lo
que de la calidad del analisis de esta perspectiva se podrad saber mas o menos
acerca de dicha imagen y de las razones que han llevado a su construccién. Hay
una tarea purificadora.

Asi, el perspectivismo cientifico de Giere no adolece de un relativismo cultural
porque la cultura no acaba con el minimum de realidad a la que todos accedemos.
Mas bien, la realidad, sin por ello desaparecer, esta culturalizada desde el inicio.
Giere asume, pues, un realismo basico en el que se estudia no sdlo lo construido
por la ciencia sino la construccién misma de la realidad: la actividad de la ciencia
es, por tanto, una dindmica que concierne a una uUnica realidad, como Unica es

la naturaleza que se perspectiviza. Es preferible decir “perspectivizar” que

28 Ibid., p. 5.
2 Ibid., p. 6.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



UNA LECTURA PERSPECTIVISTA DE LA NEUROFENOMENOLOGIA: Fco. VARELA Y R. GIERE

“construir” ya que la accién que da lugar a las perspectivas remite, en todas ellas,
a una unica realidad natural, mientras que “construir” tiene la connotacion de
crear lo que no es real, de poner en la realidad natural lo que previamente no
forma parte de ella. Es necesario, como nos pide Giere, reconocer que el trabajo
cientifico puede ser “en parte (in part) socialmente construido, y asi para la po-
sibilidad de descubrir las contribuciones sociales para estas demandas”3°.

Este constructivismo mitigado en parte (in part), como afirma el autor es
reelaborado como un perspectivismo donde la objetividad recibe una impronta
socio-histérica desde el punto de vista de los cientificos, pero sin perder su cua-
lidad objetiva en el quicio de la perspectiva. Tenemos que aclarar, antes de pro-
seguir, que constructivismo no equivale sin mas a perspectivismo ya que se
puede ser perspectivista sin ser constructivista (no asi al revés). Varela y Giere
son un ejemplo de ello porque la perspectiva es impracticable sin el componente
sensorial y motor del cuerpo. Lo mismo vale para la relacién constructivismo-
realismo: puede haber un constructivismo medianamente realista et viceversa

(este es el fin de la propuesta cientifica gieriana).

3.2. Perspectivismo cientifico y neurofenomenologia como “via media”

No hemos de pensar en un dilema irresoluble entre realismo metafisico o
constructivismo radical porque es justamente (y solamente) en la perspectiva
natural donde confluyen, epocalmente y corporalizadamente, lo perspectivizado
y la perspectivizacidén. La perspectiva comporta este doble aspecto de aquello
gue se perspectiviza y el acto de perspectivizar. Giere naturaliza la perspectiva,
pero no al precio de confundir la donacion (donatio) con los datos (data). En lugar
de la acostumbrada oposicién entre realismo y constructivismo, lo que tenemos
es una oposicién entre lo que es perspectivo y lo que no lo es ya que toda pers-
pectiva nos obligard al doble esfuerzo de identificar y analizar la vertebracién
mutua de naturaleza y construccién. Nunca se puede abandonar la perspectiva
propia. Por lo que acabamos de apuntar, el autor modifica el realismo construc-

tivo por un perspectivismo cientifico. Como constata Michela Massimi, el

30 Tbid.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

175



176 RicaArRDO MEJiA FERNANDEZ

perspectivismo cientifico es una via media saludable (healthy via media) contra
la rivalidad y oposicion de los dos grandes bloques (realista y constructivista):

Ron Giere ha luchado por una version del perspectivismo cientifico como una saluda-
ble via media entre lo que él llama “realismo objetivo”, por un lado —es decir, la
visién de que la ciencia nos concede un conocimiento de la naturaleza del ojo de Dios
[God’s eye knowledge of nature]— y las trampas de un relativismo alocado, por el
otro lado3!.

La via media gieriana se enemista con una concepcion de la ciencia con atri-
buciones tipicas de la omnisciencia divina, asi como con un relativismo que an-
tepone la perspectiva individual de la realidad natural a lo comun de la misma
que es compartido por la pluralidad de sujetos. Es Giere y no nosotros quien tiene
una fijacion en el relativismo, entendiéndolo como una perversién o desviacién
de la misma perspectiva humana. Para Giere, hay elementos que se muestran
como comunes a toda perspectiva (universalidad), toda vez que cada perspectiva
humana es privada e individual (parcialidad). Si sacamos partido de la anterior
metafora de Ortega, cada perspectiva es como un haz irrepetible e inigualable
en su luminosidad de la Unica luz de la realidad, pero esta luz, aunque se multi-
plica segun la circunstancia de cada sujeto, tiene una disposicién que esta pre-
sente en cada uno de los halos, es decir, en la perspectiva de cada cual. El orde-
namiento natural e inteligible fundamental de la realidad no se pierde en cada
una de las perspectivas, lo cual avala la posibilidad de una ciencia perspectivizada
pero que es ciencia universal, a fin de cuentas.

En la neurofenomenologia, mas de una década antes de Giere, Francisco Va-
rela ya queria establecer una via media entre la imagen de la ciencia neutral y la
de la ciencia construida, entre las ciencias cognitivas de la inmersién del ser hu-
mano en el mundo y aquellas que destacan sus funciones cognitivas superiores.
Varela ambiciond que la ciencia tuviera en cuenta como doble aspecto de su
tarea, pero una Unica perspectiva el lado subjetual y el lado objetual, de modo

que esto nos permita

buscar una via media entre el Escila de la cognicién como recuperacién de un mundo

31 Massimi, Michela. “Scientific perspectivism and its foes”, Philosophica, N°© LXXXIV, 2012, p. 26.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



UNA LECTURA PERSPECTIVISTA DE LA NEUROFENOMENOLOGIA: Fco. VARELA Y R. GIERE

externo pre-dado (realismo) y el Caribdis de la cognicidn como proyecciéon de un
mundo interno pre-dado (idealismo). Ambos extremos se basan en el concepto cen-
tral de representacion: en el primer caso la representacién se usa para recobrar lo

externo; en el segundo se usa para proyectar lo interno32.

El concepto de representacion hace las veces de estorbo ya que nos hace
olvidar la capacidad previa representadora, es decir, desconoce que la perspec-
tiva no es ni sélo lo representado (lo externo-objetivo) ni la potestad represen-
tadora (lo interno-subjetual). Varela compara esto, como también lo comparara
Giere, con el tema del color: “"Hemos visto que los colores no estan ‘ahi afuera’,
al margen de nuestra aptitud perceptiva y cognitiva. También hemos visto que
los colores no estan ‘aqui dentro’, al margen de nuestro entorno bioldgico y cul-
tural. Contrariamente a la perspectiva objetivista, las categorias de color son
experienciales; contrariamente a la perspectiva subjetivista, las categorias de
color pertenecen a nuestro mundo bioldgico y cultural compartido. Giere asiente
en esto: “las perspectivas del color son intersubjetivamente objetivas”33. El es-
tudio del color nos permite apreciar la obvia afirmacion de que la gallina y el
huevo, el mundo y quien lo percibe, se definen reciprocamente”34.

El caso del color le sirve a Varela para destacar la peculiaridad multifactorial
de la perspectiva, la cual consta de experiencia (la cual tiene ademas y no sola-
mente representacién) y de unas raices en la vida tanto fisico-biolégica como
culturalizada. Y es que, sin unos tonos de luz objetivos, sin los fotoreceptores de
los érganos visuales dentro del sistema nervioso, sin un tratamiento cognitivo e
interpretativo del yo consciente, no habria propiamente perspectiva del color.
Aqui se ve el amplio espectro de la perspectiva y la multiplicidad de elementos
que intervienen en ella. No se trata, para nada, de buscar el color fuera (como
hechos ya dados en el mundo sin la percepcién) o en la sola invencion subjeti-
vista: en color se da en la perspectiva que se apoya en todos los elementos
anteriores.

La perspectiva en Varela auna todos esos factores diversos gracias a que esta

radicada en la accién corporalizada (enaccién) del ser humano, lo cual sugiere,

32 yarela, Francisco J.; THOMPSON, Evan Y RoscH, Eleanor, De cuerpo presente, Barcelona: Gedisa,
1997, p. 202.

33 Giere, Ronald N., Scientific perspectivism, op. cit., p. 14.

34 Varela, Francisco J. et. al. De cuerpo presente, op. cit., p. 202.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

177



178

RicaArRDO MEJiA FERNANDEZ

“primero, que la cognicidon depende de las experiencias originadas en la posesién
de un cuerpo con diversas aptitudes sensorio-motrices; segundo; que estas ap-
titudes sensorio-motrices estan encastradas en un contexto bioldgico, psicolégico
y cultural mas amplio”3>. Por esto, Varela fundé el movimiento enactivista y en-
tendid por “enaccién” que los procesos sensorio-motores y la percepcién han de
ir unidos en la cognicién humana; sin olvidar que han evolucionado juntos.
Como Giere, la neurofenomenologia de Varela revindicaba la necesidad de
profundizar en la metodologia de las neurociencias como remedio anti-relativista
y anti-dogmatista, incidiendo en especial en un método sistémico donde cupiesen
desde su especificidad, pero también desde su unidad en la misma naturaleza
tanto el método cientifico objetivo externo como el fenomenoldgico objetivo. Es-
cribia, entonces, el neurobidlogo que no deberia haber difidencia entre ambos
sino una confianza mutua (mutual trust) entre ambos porque la perspectiva o
experiencia los amista a los dos: “Lo que se necesita es un método estricto y ahi
es donde radica tanto la dificultad como el potencial revolucionario (revolutionary

potential) del tema"3®.

4. LA NEUROFENOMENOLOGIA: UN TIPO DE PERSPECTIVISMO CIENTIFICO

4.1. La perspectiva de partida: la experiencia vivida

Por lo que llevamos escrito hasta ahora, se podria decir sin demasiados pro-
blemas que la neurofenomenologia es un tipo de perspectivismo cientifico, si bien
mas fundamental todavia que el gieriano. Pero podriamos agregar mas datos a
esta idea. Varela abogd por un viraje revolucionario en la metodologia de las
ciencias, que sin dejar de lado la nota de poder referirnos al mundo sin dudas
pirronicas, devolviese su lugar al punto de vista de la primera persona, el cual se

desarrolla como actividad de la conciencia:

De ahi que nuestro interés por la conciencia se especifique alrededor de la investiga-

cién de nuestra actividad consciente, siempre que ella se percibe a si misma en el

35 Ibid., p. 203.
36 varela, Francisco J., “Neurophenomenology: A methodological remedy for the hard problem”, Jour-
nal of Consciousness Studies, N° III, 4, 1996, p. 335.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



UNA LECTURA PERSPECTIVISTA DE LA NEUROFENOMENOLOGIA: Fco. VARELA Y R. GIERE

momento de desarrollare en un modo operativo e inmanente y que es a la vez habi-

tual y preflexivo3”.

Para Varela, discutir de conciencia, mas que de una substancia, es discutir
de experiencia, esto es, de una actividad; una actividad inmanente y natural al
hombre. No es una experiencia sublimada o espiritualista sino una experiencia
vivida (“lived experience”®). En lugar de usar reiteradamente la palabra “pers-
pectiva”, el neurobidlogo se sirve del término “experiencia” (experience), el cual
se relaciona mas estrechamente con su formacién cientifica. Leemos en su pro-
grama sobre la neurofenomenologia que “debemos examinar, mas allad del fan-
tasma de la subjetividad, las posibilidades de concretas de un examen de la ex-
periencia que esta en el corazén mismo de la inspiracion fenomenoldgica”3°. Giere
también se quejaba del tratamiento idealista mediante el cual las estados y even-
tos mentales “son retratados como siendo puramente experiencias subjetivas”4°,
No es, pues, un subjetivismo espectral o idealista el movimiento que funda Varela
y que, con matices, inspira a Giere, sino el examen riguroso de la experiencia,
una experiencia que no es Unicamente autorreferencial. La neurofenomenologia
estd pensada para integrar “la experiencia subjetiva y la dindmica cerebral en la
neurociencia de la conciencia”!.

Pero, mutatis mutandis, la experiencia que la neurofenomenologia pretende
salvar no sélo remite al mundo, sino que es mundo en su cualidad perspectiva.
Con esto queremos sefalar que esta experiencia no es fruto de un estilo empirista
de pensar puesto que todo dato del mundo es inaccesible sin la experiencia cons-
ciente donante. Los data de las ciencias empiricas no tendrian ni sentido ni enti-
dad para nadie a no ser por una experiencia, por una perspectiva donans, es
decir donadora primordial de sentido. Veamos este perspectivismo matriz que
Varela le debe especialmente a Edmund Husserl y que lo hace mas cardinal aun

la aplicacién de protocolos neurocientificos.

37 Depraz, Natalie; Varela, Francisco J. Y Vermersch, Pierre, A Iépreuve de I'expérience. Pour une
pratique phénoménologique, Bucarest: Zeta Books, 2011, pp. 13-14.

38 Varela, Francisco J. Y Shear, Jonathan, The view from within, Ohio: Imprint Academic, 1999, p. 1.

39 Varela, Francisco J., “Neurophenomenology”, op. cit., p. 335.

40 Giere, Ronald N., Scientific perspectivism, op. cit., p. 37.

4l Thompson, EVAN Y LuTz, Antoine. “Neurophenomenology. Integrating Subjective Experience and
Brain Dynamics in the Neuroscience of Consciousness”, Journal of Consciousness Studies, N° XX, 9-10,
2003, p. 32.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

179



180 RicaArRDO MEJiA FERNANDEZ

4.3. La fenomenologia de Husserl como "perspectivismo matriz”

Para Francisco Varela, Husserl fue quien con mas fuerza privilegid la pers-
pectiva, en especial como la modalidad de conciencia por la que el sujeto tiene y
explicita para si no sélo las estructuras y procesos mentales sino las cosas del
mundo. En este sentido, Husserl afirmd “haber descubierto por este proceso un
nuevo ambito (domaine) previo (préalable) a toda ciencia empirica”#?. Afios mas
tarde, Giere compartird la misma critica de Varela en el sentido de que en las
ciencias naturalizadas de forma reduccionista se “implica el rechazo de apelacio-
nes a reclamos a priori de cualquier tipo”3.

Pero no debemos desorientarnos: constatar que el nuevo dominio de la pers-
pectiva consciente sea previo no lo es al modo de una region independiente a
toda res objetiva, sino que es previo en el orden ontolégico: de hecho la misma
perspectiva (Varela la denomina “experiencia”) confirma que lo mas inmediato,
directo e indudable es la facultad consciente que permite la perspectiva y sus
objetos, sin la cual no habria experiencia de nada. Alrededor de 1908, Edmund
Husserl, con anterioridad a la primera parte de sus Ideas relativas a una filosofia
pura y una filosofia fenomenoldgica, habia asignado a su filosofia el apelativo de
“idealismo trascendental”, sin desistir de él incluso en sus obras de madurez.
Debemos acudir a las Conferencias de Paris de 1929 para que Husserl nos aclare
al menos qué no quiere decir con esta expresion.

Alli el pensador nos revela, ante todo, /o que es el idealismo trascendental,
es decir, “que el ego, para decirlo con los antiguos antecesores, tiene un inmenso
a priori innato y que toda la fenomenologia, o el autoexamen puro del filésofo
conducido metddicamente, es descubrimiento de este a-priori innato en su infi-
nita multiformidad”44. El idealismo trascendental tiene como como consistencia y
finalidad “hacer accesible sistematicamente la esfera trascendental como la es-
fera absoluta del ser y de la constitucién, a la cual esta referido todo lo concebi-
ble”>. Hay que llegar a lo trascendental ya que como sugiere Giere que hay,

42 Varela, Francisco J.; THOMPSON, EVAN Y ROSCH, ELEANOR, L’inscription corporelle de I’esprit, Paris:
Seuil, 1993, p. 44.

43 Giere, Ronald N., Scientific perspectivism, op. cit., p. 11.

44 Husserl, Edmund, Las conferencias de Paris. Introduccién a la fenomenologia trascendental, Mé-
xico: Instituto de Investigaciones Filosoficas (UNAM), 1988, p. 38.

45 Ibid., p. 39.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



UNA LECTURA PERSPECTIVISTA DE LA NEUROFENOMENOLOGIA: Fco. VARELA Y R. GIERE 181

desde principios del siglo XX, “una dramatica presentacion de la parcialidad de
las perspectivas”®. Husserl en lo trascendental, como Varela en lo experiencial,
se empeciné en llegar a la unidad primera de esta diversidad perspectivistica.
En la IV ponencia sostenia Husserl que su idealismo trascendental “*no es un
idealismo psicologico, no un idealismo que a partir de datos sensibles carentes
de sentidos quiera derivar un mundo pleno de sentido; no un idealismo kantiano,
que por lo menos como concepto limite cree poder dejar abierta la posibilidad de
un mundo de cosas en si”4’. Ciertamente, toda realidad en si viene mediada
inexorablemente por el para-mi perspectivo, pero no como posible contra Kant

I\\

sino como actual. Esta postura es muy semejante al “realismo constructivo” del
Giere de los afios 90 y que antecede al constructivismo en ciencia. Y es que
contamos con una locuaz afirmacion de Husserl que confirma nuestra interpreta-

7

cion:

Un mundo real pertenece necesariamente como correlato intencional a un yo real, a
su real corriente de conciencia. Un mundo es lo que es sélo como aquello que esta
frente a un yo experienciante; todo lo que (el mundo) contiene, es o bien directa-

mente experienciado o pertenece a un horizonte de indeterminacidon determinable de

lo actualmente experienciable?8,

Los fendmenos del yo son manifestaciones (Anzeichen), actuales en la pers-
pectiva humana, de la realidad del mundo. La realidad viene a habitar en la pers-
pectiva, si bien no como éxito insuperable sino como conquista todavia por con-
seguir. Por ello bien se ha dicho de Husserl que mantuvo un “trascendentalismo
metddico”4?, en parte similar al naturalismo metodoldgico de Giere, por el que la
perspectivizacién de los objetos del mundo no es completa (como pasaba, por
ejemplo, en un Hegel en el que todo lo real era de antemano espiritu), sino
abierta a un mejor y perfectible acceso al mundo. Si el naturalismo metodoldgico
de Giere enfatiza la perfectibilidad de la ciencia mediante el perfeccionamiento

de sus metodologias, el trascendentalismo metodoldgico de Husserl enfatiza la

46 Giere, Ronald N., Scientific perspectivism, op. cit., p. 35.

47 Husserl, Edmund., Las conferencias, op. cit., p. 45.

48 Husserl, Edmund., Transzendentaler Idealismus, Hua., XXXVI, p. 121, en J. C. Vargas Bejarano,
“El proyecto de una filosofia trascendental no idealista”, Estudios filosoficos, N© XLVII, 2013, p. 51.

4 Cfr. Tengelyi, Laszlo, “Der methodologische Transzendentalismus der Phanomenologie”, en C.
Ierna et. al., eds., Philosophy, phenomenology, sciences. Essays in commemoration of Edmund Husserl,
Dordrecht: Springer, 2010.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



182

RicaArRDO MEJiA FERNANDEZ

perfectibilidad del conocimiento en cuanto tal sobre la base del perfeccionamiento
de la fenomenologia como una disciplina que llegue a estudiar el campo perspec-
tivo, sus contenidos y modalidades. Giere sostiene que su naturalismo metodo-
l6gico “apoya la investigacidn cientifica tal y como ciertamente han trazado los
mejores medios humanos para entender tanto el mundo natural como a estos
mismos como parte del mundo”°. Es decir, apoya a la ciencia toda vez que resi-
tua como parte de un mundo provisto de una perspectiva prevaleciente. Incluso
Giere ha “desarrollado la conexion entre naturalismo y pragmatismo”>1.

Mas el trascendentalismo metddico de Husserl que inspira a Varela es todavia
mas audaz y ambicioso que el naturalismo metodoldgico gieriano. Su fenomeno-
logia, que esta en la base de Varela, se nos muestra cémo un perspectivismo
mas perentorio que el cientifico de Giere porque no sélo estudia el conocimiento
aplicado de la ciencia sino el conocimiento en si mismo, o aln mas, su posibili-
tacion constitutiva presupuesta ya en las diversas perspectivas de la ciencia. La
fenomenologia se erige como la teoria ya no de la simple aprehension sino de
cualquier acto de la perspectiva. Por eso, Husserl defendié que la tarea mas
inaplazable consistia en ocuparse de esta posibilitacién comun del conocimiento
de cualquier ciencia u ontologia regional, es decir, consagrd la fenomenologia
como philosophia prima.

Podriamos tildar a la fenomenologia husserliana, en la renovacién a la que
nos dirige Varela, como un “perspectivismo matriz” (“experiencialismo matriz”,
para ser consecuentes con su vocabulario) en el que la ciencia empirica, o cual-
quier ciencia, podria nacer como su vastago o perspectiva aplicada: una vez que
sabemos algo de los entresijos del conocimiento primero, tendremos menos difi-
cultades para obtener los conocimientos particulares que se radican en él. Es,
pues, mas urgente la fenomenologia que cualquier otra empresa porque, adelan-
tandose a la bifurcacion de la perspectiva en una cosmovision realista o empirista
del mundo, le preocupa ante todo saber algo de la perspectiva per se, en esencia
(Wesen), no tanto por lo que aporta sino por su cualidad constitutiva de pers-
pectivizar. La fenomenologia, entonces, se sumerge en el interior de la perspec-

tiva (de cualquier perspectiva) y rescata las condiciones trascendentales y a-

50 Giere, Ronald N., Scientific perspectivism, op. cit., p. 16.
51 Ibid., p. 120.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



UNA LECTURA PERSPECTIVISTA DE LA NEUROFENOMENOLOGIA: Fco. VARELA Y R. GIERE

tematicas del conocimiento trascendente y tematico, sea éste filoséfico o cienti-

fico.

4.3. Actitud natural y neurociencias cognitivas: un enactivismo perspectivista

Varela se percaté de que la fenomenologia verdaderamente se oponia a un
realismo reo de ingenuidad, como lo llamaba Giere, gracias a la puesta en sus-
pense de este tipo de posturas dogmaticas con la epojé. Y es que Husserl, nos
confiesa el neurobidlogo, “requeria poner aparte, como entre paréntesis, los jui-
cios vulgares acerca de la relacidon entre la experiencia y el mundo”, es decir,
“llamé ‘actitud natural’ al punto de vista desde el cual se realizan estos juicios
vulgares; es la actitud generalmente denominada ‘realismo ingenuo’, que con-
siste en la conviccién de que el mundo es independiente de la mente o la cogni-
cion y de que las cosas generalmente son tal como aparecen”>2.

En la actitud natural, si empleamos el lenguaje husserliano®3, que pretende
controlar solamente los hechos objetivos del mundo en su existencia exterior, la
ciencia empirica proscribié a un total descontrol a la subjetividad, con el riesgo
gue comporta creer ingenuamente en una transparencia plena y diafana (siné-
nimo de una falsa inoperancia del sujeto) en la cual nos llegarian pasiblemente
los hechos del mundo. Pese a todo, la actitud natural no debe ser confundida en
Husserl: no consiste sin mas en el estudio de la naturaleza que acomete la ciencia
empirica. Si asi fuera, Husserl, de formacion cientifica, hubiese sido un enemigo
de la ciencia. “Actitud natural”, pues, no es otra cosa que considerar los hechos
del mundo como al margen de la consideracion o influencia de la mente y, en el
caso mas extremo, como si esta fuera el Unico camino cientifico de saber algo
sobre el mundo. Varela suscribié una interpretacion de Husserl como un natura-
lista no-reductivista, es decir, comprendiendo a la naturaleza no como simple
concentracion de atomos sino como una naturaleza amplia y compleja, en la cual
encuentran morada las formas cada vez mas perfectas de vida consciente.

Por eso, Varela creyd necesario desembarazarnos de malentendidos, sobre
todo de aquellos que nos llevarian a interpretar a Husserl como un enemigo de

la investigacion objetiva de la naturaleza: se puede afirmar que Husserl fue un

52 varela, Francisco J. et. al., De cuerpo presente, op. cit., p. 40.
53 Cfr. Husserl, Edmund., La filosofia, ciencia rigurosa, Madrid: Ediciones Encuentro, 2009.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

183



184

RicaArRDO MEJiA FERNANDEZ

enemigo del realismo metafisico e ingenuo pero no un enemigo de la objetiva-
cion, de la cual encuentra su razén a través de su método fenomenoldgico. De
aqui se sigue que la neurofenomenologia vareliana fuese una forma peculiar de
perspectivismo ni aplicado a lo que hoy se ha profesionalizado con el nombre de
“neurociencias cognitivas”. En este llamativo enactivismo perspectivista, Varela
busca integrar, en una misma perspectiva metodoldgica y gracias a un enfoque
enactivo, tanto los aportes empiricos de las neurociencias como los aportes sub-
jetuales de la fenomenologia, aunque gozando estos Uultimos de una preponde-

rancia perceptual con respecto de los anteriores:

El enfoque enactivo de la percepcidn no procura determinar cdmo se recobra un
mundo independiente del perceptor, sino determinar los principios comunes de liga-
miento legal entre los sistemas sensoriales y motores que explican cdmo la accion

puede ser guiada perceptivamente en un mundo dependiente del perceptor>*.

En neurofenomenologia enactiva, el perceptor es relevante no solamente
como cuerpo que tiene experiencia, o también fracturas o lesiones (por ejemplo),
sino que recobra su importancia al interior mismo de su misma perspectiva. En
sintonia con Varela, la propuesta de Giere clama también por ser “mas radical-
mente perspectiva que la mayor observacion instrumental”>, esto es, que la
simple instrumentalizacién y descripcion de las cosas como independientes de
quien perspectiviza tanto sensorial como motoramente. No hay accidén consciente
desencajada del cuerpo sino un quién con su propio punto de vista corporalizado.
Sobre este tema, hemos descubierto que Giere menciona expresamente a De
cuerpo presente (The Embodied Mind, en inglés) de Varela, reconociendo que
esta “entre las mas tempranas e influyentes obras” a favor de la idea, que Giere
suscribe abiertamente, de que “la cognicion esta corporalizada”>®. Esta corpora-
lizacién no soélo no se opone, sino que abre la via a la neurociencia. Al igual que
el neurobidlogo, este autor reconoce que, por ejemplo, “la neurociencia de la

visién del color es actualmente un area muy activa de investigacion”>’.

54 Varela, Francisco J. et. Al., De cuerpo presente, op. cit., p. 203.
>3 GIERE, Ronald N., Scientific perspectivism, op. cit., p. 41.

56 Ibid., p. 114.

5’Varela, Francisco J. et. al., De cuerpo presente, op. cit., p. 32.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



UNA LECTURA PERSPECTIVISTA DE LA NEUROFENOMENOLOGIA: Fco. VARELA Y R. GIERE

En el enactivismo vareliano, la perspectiva no estd solamente en funcién de
lo perspectivizado sino de esa la accién corporalizada del hombre total, siendo
decididamente mas radical que Giere. Asi pues, la percepcidén es una dimension
destacable, aunque no la Unica, de la perspectiva matriz de la fenomenologia
husserliana. En la perspectiva corporalizada, la cual incluye en su enaccion a la
percepcion, se ligan las funciones sensorio-motoras, asi como las funciones cog-
nitivas de una vida tanto biolégico como socio-histérica. Varela, al igual que
Giere, pero precediéndolo cronoldgica y tematicamente, consideraba algo fuera
de lugar, racionalmente hablando, la voluntad de querer negar o poner en entre-
dicho tal perspectiva por parte de cualquier docto naturalista puesto que un “yo
consiste en tener un ‘punto de vista’ coherente y unificado, una perspectiva es-
table y constante desde la cual pensamos, percibimos y actuamos”®8. La pers-
pectiva, pues, es innegable para el neurocientifico y para cualquier cientifico que
se precie, si bien la novedad de la neurofenomenologia no se queda simplemente
en teorizar globalmente acerca de un perspectivismo cientifico sino en corporali-
zarlo radicalmente, asi como en llevarlo y aplicarlo en las neurociencias cogniti-
vas.

De hecho, el neurobidlogo consideraba que “la sensacion de que tenemos
(ésomos?) un yo parece tan incontrovertible que nos parece absurdo que alguien
—aunque sea un cientifico— la cuestione o la niegue”°. Varela vio, pues, en la

neurofenomenologia

un radical viraje paradigmatico [...], la conviccién de que las verdaderas unidades de co-
nocimiento son de naturaleza eminentemente concreta, incorporadas, encarnadas, vivi-

das; que el conocimiento se refiere a una situacionalidad [...]. Lo concreto no es un paso

hacia otra cosa, [...], es como llegamos y cémo permanecemos®°,

Los métodos de las neurociencias aportaran los datos en tercera persona de
esta situacionalidad, datos ininteligibles sin la perspectiva o experiencia primor-
dial que permite su tratamiento y comprensién como un todo de sentido. La neu-

rofenomenologia toma este punto de vista de la tercera persona siempre desde

58 Ibid., 76.

59 Ibid.

60 Bedia, Manuel Y Castillo, Luis Fernando., “Hacia una teoria de la mente corporizada: la influencia
de los mecanismos sensomotores en el desarrollo de la cognicion”, Anfora, No XXVIII, 2010, p. 111.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

185



186 RicaArRDO MEJiA FERNANDEZ

el angulo de la primera persona que tiene una importancia trascendental, en la

linea husserliana, pero con un interés neurobioldgico totalmente novedoso:

Mientras que los enfoques estandar a los correlatos neuronales de la conciencia han
asumido una relacién explicativa unidireccional entre los sistemas neuronales neuro-
nales-internos representacionales y los contenidos de conciencia, nuestro enfoque
permite teorias e hipdtesis sobre la relacidn reciproca y bidireccional entre los estados

conscientes y la actividad neuronal local®t.

En vez de esta relacidon unidireccional, la neurofenomenologia, debido a su
compromiso por una corporalizacion radical (radical embodiment), se afana en
estudiar la perspectiva humana (la experiencia vivida) en su aspecto bidireccional
( neurofisioldgico en tercera persona y fenomenoldgico en primera persona) me-
diante el entrenamiento (en segunda persona) de sujetos preparados. La neuro-
fenomenologia, pues, “defiende la importancia de la recopilacion de datos en
primera persona por parte de sujetos entrenados fenomenoldgicamente como
una estrategia heuristica para describir y cuantificar los procesos fisioldgicos re-

levantes para la conciencia”®2.

5. CONCLUSIONES

1) La neurofenomenologia se inscribe en la tradicidn perspectivista occidental
que comenzd en la Modernidad y ha continuado hasta nuestros dias. La diferencia
estriba fundamentalmente en que el perspectivismo de Giere y la neurofenome-
nologia de Varela avanzan de la mera especulacidn filosofica de sus predecesores
sobre la perspectiva al campo de la ciencia e incluso empirizandola, como hemos
visto, mediante el caso concreto de la experiencia del color.

2) El perspectivismo cientifico de Ronald N. Giere se sitla en la tradicion
cientifica post-empirista (desde Heisenberg) y tiene la novedad, con respecto a
Nietzsche u Ortega, de llevar este enfoque al campo aplicado de la filosofia de la
ciencia. Los autores anteriores a Giere no han sistematizado la cuestion del pers-

pectivismo ni en la ciencia ni en su filosofia aplicada. Incluso ha afirmado Giere

1 Varela, Francisco J. Y Thompson, E., “Radical embodiment: neural dynamics and consciousness”,
Trends in Cognitive Science, N° V, 10, 2001, p. 418.
62 Thompson, Evan Y Lutz, Antoine., “*Neurophenomenology”, op. cit., p. 32.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



UNA LECTURA PERSPECTIVISTA DE LA NEUROFENOMENOLOGIA: Fco. VARELA Y R. GIERE

gue su enfoque es util para pulir y perfeccionar el método cientifico, el cual no
sOlo esta llamado a descubrir objetos sino, maximamente, a revisar y optimizar
sus presupuestos (teorias, modelos, leyes, intereses, etc.). Giere quiso encontrar
un equilibrio entre un constructivismo radical y un realismo metafisico, repu-
diando en uno y otro caso el relativismo. Es mejor hablar de perspectivismo y no
de relativismo porque no se incurre en afirmaciones sobre el ser de lo real ni
sobre la posibilidad o imposibilidad taxativas de conocerlo.

3) La neurofenomenologia de Francisco J. Varela precede tanto en la crono-
logia como en la tematica a Giere siendo todavia mas radical que la suya. No se
contenta con referirse a la ciencia in abstracto, sino que aterriza su reflexidon en
un campo definido de la ciencia (la neurociencia cognitiva). Nos hallamos, pues,
ante una estrategia heuristica, es decir, un recurso organizativo teoérico-practico
gue persigue poner en relacién con la experiencia (perspectiva) con el mundo y
los procesos neurofisioldgicos que la arbitran, mediante el entrenamiento de los
sujetos en segunda persona. La neurofenomenologia, pues, da una mayor expli-
catividad a esta experiencia (perspectiva).

4) Esto tiene en comun con Giere en el hecho de que Varela también trabaja
en el campo cientifico, aunque pretende armonizar el punto de vista subjetivo
con el objetivo en los protocolos neurocientificos, sin renunciar a uno en favor
del otro. Giere y Varela se encaminan en una via media entre los extremismos
del polo subjetivo y el polo objetivo de la experiencia. De hecho y como hemos
descubierto, Giere cita a Varela y le presta su reconocimiento. Asi mismo, hay
similitudes tanto en Varela como Giere en criticar el naturalismo y en declararse,
sin reduccionismos y tan s6lo metodoldgicamente, naturalistas. Entre las dife-
rencias, encontramos que Varela introduce un original enactivismo perspecti-
vista, aunque no usa técnicamente el término “perspectiva” sino “experiencia”.
Giere, por contra, incluye la experiencia (del color, por ejemplo) dentro de la

perspectiva.

Ademads, en lugar solamente de la perspectiva asociada en lo inmediato a sus
estados y contenidos, a Varela le atrajo hondamente el cardcter matriz de la
experiencia. He aqui una influencia husserliana que no notamos para nada en el
otro autor y que le guia hacia un propio perspectivismo o experiencialismo matriz
en la raiz trascendental de las contrapartes corporalizadas de la experiencia. En

este sentido, el neurobidlogo demostré un afianzamiento en la cualidad

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

187



188

RicaArRDO MEJiA FERNANDEZ

trascendental de la experiencia que no hallamos, debido a la disparidad de tra-
diciones mutuas, en Ronald N. Giere. Varela, al defender un entrenamiento de
los sujetos que participan en sus protocologs neurfenomenoldgicos defiende a la
vez la integracion de los puntos de vista de la primera, la segunda y la tercera

personas.

BIBLIOGRAFIA

BEDIA, Manuel Y CASTILLO, Luis Fernando. “Hacia una teoria de la mente corpori-
zada: la influencia de los mecanismos sensomotores en el desarrollo de
la cognicion”. Anfora, nim. 2010, pp. 101-124.

CAPRA, Fritjof. La trama de la vida, Barcelona: Anagrama, 1996.

DePrAZ, Natalie; VARELA, Francisco J. Y VERMERSCH, Pierre. A I"épreuve de I'expé-
rience. Pour une pratique phénoménologique. Bucarest: Zeta Books,
2011.

GIERE, Ronald N. Science without laws. Chicago: The University of Chicago Press,
1999.

GIERE, Ronald N. Scientific perspectivism. Chicago: The University of Chicago
Press, 2006.

HusserL, Edmund. La filosofia, ciencia rigurosa. Madrid: Ediciones Encuentro,
2009.

—, Introduccion a la fenomenologia trascendental. México: Instituto de In-
vestigaciones Filosoficas, UNAM, 1988.
—, Transzendentaler Idealismus. En VARGAS BEJARANO, J. C. “El proyecto de

una filosofia trascendental no idealista”. Estudios filoséficos, num. 47,
2013, pp. 35-57.

LACHELIER, Henri. “Introduction”. En LeEiBNiz, G. W. Nouveaux Essais sur I'Enten-
dement Humain. Paris: Librarie Hachette, 1898, pp. 1-10.

LEiBNIZ, Gottfried Wilhelm. Oeuvres. Vol. 1. Nouveaux Essais sur I'Entendement.
Opuscules divers. Lyon: Charpentier, 1842.

MAssiMI, Michela. “Scientific perspectivism and its foes”. Philosophica, num. 84,
2012, pp. 25-52.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



UNA LECTURA PERSPECTIVISTA DE LA NEUROFENOMENOLOGIA: Fco. VARELA Y R. GIERE 189

MORRISON, Margaret. "One phenomenon, many models: Inconsistency and com-
plementarity”. Studies in History and Philosophy of Science, n© 42, vol.

2, 2011, pp. 342-351.
NicoLAs, Juan Antonio. “Gnoseologia y perspectivismo corporal en Leibniz”.
Cuadernos Salmantinos de Filosofia, num. 5, vol. 10, 2001, pp. 135-150.
NIETZSCHE, Friedrich. Jenseits von Gut und Bése. Vorspiel einer Philosophie der
Zukunft. En DE SANTIAGO GUERVOS, L. “Las ilusiones del conocimiento:
perspectivismo e interpretacion”. Thémata, num. 27, 2001, pp. 123-139.
— Menschliches, Allzumenschliches. En DE SANTIAGO GUERVOS, L. “Las ilusio-

nes del conocimiento: perspectivismo e interpretacion”. Thémata, nim.
27,2001, pp. 123-139.

ORTEGA Y GASSET, José. Obras Completas. Vol. 2. “Verdad y perspectiva”. Madrid:
Taurus, 2004, pp. 159-164.

PuTNAM, Hilary. Reason, Truth, History. Cambridge: Cambridge University Press,
1981.

RUEGER, Alexander. “Perspectival models and theory unification”. British Journal
for the Philosophy of Science, num. 56, vol. 3, 2005, pp. 579-594.

SANCHEZ RODRIGUEZ, Manuel. “El perspectivismo en los Nuevos ensayos sobre el
entendimiento humano de Leibniz”. Dissertatio: Revista de Filosofia, vol.
compl. 3, 2016, pp. 86-108.

TENGELYI, Laszlo. “"Der methodologische Transzendentalismus der Phanome-
nologie”. En IERNA, C.; JACCOBS, H. y MATTENS, P. (Eds.). Philosophy, phe-
nomenology, sciences. Essays in commemoration of Edmund Husserl.
Dordrecht: Springer, 2010, pp. 135-153.

THOMPSON, Evan Y LuUTz, Antoine. “"Neurophenomenology. Integrating Subjective
Experience and Brain Dynamics in the Neuroscience of Consciousness”.
Journal of Consciousness Studies, num. 10, vol. 9-10, 2003, pp. 31-52.

VAN FRASSEN, Bas. Scientific representation: Paradoxes of perspective. Nueva
York: OUP, 2008.

VARELA, Francisco J. "Neurophenomenology: A methodological remedy for the
hard problem”. Journal of Consciousness Studies, num. 3, vol. 4, 1996,
pp. 330-349.

—_ De cuerpo presente. Barcelona: Gedisa, 1997.

VARELA, Francisco J. Y SHEAR, Jonathan. The view from within. Ohio: Imprint Acade-

mic, 1999.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



190 RicaArRDO MEJiA FERNANDEZ

VARELA, Francisco J. Y THOMPSON, Evan. “"Radical embodiment: neural dynamics
and consciousness”. Trends in Cognitive Science, num. 5, vol. 10, 2001,

418-425.
VARELA, Francisco J.; THOMPSON, Evan Y ROSCH, Eleanor. L’inscription corporelle de

I’esprit. Paris: Seuil, 1993.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017, 191-211.

e-ISSN: 1885-1088

EL VALOR DE LA GUERRA Y LA PAZ EN EL PENSAMIENTO
FENOMENOLOGICO DE MAX SCHELER

THE VALUE OF WAR AND PEACE IN THE PHENOMENOLOGICAL
THINKING OF MAX SCHELER

Resumen: El problema de la paz ha interesado
y preocupado a la conciencia universal practica-
mente desde sus inicios. No obstante, la historia
que nos es conocida se caracteriza por una larga
sucesion de conflictos armados que no han traido
ni siquiera los atisbos indubitables de su conse-
cucion. Asi, entre el ecuménico anhelo de la paz
y la adversa realidad, preguntamos: ¢es la idea
de la paz humanamente posible? Este ensayo
aporta una respuesta a esta interrogante desde
las reflexiones de Max Scheler (1874-1928). Los
dos escritos que muestran con mas detalle su
postura ante esta problemaéatica, Der Genius des
Krieges und der Deustche Krieg (1915) y Die
Idee des ewigen Friedens und der Pazifismus
(1927), respectivamente, ofrecen elementos que
podrian concretar la experiencia actual de la gue-
rra, asi como la posibilidad de un rotundo estado
de paz en el mundo.

Palabras clave: Pacifismo, guerra, cultura, es-
piritu, amor.

Marisol Ramirez Patino
Universidad de Veracruz
cirano.filosofia@gmail.com

Abstract: The problem of peace has interested
and concerned to the universal consciousness
since its beginnings. However the known history
is characterized by a large succession of armed
conflicts that hasn’t even brought blinks of its un-
contested triumph. Thus, between the ecumeni-
cal craving for peace and the opposite reality, we
ask: Is it the idea of peace humanly possible?
This essay tries to give an answer on this ques-
tions from the reflections of Max Scheler (1974-
1928). Both writings that show with more detail
his position to this problem, Der Genius des
Krieges und der Deustche Krieg (1915) y Die
Idee des ewigen Friedens und der Pazifismus
(1927) respectively, they both offer elements
that could grasp the actual experience of war, as
well as the possibility of an absolute state of
peace in the world.

Keywords: Pacifism, war, culture, spirit, love.

1. INTRODUCCION

En 1915, cuando la Primera Guerra Mundial estaba en su punto mas

algido, Scheler escribe El genio de la guerra y la guerra alemana un prolifico,

aungue polémico ensayo, en el cual se aborda el fend6meno de la guerra en ge-

neral y su relaciéon con el porvenir cultural y espiritual de Europa. El escrito surge

en medio de un estado de neurosis intelectual de la guerra, que habia llevado a

escritores y académicos en casi todos los paises europeos a responder al lamado

de su nacién e implicarse activamente en el conflicto, ya sea directamente en los

Fecha de recepcion: 4-111-2017

Fecha de aceptacion: 13-X11-2017


mailto:cirano.filosofia@gmail.com

192

MARISOL RAMIREZ PATINO

frentes de batalla, o bien, a través de la formacion de frentes literarios, cuyas
ideas —generalmente cargadas de una patrioteria exaltada y agresiva junto al
sentimiento de unidad nacional— se articularon en los principales diarios, sema-
narios y revistas nacionales con el fin de defender y legitimar las decisiones be-
licistas a uno y otro lado del Rin. Scheler también respondié al ineludible deber
de servir a la nacién con la pluma e imbuido por el jubilo y el fervor patriético
compartido entre la energia heroica de las masas, tal y como él mismo admite
desde las primeras paginas de su obra (Scheler, 1915)?, esboz6 algunas de las
tipicas y infames expresiones de la ideologia nacionalista para justificar a Alema-
nia en su agresion, a la vez que desestimaba la paz y daba la bienvenida a la
guerra como una forma de renovacién espiritual, creando asi la impresiéon com-
prensible de que el fenomendlogo glorificaba la guerra y que era un imperialista
aleman de la peor especie.

No obstante, a medida que el conflicto se prolongaba y mostraba su verda-
dero rostro de muerte y destruccion, apagando las brasas de aquellos discursos
nacionalistas ya lejanos y sumiendo a toda Europa en el mas oscuro pesimismo,
Scheler comenz6 a enemistarse con la guerra, y mas tarde afirmé —tras una
estancia durante la Pascua de 1916 en la abadia benedictina de Beuron — que
soOlo podia haber un futuro tras las grandes batallas entre los pueblos mediante
un profundo acto de arrepentimiento colectivo que fuese capaz de provocar una
autentica renovacion cultural y social fundada bajo los ideales del amor, la com-
presion y la paz, lo cual s6lo le parecia posible en la personificacion de la idea
cristiana de la comunidad tal como viene dada por la iglesia catdlica. Doce afios
después, con la amenaza cada vez mayor de una segunda, y mucho mas violenta,
guerra mundial, Scheler se dirige ante el Ministerio de Guerra aleman en Berlin
para exponer su ensayo titulado: La idea de la paz perpetua y el pacifismo
(2000), en donde contempla la consecucidon de la paz perpetua como real y po-
sible, siendo éste el desafio profético para nuestra época.

En lo que sigue, nos referiremos a la interpretacion filoséfica de Scheler sobre

la guerra y la paz, limitandonos a sus argumentos implicados en la evaluaciéon y

1 *Me temo que el movimiento apasionante del espiritu del cual nacié este libro —cuantas veces he
tenido que dejar de lado la pluma al verme cautivo entre sus paginas— me ha llevado a juzgar a personas
y pueblos mas alla de los limites de lo permitido. Si es el caso, les pido a los afectados perdonen mi
estrechez de miras” (1915: 14, traduccion propia).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



EL VALOR DE LA GUERRA Y LA PAZ EN EL PENSAMIENTO FENOMENOLOGICO DE MAX SCHELER

comprension de ambos fendmenos. Scheler es quiza mejor conocido por sus
trabajos en torno a la persona y el amor, y, por lo general, los estudiosos de su
obra suelen pasar por encima de sus publicaciones en torno a la guerra
(especialmente aquéllas en donde la ensalza). Sin embargo, creemos que estos
escritos son valiosos no sélo desde la continuidad doctrinal del autor, sino
también porque representan un esfuerzo por comprender y dar solucién a los

problemas del presente desde una perspectiva filoséfica.

2. EL VALOR DE LA GUERRA

Contrario a lo que pudiese pensarse, Max Scheler no estuvo sélo en la inter-
pretacion positiva de la guerra, antes bien, se puso de pie en el contexto de un
sentimiento belicista compartido por todas las naciones, y que, particularmente
en Alemania, habia adquirido un matiz antiliberal, antidemocratico y anti-occi-
dental®. De hecho, si revisamos otros escritos populares de Scheler anteriores a
la publicacién de El genio de la guerra y la guerra alemana en 1915, es posible
advertir también en ellos la mas fina expresion del ethos aleman imperante en
aquel entonces. Por ejemplo, en la primera versiéon de su manuscrito titulado
Modelos y lideres (1912-1914) Scheler (1957)2 concibe la figura del héroe —
junto con la del genio y el santo— como un modelo, es decir, como la encarnacion

personal de una estructura de valores y también como uno de los motores de la

2 Una muestra de lo anterior quedo ejemplarmente plasmada el 4 de octubre de 1914 en el Manifiesto
al mundo civilizado (Aufruf an die Kulturwelt), dirigido por un grupo de 93 prestigiosas figuras alemanas
incluyendo a varios ganadores del Premio Nobel como el quimico A. Baeyer, el fisico M. Planck y el fildésofo
R. Eucken (este ultimo, por cierto, mentor en la juventud intelectual de Max Scheler). El manifiesto se
erigié como una declaracién moral de guerra que pretendia, por un lado, apoyar Yy justificar las acciones
ofensivas del ejército aleman y, por el otro, defender y afirmar lo que les parecia un bien universal a saber,
su cultura, ante la amenaza de ser absorbida por la civilizacién occidental. En efecto, el escrito concibe a
Alemania como un pais que ha luchado por mantener la paz y que no se ha levantado “hasta que no ha
sido amenazado y después atacado a traicion por tres grandes potencias”.? Asimismo, el texto sugiere que
la guerra contra el Reich no era solamente contra el militarismo aleman, tal como lo sostenia la propaganda
extranjera, sino que se trataba en el fondo de una guerra en contra de la propia cultura alemana. El
manuscrito revela, ademas, que el militarismo es un elemento indisociable de la cultura alemana, nacido
en pos de su defensa y que, de no haberse contado con él “ésta ya habria desaparecido de la faz de la
tierra”.? Por Gltimo, el manifiesto hace alusion a la distincién entre la comunidad (Gemeinschaft) y sociedad
(Gesellschaft) al afirmar que “el ejército aleman y el pueblo aleman no son sino uno y este sentimiento
une fraternalmente a 70 millones de alemanes sin distincién de cultura, clase o partido”. Ungern-
Sternberg, Jurguen von, Das Manifest der 93 un die Anfédnge der Kriegspropaganda im Ersten Weltkrieg,
Stuttgart: Steiner, 1996, p. 156. (Traduccion propia).

3 Scheler, Max, Vorbilder und Filhrer en Gesammelte Werke, Bd. X: Schriften aus dem Nachlass. Bd.
1: Zur Ethik und Erkenntnislehre, Bern: Francke-Bouvier Verlag, 1957, pp. 255-318. El santo, el genio, el
héroe, Buenos Aires: Nova, 1961.

Investigaciones Fenomenolégicas, n. 14, 2017

193



194

MARISOL RAMIREZ PATINO

historia. Inspirado en el ideal romantico del griego que impulsara el romanticismo
aleman, el héroe scheleriano es “el intrépido que tiende hacia lo desconocido y
gana alli un nuevo terreno para la vida” (Scheler, 1961: 135). Militar, colonizador
y estadista son los principales tipos de héroe, siendo este ultimo el verdadero
artifice de la politica, pues, citando al aleman: “eleva a su Estado activamente a
un grado superior de su desarrollo, superior a la que poseia, responsable ante si,
pero sabiéndose y sintiéndose responsable con los otros para la totalidad del
Estado y de sus conciudadanos” (Scheler, 1961: 136). Empero, para lograr lo
anterior, éste siempre ha de estar respaldado de una cultura espiritual superior

y de una conciencia religiosa:

Junto a la apasionada voluntad de poder [propio de la naturaleza del héroe], el hom-
bre de Estado debe tener una idea concreta de valor y un fin concreto; el programa
no es mas que un medio para ese fin. Las ideas generales de valor, el politico las
obtiene de la cultura espiritual, sobre todo el genio de su pais, eventualmente de la
inspiracion religiosa. Sin estas ideas de valor, la politica estaria vacia (Scheler, 1961:
137).

Asi, de caracter audaz, intrépido y bondadoso, dispuesto al sacrificio por los
amigos y por la comunidad, no es de extrafiar que Scheler tuviese en muy alta
estima la figura del héroe, al punto de haber designado a personalidades tales
como Napoledn, Federico el Grande y Bismarck como las formas mas insignes
del heroismo activo, al mismo tiempo que dedicara su disertacién sobre el genio
de la guerra, precisamente, a cada uno de esos héroes individuales, a quienes
llamoé fraternalmente sus amigos en el campo, no s6lo como una muestra de
solidaridad, sino también de admiracién a su sacrificio.

Por otra parte, El resentimiento en la moral (Scheler, 1938)* es otro de los
textos en donde puede apreciarse la resistencia por parte del autor hacia el ideal
de una civilizacion esencialmente “utilitaria” proveniente del mundo franco-an-
glosajon. A primera vista, el escrito se presenta como una réplica a la concepcién

nietzscheana de que la moral cristiana y, en particular, el amor cristiano, tenian

4 Scheler, Max, Das Ressentiment im Aufbau der Moralen en Gesammelte Werke, Bd. Ill: Vom
Umsturz der Werte. Abhandlungen und Aufsatze, Bonn: Francke- Bern: Francke-Bouvier 1955, pp. 33-
148. El resentimiento en la moral. Traducido por José Gaos. Buenos Aires: Espasa-Calpe, 1938.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



EL VALOR DE LA GUERRA Y LA PAZ EN EL PENSAMIENTO FENOMENOLOGICO DE MAX SCHELER

su origen en el resentimiento (Nietzsche, 1995). Sin embargo, al adentrarnos en
el texto nos encontramos con la acusacion de Scheler hacia la moral moderna
burguesa por haber subordinado, mediante la inversiéon del orden jerarquico, los
valores vitales a lo (til, relativizando asi toda la vida a su valor de uso. Scheler
concibe el resentimiento como una de las formas mas generales de la destruccion
y trastorno del ordo amoris (Scheler, 2008)° que impele a la persona en contra
de su propia naturaleza hacia un movimiento de profundo odio. Este acto es ge-
nerado a partir de un engafio estimativo, una ilusidon del preferir nacida de la
confusién de los propios intereses con el contenido del conocimiento objetivo de
los valores, que consiste en tomar algo por valioso de un modo positivo porque
se da en una tendencia y, a la inversa, asignarle un sentido negativo porque es
dado en una contratendencia. En consecuencia, tal engafio provoca la sobreesti-
macion de aquellos valores inscritos en una tendencia positiva y, por lo contrario,
en la subestimacion de los valores que también son sentidos, pero para los cuales
la persona se sabe incapaz de realizarlos. Para Scheler, la moral burguesa, bajo
la forma de una “filantropia moderna”, incurriria en este engafo estimativo de-
bido a que no tiene como fundamento ultimo el amor (como la moral cristiana),
sino la promocién del bien comun, derivada de los instintos de conservacion. De
ahi, que la filantropia, rebajandose a si misma hasta convertirse en un valor
meramente técnico para el bienestar general, aprecie los valores de un modo
invertido, pues, a cualquier placer sensible —independiente del valor de la per-
sona que goza tal placer— subordina el valor excelso del amor y la dicha enlazada
con el acto de amor. Scheler concluye diciendo que no es el cristianismo, sino el
movimiento de la filantropia moderna el que se encuentra fundado en el resenti-
miento: “es un contraimpulso contra las minorias dominantes en posesiéon de los
valores dominantes, la humanidad es meramente un pretexto esgrimido contra
el objeto odiado. La filantropia es la expresion de una reprimida repulsa frente a
Dios” (1938: 146).

5 Scheler define al ordo amoris en otro lugar como «la sencilla estructura de los fines mas elementales
que se propone, al actuar, el nicleo de una persona, la formula moral fundamental segln la cual existe y
vive moralmente este sujeto». Cf. Scheler, Max. Ordo Amoris. Traducido por Xavier Zubiri. Madrid: Capa-
rrés, 2008: 23.

Investigaciones Fenomenolégicas, n. 14, 2017

195



196

MARISOL RAMIREZ PATINO

Ahora bien, en El genio de la guerra y la guerra alemana, Scheler no esta
realmente interesado en explicar los origenes politicos de la guerra, sus razones
o multiples motivaciones; tampoco pretende juzgar a la bondad o maldad de este
conflicto en particular. Su objetivo primordial —el cual trasciende a lo meramente
propagandistico para colocarse como una emanacion directa de su filosofia— es
captar a la guerra en su esencia. Siguiendo la direcciéon del método fenomenolo6-
gico®, nuestro autor emprende una escrupulosa descripcién que le permite intuir
—ver— intelectualmente la estructura significativa interna del acto bélico, libre
de todo presupuesto que, en este caso, provenia principalmente de la moderna
biologia mecanicista, a la cual acusa de difundir una concepcion errénea de la
vida y, consecuentemente, de la guerra.

En efecto, Scheler contempla el fendbmeno bélico como una expresion del
dinamismo de la “vida” (Leben). EI muniqués no piensa esta nocidn en términos
de la biologia, sino en los de la “filosofia de la vida” (Lebensphilosophie): “vivir
es produccion, creacién de multiplicidad organizada, aumento, expansién, domi-

nio” (Ortega y Gasset, 1963: 127). Por tal motivo se opone a la doctrina

% Se ha discutido el impacto que tuvo la fenomenologia para el desenvolvimiento intelectual de Max
Scheler, quien para 1902 (afio en que conocié a Husserl y sus Investigaciones logicas) ya tenia su forma-
cion filoséfica primera completada, asi como la orientacién de su investigacion sobre el hombre y las
manifestaciones del espiritu humano. Sin embargo, el contacto con la fenomenologia marcd, ciertamente,
un punto de transicion entre la posicion neokantiana que Scheler tenia en ese momento hacia su pensa-
miento mas maduro. A propésito, Henckmann propone un doble comienzo en la filosofia de Scheler: El
primero, de tipo conceptual, refiere a su periodo en Jena, influenciado principalmente por Eucken y Berg-
son. El segundo, de tipo méas bien metodolégico, es situado también en Jena, aunque luego de su encuen-
tro con Husserl, efectuando en adelante un analisis proto-fenomenolégico para la resolucion de diferentes
problemas (Cf. Christian Bermes, Wolfhart Henckmann, Heinz Leonardy, Denken des Ursprungs—Ursprung
des Denkens. Schelers Philosophie und ihre Anfange in Jena, Wurzburg: Kénigshausen und Neumann,,
1998: 11-32). En vista de lo anterior ha de considerarse, por lo tanto, que la influencia efectiva de la
fenomenologia no puede retrotraerse en Scheler mas alla de 1906, cuando en la primera edicién de las
Investigaciones légicas se describia a este saber como una psicologia descriptiva: “La necesidad de una
fundamentacion psicolégica de la légica pura de un tipo estrictamente descriptivo, indica la mutua inde-
pendencia de ambas ciencias, la légica y la psicologia. Esto es asi porque una pura descripcion es mera-
mente un estadio de inicio de la teoria, pero no la teoria en si misma. De este modo una misma descripcién
pura puede usarse como preparacion para muy distintas ciencias teéricas” (Hua, XIX, 24). Aunque, ya
para la segunda edicién ni este pasaje ni el término “psicologia descriptiva” aparecen. Es mas, Husserl
afirma en ella que la Fenomenologia no es psicologia descriptiva, y Scheler continué entendiendo de este
modo a la fenomenologia, tal y como se muestra en algunos textos redactados en la misma época, por
ejemplo en la observacién preliminar de El resentimiento en la moral: “una cosa es descomponer mental-
mente el mundo de la percepcion interna en complejos y éstos a su vez en ultimos elementos ‘simples’,
investigando las condiciones y las consecuencias de los complejos modificados artificialmente (mediante
la observacion y el experimento), y otra cosa es describir y comprender las unidades de vivencia y de
sentido, que estan contenidas en la vida misma de los hombres, sin ser producidas por una ‘sintesis’ y un
‘analisis’ artificiales. Aquél es el camino de la Psicologia sintético-constructiva y explicativa (orientada
metddicamente en la ciencia natural); éste es el camino de la Psicologia analitico-comprensiva y descrip-
tiva”, Scheler, Max, El resentimiento en la moral, Buenos Aires: Espasa-Calpe, 1938: 7.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



EL VALOR DE LA GUERRA Y LA PAZ EN EL PENSAMIENTO FENOMENOLOGICO DE MAX SCHELER

evolucionista que proclamé Darwin (1997)7, la cual posteriormente traspuso
Spencer a la moral y la sociologia, por haber incurrido en una falsificacion de la
vida, debido a que sustrae su dinamismo originario y lo sustituye con algo se-
cundario y adjetivo, a saber, mera adaptacion por una tendencia hacia la propia
conservacion: “este concepto es decididamente individualista, pasivo y mecani-
cista” (Scheler, 1915: 37). Asi, al reducir a la vida a un principio estéatico e im-
pasible, la Unica interpretacion posible de la guerra seria, de acuerdo con el pro-
pio Scheler: “un medio imprescindible para la seleccién del género humano y de
determinadas razas y élites dirigentes; un medio para la «seleccién de pueblos y
de grupos», subordinandola a los conceptos de «seleccion natural» y de «lucha
por la existencia»” (Scheler, 2000: 141). Pero en la guerra no basta solamente
el motivo de la propia conservacion; también se lucha por valores superiores a
los utilitarios, como el poder, la gloria o el honor, y esto ocurre asi porque el
hombre, aunque esta sujeto enteramente a las leyes naturales como el ser vivo
que es, se define por su capacidad de trascendencia sobre la vida misma. Esa
capacidad de trascendencia es el “espiritu” (Geist). Marcos Suances nos da una

mayor claridad a lo planteado:

Vida y espiritu no sélo son dos realidades irreductibles, sino diferentes, que pertene-
cen a dos esferas distintas del ser con leyes propias. En cuanto ser vivo, el hombre
es un microcosmos que incluye todos los grados alcanzados por la evoluciéon de la
vida. Pero es un microcosmos espiritual o persona en que la esfera vital queda tras-
cendida por un ambito superior de valores que realiza el espiritu. El sentido de esta

insercion del espiritu en la vida es la persona (2002: 224).

En vista de lo anterior, el filosofo aleman describe la guerra como la afirma-

cibn de los impulsos vitales de las personas singulares independientes,

7 “Debido a esta lucha [por la existencia], las variaciones, por ligeras que sean y cualquiera que sea
la causa de que procedan, si son en algun grado provechosas a los individuos de una especie en sus
relaciones infinitamente complejas con otros seres organicos y con sus condiciones fisicas de vida, tende-
ran a la conservacion de estos individuos y seran, en general, heredadas por la descendencia. [...] Este
principio, por el cual toda ligera variacion, si es util, se conserva, lo he denominado yo con el término de
seleccion natural, a fin de sefalar su relaciéon con la facultad de seleccion del hombre; pero la expresion
frecuentemenusada por mister Herbert Spencer de la supervivencia de los méas adecuados es mas exacta
y es algunas veces igualmente conveniente”. Darwin, Charles, El origen de las especies (Tomos | y II),
UNAM, México, 1997: 151.

Investigaciones Fenomenolégicas, n. 14, 2017

197



198

MARISOL RAMIREZ PATINO

espirituales e individuales concentradas en una persona colectiva, independiente,
espiritual e individual, conocida como “Estado” (Staat). De acuerdo con Albert
Marquez, dado su caracter esencialmente social, la persona en Scheler se concibe
necesariamente como miembro de diversas unidades sociales, esto es, “tipos
ideales que se presentan en la vida colectiva real en diversas ‘mezclas’ (Ver-
mischungen)” (2004: 113), distinguiendo cuatro formas principales: “masa”
(Masse), “comunidad vital” (Lebensgetneinschaft), “sociedad” (Gesellschaft) y
“persona colectiva” (Gesamtperson), siendo esta ultima la unidad social de valor

supremo:

Sélo la persona espiritual colectiva en forma de Iglesia, nacion, circulo cultural, Es-
tado, se eleva por estos dos tipos especiales de asociaciones: por encima de la co-
munidad vital y de la sociedad. Pues s6lo en estas formaciones sociales el espiritu y
los bienes autbnomos realizados colectivamente por el grupo adquieren la maxima

eficacia de la formacién humana (Scheler, 1961: 24).

Asi, a los ojos de Scheler, la Primera Guerra Mundial constituyo la evidencia
mas palpable de la controversia del poderio y la voluntad sostenida entre una
multitud de Estados (Alemania, Inglaterra, Rusia y los otros paises de Asia), cuya
finalidad dltima —mas alla de las intenciones subjetivas de los beligerantes— fue
el maximo dominio espiritual sobre la Tierra.

Es cierto que no puede concebirse la guerra sin la presencia de medios fisicos
violentos. No obstante, para el muniqués es s6lo una manifestacion, medida y
sefial de las energias de la voluntad que entran en conflicto; mas nunca, su nu-
cleo: “brota del espiritu y para el espiritu es la guerra en su nudcleo mas profundo”
(Scheler, 1915: 10). Asimismo, la guerra no ha de equipararse con una cruel e
insensata matanza. En dicho acto, la voluntad niega la existencia de una persona
individual en tanto que persona, arrebatandole, de cierto modo, su ser y su dig-
nidad. Pero en la guerra (al menos en la guerra que esta concibiendo Scheler)
nada hay de esto, pues se trata de una lucha no de individuos, sino de Estados
en donde la violencia y la muerte son vistas con una actitud de amor y gran

respetos.

8 Es aqui donde surge la clasica recriminacién de José Ortega y Gasset: “enoja a Scheler que no se
reconozca en el Estado una persona real, tan real como el individuo. (No debe enojar mas que Scheler

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



EL VALOR DE LA GUERRA Y LA PAZ EN EL PENSAMIENTO FENOMENOLOGICO DE MAX SCHELER

Igualmente, la guerra tuvo para Scheler un valor eminentemente positivo
para la creacion cultural. ElI oriundo de Munich sostiene que, desde un aspecto
histoérico, la cultura no alcanza su perfeccionamiento a través de la simple lucha
por el alimento, la reproduccidén y el aseguramiento de la existencia; tampoco lo
hace a la manera de la sociedad (Scheler piensa aqui particularmente en las
corrientes ideoldgicas especificamente inglesas, a saber, el utilitarismo y el libe-
ralismo), esto es, por medio de una unién artificial de individuos que, buscando
el mayor nivel de vida, se convierte en una inclusion de los sujetos individuales
dentro de ciertas clases especificas de una red de clase de algun modo estructu-
rada; ni por una causalidad orgéanica, propia de las comunidades vitales, cuyo
acrecentamiento se entiende como una derivacion de la conservacion mediante
la herencia (la sangre, la tradicion, las costumbres, el vestido). Antes bien, el
crecimiento cultural se da en “aquella tendencia primaria al engrandecimiento a
través de la expansion del entorno y la formacidén organica de la guerra como un
recurso intencional de distribucién del poder entre las naciones” (Scheler, 1915:
53). La guerra es, pues, una fuente de renovacioén cultural. Gracias a ella, segin
el muniqués, no solo fue posible la conquista y el crecimiento demogréafico en
muchas partes del mundo, sino también el desarrollo de la tecnologia, las cien-
cias, las artes y la filosofia (Scheler menciona el ejemplo del Renacimiento ita-
liano y del clasicismo aleman, dos periodos culturales con trasfondo bélico) (Sa-
franski, 2010: 125), pues provoca que las dotes existentes en el hombre vuelvan
a sumergirse profundamente en las fuentes creadoras del espiritu nacional y del
personal de una manera tal como para recordarle quién es y para qué sirve. De
ahi que Scheler nombrara a la guerra como: “el principio dinAmico de la historia
por excelencia” (Scheler, 1915: 17). En contraste, es la paz su movimiento
opuesto: “la paz es s6lo el principio estatico de la historia, mientras que en toda
guerra se verifica un retorno a la originalidad creadora de donde naci6 el Estado”
(Ibid.).

rebaje, dentro de la enorme persona Estado, la persona individual al papel de una imagen, de una sensa-
cién, de un instinto?” Ortega y Gasset, “El genio de la guerra y la guerra alemana”, op. cit., p. 198. Al
respecto, se recomienda revisar el trabajo de Ricardo Gibu, “En torno a la esencia del poder: Un estudio
comparativo entre Max Scheler y José Ortega y Gasset” en Franciscanum 163, Vol. LVII (2015), pp. 125-
153, en donde demuestra que en modo alguno Scheler ha suprimido la singularidad del yo por la perso-
nalidad espiritual colectiva del Estado, tal y como fue el sentir del filésofo madrilefio.

Investigaciones Fenomenolégicas, n. 14, 2017

199



200

MARISOL RAMIREZ PATINO

En correspondencia con lo anterior, Scheler estimdé a la guerra como algo
mucho mas valioso que la paz. Empero, resulta importante aclarar que el filésofo
no desestimoé su papel, el cual también era de vital importancia, ya que permitia
la adaptacion al sistema dinamico de poderes determinado por la guerra prece-
dente: “en tiempos de paz no hay una reflexion consciente sobre quién o qué
somos como cultura, persistiendo la estabilidad en su forma actual de desarrollo”
(Davis, 2012: 133, trad. propia). El problema para Scheler radica mas en las
intenciones de las teorias pacifistas que, a su consideracion, parten de una con-
cepcion estatica, y por tanto, falsa de la historia, misma que habria sido impul-
sada a raiz de tres ideas elucubradas en el liberalismo inglés: “la doctrina con-
tractual del Estado, la doctrina de la armonia natural de los intereses, y la nega-
cion (mecanicista) de agentes centrales que gobiernan e intervienen en el juego
de fuerzas de cualesquiera unidades elementales (mundo, alma, Estado)” (Sche-
ler, 1915: 29-30). Estas tres tesis, de acuerdo con Scheler, provocaron que au-
tores como Spencer presentaran una ley de fases para el conjunto de la huma-
nidad conforme la cual esta haya de avanzar hacia la paz (del status al contrac-
tus, de una época teoldgico-belicosa a una época industrial-positivista y pacifica)
(Scheler, 2000: 153), y, por ende, también la creacion de un pacifismo que de-
moniza toda accion bélica al mismo tiempo que busca permanentemente la paz.
Querer esto seria, para el filésofo aleman, reprimir la expresion natural de la
vida, su despliegue, expansion y autodefensa, hecho que daria lugar a un pro-
fundo resentimiento colectivo y a una decadencia moral.

Finalmente, Scheler mostré en su disertacion que la guerra no es lo contrario
de, sino una expresion del ser de Dios, dandole asi a este fendmeno un significado
sagrado. En efecto, el propédsito fundamental de toda accién bélica es, de acuerdo
con el muniqués: “la formacién y extension de algunas de las muchas formas de
verdaderas unidades de amor (Liebeseinheiten), como «el pueblo», la «nacidén»,
etc., que son lo opuesto a aquellas sociedades fundadas factica o contractual-
mente” (Scheler, 1915: 10). Inspirado en la concepcidon paulina del corpus chris-
tianum como corpus Christi en donde estan implicados el valor propio de la per-
sona, la idea del amor y la idea de salvacién de todos sus miembros, Scheler
vislumbra el concepto de “nacién” (Nation) como una persona colectiva completa.
Lo es a diferencia del Estado, cuya naturaleza asemeja a la de una “cabeza de

Jano” (Januskopfe), una realidad dual en donde se mezcla la naturaleza y el

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



EL VALOR DE LA GUERRA Y LA PAZ EN EL PENSAMIENTO FENOMENOLOGICO DE MAX SCHELER

espiritu. La nacion, nos dice Scheler, es una persona colectiva espiritual fundada
en una suma de voluntades que libremente deciden unir sus destinos en un pro-
yecto comun guiadas por el amor, cuya labor estriba en “conducir las fuerzas
impulsivas del pueblo en orden a la realizacion de su mision individual” (Albert,
2004: 118). Solo aqui se escucha el llamado de la justicia como una tarea per-
sonal y, en ultima instancia, como la voluntad de sacrificar la propia voluntad de
vivir. Entonces, es el genio de la guerra “el mayor asistente de la luz, santa y
hermosa del genio del amor” (Scheler, 1915: 280), un retorno al profundo y

universal don de Dios.

3. EL VALOR DE LA PAZ

Contrario a lo que se pronosticaba, la Primera Guerra Mundial no fue una
guerra corta al estilo de las campafias napolednicas decimondnicas, que tuvieron
“una batalla decisiva, un nimero limitado de bajas y un final rapido de las hosti-
lidades” (Fulbrook, 2009: 173), sino una guerra de cincuenta y un meses que
desplegd un nivel de violencia y brutalidad hasta entonces desconocido en Eu-
ropa, que padecié en sus propias carnes las consecuencias del fendbmeno bélico
en plena era industrial con la introducciéon de las armas quimicas, las ametralla-
doras y la artilleria de grueso calibre. Asi, el entusiasmo y las esperanzas, que
se habian depositado cuando estall6 “la guerra de las ilusiones” (como la llamaria
Fritz Fischer), aquella que iba a acabar con todas las guerras, la guerra que trae-
ria la paz, la “guerra buena”, se extinguieron al interior de las trincheras junto
con las vidas de poco mas de diez millones de personas.

Max Scheler, aunque presencié una notable mejora en sus perspectivas pro-
fesionales durante los afios en que se suscit6 el conflicto, debido al éxito obtenido
con El genio de la guerra y la guerra alemana, comenzd a sospechar e indignarse
con el conflicto, y, tras una estancia en la abadia benedictina de Beuron (lugar
que ejercid un atractivo singular sobre otros fenomendlogos como Edith Stein y
Martin Heidegger) en 1916 (Ferrer, 2008: 383), se generd en él un “despertar
religioso” y con éste, un segundo giro dentro de su pensamiento que lo obligara
a replantearse —aunque no de manera inmediata — su posicionamiento politico

inicial. A partir de ese mismo afo, Scheler se concentré en la redaccién de una

Investigaciones Fenomenolégicas, n. 14, 2017

201



202

MARISOL RAMIREZ PATINO

serie de trabajos, los cuales fueron publicados en las revistas Summa® y Hoch-
land (esta ultima de orientacién catdlica), que pretendian, por una parte, mos-
trar que el valor de la Gran Guerra en Europa fue el de poner en evidencia la
profunda crisis intelectual y espiritual en la que se encontraba este continente

desde hace tiempo:

La guerra, esa mentira y engafio interior, hace largo tiempo ya no existe por el ve-
neno del nacionalismo y el subjetivismo, poniendo al descubierto una comunidad
cultural europea carcomida por el relativismo y el capitalismo, y ha traido la luz del
dia, (...) por ello, jdebemos incluso agradecerle a la guerra! (Scheler, 1921: 228,

trad. propia).

Del mismo modo, el fildsofo muniqués no desistido en su empresa por averi-
guar el sentido del fendbmeno bélico, ahora concebido bajo la luz del catolicismo,
como: “la primera experiencia global de la humanidad en la que ésta es llamada
hacia la conversion interior y el arrepentimiento” (Wolfhart, 1998, trad. propia).
Ténganse en cuenta que Scheler (1921) no reconoce una responsabilidad total
del pueblo aleman en la guerra, pues, a su parecer, esta se encuentra insepara-
blemente entrelazada e intrincada con el resto de los pueblos de Europa y adn
en el mundo entero, tal como lo expresé en su conferencia pronunciada en 1917

De la reconstruccion cultural de Europa:

En primer lugar, por lo tanto, debe venir el reconocimiento de que a fin de cuentas
s6lo hay una respuesta a la pregunta, ¢Quién o qué nacién es responsable por esta
guerra? La respuesta es usted, el que realiza la pregunta por lo que hizo o lo que
dejo de hacer (1917: 224, trad. propia).

Asi, Alemania y Europa en su conjunto serian capaces de comenzar un rena-

cimiento cultural y social, si y sélo si, eran capaces de asumir esta “culpa en

9 Los titulos de los mismos son Reue und Wiedergeburt (Arrepentimiento y nuevo nacimiento), Vom
Wesen der Philosophie und der moralischen Bedingung des philosophischen Erkennens (La esencia de la
filosofia y la condicion moral del conocer filosé6fico), ambos publicados en 1917.

10 A estas publicaciones pertenecen, sobre todo: Soziologische Neuorientierung und die Aufgabe der
deutschen Katholiken nach dem Kriege (La nueva orientacion sociolégica y la tarea de los catdlicos ale-
manes después de la guerra) (1915/16), Probleme der Religion. Zur religidsen Erneuerung (Problemas de
la religiéon. Para la renovacion religiosa) (1918), Die christliche Liebesidee und die gegenwartige Welt (La
idea del amor cristiano y el mundo presente) (1917), Vom kulturellen Wiederaufbau Europas (De la re-
construccion cultural de Europa) (1917/18), asi como muchas criticas y recensiones.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



EL VALOR DE LA GUERRA Y LA PAZ EN EL PENSAMIENTO FENOMENOLOGICO DE MAX SCHELER

comun” (Gemeinschuld), lo que provocaria el despertamiento del “gran pathos
del posible perdon reciproco, del posible arrepentimiento colectivo, de la peni-
tencia colectiva por esta culpa (de la voluntad de reconciliacién que hoy todavia
se estremece, como avergonzada)” (Scheler, 2007: 56). Por otra parte, Scheler
buscé la despolitizacion, asi como el despertar espiritual de las fuerzas religiosas
y culturales del catolicismo, pues en él veia el motor para la renovacion de Europa
tras la guerra; no mediante la creacién de un nuevo orden politico o econémico,
sino a través de una auténtica “comunidad espiritual” (Gemeinschaft).

El esfuerzo del filésofo muniqués para rehabilitar a la Iglesia Catélica por
medio de la asighaciéon de esta nueva e importante tarea, le valié que el Ministro
Aleman de Asuntos Exteriores lo designara como “Embajador de la buena volun-
tad”, realizando misiones diploméaticas desde el verano de 1917 y hasta octubre
de 1918, dentro de los circulos catoélicos, considerados importantes, de Berna,
Ginebra, Viena y La Haya. Si bien, tales misiones no tuvieron una importancia
decisiva, demuestran su mayor acercamiento espiritual con la Iglesia, al punto
de que “se le veia y reconocia ampliamente como representante del catolicismo
aleman” (Coreth, Neidl y Pfligersdorffer, 1997: 89).

Durante ese tiempo, Scheler continué trabajando dentro del paradigma poli-
tico, ocupado en los problemas sociales actuales, tales como el capitalismo, el
socialismo, el militarismo a través del movimiento feminista y la liberacién se-
xual. Sin embargo, él tuvo relativamente poco qué decir sobre el genio de la
guerra hasta el invierno de 1926/27, cuando el Ministerio Aleman de las Fuerzas
Armadas lo invit6 para dirigir unas palabras hacia el joven cuerpo de oficiales, el
cual, en palabras de Smith: “se encontraban profundamente divididos en dos
bandos en los temas de la paz y la guerra” (1974: 84, trad. propia). Ciertamente,
el castigo de la Gran Guerra no fue, al parecer, lo suficientemente ejemplarizante
pues a casi diez afios del conflicto ya existia la amenaza, cada vez mayor, de una
segunda y mucho mas violenta, guerra mundial. El tratado de Versalles, firmado
en julio de 1919, habia levantado un fuerte resentimiento en el pueblo aleman,
dado que, por un lado, redujo considerablemente sus fronteras y su ejército vy,
por el otro, le hizo ser el Unico responsable moral por el desencadenamiento del
conflicto, con lo que se le impuso el pago de las respectivas indemnizaciones
debido a los dafios que sufrieron los aliados (aproximadamente treinta y tres

millones de dodlares), provocando con este hecho un considerable aumento del

Investigaciones Fenomenolégicas, n. 14, 2017

203



204

MARISOL RAMIREZ PATINO

gasto publico. Ademas, la Republica de Weimar —el primer sistema democratico
que conocidé Alemania— estructuralmente débil, parecia ser incapaz de garantizar
“la conflictiva existencia de las diferentes clases y grupos de una sociedad civil
por debajo del umbral del golpe de Estado y la guerra civil y sin el vinculo conci-
liador de la simbolizacién unitaria del pueblo como nacion” (Rédel, Ulrich, Fran-
kenberg y Dubiel, 1997). No es de sorprender, entonces, el surgimiento en toda
Alemania (y también en el resto de Europa) de movimientos extremistas que
proponian soluciones simples basadas en la ideologia y el poder, tensando aun
mas la practica democratica. Ante esto, era cuestion de tiempo para que Alema-
nia se volviera a reafirmar, pero el asunto era: ¢cual Alemania?, ¢la de la pluma
o la de la espada?

Scheler, consciente de lo anterior, para 1926 ya habia dado otra conferencia
a las Fuerzas Armadas titulada Politica y Moral (1990), en donde aborda la pro-
funda separacion entre “poder” (Macht) y “espiritu” (Geist) que imperaba en el
pueblo aleman y que, de acuerdo con él, obstaculizaba el paso hacia una forma
democréatica de gobierno. Un afio después, presenta su disertacion La idea de la
paz perpetua y el pacifismo, la cual concibe como la segunda parte de aquel
trabajo sobre politica y moral'l. Ahora bien, Scheler pretende hablar aqui sobre
la idea eterna de la paz, pero no como un catdlico (se habia separado intelec-
tualmente de la Iglesia desde 1924), sino como un hombre comprometido mo-
ralmente a advertir sobre los catastroéficos peligros que se encontraban al interior
de la crisis cultural por la que atravesaba Europa en aquel momento y cuyos
efectos apenas se estaban conociendo. De igual modo, el filésofo, que no se habia
olvidado de su disertacién sobre el genio de la guerra, sintidé la obligacién de
revertir su posicionamiento bélico inicial, estableciendo como tesis central de su
ensayo que “la guerray las formas de vida militares y belicosas no son inherentes
en absoluto a la «naturaleza humana». La paz perpetua es absolutamente posible
en la historia de la humanidad” (Scheler, 2000: 139).

Efectivamente, como si de un ejercicio de catarsis se tratara, Scheler em-

prende una critica al militarismo (y con ello a toda su temprana defensa de la

11 Scheler tenia planeado dictar la misma conferencia un afio después, tras su asignacién como pro-
fesor de filosofia en la Universidad de Frankfurt. Sin embargo, muere poco después de su presentacion
ante el Ministerio de Defensa, el 19 de mayo de 1928, siendo este tema “su Ultima preocupacion filoséfica”
(Smith, F. J., 1974: 85).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



EL VALOR DE LA GUERRA Y LA PAZ EN EL PENSAMIENTO FENOMENOLOGICO DE MAX SCHELER

guerra), cuyos postulados él mismo reduce en cuatro puntos fundamentales: 1.
La guerra es algo “natural” al ser humano, pues potencia alguna de sus cualida-
des y virtudes mas nobles; 2. La guerra fortalece a los pueblos; 3. La guerra
favorece el renacimiento y resurreccion de la cultura; y 4. La guerra crea unidad.

Sobre el primer punto, Scheler afirma que, si bien la guerra puede brindar la
ocasion para el surgimiento de ciertas virtudes, sobre todo las heroicas, como el
sacrificio y el valor, no es el concepto del ethos guerrero el modelo supremo del
hombre, sino el bondadoso, el santo, el espiritu noble, desde el cual se desarrolla
un “heroismo de la paz” (Friedenheroismus), que es mucho mayor y mas pro-
fundo que todo “heroismo fundado en la guerra” (Kriegsheroismus): “el heroismo
de los defensores de la no-violencia, el heroismo de Buda, el heroismo de la vida
monastica budista y cristiana, el heroismo de los martires cristianos y de toda
clase de martires, etc.” (Scheler, 2000: 143).

Acerca del segundo punto, Scheler considera como un absurdo el atavio dar-
winista de la mentalidad militarista que contempla a la guerra y a las formas de
vida militares como mecanismos para el fortalecimiento de las naciones. De
acuerdo con el muniqués, la llamada “lucha por la existencia” lejos de vigorizar
a un pueblo, lo debilita porque: “la guerra aparta de la reproduccion a las gene-
raciones mas jovenes y vigorosas y nos deja a los biolégicamente menos aptos”
(Scheler, 2000: 145). Asimismo, el filésofo establece que no es la guerra, sino el
fomento del deporte, la lucha contra la degeneracion de las sociedades y las
razas, el desarrollo de una enérgica politica social en relacién con la vivienda, el
asentamiento de la poblacidon, las condiciones de trabajo y la jornada laboral, asi
como muchas otras disposiciones, lo que fortalece a un pueblo.

En el tercer punto, reconoce que la guerra es causa eficiente para el naci-
miento de la cultura, pero en ningln modo es una causa para su planificacion y
desarrollo. De acuerdo con el filésofo, el crecimiento cultural no tiene lugar en el
regreso o el despertamiento de algun origen olvidado, tal y como lo difundieron
los portadores del nacionalismo en Alemania, dado que “en la historia de toda
civilizacion y de toda cultura no sélo se produce un cambio de fines, sino también
un cambio de origenes” (Scheler, 2000: 146). Cierto que el espiritu, asi como la
vida, goza de su propio curso independiente de desarrollo, el cual pasa a través
de los actos individuales y colectivos de un pueblo. Estos actos asumen el estilo

original de una cultura y, creativamente, la transforman en un estilo particular

Investigaciones Fenomenolégicas, n. 14, 2017

205



206

MARISOL RAMIREZ PATINO

de persona o generacion. De ahi la razén por la que, segun nuestro autor, las
guerras nacionales modernas no han hecho otra cosa que destruir la cultura,
pues “el origen es siempre ya presente. No es una cuestién de sacudirnos a no-
sotros mismos de algun letargo cultural, sino de reconocer que las acciones pre-
sentes de uno son responsables de la evolucion futura de una cultura” (Davis,
2012: 141).

Finalmente, Scheler admite que la idea de la guerra como un proceso de
unificacion de los pueblos contenida en el Ultimo punto es, de hecho, el argu-
mento mas fuerte que puede aducirse en favor del valor de la guerra. El mito que
describe que los hombres fueron llamados a afrontar un destino comun en la
guerra, no soélo se convirtié en el arma propagandistica mas usada durante la
Gran Guerra, sino también fue el tema dominante de los escritos de Scheler en
aquel tiempo. Ahora, el filésofo considera que esta idea “ha de tomarse en su
relatividad histérica y bajo considerables reservas; y por supuesto no se puede
pretender que sea valida para todo futuro” (Scheler, 2000: 147). En efecto, el
oriundo de Munich no niega que la Guerra haya podido coadyuvar en la construc-
cion de las grandes unidades culturales, siendo éste, de hecho, el camino esco-
gido por el mundo occidental. Sin embargo, no es ésta la Unica forma. Scheler
evoca aqui a las poderosas naciones orientales (China, India y Japén), cuyas
unificaciones se dieron como consecuencia de la ampliacion de la familia extensa
y la cooperaciéon; mostrando asi que la cultura tiene su propia fuerza unificadora,
una fuerza que construye un vinculo mucho més fuerte y funda unidades colec-
tivas mas profundas. Por otro lado, el muniqués sostiene que la nocién tipica-
mente occidental que promueve la unién de los pueblos a través de la guerra,
ciertamente funciona, siempre y cuando: “haya nacido de un deseo preexistente
de unidad nacido de una cooperaciéon simpatética, al que la guerra sélo viene a
asistir” (Scheler, 2000: 148) y cuando detras de los pueblos vencedores existen
también ideas, asi como un legado cultural que difundir. De manera que, aquellas
unificaciones basadas Unicamente en la violencia y en la guerra, no entendida
como un medio para la consecucion de fines politicos, sino como un fin en si
misma, son siempre de corta duracion. Bastese con recordar la admirable, aun-
que fugaz, unidad del sacrificio, la fraternidad, la creencia y la certeza en la vic-
toria que detentd entusiastamente el pueblo aleman al inicio del conflicto y que

se desmoronaron con la misma rapidez con que la guerra las forjo.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



EL VALOR DE LA GUERRA Y LA PAZ EN EL PENSAMIENTO FENOMENOLOGICO DE MAX SCHELER

Scheler concluye su refutacion hacia el militarismo aseverando que la guerra
ni es la expresion del dinamismo de la vida, si el afan de poder puede expresarse
en relacion con los dioses, con los propios procesos vitales (ascetismo), con otros
hombres (impulso de dominio) y en relaciéon con la naturaleza (primero con la
organica y luego con la inorganica en el trabajo y la técnica); ni el héroe es
comprendido Unicamente en el ambito de un conflicto bélico. Esta resolucion, de
acuerdo con Smith, es respaldada por su concepcién del ordo amoris: “la estruc-
tura humana de amar es mas caracteristico a la ‘naturaleza’ del hombre que
cualquier ordo belli; no es la beligerancia sino el amor la estructura basica expe-
riencial del hombre” (1974: 86). Esto explicaria por qué en la humanidad, aln
en medio de las catastrofes llenas de horror y odio, resuena una y otra vez el
clamor por la reconciliacién de los pueblos y la paz en la Tierra: “el hombre tiende
a la paz como un telos, no en el sentido de un mero objetivo politico con toda la
estrechez que implica, sino como un equilibrio experiencial también aplicable a
las situaciones politicas” (Ibid.). Pensar lo contrario, es entendido por Scheler
como una aberracion del amor. Asi, el ethos militarista que impulsa un “ideal
heroico” basado en la agresividad no seria mas que la falsificacion y la distorsion
de los valores de amor como producto del resentimiento.

Otro de los objetivos que Scheler plante6 en su escrito consiste en dictaminar
si la humanidad actual ha alcanzado ya una situacion en la que pueden evitarse
futuras guerras a través de realizacion efectiva de la paz perpetua. Si bien reco-
noce —aunque con ciertas reservas— la evidencia de una tendencia hacia la eje-
cucion paulatina y progresiva de esta idea, su respuesta resulta, no obstante,
negativa: “el camino hacia la paz perpetua, que nosotros reconocemos como
direccion fundamental de la historia universal, es algo todavia mas y mas lejano
en el tiempo, algo que ni siquiera puede barruntarse” (Scheler, 2000: 161). Aun-
que la aciaga experiencia de la guerra parecia haber despertado la conciencia
adormecida de la mayor parte de las naciones europeas que ahora demandaban
la consecucion de una paz duradera mediante el establecimiento de acuerdos
econdmicos Yy politicos, existian aun demasiados problemas bajo el cielo europeo,
los cuales, segun el muniqués, habrian derivado de la contencién y represion de
afectos e impulsos no sublimados que la paz trajo consigo, sobre todo si pensa-
mos en la parcialidad con la que fue dispuesto el Tratado de Versalles (que ade-

mas de crear disensiones entre los vencedores, provoco el resentimiento y la ira

Investigaciones Fenomenolégicas, n. 14, 2017

207



208

MARISOL RAMIREZ PATINO

de los vencidos a causa de su dureza), y que también originaron nuevas tenden-
cias a la guerra o a la revolucion: “tendencias que, ciertamente no siempre con-
ducen a guerras reales, pero que hay que tener en cuenta en el estallido de éstas,
en tanto que causas psiquicas subconscientes de naturaleza ritmica” (Scheler,
2000: 158).

Con todo, lejos de entregarse al pesimismo, el discurso del muniqués se torna
desafiante y rebozado de esperanza: “la paz perpetua es un «ideal», no un suefio
como Immanuel Kant supo ver, y un ideal bello y bueno” (Scheler, 2000: 150).
Para Scheler, la paz es un ideal ejemplar, un paradigma que espera ser encar-
nado en la historia de la humanidad, lo cual ser&a posible a partir de un cambio
de direcciéon del impulso de poder, y esto sélo podra realizarse, a su vez, en la
medida en que los hombres se den cuenta de que estan llamados “desde lo alto”
a desear y realizar la paz en la tierra. Este llamado emerge de aquella orientacion
originaria del hombre, su ordo amoris. Ricardo Gibu, a propdsito, describe de

manera sucinta pero atinada, el meollo de esta cuestion:

Sélo desde este movimiento es posible reconocerse distinto a todo el orden de lo vivo
y al mismo tiempo capaz de trascender todas las cosas incluyéndose a si en direccion
al principio que hace posible esta trascendencia, esto es, la divinidad. Sélo en ese
momento el hombre es capaz de entrar en si mismo y de reconocerse sujeto de
acciones libres. La libertad humana y, por tanto, el poder humano lejos de cefiirse a
la l6gica de medios y fines fundada en la percepcion de cosas y nexos particulares,
tiene ante si la totalidad de las cosas a través del fendbmeno “mundo”. Ademas, en
virtud del acto religioso que le permite coejecutar la intencién de lo divino, tiene ante
si el fendbmeno “Humanidad”. En la posibilidad de amar el mundo y amar la humani-
dad se sintetiza el poder de la persona. La produccion de bienes a través de tales
actos constituye una verdadera transformacion del mundo real y un acrecentamiento
efectivo de su valor (2015: 149).

Asi, desde la perspectiva del amor, el ideal de la paz se concibe no como una
abstraccion intelectual o una idea utdpica, sino mas bien como su proyeccion
I6gica. De modo contrario, cuando la negacidén o el opuesto de los valores mas
profundos, es decir, el odio, toman forma en el mundo, estamos llamados a la

destruccion:

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



EL VALOR DE LA GUERRA Y LA PAZ EN EL PENSAMIENTO FENOMENOLOGICO DE MAX SCHELER

La humanidad se convierte cada vez mas, en parte gracias a la guerra, en una huma-
nidad en que las tensiones de los contrarios que son la sangre y la cultura alcanzan un
equilibrio relativo. La guerra misma arrastra a partes cada vez mayores de la humani-

dad hacia uno y el mismo destino (Scheler, 2000: 157).

Si, la paz es posible, empero, no es realista pensar que se puede aplicar de
forma proactiva: “solo podemos dirigirla y conducirla, no producirla y crearla”
(Scheler, 2000: 162), y dado que éstas no constituyen fases reales en el camino
hacia la paz perpetua, sino que constituyen una creencia metafisica, es decir:
“son tan soélo leyes del cambio de direccién de una curva cuyo comienzo y final
nos es completamente desconocido” (Scheler, 2000: 157), las tensiones politi-
cas, los episodios de violencia y las guerras continuaran. Sobre esto, Davis nos
dice que “debido a que no vivimos en un mundo que no esta totalmente espiri-
tualizado, estamos llamados a emprender una accion militar” (Davis, 2012: 147).
Sin embargo, esta accion siempre lleva consigo una llamada adicional para acep-
tar la responsabilidad de las condiciones del mundo actual y tomar medidas con
el fin de cambiarlo: “la guerra no es una sefial de que el ser humano ha caido y
que este mundo esta destinado a la violencia, sino mas bien una sefal de que
este mundo no es todavia lo que puede y debe ser” (Davis, 2012: 147-148). En
suma, la idea de la paz perpetua en Scheler no implica la ingenua creencia de
una absoluta ausencia de conflictos entre las personas, antes bien, se trata de
una idea seminal que invita a cada hombre a asumir su responsabilidad no sélo
por lo que ha de venir, sino por lo que también ha sido: “la paz revela su genio
al negarse que el pasado determine el futuro y demostrando que el amor persiste
obstinadamente, incluso en el mas horrible de los tiempos” (Davis, ib.: 148-149).
Asimismo, el ideal de la paz mueve a los seres humanos a actuar, a tomar accio-
nes hacia la edificacion de un mundo en donde se pueda vivir, trabajar, progre-
sar, discrepar y crecer como individuos y sociedad.

Curiosamente, Scheler ya habia llegado a esa resolucién, incluso antes de

que la Gran Guerra tuviese lugar, en el Resentimiento en la moral:

Exigencias como las de paz mundial, supresion de la lucha social de clases por el
poder politico, son totalmente ajenas a su predicacion religioso-moral. La paz en la
tierra que El predica es una Gltima tranquilidad beata, que debe iluminar, como desde

arriba, toda esa lucha y contienda, a través de cuyas formas histéricas cambiantes

Investigaciones Fenomenolégicas, n. 14, 2017

209



210

MARISOL RAMIREZ PATINO

se desarrollan la vida y las sociedades humanas; de modo que los fines por los cuales
se lucha no sean nunca considerados como ultimos y definitivos, sino que haya
siempre en el fondo de las personas un lugar sagrado donde reinen la paz, el amor y
el perdén, en medio de la lucha y la contienda. Pero esto no quiere decir que deban
cesar esas luchas y morir los impulsos que llevan a ellas. (...) Lo valioso no es, pues,
la anulacion o la moderaciéon de los impulsos vengativos, de los instintos ambiciosos
de dominio y de mando, sino el libre sacrificio de estos impulsos e instintos, que son
reconocidos como necesarios en todo ser vivo normal, y de las acciones y expresiones
correspondientes. Y dicho sacrificio ha de hacerse en aras del acto mas valioso del

perdon y del sufrimiento (Scheler, 1938: 127-128).

Lograr esta paz constructiva nos puede llevar mucho tiempo; preservarla,

toda la vida.

BIBLIOGRAFIA

ALBERT, M. (2004), Derecho y valor: una filosofia juridica fenomenolégica. Madrid:
Encuentro.

BERMES, C., HENCKMANN, W., LEONARDY, H. (1998), Denken des Ursprungs —
Ursprung des Denkens. Schelers Philosophie und ihre Anfange en Jena.
Wirzburg: Konigshausen und Neumann.

CORETH, E., NEIDL, W. M. Y PFLIGERSDORFFER, G. (1997), Filosofia cristiana en el
pensamiento catdlico de los siglos XIX y XX, Vol. 1. Madrid: Encuentro.

DARWIN, C. (1997), El origen de las especies (Tomos | y Il1). México: UNAM.

Davis, Z. (2012), “The Values of War and Peace: Max Scheler’s Political Transfor-
mations”. Symposium, 16(2), 128-149.

FERRER, U. (2008), Para comprender a Edith Stein. Madrid: Palabra.

FULBROOK, M. (2009), Historia de Alemania. Madrid: Akal.

GiBu, R. (2015), “En torno a la esencia del poder: Un estudio comparativo entre
Max Scheler y José Ortega y Gasset”. Franciscanum. 57(163), 125-153.

NIETZSCHE, F. (1995), La genealogia de la moral. Valencia: Universitat de Valen-
cia.

ORTEGA Y GASSET, J. (1963), “El genio de la guerra y la guerra alemana”, en Obras
completas, Tomo Il: El espectador (1916-1934), Madrid: Revista de Oc-

cidente.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



EL VALOR DE LA GUERRA Y LA PAZ EN EL PENSAMIENTO FENOMENOLOGICO DE MAX SCHELER 211

RODEL, U., FRANKENBER, G. Y DUBIEL, H. (1997), La cuestion democratica. Madrid:
Huerga y Fierro.

SAFRANSKI, R. (2010), El mal o el drama de la libertad. México: Tusquets.

SCHELER, M. (1915), Der Genius des Krieges und der Deutsche Krieg. Leipzig:
Weisse Bucher.

— “VYom kulturellen Wiederaufbau Europas”, en Vom Ewigen im Menschen.
Leipzig: Der Neue Geist.

— (1938), El resentimiento en la moral. Buenos Aires: Espasa-Calpe.

— (1957), Vorbilder und Fuhrer en Gesammelte Werke, Bd. X: Schriften
aus dem Nachlass. Bd. 1: Zur Ethik und Erkenntnislehre. Bern: Francke-
Bouvier Verlag.

— (1961), El santo, el genio, el héroe. Buenos Aires: Nova.

— (1990), “Politik und Moral” en Gesammelte Werke, Bd. XIll: Schriften
aus dem Nachlass. Bd. 4 Philosophie und Geschichte. Bern: Frankle Ver-
lag

— (2000), El puesto del hombre en el cosmos. La idea de la la paz perpetua
y el pacifismo. Barcelona: Alba.

— (2007), De lo eterno en el hombre. Madrid: Encuentro.

SMITH, F. J. (1974), “Peace and pacifism”, en M. S. Frings, (ed.), Max Scheler
(1874-1928), Netherlands: Centennial Essays, Springer

SUANCES, M. (2002), “Concepto y valor de la vida en Max Scheler”. En A. Domin-
guez, (Coord.), Vida, pasion y razén en grandes filésofos. Cuenca: Uni-
versidad de la Castilla-La Mancha.

WOLFHART, H. (1998), Max Scheler. Miinchen: Beck.

Investigaciones Fenomenolégicas, n. 14, 2017






Investigaciones Fenomenoloégicas, n. 14, 2017, 213-238.

SSN: 1885-1088

LA INVESTIGACION TRASCENDENTAL DE CHARLES TAYLOR

CHARLES TAYLOR’'S TRASCENDENTAL INVESTIGATION

Resumen: Taylor analiza la investigacidn trascen-
dental como el método propio de la filosofia en una
serie de articulos tempranos. El objetivo de este
articulo es doble. En primer lugar, queremos acer-
car al lector a las bases filoséficas del pensamiento
de Taylor, exponiendo el descubrimiento y los ana-
lisis de Taylor sobre la investigacidn trascendental.
En segundo lugar, queremos mostrar la necesidad
de atender a la metodologia y a las fases de esta
investigacidn trascendental para la correcta inter-
pretacién e identificacion de la filosofia de Taylor.

Palabras clave: Charles Taylor, Fenomenologia,
Analisis linglistico, Argumentos trascendentales,
Hermenéutica, Reconstruccion historica.

Sonia E. Rodriguez Garcia
UNED, Espafia
soniaerodriguez@fsof.uned.es

Abstract: Taylor analyzes transcendental investi-
gation as the proper method of philosophy in a
serie of early articles. The purpose of this article
is double. First, we want to bring the reader closer
to the philosophical foundations of Taylor's
thought, exposing Taylor's discovery and analysis
of transcendental investigation. Second, we want
to show the need to attend to the methodology
and phases of this transcendental investigation in
order to achieve the correct interpretation and
identification of Taylor's philosophy.

Key words: Charles Taylor, Phenomenology, Lin-
guistic Analysis, Transcendental Arguments, Her-
meneutics, Historical Making.

1. RETROSPECTIVA: LA INVESTIGACION DE CHARLES TAYLOR (GENITIVO SUBJETIVO)

Charles Taylor nacié en Montreal en 1931 y estudié Historia en la McGill Uni-
versity. En 1953 se traslado a Oxford, para cursar estudios mixtos de filosofia,
politica y economia. Alli comienza su Tesis Doctoral bajo la supervision de Isaiah
Berlin y Elisabeth Anscombe. En 1976, ocupa la Chichele Chair of Social and Po-
litical Theory en el All Souls College of Oxford y comienza a tener peso como
figura filosofica. Sin embargo, en Montreal sera mas conocido por su compromiso

politico como miembro fundador (y posteriormente candidato para los comicios)

Fecha Recepcidn: 29-XI-2017 Fecha aceptacion: 20-XII-2017


mailto:soniaerodriguez@fsof.uned.es

214

SONIA E. RODRIGUEZ GARCIA

del Noveau Parti Democratique du Quebec. Con la publicacién de Sources of the
Self en 1989, se consagra como filésofo y comienza a ser reconocido internacio-
nalmente. Los siguientes afios se dedicara a la exploracion de los temas morales
y politicos postulados en este primer gran trabajo. Finalmente, en el afno 2007
alcanzara un nuevo hito en su carrera académica con la publicacion de A Secular
Age vy la concesion del Templeton Prize. Desde entonces, los reconocimientos y
premios otorgados al fildsofo canadiense son innumerables y lo han situado en
el centro de atencién del pensamiento filosofico actual.

En el mundo de habla inglesa, muchos investigadores y fildsofos han
intentado sistematizar su pensamiento, atendiendo tanto a su filosofia moral y
politica como a su creciente preocupacion por el proceso de secularizacidon del
mundo moderno. En Espafia, el énfasis puesto en su participacion politica en
Quebec y en el paradigmatico debate entre liberalismo y comunitarismo favorecio
que Taylor fuese identificado como uno de los padres fundadores del comuni-
tarismo tedrico. En ambas lecturas, resulta sorprendente la escasa atencién
prestada a las primeras obras del autor y a sus origenes filosoéficos.

Sin embargo, entre la publicacién de su primer articulo en 1957 vy la
publicacién de Sources of the Self en 1989, Taylor publica mas de 150 articulos
y 7 libros. En ellos se encuentran las bases filosdficas de su pensamiento, la
formulacién del proyecto filoséfico que abarcard toda su obra —a saber, la
configuracion de una antropologia filoséfica— y la metodologia que llevara a cabo
en tal empresa. Esta Ultima partird de una serie de planteamientos iniciales en
los que Taylor analiza y critica la tradicidn epistemoldgica moderna. En la critica
a la epistemologia moderna y en el estudio de los diferentes procedimientos de
las ciencias naturales y de las ciencias humanas, Taylor hallara y analizara el que
para él es el método fundamental de la filosofia: /a investigacion trascendental.
Es lo que Laitinen y Smith (2002) denominan “temas metafiloséficos” en la obra
de Charles Taylor.

La sistematizacion de estos temas y la dilucidaciéon de la investigacion tras-
cendental es lo que en las siguientes paginas vamos a intentar desarrollar —no
sin antes advertir que estas divisiones son bastante arbitrarias pues, como sefiala
Ruth Abbey (2000), la contribucidon de Taylor en un campo de estudio siempre
tiene “conexiones con” y “ramificaciones de” sus contribuciones en otros campos
de estudio. Para ello rescatamos algunos de los textos mdas desconocidos del

autor, articuldndolos en torno a tres ejes que nos daran la clave del método de

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



LA INVESTIGACION TRASCENDENTAL DE CHARLES TAYLOR

la investigacion trascendental: la conjugacion entre fenomenologia vy filosofia del
lenguaje, el estudio de los argumentos trascendentales en filosofia, y la

necesidad de la hermenéutica y la reconstruccion histérica.

2. LA CONJUGACION ENTRE FENOMENOLOGIA Y FILOSOFiA DEL LENGUAIJE

Corria el afio 1953 cuando un jovencisimo Taylor se traslada a Oxford, donde
entrara en contacto con la filosofia analitica y el positivismo légico del circulo de
Viena. Autores como Ryle, Austin, Goach y Kenny forman parte de sus primeras
lecturas. Con ellos compartira el método analitico y la preocupacién por el len-
guaje, pero muy pronto se desencantara de esta filosofia a la que considera ciega
y sorda ante las preguntas Ultimas de la vida humana. La lectura de Merleau-
Ponty le conectara con la filosofia continental y le ofrecera un método mucho mas
adecuado para su filosofar, asi como la orientacion de su filosofia. Muchos anos
después, Taylor recuerda este encuentro en las palabras preliminares de La /i-

berté des modernes:

La lectura de la Fenomenologia de la percepcién de Merleau-Ponty me sefiald la di-
reccion que queria seguir, es decir, una critica del positivismo, no sélo en el ambito
de la filosofia stricto sensu sino en sus prolongaciones en las ciencias humanas; una
critica que, a la vez que abordaba las raices epistemoldgicas de la filosofia moderna,

conducia a la definicién de una nueva antropologia (Taylor, 1997: 9).

La asuncién de la fenomenologia le llevara a rechazar la tradicion epistemo-
l6gica moderna, pero no la tradicidén analitica. Muy por el contrario, la conexion
entre fenomenologia y filosofia del lenguaje sera recurrente a lo largo de sus
primeros afios de trabajo.

Taylor criticara duramente la tendencia de estas corrientes a ignorarse y des-
preciarse. Claro ejemplo es la resefia que realiza de La Philosophie Analytique,
libro que recoge las actas del congreso de Cahiers de Royaumont de 1958. Segun
Taylor, la conferencia fallé estrepitosamente en su objetivo porque “ambos lados
estaban insuficientemente preparados y sabian bien poco sobre el otro como para
comprometerse en un didlogo realmente fructifero” (Taylor, 1964b: 133). Mien-
tras van Breda veia en la importancia concedida al lenguaje ordinario un intento
de restringir el alcance de la filosofia a un determinado tipo de relacién con el

mundo, el conceptual; Strawson consideraba que la demanda de van Breda de ir

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

215



216

SONIA E. RODRIGUEZ GARCIA

mas alld de lo conceptual era una extension ilegitima de la filosofia dentro del
campo de la investigacién empirica.

A diferencia de estas posturas aparentemente irreconciliables, Taylor ve po-
sible comparar y combinar el método propio de ambas corrientes, proyecto que
ya habia emprendido anos antes en “Phenomenology and Linguistic Analysis”
(1959b). El estudio de las esencias que lleva a cabo la fenomenologia y el estudio
de los conceptos que pretende el analisis del lenguaje son, a su juicio, estudios
similares y complementarios: el analisis linglistico es de gran relevancia en filo-
sofia, pues cuando “refinamos” nuestros conceptos, al mismo tiempo, proyecta-
mos un modelo de la cosa referida, clarificamos su esencia. A su vez, la investi-
gacion sobre las esencias conlleva la revision de los conceptos que usamos para
describirlas y uno de los mejores modos de completar esta investigacion es a
través del estudio de los usos de la palabra correspondiente.

Pero aun mas, para Taylor, ambos métodos no sélo son cercanos, sino tam-
bién susceptibles de la misma critica. En sus formas extremas son “desviaciones
simétricas” de una norma acordada: “por un lado estd la creencia de que pode-
mos prescindir de nuestros conceptos, ponerlos a todos a la vez en el banquillo;
por el otro, la tesis de que todos los problemas filoséficos surgen de errores sobre
el lenguaje. Ambas corrientes justifican la creencia en una filosofia sin presu-
puestos” (Taylor, 1959b: 109). La epojé husserliana exige poner entre parénte-
sis, suspender, todos nuestros conceptos, pero suspender un concepto para exa-
minarlo requiere tomar otros conceptos dados como base para este examen!. A
su vez, el analisis del lenguaje que intenta clarificar el uso de una palabra esta

obligado a utilizar otras palabras que nos son dadas y presupuestas como validas.

! Es preciso aclarar que estamos exponiendo la critica que Taylor realiza a la fenomenologia de Hus-
serl y que la recepcion que tiene de la obra de este autor es parcial, quedandose ligada al “Husserl con-
vencional”. La critica de Taylor se centra en la “intuicion de las esencias”, en la extraordinaria idea de que
podemos retroceder hasta las esencias, fijarlas con nuestra mirada y describirlas adecuadamente; como
si pudiésemos separar y desprender nuestro lenguaje del mundo y retornar a una intuiciéon pura de unidad
de significado. Una vez lograda esta intuicion pura, podriamos comenzar desde cero, alcanzar el verdadero
punto de partida desde el que nuestros esquemas conceptuales pueden ser reconstruidos. Sin embargo,
dice Taylor, nosotros sdélo podemos enviar nuestros conceptos a revision “en pequefios grupos”. “Suspen-
der” un concepto exige que tomemos otros conceptos como base para proceder a la revision. La pretension
de la epojé de dejar que las cosas sean como son, sin tomarlas dentro de una interpretacién, no es
sostenible porque el uso serio de un concepto en una descripcion supone “tomarlo dentro de una interpre-
tacion”, es decir, aceptar las interpretaciones que conlleva. Aunque tanto Husserl en sus ultimos trabajos
—contintia Taylor— como algunos de sus sucesores llegaron a ver que efectivamente no hay un principio
(un punto de partida) absoluto en la filosofia, en un inconsistente y curioso modo el lenguaje de la epojé
continta siendo utilizado en la actualidad y con él pervive la llamada a una descripcién pura. La magia de
una filosofia sin presupuestos —concluye Taylor— es mas facil de negar que de exorcizar (Taylor, 1959b:
102-104).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



LA INVESTIGACION TRASCENDENTAL DE CHARLES TAYLOR

Con esta critica Taylor apunta una idea también formulada por Javier San Martin:
que la apariencia trascendental de la fenomenologia —tomando prestada la for-
mulacion de Eugen Fink— es, en realidad, extensible a toda la filosofia (San Mar-
tin, 2013: 36-37). Dicho de otro modo: no es posible una filosofia sin presupues-
tos.

Apuntada la similitud y posible conjugacién de ambos métodos, asi como la
critica comdn, vamos a exponer esquematicamente como fenomenologia vy filo-

sofia del lenguaje se entremezclan en los estudios iniciales de Taylor.

a) Presupuestos fenomenolégicos

Entre 1958 y 1989, Taylor publica alrededor de sesenta articulos y cuatro
libros vinculados directamente a cuestiones fenomenoldgicas?. Pero, como ya he-
mos apuntado, su primer acercamiento estd vinculado al atractivo de la critica
fenomenoldgica a la epistemologia tradicional.

En “Overcoming Epistemology” (1987), Taylor denuncia el fundacionalismo
epistemoldgico en lo que, siguiendo el analisis de Ruth Abbey, podriamos consi-
derar una doble dimensién: una macro y una micro. La macro-dimensién sitla a
la epistemologia en un punto privilegiado dentro de la filosofia. La micro-dimen-
sion demanda que el conocimiento sea analizado a fondo y devuelto a sus bases
irreductibles (Abbey, 2000: 175-176). Para Taylor la superacion de la epistemo-
logia conlleva el rechazo al fundacionalismo en ambas dimensiones, por la impo-
sibilidad de neutralizar los aspectos antropocéntricos del conocimiento humano,

y devuelve el foco de atencion a la antropologia filoséfica subyacente.

2 Baste citar muy sumariamente algunas de ellas: la conciencia, la autoconciencia, la intencionalidad,
la identidad mente-cuerpo, la primacia de la percepcién, el mundo de la vida, el ser humano como sujeto
encarnado y, muy especialmente, la critica a la epistemologia tradicional, al representacionalismo, al in-
telectualismo y a la psicologia conductista, que finalmente se extendera a todas las ciencias naturales por
cuanto estas tienen de reduccionistas. Entre los articulos dedicados a la fenomenologia podemos destacar:
“The Pre-Objective World” (1958), “Phenomenology and Linguistic Analysis” (1959b), “The Phenomeno-
logical Movement by Herbert Spiegelberg” (1962), “Genesis” (1965), “Mind-Body Indentity, a Side Issue”
(1967), “The Opening Arguments of the Phenomenology” (1972), “The Validity of Trascendental Argu-
ments” (1978b), “Consciousness” (1982) y “Philosophy of Mind” (1989b); a los que se deben sumar los
libros The Explanation of Behaviour (1964a), Hegel (1975) y su version reducida Hegel and Modern Society
(1979) vy los Philosophical Papers 1 y 2 (1985a y 1985b). Sin embargo, esta predileccién por la fenome-
nologia, que se remonta a tan tempranos escritos, nunca sera abandonada por Taylor. Muchos afios des-
pués, con motivo de una revisidn de la obra de William James, adn podemos leer: “Por lo que se refiere al
hecho de que James sea habitualmente ignorando por los fildsofos académicos contemporaneos, con al-
gunas honorables excepciones, puede no ser mas que una muestra de que, por desgracia, la amplitud de
miras y el talento para la descripcion fenomenoldgica no son cualidades a las que dé demasiado juego la
disciplina en la actualidad” (Taylor, 2002: 33).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

217



218

SONIA E. RODRIGUEZ GARCIA

Esta tradicion epistemoldgica comienza con Descartes quien, en la busqueda
de la certeza, inicia una suerte de giro reflexivo hacia los contenidos de la mente
y promueve la desvinculacion del agente. Esta vuelta reflexiva hacia nuestro
modo de conocer es, para Taylor, un indiscutible avance respecto a los anteriores
modos de proceder. Lo que no supondra un avance sera la instauracion de la
epistemologia como filosofia primera, hecho que tiene lugar en lo que Taylor
denomina “ontologizacion” del método y de la postura desvinculada (Taylor,
1991: 95).

La ontologizacion adquirié dos grandes formas en la filosofia moderna. La
primera es el dualismo cartesiano segun el cual nuestras ideas, nuestros pensa-
mientos y sentimientos, estan “dentro” de nosotros, mientras que los objetos del
mundo a los que remiten nuestros estados mentales estan “fuera”. Sujeto y ob-
jeto pasan a ser los dos polos de un dualismo epistemoldgico fuertemente esta-
blecido y, en consecuencia, la concepcion del conocimiento cientifico que termina
por surgir de la visidn cartesiana es representacional. Del dualismo epistemold-
gico y del representacionalismo nace la idea del sujeto desvinculado, capaz de
realizar representaciones objetivas, independientes de su experiencia como su-
jeto cognoscente. La segunda forma de ontologizacién, estrechamente vinculada
a la primera, es el mecanicismo imperante en el siglo XVII. Bajo el prisma del
mecanicismo, el cuerpo es entendido de modo mecanico, pero también el cono-
cimiento se explica en términos mecanicistas. Segun Taylor, Locke radicaliza la

III

postura desvinculada y posibilita la aparicion del yo “puntual” que, como el punto
geométrico, es adimensional y sin extension. Es la concepcidon de un individuo
responsable de sus pensamientos y representaciones, capaz de manipular ins-
trumentalmente el mundo para lograr sus objetivos.

Esta tradicién, que se inicia con Descartes y se radicaliza con Locke, se pro-
longa hasta nuestros dias, incluyendo a criticos como Rorty3 o Quine. Para Taylor
el rechazo al fundacionalismo de estos dos ultimos autores obviaria las conse-
cuencias antropoldgicas de la ontologizacién. La superacién de la epistemologia
no debe suponer Unicamente el rechazo del fundacionalismo, sino también el
rechazo a toda concepcion epistemoldgica que olvide que ser un “yo” es una

experiencia inseparable del hecho de existir y que el conocimiento depende de

3 Con este Taylor tendrd numerosas disputas. Destacamos aqui el articulo de Taylor “Rorty in the
Epistemological Tradition” (Taylor, 1990) y la respuesta de Rorty en “Taylor on Truth” (Rorty, 1994).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



LA INVESTIGACION TRASCENDENTAL DE CHARLES TAYLOR

una cierta relacion entre lo que “esta ahi fuera” y los estados internos causados
en nuestra mente.

Con la ayuda de Merleau-Ponty y de Heidegger, Taylor llevara a cabo la su-
peracion de la epistemologia. Siguiendo a Merleau-Ponty, Taylor concede que
nuestra capacidad de conocer parte de nuestro ser como sujetos encarnados. El
ser humano se halla inserto en un campo fenoménico en el que se produce el
acto de la percepcidon. La percepcion esta condicionada por la corporalidad del
sujeto. El objeto percibido ocupa un lugar en el mismo campo fenoménico que el
sujeto perceptor: sujeto y objeto mantienen, como minimo, una relacién espacio
temporal. Como consecuencia, objeto percibido juega un rol en la mente del su-
jeto perceptor, quien lo siente relevante (o no) para sus propdsitos, vinculado (o
no) a otros objetos y eventos, que pueden no estar siendo actualmente percibi-
dos. El espacio perceptual y conductual son uno y el mismo, y esto inviste al
campo fenomeénico de significado. La direccionalidad inherente de la conciencia
pone de manifiesto la significatividad, algo que habia obviado la perspectiva vin-
culada del dualismo epistemolégico.

La analitica existencial de Heidegger también serd de gran ayuda en la su-
peracion de la epistemologia. Taylor recupera de Heidegger dos nociones funda-
mentales: la Licthtung y el trasfondo. La experiencia del claro en el bosque re-
quiere que exista un ser ante el cual aparecen las cosas, sitla nuevamente al
conocedor en el mismo campo fenoménico que lo conocido, lo que nos hace dejar
de considerar al conocedor como garantizado en términos de “sujeto”. Nuestra
aprehension de las cosas como “objetos” es una de las posibilidades que tenemos
como consecuencia de nuestro ser-en-el-mundo, es decir, la posibilidad de for-
mar representaciones desvinculadas es consecuencia de nuestra actividad de
percibir y conocer como sujetos vinculados. A ello debemos sumar la nocién de
trasfondo. El trasfondo no es aquello de lo que no somos conscientes, sino lo que
hace inteligible aquello de lo que somos indiscutiblemente conscientes. Gracias
al trasfondo podemos aprehender nuestra experiencia, captarla y hacerla com-
prensible, de modo que puede ser representado por un tipo de precomprension
y ser articulado haciendo explicito lo que antes estaba implicito.

Los argumentos ofrecidos por Merleau-Ponty y Heidegger permiten la su-
peracion de la epistemologia: derrocan el fundacionalismo y apuntan una nueva
direccién. Lo que hemos descubierto es la irrebasabilidad de nuestra experiencia

y el énfasis en la descripcion de los procesos y condiciones de esta experiencia

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

219



220

SONIA E. RODRIGUEZ GARCIA

llevard a Taylor a caracterizar su propio enfoque como fenomenoldgico. Es la
fenomenologia la que nos ha permitido romper con, al menos, tres ideas distor-
sionadoras de nuestro pensar actual. En primer lugar, frente a la imagen de un
sujeto desvinculado, la fenomenologia recupera la nocién de seres encarnados,
seres-en-el-mundo. En segundo lugar, frente al dualismo epistemoldgico del re-
presentacionalismo, la fenomenologia nos muestra que como sujetos encarnados
no podemos desligar nuestros estados mentales del mundo que los condiciona.
Y, en tercer lugar, frente a las explicaciones conductistas del comportamiento
humano, la fenomenologia hace patente la imposibilidad de explicar la conducta
humana sin hacer referencia a la intencionalidad y significatividad que la deter-

minan.

b) Anélisis del lenguaje

La preocupaciéon de Taylor por el analisis del lenguaje se remonta a sus ori-
genes filosoficos en la Escuela de Oxford 4. A mediados de la década de 1950,
esta escuela estaba centrada en continuar y revisar la revolucién linguistica del
positivismo légico del Circulo de Viena, ampliando su concepcién del lenguaje y
criticando algunos de sus supuestos basicos. Taylor compartira el recelo ante los
modelos reduccionistas de analisis del lenguaje y el deseo de promover una prac-
tica filosofica compleja que revele la profundidad del lenguaje corriente, pero no
aceptara la pretensidn de neutralidad del lenguaje ordinario.

Merece la pena detenerse unas lineas para rescatar el primer articulo publi-
cado de Taylor, “Can Political Philosophy Be Neutral?” (1957). Taylor enmienda
la plana a sus compafieros oxonienses al afirmar que, aunque el analisis linglis-
tico como método en filosofia ha dado un nuevo giro a las cuestiones tradiciona-
les, los fildsofos de esta escuela yerran al presentar su trabajo como una ruptura
radical con el pasado, como si esta nueva aproximacidon pudiese cambiar por
completo la investigacion filosofica. La pretensidén de esta “nueva mirada” y su
falacia implicita se revelan evidentes en el campo de la filosofia moral y politica.
Los andlisis del lenguaje en las teorias morales y politicas pretenden ser neutra-

les, limitarse a estudiar el lenguaje y la adecuacién del mismo, sin entrar en el

4 El mismo Taylor en “Phenomenology and Linguistic Analysis” (1959b) justifica comenzar con el
analisis del método fenomenoldgico por ser “mas desconocido para mi”, lo que le sitla dentro de la filosofia
analitica tal y como esta siendo desarrollada en la Escuela de Oxford.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



LA INVESTIGACION TRASCENDENTAL DE CHARLES TAYLOR

debate entre las diferentes creencias morales o politicas. El analisis linguistico
pretende ser compatible con cualquier posicion moral y/o politica. Pero —afirma
Taylor— al menos en un sentido no lo es.

La neutralidad parece plausible cuando afirmamos que personas con opinio-
nes politicas muy diversas pueden ponerse de acuerdo en la descripcion de algun
evento politico (por muy controvertido que éste sea). Hasta aqui podemos man-
tenernos neutrales, pero, si a continuacién afirmamos que las diferentes valora-
ciones del evento no afaden nada a la descripcion, iremos mas alla de los limites
del acuerdo comun. El marco que establece la diferencia entre juicios de hecho y
juicios de valor encaja mucho mejor con unas posiciones que con otras. Un libe-
ral, por ejemplo, que mantenga que su opinidn politica es sélo su punto de vista,
nada tiene que objetar a esta diferencia. Pero no parece que un marxista o un
cristiano puedan constreiiir su moralidad dentro de este marco para admitir que
sus creencias basicas son del mismo estatuto que sus preferencias por el dulce o
el salado. Hay ciertos eventos en el mundo que no son descriptibles en términos
libres de valoracion®: las decisiones morales y politicas de los individuos no son
sucesos libres de valor como otros hechos y eventos de este mundo. Si mante-
nemos al sujeto moral fuera de este mundo, entonces podemos decir que los
hechos del mundo son neutrales; pero una vez que incluimos al ser humano, u
optamos por un mundo que no es completamente descriptible en términos “pur-
gados” de valores o rechazamos hablar de “moral”.

El filésofo analitico deberia aceptar que el lenguaje ordinario le proporciona
un marco y una serie de significados y connotaciones de las que no puede esca-
par. El lenguaje corriente no es un fendémeno neutro sino un conjunto de inter-
pretaciones que se constituyen por medio de las practicas linglisticas en nuestra
relaciéon con el mundo. Para Taylor, el uso que hacemos del lenguaje presupone
una serie de cuestiones ontoldgicas que permanecen inarticuladas en el analisis
linglistico, tema que abordard mas exhaustivamente en otro escrito temprano,

“Ontology” (1959a). El problema, en términos generales, remite a los

5 Javier Muguerza prestd atencion muy pronto al pensamiento filoséfico de Taylor. Para Muguerza,
Taylor —pese al interés y a la estrecha vinculacion que mantiene con el analisis del lenguaje— cuenta con
el mérito de no caer en la consolidada doctrina segun la cual las cuestiones de valor son independientes
de las cuestiones de hecho: “Hay, no obstante, excepciones dentro de ese consenso casi general; y una
de tales excepciones es la del propio Taylor, quien por lo pronto acierta en el diagndstico de la insuficiencia
que aqueja aquella posicion: [...] Argumentar o tratar de justificar racionalmente nuestros juicios morales
es dar razon de tales juicios, que son sin duda juicios de valor” (Muguerza, 1977 [2009: 223]).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

221



222

SONIA E. RODRIGUEZ GARCIA

presupuestos ontoldgicos de dos estratos de nuestro lenguaje: el lenguaje que
utilizamos para hablar de los objetos materiales del mundo —el M-lenguaje [ma-
terial object language]— y el lenguaje que utilizamos para hablar de las personas
y sus conductas —el P-lenguaje [person language] (Taylor, 1959a: 129). Los
presupuestos ontoldgicos de nuestro P-lenguaje no son compatibles con los pre-
supuestos ontoldgicos del M-lenguaje. El P-lenguaje presupone un mundo en el
que las cosas y sucesos sobre los que hablamos no pueden encontrar correlato
en el M-lenguaje. Esta diferencia entre ambos estratos y su modo de relacionarse
es lo que estad en la base de muchos problemas ontoldgicos y éstos no pueden
ser simplemente “disueltos” mediante la clarificacion de la ldgica del lenguaje.
Sin embargo, el avance de la ciencia en el mundo moderno vy la tradicion episte-
moldgica moderna exigen la purificacion del M-lenguaje y el rechazo absoluto del
P-lenguaje. Taylor considera que no hay justificacion para tal demanda pues el
ser humano puede aprender y, de hecho, aprende a usar todos estos lenguajes
0, mas bien, estas diferentes dimensiones del lenguaje. Uno no puede atrinche-
rarse en un estrato de lenguaje y rechazar la ontologia de todos los demas, pues
nuestro lenguaje ordinario predica de un modo particular tanto M-predicados
como P-predicados. El Unico lenguaje que puede garantizar la unidad entre los
M-predicados y los P-predicados es precisamente el lenguaje ordinario.

Con los afios Taylor abandonara el caracter marcadamente analitico de estos
textos, pero no asi su interés por el lenguaje. Ya en la década de los afios 70,
centra el andlisis del lenguaje en el problema de la significacién. En “Language
and Human Nature” (1978a), el M-lenguaje y el P-lenguaje son analizados como
dos dimensiones del lenguaje ordinario, la dimensidn designativa y la dimension
expresiva, respectivamente.

Mediante la dimension designativa, una palabra apunta a una cosa del
mundo, a una realidad totalmente independiente de nosotros y del uso que ha-
gamos del lenguaje en el proceso de designacién. Las teorias designativas hacen
del significado un asunto poco enigmatico: el significado de las palabras o las
frases se explica por la correlacion de los signos con fragmentos del mundo que
pueden identificarse objetivamente. Esta teoria se ajusta muy bien a la tradicion
epistemoldgica moderna: el rol del lenguaje es representar lo mas adecuada-
mente posible una realidad externa independiente.

Por su parte, la dimensidon expresiva del lenguaje sirve para articular nues-

tros sentimientos, para encarnar algo que es manifiesto. Las expresiones ponen

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



LA INVESTIGACION TRASCENDENTAL DE CHARLES TAYLOR

de manifiesto una cosa al encarnarla. Para estas teorias, el asunto de la signifi-
cacion se vuelve algo mas complicado. La significacién es misteriosa pues no
puede ser explicada a través de la relacion signo-objeto, sino que sélo puede ser
explicada a través de otra expresion. Una descripcion expresiva de la significacion
no puede hablar en términos puramente objetivos, pues no puede evitar las pro-
piedades relacionadas con el sujeto. Y, aun mas, tal y como Herder sefald en el
Teatrise on the Origin of Language, para que ciertas palabras denoten algo tene-
mos que ser capaces de hablar, de dar expresién a una conciencia reflexiva que
aparece a través de la experiencia del discurso. Usar una palabra es identificar
tal o cual cosa, pero para que se produzca la identificacidon signo-objeto es nece-
sario apoyarse en otros signos. La palabra sélo tiene sentido en el conjunto de
lenguaje. Humboldt continud y desarrolld las ideas de Herder hasta consignar lo
que él denomind como la “red” [Gewebe] del lenguaje. La capacidad linguistica
se despliega sobre un trasfondo que nunca podemos dominar por completo, el
discurso consciente es tan sélo la punta del iceberg.

Esta idea subyace en la concepcion del trasfondo de Heidegger, pero también
en la insondable dimension prelinglistica de Wittgenstein. Para Taylor, en gran
parte, la argumentacion de las Philosophische Untersuchungen tiene por objeto
mostrar que la identificacién entre objeto y palabra (a través de una ceremonia
de nombramiento o sefialamiento del objeto) soélo es posible cuando el aprendiz
ya estd inserto en el lenguaje, entiende las operaciones logicas del mismo y el
puesto que la palabra ocupa en él. Las teorias designativas, nos dice Wittgens-
tein, olvidan que tiene que haber muchos preparativos en el lenguaje para que
el mismo nombrar/designar sea posible y tenga sentido. De este modo, la con-
cepcion expresiva del lenguaje ofrece una imagen mucho mas amplia y profunda

del lenguaje y en ella la cuestidn de significado se vuelve misteriosa.

3. EL ESTUDIO DE LOS ARGUMENTOS TRASCENDENTALES

La atencién prestada a los andlisis fenomenoldgicos y lingtiisticos no sélo
influirdn en los contenidos de la filosofia de Taylor, sino también en el procedi-
miento. En las obras Merleau-Ponty, Heidegger y Wittgenstein, Taylor encuentra
una familia de argumentos que convergen en el método de la investigacion tras-

cendental. Todos ellos parten de la intuicion del fendmeno central de la

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

223



224

SONIA E. RODRIGUEZ GARCIA

experiencia —de ciertos aspectos o dimensiones de la experiencia— y nos llevan
a “retroceder” en busca de los elementos que se manifiestan como condiciones
constitutivas de la experiencia. La investigacion trascendental esta implicita en
los analisis fenomenoldgicos en torno a la corporalidad y nuestro ser-en-el-
mundo de Merleau-Ponty y Heidegger, asi como en las teorias de juegos de len-
guaje y en las formas de vida del ultimo Wittgenstein; aunque tiene su origen en
Kant y en Hegel en tanto que ponen énfasis en la participacion activa de la sub-

jetividad trascendental:

Por “argumentos trascendentales” me refiero a los argumentos que parten de alguna
faceta supuestamente indudable de nuestra experiencia con el fin de concluir que
esta experiencia debe tener ciertas caracteristicas o ser de un cierto tipo, pues de
otro modo esta faceta no podria ser indudable. Obviamente, los ejemplos mas cono-
cidos se encuentran en Kant, y es por esto que la determinacién de “trascendental”
es apropiada (Taylor, 1972: 151).

Segun Taylor la deduccion trascendental de Kant en sus diferentes versiones
puede ser pensada como la dilucidacidon de dos facetas basicas de nuestra expe-
riencia: la polarizacién entre sujeto y objeto, y la unidad garantizada por la aper-
cepcidn trascendental. En la deduccién trascendental, Kant parte de la idea de
gue debemos ser capaces de distinguir un orden objetivo de las cosas y un orden
meramente subjetivo. La polarizacion entre sujeto y objeto obliga a alguna forma
de objetividad, esto es, la distincién entre el modo en que las cosas son (noume-
nos) y el modo en que se nos aparecen (fendmenos). Pero, desde ahi, Kant plan-
tea la exigencia de cierta unidad coherente de las representaciones que consti-
tuyen la experiencia como una condicién necesaria de su caracter de experiencia
de un objeto. El “Yo Pienso” debe poder acompafar a todas nuestras represen-
taciones. Sin la aplicacién de estas dos caracteristicas ineludibles no podriamos
mantener la experiencia, son condiciones de posibilidad, trascendentales de la
experiencia y del conocimiento humano. Pero este tipo de argumentacién no esta
confinada a Kant, sino que forma parte del debate filoséfico contemporaneo.

En “The Opening Arguments of the Phenomenology" (1972) Taylor analiza
los tres primeros capitulos de la Phdnomenologie des Geistes [PhG] de Hegel
como un ensayo en el que se pone en practica la argumentacion trascendental.
El objetivo de PhG es rastrear los pasos a través de los cuales la conciencia logra

una adecuada concepcién de si misma. De hecho, nos dice Taylor en su Hegel,

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



LA INVESTIGACION TRASCENDENTAL DE CHARLES TAYLOR

PhG puede considerarse como una introduccion al sistema de Hegel, cuya funcién
seria la de llevar al lector desde donde esta, enterrado en los prejuicios de la
conciencia ordinaria, hasta el umbral de la verdadera conciencia (Taylor, 1975:
111). PhG comienza desde nuestra conciencia ordinaria de las cosas para llevar-
nos a la perspectiva verdadera del Geist. El trabajo es llamado “fenomenologia”
porque trata del modo en que las cosas aparecen a la conciencia o de las formas
de la conciencia. Pero nuestra conciencia ordinaria nos lleva a ser individuos,
sujetos finitos colocados ante el mundo, mientras que la perspectiva del Geist
nos muestra como vehiculos de un espiritu que esta expresado en el mundo, por
lo que este mundo no es ajeno ni distinto a nosotros. Entonces, écédmo podemos
inducir a la conciencia ordinaria a salir de su perspectiva y llevarla a una forma
mas elevada? Hegel pretende mostrar cdmo la conciencia ordinaria cuidadosa-
mente examinada cae en contradiccidén y busca ir mas alla de si misma hacia una
forma mas adecuada, aquella libre de presupuestos dogmaticos y contradicciones
internas.

El punto de partida es el sujeto que conoce, definido en términos de logro.
De este modo, Hegel se aferra a un estandar realizado y desde él comienza una
dialéctica ascendente que ira desde la mas natural e insofisticada concepcion del
sujeto cognoscente que él llama “certeza sensible” hasta una forma de conciencia
que ya no implique contradiccion, capaz de mantenerse y reconciliarse consigo

misma. Es el paso de una “certeza sensible” a una “certeza de si mismo”®.

% Taylor completa el analisis que comienza en el articulo de 1972 en el capitulo 1V del Hegel de 1975
dedicado a la dialéctica de la conciencia. La conciencia con la que comienza su dialéctica critica —esa
certeza sensible— es la experiencia entendida como mera recepcidn preconceptual. El mundo es completo
y rico cuando lo percibimos a través de impresiones previas a cualquier actividad de la mente y, en parti-
cular, a la actividad conceptual. La receptividad pura nos daria el conocimiento mas rico porque no deja
nada fuera, sino que toma el objeto que tiene ante si en su plenitud. Ahora bien, el modo de Hegel para
hacer entrar a la conciencia ordinaria en el movimiento dialéctico es pedirle al sujeto de la certeza sensible
que nos diga qué experimenta. Hegel toma de Herder la idea de que la conciencia reflexiva es necesaria-
mente conciencia linglistica. Si sabemos algo, entonces seremos capaces de decirlo, incluso si no tenemos
las palabras adecuadas y experimentamos la inefabilidad del lenguaje. Pero al pedirle al sujeto de la
certeza sensible que nos diga lo que sabe, le estamos pidiendo que produzca/articule un poco de conoci-
miento efectivo alcanzado en este modo de conciencia. Aqui es donde surge la contradiccidn: la certeza
sensible se supone inconmensurablemente rica comparada con la conciencia conceptual porque nada en
aquella ha sido seleccionado. Pero en el decir, seleccionamos, apuntamos, ponemos el foco de atencion
en alguna dimensién de la realidad. La conciencia que es consciente es, necesariamente, selectiva.

La certeza sensible no sélo no es la forma mas rica de conciencia, sino que puede ser la mas pobre,
pues la falta de selectividad la condena al vacio. La nueva forma que Hegel ve surgir de la certeza sensible
es una vision del objeto como una cosa con propiedades. A esta vision del objeto de conocimiento la llama
Hegel “percepcion” y sera el punto de partida de una nueva dialéctica en la que trata de mostrar que la
experiencia definida en términos de este objeto se revela a si misma, una vez mas, como contradiccion.
La conciencia logra ver su inadecuacidn al comprobar la contradiccidn en el seno de si misma: la conciencia
tiene una determinada idea de lo que significa la experiencia, pero esta idea no es la experiencia efectiva
de la conciencia. Al intentar hacer efectiva la idea de la experiencia, la conciencia se ve obligada a violar

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

225



226

SONIA E. RODRIGUEZ GARCIA

El argumento de Hegel parte de las caracteristicas innegables de la experien-
cia —la certeza sensible, la conciencia ordinaria— para alcanzar la condicion de
posibilidad de dicha conciencia —la autoconciencia. Su argumento, que se sigue
del plan trazado en la introduccién, tiene muchas afinidades con la argumenta-
cion trascendental’.

Este modo de proceder es, para Taylor, el propio de la filosofia y en funcién
del mismo analizard y validaria la filosofia de otros autores. Continuando con la
estela de autores que, a juicio de Taylor, siguen la metodologia propia de la
argumentacion trascendental nos encontramos con Merleau-Ponty. El fenomeno-
logo francés parte de la certeza de que nuestro acceso primero al mundo se da
a través de la percepcion para mostrar que ésta es en esencia la de un ser en-
carnado. Nuestra experiencia esta condicionada por el modo en que nos situamos
corporalmente en un espacio y un tiempo determinado. Percibimos el arriba y el
abajo, el antes y el después, nos movemos por el espacio y actuamos en y sobre
el mundo. Estamos ineludiblemente abiertos al mundo y nuestro modo de ser
abiertos al mundo, nuestra percepcién, es ineludiblemente la de un agente
puesto frente a él. El argumento sefiala un rasgo aparentemente innegable y
esencial de la experiencia: nuestra experiencia es la experiencia de un sujeto
encarnado; pero al hacerlo también dice algo esencial de nuestra vida como su-
jetos: somos ineludiblemente seres encarnados. La conclusion del argumento,
i.e., el ser humano es una agencia encarnada, es sumamente significativa y va

mas alld de su punto de partida, el fendmeno de la percepcidn.

el modelo o idea original en vista de su inadecuacidn. Esto significa que la conciencia debe realizar los
cambios que la contradiccion revelada ha mostrado necesarios, lo cual nos lleva a otra nocion de la con-
ciencia que se convertira en la base sobre la cual comenzar una nueva prueba intrinseca de adecuacion.
El objetivo ultimo de Hegel es mostrar que la conciencia es siempre autoconciencia. Por eso su proceder
comienza con la conciencia natural, ordinaria, y muestra que sobre su examen se transforma a si misma
en autoconciencia

7 En este punto es necesario realizar tres importantes aclaraciones. En primer lugar, Taylor afirma
que tan soélo los argumentos correspondientes a los tres primeros capitulos siguen el método trazado en
la introduccion de PhG vy, en consecuencia, solo estos argumentos pueden ser presentados de forma con-
vincente como argumentos trascendentales. Es decir, la argumentacidn trascendental no es visible ni ex-
tensible a toda la filosofia de Hegel, ni tan siquiera a PhG. En segundo lugar, es necesario apuntar que la
lectura de Taylor de PhG sera criticada por muchos autores. Keith Hewitt, por ejemplo, considera que esta
interpretacion es totalmente inapropiada: el criticismo de Hegel hacia el método trascendental invalidaria
situar a Hegel y Kant en la misma trayectoria filosofica (Hewitt, 2000: 161). Pero, en tercer lugar, mas
alla de las criticas que se puedan realizar a la interpretacion de la PhG de Taylor —de las cuales aqui sélo
queremos dejar constancia de su existencia— lo cierto es que, a partir de esta lectura, Taylor encuentra
lo que para él es el método propio de la filosofia en funcidn del cual analizara la filosofia de otros autores
y construira la suya propia.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



LA INVESTIGACION TRASCENDENTAL DE CHARLES TAYLOR

Por su parte, Heidegger lleva a cabo el mismo procedimiento en Sein und
Zeit. Su punto de partida es el hecho de que descubrimos las cosas como for-
mando parte de un mundo para a través de una regresion llegar a la tesis fuerte
de que nosotros mismos somos seres-en-el-mundo. Sélo por el hecho de que
nosotros somos seres que tenemos mundo, podemos apreciar y ser conscientes
del aparecérsenos de las cosas. Es la experiencia del claro del bosque de la que
ya hemos hablado: lo que muestra el claro del bosque no es sélo el objeto, sino
gue nosotros mismos estamos ubicados en él. El ser-en-el-mundo sera condicion
de posibilidad de nuestra experiencia y nuestro conocer.

La reflexion de Wittgenstein es similar a la heideggeriana cuando muestra
que la condicion de posibilidad de nuestra comprensién linglistica es la existencia
de un trasfondo prelinglistico. En esta ocasién, Wittgenstein parte de la expe-
riencia basica del atomismo del significado, segun el cual una palabra adquiere

I\\

significado cuando la conectamos a un objeto mediante el “nombrar”. Nombrar
una cosa parece una operacion primitiva y autosuficiente, pero el nombrar no es
un hecho que pueda tomarse de forma aislada fuera de nuestra capacidad lin-
gulistica. La argumentacién trascendental muestra que para que el hecho de nom-
brar sea posible es necesario que existan muchos preparativos en el lenguaje y
gue el sujeto participe, aunque sea inconscientemente, irreflexivamente, en los
mismos. Nombrar un objeto presupone ser capaz de aplicarle otros términos que
situarian el nombre, la palabra, en nuestro discurso e identificarian lo que nom-
bra. Tenemos que ser capaces de decir, aunque sea de forma incorrecta, lo que
estamos nombrando®. La comprensidn del trasfondo prelingliistico no concierne
a las palabras aisladas sino a los juegos del lenguaje.

Aunque la referencia a los argumentos trascendentales de la filosofia aparece
recurrentemente en muchos textos, Taylor los analiza en profundidad en “The
Validity of Trascendental Arguments” (1978b).

Los argumentos que denomino “trascendentales” parten de algun rasgo de nuestra
experiencia que caracterizan como indubitable [...] Pasan luego a una conclusién mas

fuerte, concerniente a la naturaleza del sujeto o su posicién en el mundo. Realizan

ese pasaje mediante un argumento regresivo, a saber, que la conclusién mas fuerte

8 Vemos la tesis de Herder-Humboldt repetida tanto en Hegel como en Wittgenstein.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

227



228 SONIA E. RODRIGUEZ GARCIA

debe serlo para que el hecho indubitable de la experiencia sea posible (y como aquella
lo es, éste, por fuerza, también lo es) (Taylor, 1978b [1997: 123]).

La argumentacion trascendental es la regresidon desde un rasgo incuestiona-
ble de la experiencia a una tesis mas fuerte como condicién de su posibilidad®.
Esta argumentacién tiene, segun Taylor, tres rasgos fundamentales. En primer
lugar, la regresion consiste en una cadena de “afirmaciones de indispensabili-
dad”. Van desde un punto de partida hasta su conclusiéon mostrado que la condi-
cion expuesta en ésta es indispensable para la caracteristica sefialada como
punto de partida. El argumento tiene, por tanto, un minimo de dos pasos, aunque
puede tener mas, pues puede construir sobre su base tantas afirmaciones de
indispensabilidad como sean necesarias para llegar a la conclusién fuerte. En
segundo lugar, las afirmaciones de indispensabilidad no pretenden tener un fun-
damento empirico, sino ser a priori. No son probables, sino apodicticas, se las
supone evidentes por si mismas. Desde la primera afirmacion, que se nos mues-
tra con una claridad arrolladora, hasta la conclusiéon, todo el argumento debe ir
acompanado del mismo tipo de certeza y evidencia. La argumentacién es, por
tanto, “una cadena de afirmaciones apodicticas de indispensabilidad”. En tercer
lugar, todas las afirmaciones conciernen a la experiencia. Esto proporciona a la
cadena de afirmaciones un anclaje sin el cual no tendria la significacidon que tiene,

el punto de partida es inexpugnable.

Los argumentos trascendentales son entonces cadenas de afirmaciones apodicticas
de indispensabilidad que conciernen a la experiencia y tienen, de ese modo, un an-
claje indiscutible. No puede hacerse caso omiso de aquello para lo cual muestran que
las cosas son indispensables (Taylor, 1978b [1997: 133-134]).

En Udltimo término, los argumentos trascendentales consisten en hacer expli-
cito un discernimiento sobre nuestra propia actividad, de ahi que, pese a tratarse
de afirmaciones evidentes, no sean faciles de dilucidar. Estas afirmaciones son
ciertas porque se fundamentan en nuestra propia actividad, explicitan las condi-

ciones del éxito y del fracaso y lo hacen con acierto, pues dudar de ellas implicaria

° Queremos dejar apuntado aqui que dicha condicidn de posibilidad estara ligada a la “naturaleza del
sujeto”. En Ultimo término, las conclusiones fuertes de la investigacion trascendental en Taylor siempre
seran referidas a la naturaleza del sujeto y como tal estableceran las condiciones de posibilidad del ser
humano -las condiciones invariables de la variabilidad humana.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



LA INVESTIGACION TRASCENDENTAL DE CHARLES TAYLOR

dudar de que estamos ocupados en dicha actividad. Las exigencias del debate
filosofico requieren que explicitemos las condiciones limites del buen resultado vy,
una vez que llegamos a estas condiciones limite, veamos que el asunto en cues-
tion es evidente por si mismo. A pesar de ello, puede ser muy dificil llegar a este
punto, por eso, aunque las conclusiones de los argumentos trascendentales son

apodicticas estan siempre abiertas a un debate incesante.

4. LA NECESIDAD DE LA HERMENEUTICA Y LA RECONSTRUCCION HISTORICA

Cabria preguntarnos como es posible que el resultado de la argumentacion
trascendental sean afirmaciones que descubrimos como evidentes en si mismas
y, a pesar de ello, no sean facilmente alcanzables e, incluso, una vez alcanzadas
sean susceptibles de un debate incesante. La respuesta es que la regresion lle-
vada a cabo desde una caracteristica innegable de la experiencia hasta su condi-
cion de posibilidad es una cuestion hermenéutica y como tal depende de una
interpretacion que saque a la luz la coherencia subyacente, que explicite la sig-
nificacion expresada y haga manifiesto un sentido que permanecia oculto.

Taylor criticard duramente el discurso cientifico que pretende conocer rigu-
rosamente aspectos de la realidad —incluido el ser humano— ajustandose a los
estandares epistémicos de claridad y objetividad. Este modo de comprender el
conocimiento cientifico destierra a las ciencias sociales y humanas de los domi-
nios del conocimiento objetivo. EIl método fenomenoldgico-hermenéutico que
opondra a esta racionalidad desvinculada nos permitird descubrir nuestras rela-
ciones en el mundo a través del cuerpo y del uso ordinario del lenguaje.

En The Explanation of Behaviour (1964a), Taylor rechaza las explicaciones
causales de la conducta humana. Los comportamientos de los seres humanos
gozan de una intencionalidad que se encuentra ausente en otros lugares de la
naturaleza, poseen una conciencia que les permite dirigir sus comportamientos.
Esto nos obliga a considerar ciertas nociones como "“significado” y “valor” dentro
de las explicaciones de la conducta humana, nociones irrelevantes para las cien-
cias naturales pero ineludibles para las ciencias del hombre.

Cualquier explicacion de la naturaleza humana debe articularse a partir de
una dialéctica ontoldgica que tome en consideracién el dato fenomenoldgico pero
que, a partir del mismo, sea capaz de remontarse a las condiciones de posibilidad

de dicha facticidad a fin de mostrar los constitutivos perennes de la naturaleza

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

229



230

SONIA E. RODRIGUEZ GARCIA

humana. Para ello es necesario discernir paralelamente las conexiones intrinse-
cas que existen entre nociones como “sentido”, “propdsito” y/o “significado”, algo
gue solo se puede hacer a través de la insercién de un elemento interpretativo
en la explicacion.

En “Interpretation and the Sciences of Man” (1971), Taylor defiende que la
interpretacion es fundamental en las ciencias del hombre. La interpretacion in-
tenta aclarar un objeto de estudio y su significado, sacando a la luz la coherencia
o el sentido subyacente. Cualquier ciencia humana incorpora una hermenéutica
porgue se ocupa de las formas de significacion confusamente interrelacionadas.
Taylor diferencia entre “significacion” y “expresién”. La significacién es el proceso
por el cual otorgamos significado a la cosa relacionada, pero esta significacidon
puede adquirir mas de una expresion. La hermenéutica es la ciencia encargada
de articular la significacidn en su expresién mas adecuada: “Una interpretacion
es lograda cuando aclara la significacion originalmente presente en una forma
confusa, fragmentaria y oscura” (Taylor, 1971 [1997: 146]).

La dificultad de la hermenéutica es que, al intentar que la significacion sea
expresada de otra manera, necesariamente recurre a otras expresiones, lecturas
o interpretaciones. Estamos ante lo que se conoce como “circulo hermenéutico”.
La circularidad de este procedimiento es facilmente identificable cuando pensa-
mos en la interpretacion de un texto: cuando tratamos de establecer una lectura
para un texto invocamos a la lectura de otras partes del texto, la lectura e inter-
pretacion de diferentes fragmentos del texto depende de la lectura e interpreta-
cion de otras partes y, en Ultima instancia, de la lectura del todo. ¢Y si todo fuese
una gran ilusién? ¢Y si todo fuese un gran error interpretativo? La Unica forma
de romper el circulo hermenéutico es alcanzar un nivel de certidumbre que de
algun modo legitime una determinada interpretacion como la expresién mas ade-
cuada de la significacion subyacente.

Taylor defiende que existen dos modos de alcanzar esta certidumbre, dos
modos histdricamente comparables que no tendran la misma validez para nues-
tro autor. El primer modo, calificado por Taylor como “racionalista” y cuyo ma-
ximo representante seria Hegel, aspira a alcanzar un discernimiento de tal clari-
dad que nuestras intuiciones o comprensiones tengan la certeza de lo innegable.
El segundo modo, calificado como “empirista”, concibe la impresiéon o el dato
sensorial como la pieza basica constituyente del conocimiento, un dato bruto libre

de interpretacidon. Para Taylor, este segundo modo de romper el circulo

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



LA INVESTIGACION TRASCENDENTAL DE CHARLES TAYLOR

hermenéutico es un intento de trascender nuestra propia subjetividad para re-
construir el conocimiento sin apelar a lecturas o juicios susceptibles de una veri-
ficacidon ulterior. Mas alla de la subjetividad del agente, los datos empiricos no
cuestionables ofrecen la Unica verificacion aceptada. Cualquier significacién ex-
cedente, no compatible con estos datos en bruto, se considera ajena a la ldgica
de la verificacidén y, en consecuencia, es rechazada. Los progresos de la ciencia
natural han dado gran credibilidad a esta epistemologia verificacionista y desde
ella ha existido la tentacidn de reconstruir las ciencias humanas segun el mismo

modelo. Pero, nos dice Taylor,

[...] muchos, yo entre ellos, sostendrian de buena gana que estos conceptos sobre
las ciencias del hombre son estériles y que el marco fijado por esta orientacion epis-
temoldgica nos impide llegar a entender importantes dimensiones de la vida humana.
[...] Mi idea es que la cuestion puede plantearse de manera fructifera en términos de
la nocion de interpretacion, tal como comencé a esbozarla con anterioridad (Taylor,
1971b [1997: 151]).

Taylor se refiere en este punto al modo de entender la interpretacién como
la adecuada expresién de una significacion. El objetivo es trascender los limites
de una ciencia basada en la verificacidon en beneficio de una ciencia que estudie
las significaciones intersubjetivas y comunes inscritas en la realidad social. Las
ciencias humanas no se pueden fundar en datos empiricos porque sus datos pri-
mitivos son ya lecturas de significaciones, esto es, interpretaciones.

Tanto en el analisis fenomenoldgico como en el analisis del lenguaje ordinario
el proceso de significacién tiene un lugar fundamental en la explicacién del com-
portamiento humano. Cualquier situacién, accién o exigencia tiene un significado

III

determinado para un sujeto. Taylor llama a esto “significado experiencial”, para
diferenciarlo del “significado linglistico”. El significado experiencial es ya una sig-
nificacion determinada en un espacio fenoménico y conductual y, como tal, puede
ser caracterizado en tres dimensiones. En primer lugar, el significado es para un
sujeto especifico, un grupo de sujetos o quizas para el sujeto humano como tal;
en segundo lugar, el significado siempre es de algo, lo que implica que podemos
diferenciar entre el elemento dado (la situacién, la accidn, etc.) y su significado;
Yy, en tercer lugar, las cosas tienen significado en un determinado campo y a

través de conexiones significativas con otras cosas.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

231



232

SONIA E. RODRIGUEZ GARCIA

El elemento significativo Unico y sin relacidon no existe. Nuestro punto de
apoyo para una adecuada interpretacién, nuestra unidad basica, es un significado
experiencial. Como tal, da sentido a nuestro actuar y muestra la coherencia in-
terna, motivo por el cual ya puede ser considerada una interpretacion.

El objetivo de la hermenéutica serd reemplazar una interpretaciéon confusa
por otra mas adecuada que logre explicitar el significado experiencial subyacente.
El hecho de ser un agente viviente implica experimentar la propia situaciéon en
funcion de ciertas significaciones; y, en cierto sentido, esto puede considerarse
una especie de proto-interpretacion. Ineludiblemente nos movemos en un circulo
hermenéutico porque, en el caso de que las interpretaciones dadas no nos con-
venzan, lo Unico que podemos hacer es proponer nuevas interpretaciones. En
una ciencia hermenéutica siempre es indispensable cierto grado de intuicién y
esta no puede comunicarse, explicarse, mediante la recoleccion de datos bruto.
Las ciencias hermenéuticas estan fundadas en intuiciones que no todos compar-
ten y esas intuiciones tienen una estrecha ligazén con nuestras opiniones funda-
mentales, con lo que Taylor denominara “evaluaciones fuertes”. Estas evaluacio-
nes no pueden estar libres de valores, sino que son ciencias morales en el mas
amplio sentido.

Vemos pues como el interés de Taylor gira en torno a la relacion inherente
entre el ser y el significado o sentido, en continuidad con los analisis de Heideg-
ger, Gadamer y Ricceur. El mundo aparece de modo significativo incluso en sus
manifestaciones mas rudimentarias y, por ello, el animal humano esta condenado
a dar respuesta al modo en el cual el mundo se le aparece como una realidad
significativa. Pero dada la oscuridad a la que nos somete la existencia inmediata,
para dilucidar el sentido e importancia que las cosas tienen para nosotros nos
vemos obligados a interpretar aquello que se nos presenta como apariencia. No
basta, pues, con atender a la experiencia inmediata de lo dado, sino que debemos
articular una ontologia que se despliega hermenéuticamente para aprehender los
significados a través de un ejercicio creativo de interpretacion.

La filosofia de Taylor, por tanto, se apoya en la tradicion hermenéutica con-
tinental y, dentro de ella, la figura de Gadamer sera fundamental. Ambos autores
coinciden al proponer un modo de filosofar que se opone diametralmente a los
procedimientos que se derivan del naturalismo a la hora de comprender al hom-
bre y la accion humana: es la propuesta de una alternativa hermenéutica como

modelo de estudio de la realidad del hombre. A través del estudio de la

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



LA INVESTIGACION TRASCENDENTAL DE CHARLES TAYLOR

intencionalidad en la percepcion, Taylor muestra la referencia al mundo signifi-
cativamente captado. Existe siempre un trasfondo sobre el que las propiedades
relevantes resultan significativas y este trasfondo es condicién de posibilidad de
la percepcion, la emocidn y la accion. La nocion de trasfondo que Taylor toma de
Heidegger conecta aqui con otra nocidon gadameriana: la fusion de horizontes. El
hombre nunca puede desembarazarse totalmente de su horizonte de compren-
sidn, pero éste debe ampliarse con el horizonte del otro. La fusién de horizontes
es una necesidad que surge del hecho de que todo comprender es interpretar.
Aunque el punto de vista del intérprete constituye su punto de partida, éste no
debe imponer su propio criterio, sino que debe abrir su comprension a la del otro.
De este modo se apuesta por una hermenéutica intercultural, capaz de evitar el
abismo del relativismo.

Pero aun hay otro punto fundamental que Taylor retoma de Gadamer y que
sera vital para la construccién de su propia filosofia. Gadamer, inspirandose en
Heidegger, trata de superar la ausencia de temporalidad en los planteamientos
filoséficos que tienden a una pretendida universalidad y objetividad engafiosas;
por ello reivindica una verdad que tenga en consideracion el pensar historico.
Taylor tomara esta idea y la llevara hasta sus ultimas consecuencias: el método
fenomenoldgico-hermenéutico debe atender a la perspectiva histérica. Para ela-
borar una correcta interpretacion es preciso ejercer una reflexidon sobre las con-
diciones que definen el significado. Esta reflexién debe implicar el estudio de lo
gue ha sido entregado por la historia. De ahi surge lo que para Taylor es un paso
fundamental en el filosofar: la reconstruccidn histérica, que acompafa a la her-
menéutica en el titulo de este apartado. Para Taylor la interpretacion obliga a
recrear un sentido histérico, esto es, a no juzgar el pasado segun nuestros para-
metros, sino a pensar expresamente el horizonte histérico como coextensivo con
el presente y el pasado, adquiriendo mayor conciencia de la propia tradicion cul-
tural y reconstruyendo la historia que tengamos a nuestra disposicion, aquella
que ofrezca una explicacion plausible del sentido de la historia y nos muestre el
devenir histérico de la verdad como condicion de posibilidad de nuestro actual
reflexionar. No es, pues, una cuestidon baladi que en Sources of the Self podamos
leer: “sdlo a través de ahondar en la perspectiva de la historia es posible sacar a
la superficie lo que esta implicito, pero aun operante en la vida contemporanea”
(Taylor, 1989a: 672-673).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

233



234

SONIA E. RODRIGUEZ GARCIA

Dado que los argumentos trascendentales parten de un hecho indudable de
nuestra experiencia y se remontan a una tesis fuerte que atafie a nuestra propia
condicidn como seres humanos, la argumentacion trascendental no puede dejar
de ser una cuestion hermenéutica. La investigacion trascendental que se articula
en los argumentos trascendentales opera a través de la discusion hermenéutica

y encuentra en la reconstruccién histérica un apoyo fundamental.

5. PROSPECTIVA: LA INVESTIGACION DE TAYLOR (GENITIVO OBJETIVO)

El método de la investigacidn trascendental no sélo es uno de los temas de
estudio de Taylor, sino la metodologia filoséfica que llevara a cabo en sus traba-
jos. Entre analisis fenomenoldgicos y linglisticos, Taylor seguira el método de la
investigacién trascendental en la busqueda de aquellas condiciones de posibilidad
del existir, pensar y sentir del ser humano; pero, una vez alcanzadas hermenéu-
ticamente estas condiciones, la reconstruccién histérica sera la que nos permita
trazar el trasfondo de significado y comprender la relevancia de estas teorias en
la sociedad actual.

La obra de Taylor deberia ser analizada y sistematizada atendiendo a la in-
vestigacion trascendental y diferenciando sus fases y momentos, pues los analisis
fenomenoldgico-hermenéuticos conforman el ndcleo de su filosofia antropolé-
gical®, mientras que las reconstrucciones histérico-hermenéuticas enmarcan la
relevancia de sus tesis en el debate actual. Es necesario, por tanto, prestar es-
pecial atencién a sus argumentos trascendentales y no precipitarse apresurada-

mente en la atribucién de ideas que forman parte de la reconstruccion historica.

10 El ndcleo central de la filosofia de Taylor es construir una nueva imagen del ser humano, una nueva
antropologia filosofica sobre la que se apoyara su filosofia antropoldgica. La antropologia filosofica tiene
como objeto fundamental la reflexion filoséfica sobre el ser humano. Siendo fiel a su metodologia, Taylor
buscara las condiciones invariables de la (rica) variabilidad humana; es decir, pretende dilucidar los argu-
mentos trascendentales que partiendo del fendmeno de lo humano se remonten a las condiciones de
posibilidad del ser humano. Como apuntabamos en la anterior nota a pie de pagina, en ultima instancia,
la investigacion trascendental apunta a esos “requisitos previos invariables” a través de los que se permi-
tird y garantizara la comprensién de la “variabilidad humana”, esto es, la comprension de los diferentes
modos de ser humano, las diferentes imagenes del ser humano que nos proporcionan tanto la historia
como la filosofia. Pero, como dice Smith (2002), lo que subyace a la antropologia filosofica y resulta
diferencial en el proyecto de Taylor es el modo en que trata los diversos niveles en los que el mundo
aparece como significante para los seres humanos. La distincidn de los grados de significacion que adquiere
el mundo para los seres humanos en su trato con él demanda una doble tarea: fenomenoldgica y herme-
néutica. Este es el proceder propio de la investigacion trascendental. Sobre la antropologia filoséfica de
Taylor y las consecuencias practicas de esta antropologia, ejes centrales de la filosofia de Taylor ya hemos
hablado en otros lugares. Para mas informacion remitimos a los articulos ya previamente publicados (Ro-
driguez Garcia, 2014 y 2015).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



LA INVESTIGACION TRASCENDENTAL DE CHARLES TAYLOR

Ignorar esta metodologia y sus fases implica arriesgarse a una incorrecta inter-
pretaciéon de la obra y pensamiento de Taylor.

Los ejemplos mas claros de esta metodologia se pueden encontrar en sus
dos grandes obras: Sources of the Self y A Secular Age. Sin embargo, los argu-
mentos trascendentales y la reconstruccién histérico-hermenéutica estan presen-
tes en toda su obra y pueden apreciarse al analizar cada una de las disciplinas
gque aborda con mas profundidad a lo largo de su vida: ética, politica y religion.
Los analisis que caracterizan al ser humano como evaluador fuerte, animal social
y ser espiritual, respectivamente, son un claro ejemplo de aquella investigacion
trascendental que partiendo de las facetas innegables de la experiencia humana
busca las condiciones invariables de la variabilidad humana, esto es, de la con-
dicion de posibilidad de todo actuar, vivir y sentir humano, respectivamente.

Por otra parte, la reconstruccion histérica llevada a cabo con las fuentes de
la moralidad (Sources of the Self, 1989), los analisis de las politicas de la igual
dignidad y de la diferencia (Multiculturalism. Examining the Politics of Recogni-
tion, 1993) y las historias que se entrecruzan para dar paso a nuestra era secular
(A Secular Age, 2007) son una muestra de la amplitud y erudicion del pensa-
miento de Taylor y del intento de recuperar la temporalidad en las aproximacio-
nes filosoficas. Es aqui donde se producen los malentendidos en torno a su pen-
samiento, al no identificar correctamente aquellas corrientes e ideas fundamen-
tales sobre las que Taylor estd informando y aquéllas que pueden ser considera-
das las verdaderas tesis taylorianast!.

Cualquier investigacion seria sobre la filosofia de Taylor debe, por tanto, re-
cuperar los articulos y libros de sus mas de 30 afios de formacién y reflexion
metafilosofica, analizar e identificar el método filoséfico de Taylor y comprender
como la investigacion trascendental esta ineludiblemente abocada a la articula-

cion de una antropologia filosofica de profunda raigambre fenomenoldgica.

11 El propio Taylor advierte de este riesgo. En la reconstruccidon histérica Taylor se enfrenta a la
dificultad de explicar y asentar un conjunto de opiniones, ideas y corrientes. Su forma de hacerlo es a
través de la articulacidon de las tesis basicas como si fuesen propias. El peligro es que el lector confunda
esas posiciones sobre las que Taylor tan solo esta informando con su verdadero posicionamiento: “Un
problema con el que me encontré fue: cdmo dar sentido a este remolino de debates/ intercambios/ reac-
ciones mutuas. Cémo establecer las diferentes posiciones sin repetir una y otra vez: “en la opinion del
grupo A”, “en la opinion del grupo B”. Mi solucion a esto (y no sdlo en este libro) fue iniciar tan pronto
como fuese posible el discurso de las diferentes posiciones e incluso con su retdrica; y esto con el fin de
dar un sentido de porqué estas posiciones son tan atractivas para aquellos que las sostienen. Asi que hay
gran cantidad de oratio obliqua en el libro. Cuan peligroso es este procedimiento es algo que ya he expe-
rimentado mas de una vez. Es facil para el lector no ver que estoy informando sobre posiciones comun-
mente mantenidas, y tomar estas posiciones como las mias propias” (Taylor, 2010: 645-646).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

235



236 SONIA E. RODRIGUEZ GARCIA

BIBLIOGRAFIA

ABBEY, R. (2000), Charles Taylor, Princeton and Oxford: Princeton University Press.

HewitT, K. (2000), “Taylor on Phenomenological Method: An Hegelian Refutation”,
Animus, 5 (2000), 159-180.

LAITINEN, A. y SMITH, N. H. (ed.) (2002), Perspectives on the Philosophy of Charles
Taylor, Helsinki: Acta Philosophica Fennica, Vol. 71.

MUGUERZA, J. (1977), La razon sin esperanza (Siete trabajos y un problema de ética),
Madrid: Plaza y Valdés/ CSIC, 2009, 3° ed.

RORTY, R. (1994), “Taylor on Self-Celebration and Gratitude”, Philosophy and Phe-
nomenological Research, 54/1 (1994), 197-201.

RODRIGUEZ GARCIA, S.E. (2014), “Charles Taylor: de la antropologia filosoéfica a la filo-
sofia practica”, Investigaciones Fenomenoldgicas, 11 (2014), 263-280.

—, (2015), “Antropologia filoséfica y filosofia antropoldgica en la obra de Charles
Taylor. La reflexion filoséfica como proyecto vital”, en Antonio Campillo y Delia
Manzanero (eds.), Actas I Congreso de la Red Espafiola de Filosofia, Publica-
cions de la Universitat de Valéncia, Volumen II, 83-96.

SAN MARTIN, J. (2013), Antropologia Filosdfica I. De la antropologia cientifica a la filo-
sofica, Madrid: UNED.

SMITH, N. H. (2002), Charles Taylor. Meaning, Morals and Modernity, Cambridge:
Polity Press.

TAYLOR, Ch. (1957), “Can Political Philosophy Be Neutral?”, Universities & Left Review,
1/1 (Spring 1957), 68-70.

—, (1958), “The Pre-Objective World” [con Michael Kullman], Review of Meta-
physics, 12/1 (September 1958), 108-132. Reimpreso en M. Natanson (ed.),
Essays in Phenomenology, La Haya: Martinus Nijhoff, 1966, 116-136.

—,  (1959a), “Ontology”, Philosophy, The Journal of the Royal Institute of Philos-
ophy, 34 (1959), 125-141.

—, (1959b), “Phenomenology and Linguistic Analysis”, Proceedings of the Aristo-
telian Society, Supplementary Vol. 33 (1959), 93-124.

—, (1962), “The Phenomenological Movement by Herbert Spiegelberg” [Resefa
de libro], Mind, 71/284 (1962), 546-551.

—, (1964a), The Explanation of Behaviour, Londres: Routledge & Kegan Paul.

‘ Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



LA INVESTIGACION TRASCENDENTAL DE CHARLES TAYLOR 237

—, (1964b), “La Philosophie Analytique by Cahiers de Royaumont” [Resefia de
libro], Philosophical Review, 73 (1964), 132-135.

—, (1965), “Genesis” [Resefia del libro The Structure of Behaviour de Maurice
Merleau-Ponty], New Statesman, 70 (3 September 1965), 326-327.

—, (1967), “Mind-Body Identity, a Side Issue?”, The Philosophical Review, 76/2
(April 1967), 201-213.

—, (1971), “Interpretation and the Sciences of Man”, Review of Metaphysics, 25
(1971), 3-51. Recogido en Ch. Taylor (1985b), 15-57, y en Ch. Taylor (1997),
143-198.

—, (1972), “The Opening Arguments of the Phenomenology”, en A. Maclntyre
(ed.), Hegel: A Collection of Critical Essays, New York: Doubleday, 1972, 151-
187.

—, (1975), Hegel, Cambridge: Cambridge University Press. Trad. esp. de Fran-
cisco Castro, Carlos Mendiola y Pablo Lazo, Hegel, Barcelona: Anthropos,
2010.

—, (1978a), “Language and Human Nature”, en Alan B. Plaunt Memorial Lecture,
Ottawa: Carleton University, 1978. Recogido en Ch. Taylor (1985a), 215-247,
y en Ch. Taylor (1997), 33-76.

—,  (1978b), “The Validity of Transcendental Arguments”, Proceedings of the Ar-
istotelian Society, 79 (1978-1979), 151-156. Recogido en Ch. Taylor (1995a),
20-33, y en Ch. Taylor (1997), 123-140. Reimpreso como “Trascendental ar-
guments”, en J. C. Swindal y H. J. Gensler (eds.), The Sheed & Ward Anthology
of Catholic Philosophy, Lanham: Rowman & Littlefield, 2005.

—, (1979), Hegel and Modern Society, Cambridge, Cambridge University Press.
Trad. esp. de Juan José Utrilla, Hegel y la Sociedad Moderna, México: F.C.E.,
1983.

—, (1982), “Consciousnhess”, en P. F. Secord (ed.), Explaining Human Behaviour:
Consciousness, Human Action and Social Structure, Beverly Hills: Sage, 1982,
35-51.

—, (1985a), Human Agency and Language. Philosophical Papers 1, Cambridge:
Cambridge University Press.

—, (1985b), Philosophy and the Human Sciences. Philosophical Papers 2, Cam-
bridge: Cambridge University Press.

—, (1987), “Overcoming Epistemology”, en K. Baynes, J. Bohman y T. McCarthy
(eds.), After Philosophy: End or Transformation?, Cambridge: MIT Press,
1987, 464-488. Recogido en Ch. Taylor (1995a), 1-19.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



SONIA E. RODRIGUEZ GARCIA

(1989a), Sources of the Self. The Making of the Modern Identity, Cambridge:
Harvard University Press. Trad. esp. de Ana Lizén, Fuentes del yo. La cons-
truccion de la identidad moderna, Barcelona: Paidds, 1996.

(1989b), “Philosophy of Mind”, en J. O. Urmson y J. Ree (eds.), The Concise
Encyclopedia of Western Philosophy and Philosophers, 1989, 22 ed., 235-237.
(1990), Rorty in the Epistemological Tradition”, en A. Malachowski (ed.),
Reading Rorty, Oxford: Blackwell, 1990, 257-275.

(1991), “Lichtung oder Lebensform. Parallelen Zwischen Wittgenstein und
Heidegger”, en B. McGuinness et al. (eds.,), Der Léwe spricht.. un wir kénnen
ihn nichtverstehen, Frankfurt: Suhrkamp, 1991, 94-120. Revisado y traducido
al inglés como “Lichtung or Lebensform: Parallels Between Heidegger and
Wittgenstein”, en Ch. Taylor (1995a), 61-78.

(1993), Multiculturalism. Examining the Politics of Recognition, edicion e in-
troduccién de Amy Gutmann, Princeton, Princeton University Press, Trad. esp.
de Ménica Utrilla, Liliana Andrade y Gerad Vilar, El multiculturalimo y "“la poli-
tica del reconocimiento”, México: F.C.E., 2009, 22 ed.

(1997), La liberté des modernes, edicion de Philippe de Lara, Paris: Presses
Universitaires de France. Trad. esp. de Horacio Pons, La libertad de los mo-
dernos, Buenos Aires: Amorrortu, 2005.

(2002), Varieties of Religion Today. William James Revisited, Cambridge: Har-
vard University Press. Trad. esp. de Ramon Vila, Las variedades de la religion
hoy, Barcelona, Paidds, 2003.

(2007), A Secular Age, Cambridge: Harvard University Press. Trad. esp. Ri-
cardo Garcia Pérez y Maria Gabriela Ubaldini, La era secular, Barcelona: Ge-
disa, 2 tomos (2014 y 2015)

(2010), “Replies” [Respuestas de Taylor al simposio sobre su filosofia], New
Blackfriars, 91 (2010).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



PRESENTACIONES






Investigaciones Fenomenolodgicas, n. 14, 2017, 241-251.
e-ISSN: 1885-1088

LA EDAD DE ORO DE LA FENOMENOLOGIA EN EE. UU.:

LA NEW SCHOOL FOR SOCIAL RESEARCH!

THE GOLDEN AGE OF PHENOMENOLOGY IN USA:
THE NEW SCHOOL FOR SOCIAL RESEARCH

Jacobo Lopez Villalba

Conservatorio Profesional de Musica de la Comunidad de Madrid
Doctorando UNED

jacobolvillalba@hotmail.com

En el mes de septiembre de 2017 la Universidad de Ohio ha publicado dentro
de la coleccién Series in Continental Thought el volumen editado por Lester Em-
bree y Michael D. Barber dedicado al estudio del desarrollo de la fenomenologia
dentro del Departamento de Filosofia de la Graduate Faculty of Political and Social
Research de la New School for Social Research de Nueva York entre los afios
1954 y 1973.

El presente articulo tiene por objetivo realizar una presentacion del volumen,
los participantes y los temas que aborda cada uno de ellos. Consideramos que
esta obra puede ser una herramienta valiosa para estudiosos de diferentes dis-
ciplinas culturales desde un enfoque fenomenoldgico, asi como un interesante
relato, incluso para los lectores no familiarizados con la fenomenologia, acerca

de esos afios apasionantes en la New School, con la presencia de importantes

! Embree, Lester, Barber, Michael D. (Eds.) (2017), The Golden Age of Phenomenology at the New
School for Social Research, 1954-1973, Series of Continental Thought n® 50, Athens (Ohio): Ohio Univer-
sity Press, 398 pp.

Fecha de recepcién: 22-XII-2017 Fecha de aceptacion: 26-XII-2017



242

JAcoBO LOPEZ VILLALBA

pensadores tanto americanos como europeos exiliados desde finales de los afios
treinta.

La estructura del presente articulo corresponde a la de la obra que resefna-
mos. En una primera seccidén se comentara la interesante y profusamente ano-
tada introduccién de Lester Embree. A continuacion, se dedicaran sendas seccio-
nes a los profesores y a los alumnos de la New School durante esas casi dos
décadas. La estructura de cada uno de los capitulos atiende al siguiente criterio:
un texto dedicado a la relacion de cada uno de los profesores o alumnos con la
New School y una aportacién filoséfica de cada uno de ellos que ilustra parte de
sus intereses en diferentes campos de la fenomenologia. Esta estructura permite
al lector una doble lectura. Por una parte, se puede seguir un relato del desarrollo
de la fenomenologia en la New School, escuela pionera en incluir programas doc-
torales sobre fenomenologia en Estados Unidos. Por otro lado, se ofrece al lector
una muestra de quince trabajos de los profesores y alumnos de la institucion,
muestra que da cuenta de la multidisciplinariedad de la que puede presumir la
fenomenologia partiendo de diferentes tematicas, en ocasiones apuntadas ya por

los "tres de la New School": Schutz, Cairns y Gurwitsch.

1. INTRODUCCION: LESTER EMBREE SOBRE LA FENOMENOLOGIA EN EE. UU.

El proyecto que culmina en la publicacion del volumen que nos ocupa se
remonta a unas conferencias en la New School en marzo de 2007 en las cuales
un grupo de antiguos alumnos de la institucidon fueron invitados a relatar sus
experiencias como estudiantes y a mostrar parte del trabajo que han venido
desarrollando posteriormente. El presente volumen supone ademas la primera
publicacion postuma de Lester Embree, fallecido en enero de 2017. Desde la
escritura del prefacio de la obra, firmado por el propio Embree en 2014, hasta su
publicacién en septiembre de 2017 han fallecido también Thomas Luckmann
(2017) y Thomas Seebohm (2014), ademas de Fred Kersten en 2012, los cola-
boradores mas veteranos del volumen que presentamos en esta resena. Estos
hechos aportan un mayor valor simbdlico a los trabajos recogidos en dicha obra.
El volumen esta co-editado por Embree y por Michael Barber, profesor en St.
Louis University y conocido principalmente por su magnifica biografia Alfred
Schutz: The Participating Citizen (2011) que pone al dia el trabajo de Helmut
Wagner Alfred Schutz: An Intellectual Biography (1983). Una vez fallecido

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



LA EDAD DE ORO DE LA FENOMENOLOGIA EN EE. UU.

Embree es quizads Barber uno de los mayores expertos en el pensamiento de
Alfred Schutz en Estados Unidos.

Lester Embree nos ilustra en la introduccion a la obra sobre el contexto his-
torico de la institucién y de la tradicion de los profesores y alumnos a los que se
ha dedicado algun capitulo en concreto. Embree comienza con un recorrido por
la tradicion fenomenoldgica en Estados Unidos recurriendo a cinco fases de evo-
lucién, la segunda de las cuales corresponderia a la época de la que trata el
volumen y que se desarrollaria principalmente en la New School. En otros lugares
Embree se ha referido a las diferentes fases de la fenomenologia, desde los pri-
meros estudiantes de Harvard que fueron a estudiar con Husserl a Friburgo, pri-
mero Marvin Farber y después Dorion Cairns, hasta la quinta fase en la que nos
encontrariamos actualmente, al hilo de la cual realiza unas consideraciones muy
interesantes acerca de la tradicional distincion entre filosofia analitica y filosofia
continental (pp. 8-11). A lo largo de estas paginas el lector puede hacerse una
idea de las diferentes tendencias dentro de la fenomenologia, asi como encon-
trara una relacién de asociaciones y organizaciones en torno a figuras personales
o temas fenomenoldgicos. La siguiente seccidn de la introduccién se encarga de
la continuacion del espiritu de la New School, comenzando el relato con la fun-
dacién del Center for Advanced Research in Phenomenology (CARP) en 1971 y
realizando un recorrido por algunos hitos desde entonces: conferencias, congre-
sos, publicaciones y creacion de organizaciones a lo largo de todo el planeta,
finalizando con la Organization of Phenomenological Organizations (OPQ) en
2002. Toda esta informacidn supone la ultima puesta al dia que realiz6 Embree
sobre las etapas de la fenomenologia que ha estudiado y presentado en algunos
trabajos previos2.

Posteriormente Embree nos relata, basandose en las publicaciones previas
sobre la New School, los comienzos de la institucion al final de la Primera Guerra

Mundial y la creacion de la Facultad de Graduados dentro de la Escuela en 1933,

2 Cfr. Embree (1997), "Introduction" (con J.N. Mohanty) en Embree (Ed. In chief) Encyclopedia of
Phenomenology, Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, , pp. 1-10; Embree (2001), "The Continuation
of Phenomenology: A Fifth Period?", Indo-Pacific Journal of Phenomenology Vol. 1, Edition 1, pp. 1-7,
traducido al castellano en Vargas, Ziriéon (Eds.) (2000), La Fenomenologia en América Latina, Bogota:
Universidad de San Buenaventura, pp.13-24; Embree (2007), "Introduccion" en Embree (2007), Fenome-
nologia Continuada: Contribuciones al analisis reflexivo de la cultura, Jitanjafora, Morelia (Méjico); Embree
(2010), "Interdisciplinarity within Phenomenology", Indo-Pacific Journal of Phenomenology Vol. 10, Edition
1, pp. 1-7, traducido al castellano en Investigaciones Fenomenoldgicas n® 8, (2011), Madrid: UNED, pp.
9-21; Embree (2013), "Welcome to the phenomenological tradition!", South African Journal of Philosophy,
32 (4), pp. 395-399.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

243



244

JAcoBO LOPEZ VILLALBA

gracias a la obtencidn por parte de Alvin Johnson de un dinero de la Fundacion
Rockefeller, principalmente para salvar del nacionalsocialismo a los cientificos
sociales judios alemanes (p. 19). Resulta impresionante leer la cantidad de figu-
ras del pensamiento y de las artes que tuvieron relacion con la New School: John
Dewey y Thorstein Veblen en los comienzos de la institucién, Claude Lévi-
Strauss, Jacques Maritain, Alexander Koyré y Roman Jakobson, a través de la
asociacién con la Ecole Libre des Hautes Etudes, Herbert Spiegelberg, Felix Kau-
fmann, Hans Jonas, Hannah Arendt, John Cage, Isadora Duncan y Aaron Copland,
entre otros.

En la dltima parte de la introducciéon Embree da cuenta de los errores y omi-
siones de las obras publicadas anteriormente que han estudiado la historia de la
institucidon americana. La gran cantidad de notas incluidas nos permite seguir el
recorrido de Embree en su investigacion histérica. El propio Embree espera que
este trabajo suyo pueda motivar una investigacion mas profunda desde el punto
de vista histdrico, centrada en la ensefianza de la fenomenologia en la New
School desde los afios 60 hasta final del siglo XX (p. 30)3.

2. LOS PROFESORES:
ALFRED SCHUTZ, DORION CAIRNS, WERNER MARX, ARON GURWITSCH,
J. N. MOHANTY Y THOMAS M. SEEBOHM

Entre los profesores se encuentran los que Embree denomina "the New
School three" [los tres de la New School], esto es, Alfred Schutz, Dorion Cairns
y Aron Gurwitsch, que continuaron la filosofia de Husserl, no sélo en el sentido
de traducir e interpretar la obra del fundador de la fenomenologia, sino que sus
esfuerzos se dirigieron a lo que Gurwitsch, que sucedié a Schutz en 1959 tras la
muerte de éste, denominaba "advancing the problems" (p. xi). Ademas de los
tres citados profesores se incluye también a Werner Marx y a los continuadores
de la tradicién Thomas M. Seebohm y J. N. Mohanty.

Michael Barber realiza un pequeio recorrido por la relacién de Alfred Schutz
con la New School basandose en algunos pasajes de su biografia Alfred Schutz:

The Participating Citizen (2011). Ademas, Barber aporta un texto en el que se

3 Cfr. Embree et al. (1997), "United States of America" en Embree (Ed. In chief), Encyclopedia of
Phenomenology, Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, pp. 718-723.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



LA EDAD DE ORO DE LA FENOMENOLOGIA EN EE. UU.

discute la presencia de consecuencias inesperadas como resultado de la accion
humana y la postura que adopta Schutz ante dichas consecuencias, especial-
mente al hilo de su pensamiento econémico. Los editores han incluido un texto
de Schutz que aparecié en Husserl Studies en 1997 editado por Embree: se trata
de un borrador del articulo "Concept and Theory Formation in the Social Scien-
ces", publicado éste en 1954 en el Journal of Philosophy e incluido en Collected
Papers I (1962). El texto de Schutz, que a estas alturas no es ninguna novedad,
lleva por titulo "Positivistic Philosophy and the Actual Approach of Interpretative
Social Science". Tanto la versidn inédita hasta 1997 como la publicada en su dia
se estudian mejor en conjunto con el texto de Schutz "Common-Sense and Scien-
tific Interpretation of Human Action", escrito en 1952 y publicado en 1953, tam-
bién incluido en Collected Papers I. El texto de Schutz presente en el volumen
gue nos ocupa arroja nueva luz sobre la visidon del pensador austriaco sobre el
conductismo, el papel de la comunicacion en la constitucion del mundo social, la
filosofia positivista, la sociologia estructural-funcionalista, Max Weber y otros te-
mas*.

Lester Embree se refiere al paso de Dorion Cairns por la New School basan-
dose en cartas y documentos del Nachlass del propio Cairns, archivado en la
Universidad de Memphis. Se incluye un listado de los cursos que Cairns impartié
entre 1954 y 1971 (p. 85). Uno de los aspectos de su maestro que mas ha influido
en Embree es la clara distincion que Cairns traza entre la investigacion de las
cosas mismas y la interpretaciéon de textos (p. 86). El texto de Dorion Cairns
incluido por los editores probablemente fue escrito entre finales de los afios 30 y
1942. Dicho texto expresa posiciones derivadas de los Ultimos escritos de Husserl
sobre la crisis de las ciencias y la cultura occidental, enfatizando Cairns un papel
mas destacado de las razones axioldgicas y practicas. Cairns propone concebir la
racionalidad de una manera mas amplia, incluyendo las esferas del valor y la
accion (p. 97).

Thomas Nenon analiza el papel central que tuvo la New School en el recorrido
de Werner Marx. Fue durante los afios en los que éste estuvo ligado a la institu-

cion americana cuando realizd la transicién entre el mundo del derecho vy la

4 Embree, Lester (2004), "Editor's Preface" en Moran, Dermot y Embree, Lester (Eds.) (2004), Phe-
nomenology: Critical Concepts in Philosophy, 5 vols., Londres: Routledge, vol. III, pp. 119.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

245



246

JAcoBO LOPEZ VILLALBA

economia a la filosofia y cuando escribié su obra maestra Heidegger und die Tra-
dition (1962). Dicha obra tuvo un impacto decisivo en la discusién del pensa-
miento de Heidegger en la Europa y la Norteamérica de su tiempo (p. 103).
Completa el articulo de Nenon una cronologia de eventos biograficos y bibliogra-
ficos, asi como una relacién de los cursos impartidos por Marx en la New School.
Nenon piensa que el proyecto filoséfico que Werner Marx desarrollé durante sus
anos en Nueva York continud siendo la guia para toda su obra hasta el final de
sus dias. El texto de Marx que se incluye en el volumen realiza, a partir del Dif-
ferenzschrift (1801) de Hegel, interesantes reflexiones desde el punto de vista
historico sobre la necesidad de la filosofia.

Richard Zaner realiza un breve pero muy emotivo recorrido por la vida de su
maestro Aron Gurwitsch. Para Zaner la carrera de Gurwitsch estuvo siempre muy
marcada por sus comienzos con Carl Stumpf y el estudio de la filosofia de la
Gestalt (p. 130). Zaner argumenta que no seria una exageracién decir que el
nucleo de los escritos de Gurwitsch es una exploracion profunda de la idea de
totalidad (wholeness) en el sentido de la Gestalt (ibid.). Zaner, que posterior-
mente se convirtid en uno de sus mayores criticos al hilo de esta idea, esta con-
vencido de la importancia de seguir investigando conceptos como el de contexto,
o como preferia llamarlo Gurwitsch "contexture", y la tendencia a completar la
incompletitud experienciada (experienced incompleteness) a través de lo que
Wertheimer y otros gestaltistas denominaban "the good continuation". Los edi-
tores han incluido un texto de Gurwitsch publicado en 1957 que el autor leyd en
Nueva York en 1946. El articulo trata de elaborar la orientacién de la fenomeno-
logia hacia la subjetividad, esto es, la conciencia, a diferencia del enfoque mas
objetivista que prevalece en la psicologia y en la filosofia contemporanea de Gur-
witsch en ese momento. Primero se exponen las ideas al respecto del William
James de los Principles of Psychology (1905) y su concepto de objeto de pensa-
miento (object of thought). Gurwitsch apunta también algunos desarrollos de las
ciencias psicoldgicas que manejan esta vertiente filoséfica del problema de la
percepcion asi como del pensamiento de Levy-Bruhl. Por Gltimo Gurwitsch trata
de radicalizar las reflexiones metodoldgicas de William James acercandose a la
fenomenologia constitutiva.

Completando la seccion de profesores J. N. Mohanty y Thomas Seebohm
contribuyen con dos breves textos sobre sus experiencias en la institucion.

Mohanty destaca la importancia de la fenomenologia para el contacto con

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



LA EDAD DE ORO DE LA FENOMENOLOGIA EN EE. UU.

filosofias de otras culturas e insiste en la importancia de ir "desprovincializando"
la disciplina. Mohanty, que organizé con Embree en Nueva Delhi en los afos 80
el congreso Phenomenology and Indian Philosophy, considera a la fenomenologia
como posible liberadora de las cadenas del pensamiento eurocéntrico (p. 155).
Thomas Seebohm aporta ademas un texto en el que se pregunta por el signifi-
cado de las ciencias humanas y para ello recurre al pensamiento de Dilthey y de
Schutz y a sus respectivas clasificaciones de las Geisteswissenchaften, analizadas

por Seebohm desde la perspectiva schutziana del mundo de la vida.

3. LOS ALUMNOS:
MAURICE NATANSON, THOMAS LUCKMANN, HELMUT WAGNER, FRED KERSTEN,
RICHARD M. ZANER, LESTER EMBREE, JORGE GARCIA-GOMEZ,
GIUSEPPINA C. MONETA, OSBORNE P. WIGGINS Y WILLIAM MCKENNA

Michael Barber dedica tres paginas a las relaciones entre Schutz y Natanson
basandose en la correspondencia entre ambos archivada en The Beinecke Rare
Books and Manuscript Library de la Universidad de Yale. Ademas, en el articulo
que Barber adjunta sobre el pensamiento de Natanson se analiza la fenomenolo-
gia existencial de este ultimo y cdmo su andlisis de la literatura permite iluminar
algunas zonas oscuras que tipicamente caracterizan al existencialismo.

Thomas Luckmann, discipulo de Schutz que prepard para la publicacién
Strukturen der Lebenswelt (1973), nos cuenta las vicisitudes de su llegada a
Estados Unidos y como tuvo acceso a entrevistarse con Alvin Johnson, lo que le
llevd a estudiar en la New School. Luckmann comenzoé su tesis para el Master con
Karl Lowith y cuando éste se marcho a Heidelberg Schutz se encargé de su tutela.
Los editores han incluido un texto de Luckmann que proviene de un volumen de
homenaje a Gurwitsch del aino 1972. En dicho texto Luckmann, basandose en
una seccion de Strukturen der Lebenswelt, dirige su atencion al lenguaje en la
relacion cara a cara y al sistema social de signos que éste constituye.

George Psathas se encarga de escribir unas lineas sobre el paso de Helmut
Wagner por la institucién americana. Wagner estudié sociologia, psicologia social
y filosofia y se doctoré en 1955. Estuvo involucrado junto a Psathas en la revista
Human Studies, proporcionando a los socidlogos la oportunidad de entrar en con-
tacto con fenomendlogos. Helmut Wagner contribuy¢ al libro editado por Psathas

en 1973, uno de los primeros en los que aparece el término "phenomenological

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

247



248

JAcoBO LOPEZ VILLALBA

sociology". Wagner es conocido por su biografia de Alfred Schutz, asi como ha
contribuido a la difusion del pensamiento del fildsofo austriaco con la edicion de
Life Forms and Meaning Structure (1982) y una seleccion de escritos®. El mismo
Psathas, en el articulo que se incluye en el volumen que nos ocupa, y basandose
en el texto When is Phenomenology Sociological? (1977), analiza a Wagner como
intérprete del pensamiento de Schutz y su consiguiente aportacion a las ciencias
sociales.

Fred Kersten estudié en la New School por consejo de Herbert Spiegelberg
después de graduarse en 1954. Kersten presentd una tesis de maestria sobre el
pensamiento de Miguel de Unamuno, primero bajo la tutela de Alfred Schutz y
posteriormente, a la muerte de éste, de Ferrater Mora, que entonces era profesor
en Princeton. Su tesis doctoral sobre la fenomenologia de Husserl fue tutelada
por Dorion Cairns. Kersten ha investigado en diferentes areas de la fenomenolo-
gia husserliana, historia de la ciencia, musica, literatura y la fundamentacion de
las ciencias sociales. El articulo de Fred Kersten es uno de los mas densos y mas
profusamente anotados. En dicho articulo Kersten nos esboza una fenomenologia
de la imaginacién a partir del trabajo de David Hume, Sir William Hamilton, Do-
rion Cairns y Maurice Natanson. Kersten analiza la fenomenologia de la novela
que Natanson acomete en The Journeying Self (1970). Dicho analisis del mundo
que se pone en juego en la ficcion novelada lleva a Kersten a la distincién que
hace Husserl en el § 74 de Erfahrung und Urteil entre predicaciones de realidad
y predicaciones de existencia®. Inevitable es la referencia a uno de los ultimos
escritos de Schiitz sobre la diferencia entre los conceptos de "type" y "eidos" en
el ultimo Husserl’. Kersten, interesado durante afios en la fenomenologia de la
musica®, realiza valiosas consideraciones sobre el estatus de la obra de arte, con
atencion especial al objeto musical, poniendo al lector tras la pista del director
de orquesta y musicélogo Ernst Ansermet y su obra Les Fondements de la musi-

que dans la conscience humaine (1961).

5 Wagner, Helmut R. (Ed.) (1970), Alfred Schutz on Phenomenology and Social Relations: Selected
Writings, Chicago: University of Chicago Press.

8 Wirklichkeitprédikationen y Existenzialpréadikationen.

7 Schutz, Alfred (1966),"Type and Eidos in Husserl's Late Philosophy" en Collected Papers III, Stud-
ies in Phenomenological Philosophy, La Haya: Martinus Nijhoff, pp. 92-115.

8 Cfr. Kersten, Fred (1998), Galileo and the "Invention" of Opera: A Study in the Phenomenology of
Consciousness, Dordrecht, Kluwer Academic Publishers y Cfr. Kersten, Fred (1976), "Preface" a "Frag-
ments on the Phenomenology of Music" en In Search of Musical Method, F.J. Smith (ed.), Nueva York:
Gordon and Breach, pp. 6-22.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



LA EDAD DE ORO DE LA FENOMENOLOGIA EN EE. UU.

Richard Zaner nos relata cémo conocié a Natanson en la Universidad de
Houston y como, en una conferencia de Gurwitsch, el entonces estudiante pre-
gunta al maestro por qué habia seguido la disciplina de la fenomenologia. Este le
contestd: "in the end, to be clear" (p. 270), y esta respuesta fue la clave para
que Zaner aplicase a la New School. Zaner comienza en la Graduate Faculty en
1957 y se doctora en 1961 con una tesis sobre el problema del cuerpo en Mer-
leau-Ponty, la primera tesis en inglés que tratd sobre el pensamiento de Merleau-
Ponty (p. 279, n3). Zaner se introdujo en el mundo de la medicina al aceptar
dirigir la Division of Social Sciences and Humanities in Medicine en la State Uni-
versity de Nueva York, donde ensend en el Departamento de Filosofia. Zaner nos
resume sus intereses dentro de la fenomenologia del cuerpo y lo que él ha deno-
minado "the medical body", e imagina poder compartir sus experiencias con los
qgue fueron sus maestros, encontrando un paralelismo entre éstas y la asociaciéon
entre Cairns y el trabajo de Wertheimer o entre Gurwitsch y los trabajos de Gelb
y Goldstein. Se incluye en el presente volumen un ensayo de Zaner publicado en
la revista Literature and Medicine en 2003. Zaner estudia la corporalidad y el
sentido de autoconciencia y conciencia del otro en caso de graves discapacidades.
Zaner recurre al concepto de Du-Einstellung (la orientacion-tu) de Alfred Schutz
y la teoria de la percepcidén del alter-ego en Max Scheler para arrojar luz sobre
el cuerpo medicalizado.

Lester Embree realiza un breve recorrido por su iniciacién en la filosofia fe-
nomenoldgica de la mano de Edward Ballard y cémo llega a la New School en
1962, recibiendo clase de Jonas, Marx y especialmente Cairns y Gurwitsch. Em-
bree recorre en este articulo algunos temas presentes en otras de sus publica-
ciones. En primer lugar, pretende enfatizar la importancia de la publicacion elec-
trénica, debido al tiempo excesivo que suele transcurrir entre la celebracién de
los congresos o conferencias y la consiguiente publicacion en papel. Precisamente
el volumen que nos ocupa es un ejemplo de dicho retraso. Han pasado diez afios
desde las conferencias que dieron origen al volumen y tres afios desde que Em-
bree firmase el prefacio de la obra. Ademas, Embree insiste en la necesidad de
hacer fenomenologia a través de lo que él denomina analisis reflexivo, en lugar
de literatura secundaria. Realizando la edicion de la Encyclopedia of Phenomeno-
logy (1997) Embree fue consciente de la cantidad de disciplinas no filoséficas en
las que se dan tendencias fenomenoldgicas, por ejemplo, arquitectura, teoria

literaria, musicologia, enfermeria, sociologia, psiquiatria y psicologia (p. 308).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017 ‘

249



250

JAcoBO LOPEZ VILLALBA

Por ultimo, Embree realiza algunas consideraciones acerca de lo que viene lla-
mando cultura basica (basic culture). El mundo de la vida de la fenomenologia
es socio-histérico y estd hecho originalmente por objetos que pertenecen a esta
cultura basica (p. 310). Si bien la mayor parte de la cultura es linguistica, sin
embargo, las formas linglisticas, l6gicas y aritméticas pertenecen al pensamiento
predicativo. Es necesario dirigirse a los encuentros pre-predicativos de los obje-
tos culturales con las creencias, valores y usos (beliefs, values and uses), (p.
309). Embree incluye un ejemplo de andlisis reflexivo, un texto relativamente
breve, estructurado en parrafos numerados, sin aparato de notas y con un len-
guaje que trata de huir de los tecnicismos. Dicho texto comienza por unas con-
sideraciones generales sobre la fenomenologia y su caracterizacién como enfoque
reflexivo, analitico y descriptivo. En los encuentros con las cosas y su analisis
podemos distinguir las creencias, las valoraciones-emotivas y el "querer" actuar
(believings, valuings, willings)®. El cuerpo del articulo esta dedicado al analisis
reflexivo de las valoraciones y como el encuentro valorativo difiere del encuentro
cognitivo y conativo.

Jorge Garcia Gémez se vio atraido por la orientacién continental del programa
para graduados de la New School y se trasladdé a Nueva York desde su Cuba
natal. Debido a los estudios sobre Ortega y Gasset que habia realizado estaba
familiarizado a través de E/ Hombre y la Gente con el pensamiento de Schutz. En
1963 estudia con Aron Gurwitsch, y Garcia Gomez se refiere al vasto conoci-
miento histérico y la elegante capacidad de articulacién de su maestro como las
mayores influencias sobre su trabajo. Los intereses de Garcia Gdmez se centran
en los analisis estéticos de obras literarias y el estudio de Ortega desde una
perspectiva fenomenoldgica. Precisamente su aportacién al presente volumen es
un fragmento de su obra Caminos de la reflexion: la teoria orteguiana de las
ideas y las creencias en el contexto de la Escuela de Madrid, publicada por Bi-
blioteca Nueva y la Fundacién Ortega y Gasset en 2009, fragmento que trata de
la interpretacién de Julian Marias de la nocién orteguiana de creencia.

Giuseppina C. Moneta es la Unica mujer que escribe en este volumen, ademas

de ser la Unica estudiante de origen europeo de los alumnos mas jévenes. Moneta

° Las traducciones al castellano de los conceptos de Embree se han realizado de acuerdo con las
traducciones de sus textos disponibles, Cfr. Embree, Lester (2007), Fenomenologia Continuada: Contri-
buciones al andlisis reflexivo de la cultura, Morelia (México): Jitanjafora; Cfr. también la resefia de esta
obra por M@ Luz Pintos Pefiaranda en Investigaciones Fenomenoldgicas 6 (2008), pp. 419-430.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



LA EDAD DE ORO DE LA FENOMENOLOGIA EN EE. UU.

recuerda las clases de Jonas sobre Aristételes, las de Marx sobre Sein und Zeit y
las de Gurwitsch sobre Kant y sobre la fenomenologia de la percepcidon. Moneta
continué con el espiritu de la New School poniendo en marcha el Collegium
Phaenomenologicum en 1976 junto a José Huertas-Jourda, cuyo objetivo fue for-
mar un seminario sobre Husserl, Heidegger y diversas areas multidisciplinarias
de investigacion fenomenoldgica. Moneta aporta al libro un interesante trabajo
consistente en una aproximacion fenomenoldgica a la arquitectura, en especial a
la arquitectura antigua. Moneta esta centrada especificamente en la percepcion
e imaginacién-percepcién de las configuraciones espaciales de los restos arqui-
tectdnicos antiguos (p. 339).

Osborne P. Wiggins se introdujo en la filosofia con Richard Zaner y estudid
con Natanson y Spiegelberg hasta que en 1967 en la New School estudia con
Gurwitsch, Jonas y recibe el curso de David Carr sobre la Krisis de Husserl. Guiado
por Gurwitsch se dirigié al pensamiento de Jean Piaget desde una perspectiva
fenomenoldgica. Profesor en la New School de 1978 a 1980 y de 1982 a 1988,
Wiggins se ha centrado en la psiquiatria creando The Association for the Advan-
cement of Philosophy and Psychiatry. Wiggins aporta al volumen un articulo sobre
el existencialismo fenomenoldgico de Maurice Natanson y cdmo éste, partiendo
de la fenomenologia del mundo de la vida cotidiana de Schutz, se dirige, por un
lado, hacia una interpretacién de la actitud trascendental husserliana y por otro
hacia una incorporacién de tematicas cercanas al existencialismo (p. 370).

William McKenna llegd a la New School desde la psicologia, y el estudio de la
obra Field of Consciousness (1964) de Gurwitsch le condujo de la Gestalt a la
fenomenologia de Husserl, y de ahi a la institucién americana para estudiar con
el propio Gurwitsch en 1968. McKenna ha sido editor de Husser! Studies durante
trece anos, asociado a CARP y editor fundador de la serie Contributions to Pheno-
menology. Se ha dedicado a la fenomenologia de la percepcién y mas reciente-
mente a estudios sobre intersubjetividad y a los conceptos de creencia, verdad y
objetividad y su aplicacién a la resolucién de conflictos. McKenna en su articulo
bosqueja, utilizando algunos recursos de la fenomenologia de Husserl, un con-
cepto de verdad relativa que responde a dos de los problemas tedricos con los
gue nos podemos encontrar en la resolucién de conflictos, asumiendo una situa-
cion idealizada de personas en conflicto que quieren participar en un proceso de

resolucion de manera abierta y racional (p. 376).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

251






Investigaciones Fenomenolodgicas, n. 14, 2017, 253-260.
e-ISSN: 1885-1088

LOS PASOS PERDIDOS. ESCRITOS DE GAOS

SOBRE ORTEGA, POR JOSE LASAGA™

Javier San Martin
Universidad Nacional de Educacidon a Distancia- UNED
jsan@fsof.uned.es

Me produce mucha satisfaccion participar en esta mesa por muchas razones,
entre las cuales no es la menor compartir un buen rato con amigos y tener la
oportunidad de saludarles ya a punto de terminar este afio de trabajo tan intenso
que hemos tenido todos.

Ademas, para mostrar en publico mi mas sincero reconocimiento por esta
publicacién, absolutamente necesaria. Quiero tocar, siempre con la brevedad re-

querida para no resultar pesado, tres puntos mas o menos conectados entre si.

* Editorial Biblioteca Nueva, Madrid, 1913. Este texto fue leido, en diciembre de 2013, en la sesion
de presentacion del libro editado por el profesor Lasaga. Desde entonces, hasta ahora, han pasado unos
afios, pero este escrito sigue teniendo oportunidad, sobre todo porque esta ya préximo a salir el tomo I
de las Obras completas de Gaos, que incluye los textos que el fildsofo hispano-mexicano escribié antes de
ir a México, por tanto, hasta sus 38 afios y que, de estar previsto publicarlo en un volumen, parece que
sera necesario desdoblar el tomo en dos volumenes. Por otro lado, en este escrito hay una apreciacion
sobre la filosofia de Gaos que enmarca esos escritos.

Fecha de recepcidén: 21-1V-2017 Fecha de aceptacion: 21-VI-2017


mailto:jsan@fsof.uned.es

254

JAVIER SAN MARTIN

En el primero mostraré las razones de la oportunidad de esta publicacion y, por
tanto, el necesario agradecimiento a quienes la han hecho posible.

En segundo lugar, me centraré en el prélogo del profesor Lasaga, que creo
gue merece ser comentado. En tercer término y ya ayudados por lo que nos dice
nuestro autor, haré un pequeno recorrido por esos textos, comentando las va-
riaciones de la actitud de Gaos, y aportando algunas observaciones, que no son
sino apuntes para un estudio, que personalmente me gustaria hacer, sin que
pueda prometer que lo llevaré a cabo, pero dejando por si algun entusiasta quiere
adelantarse y lo hace.

1. OPORTUNIDAD DE ESTA PUBLICACION

Los textos de Gaos sobre Ortega son de un extraordinario interés y, sin em-
bargo, si miran las bibliografias usuales en cualquiera de nuestras monografias
sobre Ortega, Gaos practicamente esta ausente.

¢Por qué digo que son muy interesantes? Porque es posiblemente el primero
que trata del periodizar a Ortega. Casi todos los intentos que hemos hecho des-
pués de leer a Ortega desde los diversos desarrollos de su obra, y asi lo hemos
citado numerosisimas veces, empezamos por la periodizacidon de Ferrater Mora,
que es la mas citada. Pero esa periodizacion proviene de un libro escrito en 1956,
que yo sepa de su libro Ortega y Gasset: an outline of philosophy, de la Univer-
sidad de Cambrigde, Inglaterra, que después traduce y publica en Barcelona en
1958, con el titulo Ortega y Gasset: etapas de una filosofia. La periodizacién de
Gaos, que procede de su primer escrito sobre las profecias, es de 1946 y 1947,
fechas en que en Espafa no creo que Gaos fuera un autor legible, en todo caso
no creo que fuera un autor de acceso facil.

Luego vienen los articulos escritos en torno a la muerte de Ortega, que son
cuatro, en los que, desde un aire de reconocimiento y afecto por Ortega, asume
y profundiza en la periodizacion. Esos articulos, publicados todos en revistas, no
son apenas citados en Espafa, por no decir, en absoluto citados por los orteguia-
nos, seguramente por desconocidos. Hay que tener en cuenta que esas revistas
mexicanas dificilmente llegarian a Espana en esos afios de dictadura, siendo es-
critos por un exiliado republicano como José Gaos. En realidad, hasta la publica-
cion de las Obras completas de Gaos, esos articulos han permanecido en un la-

mentable y considerable desconocimiento.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



LOS PASOS PERDIDOS. ESCRITOS DE GAOS SOBRE ORTEGA, POR JOSE LASAGA 255

Una vez emprendida la publicacion de esas Obras completas, ya podriamos
pensar que cambia la situacién, pero la discontinuidad de esa publicacion tam-
poco permite hacerse una idea cabal, casi diria que en cierta medida nos pasa
desapercibida. De hecho, el tomo IX, en el que estan los textos que he aportado,
se publicé en 1992. Pero que yo sepa no fueron textos citados. José Lasaga debid
de leer “La profecia en Ortega”, porque fue él el que me comentd esa anécdota
gue cuenta Gaos de que él le dijo a Ortega que su filosofia estaba mas en Medi-
taciones del Quijote que en El tema de nuestro tiempo, tema que aparece en La
profecia.

Pero de los cuatro interesantisimos articulos apenas hay citas. Y ya, los co-
mentarios, también muy importantes, de las obras postumas de Ortega, escritos
en un tono muy distinto de los anteriores, no se publican hasta 1999 en el tomo
X de las Obras completas, con lo que la discontinuidad de la recepcion también
es muy grande. De estos practicamente no tenemos nada, y es que recibir las
Obras completas no ha sido tarea facil. Yo he tenido la suerte de que me las ha
ido mandando Antonio Zirién, porque de lo contrario, con las de la Biblioteca no
habriamos podido manejarlas, porque ahora estamos varios metidos en el estu-
dio de Gaos.

Pues dada esta situacion, el que se haya publicado esta recopilacion, llena
un hueco para nosotros tremendamente llamativo. Por el inmenso interés de esta
obra y la disponibilidad que de ella nos ofrece. En adelante esta recopilacién
figurara ya en todas las monografias sobre Ortega, y las periodizaciones que hace
Gaos seran tema de discusion de todos nosotros.

Por tanto, no podemos menos de agradecer, primero, al profesor Lasaga la
idea de la edicién, y después a la Fundacidon Ortega/Marafion y a Biblioteca
Nueva, representada aqui por su director, Antonio Roche, la edicién. Gracias a
todos ellos disponemos facilmente de este material que nos facilita infinito el

trabajar estos textos que nos dan una muy importante visiéon sobre Ortega.

2. LA PRESENTACION DE JOSE LASAGA

Entre nosotros Gaos es un desconocido o sigue siendo casi un desconocido.

Por suerte, en los Ultimos afios empezamos a tener una visién de él, pero no deja

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



256 JAVIER SAN MARTIN

de ser aun muy fragmentaria. Ahora, la edicién que se hizo, en su Asturias natal,
de las Confesiones profesionales, da un mejor conocimiento, y poco a poco nos
vamos familiarizando con su obra. También la antologia de Alejandro Rossi, en
la editorial Critica, fue muy importante, pero esa editorial desaparecié y con ella
la antologia. Yo escribi un articulo publicado ahora en el Boletin de la fundacion
Mindan Manero en el que tomo a Ortega y a Gaos como los que nos muestran el
camino que debemos seguir, en mi caso, sabiendo donde debo desviarme, pero
la precisiéon del camino es genial, y por eso me permite saber exactamente en
qué coincido, en qué discrepo y por qué.

Pues bien, el prélogo de J. Lasaga es un alarde de concision para presentar
a Gaos como filésofo, a Gaos en su relacidén con Ortega, y a Gaos como comen-
tarista de Ortega. Poco mas se puede decir, ni mejor en tan poco espacio. La
visidon que de esas cuarenta y cuatro paginas se saca de Gaos es muy buena,
tanto de la problematicidad de la obra de Gaos, como de lo que supone esa fecha
fatidica, del primer infarto, al decidir Gaos la necesidad de presentar por fin su
propia filosofia. Y luego volveré sobre ello.

Quiero subrayar un punto muy interesante. El profesor Lasaga ha buceado
en el tomo XIX, en el que se publica el epistolario de Gaos y ha encontrado alguna
carta muy significativa, cuyo contenido puede marcar algunas pautas de la com-
prensién que Gaos tiene sobre Ortega, y que Gaos se la forma muy temprano, y
que luego, quizas por la admiracidn respecto al maestro con el que mantiene una
relacién muy fluida y continua, se desactiva esa opinién, pero vuelve a aparecer
a partir de la fecha de 1958.

El otro punto que queria comentar de la presentacién es la réplica que me da
a una opinién mia expuesta en el articulo citado. Yo reprocho a Gaos no haber
entendido qué era la subjetividad trascendental husserliana, que somos cada uno
de nosotros y por eso es personal; como no entendié eso, no pudo unir la expre-
sion de las necesidades —necesidad no como /o que vuelve, como se dice en
aleman, lo notwendig, idea de lo periddico, sino idea de /o que no cesa, lo conti-
nuo, como se dice en latin— con la idea de la filosofia como saber comun, que
descubre lo que Husserl llama los “sélidos vinculos” que se nos imponen a la
subjetividad factica que somos cada uno de nosotros, y que hace que superemos
el caracter de la filosofia como confesidén. La forma de entender la subjetividad
que tiene Gaos, como pura contingencia, nos lleva a la filosofia como mera y pura

literatura. Y discrepo en la valoracion de esa actualidad de Gaos por esa idea,

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



LOS PASOS PERDIDOS. ESCRITOS DE GAOS SOBRE ORTEGA, POR JOSE LASAGA 257

gue, si, es actual, pero porque Gaos se adelanté a la actual derrota del pensa-
miento que se da en muchos y que llevaria, en mi opinién, a la desaparicién de
la filosofia.

Estamos, con esto llegando, ayudados por la mediacidon de Gaos, al nlcleo
de la filosofia como problema vy, a través de ella, el nucleo de la situacién social
de la filosofia, porque si la filosofia es confesidn profesional, en mi opinién sobra-
ria como profesion y creo que la sociedad politica lo entiende muy bien asi. El
abandono de Gaos por parte de sus alumnos no dejar de ser premonitorio de una
forma derrotista de hacer filosofia, que lleva a su desaparicion por inutil como
profesion. Y lo dejo ahi como una pregunta de un debate que deberemos tener,
y que estamos teniendo, y del que Gaos nos marca, como he dicho al principio,
claramente la senda, en mi opinién, no para seguirla sino para evitarla, diciendo,
por supuesto, que en muchos de los textos de Gaos hay un ejercicio de la filosofia
gue no se dejaria encuadrar en esa filosofia de la filosofia, por ejemplo sus ana-
lisis de Dos exclusivas del hombre, que no creo que sean confesiones profesio-

nales, sino analisis fenomenoldgicos sobre el ser humano.

3. LA ACTITUD DE GAOS SOBRE ORTEGA Y SU FILOSOFIA

Y ya paso al tercer punto, que sera breve, porque no tiene otro objetivo que
incitar y motivar a leer tanto la presentacion del recopilador y editor del libro
como los textos de Gaos sobre Ortega. Y digo esto porque la evaluacion de los
textos de Gaos sobre Ortega es una tarea pendiente. También José Lasaga la
deja pendiente, como no podia ser menos, pues es mucha la tarea que en ade-
lante tenemos que hacer.

Pero si quiero subrayar un punto, que también lo sefala el editor en su in-
troduccion. Si uno lee los textos hasta los comentarios a los péstumos de Ortega,
en concreto, los comentarios al libro sobre Leibniz y a Qué es filosofia, notaremos
claramente dos grupos con dos talantes muy distintos. Todos los primeros, in-
cluido en ellos el paragrafo que le dedica en las Confesiones profesionales, estan
movidos por un tono extraordinariamente positivo y de reconocimiento a Ortega.
Como titula uno de los textos en torno a la muerte de Ortega, son una “Salvacién
de Ortega”. El interés de Gaos es salvar a Ortega, comprenderlo y centrarlo en

lo que Gaos piensa que es lo fundamental de Ortega, a veces contra el miso

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



258

JAVIER SAN MARTIN

Ortega. La prueba de este tono afectivo positivo es la dedicatoria con que Gaos
envia a la familia Ortega el libro, en el que recoge esos ensayos, publicado en
1957 con el mismo titulo que aparece en el tomo IX. La dedicatoria dice: “para
Da Rosa Spottorno de Ortega y Gasset y para Miguel, Soledad y José Ortega
Spottorno, en homenaje a la memoria de D. José Ortega y Gasset, y en reitera-
cion de un discipulado siempre reconocido con la mayor admiraciéon y gratitud y
esencial fidelidad al grande e inolvidable maestro. Ciudad Universitaria de Mé-
Xico, 18 de octubre de 1957” (tomo IX, 33).

Otro es el tono de los comentarios a los dos libros péstumos, publicados a
finales de la década de los cincuenta, La idea de principio en Leibniz, al que, de
los afios 1960 a 1962, dedica Gaos tres textos, y Qué es filosofia, de la misma
época, al que dedica un largo ensayo. Mientras el tono de los primeros articulos
o trabajos es de salvar a Ortega, el de los segundos es lo contrario, que Ortega
en esos textos intenta llevar a cabo aquello que no puede dar, una filosofia sis-
tematica.

Con esta publicacidon que hoy presentamos se nos da un tema de estudio
para los proximos anos extraordinariamente interesante, tanto para evaluar a
Gaos como su propia visiéon de Ortega. Yo iba a extenderme en el texto sobre
Que es filosofia, pero supondria alargarme demasiado, por lo que quiero dejar
solamente un apunte que ya he anunciado antes, lo que la fecha de 1958 repre-
senta en Gaos. No quiero decir que su precaria salud, que estallé con el infarto
de ese ano, sea la explicacion de la evaluacion negativa de Ortega que esta pre-
sente en estos afos. Pero si quiero dar una perspectiva sobre el tono afectivo en
que se sumerge Gaos y que le va a tefiir sus Ultimos afios de vida, hasta su
muerte. Y yo creo que es el infarto el que lo determina. Yo diria que Gaos no se
resigna con su enfermedad, y se obsesiona con la necesidad de exponer su propia
filosofia, tal como lo indica José Lasaga, porque parece que su vida se acorta.
Pero esa obsesidon sospecho que va a la par con una actitud afectiva negativa
respecto a lo que hacen algunos de los que le rodean. Y voy a citar algunos datos
que dejar vislumbrar ese tono, que yo llamaria un poco de “cascarrabias”, en que
parece estar sumergido Gaos desde esa fecha. Voy a citar cuatro hechos, a los
que anadiré los comentarios de Vera Yamuni.

Primero, el afno 1959 se organiza un seminario sobre la actualidad de Husserl
con motivo del centenario de su nacimiento. En el seminario participan sus dis-

cipulos mas comprometidos con la fenomenologia como Luis Villoro y Alejandro

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



LOS PASOS PERDIDOS. ESCRITOS DE GAOS SOBRE ORTEGA, POR JOSE LASAGA 259

Rossi. Eligen para comentar La filosofia como ciencia rigurosa de Husserl. Para la
publicacién de las comunicaciones Gaos escribe un texto, que es todo un modelo
de insultos a Husserl, como nunca los habia pronunciado. ¢Es una reaccién al
compromiso positivo de sus alumnos? Asi lo creo porque termina llamandoles, y
es el segundo dato, “alumnos rebeldes”. Tiene conciencia de que sus alumnos se
le estan yendo. Es lo que terminard reconociendo Rossi en el retrato sobre Gaos
que publica en la Antologia y que, de modo muy significativo, no se ha recogido
en la reedicidon que se ha hecho de esa antologia en el Fondo de Cultura Econé-
mica.

El tercer dato es el Simposio sobre el mundo de la vida, que se lleva a cabo
en el seno del Congreso Internacional de Filosofia, de 1963, que es un gran acon-
tecimiento intelectual para México. El Simposio se hace para evaluar La crisis,
gue se habia publicado unos afios antes. En ese Simposio se insiste en tres cosas,
la subjetividad trascendental que aparece en La crisis es corporal, histérica e
individual, tres cosas que van directamente contra la opinién de Gaos sobre la
naturaleza de la subjetividad trascendental husserliana, que él opone a las hei-
deggeriana y orteguiana, a las que se suma Gaos. En La crisis, por el contrario,
aparece esa subjetividad como la defendida por Husserl, lo que invalidaba radi-
calmente la interpretacién de Gaos, como antes habia invalidado la interpretaciéon
de Ortega, lo que este resolvié facilmente, pero también de modo facilmente
falsable, diciendo que La crisis procedia de Fink.

Hay que leer los comentarios de Gaos sobre los participantes en ese simpo-
sio, que, todos, leen a Husserl desde La crisis. El texto de Gaos para ese Congreso
es interesantisimo y por lo demas ilustrativo de la contrariedad que le supuso la
publicacion de La crisis. En el tomo X se publicaron todos esos materiales, deli-
ciosos para comprender el tono afectivo con que Gaos recibe esos escritos.

El cuarto dato es el incidente que, en abril de 1966, hubo en la Universidad
con el Rector por parte de un grupo de alumnos, que irrumpieron en una Junta,
insultaron al Rector y le exigieron la dimisién. El nuevo Rector no expulsé a esos
alumnos como exigia Gaos, y éste se fue de la Universidad, recluyéndose acadé-
micamente sélo en el Colegio de México, que habia asumido la tarea de la Casa
de Espana en México, donde fue nombrado profesor especial, cargo que mantuvo

hasta su muerte.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



260 JAVIER SAN MARTIN

Por otro lado, si se leen los comentarios de Vera Yamuni sobre esos ultimos
afos de Gaos, se ve que era una persona un tanto atormentada. Sus rezos con-
tinuos, a quien fuere, indican una situacion personal al menos llamativa y ané-
mala. En mi opinidén, este tono afectivo, que le adviene presumiblemente con
motivo del primer infarto, le hace renovar la opinién con que, ya en su juventud,
habia prejuzgado a Ortega, y que Lasaga cita de la carta del 7 de agosto de 1923,
cuando Gaos tenia 23 afos, en la que Gaos dice que “Ortega no es capaz de
escribir un Tratado”. Es la idea con que aborda Gaos las obras postumas de Or-
tega, el libro sobre Leibniz y Qué es filosofia, para mostrar que ninguna de las
dos es un “tratado” de filosofia.

Nuestra tarea, facilitada por esta publicacién que ahora presentamos, es es-
tudiar a fondo los argumentos de Gaos, y con ellos estudiar a fondo la filosofia
de Ortega.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



RESENAS






Investigaciones Fenomenoloégicas, n. 14, 2017, 263-268
e-ISSN: 1885-1088

Bonnie MANN y Martina FERRARI (Eds.):
"On ne nait pas femme: on le devient”. The life of a Sentence.

New York: Oxford University Press, 2017, 354 pp.

Agata Joanna Bak
Universidad Nacional de Educacion a Distancia - UNED
agat.bak@gmail.com

El libro que vamos a resefiar constituye una posicion necesaria para los es-
tudios feministas; se trata de un compendio exhaustivo de los temas relacionados
con el estudio mas célebre de Simone de Beauvoir, El segundo sexo, con motivo
de su reciente nueva traduccién. El enfoque es pues muy particular y persigue
problemas interpretativos que estan relacionados, bien con el libro mismo, bien
con su desafortunada primera traduccion inglesa.

El titulo The life of a sentence mienta justamente la turbulenta vida del legado
beauvoiriano. Y es que, segun explica Mann en la Introduccién, la traduccion
inglesa de 1953, en la que trabajaron generaciones enteras, contiene importan-
tes errores interpretativos. No es sino hasta entrado el siglo xx1 cuando se ofrece
una nueva version del Segundo Sexo, y esta, como no ha podido ser de otra
manera, ha generado también enormes controversias, incluida la opcién escogida
para traducir la frase que da el titulo al libro.

El volumen recoge distintos aspectos de este debate que, hemos de insistir,
no versa exclusivamente sobre el oficio de traductor, sino que incide también en
el problema subyacente a ello, a saber: el sentido filoséfico de la empresa de
Beauvoir.

Un buen ejemplo de esta ambigliedad, tan inherente a la propia autora, es
la célebre frase que da también titulo a la presente coleccion de estudios. “On ne
nait pas femme: on le devient” fue ocasion del debate acerca de como traducirlo
de manera correcta (cf. p. 2 ss). Se barajo la posibilidad de traducirlo como “one

is not born, but rather becomes, a woman”, o como “one is not born, but rather


mailto:agat.bak@gmail.com

264

AGATA JOANNA BAk

becomes, woman”. La relevancia de este articulo incide en la interpretacién filo-
sofica de la obra de la fildsofa francesa; como relata la editora, la recepcion de
Beauvoir oscila entre un existencialismo filoséfico (a woman) y un constructi-
vismo social de género (woman, mujer como institucidon). Muchas contribuyentes
apuntan a esta ambigledad propia de de Beauvoir. Pero no solo ello, ya que
muchas autoras recalcan la necesidad de situar el pensamiento beauvoiriano en
el contexto de la filosofia moderna para comprender ciertas cuestiones que sub-
yacen a sus distinciones. Por consiguiente, el libro que resefiamos ha de leerse
como un debate acerca de la traduccién, acerca de la vida de una idea en distintos
contextos culturales (p. 4) y del rol de la intérprete, pero también es reflejo de
un debate filosdéfico intelectual que determina la traduccién correcta.

Las diecisiete contribuciones que conforman este volumen se distribuyen en
cuatro bloques tematicos. Asi, el primer bloque se ocupa de dos cuestiones que
posicionan a Beauvoir en el contexto de la filosofia anterior y posterior. Por un
lado, Offen se ocupa de la distincidon sexo/género que, si bien no esta explicita
en la autora, permea su filosofia; la estudiosa investiga el uso del término género
en la Francia posrevolucionaria para concluir que este término se empleaba ya
con anterioridad para designar ciertos constructos sociales del sexo y que por
ende es factible usarlo en contexto beauvoiriano a pesar de toda la carga que
tiene. Por otra parte, Mann se hace cargo de la oscilacion de de Beauvoir entre
filosofia existencial y constructivismo social. Entra asi de lleno en el debate lin-
guistico anteriormente mencionado. Sin embargo, lo hace apelando a la relacion
de la autora francesa con las cuestiones propias de la tradicion filosofica clasica:
realismo e idealismo, objetivismo y subjetivismo, que de hecho le preocupan mas
y que le sirven para elaborar su propuesta sobre la ambigiiedad, etc. Es desde
esta respuesta desde donde se enmarca el analisis de similitudes (“el género es
accion”, p. 40), pero también de las diferencias (“pero la relacién subjetividad
mundo es comprendida de manera distinta por ambas [de Beauvoir y Butler]
pensadoras”, ibid.) entre la posicion de de Beauvoir y Butler. En resumen, de
Beauvoir se centra mas en las estructuras de dominio y subordinacién que se
heredan como normas de una existencia con género (p. 48), mientras que la otra
autora analiza mas bien la performacion de género y de la norma. Este articulo
nos da una valiosa pista acerca de cémo comprender la frase que da titulo a la

coleccion.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



Bonnie MANN Y Martina FERRARI (EDS): "ON NE NAIT PAS FEMME: ON LE DEVIENT” . ..

La parte “La historia del escandalo” recoge articulos que problematizan la
primera traduccion inglesa de 1953. El escandalo consistié en que se tuvo que
esperar mas de medio siglo para tener una nueva y mejorada edicidon; el escan-
dalo fue también lo que se obvid en la primera traduccion y las criticas que recibid
la propia obra; pero también la nueva traduccién fue objeto de grandes debates
en el ambito académico. Simons indica en su articulo, reproducido del original
de 1983, toda una serie de obstaculos a los que tuvo que enfrentarse esta publi-

cacion y su traduccion:

Podrias pensar que una vez superados todos los “guardianes” masculinos que con-
trolan el acceso a las mayores editoriales y publicaste tu libro feminista, y luego lo
tradujiste a otro idioma para una distribucion mundial, se acabaron tus problemas

con alcanzar la audiencia feminista, sobre todo si eres una escritora de renombre,

como Simone de Beauvoir. Estarias sin embargo equivocada (p. 60).

Entre estos obstaculos figuran faltas propias de la traduccién, asi como la
omisién de al menos un doce por ciento del libro, incluidas notas sobre el movi-
miento feminista anterior, comentarios sobre la vida matrimonial, etc., pero tam-
bién mala interpretacion de términos filoséficos como para si, o existencia hu-
mana (pp. 66-67). También demostrarad Moi, en su muy minucioso articulo del
2001 reproducido aqui, que se esconden varias referencias a la tradicion filoso-
fica, al movimiento existencialista, pero también a Hegel, etc. La segunda autora
indaga mas en estas circunstancias, demostrando cémo la mala traduccién re-
percutido en la reputacién de de Beauvoir como filésofa de pleno derecho; de
hecho, como demuestra con el ejemplo de la maternidad, a veces se torna in-
comprensible el pensamiento de la autora. Ademas, detalla el proceso de publi-
cacion de la traduccién con pasajes muy concretos que se han omitido o desvir-
tuado.

También la nueva traduccion despertd opiniones dispares. En el volumen se
recogen dos resenas paradigmaticas, una de Bauer, critica con el resultado de la
traduccion (que a pesar de sustituir las evidentes carencias no recoge ni el buen
estilo ni la profundidad filoséfica de manera suficiente. Se reprocha también una
falta de una edicién critica, que seria 6ptima). Es fundamental notar como el

proceso editorial es para las colaboradoras un argumento mas en el injusto

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

265



266

AGATA JOANNA BAk

tratamiento del legado beauvoiriano. No obstante, reproduce también la de Alt-
man, que es mucho mas generosa con la obra y la seleccion de traductores.

La tercera parte aborda de manera directa las cuestiones filoséficas conteni-
das en la obra de de Beauvoir. Centradas en la cuestidon de la traducciéon (a)
woman, las tres primeras contribuciones en esta seccién (de Bergoffen, Burke y
Jones) reflexionan acerca del significado filoséfico de esta expresion. La frase en
el original es ambigua pero la decisién tomada en la nueva traduccién obliga a
indagar en su verdadero alcance. Bergoffen apoya la ambigledad esencial del
pensamiento de de Beauvoir, pero a la vez afirma que la traduccion sin el articulo
puede ser positiva (REF) y productiva. Y es que la omision del “a” pone de relieve
la particular condicion a la que la mujer es sometida en una sociedad patriarcal:
“ser mujer significa encarnar una «libertad docil» lo cual significa renunciar a las
pretensiones de subjetividad, de llegar a ser una (a) mujer” (p. 140). Las dos
restantes autoras de la seccidn son menos simpatizantes de la traduccién nueva
y defienden que la frase de la traduccidn original conservaba las ventajas de
apuntar a los elementos fenomenoldgicos del pensamiento de de Beauvoir
(Burke), que conserva la individualidad de cada sujeto que deviene mujer (Jones)
frente a unas interpretaciones demasiado constructivistas del género.

En la misma parte del libro las autoras emprenden la tarea de responder a la
pregunta de de Beauvoir de qué es una mujer. Aqui, es mas propio hablar de “la
diferencia sexual” que de sexo/género, ya que la ascendencia fenomenoldgica de
de Beauvoir, tan obviada en la primera traduccion de la obra al inglés, rehuye
una facil clasificacidn binaria de un género que deviene sobre un cuerpo sexuado.
Mas bien, asi argumentara Burke, habria que rescatar la experiencia de ser mu-
jer, en su acepcién fenomenoldgica. La autora insiste en la perspicaz lectura que
Heindamaa hace al respecto —por cierto, resulta curioso constatar la falta de la
contribucién de la autora finlandesa en este volumen—y que permite elaborar
una teoria de la diferencia sexual. Desde esta perspectiva el debate anterior-
mente mencionado sobre la traduccion ha de concebirse, no como un error de
oficio, sino como una “decision deliberada” (informed decision, p. 161) que apoya
la causa constructivista. A continuacioén, Lépez Saenz profundiza en el legado fe-
nomenoldgico de la autora francesa, ofreciendo un estudio pormenorizado de la
influencia merleau-pontiana en su obra. Esta perspectiva permite analizar el sig-

nificado de la célebre frase, que en castellano enfatiza, por un lado, el proceso

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



Bonnie MANN Y Martina FERRARI (EDS): "ON NE NAIT PAS FEMME: ON LE DEVIENT” . ..

de llegar a ser un ser sexuado y, por el otro, evita, al igual que lo hace el original
francés, la controversia inglesa (p. 181).

El sentido de lo femenino no estd dado de antemano en un supuesto esen-
cialista, pero tampoco constructivista, sino que tiene que ver con las experiencias
(encarnadas) de las mujeres (p. 186) como un cierto estilo que se fragua. La
idea fenomenoldgica de Leib permite esquivar ambos extremos y comprender el
sentido de la frase beauvoiriana. No solo es asi, sino que la autora encuentra
ademas una solida base en el autor para reforzar la via fenomenoldgica de inter-
pretacion del feminismo, que tan solo se ven esbozadas en E/ Segundo Sexo,
consagrado al lugar de la mujer como Otra en la sociedad coetanea a de Beau-
voir. El andlisis de chair y de ser vertical, “el que se yergue en frente de mi cuerpo
erguido” (p. 187, tras Merleau-Ponty 1964b: 20) sirve para este propodsito. El
capitulo siguiente indaga en la estructura de la conciencia de la mujer. McWeeny
desarrolla alli una serie de andlisis que considera trascendentales y que versan
sobre la estructura de la conciencia, su relacion con la diferencia sexual y el
cambio que permite su devenir. Al igual que otras autoras, también adscribe la
filosofia beauvoiriana en el contexto fenomenoldgico. La conciencia y el “hacerse
objeto” serdn coordenadas de este estudio: “Beauvoir equipara ser mujer con
una estructura particular de la conciencia prerreflexiva, a la que le da el nombre
de se faire objet (hacerse objeto)” (p. 235). Ser mujer se definira alli “como un
particular modo de ser de la conciencia, de aprehender el cuerpo propio a nivel
prerreflexivo” (p. 239), otra instancia que autora considera fundamental para su
filosofia. Lo que sucede es que la mujer vive su cuerpo de dos distintas maneras,
una, en su imperar sobre él y otra que no es tanto la renuncia a la autonomia,
sino toma de conciencia de un cuerpo doble, fracturado, estigmatizado también
por las normas sociales. Este es justamente el “hacerse objeto” que tiene lugar
con la iniciacion sexual. La autora mantiene el caracter precursor de de Beauvoir
como filésofa de la diferencia.

Es particularmente de agradecer la IV seccién de este libro, pues da la voz a
las distintas traductoras del Segundo Sexo al inglés (Malovany- de Chevallier y
Timmermann), al aleman (Baumaister), al serbocroata (Bogi¢) y al finlandés
(Rounakoski). En cierta medida, esta Ultima parte cierra bien la composicién del
libro, pues da la voz a las propias artifices de la situacién linglistica y filoséfica

gue motiva el presente volumen. Es de especial interés la contribucién de las

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

267



268

AGATA JOANNA BAk

traductoras de la nueva edicidon del Segundo Sexo, que recogen y se esfuerzan
en explicar sus decisiones y responden a las objeciones de otras autoras. No
obstante, también otras contribuciones resultan de sumo interés, pues reflejan
circunstancias politicas, sociales o culturales que motivaron cierta traduccién
frente a otra. Mas alld del tema especifico, el presente libro constituye una pre-
ciosa reflexidén acerca de la labor de traductor, sobre todo en contextos tan com-

plejos y profundos (p. 289).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



Investigaciones Fenomenolodgicas, n. 14, 2017, 269-274.
e-ISSN: 1885-1088

Marcela VENEBRA MUNOZ:
La reforma fenomenologica de la antropologia.
Bogota, Editorial Aula de Humanidades/ Universidad de
San Buenaventura, 2017, 359 pPp.

Noé Exposito Ropero!
UNED
nexposito@fsof.uned.es

La reciente publicacién que resefamos, La reforma fenomenoldgica de la an-
tropologia, supone una contribucién fundamental tanto para las investigaciones
en Fenomenologia como en Antropologia —y no solo filosoéfica, tal y como sefiala
Javier San Martin en su “Prélogo” (p. 22)—, y es que, como advierte Ignacio
Quepons en su “Presentacion”, en ella se parte de los contextos del debate entre
ambas disciplinas, enfatizando los diferentes aspectos de la subjetividad trascen-
dental concreta, exponiendo “el programa de ruta hacia una comprension de la
especificidad filoséfica de la fenomenologia trascendental, como vocacién hu-
mana” (p. 14). Esta es, efectivamente, la compleja labor que se propone la au-
tora a lo largo de los diez capitulos que componen esta obra, los cuales merece-
rian por si mismos un detenido y pormenorizado comentario, tarea que poster-
gamos para otra ocasion y que esperamos poder presentar en el préximo nimero
del Acta Mexicana de Fenomenologia (http://actamexicanadefenomenolo-
gia.org), dirigida por la propia Marcela Venebra. En lo que sigue nos limitamos a
exponer resumidamente las lineas generales de esta obra, asi como los temas
centrales que en ella se abordan, con la intencién de invitar al lector interesado

a una confrontacion directa con la misma.

! Beneficiario del Programa de Formacion de Profesor Universitario (FPU) 2015-2019 del Ministerio
de Educacién y Ciencia, adscrito al Departamento de Filosofia y Filosofia Moral y Politica de la UNED.
Prepara una tesis doctoral sobre la ética fenomenoldgica de Edmund Husserl y José Ortega y Gasset bajo
la direccion del profesor Javier San Martin.


mailto:nexposito@fsof.uned.es
http://actamexicanadefenomenologia.org/
http://actamexicanadefenomenologia.org/

270

NOE ExPOSITO ROPERO

Antes de entrar a comentar el contenido de esta investigacion, debe desta-
carse en ella tanto su rigor textual y metodolégico como la claridad vy fluidez de
su escritura, pues no resulta nada sencillo adentrarse en tan complejas proble-
maticas sin caer en la oscuridad de los tecnicismos terminoldgicos, escollo que la
autora solventa recurriendo a las fuentes originales decisivas, muy bien escogi-
das, pero también mediante ejemplos y aclaraciones propias que nos presentan
de un modo claro y evidente los puntos centrales que se abordan en cada caso.
Del mismo modo, tanto la “Introduccién” (pp. 23-39) como el capitulo final, “Ra-
dicalizacién fenomenoldgica de la antropologia” (pp. 315-322), reflejan el es-
fuerzo de la autora por ofrecernos una sintesis clara y sistematica de las lineas e
ideas directrices de su trabajo, asi como el inicio de cada capitulo, que recoge y
parte directamente de los resultados obtenidos en el apartado precedente, con-
firiendo asi una unidad y progresién a la investigacion que contribuyen notable-
mente a su desarrollo.

Entrando ya en los temas abordados, la autora nos muestra desde la primera
pagina de su “Introduccion”, partiendo de una cita de Husserl, cual es la cuestién
central a dilucidar, y no es otra que la distincion —en palabras del fundador de
la fenomenologia— entre “la antropologia ingenua que permanece en la positivi-
dad [y que es] filoséficamente inauténtica” y “una verdadera antropologia filosé-
ficamente auténtica, y es aquella que elucida el sentido absoluto de la existencia
humana y la mundanidad, y que legitima a través de un método rigurosamente
cientifico” (p. 23). Ahora bien, entender el trasfondo filoséfico de esta problema-
tica, asi como las razones ultimas que la sustentan, no es tarea facil, sino que
nos exige revisar criticamente tanto las nociones fundamentales de la fenome-

III

nologia —y su método— como la interpretacién “convencional” de la misma.

La relacidon entre Fenomenologia y Antropologia ha sido compleja y ambigua
desde el comienzo, tanto para Husserl como para sus criticos, de ahi que la au-
tora dedique el primer capitulo del libro al problema de “La carencia antropoldgica
de la fenomenologia” (pp. 41-83), haciéndose cargo de los argumentos de Hans
Blumenberg contra la posibilidad de una antropologia filoséfica en general,
puesto que, como sefala Venebra, para Blumenberg, “la «conversiéon» antropo-
l6gica de la fenomenologia sélo puede ser una catastrofe” (p. 49). Sin embargo,
la autora nos muestra detalladamente que esta “critica externa” a la fenomeno-

logia se basa en una visidn parcial y convencional de la misma, entendiéndola

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



Marcela VENEBRA MUNOzZ: LA REFORMA FENOMENOLOGICA DE LA ANTROPOLOGIA

fundamentalmente como teoria del conocimiento, y desatendiendo las motiva-
ciones del movimiento fenomenoldgico. Este serd, precisamente, un punto cen-
tral en el que insistira la autora, pues no seria posible comprender la coherencia
y continuidad de la obra de Husserl, desde las Investigaciones Idgicas hasta La
crisis, pasando por Ideas I, sin atender a su vocacién ético-practica de reconstruir
una racionalidad universal amenazada por el relativismo, el psicologismo y el
antropocentrismo —formas todas ellas de escepticismo. Esta sera, efectiva-
mente, la perspectiva lograda y perfectamente justificada en el capitulo nueve
del libro, el penultimo, titulado “El ideario trascendental de la autenticidad racio-
nal” (pp. 293-314), en el que Venebra, en didlogo critico con Robert Sokolowski,
mantiene que “La razoén, la racionalidad, no es una determinacién ontoldgica del
hombre, no es su condicion: es su vocacién. El hombre es el sujeto que puede
aspirar a una vida en la verdad” (p. 295). En consonancia con esta idea, insiste
la autora en la intrinseca relacién entre “epojé y vocacion ética” (pp. 306-308),
asi como en “La funcidn existencial de la fenomenologia trascendental” (pp. 308-
314), para llegar a la decisiva conclusion de que “la antropologia fenomenoldgica
es, también, el necesario fundamento de la ética” (p. 314).

Con lo anterior hemos trazado, grosso modo, las coordenadas del libro, su
punto de partida y de llegada, pero si este camino se hubiese recorrido aten-
diendo Unicamente a las “criticas externas” a la fenomenologia, estariamos ha-
blando —a estas alturas de las investigaciones en fenomenologia— de un estudio
interesante, quizds muy meritorio, pero la profunda Reforma fenomenolégica de
la antropologia que nos propone Venebra consiste, precisamente, en hacerse
cargo de la “critica interna” que el propio Husserl realizé a la antropologia —tal y
como era entendida en ese momento histérico. Este es el gran valor del libro que
nos ocupa, puesto que, tomando esta problematica como hilo conductor, y par-
tiendo de las “Motivaciones histéricas de la critica al antropologismo” (pp. 79-
83), la autora nos muestra, ya en el segundo capitulo, la estrecha relacién entre
esta y la critica a la sofistica y al psicologismo, de ahi “la importancia de la vin-
culacion originaria entre la reforma platénica y la reforma husserliana” (p. 93).
Ahora bien, una vez que la autora ha trazado el panorama general, mostrando
las consecuencias que la pérdida de la validez de la razén universal tiene tanto
en el plano tedrico como en el ético-practico, puede adentrarse ya en la proble-

matica interna que articula la fenomenologia husserliana, desde la psicologia

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

271



272

NOE ExPOSITO ROPERO

pura hasta el problema de la identidad: “Desde la psicologia pura y a través de
la epojé se abre la esfera trascendental y en el transito de uno a otro estrato
aparece el problema de la identidad y nos conduce a su tematizacion en la arqui-
tectdnica fenomenoldgica” (p. 103).

Este serd, justamente, el tema central del tercer capitulo, titulado “Identidad
de la vida subjetiva y Antropologia Filosofica” (pp. 115-124), en el que Venebra
nos reconduce hasta “Ese descentramiento localizado en el origen de la vida tras-

III

cendental”, el cual seria “él mismo condicion de posibilidad autoconstituyente del
yo” (p. 123). Pero, dando un paso mas —profundos y cautelosos pasos de gigante
gue aqui no podemos mas que enumerar— el capitulo cuarto se adentra en el

I\\

estudio del “yo puro” como “polo-yo” —el “yo puro” de las Ideas que “no tiene
cuerpo pero se desplaza y se orienta en la corriente de conciencia” (p. 125),
sefiala Venebra—, pasando por la explicitacion de “El mundo como correlato tras-
cendental” (pp. 134-139) y “El desplazamiento [Verschiebung] de la epojé feno-
menoldgica” (pp. 139-149), para desembocar, ya el capitulo quinto, en el analisis

III

de la sugerente nocion de “carne trascendental” —propuesta por Nathalie De-
praz— y su papel en la “objetivacién del cuerpo” (pp. 173-183). Ahora bien, antes
de arribar a ella, la autora se ocupa en los epigrafes precedentes de este quinto
capitulo de otras dos nociones centrales en la fenomenologia de Husserl: las
“Sensaciones de movimiento: cinestesias” (pp. 160-168) y las “Sensaciones tac-
tiles: ubiestesias” (pp. 168-173). Asi, la tesis que nos propone Venebra tras el
minucioso analisis de estas problematicas, es la siguiente: “que la auto-objetiva-
cion del cuerpo humano como una instancia del yo, expone un rasgo antropogé-
nico. Solo el cuerpo humano —entre todos los seres animados conocidos factica-
mente— seria auto-aprehensible como una objetividad identificable con el yo” (p.
178).

Esta tesis nos lleva, ya en el capitulo sexto, titulado “El yo humano. Vida
espiritual”, al problema de la relacion entre “Descentramiento, autorreflexién e
identidad personal” (pp. 185-187), asi como al vinculo entre “Conciencia de si e
intersubjetividad” (pp. 187-209), para poder abordar con toda claridad el pro-
blema central de la “Vida espiritual como vida motivada” (pp. 209-223), respecto
al cual aclara la autora que “Las sedimentaciones mas profundas fundan inclina-
ciones del caracter a las que se pueden llamar intereses” (p. 213), y esto porque

“Las habitualidades predelinean una disposicidon incluso para el estilo de la

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



Marcela VENEBRA MUNOzZ: LA REFORMA FENOMENOLOGICA DE LA ANTROPOLOGIA

percepcion” (p. 212). Todo esto entronca, a su vez, con el papel de la historia en
la configuracion personal de cada individuo, respecto a lo cual mantiene la autora
que, “desde el punto de vista fenomenolégico la historia es una forma de con-
ciencia de si ampliada en un nivel intersubjetivo” (p. 219).

Todo lo anterior cobra pleno sentido cuando, en el capitulo séptimo, Venebra
desarrolla la nocién decisiva en la fenomenologia de Husserl de “persona tras-
cendental”, mostrandonos como esta es entendida como “concrecién trascenden-
tal” (pp. 225-252). La idea central esbozada aqui por la autora seria que “La
persona trascendental es el descubrimiento de la trascendentalidad y, fenome-
nolégicamente, antropoldgicamente, lo verdaderamente importante esta en las
condiciones y posibilidades [0 potencialidades] de ese descubrimiento” (p. 251).
Al hilo de esta cuestion clave matiza la autora, en el ultimo epigrafe de este
séptimo capitulo, que “Hay que distinguir en la generatividad la protogenerativi-
dad, en cuyo umbral nos dejan los analisis genéticos” (p. 254), lo cual entronca
con la «fenomenologia constructiva» planteada por Eugen Fink. Esta “se ocupa
de los temas y problemas de la generatividad, que comprende la totalidad de las
teorias fenomenoldgicas que ya no se atienen a lo dado en la intuiciéon” (p. 258),
por lo que “tiene entre sus temas las experiencias del nacimiento y la muerte”
(p. 259).

Con ello llegamos a uno de los capitulos centrales —y mas sugerentes a mi
juicio— del libro, el octavo, titulado “Yo fenomenologizante. Vida auténtica” (pp.
265-292), puesto que en él se retnen todas las problematicas abordadas en los
capitulos precedentes, pero analizadas ahora desde una ultima vuelta de tuerca
al hilo de la “«problematica ulterior y ultima de la fenomenologia —la de la critica
de si misma—» [en palabras del propio Husserl], la de la teoria trascendental del
método y su tematizacién de la funcién del espectador fenomenologizante” (pp.
280-281). Y es que, tal y como nos aclara la autora, “La vida trascendental es
ella misma una excedencia de la existencia humana, por su trascendentalidad la
vida humana es capaz de des-localizarse, de verse a si misma desde un «pre-
ser»”, idea introducida por Fink en la Sexta meditacion cartesiana para mostrar
que “si la vida trascendental es lo que constituye el sentido del ser del mundo,
ella no puede ser entendida o aprehendida con las mismas categorias del ser” (p.
269). Tras abordar todas estas complejas problematicas —sin olvidar la famosa

“deshumanizacién” [Entmenschung] requerida por la epojé—, Venebra rescata la

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017

273



274 NOE ExPOSITO ROPERO

siguiente idea central, y que nos interesa resaltar aqui: “No se trata de «dejar»
de ser hombre sino en sentido metafdrico, pues el acto filosofico «el primero y el
ultimo» requiere mas bien una profundizacion de ese sentido humano inmediato,
una radicalizacién de aquello que constituye la cualidad central de la persona
humana, su capacidad de auto-conciencia” (p. 290). Esta reflexién nos muestra
que incluso la mas honda, técnica y compleja problematica que nos plantea la
fenomenologia de Husserl tiene como trasfondo ultimo al ser humano, de ahi que
—para finalizar esta resefa otorgandole a la autora la Ultima palabra— “la re-
forma fenomenoldgica de la antropologia filosofica se convierte en reforma de la
vocacion humana de la filosofia toda, se convierte en el retorno al primer acto

que aspira a la fundamentacién radical de la vida misma” (p. 291).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 14, 2017



	INDICE.PDF
	ÍNDICE
	Presentaciones
	Reseñas
	SUMMARY
	Presentations
	Reviews

	Indice_entero.pdf
	ÍNDICE
	Presentaciones
	Reseñas
	SUMMARY
	Presentations
	Reviews

	Binder1.pdf
	0_Nota_editorial
	1_Barbaras
	2_Belvedere
	3_BUENO
	4_GarciaMadalena
	5_HERING
	6_JANER
	7_Karakasis
	8_Mariscal
	9_MEJIA
	10_RamirezPatiño
	11_RodriguezSonia
	12_Lopez_Villalba
	13_SanMartin
	14_Bak_Agata_J
	15_Noe_Exposito
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco

	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco



