INVESTIGACIONES
FENOMENOLOGICAS

2014
SEFE |
SOCIEDAD ESPANOLA DE FENOMENOLOGIA

&
(¢






INVESTIGACIONES
FENOMENOLOGICAS

REVISTA
DE LA
SOCIEDAD ESPANOLA DE FENOMENOLOGIA

DIRECTORES DE LA EDICION
Javier San Martin y M* Carmen Lopez

CONSE]JO DE REDACCION

Jesds M. Diaz Alvarez (UNED), Urbano Ferrer (Univ. de Murcia)
Miguel Garcfa-Baré (Univ. de Comillas), José Lasaga Medina (UNED),
M. * Carmen Lépez Saenz (UNED), Vicent Martinez Guzman (Univ. de Castellon),
César Moreno (Univ. de Sevilla), M. * Carmen Paredes (Univ. de Salamanca),
M?* Luz Pintos Pefiaranda (Univ. de Santiago de Compostela),
Nel Rodriguez Rial (Univ. de Santiago de Compostela), Sergio Sevilla (Univ. de Valencia)

CONSE]JO ASESOR

Pedro M.S. Alves (Univ. de Lisboa), Jorge Brioso (City University of New York),

Philip Buckley (McGill University), Jesas Conill (Univ. de Valencia), Ion Copoeru (Rumania),
Natalie Depraz (Université de Rouen), Lester Embree (Florida Atlantic University), Luis Flores
Hernandez (Univ. de Chile), José M.* G. Gémez-Heras (Univ. de Salamanca), Julia Iribarne
(Academia de las Ciencias de Buenos Aires), Robert Lane Kaufmann (Rice University),
Sebastian Luft (Marquette University), Juan Manuel Navarro Cordén (Univ. Complutense de
Madrid), Patricio Pefialver (Univ. de Murcia), Francesc Perefia (Univ. de Barcelona), Hans
Rainer Sepp (Univ. de Dresden), Mario T. Ramirez (Univ. Michoacana S.N.), Rosemary
Rizo-Patrén (Univ. Catélica de Pert), Ramoén Rodriguez (Univ. Complutense de Madrid),
Antonio Ziriéon (Univ. Auténoma de México), Bernhard Waldenfels (Alemania), Roberto
Walton (Argentina)

NUMERO ONCE
2014




Esta obra se distribuye bajo una licencia Creative Commons

Se permite la copia, distribucidn, uso y comunicacion de la obra si se respetan las siguientes

condiciones: Reconocimiento — No Comercial — Sin obras derivadas

El texto precedente no es la licencia completa sino una nota orientativa de la licencia original
(juridicamente valida) que puede encontrarse en

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

Edita:
Sociedad Espafiola de Fenomenologia
Dpto. de Filosoffa y Filosofia Moral y Politica (UNED)

ISSN:  1137-2400
e-ISSN: 1885-1088
Madrid, Octubre de 2014



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

INVESTIGACIONES
FENOMENOLOGICAS

REVISTA
DE LA
SOCIEDAD ESPANOLA DE FENOMENOLOGIA

LISTADO DE EVALUADORES QUE HAN COLABORADO CON
INVESTIGACIONES FENOMENOLOGICAS 11

Oscar Barroso (Universidad de Granada, Espafia), Alcira B. Bonilla (Universidad de Buenos Aires
y CONICET - Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas, Argentina), Antonio
Calcagno (The University of Western Ontario, Canada), Jose Antonio Castillo Miranda
(Universidad de Granada, Espana), Mariana Chu (Pontificia Universidad Catolica del Pert, Peru),
Pio Colonnello (Universita della Calabria, Italia), Jesis M. Diaz (Universidad Nacional de
Educacion a Distancia, Espafia), Ricardo Oscar Diez (CONICET - Consejo Nacional de
Investigaciones Cientificas y Técnicas, Argentina), Xavier Escribano (Universitat Internacional de
Catalunya, Espafia), Graciela Fainstein (Centro de Ciencias Humanas y Sociales del CSIC,
Espafia), Emilio Garbino (Universidad Nacional de Cérdoba, Argentina), Joan Gonzalez
(Universidad de Barcelona, Espafia), Antonio Gutiérrez Pozo (Universidad de Sevilla, Espana),
Bartolomé Lara Fernandez (Universidad de Granada, Espafa), M* Carmen Lara Nieto
(Universidad de Granada, Espafa), José Lasaga Medina (Universidad Nacional de Educacion a
Distancia, Espafia), M* Carmen Loépez (Universidad Nacional de Educacion a Distancia, Espafia),
Armando Menéndez Viso (Universidad de Oviedo, Espafia), Carlos Morujao (Universidade de
Coimbra, Portugal), José Marfa Mufioz Terrén (Universidad de Almeria, Espafa), Luis Ignacio
Niel (Universidad Nacional del Litoral, Argentina), Francesc Perenya (Universidad de Barcelona,
Espafia), Alicia Pocheld (Universidad Nacional de San Martin, Argentina), Ignacio Quepons
Ramirez (Universidad Nacional Auténoma de México, México), Aline M. Ramos (Université du
Québec, Quebec), Rosemary, R. P. de Lerner (Pontificia Universidad Catolica del Perd, Peru),
Mario Teodoro Ramirez (Universidad Michoacana de San Nicolas de Hidalgo, México), Javier San
Martin Sala (Universidad Nacional de Educacién a Distancia, Espafia), Eduardo Stefano Santasilia
(Universita Federico II di Napoli, Italia), Agustin Serrano de Haro (Centro de Ciencias Humanas y
Sociales del CSIC, Espafia), Alejandro G. Vigo (Universidad de Navarra, Espafia), Miguel Angel
Villamil Pineda (Universidad de San Buenaventura, Sede Bogota, Colombia), Antonio Zirién
Quijano (Universidad Nacional Auténoma de México, México)






INDICE

[N o o= T = 1 (0 = 15

Hans Rainer Sepp

| I =T lo T = To Y0 o | < 17

Articulos

Ivana Anton Mlinar

La evidencia en los Prolegomenos vy las Investigaciones Ldgicas.
Primeros apuntes para una comprensién modal de la evidencia
=T g T [0 1= I 33

Francisco Javier Cortés Sanchez

La fenomenologia dialéctica en Eduardo Nicol ........cccvvvviiiiiiiniinnnns 57
Pilar Fernandez Beites

Tipos de motivacion y vida moral: la propuesta de E. Husserl........... 81
Pedro Enrique Garcia Ruiz

¢Naturalizar la conciencia?
Husserl y la tesis de la excepcidon humana.........coevviiiiiiiiniinennns 99

Xavier Gimeno Monfort

El ataque de Juan David Garcia Bacca a la categoria de Sorge......... 111



Dalius Jonkus

La fenomenologia de la razdn y la experiencia estética.
Edmund Husserl y Vasily Sesemann ........c.coviiiiiiiiiiiiiievieeneens 129

Verdnica Kretschel

Tiempo y asociacion. Acerca de la relacién entre los Manuscritos

de Bernau y los Analisis sobre la sintesis pasiva .............ccccvevievinnns 143
Nicola Liberati

Leib and Technologies: Relations and Co-Foundation..................... 165

Jaime Llorente

Del exceso optico a la mirada cautiva: la imagen pictérica como

“visible saturado” en la fenomenologia del idolo de Jean-Luc Marion. 185
Patricio Perkins

Acerca de la interpretacion de Landgrebe sobre el cartesianismo

Lo T o 1T o 203
Pablo Posada Varela

Sobre el fenomenologizar como cinestesia concretizante. ................ 223

Presentaciones

Fernando Lara Lara

La vida como narrativa: el invisible hilo que da sentido a la historia. 251

Sonia E. Rodriguez Garcia

Charles Taylor: de la antropologia filosofica a la filosofia practica..... 263

Carles Conrad Serra Pages

Cuestiones terminoldgicas y comentarios de algunas cuestiones
clave en la traducciéon de Andlisis Reflexivo de Lester Embree ......... 281

Notas y discusiones

Leticia Basso Monteverde

El origen del lenguaje en la tradicién hermenéutica



Comentario a Andrés CRELIER, Introduccion a la filosofia
hermenéutica, Buenos Aires, Biblos, 2013, 284 pp. ..cevvvvvvnvvninnnnnnn. 293

Luis Duradn Guerra

¢Es posible una fenomenologia del mundo de la vida?

Comentario a Hans BLUMENBERG, Teoria del mundo de la vida,

Trad. de Griselda Marsico y Uwe Schoor, Buenos Aires, F.C.E.,

7 0 G R < o o F 309

Pablo Posada Varela

Fenomenologia del poder, de lo politico y del vinculo social
Comentario a Marc RICHIR, La contingencia del déspota,
Madrid, Brumaria, 2013, 444 PP. ccviiiiiiiiiic i e 325

Balbino Antonio Quesada

El sentir, otro modo de racionalidad

Comentario a Maria del Carmen LOPEZ, Dos filosofias del sentir:

M. Merleau-Ponty y M. Zambrano, Madrid, Editorial Academia

ESpafiola, 2013, 225 PPuutiriitiiiiiiiii ittt 335

Maria del Carmen Lara

Otra mirada a la filosofia de la accidon de Paul Ricoeur. Su recepcion
en Espafia

Nota sobre la Tesis Doctoral de D. Francisco José GARCIA LOZANO,
Hermenéutica y reconocimiento. La filosofia de la accién en Paul

Ricoeur y su recepcion en el pensamiento espanol,

Universidad Auténoma de Madrid. .......cccvveiiiiiiiiiiiii e 349

Reseias

Agata Bak

Lester EMBREE (ED)
Gurwitsch’s Relevance for Cognitive Sciences.
Springer, Dodrecth, 2004, 233 PP.eiiiririreiieiieerieraeraaaneeraneans 355

Sonia E. Rodriguez Garcia

Javier SAN MARTIN
Antropologia filosdfica I. De la Antropologia filosdfica a la cientifica
Madrid, UNED, 2013, 431 PPuevrrrrnnieeeeeeeeeeeeeeeeesseeeeeseeeennnnnnnns 363






SUMMARY

[l LY = Lo ]

Hans Rainer Sepp

| I =T lo T = To Yoo Yo o

Articles

Ivana Anton Mlinar

Evidence in the Prolegomena and the Logical Investigations.
First Contribution to a Modal Comprehension
Of Evidence in HUSSEI ... .iiiiiii i i i i e as

Francisco Javier Cortés Sanchez

Eduardo Nicol’s Dialectical Phenomenology ........ccvvvviiiiiiiiiiiiinieinnns
Pilar Fernandez Beites

Types of Motivation and Moral Life: the Proposal of E. Husserl..........
Pedro Enrique Garcia Ruiz

Naturalizing Consciousness?
Husserl and the Thesis of Human Exception.........cccoevviviiiiiinnnnnen,

Xavier Gimeno Monfort

Attack of Juan David Garcia Bacca the Heideggerian Sorge Category

15

17

33

57

81

99

111



Dalius Jonkus

Phenomenology of Reason and Aesthetic Experience.
Edmund Husserl and Vasily Sesemann........ccccovviviiiiiiiiinnnnnennnnns 129

Verodnica Kretschel

Time and Association. About the Relation between Bernau

Manuscripts and the Analysis Concerning Passive Synthesis............ 143
Nicola Liberati

Leib and Technologies: Relations and Co-Foundation..................... 165

Jaime Llorente
From the Optical Excess to the Captive Gaze: the Pictorical Image as
“Satured Visible” in Jean-Luc Marion’s Phenomenology of Idol......... 185
Patricio Perkins

On Landgrebe’s Interpretation of Husserl’s Cartesianism ................ 203

Pablo Posada Varela

On the Act of Phenomenologizing as a Concretizing Kinesthesis....... 223

Presentations

Fernando Lara Lara

Life as Narrative: The Invisible Tread that Gives Meaning to History 251

Sonia E. Rodriguez Garcia

Charles Taylor: From Philosophical Anthropology
to Practical PhiloSOPphY....c.ciiiiii i e 263

Carles Conrad Serra Pages

Terminology Questions and Comments on Some Key Issues
in Translations of Lester Embree’s Reflexive Analysis..................... 281

Notes and Discussions

Leticia Basso Monteverde

El origen del lenguaje en la tradicién hermenéutica



Comentario a Andrés CRELIER, Introduccion a la filosofia
hermenéutica, Buenos Aires, Biblos, 2013, 284 pp. ..cevvvvvvnvvninnnnnnn. 293

Luis Duradn Guerra

¢Es posible una fenomenologia del mundo de la vida?

Comentario a Hans BLUMENBERG, Teoria del mundo de la vida,

Trad. de Griselda Marsico y Uwe Schoor, Buenos Aires, F.C.E.,

7 0 G R < o o F 309

Pablo Posada Varela

Fenomenologia del poder, de lo politico y del vinculo social
Comentario a Marc RICHIR, La contingencia del déspota,
Madrid, Brumaria, 2013, 444 PP. ccviiiiiiiiiic i e 325

Balbino Antonio Quesada

El sentir, otro modo de racionalidad

Comentario a Maria del Carmen LOPEZ, Dos filosofias del sentir:

M. Merleau-Ponty y M. Zambrano, Madrid, Editorial Academia

ESpafiola, 2013, 225 PPuutiriitiiiiiiiii ittt 335

Maria del Carmen Lara

Otra mirada a la filosofia de la accidon de Paul Ricoeur. Su recepcion
en Espafia

Nota sobre la Tesis Doctoral de D. Francisco José GARCIA LOZANO,
Hermenéutica y reconocimiento. La filosofia de la accién en Paul

Ricoeur y su recepcion en el pensamiento espanol,

Universidad Auténoma de Madrid. .......cccvveiiiiiiiiiiiii e 349

Reviews

Agata Bak

Lester EMBREE (ED)
Gurwitsch’s Relevance for Cognitive Sciences.
Springer, Dodrecth, 2004, 233 PP.eiiiririreiieiieerieraeraaaneeraneans 355

Sonia E. Rodriguez Garcia

Javier SAN MARTIN
Antropologia filosdfica I. De la Antropologia filosdfica a la cientifica
Madrid, UNED, 2013, 431 PPuevrrrrnnieeeeeeeeeeeeeeeeesseeeeeseeeennnnnnnns 363






NOTA EDITORIAL

Con este numero iniciamos la segunda década de nuestros nimeros ordina-
rios. En este asumimos una fecha importante, 1914, afio que celebra el primer
centenario de la publicacidon de Meditaciones del Quijote, que, aunque no vaya
a tener en nuestra revista ningun reflejo, ha sido una fecha muy celebrada en
diversos eventos, que tuvieron lugar en Madrid, la ciudad natal de Ortega y
Gasset, Sevilla, Lisboa o en Italia, donde en la catedra de Filosofia de la Univer-
sidad de Napoles Federico II se le va a dedicar un libro entero, lo mismo que en
la Universidad de Valencia. También se celebra este afio el cuarto centenario de
la muerte del Greco, pintor que, a partir de finales del XIX y principios del XX,
se ha convertido en uno de los pintores mas apreciado y estudiado por las van-
guardias que florecieron en esos afios. En general, las producciones artisticas
que surgen del Barroco en Espana constituyen una gran aportacion a la cultura.
El Quijote de Cervantes, comentado por Ortega en ese su primer libro, enlaza
directamente con la critica fenomenoldgica a la modernidad. Lo mismo que
Velazquez, que, ademas de liberar la pintura de su sumisién a la escultura, fue
capaz de dejarnos ejemplos plasticos insuperables, como Las Meninas o las
Hilanderas, de como la realidad por su complejidad se escapa de los dos Unicos
planos decretados por Descartes, la res cogitans y la res extensa. El Greco, por
su parte, fue también inspirador entre otros del propio Ortega, que veia en sus
dindmicas figuras un movimiento ascendente, que parecia sublimar la estancia
mundana. Sus retratos en general, pero alguno en particular, por ejemplo E/
caballero con la mano en el pecho, ademas de inspirar a pintores del siglo pa-
sado como Cezanne o Picasso, también le hizo mirarse a Ortega en el retrato.
Para contribuir a la celebracién de esta efeméride tan significativa, Investiga-
ciones fenomenoldgicas ha decidido recuperar un texto que se leydé en Madrid
hace muchos afos, en el que se muestra la complejidad de otras composiciones
del Greco, en este caso a través del comentario que el profesor de la Universi-
dad Carolina de Praga, Dr. Hans Rainer Sepp, hace de su Laocoonte. En el arti-

culo se muestra la riqueza de un analisis fenomenoldgico que, yendo a las co-



16 | NOTA EDITORIAL

sas mismas, es capaz de ver en un cuadro cuanto en él se nos da y se nos su-
giere en los diversos planos y miradas, descubriendo asi diversos niveles for-
males y de contenido. Con esta publicacion contribuimos por nuestra parte a la
celebracion del IV Centenario del fallecimiento del Greco.

Para finalizar, una vez mas, queremos agradecer a los evaluadores su es-
fuerzo, asi como a nuestra secretaria Sonia E. Rodriguez el trabajo que de mo-

do desinteresado lleva a cabo.

Madrid, otofio de 2014.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



Investigaciones Fenomenolégicas, n. 11, 2014, 17-29.

e-ISSN: 1885-1088

EL GRECO: LAOCOONTE"

EL GRECO: LAOCOON

Resumen: En este articulo, Hans Rainer Sepp
estudia el cuadro de El Greco, Laocoonte, pa-
sando desde la descripcién puramente formal
del cuadro (andlisis de capas, juegos entre
naturaleza, ciudad, cielo y Laocoonte y sus
hijos) y el analisis simbdlico del mismo (antici-
pacion de la caida de Troya) hasta el analisis
fenomenoldgico del conjunto pictérico. Analisis
que reflejarda no sélo la realidad de un mundo
cambiante que se mueve entre el todo y la
nada sino también la presencia del autor dentro
del cuadro, creando un mundo aparente, una
Troya toledana, que refleja el drama del artista,
hostigado por el compromiso ético y la alterna-
tiva de la huida. Por ello, tal vez Laocoonte
pueda ser visto como la respuesta de El Greco
ante el dilema de la obra de arte.

Palabras clave: El Greco | Laocoonte | Arte |
Analisis fenomenoldgico

Hans Rainer Sepp
Charles University, Praga
hr.sepp@web.de

Abstract: In this paper, Hans Rainer Sepp
studies El Greco's Laocoon, from the purely
formal description (layer analysis, games be-
tween nature, city, sky and Laocoon and his
sons) and symbolic analysis (anticipation of the
fall of Troy) to the phenomenological analysis of
the pictorial whole. Analysis that highlights not
only the reality of a changing world that moves
between all and nothing, but the author's pres-
ence in the picture, creating a seeming world, a
Troy-Toledo, and reflecting the drama of the
artist, harassed by the ethical commitment and
the alternative of the escape. Perhaps Laocoon
can be seen as El Greco's answer to the dilem-
ma of art.

Key Words: El Greco | Laocoont | Arts | Phe-
nomenological analysis

Laocoonte y sus hijos es una obra tardia del Greco, que se origind en los
afos antes de su muerte, entre 1610 y 1614. Justo un siglo antes, en 1506,
habia sido descubierto el Grupo del Laocoonte helenistico, que El Greco conocia
de su estancia en Italia. De la misma manera que la escultura antigua, también
el cuadro del Greco muestra la lucha a muerte del sacerdote y vidente troyano
Laocoonte y sus dos hijos. Laocoonte habia prevenido a los troyanos sobre el

caballo de madera de los aqueos. Con ello enfad6 a los dioses, ante todo a Po-

* El texto es traduccion de la conferencia con la que el autor participd en el Encuentro Internacional
Filosofia, Arte y Musica, que tuvo lugar en la Facultad de Filosofia de la UNED los dias 3 a 5 de noviem-
bre de 2005, publicada posteriormente con el titulo "Unbeteiligtes Beteiligtsein. El Greco: Laokoon" [Par-
ticipar de modo imparcial. El Greco: Laocoonte] en la revista Phainomena [Ljubljana], XXII/84-85, Ge-
nealogies, pp. 215-234. Para esta publicacion se ha respetado el titulo de entonces.


mailto:hr.sepp@web.de

18 |

HANS RAINER SEPP

seiddén, que entonces envid las serpientes, que mataron a Laocoonte y sus
hijos. El motivo del Laocoonte, del que habia varias versiones del Greco, nos ha
llegado so6lo en una version, la que esta en la National Gallery de Washington.

Laocoonte, El Greco. Oleo sobre lienzo, 137cm x 172cm. Galeria Nacional de Arte (Washington, EE.UU.)

CAPAS

La construccién del cuadro tiene una estratificacion horizontal y otra verti-
cal. Horizontalmente se apilan el frente y el fondo uno sobre otro. En primer
plano situados en el cuadro de modo voluminoso, los tres cuerpos desnudos de
Laocoonte y sus hijos. Laocoonte en el centro, caido en el suelo de espaldas
como uno de sus hijos, agarra, para evitar su mortal mordisco, la cabeza de la

serpiente que se le enrosca. El otro hijo, a su derecha, todavia de pie, también

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



EL GRECO: LAOCOONTE

trata de mantener alejado de si el reptil que esta encabritado en forma de ani-
llo. Los tres cuerpos estan en posturas poco frecuentes, incluso extremas, de
manera que su dramatica coreografia forma un peculiar contraste respecto a
los reptiles que, en comparacion a ellos, aparecen pequefios y como cintas de
baile. Laocoonte, cogido todavia en la caida con las piernas abiertas, con la ca-
beza torcida, vuelta hacia la de la serpiente dirigida hacia él, yace casi diago-
nalmente en el cuadro, mientras que los cuerpos estirados de los dos hijos for-
man una vertical torturada. Inmediatamente bajo el grupo partes de un paisaje
rocoso en tonos de color pardo rojizo, frente a los cuales se destacan los cuer-
pos claros desnudos como esquemas.

En el fondo se hace visible una ciudad con innumerables casas, torres y un
palacio magnifico, Troya, en la que Laocoonte ejercia su servicio de sacerdote.
Ahora, él y sus hijos estan fuera de los limites, en su sentido mas verdadero:
un campo oscuro separa el frente y el fondo, la ciudad queda desplazada a lo
lejos, esta alli pero ya no para la vista de las tres figuras, que estan enlazadas,
en la baile de la muerte, con los reptiles que estan terminando con sus vidas.

Lejos, en la distancia, y sin embargo visible por encima de los tejados de la
ciudad, parpadea un gran cielo excitado, que hace aparecer sobre la totalidad
de la escena su juego de nubes roto en jirones de luz. El cielo aparece en un
extrafo contraste con la tranquilidad de la ciudad al frente que estd debajo de
él, pero, sin embargo, forma una correspondencia con los cuerpos de Laocoonte
y sus hijos: casi da la sensacién de que él, cuya brillante luz se refleja sobre
sus cuerpos, esta midiendo su agonia.

A decir verdad, la construccion de los tres cuerpos tiende hacia él: los dos
hijos estiran sus cabezas hacia el cielo, y también Laocoonte, aunque él mira
fijamente la serpiente, tiene la mirada fija hacia arriba. Si uno prolonga no so-
lamente las lineas de la vision sino con ellas también las posturas basicas de los
tres cuerpos, primero el cuerpo del hijo en la parte izquierda del cuadro, luego
las verticales de las piernas apretadas del hijo que esta a la derecha, y la pier-
na de Laocoonte, todas llevan a la zona del cielo y se encuentran en algun lugar
fuera del cuadro.

Por tanto, ante todo tenemos dos contrastes dobles, que determinan el
acontecimiento de este cuadro: frente, por un lado, a la dramatica clara y bri-
llante del cielo y, por otro, al grupo de figuras se da una duplicidad con elemen-

tos emparentados: la aparente tranquilidad de la ciudad mantenida en tonos

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 19



20 | HANS RAINER SEPP

oscuros y la zona oscura del roquedo “silencioso” del frente. Visto desde una
perspectiva formal, hay una oscilacion entre una zona clara y dramatica y una
zona que se mantiene en oscuro. Pero considerado de manera positiva, no ocu-
rre ninguna de ambas: el drama de un cielo despiadado y el grupo que lucha
por su vida, tan poco como la oscuridad de la ciudad de los humanos y el fondo
de la naturaleza cerrado en si mismo con las serpientes que brotan de él.

Laocoonte y sus hijos estan integrados en una escenografia en la que cada
momento es antagodnico a todos los otros: el cielo que se hurta; la civilizacién
como lugar de la violencia; la indomable naturaleza. De ninguno de ellos cabe
esperar salvacion o indulgencia. ¢Presienten esto Laocoonte y sus hijos, cuando
miran hacia alli, cuando con sus cuerpos se dirigen alli donde toda visibilidad
tiene un final —al otro lado en la trascendencia del cuadro?

Pero lo dicho hasta ahora no constituye la totalidad del cuadro. Dos cosas
extraordinarias tiene éste ya dispuestas. Entre el frente y el fondo, entre el
grupo de las figuras y la ciudad, se puede ver un caballo, que desde una pe-
quefa colina galopa hacia ella. Si el cuadro consistiera sélo en la parte que has-
ta ahora hemos considerado, el caballo estaria situado justo en su centro. Y en
efecto, el caballo que galopa marca el “punto del salto” del todo: se trata de la
piedra de escandalo, predicha por Laocoonte y al mismo tiempo el objeto de su
caida —pero a la vez de la futura caida de la ciudad de Troya. El caballo de ma-
dera se situa entre ambos, entre Laocoonte y su ciudad, se ha impuesto entre
ambos y los ha separado. Pero el caballo en el cuadro es de carne y hueso
—déun camuflaje especialmente bien logrado de los aqueos? éUn simbolo sensi-
ble de que los troyanos, aunque se maravillaran de esta especial obra de arte,
el caballo de madera, lo aceptaron sin irritacion, de modo completamente “na-
tural”? Pero, ¢no se puede pensar ambas cosas juntas y de modo mas profundo
también como expresién de un ultimo desprecio de la verdad de Laocoonte, en
la medida en que el caballo en el campo, por encima del cuerpo de Laocoonte
entregado a la muerte, va de modo vivaz hacia la ciudad, a la que también cau-
sara la caida?

Totalmente a la derecha del cuadro se ve un grupo de tres figuras andrégi-
nas desnudas, cuyo sentido iconografico no se ha trasmitido. Tampoco se pue-
de sacar su funcién del mito de Laocoonte. Han sido pegadas al conjunto “re-
dondo” de la escenografia de Laocoonte como cuerpos extranos; podrian ser

eliminados de ella, y ésta seria sin recortes lo que ofrece el motivo fundamental

‘ Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



EL GRECO: LAOCOONTE | 21

del cuadro: la lucha a muerte de Laocoonte y sus hijos. Ademas, ocurre que el
grupo de figuras a la derecha no interviene para nada en los eventos. Estas
figuras se comportan con neutralidad, no hacen otra cosa que mirar. Dos de
ellas, desde un pequeno puesto de observacidn que sobresale al frente, que
hace que sus cuerpos tiesos hacia arriba aparezcan como un poco mayores que
el grupo de Laocoonte, miran sin moverse a los cuerpos que se retuercen y a la
totalidad de la escena que esta debajo de ellos. Solo la tercera figura totalmen-
te situada a la derecha se vuelve diametralmente y mira fuera del cuadro.

Elevadas y sublimadas sobre el acontecimiento del cuadro, estas figuras al
mismo tiempo estdn hasta cierto punto vinculadas al acontecimiento: no sélo se
mantienen en pie sobre la misma roca sobre la que Laocoonte y sus hijos so-
portan su tortura, bajo el mismo cielo, que se distiende también sobre los tor-
turados. También, desde la perspectiva de la composicidn interna del cuadro y
en su verticalidad, hacen juego con el hijo que se estira verticalmente en la
parte izquierda del cuadro, de manera que para el observador del cuadro su
existencia hace a todo lo otro como extrafo.

Estas formas moldeadas como grupo total son asi todo en uno: en su an-
droginidad, hombre y mujer, a la vez, mirando y dandose la vuelta, siguiendo el
acontecer del cuadro y a la vez trascendiendo su sentido, simultdneamente en
la extrafeza que afecta al sentido del cuadro y, en un sentido formal, apare-
ciendo de modo familiar. Con este todo-en-uno —ser no sélo espectadores, sino
también actores, aunque solo actlen como espectadores, y a la vez poder ser
también mirados— termina de complementarse la oposicion de este grupo al
resto de la escenografia. Este contraste, llevado hasta el limite, es hasta tal
punto una finura que aun asume como medio de la contraposicién —actuantes
y sin embargo observadores— algo que lo situa en el frente justo en una rela-
cion a aquello de lo que se diferencia. Con esto es este todo a la vez nada.
Porque también se puede decir: solo mirar y sin embargo estar implicado se
suprimen mutuamente.

Desde una perspectiva formal, el cuadro Laocoonte del Greco tiene la si-
guiente estructura: una cudadruple estratificacion horizontal, de la naturaleza
como fondo, el grupo de Laocoonte en primer plano, la ciudad en el fondo, y el
cielo en la distancia, asi como una estratificacion doble vertical de esta esceno-
grafia de conjunto, por un lado, y, por otro, el grupo de figuras de la derecha, y

marcando el punto central y el fundamento central el caballo al galope, que, en

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014, |



22 | HANS RAINER SEPP

su centralidad, cambia segun sea referido a la verticalidad izquierda, la esceno-
grafia de Laocoonte, o al cuadro total. El caballo, que en este sentido salta en
una direccidn u otra, se corresponde de una manera con el caracter del todo-y-
nada que brota de modo sublime en las figuras de la derecha. ¢El fendmeno de

este doble salto puede ser esclarecido evidentemente alin mas?

SALTOS

Un salto remite a un cambio, tal vez a una grieta radical. Todo puede ser
entonces de manera diferente. Entonces se muestra que no hay constancia en
este mundo, alli, donde ni cielos ni la tierra la poseen. También las piedras
cambian, sdlo que mas lentamente. Y en efecto: la pintura del Greco muestra
un evento momentaneo, el parpadeo de un mundo que ya no existird en el
proximo instante. Laocoonte y sus hijos moriran, la ciudad se hundira, las per-
sonas y los lugares son pasajeros, fugitivos como las nubes que pasan raudas
en el cielo.

Laocoonte y sus hijos fracasan; ellos, que como fcaro tienen sed de lo
trascendente, son arrastrados al suelo por los mensajeros de lo terrdqueo como
con sogas. El vidente Laocoonte, el sentido claro del ser humano, fracasa debi-
do a la razon oscura de la naturaleza propia. Vuelto a lo claro, pero sometido a
lo oscuro, en ambos es él un inadaptado, que oscila entre el cielo y la tierra,
gue comprende en la caida, pero ya ha caido. Esta situacién momentanea de la
caida, pero que dura toda la vida humana, mas aun, que es ésta, es lo que se
capta en la presentacion de Laocoonte.

Uno puede especular si esa caida era debida. Pues, ées Laocoonte culpable?
Como vidente disponia de un saber privilegiado. ¢Fue esto lo que lo elevd por
encima de otros y le pudo hacer arrogante? Pero, éno advirtié a sus paisanos,
preocupandose, por tanto, por su salud? Claramente, su culpa no es sobre todo
una culpa ante los otros, ni siquiera ante los dioses. Porque éstos castigan
segln su humor. Es una culpa ante si mismo. Su nombre es vanidad. Es la cre-
encia incondicionada en el saber propio: en la habilidad de ver. Sin embargo,
en la medida en que Laocoonte es vidente de esta manera, en realidad no ve:
no ve la realidad en que esta injertado. A esto no se le opone el que con su

“profecia” él estaba en lo correcto, sino que no calculd lo real y Unicamente efi-

‘ Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



EL GRECO: LAOCOONTE | 23

caz, el humor de los dioses. Demasiado comprometido con un objetivo, no se
dio cuenta de la red en la que ese objetivo no era mas que una mascara y en la
que al fin sucumbid. La vanidad de Laocoonte se basa ciertamente en el orgullo
por su poder; mas profundamente, sin embargo, significa que él ha cortado de
manera solipsista la cinta que lo conectaba con el mundo. Los reptiles, que co-
mo cuerdas lo atan a él y a sus hijos, por la muerte lo devuelven de nuevo a la
naturaleza.

Laocoonte es una forma prometeica. Arrancado del circulo de sus hombres
esta a la vez alienado de la naturaleza. Como Prometeo, el antepasado de to-
dos los ilustrados, quiere también Laocoonte sélo el bien. Su culpa no es por
tanto moral, y su caida es un acto ontoldgico.

Lo ontoldgico describe aqui un giro de la estancia terrenal. El salto de Lao-
coonte y sus hijos esta lleno de intenso dolor, como caida es un salto negativo,
el recibo para el salto de Laocoonte hacia la autoelevacién. Mientras el padre
cae a tierra, los hijos se extienden en la duplicidad del cielo y la tierra, para en
el momento inmediato ser desgarrados por el mordisco de las serpientes. El
ilustrado no ha superado la brecha que atraviesa el mundo; ha sido atrapado
por ella de manera penosa.

Frente a esto, frente a la caida en la brecha del mundo, incide el caballo
con un salto hacia arriba, se mueve con un movimiento vivaz y poderoso, busca
su ciudad, aqui es un contraejemplo de todos los escrupulos ilustrados, que se
consideran sublimes y por eso desprecia el poder, por mas que también él, su-
blime en toda perspectiva, lo quiera. El poder desnudo triunfa sobre el saber,
que cae al suelo y al fondo. Tal saber, que en cuanto saber también quiere te-
ner poder, se traiciona a si mismo y se hace un mal poder. Sin embargo, el me-
ro poder encaja peor que mejor su artificiosidad. Pero se trata de un caballo
vivo y, sin embargo, sabemos que era de madera, un pedazo de naturaleza
muerta, que Troya aceptd, aunque con astucia —de cualquier manera menos de
modo simple—. El muy astuto Odiseo, que disefid el caballo —un ilustrado radi-
cal, un artista casi en un sentido moderno, un técnico— su poder, que impreg-
na a este caballo en lo mas intimo, es ciertamente mds sublime que los del
“viejo vinculo” del sacerdote y vidente.

Laocoonte se derrumba desde su engreida estatura, Odiseo anda errante
porque se esconde y, al esconderse, se oculta. El elevarse a lo sublime llega

aqui hasta ocultarse en lo que menos aparente es, y hasta dejar deshacerse el

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014, |



24 |

HANS RAINER SEPP

tiempo en un Quantum en el hacerse invisible de las diferencias —no es una
caida dramatica, sino un andar errante sin final. ¢éEs asi un espejismo el ligero
pequefo caballo que inicia el salto en una especie de baile? A decir verdad, no
es de la carne y la sangre sino de la madera muerta de donde trae, no vitali-
dad, sino la fria época del calculo, que sélo se cuelga la vitalidad y la alegria
como un vestido.

Quizas Laocoonte incluso vio venir esto. De todos modos, eso no le habria
descargado de su accidn, al contrario. Eso intensifica su culpabilidad. Porque
para lo que vino, su gesto protoilustrado fue el presupuesto. Todo esta enreda-
do. Victimas y verdugos. Y de lo que aun no es, solamente se puede ver aquello
para lo que algo lleva en si el germen.

La ilustracién aumentada tiende hacia la pequefia acumulacion en la civili-
zacion coleccionista. ¢El final? éUn final para todos, no solo para el Laocoonte
solitario y los suyos? En el mito si. Pero éen el cuadro del Greco? ¢COdmo entra
el salto en la Modernidad? En absoluto. El cuadro lo contiene, el salto permane-
ce en él como salto, inmévil en su movimiento. El final por tanto esta abierto.
¢Es eso la clausura ultima de la sabiduria?

Casi parece eso, de no estar ahi el grupo de las tres personas en el lado de-
recho del cuadro. Siempre se las puede olvidar, sobreseer en esa extrafieza que
aparece en primer plano y familiar. De ese modo pasamos por alto que son
ellas verdaderamente las que sobreseen y supervisan todo. No estan implicadas
en el acontecimiento, ni a la manera de Laocoonte ni a la de Odiseo y, sin em-
bargo, estan ahi en la misma escenografia. Ellas, que parecen ser pura mirada,
¢han asumido el ver? éTienen ellas la medida correcta del ojo que ni Laocoonte
en su autoelevacién, ni Odiseo en su sublime disfraz poseen? Ellas no tienen,
aunque estan en el cuadro, ninguna relacién a la accién, no tienen ninguna his-
toria pictdrica, no estan envueltas en una caida y tampoco en un salto. Su salto
es de una naturaleza muy otra. Pues se trata de un salto que ellas mismas no
ejecutan, a la misma manera que el caballo de Odiseo, ni un salto, que les ocu-
rre, como la caida de Laocoonte. Es un salto en el que estan metidas ellas mis-
mas, mas aun, que ellas mismas lo son. Es un movimiento alternante sin des-
canso, porque siempre lleva en si lo contrario (y también esta posicidon fija im-
plica ya lo otro que él, porque justo este grupo es el que estd quieto). Estas

figuras no pasan en una cosa: no se queman como Laocoonte en la momenta-

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



EL GRECO: LAOCOONTE | 25

nea dramatica caida ni se ponen arrebatadas en la uniformidad del tiempo
errante como Odiseo.

Su salto es asi el salto absoluto en la alternancia. Ningun otro salto le es
idéntico. Porque él significa la paradoja, sdlo a través de la cual puede darse en
esta tierra la existencia. La paradoja se llama “todo y nada”: totalmente ser, y
ser totalmente no ser.

Las tres formas son todo. En su figuracion, con sus cuerpos rectos, la verti-
cal desde abajo hasta arriba y con las cabezas vueltas en las dos direcciones
igualmente abarcando lo horizontal desde la izquierda hasta la derecha, forman
una cruz. Con ella miden el mundo entero: no sélo el mundo del cuadro, sino,
con la mirada de la figura de la derecha remitiendo fuera de espacio del cuadro,
también lo que esta fuera del cuadro que no tiene figura. Precisamente en eso
son a la vez nada. Desplazadas al borde y no percibidas por los auténticos acto-
res, ademas de eso son invisibles para todos los otros, irrelevantes para toda
accion. Son nada en relacién con el estilo de poder ontolégico sea del color que
sea, y al que esta sometido todo lo que se muestra en el cuadro, y como injer-
tado en el cuadro. Pero lo que ellas son, lo son solo en la mutualidad de am-
bos: en el centro del mundo y en su borde, ahi-no-ahi.

Las tres figuras son la quintaesencia de la Epojé que no se deja expulsar
del mundo, sino que lanza a él, de manera tan radical que quien hace la Epojé
se hunde en el mundo sin tocarlo. No lo toca porque no quiere nada de él. Y se
hunde en él, porque no sdélo estd vuelto mirando a la grieta que recorre el
mundo, la grieta entre lo abierto y lo oculto, sino porque él vive como esa grie-

ta.

EsPEJOS

En el cuadro Laocoonte del Greco se ha incorporado un principio trinitario.
Posee tres veces tres agrupaciones.

En primer lugar tenemos el grupo de tres del acontecimiento principal en el
frente —Laocoonte y sus dos hijos. A este se le opone el trio de las figuras de la
derecha. Como una alternativa al primero aparece ahora éste, que alterna entre
todo y nada. El medir, existiendo, lo abierto y lo oculto, poniendo en movimien-

to su relacion, crea, como este movimiento, un tercero en relacion con ellas, y

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014, |



26 |

HANS RAINER SEPP

este tercero es a la vez un tercero en un movimiento incesante, porque es todo
y nada en uno. Es un tercero en la relativa infinidad de la finitud del mundo,
porque nunca se puede parar en un elemento de la dualidad, en el todo o en la
nada. Si es todo, es la vez nada, porque ser todo —horizonte de comprensién y
extrafieza, figuracion y ausencia de figuracidon— es en este mundo ser nada.

Mas en este mundo del cuadro hay otro tercero ahi-no-ahi: la mano vy la
mente del artista que cred el cuadro. El estd ahi de lo contrario veriamos un
lienzo vacio. Pero a la vez él no esta ahi, pues su cuerpo no encuentra ninguna
entrada en el espacio del cuadro. Sin embargo, también en la figuracién, en las
reflexiones de los cuadros-espejo en los cuadros, estd claramente presente,
mas aun, éestd en cuanto aquel que no estd ahi, continuamente presente de
ese modo —un dios de la creacion moderna en la tierra?

Para responder a esta pregunta, tomamos el desvio sobre otra pregunta:
écuales son esos cuadros-espejo? Todos los elementos que se nos han mostra-
do remiten al Greco, no en sentido biografico o de la historia del trabajo,
sino en sentido existencial. Laocoonte mismo tiene rasgos de la cara del Greco.
El centro del eje pensado entre sus ojos y el caballo que galopa es el centro de
todo el cuadro, interrumpido por la boca desencajada de la serpiente. El su-
puesto mal, lo irracional, regazo y fauces de la naturaleza conecta ambas for-
mas de la ilustracién, ambos tipos del poder sublimado.

El caballo, esta naturaleza aparente, es una pieza artistica lograda, perfecto
como apariencia. Que parezca vivo y que en realidad sea madera muerta, que
no trae vida sino muerte, remite también al artista, que quiere producir un
mundo aparente. En el medio del eje entre ambos, entre Laocoonte y el caballo
troyano, en este campo oscuro entre la caida y el salto, se oculta como tercero
aquel que lo creé. También El Greco salta. Su salto consiste en que él se figura
en las realidades aparentes de Laocoonte y Odiseo como en un espejo y, a la
vez, se situa fuera de ellas, que saltan y estallan.

Del mismo modo como se esconde el caballo (y la mirada artistica se ocul-
ta en él), y como se oculta el animal de modo doble en la aparente inocuidad y
en su visible vivacidad, tampoco es la ciudad aquello por lo que se da: no es
Troya sino Toledo, el lugar donde El Greco trabaja; pero ciertamente tampoco
es Toledo, pues ante sus puertas no murié Laocoonte alguno. También esta

imaginaria Troya-Toledo es un espejo que no refleja ninguna realidad geografi-

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



EL GRECO: LAOCOONTE

ca ni siquiera un relato mitico, sino otra verdad, una forma ontoldgica de exis-
tencia social que produjo figuras como Laocoonte y Odiseo.

El tridngulo de las tres reflejos especulares Laocoonte-Odiseo-Troya remite
de nuevo a una cosa, al Greco, pero de tal manera que éste se retrae en ello y
se hace diferente de aquello en que él se espeja, constituyendo una “autoiden-
tidad contradictoria (Nishida). Esta diferencia, este retraerse comprometido,
todavia se espeja una vez mas, a saber, en el grupo de los tres en el borde de-
recho del cuadro. El caracter paraddjico y peculiar de este grupo —sélo mirar y
sin embargo estar encajado en el acontecimiento— se corresponde asi exacta-
mente con la actitud del Greco, que se retrae y se implica en los reflejos espe-
culares de Laocoonte/caballo/ciudad. En ellas ha encontrado esta actitud una
impregnacion todavia mas clara e inmanente al cuadro.

El trio de Laocoonte y sus hijos es retomado en el trio de Laocoon-
te/caballo/ciudad, y éste se refleja en el trio de la derecha. Los dos ultimos
trios evidentemente reenvian a la construccién total del cuadro: constituyen las
dos partes fundamentales de la composicion del cuadro. En su funcién de refle-
jo especular ambos grupos son relativamente paralelos uno al otro, y cierta-
mente paralelos en relaciéon a un tercero: El Greco, es decir, a su actitud que
retrae y se implica. Su paralelo encuentra en eso una confirmacion figural, de
manera que ambos grupos de trios remiten fuera del cuadro, y con eso fundan
aquella tension del todo-nada, sélo ante cuyo fondo juega la paradoja de la im-
plicacién y la epojé. Para el trio primero asume esto el subgrupo de Laocoonte
y sus hijos, cuyas lineas corporales apuntan fuera del espacio del cuadro; para
el segundo trio, la cabeza de la figura de la derecha que mira a la derecha fuera
del espacio del cuadro. El paralelo es ahi sin embargo soélo relativo, porque la
relacién de trascendencia, en el caso del grupo de Laocoonte enredado en la
historia, permanece sélo como una mera tendencia, mientras que, en el caso
del grupo de la derecha, lo trascendente a la historia del cuadro se realiza en él
mismo, en su paradoja de mirar-actuar.

De acuerdo a lo que hasta ahora hemos visto, y aunque aqui hay tres rela-
ciones de trios, se podria hablar con rigor de sélo dos relaciones de trios, de los
cuales el segundo es incongruente en si: A) el trio Laocoonte y sus hijos. B 1)
el trio Laocoonte/caballo/ciudad, que como espejo de la actitud del Greco se
refleja en B 2) el trio de la derecha. ¢En qué consiste el efectivamente tercer

trio, del que hemos hablado de modo indicativo?

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 27



28 |

HANS RAINER SEPP

Una primera diferencia, que lleva a la constatacion de un tercer trio C) ra-
dica justo en el hecho de que los dos paralelos del segundo trio no coinciden
totalmente: en la diferencia, a saber, entre el mundo del cuadro y la mirada del
Greco. Porque esta mirada sélo esta reflejada en el cuadro —en la triada Lao-
coonte/caballo/ciudad asi como en el grupo de la derecha participante y no par-
ticipante— no coincide con ambos. La mirada del Greco bosqueja también el
drama del ser artista: oscilando entre el compromiso (en sentido ético y pecu-
niario) y el rechazo. ¢El artista puede permanecer en silencio ante la miseria del
mundo? ¢Debe, a diferencia de Laocoonte, mas bien no decir nada y asi salvar
su vida? ¢Y como puede escaparse de la caida en la exteriorizacién, en la decla-
racion artistica o en un mundo que ya sélo calcula? ¢Por la renuncia material al
mundo vy la retirada al eremitismo?

El Greco parece haber encontrado al final de su vida una respuesta que su-
pera el dilema del compromiso o la huida. Y esta respuesta es el tema de su
Laocoonte. Con este cuadro consigue mostrar el compromiso positivo y negati-
vo, en la medida en que comprueba la posibilidad del implicado no implicado.
Por el arte y dentro del arte ofrece una respuesta al dilema del arte.

Ahora se muestra que la omnipresencia de la mirada del Greco en el cuadro
no usurpa en la tierra la fuerza divina creadora. Con ello expresa una creacion
especial, tal que se desarrolla en la superacion de si misma. El acto creador
emprende una epojé en relacidon consigo mismo, muestra el doble limite; si este
no es considerado, o bien caeria en la locura solipsista, o en la explotacién. En
este establecimiento de limites de lo propio contra el autoendiosamiento y la
masificacidén aparece implicitamente el otro: el retraimiento de si mismo que se
compromete tiene siempre a la vista al otro.

Si el Laocoonte del Greco al final sefiala la diferencia entre el peligro pre-
sentado en él, en que siempre oscila el ser del artista, y este mismo peligro
como algo existencialmente vivido, esto no se queda limitado a la existencia del
Greco sobre la base del autoretraimiento que en él se realiza. El peligro que
atraviesa el ser del artista es solo reflejo intensificado del peligro en que la
misma naturaleza humana oscila. Con esto entra como tercero —junto a la neu-
tralizacion en el mismo cuadro y al acto neutralizador del artista que la em-
prende— todavia un otro, aquel que ve este cuadro —otro espectador, cuya
mirada estd cercana al Greco que se retrae y compromete y a aquélla de los

mostrados espectadores implicados, pero no coincide con ellos. Porque también

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



EL GRECO: LAOCOONTE

concierne a este espectador el peligro, cuando se mete en el cuadro ya no es el
mero espectador desinteresado de la galeria de un museo. También él es lleva-
do, de la manera paraddjica del estar implicado sin estar implicado, a un mo-

mento del acontecimiento que se desarrolla mediante este cuadro.

Trad. de Javier San Martin

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 29






ARTICULOS






Investigaciones Fenomenolégicas, n. 11, 2014, 33-56.
e-ISSN: 1885-1088

LA EVIDENCIA EN LOS PROLEGOMENOS Y
LAS INVESTIGACIONES LOGICAS. PRIMEROS APORTES PARA UNA

COMPRENSION MODAL DE LA EVIDENCIA EN HUSSERL”

EVIDENCE IN THE PROLEGOMENA AND
THE LOGICAL INVESTIGATIONS. FIRST CONTRIBUTION TO A

MODAL COMPREHENSION OF EVIDENCE IN HUSSERL

Ivana Anton Mlinar

Universidad Nacional de Cuyo, Mendoza, Argentina
Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas
mlinariv@yahoo.es

Resumen: La determinacion husserliana de la Abstract: Husserlian determination of evi-

evidencia como cumplimiento [Erfiillung] llevd
a una tacita identificacion de la evidencia con la
conciencia plena. Sin embargo, el desarrollo de
su fenomenologia revela que en todo caso se
presenta como una sintesis particular de pleni-
tud y vacio, configuracion que resulta modal
por tratarse de una conciencia de posibilidad
aunque en un sentido material y no cualitativo.
Los Prolegémenos aportan un primer elemento
en esta linea -que so6lo en la fenomenologia
genética resulta explicita-: la evidencia como
vivencia de la verdad supone que la validez de
un enunciado se sustenta en la posibilidad de la
existencia de otros enunciados idénticos de la
misma forma y materia; con las Investigacio-
nes Idgicas, estas multiplicidades posibles
seran comprendidas como momentos en un
nuevo contexto descriptivo: la mencién y el

dence as fulfillment [Erfillung] brought a tacit
identification of evidence with full conscious-
ness. However, the development of his phe-
nomenology reveals that it always appears as
a particular synthesis of fullness and empti-
ness, configuration that turns out to be modal
because it is a consciousness of possibility
though in a material and not qualitative sense.
The Prolegomena introduce a first element in
this perspective -that only in the genetic phe-
nomenology becomes explicit-: evidence as
experience of truth supposes that the validity
of a judgment supports itself in the possibility
of existence of other identical judgments with
the same form and matter; with the Logical
Investigations, this possible multiplicities will
be understood as moments in a new descrip-
tive context: mention and fulfillment, whereby

* Los Prolegémenos constituyen el primer volumen de las Investigaciones légicas. Cf. Edmund Husserl.
Logische Untersuchungen. Erster Band: Prolegomena zur reinen Logik (Hua XVIII), Den Haag, Martinus
Nijhoff, 1975; Logische Untersuchungen. Zweiter Band: Untersuchungen zur Phdnomenologie und
Theorie der Erkenntnis (Hua XIX), Den Haag, Martinus Nijhoff, 1984, Logische Untersuchungen.
Ergénzungsband. Erster Teil. Entwiirfe zur Umarbeitung der VI. Untersuchung und zur Vorrede fir die
Neuafulage der Logischen Untersuchungen (Sommer 1913) (Hua XX/1), Den Haag, Kluwer Academic
Publishers, 2002; Logische Untersuchungen. Ergénzungsband. Zweiter Teil. Texte zur Neufassung der
VI. Untersuchung (1893/94-1921) (Hua XX/2), Den Haag, Kluwer Academic Publishers, 2005. [Edmund
Husserl. Investigaciones Iégicas, trad. Manuel G. Morente y José Gaos, Madrid, Revista de Occidente,
1967.] En lo sucesivo citaremos estos textos, asi como otros de Husserl después de la primera referen-
cia completa, con las siglas de la serie Husserliana, Hua, seguida del nUmero de tomo y pagina, excepto
en el caso de los Prolegémenos, que citaremos segun la edicidn: Logische Untersuchungen. Erster Band:
Prolegomena zur reinen Logik, Tubingen, Max Niemeyer, 1993 (Prolegémenos, seguido de nimero de
pagina).

Fecha de recepcion: 21-XI-2013 Fecha de aceptacion: 7-VII-2014


mailto:mlinariv@yahoo.es

34 |

cumplimiento, lo cual otorga estatuto intencio-
nal a la objetividad que se configura como
escorzo de sentido, esto es, el modo en que la
unidad determinada de plenitud y vacio -en
cuanto horizonte de cumplimiento posible-
conforma la evidencia objetiva.

Palabras clave: Husserl | Evidencia | Modali-
dad | Material | Cualidad

IVANA ANTON MLINAR

objectivity -configured as adumbration of
sense- acquires intentional status, i. e., the
mode in which the determined unity of full-
ness and emptiness -as horizon of possible
fulfillment- shapes objective evidence.

Key Words: Husserl | Evidence | Modality |
Matter | Quality

1. INTRODUCCION: INTENCIONALIDAD Y EVIDENCIA

La evidencia en sentido fenomenoldgico encuentra su origen, en primer lu-
gar, en una conciencia intencional. Si bien el concepto de intencionalidad tiene
una larga historia, ha sido Brentano quien ha llamado la atencién en la contem-
poraneidad acerca de su centralidad para un estudio de la conciencia. Partiendo
de la necesidad de distincién entre fendmenos psiquicos y fendmenos fisicos, a
fin de demarcar el ambito propio de la psicologia, advierte que todo fendmeno
psiquico se caracteriza por aquello que los escolasticos de la Edad Media llama-
ron la inexistencia intencional (o también mental) de un objeto, y lo que noso-
tros llamariamos, aunque no sin ser completamente inequivoco, la relacion con
un objeto, la direcciéon a un objeto (con lo cual no debe entenderse una reali-
dad) o la objetividad inmanente. Todo fendmeno psiquico contiene en si algo
como objeto, aunque no todos de la misma manera. En la representacién es
algo representado, en el juicio es algo reconocido o rechazado, en el amor,
amado, en el odio, odiado, en el deseo, deseado, etc.?.

Si bien Husserl sostiene esta centralidad de la intencionalidad para la con-
ciencia, pone en duda que Brentano hubiera alcanzado con su clasificacion y
analisis de los fendmenos fisicos y psiquicos la demarcacién y clara distincion
de lo psiquico, de lo que caracteriza al ser consciente. Planteado de un modo
inverso, Husserl indaga si efectivamente todas las vivencias [Erlebnisse] son

intencionales?, es decir, si vivencia y experiencia intencional son una y la mis-

! Franz Brentano. Psychologie vom empirischen Standpunkt, Leipzig, Duncker & Humblot,1874, p. 124.

2 Si bien Brentano también advertia momentos intencionales y no intencionales de la conciencia, Husserl
introduce la clara distincion, no realizada por Brentano, entre el ambito psiquico y el ambito del “senti-
do” (o la “significacion ideal de la especie”), asi como el ambito del “objeto intencional”. Brentano es
heredero de la ambigiedad fenomenalista de la filosofia moderna, especialmente la de corte empirista.
Por lo que el “objeto intencional”, que si bien es llamado “fenémeno fisico”, es parte componente (real,
reellen Bestand) de la vivencia en cuanto tal.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



LA EVIDENCIA EN LOS PROLEGOMENOS Y EN LAS INVESTIGACIONES LOGICAS

ma cosa. Su respuesta es negativa. Las sensaciones y sus complejos son viven-
cias pero no intencionales®. Este analisis serd de esencial importancia, pues nos
sitla en los criterios fundamentales de evidencia que, por ser aun operativos y
no tematicos, irdn concediendo una fisonomia que, mas tarde, con el desplie-
gue de la fenomenologia genética, asumira su formulacién expresa.

Para nuestro fin, seguiremos aqui el que creemos es el derrotero del con-
cepto modal de evidencia en el pensamiento husserliano como aparece en sus
primeros esbozos en los Prolegémenos y en las Investigaciones Idgicas.

A fin de dilucidar este sentido modal de la evidencia, es necesario sefalar
que el concepto con el que Husserl determina desde los comienzos su compren-
sidn fenomenoldgica de la evidencia es el cumplimiento [Erfiillung]®. Precisa-
mente esta caracterizacién fundamental de la evidencia es la que permite ad-
vertir el contraste con lo meramente mentado y que, en consecuencia, debe ser
llevado a evidencia. En otras palabras: el estar cumplido o el caracter de cum-
plido que parece definirla se diferencia de la intencidn vacia o significativa, a la
gue se remite como a lo meramente mentado. Ahora bien, este énfasis en el
proceso de cumplimiento llevd a la tacita consideracion unilateral de la eviden-
cia como conciencia plena®, haciendo del vacio o mencién un momento ajeno o
externo a la evidencia en cuanto tal. Sin embargo, el rumbo que fue marcando
Husserl en el esclarecimiento de esta nocién fue confirmando que la mirada
fenomenoldgica reclamaba la unidad de lo dado —esto es, de la evidencia- pre-
cisamente como una sintesis particular en cada caso de plenitud y vacio.

Podria sostenerse, entonces, que la estructura fundamental de toda eviden-

III

cia objetiva resulta “modal” por tratarse en todos los casos de una conciencia

de posibilidad en un sentido material y no cualitativo®, es decir, en cuanto con-
Y

figuracion sintética de plenitud y vacio —y no de cumplimiento o de mera pleni-

3 Husserl llega a afirmar esto como consecuencia de la critica al concepto de ‘fendmeno fisico’ de Bren-
tano. La psicologia descriptiva ve en las sensaciones un dato inmediato de la conciencia en contraste con
el objeto, que es trascendente y aprehendido mediatamente por reflexién sobre los datos sensibles. Por
el contrario, Husserl sostiene que el dato sensible mismo no es percibido, pues en la sensaciéon no puede
separarse el percibir de lo que es percibido, motivo por el cual no es intencional. Para el analisis del
problema de la ausencia de intencionalidad en las sensaciones y en la hyle (esta ultima como residuo
trascendental) cf. Luis Rabanaque. “Hyle, Genesis and Noema”, Husser!l Studies 19 (2003), 205-215.

4 Cf. Hua XIX/1, 145; Hua XIX/2, 538, 540.

5 Algunas referencias a modo de ej.: Ldgica formal y Idgica trascendental § 59 (Formale and transzen-
dentale Logik. Versuch einer Kritik der logischen Vernunft [Hua XVII, 166], Den Haag, Martinus Nijhoff,
1974); Analysen zur passiven Synthesis. Aus Vorlesungs- und Forschungsmanuskripten, 1918-1926
[Hua XI, 102], Den Haag, Martinus Nijhoff, 1966; Meditaciones cartesianas § 24 (Cartesianische
Meditationen und Pariser Vortrédge [Hua 1, 92, 93], Den Haag, Martinus Nijhoff, 1973), etc.

% En el desarrollo del trabajo se tratardn estas nociones que Husserl introduce en la Quinta Investigacién
I6gica.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 35



36 |

IVANA ANTON MLINAR

tud— que, por ello mismo, da una objetividad como algo, de un modo determi-
nado que, en consecuencia, remite a otros modos posibles como momentos de
Su propia validez.

Intentaremos con nuestro analisis una exposicion de los primeros pasos en
que va configurandose esta descripcion modal de la experiencia que, conside-
ramos es tal, no porque el aparato tedrico recurra a categorias modales, ni
tampoco porque la posicionalidad propia de las vivencias en actitud ingenua sea
modificada para su descripcién, sino por el convencimiento de que la experien-
cia misma, por su caracter esencialmente intencional, se configura de manera

modal.

2. LA EVIDENCIA COMO VIVENCIA DE LA VERDAD (PROLEGOMENOS)

La evidencia no fue siempre comprendida de la misma manera por Husserl.
Consideremos sus primeros analisis acerca de este tema.

Los Prolegémenos tienen como hilo conductor el volver a plantear la pre-
gunta por las condiciones de posibilidad de la légica, por su esencia, para, asi,
liberar a esta ciencia de su fundamentacién psicolégica defendida ardientemen-
te por los circulos de la época. La inquietud que motiva las Investigaciones 16gi-
cas y que es formulada ya en el Prélogo: “hacer reflexiones criticas... sobre la
relacion entre la subjetividad del conocer y la objetividad del contenido del co-

nocimiento”’

, expresa el desideratum de su largo y rico camino de produccion.
De alli que la formulacién de una “légica pura”, que es lo mismo que el desarro-
llo de una “teoria de la ciencia” o una “ciencia de la ciencia”®, se proponga dilu-
cidar aquello que hace que una ciencia sea ciencia, y, de esta manera, acceder
e identificar tanto el lado subjetivo como el objetivo de las condiciones de posi-
bilidad del conocimiento.

Su concepcion de la ldgica en este texto se ve fuertemente influenciada por
Leibniz®, lo cual nos permitird comprender los rasgos que tomara esta primera
nocién de evidencia que ya en la Quinta y en la Sexta Investigacion Iégica se

vera replanteada. Si la verdad consiste, comprendida a partir de la nocion de

7 Prolegémenos, Vii.
8 Cf. Prolegémenos §§ 6, 8 y 10 entre otros.
° Cf. especialmente § 60.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



LA EVIDENCIA EN LOS PROLEGOMENOS Y EN LAS INVESTIGACIONES LOGICAS

mathesis universalis, en una unidad ideal en si, como una e idéntica frente a la
multitud real de las razas, los individuos y las vivencias'?, las leyes ldgicas se
refieren precisamente a ella y tienen como principio fundamental de consisten-
cia el principium contradictionis. En consecuencia, no ve Husserl que sea com-
patible la objetividad de la matematica y de las ciencias en general con una
fundamentacion psicolégica de las leyes logicas. éPues como podria aunarse la
necesidad y apodicticidad de estas leyes con su origen en hechos o actos
psiquicos contingentes? Serian leyes para hechos psiquicos y necesitarian de su
existencia, lo cual no puede hacer de ellas leyes necesarias y verdaderas en si.
Las leyes logicas son portadoras de un contenido ideal, no real-psicoldgico; “los
l6gicos psicologistas desconocen las esenciales y eternas diferencias entre la ley
ideal y la ley real, entre la regulacién normativa y la regulacién causal, entre la
necesidad ldgica y la real, entre el fundamento ldgico y el fundamento real”**.

Los argumentos principales que sostiene el psicologista son los siguientes:

1. “Los preceptos que regulan lo psiquico estan fundados en la psicologia,
[...] por lo tanto, es también evidente que las leyes normativas del conocimien-
to han de fundarse en la psicologia del conocimiento”2.

2. De lo que habla la logica, es decir, su contenido efectivo: las representa-
ciones, los juicios, los raciocinios y las demostraciones, la verdad y la probabili-
dad, etc. son fendmenos y productos psiquicos®>.

3. “Toda verdad reside en el juicio. Pero sélo reconocemos un juicio como
verdadero en el caso de su evidencia. Esta palabra designa —asi se dice— un
caracter psiquico peculiar y bien conocido por la experiencia interna, un senti-
miento sui generis que garantiza la verdad del juicio a que va unido”**.

Husserl hace ver que en diversos casos, como por ejemplo, si consideramos
numeros decadicos con trillones de cifras y las verdades referentes a ellos y sus
operaciones, no es posible representarse tales objetos ni llevar a cabo realmen-
te adiciones y multiplicaciones con ellos, es decir, psicolégicamente es imposi-
ble una evidencia que, por el contrario, idealmente constituye una vivencia cier-

tamente posible’®. Esto no significa negar en general la existencia de una evi-

10 cf, § 36.

1 Ibidem, 68.

2 Ibidem, 154.

13 Cf. Ibidem, 167.
4 Ibidem, 180.

15 Cf. Ibidem, 185.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 37



38 |

IVANA ANTON MLINAR

dencia psicoldgica, sino buscar el fundamento o condiciones de posibilidad de la
evidencia de leyes y objetividades ideales. Toda ley légica pura, por ejemplo, el
principio de no contradiccion, puede tener su utilidad psicoldgica, es decir, de
ella pueden extraerse principios de evidencia, como, en este caso: “la evidencia
puede aparecer en uno, pero sélo en uno de dos juicios contradictorios”'®. Las
leyes puras son utilizables psicolégicamente, pero ello no implica que en si
mismas sean leyes psicoldgicas. En cuanto leyes ideales forman un reino por si,
compuesto de conceptos ideales, de esencias, que no son clases de actos
psiquicos sino objetos ideales que se aprehenden en los correlatos de los ac-
tos'’.

Es preciso distinguir, en consecuencia, dos clases de condiciones de la
evidencia: a) las reales o naturales, que corresponde investigar a la psicologia y
gue expresan las circunstancias empiricas y externas en que un sujeto se per-
cata de la rectitud de su juicio, condiciones como la atencién, el interés, una
cierta frescura espiritual, etc. Pero estos principios no son conocimientos exac-
tos o con caracter de ley sino que son vagas universalidades empiricas. Y hay,
por otro lado, b) condiciones ideales de la posibilidad de la evidencia de un jui-
cio. Las leyes légicas puras se fundan en el concepto de verdad en cuanto uni-
dad ideal frente a una multiplicidad infinita de posibles enunciados idénticos de
la misma forma y materia. Por este motivo, todo acto que las enuncie, por per-
tenecer a esta multiplicidad ideal, cumple, por su materia y por su forma, las
condiciones ideales de la posibilidad de su evidencia®®.

Lo que intenta llevarse a la luz es la relaciéon entre la verdad y la evidencia
como la relacion entre lo ideal y lo real en el pensamiento.

La evidencia no es otra cosa que la ‘vivencia’ de la verdad. Y la verdad no
es vivida, naturalmente, en un sentido distinto de aquel en que puede ser en
general vivencia el objeto ideal contenido en un acto real. Con otras palabras,
la verdad es una idea cuyo caso individual es vivencia actual en el juicio eviden-
tel®.

Dicho de otra manera, la evidencia es la vivencia de la concordancia entre

la mencidn y lo presente en si mismo y por la mencién mentado, o entre el sen-

6 Ibidem, 183.

17 Cf. Ibidem., 186.

8 Cf. Prolegémenos § 50.
9 Ibidem, 190.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



LA EVIDENCIA EN LOS PROLEGOMENOS Y EN LAS INVESTIGACIONES LOGICAS

tido actual del enunciado y la situacién objetiva presente en si misma... y la
idea de esta concordancia es la verdad®.

Si intentamos formular los puntos significativos para nuestro fin que pue-
den desprenderse de esta critica al psicologismo, y que hacen manifiesta esta
primera comprension husserliana de la evidencia, diremos que:

1. por no haber tenido lugar aun la reduccién fenomenoldgica, se trata aqui
de vivencias reales tomadas en sus estructuras esenciales, y, si bien Husserl
distingue condiciones reales e ideales de la evidencia, la evidencia, en cuanto

vivencia, es “vivencia actual”*

, €s decir, lo que hace posible la evidencia es la
nocion de verdad en cuanto unidad ideal, “verdad en si” en el sentido de las
Vvérités de raison de Leibniz, pero la evidencia es la idealidad vivida.

2. Si “la idealidad de la verdad es lo que constituye su objetividad”??, sélo
puede haber evidencia si hay verdad y, a su vez, sélo las idealidades, por poder
ser verdades, pueden ser evidentes, pues “la ‘validez’ o la ‘objetividad’... no es
inherente al enunciado, como tal vivencia temporal, sino al enunciado in spe-
cie"3.

3. Si so6lo hay evidencia cuando hay verdad, lo vivido como verdadero no
puede ser falso. La evidencia es absoluta y apodictica. Tanto la nocion de ver-
dad en si como su correlato de la evidencia absoluta y apodictica presuponen la
posibilidad ideal de una percepcion adecuada, es decir, una percepcion que
“idealmente” agote en una intuiciéon el mundo entero, la totalidad infinita de los
cuerpos®*. En esto se advierte que para Husserl en torno a 1900 toda significa-
cion es un universal que ha de tener casos individuales, en principio existentes,
y que es esta relacidon “universal-caso” la que sostiene la conexion “verdad-
evidencia”: la evidencia viene a ser un mero caso del ser ideal, aunque sélo el
caso estd dado adecuadamente y puede sostener la abstraccién de la idea-
universal correspondiente.

Esta comprension de la evidencia no se sostendrd mas que en los Prolegé-
menos. En el mismo Prélogo a la segunda edicién de las Investigaciones Iégicas

se reconoce que “algunas deficiencias, en parte muy esenciales —como el con-

20 1bidem, 191.

21 Ibidem, 190.

22 Ibidem, 191.

3 Ibidem.

24 cf. Prolegémenos, 185. *... semejante intuicién seria un continuo infinito de la intuiciéon: unitariamente
pensado, una idea kantiana’.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 39



40 |

IVANA ANTON MLINAR

cepto de ‘verdad en si’... — han tenido que subsistir” por haber sido pensada la
obra de una vez; falencias que de alguna manera subsanan las aclaraciones de
la Sexta Investigacion.

Ya esta primera nocidon de evidencia se constituye manifiestamente a
partir de una conciencia modal, en cuanto que la nocién de posibilidad juega un
rol fundamental: el juicio evidente presupone “una muchedumbre infinita e ili-

mitada de posibles enunciados justos, de la misma forma y materia”®®

, es decir,
la verdad en cuanto unidad ideal tiene como correlato la evidencia pero sélo en
cuanto es posible una muchedumbre ideal de otras posibilidades como juicios
con la misma forma y materia. Es la relacion entre la identidad y la multiplici-
dad, entre un todo y su complejidad interna o contenidos, la que ird ganando
en claridad a partir de los diversos esquemas fenomenoldgicos de explicaciéon
que implementa Husserl.

A partir de sus indagaciones acerca de la intuicion categorial en la Sexta
Investigacion y su forma peculiar de cumplimiento, creemos encontrar otros
elementos que corroboran los motivos que llevaron a Husserl a esta primera
comprensioén de la evidencia como correlato absoluto de la verdad. La nocién de
verdad en si como unidad ideal encarna de modo acabado las determinaciones
propias de los objetos universales, de las especies. La Segunda Investigacion se
hace cargo precisamente de la pregunta por el modo de intuicién de estas obje-
tividades. La percepcion sensible no otorga por si misma objetividades univer-

126: ellas son dadas en ac-

sales. Las especies reclaman una distincién categoria
tos fundados, esto es, actos cuya intencidn no es individual sino especificante.
Ahora bien, con toda licitud se pregunta équé es lo que produce la unidad
de la extensién??’; o, desde la perspectiva alcanzada por la Sexta Investiga-
cién, édénde encuentran cumplimiento estas formas categoriales??® Husserl

I\\

acota en su Segunda Investigacion que el “intento de transmutar en la interpre-
tacion el ser de lo ideal en un ser posible de lo real, tiene que fracasar, por el
hecho de que las posibilidades mismas son también objetos ideales”®°. El pro-
blema fundamental radica en justificar cdmo es posible que un acto particular,

aqui y ahora, pueda brindar evidencia, es decir, ser una vivencia de verdad;

25 Ibidem, 187. Semejante también en § 62.
26 Cf. Hua XIX/1, 115.

27 Cf, Ibidem, 119.

28 Cf. Hua XIX/2, 657 ss.

2 Hua XIX/1, 120.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



LA EVIDENCIA EN LOS PROLEGOMENOS Y EN LAS INVESTIGACIONES LOGICAS

dado que la evidencia es la “vivencia de la concordancia entre la mencién y lo

presente en si mismo”*°

, Y, la verdad, como “idea de esta concordancia”, no es
dada o vivida en cuanto tal en dichos actos. La unidad de la extensién (en el
caso de las especies) y la totalidad que implica el concepto de verdad no son
intuidas eo ipso; son, sin embargo, “co-dadas” y no es posible incluso una in-
tuicion singular, esto es, alguna evidencia, sin contar con esta unidad de la per-
cepcidn. Ella no es objeto de un nuevo caracter de acto que, por medio de ac-
tos sintéticos peculiares, otorgara “unitariedad” a las intenciones parciales (co-
mo en el caso en que categorialmente son intuidas estas idealidades), sino que
funda actos parciales como ley: “lo que la ley lleva a cabo como unidad ideal
—comprender en si ldgicamente un sinnimero de casos singulares posibles en
el modo de la significacién enunciativa universal— no puede realizarlo ninguna
intuicion...”?.

Este primer recurso explicativo de la evidencia como vivencia de la verdad
tiene su intencidn claramente dirigida a salvaguardar la idealidad y apodictici-
dad de la esfera logica, distinguiendo claramente entre lo real y lo ideal, el
hecho y la esencia, el pensar y el contenido ideal del pensar, el significar y el
significado, el juzgar y el juicio. Este primer paso constituye, por un lado, el
nucleo de su critica al psicologismo, pero, por otro, aporta los cimientos de su
nocion de identidad y de lo que varia, criterios con los cuales se ven sentadas
las bases necesarias para acceder a las posteriores reducciones fenomenoldgi-
cas y, con ellas, a la reformulacion de nociones fundamentales como la verdad:
de una comprensién ideal-extensional en los Prolegdmenos a un caracter posi-
cional dependiente de un acto. En consecuencia, también asume la evidencia un
nuevo sentido: lo dado en cuanto dado y, por ello, como es dado en una con-
ciencia trascendental. El caracter de ser dado [das Gegebensein] de todo con-
tenido como “encarnando” una objetividad, un sentido, sélo tiene lugar modal-
mente, soélo es posible en cuanto perspectiva actual de un horizonte de otras

posibilidades®.

30 prolegémenos, 191.

31 Hua XIX/1, 172.

32 Esta formulacion encuentra su comprensién mas acabada en los analisis alcanzados en la fenomeno-
logia genética, especialmente en Hua XI y Experiencia y juicio. Cf. mi articulo “Sentido modal de la evi-
dencia en Husserl: modalidad versus modalizacion”, Areté 25/2 (2013), 193-217.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 41



42 |

IVANA ANTON MLINAR

3. LO DADO EN CUANTO DADO Y COMO ES DADO (INVESTIGACIONES LOGICAS)

La Quinta Investigacion Iégica abre su planteo manifestando la necesidad
de ahondar en el analisis de las vivencias psiquicas, ya que es alli donde tiene
su origen el significado®®. Sus tres nociones de conciencia buscan precisamente
centrar el interés en la vivencia misma, para, a partir de ella, desplegar su pro-
pia comprension de la intencionalidad. Los tres sentidos de conciencia que se
rescatan de la psicologia son:

1. conciencia como total consistencia fenomenoldgica real [reell] del yo
empirico. Segun esta definicion, tanto las sensaciones como los actos en senti-
do estricto, es decir, tanto las experiencias no-intencionales como las intencio-
nales son consideradas como “conciencia” o como vivencias.

2. conciencia como percepcion interna de las vivencias psiquicas propias.
Se trata de lo que se ha llamado conciencia interna. Es la percepcidn interna
gue acompafa a las vivencias actualmente en curso. No debe entenderse como
un acto de reflexidn, es decir, una nueva percepcion de la vivencia que, en de-
finitiva, seria una nueva vivencia y que plantearia la dificultad del regreso al
infinito.

3. conciencia como nombre colectivo para toda clase de actos psiquicos o
vivencias intencionales. A este tercer sentido dedica Husserl el segundo capitulo
y, en realidad, la Quinta Investigacion completa.

La interpretacién husserliana de la intencionalidad toma cuerpo desde la
critica realizada al concepto de Brentano, en primer lugar, por el hecho de de-
nominar fendmeno a toda vivencia®*. Si fenémeno es todo objeto que aparece,
esto implicaria que toda vivencia no sélo posee un objeto intencional, sino que
ella misma es objeto de alguna vivencia intencional, lo cual no explicaria la vi-
vencia en su ser intencional mismo —problema planteado por el segundo con-
cepto de conciencia. Otro tanto ocurre con expresiones utilizadas por Brentano,
tales como: “los objetos percibidos, fantaseados, etc. entran en la conciencia” o
“la conciencia entra en relacién con ellos de esta o de aquella manera” o tam-

bién “las vivencias intencionales contienen en si algo como objeto”, en definiti-

33 Cf. Hua XIX/1, 352-353.
34 Cf. Ibidem, 384.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



LA EVIDENCIA EN LOS PROLEGOMENOS Y EN LAS INVESTIGACIONES LOGICAS

va, hablar de un objeto inmanente®®; todas ellas expresiones escolasticas y de
larga tradicién que otorgan un sentido confuso a la referencia intencional de la
que Brentano intenta dar cuenta, pues dan pie para comprender la intencionali-
dad como un proceso o relacion real entre una conciencia por un lado y un ob-
jeto por otro, como si dos cosas distintas fueran a su vez dadas: el objeto y la
vivencia intencional. Para su interpretacién se sirve de la doctrina medieval
acerca del ens obiectivum. El objeto mentado tiene, entonces, una existencia
objetiva en el espiritu del sujeto, lo cual quiere dar a entender una determinada
suspension de las connotaciones e implicancias ontoldgicas. En el tiempo previo
a su Psychologie vom empirischen Standpunkt de 1874 parece haber excluido
del campo de la ontologia todo lo que sélo tiene este modo de ser®®. Pero luego,
la inexistencia intencional fue tomando cada vez un sentido mas “ontologizado”.
En 1890% llega a afirmar que la relacién intencional [intentionale Beziehung] es
una verdadera relacion [Relation] donde sélo un miembro, el sujeto, es algo
real. El objeto de la relacién intencional seria una entidad ontolégicamente de-
pendiente del acto de la conciencia.

Ya en un articulo de 1894%® y luego, como venimos exponiendo, en las In-
vestigaciones ldgicas, critica Husserl esta interpretacion. En realidad, no existe
un objeto de referencia semejante. La intencionalidad no se explica a partir de
la introducciéon de otro tipo de objeto diverso al objeto fisico al cual representa,
sino por el caracter inmanente del acto. Dicho caracter, que determina la direc-
cién intencional del acto, se denomina contenido [Inhalt] desde Twardowski*?,
terminologia que incorpora también Husserl. De modo que la vivencia, por su
misma naturaleza, se refiere a su objeto, o también, lo cual es decir exacta-

mente lo mismo, el objeto estd intencionalmente presente’. De alli que prefie-

35 Cf. Ibidem, 384-385. Cabe mencionar que el mismo Brentano advirtié ya la dificultad que implicaba
esta terminologia.

36 Cf. Franz Brentano. Von der mannigfachen Bedeutung des Seienden nach Aristoteles (1862), Freiburg
i. Br., Herder. Dissertation, reimpresion fotomecanica inalterada, Hildesheim, Georg Olms Verlag, 1960.
Para una exposicion detallada de su ontologia cf. Arkadiusz Chrudzimski. Die Ontologie Franz Brentanos,
Dordrecht/Boston/London, Kluwer Academic Publishers, 2004 [Sobre los multiples significados del ente
segun Aristételes, presentacion y traduccidon de M. Abella, Madrid: Encuentro, 2007] y Arkadiusz Chrud-
zimski. Brentano, Husserl und Ingarden (ber die intentionalen Gegensténde, en Arkadiusz Chrudzimski
(ed.). Existence, Culture and Persons: The Ontology of Roman Ingarden, Frankfurt a. M.: Ontos-Verlag,
2005.

37 Cf. Franz Brentano. Deskriptive Psychologie, Hamburg, Meiner, 1982.

38 Cf. Intentionale Gegenstdnde, en Edmund Husserl. Aufsétze und Rezensionen (1890-1910) (Hua
XXII), Den Haag, Martinus Nijhoff, 1979.

39 Cf. Kazimierz Twardowski. Zur Lehre vom Inhalt und Gegenstand der Vorstellungen, Wien, Holder,
1894.

40 Cf. Hua XIX/1, 385.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 43



44 |

IVANA ANTON MLINAR

ra recurrir a la expresidn objeto intencional en vez de objeto inmanente®*.

Una vez salvaguardada la nocion de intencionalidad de rasgos psicologistas,
Husserl introduce una precisién mas en las descripciones de su maestro*’: no
resulta relevante si las maneras en que la conciencia se refiere a su objeto son
tres —representaciones, juicios y emociones, segin Brentano—, sino este rasgo
esencial del acto, por lo que es denominado intencional, que consiste en pre-
sentar diferencias especificas esenciales en la manera de referirse a su objeto,
esto es, si se trata de una representacion, de un juicio, de un acto de esperan-
za o temor, etc., rasgo que identificé como el caracter de acto [Aktcharakter].

Luego se concentra en el andlisis del acto intencional mismo*3. Las partes
esenciales que lo constituyen son, por un lado, su contenido reell y, por otro

III

lado, su contenido intencional. La denominacidn “real” es dejada muy conscien-
temente de lado para evitar la asociacidon con la cosa trascendente que debe
quedar desconectada por medio de la reduccién a la inmanencia precisamente
reell.

Lo reell, por distinguirse de lo intencional, debe comprender todos aquellos
componentes no intencionales del acto, es decir, todos los datos sensibles que
hacen posible una aprehension de ellos “como algo determinado”. El contenido
intencional, por su parte, alude a diversas cosas: 1) el objeto intencional del
acto, 2) la materia intencional, 3) la cualidad intencional y 4) la esencia inten-
cional. Son estas diferenciaciones las que nos introducen ya en el ndcleo de
nuestra cuestién: una comprension modal de la experiencia. Veamos por qué.

La cualidad de un acto es su caracter general, la manera en que se refiere a
la objetividad, es decir, si se trata de un juicio o de una representaciéon o de un
deseo, etc., aquello que todos los actos de juicio tienen en comun por juzgar,
independientemente de lo que es juzgado, o lo que hace de diversos deseos el
que sean deseos, sin tener en cuenta lo que pueda ser deseado, y que, por ello,
los diferencia en cuanto a su materia o “contenido”, es decir, aquello que con-
cede al acto su relacidon con una objetividad, pero con tanta precisién, que no
sOlo la objetividad mentada es determinada sino también la manera en que es
mentada; con ella queda determinado no sélo gue tal o cual objetividad es

aprehendida sino como qué es aprehendida. Es necesario sefialar que, en este

41 Cf. Ibidem, 388.
42 Ibidem, 381, § 10.
43 Cf. Ibidem, 411 ss.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



LA EVIDENCIA EN LOS PROLEGOMENOS Y EN LAS INVESTIGACIONES LOGICAS

contexto de las Investigaciones Iégicas no resulta clara la nocién de cualidad.
En ocasiones se alude a la manera de la referencia intencional, como acabamos
de exponer, de tal modo que se ve identificada con el caracter de acto. En lo
que respecta al menos a la distincidn terminoldgica y teniendo en cuenta vaci-
laciones o usos confusos por parte del propio Husserl, parece medianamente
claro que “caracter de acto” [Aktcharakter] se referird a la especie de acto
(percepcion, deseo, juicio, etc.), segun se sefiald inicialmente, y “cualidad”
[Qualitdt] a la cualidad modal, es decir, a su rasgo posicional (cierto, dudoso,
problematico, etc.), como aparecera luego en Ideas I.

Materia y cualidad no agotan el contenido descriptivo del acto sino que, por
el contrario, constituye la unidad de ambas lo que Husserl denomina esencia
intencional. Luego también hay que anadir el contenido representante o pleni-
tud [Fulle]. Si la materia sirve de fundamento de identificaciéon entre los actos,
es decir, si es ella la que les concede una determinada direccion al mismo obje-
to intencional, la plenitud es el contenido intuitivo. Con ella resulta la esencia
cognoscitiva del acto, de modo que esta ultima relne los tres componentes:
materia, cualidad y plenitud. Los actos signitivo-simbdlicos, por ejemplo, como
se expone en la Primera Investigacion ldgica, representan su objeto por medio
de un signo. Estos actos no tienen plenitud. En el acto signitivo que tiene lugar
en la percepcion de una imagen, se trata de la representacion de un objeto por
medio de la analogia que aporta la imagen. Los actos intuitivos, a diferencia de
los dos casos anteriores, dan el objeto mismo.

Es importante resaltar que la materia y la cualidad son componentes abs-
tractos de toda vivencia intencional, lo cual implica que ninguna de las dos
puede ser dada independientemente de la otra, es decir, una vivencia pura-
mente cualitativa o una materia de acto separada de una cualidad no son posi-
bles. Sin embargo, eso no significa que en las modificaciones de cada uno de
estos componentes haya una relacién de dependencia mutua. Toda cualidad
puede combinarse con cualquier referencia objetiva. Es precisamente esta in-
dependencia de las variaciones de materia con respecto a la cualidad el verda-
dero nucleo de la critica de Husserl a Brentano, como bien sefiala Belussi**.

Brentano intentaba explicar cada relacién objetiva segin su determinacién de

4 Cf. Felix Belussi. Die modaltheoretischen Grundlagen der Husserlschen Phdnomenologie, Frei-
burg/Miinchen, Alber, 1990, p. 25.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 45



46 |

IVANA ANTON MLINAR

contenido a partir de una cualidad de acto, entendida en este tramo de la expo-
sicion como caracter de acto. Por diferenciar las representaciones de los demas
actos fundados en ellas, otorgaba por esto mismo una prioridad a las represen-
taciones y, por lo tanto, la dignidad de actos independientes, dotados de una
cualidad propia, por los que se da la relacién con el objeto segun las determina-
ciones de contenido. Si un juicio, un deseo, etc. expresan una intencionalidad
propia por contar con una cualidad determinada, seria dificultoso hablar de una
vivencia intencional en el caso de una “mera representacion” en el sentido de
Brentano®. ¢éQué hace de todas las representaciones el que sean representa-
ciones y qué las diferencia unas de otras si no se trata precisamente de una
misma cualidad representativa y de diversa materia respectivamente? éQué
diferencia entonces la representacién Emperador de la representacién Papa“® si
no es su materia? Como en toda especie de intenciones, en las representacio-
nes también debe sostenerse una diferencia esencial entre cualidad y materia
del acto si han de ser vivencias intencionales. Resulta aln mas contundente la
observacién de Husserl cuando parece ir fijdndose el sentido de la cualidad —a
diferencia del caracter de acto— que permanecera en adelante: el de la posi-
cionalidad del acto. Esto tiene lugar en el marco del analisis de la distincién en-
tre la representacion base y la materia del acto. Husserl recurre al conocido
ejemplo de la mufieca en el panoptico: lo que en un primer momento se perci-
be como una bella dama, se muestra luego como una ilusion al advertir que se
trata de una mufeca. A través de la descripcion de este proceso, puede notarse
claramente que, en ambos casos —en la aprehensién del contenido como mu-
feca y en la aprehensién como dama—, se verifica una representacion percep-
tiva con una misma materia, y no una representacion inicial que sirve de base a
una percepcidn —como sostendria Brentano—, de tal manera que la diferencia
reside en la cualidad: la dama se nos presenta como realidad y la mufieca como
ficcion. La posicionalidad, belief o cualidad de fe propia de la percepcion es la
gue desaparece al aprehenderse la mufieca, dando lugar a una conciencia per-
ceptiva “anulada” —la que corresponde a la aprehensién “dama™’.

A partir de estas distinciones parecen posibles dos criterios de “modaliza-

ciéon” —en un sentido muy general— en la estructura del acto intencional. Y nos

45 Cf. Hua XIX/1, 446.
46 Cf. Ibidem, 449.
47 Cf. Ibidem, 457-461.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



LA EVIDENCIA EN LOS PROLEGOMENOS Y EN LAS INVESTIGACIONES LOGICAS

referimos a “criterios” de modalizacidon pues, como intentaremos desarrollar en
este trabajo, podrian distinguirse dos maneras de comprender el modo en la
fenomenologia de Husserl que, en consecuencia, nos permitiran distinguir entre
lo que podriamos denominar modalidad y modalizacién propiamente dicha. La
modalidad o, mas precisamente, lo que denominaremos conciencia modal, se
referird al rasgo caracteristico con el que se constituye originariamente toda
conciencia en cuanto conciencia de posibilidad desde una perspectiva material;
mientras que la modalizacién aludird a la posibilidad de modificaciéon de toda
conciencia respecto de otra originaria.

1. En primer lugar, el criterio mas rapidamente identificable y que mas cla-
ramente manifiesta el modo de la relacidn con el sujeto, segun se ha compren-
dido tradicionalmente desde Kant, es el que ofrece la cualidad del acto. Ahora
bien, el concepto mismo de cualidad, tal como ha sido expuesto mas arriba, no
es completamente univoco, segun se anticipé. Husserl se plantea la posibilidad
de hablar de géneros de cualidades®® para dar cuenta de la distincién que habr-
ia entre, por una lado, posicionalidad-no posicionalidad y, por otro, representa-
cion-juicio, aunque luego es descartada, pues la nocion de acto objetivante vie-
ne a reunir en un solo tipo de acto la supuesta distincién cualitativa entre re-
presentacion y juicio, mostrando que la variacion tiene lugar a nivel de la mate-
ria.

Al pasar del acto ponente al modificado, no entramos en una clase hete-
rogénea, como al pasar de cualquier acto nominal a un apetito o una volicién.
Por lo que toca al transito de un acto nominal ponente a un acto de enunciado
asertodrico, no encontramos ningun motivo para admitir una diferencia cualitati-
va®.

Se trata entonces de actos objetivantes nominales (representaciones) y de
actos objetivantes proposicionales (juicios). La cualidad del acto aludird a su
caracter de posicionalidad, es decir, a la presencia o no del belief o creencia.
¢Pero qué ocurre con la serie de variaciones posibles (tenidas incluso por el
mismo Husserl como variaciones cualitativas) tales como objetos intencionales
en el modo de preguntados, dudados, etc.>®? ¢Son éstas variaciones de cuali-

dad? ¢Y qué relacion guardan con la nocidn de cualidad en cuanto posicionali-

48 Cf. Ibidem, 497, 500.
49 Ibidem, 500.
S0 Cf, Ibidem, 427.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 47



48 |

IVANA ANTON MLINAR

dad? éSon todas especies diversas equiparables bajo el mismo género llamado
cualidad®'? Aqui resulta explicita la oscuridad terminoldgica que no fija con cla-
ridad la diferencia entre la cualidad y el caracter de acto. En las Investigaciones
I6gicas no ha sido aun formalmente introducida la reduccion fenomenoldgica,
motivo por el cual permanecen pendientes las respuestas a estas preguntas
que, recién en Ideas I, con la distincion entre Protodoxa y modos secundarios?,
vislumbran una solucion a partir de las diferenciaciones en los grados de la in-
tencionalidad y las correlaciones noético-noematicas.

Segun Belussi®3, para quien parece permanecer oscura la distincién entre
cualidad y caracter de acto, la “cualidad del acto” viene a expresar a partir del
paragrafo 27 de la Quinta Investigacion tanto la especie de vivencia intencional
(representacion, juicio, etc.) como la caracterizacién de la estructura modal de
una vivencia intencional determinada. Si bien consideramos acertada tal des-
cripcién, en cuanto a la indole modal de la cualidad, creemos que la estructura
modal de la vivencia no agota su explicacidon o extensién en el momento cuali-
tativo, sino que es precisamente la perspectiva material la que aporta en la fe-
nomenologia el sentido modal novedoso que conllevara su enriquecida concep-
cion de la evidencia.

2. En consecuencia, un segundo criterio de “modalizacidon” del acto inten-
cional se ve representado por la materia, que, como ya se expuso mas arriba,
es el momento del acto que otorga una determinada relacién objetiva. La mate-
ria expresa el modo en que se constituye la relacion objetiva, el sentido objeti-
vo. No es posible tal referencia sino por medio de un sentido determinado. Dos
actos cualitativamente idénticos y que incluso representan el mismo objeto, por
ejemplo “triangulo equilatero” y “triangulo equiangulo”, pueden no coincidir en
su esencia intencional. Sus contenidos representan al objeto de distinto modo.
Y, a su vez, a la inversa, puede ser este modo material el mismo y variar la
cualidad, como en los siguientes casos en que una serie de actos tales como: el
juicio “hoy lloverd”; la presunciéon “hoy probablemente lloverd”; la pregunta
“¢hoy llovera?” etc., se “ejemplifica la posibilidad de la identidad, no sélo en

cuanto a la referencia objetiva en general, sino también en cuanto al modo de

51 Cf. Edmund Husserl. Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phdnomenologischen Philosophie.
Erstes Buch: Allgemeine Einfiihrung in die reine Phdnomenologie (Hua 111/1), Den Haag, Martinus Nij-
hoff, 1977, § 105.

52 Cf. Ibidem, §§ 105-106.

53 Cf. Felix Belussi. Op. cit., p. 27.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



LA EVIDENCIA EN LOS PROLEGOMENOS Y EN LAS INVESTIGACIONES LOGICAS

la referencia objetiva, entendido en el nuevo sentido, modo que no esta pres-
crito, pues, por la cualidad del acto”*.

¢Qué nos lleva a sostener la indole modal del momento material? Si to-
mamos en cuenta que todo acto intencional cuenta esencialmente con una ma-
teria (ademas de una cualidad), y que es ella la “presentificadora” de la objeti-
vidad, y esto sdlo se realiza por medio de una “presentificacién” determinada,
es decir, de un modo, no de una manera que pretende ser —digamos- exten-
sional y absoluta, podemos sostener que el objeto intencional se constituye “en
0 desde un modo determinado”. A partir de esta perspectiva advierte Husserl la
necesidad de establecer otro criterio de distincién en el concepto de contenido
intencional: cuando hablamos de objeto intencional debe comprenderse, por un
lado, el objeto gue es intencionado y, por otro, el objeto tal como es intencio-
nado>>. Tomando el conocido ejemplo de la Primera Investigacién, “el vencedor
de Jena” y “el vencido de Waterloo”, advertimos que se trata del mismo objeto
intencionado, pero el modo en que es intencionado es distinto. Sin embargo, no
por ello debe identificarse la materia con el objeto intencional. Un juicio, por
ejemplo “La familia Cruz tiene 3 hijos”, posee diversos objetos intencionados
por actos parciales pero, a su vez, un objeto intencional en cuanto juicio, y éste
es el hecho o estado de cosas enunciado, que diferird del objeto intencional de
un deseo o pregunta aunque compartieran con el juicio la misma materia. El
objeto tal como es intencionado se ve determinado tanto por la materia como
por la cualidad. La indole modal de la materia radica, en consecuencia, en su
“escorzada” extensionalidad de sentido que permite, sin embargo, la constitu-
cion e identificacion del objeto intencional como un todo, como una unidad.

Precisamente porque la experiencia no consiste, como sostenia Brenta-
no, en actos fundamentales o primarios como las representaciones, a los que
sobreviene un index cualitativo, sino que todo acto intencional esta constituido
esencialmente por un contenido significativo cualitativamente determinado, se
da el paso necesario para desprenderse de la cosa como referente fisico exter-
no y preguntarse por la estructura de toda experiencia. La nueva perspectiva
de comprensiéon muestra que la comparacion de entidades ontolégicamente dis-

tintas (como se da en una teoria de la adecuacidén) ofrece dificultades de justifi-

¢ Hua XIX/1, 429.
55 Cf. Ibidem, 414.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 49



50 |

IVANA ANTON MLINAR

cacion; fenomenoldégicamente se trata siempre de sentido, y éste se muestra
esencialmente modal, segun anticipamos. Ahora bien, estos dos momentos
mencionados de “modalizacién” (la materia y la cualidad) reflejan diversas con-
cepciones de la modalidad que podriamos exponer como sigue:

A) la materia de un acto intencional es posibilidad en cuanto potencialidad
de sentido intuitivo como contenido. Lo actual, desde esta perspectiva, esta
constituido por las potencialidades predelineadas. La materia ofrece el marco o
limites (en cuanto anticipacién significativa abierta) de la plenitud posible, esto
es, la materia es la que, desde una perspectiva extensional de sentido, sefiala
las posibilidades que, cumplidas de modo gradual, resultarian en la plenitud
actual. Si bien las nociones de horizonte y predelineamiento son posteriores, se
advierten aqui operativamente como fundamentos para su ulterior desarrollo y
explicitacion.

En otras palabras, si en la relacién entre la intencidn significativa y la in-
tuicion impletiva “la esencia intencional [materia y cualidad] del acto intuitivo
se ajusta o pertenece a la esencia significativa del acto significativo” o, incluso
en el caso en que las cualidades son diversas (actos ponentes con no-
ponentes), es la materia aquel momento “que entra esencialmente en cuenta
para la identificacidon”; “las materias son las depositarias especiales de la sinte-
sis”. Pero no se alcanza una igualdad completa de estos dos actos incluso supo-
niendo la igualdad de las cualidades, pues se trata precisamente de una dife-

I\\

rencia en el “grado de conocimiento”*®. La plenitud [Fiille] o el cumplimiento -o
implecién [Erfiillung]*’- aporta algo realmente nuevo al acto intencional, es un
momento nuevo frente a la cualidad y la materia, pero que corresponde espe-
cialmente a ésta en el modo de un complemento [Ergédnzung]®.

En el cumplimiento vivimos, por decirlo asi: esto es ello mismo..., la sintesis
de cumplimiento revela una desigualdad de valor en los miembros enlazados,
de tal suerte que el acto impletivo obtiene una preeminencia que falta a la me-
ra intencidn y que consiste en que aquél comunica a ésta la plenitud del ‘mis-

mo’ [selbst]>°.

56 Hua XIX/2 596, vale para todas las citas previas.

57 El término Erfiillung ha sido traducido al espafiol de dos maneras: ‘cumplimiento’ e ‘implecién’. Ambas
son igualmente posibles en razon del doble sentido implicado en erfiillen, cumplir y (re)llenar. ‘Imple-
cién’ posee, sin embargo, la ventaja de mantener la continuidad con los derivados, como ‘impletivo’,
‘implecionante’, etc. Utilizaremos ambas formas segun resulte mas conveniente.

58 Cf. Ibidem, 601.

59 Ibidem, 597.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



LA EVIDENCIA EN LOS PROLEGOMENOS Y EN LAS INVESTIGACIONES LOGICAS

Esta nocidon de cumplimiento es el caracter fundamental con el que Husserl
determina su comprension fenomenoldgica de la evidencia. Cumplimiento quie-
re decir intuicién impletiva. Podria formularse el problema mismo de la eviden-
cia como el problema de la conduccién de la mencién vacia no-evidente de un
estado de cosas a la correspondiente evidencia.

Lo que nos parece fundamental es advertir la mutua remisiéon entre inten-
cién y cumplimiento®, de tal manera que la intuicién remite a lo meramente
mentado, y el concepto de lo intencionado de modo vacio remite a una posible
intuicién impletiva. Esto quiere decir que la modalizacién propia de la materia
del acto otorga a la intencién una preeminencia en cuanto determinante de la
evidencia como cumplimiento®’. Ella establece el marco de la posibilidad del
cumplimiento, marco que no se constituye como un todo cerrado de determina-
ciones estrictamente definidas en cuanto a su contenido sino como un predeli-
neamiento. Asi es que cabe la posibilidad de la decepcion. Pero la misma de-
cepcidon es una manera de cumplimiento. A partir del analisis de los grados y

I62

estilos de la evidencia, segun se exponen especialmente en Ideas I°°, podra

contarse con mas elementos para reconocer los nuevos matices modales que
aporta dicha perspectiva.

B) La modalizacion propia que opera el momento cualitativo de los actos
no concierne al contenido sino que se trata de una modificacién de la conciencia
en su relacién con el contenido como un todo. Por este motivo, “el caracter de
cumplimiento no supone... la cualidad de posicidon que tienen tanto los actos de
intencionalidad como los actos de cumplimiento”®3. De alli que una modificacidn

de la posicionalidad no suponga un cambio en el grado o estilo de la evidencia,

0 Esta mutua remisién es resaltada especialmente por Ernst Tugendhat. Der Wahrheitsbegriff bei Hus-
serl und Heidegger, Berlin, Walter de Gruyter & Co,1967, p. 51.

81 Cf. Hua XIX/2, 584: ,Also mit dem besonderen Charakter der Intention hdngt der besondere der
erfillenden Deckung zusammen®. (“Asi, pues, hallanse en conexion el caracter especial de la intencién y
el caracter especial de la coincidencia impletiva”).

62 La introduccion sistematica del concepto de cumplimiento tuvo lugar ya en la Sexta Investigacién
Iégica, en los capitulos 1 y 2. La nocidén de grados del cumplimiento o conocimiento, especialmente en
los capitulos 3 y 5. Sin embargo, en Ideas aparecen una serie de aportes novedosos con respecto a las
determinaciones de la evidencia como consecuencia de una intuicion mas precisa de la correlacién inten-
cional noético-noematica, que permite superar el frustrado recurso a la funcidn representativa de las
Investigaciones, especialmente en lo referente a las sintesis de adecuacion: “A toda region y categoria
de presuntos objetos corresponde fenomenoldgicamente no sélo una clase fundamental [Grundart] de
sentidos o de proposiciones, sino también una clase fundamental [Grundart] de conciencia que da origi-
nariamente tales sentidos, y como inherente a ella un tipo fundamental de evidencia originaria [Grund-
typus origindrer Evidenz] que esta esencialmente motivada por un darse originariamente de tal clase [so
geartete origindre Gegebenheit]” (Hua 111/1, 321). Para un analisis mas detenido de los aportes de Ideas
I en este sentido, cf. mi articulo (nota suspendida para preservar anonimato).

63 Hua XIX/2, 599.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 51



52 |

IVANA ANTON MLINAR

si es que, como se expuso, “lo universal en el caracter de cumplimiento esta

determinado esencialmente por la materia”®*

. Sin embargo, consideremos lo
siguiente: toda vivencia intencional ponente se dirige hacia la verdad en cuanto
gue pone lo mentado explicita o implicitamente como existente, y su estar diri-
gida hacia la verdad tiene un doble sentido: 1) el pretender o reclamar la ver-
dad de lo mentado y 2) para la justificacion de esta pretension depende de la
confirmacién de la verdad. En ambos casos el acto ponente senala mas alla de
lo mentado, tal como le es dado facticamente, hacia otra manera de darse de lo
mismo. Esta remisidon a las maneras de darse abre una dimensién propicia que
permite considerar de modo conjunto la verdad y el conocimiento de la verdad
(en este sentido: la evidencia), correlacion que trata el quinto capitulo de la
Sexta Investigacion, especialmente en su § 39. En este sentido, se anuncia un
papel no menor a la cualidad en su relacién con la nocién de evidencia, que se
ve confirmado y dilucidado en andlisis posteriores en torno a la conciencia de la
fantasia, lo que llevara a Husserl a hablar, entonces, de una evidencia-como-si
[Evidenz-als-ob], manifestando patentemente la preeminencia y referencialidad
fundante que posee la posicionalidad®.

La misma distincién (introducida en el § 38) entre evidencia en un senti-
do laxo y evidencia en sentido riguroso sélo se comprende desde los actos po-
nentes y la correspondiente correlacion mencionada entre verdad y evidencia,
ya que si “el concepto de confirmacidn se refiere exclusivamente a los actos

ponentes en relacién con su cumplimiento ponente”®®

, puede hablarse ya de
evidencia siempre que una intencion significativa encuentra su cumplimiento
(sentido laxo); sin embargo, la evidencia, estrictamente hablando (sentido rigu-
roso), “se refiere exclusivamente... al acto de esta sintesis de cumplimiento mas
perfecta, que da a la intencidn... la absoluta plenitud de contenido, la del objeto

n67

mismo”®’, en otros términos: tiene lugar la llamada adecuacién perfecta. La

evidencia en sentido estricto es aqui la evidencia adecuada. Y la perfecta ade-
cuacién tiene el doble sentido de: adecuacion perfecta a la intuicidon (todo lo

mentado se corresponde con la intuicion impletiva) y perfeccion del cumpli-

4 Ibidem, 650.

85 Con especial énfasis se llega incluso a identificar el concepto mismo de intencién con los actos ponen-
tes: “... la cualidad se revela... como decisiva; tanto, que el término de intencién, de tender, parece con-
venir propia y exclusivamente a los actos ponentes (Ibidem, 650)".

56 Ibidem, 650.

67 Ibidem, 651.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



LA EVIDENCIA EN LOS PROLEGOMENOS Y EN LAS INVESTIGACIONES LOGICAS

miento definitivo (la intuicion impletiva cumple definitivamente la intencidn, sin
encerrar absolutamente ninguna intencién incumplida)®®.

Husserl es consciente® de que un tal cumplimiento definitivo sélo puede
tener lugar sobre la base de una percepcidon pura, ya que una percepcion obje-
tivamente completa se encuentra refida con la sintesis continua de percepcio-
nes impuras que caracterizan a toda percepcién sensible. Con ello se abre paso
a la ampliacién del concepto de percepcion: de una exclusiva consideracién de
la percepcién como forma de intuicién sensible hacia la intuicion y pensamiento
categoriales, lo que resultara también en una ganancia en precisidon para el
concepto de evidencia.

Condensando los analisis realizados hasta aqui diremos que, tanto en los
Prolegémenos como en las Investigaciones (concretamente, en la Sexta), la
evidencia se nos muestra con caracter absoluto’®. Este rasgo, sin embargo, su-
pone diversos sentidos en los mencionados textos: en los Prolegdmenos se re-
fiere Husserl casi exclusivamente a la apodicticidad’* de la evidencia’?, sentido
claramente necesario para el fin fundamental de esos paragrafos: la lucha con-
tra el psicologismo légico que viene a ser un relativismo escéptico en todas sus
formas’3. Por otro lado, la Sexta Investigacién se centra en la nocidén de ade-
cuacién, ya que, a partir de los elementos alcanzados en los andlisis de la vi-
vencia intencional y sus contenidos (Quinta Investigacion) y el papel fundamen-
tal de la plenitud y los actos de cumplimiento para hablar de conocimiento, el
analisis fenomenoldgico descubre una gradualidad del proceso de conocimiento
(capitulo 3), de tal manera que la evidencia absoluta es el “Ideal de la adecua-
cidn” en cuanto “el ideal del cumplimiento definitivo” (capitulo 5). Heffernan’*
atribuye este cambio de acento o perspectiva (es decir, de la apodicticidad a la

adecuacién) en la nocion de evidencia como absolutez al hecho de que en la

68 Cf. Ibdem, 648.

89 Cf. Ibidem, 649.

70 Cf. Prolegémenos, especialmente §§ 6, 21, 23, 26, 27, 28, 36, 37, 39, 40, 50; y Sexta Investigacién
Iégica, especialmente §§ 16 y 36-39.

7! Cabe mencionar que la misma nocién de apodicticidad de la evidencia adquiere sus matices de senti-
do: hasta las lecciones de Filosofia primera designa una caracteristica de la evidencia adecuada en cuan-
to la imposibilidad de no ser o de ser dudoso de lo evidente; mientras que Ideas I caracteriza la apodic-
ticidad como un ver con evidencia una esencia o una relacion esencial. Cf. mi articulo (nota suspendida
para preservar anonimato).

72 S6lo en el § 51 de Prolegémenos aparece la nocién de adecuacion.

73 Cf. capitulo 7 de los Prolegémenos: “El psicologismo como relativismo escéptico”.

74 Cf. George Heffernan. Bedeutung und Evidenz bei Edmund Husserl. Das Verhéltnis zwischen der
Bedeutungs- und der Evidenztheorie in den ,Logischen Untersuchungen' und der ,Formalen und
transzendentalen Logik'. Ein Vergleich anhand der Identitdtsproblematik, Bonn, Bouvier, 1983, pp. 64-
65, nota 177.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 53



54 |

IVANA ANTON MLINAR

Sexta Investigacion este caracter de absolutez es tratado en relacidn mas es-
trecha con su manifestacién relativa en grados. En realidad, creemos que seria
mas preciso el siguiente analisis: en el tercer capitulo de la Sexta Investigacion,
donde se elabora mas detalladamente la concepcién de los grados del conoci-
miento, es llamativo que no aparezca siquiera mencionada la evidencia. La des-
cripcién tiene un caracter marcadamente neutral en cuanto a la posicionalidad
y, de hecho, Husserl deja constancia en el § 21 de que en las investigaciones
que siguen (entendemos: capitulos 3 y 4) sera la materia sola lo decisivo, de
tal modo que podra admitirse cualquier cualidad (posicion o “mera” representa-
cion). En el capitulo quinto resulta manifiesto que el alcance del cumplimiento
intuitivo (desarrollado en los capitulos anteriores) es mas amplio que el ambito
de la posicionalidad. Sin embargo, llega casi a identificarse la mencién, el ten-
der, la intencién misma con los actos ponentes’®, llegando asi a identificar tam-
bién la evidencia con el cumplimiento o, mas bien, confirmacién, por medio de
una percepcion correspondiente y plenamente adecuada. No queda aun en cla-
ro el papel que le cabe a la cualidad en el proceso de cumplimiento. Unicamen-
te en Ideas se comprende que s6lo como posicidn tiene la intencion el caracter
de “pretension”, que puede ser, por lo tanto, “legitima” o “ilegitima” y, en con-
secuencia, tiene el cumplimiento el caracter de “confirmacién” y, por ello, es
también la posicion misma (de una materia determinada) la que alcanza con-

firmacién o decepcidn.

4. CONCLUSION

Intentamos mostrar los primeros aportes de Husserl respecto de lo que de-
nominamos una comprensién modal de la evidencia fenomenoldgica que alcan-
za su descripcién mas acabada en la fenomenologia genética.

Debido a su preocupacion por fundamentar la ldgica pura superando los ar-
gumentos psicologistas, los Prolegdmenos comprenden las verdades como uni-
dades ideales necesarias y apodicticas que pueden ser vividas actualmente co-
mo tales y, por ello, con evidencia, que viene a ser, pues, la vivencia de la ver-
dad.

73 Cf. Hua XIX/2, 650.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



LA EVIDENCIA EN LOS PROLEGOMENOS Y EN LAS INVESTIGACIONES LOGICAS

Es posible sostener la correspondencia entre verdad y evidencia cuando se
supone por principio la dacién o posibilidad de dacién del mundo en su totali-
dad, es decir, en una percepcion adecuada que no permita nuevas presentacio-
nes que puedan reformular la unidad ideal. Es interesante advertir que, si bien
no se trata aqui de la vivencia ya reducida sino de la vivencia real, es decir, no
se ha accedido aun a la conciencia pura y su estructura horizéntica noético-
noematica, sin embargo, podriamos decir que Husserl va siendo consciente de
la que consideramos una idea fundamental de su fenomenologia, y que hemos
llamado “concepcion modal de la evidencia”. Esta primera manifestacion en los
Prolegémenos se refleja en el hecho de que la evidencia es la validez de un
enunciado que se ve sostenida por la posibilidad de la existencia de otros enun-
ciados de la misma forma y materia. Es la remisién a otras posibilidades lo que
sustenta u otorga validez a la actual que se presenta, a su vez, como una posi-
ble.

La intuicion fundamental que vemos aqui y que entendemos se despliega
en toda su obra consiste en que: 1) lo dado es una unidad en referencia a otras
unidades posibles y 2) la validez de lo dado se sustenta precisamente en su
referencia a otras posibilidades, luego comprendidas como momentos en un
nuevo contexto descriptivo: la mencién y el cumplimiento. En este caso vemos
que la unidad de la extension —en el caso de las especies y del concepto de
verdad en si de los Prolegémenos— no es intuida o dada en cuanto tal en la vi-
vencia singular —pues pertenece a la idealidad de la verdad en si y no al acto
real-, sino de alguna manera “co-dada” en la posibilidad de multiples enuncia-
dos de la misma forma y materia.

Las Investigaciones Idgicas dan paso a la consideracidén de la vivencia como
mencidén por la que es dada una objetividad, de tal manera que ahora resulta
necesario atender a esta nueva estructura descubierta: lo dado en cuanto dado
€n una conciencia intencional. Se advierte, entonces, que todo acto presenta
una materia -relacién con la objetividad como mencion significativa determina-
da- y una cualidad -caracter de posicionalidad—, por lo que es posible y nece-
sario, a su vez, distinguir no sélo lo dado en cuanto dado sino como es dado, es
decir, el modo en que aparece. Todo lo dado aparece de algun modo que se ve
determinado por diversos factores en relaciéon con la objetividad misma y con la
clase de acto que la mienta, configurandose como una unidad de sentido en la

gue mencién y proceso de cumplimiento se van determinando mutuamente.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 55



56 |

IVANA ANTON MLINAR

Los analisis acerca del contenido intencional del acto, revelaron que esa
materia y cualidad representan dos criterios de modalizacion en la estructura
intencional: la cualidad encarna el criterio tradicional de modalizacién introduci-
do por Kant, segun el cual se manifiesta una determinada relaciéon de posicio-
nalidad del contenido intencional respecto del sujeto. Ahora bien, es la materia
la que supone el criterio modal novedoso que intentamos sefialar, pues ella no

es la materia en sentido proposicional’®

sino la materia intencional, esto es, el
momento intencional del acto que hace posible la configuracidén objetiva como
una mencion determinada que, si bien da la objetividad como un todo, no la
presenta de manera extensionalmente absoluta, sino que su sentido se consti-
tuye en una conjuncién de plenitud y vacio cuya relacién y proceso de presen-
tacion definen la evidencia con que es dada.

En este sentido, las Investigaciones Idgicas reconocen una gradualidad de
la dacién y del cumplimiento y, con ello, de la evidencia, que se comprende
ahora en términos de adecuacién: la evidencia absoluta es el ideal de la ade-
cuacién en cuanto el ideal del cumplimiento definitivo.

Si tener evidencia es tener una objetividad dada, y tener una objetividad
dada es haberla mentado, y haberla mentado equivale a la constitucidon de una
determinada materia intencional que, a su vez, otorga el marco de cumplimien-
to posible (segun un estilo, clase y gradualidad, como ya se vislumbra en las
Investigaciones); en consecuencia, tener evidencia no es tener una conciencia
plena, lisa y llanamente, sino tener una objetividad, lo cual implica fenome-
nolégicamente la descripcion precisa de todos los momentos intencionales que
la configuran. El caracter modal de la evidencia fenomenoldgica que intentamos
sefialar tiene su fundamento precisamente en el estatuto intencional de sus
objetividades que implica esencialmente la mencién como “escorzo” de sentido,
gue supone, en consecuencia, tanto vacio o anticipacion como plenitud. De alli
que toda evidencia se identifica con una manera de darse la objetividad, y tanto
esta manera como la configuracién del horizonte de cumplimiento posible son

determinaciones materiales.

76 La que podria identificarse con la intencidn o sentido de dicto escolasticos. Para un planteo general de
la cuestidn, cf. por ej.: Gaetano Chiurazzi. Modalitdt und Existenz. Von der Kritik der reinen Vernunft zur
Kritik der hermeneutischen Vernunft: Kant, Husserl, Heidegger, Wiirzburg, Kénigshausen & Neumann,
2001, cap. 1.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



Investigaciones Fenomenolégicas, n. 11, 2014, 57-79.

e-ISSN: 1885-1088

LA FENOMENOLOGIA DIALECTICA DE EDUARDO NicoL”

EDUARDO NICOL’S DIALECTICAL PHENOMENOLOGY

Resumen: El presente trabajo tiene la finalidad
de mostrar la fenomenologia dialéctica de
Eduardo Nicol. Para ello parto de lo que consi-
dera Nicol el origen de la crisis de la metafisica.
Identificado el origen de tal crisis, expondré los
tipos de relacion del conocimiento que existen
en relacién a lo que Nicol llama “ontologia de la
verdad”. En esta exposiciéon, mostraré el senti-
do que adquiere para Nicol el caracter apodicti-
co de la experiencia y la relacién existente
entre método y ontologia. Estas dos ideas nos
revelaran la importancia que tiene el “otro” en
el desarrollo fenomenoldgico nicoliano asi como
el sentido de la historicidad.

Como consecuencia, la fenomenologia
dialéctica se presenta como un método que
pretende dar solucion a la crisis de la metafisica
continuando la tradicién fenomenoldgica inicia-
da por Husserl a través de una revisién de la
misma.

Palabras clave: Fenomenologia | Dialéctica |
Historicidad

Francisco Javier Cortés Sanchez
Universidad de Salamanca, Espafia
francortes@usal.es

Abstract: This research is intended to show the
phenomenological method of Eduardo Nicol. To
do this I start from the consideration of Nicol
regarding the origin of the crisis of metaphys-
ics. Identified the origin of this crisis, I will
explain the relationship types of knowledge that
exist in relation to what Nicol called "ontology
of truth." In this presentation, I will show the
meaning that for Nicol has the apodictic charac-
ter of experience and the relationship between
method and ontology. These two ideas will
reveal the importance of the "other" in the
phenomenological development and sense of
historicity.

As a result, dialectical phenomenology is
presented as a method that aims to answer the
crisis of metaphysics continuing the tradition
begun by Husserl through a review of it.

Key Words: Phenomenology | Dialectic | Histo-
ricity

El titulo del presente trabajo puede presentar algo de confusién debido a

los diferentes sentidos que han adquirido en la historia de la filosofia los con-

ceptos “fenomenologia” y “dialéctica”. Quizas pueda causar mas confusion el

* Ponencia presentada en el X Congreso Internacional de la Sociedad Espafiola de Fenomenologia. “Fe-
nomenologia, experiencia y razén. Centenario de Ideas I”, Barcelona, 27-29 Noviembre, 2013.

Fecha de recepcion: 4-1V-2014

Fecha de aceptacién: 17-V-2014


mailto:francortes@usal.es

58 |

FRANCISCO JAVIER CORTES

segundo que el primero dado los usos que se han manejado del término
“dialéctica” en la tradicion hegeliana y marxiana. Por ello, para no caer en difi-
cultades, lo primero de todo decir que el sentido del término dialéctica en Nicol
no tiene un sentido hegeliano, sino que su sentido tiene que ver con el caracter
dialdgico del pensamiento. Es decir, que una de las caracteristicas del pensa-
miento, segun Nicol, es el didlogo. En este sentido el término “dialéctica” en
Nicol estd mas cercano al sentido socratico-platénico.

Por otro lado, el concepto “fenomenologia” no deberia producir tales confu-
siones como el término anterior, pero no escapa a las cuestiones como: éQué
se puede entender por fenomenologia? {Qué es la fenomenologia?

Después de un siglo de la publicacién de Ideas I estas preguntas siguen te-
niendo actualidad ya que las investigaciones fenomenoldgicas han aumentado,
e incluso dentro de la propia fenomenologia, los enfoques y modos de entender
este proyecto de ciencia estricta se han diversificado.

Si bien podemos considerar a Husserl el padre de la fenomenologia, el uso
de dicho término puede rastrearse en la historia de la filosofia y retrotraerse a
sus primeros usos, los cuales, preceden a la obra del mencionado filésofo. Pero
en la actualidad, cuando se habla de fenomenologia no se piensa, por ejemplo,
en La fenomenologia del espiritu de Hegel, sino que se identifica con el proyec-
to filosofico de Edmund Husserl junto con los proyectos que se inspiraron en su
obra. Es asi como dentro de la fenomenologia entran proyectos filoséficos como
los de Max Scheler, Heidegger, Sartre, Merleau-Ponty, Paul Ricoeur... Proyectos
qgue amplian la diversidad de la fenomenologia pero que también es vista para
muchos otros como una distorsion del proyecto originario.

El propio Husserl sintiéd que el proyecto de su discipulo Heidegger se alejaba
de la intencidn original de la fenomenologia y, en este sentido, las preguntas
anteriormente mencionadas recorren la historia de la fenomenologia, la cual
llega hasta nuestra actualidad. En medio de este recorrido por la historia de la

fenomenologia se encuentra el fildsofo cataldn Eduardo Nicol®.

! Eduardo Nicol nacié en Barcelona en 1907. En esa ciudad es donde practicamente desarrollé toda su
formacion hasta 1939, que por motivos bélicos conocidos, conocié el exilio. En México establecié su
residencia y lugar de trabajo (Facultad de Filosofia y Letras de la UNAM). Viajo por América y Europa
realidando cursos y conferencias. Un dato, quizas relevante para esta ocasidon, ya que nos encontramos
en el X Congreso Internacional de la Sociedad Espafiola de Fenomenologia, es que fue miembro de la
International Phenomenological Socitety y consejero de la revista Philosophy and Phenomenological
Research de EEUU desde 1944. En 1990 muere en la ciudad de México. Sobre datos biograficos acerca
de Eduardo Nicol puede consultarse: R. de Nicol, Alicia, "Eduardo Nicol. La vocacién cumplida”. Eduardo
Nicol. La filosofia como razon simbdlica, Revista Anthropos, Extra 3 (1998), 46-55. También puede con-

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



LA FENOMENOLOGIA DIALECTICA DE EDUARDO NIcoL

La intencion de este trabajo no pretende mostrar las coincidencias y disi-
dencias entre Husserl y Nicol, tampoco es pretensidn posicionarse en la defensa
de alguno de los proyectos filoséficos mencionados. La intencién simple y llana
es mostrar el sentido que adquiere para Nicol la fenomenologia. Es asi que,
como inevitable consecuencia, se presenten las diferencias con la fenomenolog-
ia de Edmund Husserl, pero las presentaciones de tales diferencias son presen-
tadas desde las argumentaciones propias de Eduardo Nicol. La pregunta clara
es la siguiente: si la filosofia de Eduardo Nicol es considerada como fenomeno-
logia dialéctica, éen qué sentido podemos entender que es fenomenoldgica?

El propdsito de este trabajo es, por tanto, mostrar la fenomenologia dialéc-
tica de Eduardo Nicol. Para ello considero que hay que tener presente cémo
experimenta Nicol la situacién del siglo XX en relacién al saber filoséfico y por
ello voy a partir de lo que considera Nicol el origen de la crisis de la metafisica.
Identificado el origen de tal crisis, expondré los tipos de relacién del conoci-
miento que considera Nicol que existen. En esta exposicidon, mostraré el sentido
que adquiere para Nicol el caracter apodictico de la experiencia y la relacion
existente entre método y ontologia. Estas dos ideas nos revelaran la importan-

I A\

cia que tiene el “otro” en el desarrollo fenomenoldgico nicoliano asi como el

sentido de la historicidad.

Para Nicol la crisis que esta atravesando la filosofia en el siglo XX es una
crisis de principios, pero esta crisis de principios no solo afecta a la filosofia sino
que también afecta directamente a las ciencias, en concreto él nos habla de la

crisis de la ciencia fisica y metafisica. Estas son sus palabras:

Decimos, pues, que la ciencia se encuentra ahora en una situacion critica, y que la
crisis, en tanto que es principal, atafie a todas las ciencias. Sin embargo, presenta
caracteres mas llamativos en la fisica y en la metafisica. La crisis de la metafisica
tiene un aspecto negativo, y consiste en la incapacidad que ella ha mostrado en el
siglo XX de revelar la unidad fundamental de la ciencia y de precisar, en los térmi-
nos que correspondan al nivel que las ciencias positivas han alcanzado, cudles son
las condiciones universales y necesarias del conocimiento en general.

La ausencia de un cuerpo de doctrina bien organizado sobre esta cuestion principal

se ha combinado, en la fisica, con las circunstancias internas que en esta ciencia

sultarse: Horneffer , Ricardo, “Eduardo Nicol (1907-1990)” en E. Dussel; E. Mendieta; C. Bohorquerz
(editores), El pensamiento filosdfico latinoamericano, del Caribe y ‘“latino” (1300-2000): historia, co-
rrientes, temas y filésofos, México, Siglo XXI, 2009, 837-838.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 59



60 |

FRANCISCO JAVIER CORTES

promovieron su crisis particular [...] Pues, en efecto, esta crisis de la fisica tiene
mas bien caracteres positivos: no presenta como sintoma una paralizacion, sino
mas bien un crecimiento desbordante, excesivamente acelerado. Los descubrimien-

tos se adelantan demasiado a los “esquemas tedricos” en que hubo de fundarse la
” 2

investigacion que permitié lograrlos”.

El reto de la metafisica del cual habla Nicol en el texto citado consiste en
revelar la unidad fundamental de la ciencia asi como mostrar las condiciones
universales y necesarias del conocimiento. A la vez, otro de los retos consiste
en entender, dentro de esa unidad fundamental, el crecimiento desbordante de
la ciencia. El centro de donde emanan todas las direcciones de la crisis lo iden-
tifica Nicol con la historicidad. Han sido las corrientes historicistas aquellas que
nos han hecho conscientes de la historicidad de los saberes sin embargo, no es
el hecho de que sean histéricos los saberes lo que causa la crisis, sino que los
mismos hombres de ciencia no pueden dar cuenta de la fluctuacién de sus sa-
beres que parecen actuar bajo distintos principios en los que se apoyaba la
ciencia clasica. El conflicto surge cuando se presenta la aparente incompatibili-
dad entre el hecho de la historicidad de la ciencia y el valor intemporal que se
le asignaban a las leyes. Es cuestion, por tanto, de la metafisica pensar el fun-
damento legitimo, ya que son problemas metafisicos (ontolégicos, metodolégi-
cos y epistemoldgicos). La cuestién es la aclaracién de las condiciones efectivas
de posibilidad y legitimidad de manera unitaria y comun para todas las ciencias.
Y esta tarea es metafisica, es decir, de la ciencia primera, la ciencia de los prin-
cipios, es en éste sentido tal y como lo entiende Nicol.

En una situacién similar se encuentra Husserl cuando escribe contra el psi-
cologismo, el naturalismo y el historicismo. El intento por encontrar un funda-
mento radical (en el sentido de raiz) le llevara a formular su fenomenologia
trascendental. Sin embargo, Nicol encuentra varias deficiencias en la fenome-
nologia de Husserl y la primera de ellas es la reduccidon que hace de los feno-
menos en virtud de salvar las esencias. Para Nicol, la fenomenologia trascen-
dental se basa sélo en dos de las cuatro relaciones que tiene el conocimiento vy,
en base a esas dos relaciones elabora un fundamento de derecho, pero no de
hecho, perdiendo asi el verdadero sentido de la fenomenologia, que es ir a las

cosas mismas.

2 Nicol, Eduardo, Los principios de la ciencia, México, Fondo de Cultura Econémica, 1974, p. 13.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



LA FENOMENOLOGIA DIALECTICA DE EDUARDO NIcoL

Las dos relaciones del conocimiento a las cuales atiende la fenomenologia
trascendental es a la relacion epistemoldgica y a la relacion logica. Nicol dice
gue son, por tradicion, aquellas relaciones a las cuales la filosofia siempre ha
atendido prescindiendo de la relacién histérica y dialdgica.

Pues bien, a continuacidn voy a exponer las cuatro relaciones del conoci-
miento de las cuales se pronuncia Nicol y asi mostrar su idea de la fenomeno-
logia dialéctica. Estas cuatro relaciones son: epistemoldgica, |dgica, histérica y
dialdgica®.

La relacién primaria que se establece en torno al conocimiento es la rela-
cion epistemoldgica. Es decir, la relacion que se establece entre el sujeto de
conocimiento y los objetos en general. Antes de que el pensamiento se convier-
ta en conocimiento ya se establece una relacion entre el sujeto y los objetos.

La filosofia, en sus origenes, es la que cambia la forma de relacionarse con
los objetos. La distincién entre doxa y episteme tiene que ver con el esclareci-
miento de esta relacion. La intencién es responder a la cuestién del cémo y el
por qué. El advenimiento de la filosofia trajo consigo un giro. La filosofia cambia
el punto de apoyo y, en lugar de ser la tradicidon quien dé cuenta a la respuesta
de dichas preguntas, es el fildsofo quien pone el acento en los objetos. No obs-
tante, la presencia de los objetos por si misma no dice nada. Es en este sentido
cuando se toma conciencia de que el conocimiento no es algo pasivo, sino que
es activo. La percepcion de los objetos la tienen todos los hombres por igual,
tanto aquel que responde al rayo como obra de los dioses como aquel que in-
tenta dar cuenta de aquel suceso desde los objetos mismos. La cuestion del
conocimiento, por tanto, no consiste en quedarse en la mera percepcion sino en
dar cuenta de la relacidon que existe entre los objetos. Por ello, considera Nicol,
que la filosofia lo que hace es introducir la causa dentro del orden de los obje-
tos. La introducciéon de la causa dentro de las explicaciones epistemoldgicas
permite apelar a algo externo, ese algo externo es un nexo existente entre los

objetos, una fuerza que los une, que los conexa®.

3 para una aproximacién a las cuatro relaciones del conocimiento puede consultarse: Nicol, Eduardo, Los
principios de la ciencia, México, Fondo de Cultura Econdmica, 1974, segundo capitulo.

4 No obstante, esta relacién epistemoldgica entendida como la relacién entre sujeto y objeto no podra
entenderse en el sentido tradicional de representacion, pero la aclaracion de este punto se comprendera
mas adelante con la relacidn dialdgica. La relacion dialdgica, junto con la relacion histérica, suponen un
cambio en la relacién epistemolégica ya que, segun Nicol, el peso no recae en la representacién sino en
la expresion.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 61



62 |

FRANCISCO JAVIER CORTES

El problema que surge de esta nueva relacion es la pérdida de la fuerza
vinculatoria que tenia el mito con la comunidad. La filosofia, asi, se ve obligada
a establecer un nuevo vinculo para la comunidad del pensamiento, y esa nueva
institucion sera la razon ldgica.

En este sentido, la tarea de la filosofia consiste en una paideia segun la cual
el sujeto ha de subordinarse al objeto. La objetividad, por tanto, es tarea del
pensamiento y no de la percepcion, ya que la percepcion es comun a todo pen-
samiento, tanto de la doxa como de la episteme. El problema radica en el tipo
de relacién que se establece.

Esta relacion que Nicol llama “objetividad” y que consiste en la subordina-
cion del sujeto ante el objeto, entra en crisis con la modernidad en la cual los
papeles quedan invertidos. En esta etapa se establece una primacia del sujeto
cognoscente frente al objeto conocido y cuya maxima expresion llega a formu-
larse a través del problema del mundo (en sentido epistemoldgico y ontoldgi-
co). Es asi como el mundo se convierte en problematico cuando en realidad,
nos dice Nicol, los problematicos somos nosotros, los hombres.

La busqueda de la evidencia a través del método es la expresion maxima
de este tipo de idealismos que convierten la cuestion del fundamento en una
cuestion de derecho, en lugar de repensar desde la posibilidad del ente que se
pregunta por el ser (cuestién de hecho). Es asi como tanto la filosofia de Des-
cartes como la de Husserl convierten el mundo en problematico. La tarea tanto
de la duda metddica como de la fenomenologia trascendental es encontrar la
evidencia para luego levantar el orden de la explicaciéon segura. Este tipo de
filosofias establecen un dualismo que divide el conocimiento en doxa y episte-
me. Es aqui donde Nicol encuentra el error fundamental, considerar a la doxa

como un tipo de conocimiento. El propio Nicol lo expresa asi:

El equivoco es éste, y en él incurre Husserl lo mismo que Descartes: se cree impli-
citamente que sélo el conocimiento cientifico puede librar el ser; la ciencia se insti-
tuye, segun esto, aparte del conocimiento precientifico e incluso se contrapone a él
[...] esa confusidén no hace sino reiterar los términos de la antigua distincion platé-

nica y aristotélica entre doxa y episteme”.’

5 Nicol, Eduardo, Metafisica de la expresién, México, Fondo de Cultura Econémica, 1957, p. 176.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



LA FENOMENOLOGIA DIALECTICA DE EDUARDO NIcoL

Si pensamos desde las filosofias de Descartes y de Husserl, podemos ob-
servar como el método de éstas hace posible el conocimiento verdadero. Es el
método el que descubre la evidencia y s6lo desde la evidencia se puede llegar
metodoldgicamente a la verdad. Sin embargo, Nicol nos dice que tanto el
método como el conocimiento son posteriores al fundamento, porque toda
construccidon presupone un cimiento y la ciencia es construccion. Es en este
sentido cuando vemos que no es el método el que permite encontrar las evi-
dencias primarias y apodicticas sino al revés, desde las evidencias compartidas
se levanta todo tipo de pensamientos, donde entran tanto la doxa como la epis-
teme.

Nicol, ante esto, hace una reivindicacion del fendmeno, del ser. Es por este
motivo por el cual Nicol reclama a la filosofia como fenomenologia, ésta la en-
tiende del siguiente modo: “La fenomenologia es conocimiento inmediato del
Ser del ente. La ciencia ha de salvarse, no por su formalidad (trascendental o
l6gica), sino como un saber objetivo de realidades. Ser es realidad: el Ser es
fenémeno™®.

El quiere seguir el imperativo fenomenoldgico de ir a las cosas mismas y
este afan por ir a las cosas mismas le hace ver con sospecha la duda del mundo
y su puesta entre paréntesis. La busqueda de la evidencia es un falso proble-
ma, nos dice, ya que la evidencia es punto de partida tanto para la doxa como
para la episteme. Sin embargo, para Husserl, la evidencia es entendida desde
la episteme y, en este sentido, entran tanto el acto de juzgar como los propios
juicios 1dgicos’, lo cual le conduce al siguiente principio metodoldgico: “con vis-
tas de obtener una esfera del ser absolutamente indubitable [...] el intento de
duda universal sélo debe servirnos como instrumento metddico para poner de
relieve ciertos puntos que son susceptibles de ser sacados a la luz con eviden-
cia mediante este intento, en cuanto entrafiados en su esencia”. Y este princi-
pio metodoldgico de Husserl queda definido de la siguiente forma: “por medio
del método del colocar entre paréntesis [...] Ponemos fuera de juego la tesis
general inherente a la esencia de la actitud natural™. Esto es la épokhé feno-

6 Nicol, Eduardo, Critica de la razén simbdlica, México, Fondo de Cultura Econémica, 1982 p. 170.

7 Cf. Husserl, Edmund, Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenolégica, traduc.
J. Gaos, Madrid, Fondo de Cultura Econdmica, 1985, § 136.

8 Husserl, Edmund, o.c., p. 70.

° Iibd., p. 73

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 63



64 |

FRANCISCO JAVIER CORTES

menoldgica, la cual conduce a lo siguiente: “El mundo entero, puesto en la acti-
tud natural [...] no vale para nosotros ahora nada”*°.

Pero, para Nicol, lo que diferencia a la opinién del conocimiento no es su
caracter evidente, ya que ambos parten de la misma evidencia. La evidencia,
por tanto, nunca es problematica ya que esto seria un contrasentido. Por ello
dice Nicol que: “La mas primitiva y consabida de todas las verdades: Hay
Ser”'!. La evidencia apodictica es que hay ser, por tanto, la opinién como el
conocimiento parten del ser, que se presenta como fendmeno. La diferencia
entre doxa y episteme, en este sentido, no se encuentra en la evidencia. La
diferencia radica en que mientras la opinién puede ser arbitraria e infundada, la
episteme es siempre rigurosa y sistematica.

No obstante, la relacion epistemoldgica del conocimiento, que consiste en
esa relacion que se establece entre el sujeto de conocimiento y los objetos, no
se vale por si misma. De la exigencia de la subordinacion del sujeto al objeto
surge la idea de verdad como adecuacién, pero esta idea de verdad no es auto-
suficiente. Es decir, no basta ponerse de acuerdo con la realidad sino que
ademas es necesario un discurrir acerca de esas evidencias. Para este discurrir
se necesita una conducta regular y uniforme del discurso. Es asi como se insti-
tuye la légica. Porque no es suficiente la relacién del objeto con el sujeto sino
también la relacién del pensamiento consigo mismo. Es asi como entramos en
la segunda relacidn del conocimiento, la relacion ldgica.

El pensamiento verdadero queda definido por una doble relacion y esta do-
ble relacién es la epistemoldgica y la légica que consiste en la adecuacién con lo
real y la adecuacion consigo mismo. Nicol al respecto quiere hacer una aclara-
cidon y es que aunque la logica se convierta en una parte esencial para el pen-
samiento verdadero, esto no hace que el resto del pensamiento sea aldgico. Es
mas, todo pensamiento es légico, es logos. Nicol lleva a cabo una distincidn
entre la llamada légica natural y logica normativa. La ldgica natural es la
gramatica. La gramatica es la légica primaria del lenguaje. La légica normativa
es la que se ha llamado ciencia, pero no se trata ni de una invencidn, ni de un

descubrimiento de una nueva dimension del /ogos, sino que simplemente es

10 1bid., p. 74

1 Nicol, Eduardo, Los principios de la ciencia, México, Fondo de Cultura Econdémica, 1965, p. 302. Cf.
Gonzalez Valenzuela, Juliana, “El ser que habla del ser (Metafisica y Etica en Eduardo Nicol)”. Eduardo
Nicol. La filosofia como razon simbdlica, Revista Anthropos, Extra 3 (1998), 58

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



LA FENOMENOLOGIA DIALECTICA DE EDUARDO NIcoL

una técnica convertida en sistema regulador del pensamiento que, naturalmen-
te, ya existe en el logos. “Soélo alcanzan la univocidad deseada las ciencias for-
males. Por esto ellas son, literalmente, incomprensibles: los términos pudieron
definirse de una vez por todas porque carecen de significado real. Lo que nada
significa no expresa nada. Las demas ciencias son expresivas porgue son signi-
ficativas”*?.

Por ello Nicol quiere dejar claro que la relacion primaria del conocimiento es
la epistemoldgica, que es aquella relacién cognoscitiva. El logos como técnica
depurada, es decir, la ldgica, es una especie de instrumento que depura, nor-
maliza y unifica la funcion epistemoldgica. Por ello la légica nunca puede resol-
ver, por si misma, ningun problema del conocimiento. La légica (que es el as-
pecto formal del conocimiento y cuyo valor reside en la coherencia interna)
siempre ha de estar al servicio de la epistemologia (que es el aspecto material
y cuyo valor reside en la referencia a la cosa).

La independencia que han logrado las ciencias llamadas formales ha hecho
que se llegue a creer en el formalismo segun el cual se da una primacia de la
l6gica normativa frente a la epistemologia. Pero al igual que sucede con la rela-
ciéon primaria del conocimiento donde el sujeto ha de subordinarse a la cosa, la
l6gica ha de subordinarse a la epistemologia. En la historia, dice Nicol, nos en-
contramos con diferentes sistemas simbdlicos que tienen su propia ldgica,
ejemplo de ello son las matematicas no euclideanas. Por otro lado, el principio
que rige a la légica normativa que mas conocemos es el principio de no contra-
diccion, pero también existe la légica no parmenideana, es decir, la ldgica
dialéctica. Lo que quiere decir Nicol es que toda utilidad de cualquier légica se
funda siempre en lo ontoldgico. En este sentido, la ldgica parmenideana o par-
menidea es una légica intemporal, que por su caracter le es imposible pensar el
cambio. Pero el hecho de la historicidad nos exige pensar el tiempo y esto sdlo
es posible a través de una légica que conciba el cambio, esta ldgica es la Iégica
dialéctica. Es asi como entramos en la tercera relacion del conocimiento de la
que habla Nicol, la relacién histérica.

El problema que plantea la historicidad es el siguiente: si la verdad se al-

canza a través de la adecuaciéon material y formal écomo puede ésta ser histori-

2 Nicol, Eduardo, Critica de la razén simbdlica, México, Fondo de Cultura Econdmica, 1982 p. 66.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 65



66 |

FRANCISCO JAVIER CORTES

ca? Es decir, la verdad no puede ser temporal e intemporal al mismo tiempo, si
muestra lo que el ser es, écomo puede cambiar con el tiempo?

En Metafisica de la expresion Nicol nos habla de la distincién entre situacién
cartesiana y operacion cartesiana. Esta distincidén la establece para mostrar que
en el siglo XX se estaba volviendo a una situacion similar a la que se dio con
Descartes y tiene que ver con la historicidad.

La situacion cartesiana “se caracteriza por un estado de crisis, en el cual se
revelan como insatisfactorias no soélo algunas soluciones antecedentes, sino el
fundamento mismo que sirvié para una larga serie histérica de soluciones”®. Es
en este estado en el cual se dio la operacién cartesiana de la duda metddica y
en el cual, en el siglo XX, se dio la reduccién fenomenoldgica de Husserl.

Este tipo de operacidn cartesiana se puede recoger bajo el nombre de idea-
lismo y su caracteristica principal es la primacia de la razén frente al ser. En
este sentido la relacién invierte el orden real y la cuestion del fundamento se
convierte en una cuestion de derecho.

Segun la operacién cartesiana el ser verdadero sélo puede ser conocido
desde el camino recto (método). Es en este sentido como se comprende el es-
tablecimiento de la divisiéon dualista donde la opinidn es conocimiento falso y la
episteme verdadero conocimiento. El conocimiento verdadero depende, en Hus-
serl, de la evidencia apodictica y ésta la encuentra tras poner entre paréntesis
el mundo. Gracias a este “poner entre paréntesis” se puede llegar a las esen-
cias. Gracias a la visién apodictica llegamos a la certeza donde es imposible la
duda. Este camino (método) nos muestra la evidencia desde la cual hemos lue-
go de construir el sistema. Segun Nicol esta concepcidon idealista tanto de la
epistemologia y ontologia recorre toda la tradicién, desde Platdén y Aristételes
hasta Husserl: “La tradicién perdura sin interrupciones hasta nuestros dias. En
el Fedon quedo establecido formalmente el contrasentido de la evidencia invisi-
ble. Dice Platon que el ser visible aqui y ahora remite a otro ser, respecto del
cual el visible es inferior (phauldteron). En cambio, nada se equipara a la evi-
dencia (enargueia) de lo que es en grado sumo”.

Para captar las esencias, segun la fenomenologia trascendental, se requiere
un método reductivo: “En Husserl, la captacidén de la esencia requiere un méto-

do reductivo. Es indudable que la esencia de la cosa no apare siempre en el

3 Nicol, Eduardo, Metafisica de la expresién, México, Fondo de Cultura Econémica, 1957, p. 175.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



LA FENOMENOLOGIA DIALECTICA DE EDUARDO NIcoL

momento de verla, y hay que desentrafiarla.”“. Pero Nicol no encuentra motivo
alguno en suspender la apariencia para intuir la esencia. Es mas, es en el

fendmeno donde se encuentra el ser.

El supuesto de la ocultacion del ser lo mantiene incluso la escuela fenomenoldgica
contemporanea [...] Nada nos obliga a suspender la apariencia para intuir la esen-
cia. De hecho, la suspension es imposible. Porque la esencia pertenece al ser, y el
ser estd en la apariencia. Es un contrasentido poner algo del ser entre paréntesis
para que su propia esencia emerja nitidamente. La razon de este contrasentido es

el supuesto de la devaluacion del fenémeno en que se basa la fenomenologia.!®

El fendmeno es manifestacion directa del ser. La cuestion de la esencia no
es principio sino meta de la ciencia. El ser esta primero, la cuestion acerca de la
esencia viene después. Por ello, el problema de la evidencia apodictica de la
fenomenologia trascendental esta en la subversion del ser.

En el idealismo existe una primacia de la razon frente al ser. En la fenome-
nologia trascendental, dice Nicol, se parte del supuesto de la devaluacién del
fendmeno segun el cual la evidencia apodictica es verdad de razéon. Por este
motivo, entre otros, Nicol exige para la filosofia desligarse de la fenomenologia
trascendental de Husserl para partir del imperativo fenomenolégico de atener-
nos a la realidad misma de las cosas.

La primacia de la razdén frente al ser significa para Nicol ir en contra de la
misma fenomenologia. La evidencia no es cuestién de verdad. La evidencia
primaria y universal es condicidon de todas las verdades y todos los errores. La
evidencia apodictica por tanto, es el fundamento de hecho, es decir, real, que
da posibilidad tanto a la doxa como a la episteme. Por eso dice Nicol: “no se
requiere de método ninguno para alcanzar el ser: el ser estd a la vista. [...] La
condicién de posibilidad de una ciencia en general estd ya dada en el conoci-
miento precientifico: es la indudable aprehensidon inmediata del ser en la expe-

riencia comln y cotidiana”'®.

En este sentido el problema de la evidencia
apodictica cambia, ya que Husserl lo entiende de la siguiente forma: “El tener
conciencia de una necesidad, o, mas exactamente, el juzgar como fendmeno de

conciencia en que una relacién se presenta como caso especial de una univer-

4 Nicol, Eduardo, Critica de la razén simbdlica, México, Fondo de Cultura Econémica, 1982 p. 158.
5 Nicol, Eduardo, o.c., p. 159.
16 Thid.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 67



68 |

FRANCISCO JAVIER CORTES

salidad eidética, se llama apodictico; el juicio mismo, o la proposicién, conse-

cuencia apodictica™’.

Es asi como se nos presentan dos maneras de entender el proyecto feno-
menoldgico. Como indica Antonio Ziridn, el proyecto de la fenomenologia de
Husserl hace hincapié en los fendmenos de la conciencia mientras que el pro-
yecto de la fenomenologia de Nicol —con su afan de ir a las cosas mismas (le-
ma de la fenomenologia)— se presenta como un proyecto realista.

Con unos conceptos de fendmeno y fenomenologia relativamente apartados de los
sentidos etimoldgicos y tradicionales de estas palabras, Husserl funda su fenome-
nologia como una ciencia peculiar, y no como un método. Fenomenologia es ciencia
de las vivencias de la conciencia. Es ciencia de los fendmenos porque asi quiso Hus-
serl llamarles a las vivencias, en razén de que también las vivencias podian ser “ob-
jetos intuidos”, es decir, algo patente, algo que se muestra en si mismo, como lo
prescribe el sentido primitivo de la palabra “fendmeno”. Esta fenomenologia, esta
ciencia, es algo por principio distinto de la fenomenologia entendida como un méto-
do o un modo de proceder en el conocimiento cientifico o filoséfico: el modo de
proceder o el método cuya “primera regla” —segun lo expresa Nicol—"impone la

obligacién de atenerse rigurosamente y estrictamente a lo dado”.'®

No obstante, hay que tener en cuenta que Husserl escribe contra el empi-

III

rismo en tanto en cuanto a lo que él denomina “actitud natural” y ésta actitud
es compartida, supuestamente, por la comunidad cientifica'®. El intento de Hus-
serl, por tanto, es “sacar” de esta presunta inocencia a los hombres de ciencia.
La diferencia que nos plantea Husserl es la distincién entre mundo y realidad?®.
No obstante, la postura de Nicol no es que pase por alto esta actitud natural,
sino que los lenguajes cientificos suponen la creacién de un mundo “poiesis” a
través del logos, y la distincion entre mundo y realidad viene dada por la co-
munidad dialdgica y la totalidad del ser. El ser, que es fendmeno, por tanto, no
supone ningun problema, por eso no hay que poner entre paréntesis nada. La

dificultad estriba en la propia comunidad de sentido, en la explicacion del ser.

7 Nicol, Eduardo, Metafisica de la expresién, México, Fondo de Cultura Econémica, 1957, p. 177.

8 Husserl, Edmund, Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenolégica, traduc. J.
Gaos, Madrid, Fondo de Cultura Econémica, 1985, p. 26.

19 Zirién, Antonio, “El sentido de la fenomenologia en Nicol”, en J. Gonzalez y Lizbeth Sagols (eds.), E/
Ser y la expresidon: homenaje a Eduardo Nicol, México, UNAM, 1990, p. 88.

20 Cf, Heidegger, Martin, Ser y Tiempo, traduc. J. E. Rivera, Chile, Editorial Universitaria, 2005, § 7.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



LA FENOMENOLOGIA DIALECTICA DE EDUARDO NIcoL

Es por ello que para Nicol se trate de un problema de la expresion. Esto se en-
tenderd mejor un poco mas adelante.

Lo que entra en juego es la relacién subversiva de la modernidad que hizo
que perdiésemos el horizonte comun. El caracter metodoldgico y la primacia de
la razén frente al ser devaluaron el fendmeno. La filosofia ha de ser fenome-
noldgica, es decir, partir de los fendmenos, esto es lo que reclama Nicol para la
filosofia y es en este sentido en el cual para él es fenomenologia.

El significado de la palabra “fendmeno” al cual quiere atenerse Nicol lo saca
de su sentido etimoldgico al igual que Heidegger?!. En su libro Critica de la
razén simbélica®® habla de este sentido etimoldgico de la palabra “fenémeno”,
phainémenon en griego y que procede del verbo phainesthai y significa mos-
trarse, manifestarse. Comparte una raiz comun con el adjetivo phanerds que
cualifica aquello que es claro y patente. En este sentido, la palabra latina evi-
dens guarda una similitud con phaindmenon, ya que deriva del verbo video,
gue significa ver y que en griego es eido, cuyo sustantivo es eidos. El fendme-
no, por tanto, es lo que aparece, lo que se muestra claramente, es decir, es
evidente. No obstante, ya en la filosofia antigua la relacion que se establece
entre la apariencia y el verdadero ser creara una nueva relacién con el fenéme-
no. Pero de lo que no podemos dudar es de lo que nos aparece, es decir, del
fenomeno ya que éste estad ahi ante nosotros. De lo que podemos dudar es, en
tal caso y como dice Nicol, de nuestro parecer. Lo problematico del fendmeno lo
produce la filosofia al elevar aquello que no se ve a lo ontolégicamente positivo
y superior haciendo de lo que se ve inferior y ontolégicamente negativo. En
esta dinamica concibe Nicol que se ha embarcado la fenomenologia trascenden-
tal de Husserl al intentar captar la esencia de la cosa a través de la reduccion.
Es mas, el proceder fenomenoldgico realmente no puede poner entre paréntesis
los fendmenos para encontrar su esencia sino que tiene que tenerlos siempre
en cuenta. Por tanto, no es cuestion del método encontrar el ser, porque el ser
es lo primero, el ser esta a la vista, nos dice.

No obstante, Nicol también toma distancia respecto al planteamiento hei-
deggeriano por considerar que éste se suma a la tradicién del ocultamiento del

ser. Castany i Magraner al respecto dice lo siguiente: “De todos, de quien mas

21 Cf. Nicol, Eduardo, Critica de la razén simbdlica, México, Fondo de Cultura Econdmica, 1982, § 26.
22 Ccastany i Magraner, Bernat, “E. Nicol, un fildsofo con voluntad de sistema”, Enrahonar. Quaderns de
filosofia, 10 (1984), p. 136.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 69



70 |

FRANCISCO JAVIER CORTES

interés pone en diferenciarse es de Heidegger por ser el Gltimo intento mas se-
rio y radical de buscar una fundamentacién antropolégica de la Ontologia,
haciendo ver como Heidegger se encuentra vinculado a la tradicién de conside-

rar al ser “velado”, como demuestra su concepcion de la verdad como alet-

heial123

Esta tradicién queda definida —como bien indica Herrdiz Martinez recreando
el planteamiento de Nicol— asi:

En la tradicion sustancialista esencialista del ser inmutable y univoco, las manifes-
taciones de éste no son objeto de episteme, pues son multiples y cambiantes, sino
de opinidn (doxa), inestable como las mismas apariencias-accidentes a las que se
refiere, que por si mismas inducen a error, son enganosas. Eso ha llevado recurren-
temente a diversos intentos de afianzar el ser y el conocimiento “auténtico” frente a
los accidentes y lo erréneo o inestable-inseguro. Son los distintos intentos de fun-
damentacion ontoldgico-epistemoldgicos, siempre sobre la base de esa dualidad on-
toldgica sujeto-objeto, del ser Unico escindido, del que no se encuentra que pueda
ser multiple sin separacion, siempre orientando la cuestion como un intento de

deshacer el “nudo” que ya Aristételes vio en ella.?*

En este sentido, la verdad para Heidegger viene ser aletheia (des-
ocultamiento, des-velo de la cosa)®>. Aln asi, Ricardo Horneffer indica que el
meétodo llevado a cabo tanto por Heidegger como Nicol es el mismo en tanto
que se trata de un proceder fenomenoldgico y éste es entendido de manera
similar, pero el camino recorrido por ambos es divergente. El mayor punto de
encuentro que senala es el considerar la unidad indisoluble de ontologia y fe-
nomenologia®®. Para Lizbeth Sagols la diferencia entre Heidegger y Nicol se en-

cuentra en lo siguiente:

en lugar del método existenciario-individual con que Heidegger aborda la ontologia
del “ser ahi” en Ser y Tiempo, Nicol propone el ontoldgico-histdrico. Lo que se bus-
can son las leyes de la herencia que regulan la sucesion histérica del hombre y de

su pensamiento (de la busqueda de la verdad), los ejes claves que conforman la es-

23 Herraiz Martinez, Pedro-José, “E. Nicol y el problema de la expresion”, Endoxa: Series filoséficas,
17(2003), p. 357.

24 Cf. Heidegger, Martin, Ser y Tiempo, traduc. J. E. Rivera, Chile, Editorial Universitaria, 2005, § 44.

25 Cf. Horneffer, Ricardo, “De la fendmenologia al misterio: Heidegger y Nicol”, Theoria: Revista del Co-
legio de Filosofia, 3 (1996), p. 37-48.

26 sagols, Lizbeth, Prdlogo, en Eduardo Nicol, Simbolo y verdad, Arturo Aguirre (eds.), México, Afinita
editorial, 2007, p.10-11.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



LA FENOMENOLOGIA DIALECTICA DE EDUARDO NIcoL

tructura permanente del ser humano y el pensar en su devenir: lo que otorga mis-

midad y variabilidad.?’

No obstante, Juliana Gonzalez lo interpreta de la siguiente manera: “Nicol
recuerda que el sentido mas primitivo de la palabra griega que se traducird por
“verdad”, la alétheia, remite, no a la cosa, no a un des-velamiento o descubri-
miento de un ser que estuviera oculto o encubierto (como piensa Heidegger),
sino a un des-velamiento, a un despertar del sujeto: a un estado de “alerta” o
de vigilia del hombre. “Los que estan despiertos, tienen un mundo comun, los
gue duermen se vuelven hacia su mundo particular” —afirmaba asimismo Hera-
clito”?®. Claramente Nicol considera que el Ser esta a la vista y tanto el conoci-
miento cientifico como el precientifico parten de un mismo absoluto, el ser. Por
tanto, para Nicol la problematica no consiste en desvelar el ser sino en cdmo se
expresa el ser®.

Volviendo a la tercera relacion del conocimiento, la histérica, écomo es po-
sible que cambie en el tiempo la relacién del pensamiento con la realidad?

La historicidad del conocimiento cientifico es un hecho que ha de responder
la filosofia y es un hecho que se hizo mas palpable con el advenimiento de la
teoria de la relatividad de Einstein y la fisica cuantica de Heisenberg, entre
otros.

En torno a la historicidad la filosofia ha mostrado diferentes caras: relati-
vismo psicologista, escepticismo historico, historicismo progresista (teleoldgi-
co), etc. Por un lado ha habido un exceso del papel de la persona en relacién
con la verdad y/o de la situacién histérica y por otro lado un exceso de la racio-
nalidad de la historia segun la cual existiria un progreso hacia la verdad (como
si el espiritu fuera desenvolviéndose hacia la verdad y la verdad fuese una de
las metas de la historia) donde sélo los errores son histoéricos.

Nicol, al respecto, nos dice que la verdad y el error no pueden tener expli-
caciones diferentes ya que ambas parten del ser. En este sentido las posturas

idealistas resultan una posicidon bastante comoda ya que al establecer la verdad

27 Gonzdlez, Juliana, “Logos y ethos en la filosofia de Eduardo Nicol” Theoria: Revista del Colegio de
Filosofia, 3 (1996) p.29.

28 para mas informacidn acerca de las diferencias y semejanzas entre Heidegger y Nicol puede consultar-
se: Luis Santos, Maria, “Nicol y Heidegger, indicaciones sobre una divergencia fundamental” Eduardo
Nicol: la filosofia como razén simbdlica, Anthropos, Extra 3, 119-127

2% Nicol, Eduardo, La reforma de la filosofia, México, Fondo de Cultura Econémica, 1980, p. 40.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 71



72 |

FRANCISCO JAVIER CORTES

desde el método nos permiten distinguir con bastante claridad entre la verdad y
el error. Pero esta facilidad se ve quebrantada con la historicidad.

Por tanto, el problema con el que ha de enfrentarse la filosofia es con la
explicaciéon del devenir histérico. El problema del conocimiento requiere que se
expliqgue el orden del cambio. Esta tercera relacién del conocimiento, es decir,
la relacién histérica, estaria integrada por una doble estructura que Nicol llama:
la estructura vertical y la estructura horizontal. Esta tercera relacién del cono-
cimiento es exigencia que deriva de la ontologia del conocimiento, por tanto,
comprende las dos relaciones del conocimiento ya mencionadas, la epistemolo-
gica y la légica. La doble estructura del proceso histérico supone que de la rela-
tividad histérica no se infiere necesariamente una conclusién relativista. “La
aparicion de sistemas se produce de acuerdo con una doble estructura vertical
y horizontal. [...] La situacion constituye la estructura vertical en que se inscri-
be la obra; pero ésta se inscribe ademas en el proceso general de la filosofia.
La estructura horizontal confirma la unidad de la filosofia en la continuidad de
sus operaciones”°,

La estructura vertical viene a ser la situacion histérica, mientras que la es-
tructura horizontal es la continuidad dialéctica del proceso historico.

Los historicismos o perspectivismos relativistas son aquellas filosofias que
solo atienden a la situacion histérica, es decir, a la estructura vertical. Pero ca-
da situacion histérica no es una parcela incomunicada, no se trata de un estan-
co, sino que son procesos en continua transformacion. La negacién de la conti-
nuidad organica de la historia que realizan los historicismos suponen, en su
maxima radical, que cada situacién histérica surja de la nada. Es el advertencia
de esos “principios internos de secuencia” esos “motores” del cambio lo que
hacen que nos demos cuenta que la historia tiene una “razén” y esa “razén” es
la que hace no caer en esos relativismos subjetivistas. En este sentido, la histo-

ria es mutacion estructural y dialéctica.

Crisis significa primitivamente separacion y seleccién; sin embargo, el método co-
rrecto de la critica histérica debe conducir a un resultado opuesto. La critica de la
razon es una critica histérica. No es selectiva, sino omnicomprensiva; no abstrae o
separa cada sistema particular, sino que lo integra en el sistema procesal. Una te-

sis, que en griego quiere decir una posicién, es siempre una respuesta a otra posi-

30 Ibid.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



LA FENOMENOLOGIA DIALECTICA DE EDUARDO NIcoL

cion anterior. La contra-posicion es una com-posicion que mantiene el engranaje

histérico de las posiciones singulares.3!

Nicol mantiene que es en estas tres relaciones del conocimiento donde se
ha manifestado la crisis ya que la relacién historica es la que complica la expli-
cacion de la verdad por dos motivos: atendiendo a la estructura vertical la ver-
dad es expresion de la situacion histérica; si atendemos a la estructura horizon-
tal parece que la verdad depende mas del pasado histérico que de la adecua-
cion a las cosas mismas. Ante esta tesitura Nicol advierte que la solvencia de
tal problematica tiene que ver con la cuarta relacidon del conocimiento que él

denomina “relacion dialdgica”.

Por tal razon, la ley del proceso no debe formularse con criterio polémico: la estruc-
tura horizontal no es una dialéctica externa, como una secuencia de tesis que se
excluyen unas a otras sin dejar sedimento, que han de quedar canceladas soélo por-
que son productos de situaciones distintas. De este modo, en cada momento de su
actualidad, la filosofia romperia su linea genealdgica y anularia todo su pasado. En

verdad, su desarrollo seria una mera sucesién de interrupciones.3?

Esta cuarta relacién del conocimiento muestra como se ha producido un
malentendido con la primera relacién del conocimiento, que es la relacién epis-
temoldgica, ya que esta primera relacion sdélo atiende al sujeto aislado cuando,
en realidad, todo conocimiento supone un didlogo como minimo entre dos suje-
tos estableciéndose, asi, una relacion triangular sujeto-objeto-sujeto. La clave
de todo ello es la expresion.

La caracteristica de la cuarta relacion del conocimiento de la que habla Ni-
col es el didlogo, de ahi que él la denomine relacion dialdgica. Nicol nos advier-
te que cuando pensamos en la verdad solemos pensar en la relacidon episte-
moldgica del sujeto puro con el objeto puro segin la cual el logos teorético
formula juicios universales. Pero la abstraccion del sujeto aislado frente al obje-
to es un artificio que ademas nunca puede implicar conocimiento. En palabras

de Nicol:

3! Ibid., p. 41.
32 Nicol, Eduardo, La vocacién humana, México, Fondo de Cultura Econémica, 1953, p. 303.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 73



74 |

FRANCISCO JAVIER CORTES

Si el conocimiento fuera mi conocimiento, y la verdad mi verdad, no habria de
hecho ni verdad ni conocimiento. Pues jamas otro sujeto pudiera tener acceso a mi
conocimiento y compartirlo, compartiendo por ello la realidad conocida [...] E inver-
samente, si esta realidad no fuese comun a dos o multiples sujetos, el logos que
emplease cada uno para manifestar su conocimiento seria absolutamente ininteligi-
ble para todos los demas. El hecho de la verdad es el hecho primario y patente del

entendimiento: ¢Nos entendemos? Luego hay verdad.>?

Para entender fenomenoldgicamente el conocimiento hemos de acercarnos
a su sentido elemental y éste sentido es el entendimiento, es decir, la comuni-
cacion. Todo /logos es dia-logo. La concepcion del /logos como dia-logo supone
retomar el sentido etimoldgico del vocablo en sus dos acepciones: razén y pa-
labra. Es a través del logos como se consigue el entendimiento, es decir, a
través de la palabra. El logos, es la unién entre dos sujetos que hablan de algo
comun. En palabras de Nicol: “/a condicién de posibilidad de un entendimiento
es la existencia de una realidad comun, hecha patente por el logos"*. Esta re-
lacion dia-légica del logos supone una relacion tripolar de sujeto-objeto-sujeto.
¢Por qué es tan importante esta relacion dialdgica del /ogos? Porque nos da
cuenta de la naturaleza del logos, el logos no es puro sino que es simbdlico. “El
didlogo concluye la fase primaria del conocimiento, constituye a la cosa pro-
piamente en objeto, mediante su definitiva identificacion, y es la base apodicti-
ca que permite considerar a los entes como tales, o sea como realidades, antes
de que surja o se resuelva el problema de una fundamentacién del conocimien-
to como episteme”*’.

El logos como palabra, que es expresién, implica un significado. Este signi-
ficado surge de la comunicacién, del dia-logo entre una comunidad de sujetos
que versan sobre algo comun que es el ser. El ser que es fendmeno —como
sefalamos al principio— se manifiesta a través de la palabra, a través del logos
y en este sentido el ser es comun y el /logos supone comunidad. La comunidad
de sentido siempre es co-sentido porque es consenso, se consiente, se identifi-
ca con una misma realidad.

Cuando la expresién es un simple gesto que sefala: esto ahi, es manifesta-
cion directa del ser, es expresidén apofantica. Pero incluso en esta funcién basica

de la expresidn requiere de un otro al cual se le presenta eso que se sefiala. La

33 Nicol, Eduardo, La vocacién humana, México, Fondo de Cultura Econémica, 1953, p. 303.
34 Nicol, Eduardo, Metafisica de la expresién, México, Fondo de Cultura Econémica, 1957, p. 191.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



LA FENOMENOLOGIA DIALECTICA DE EDUARDO NicOL | 75

palabra también es muestra del ser, es un acto poiético del hombre que trata a
través del logos presentar el ser al otro. En este sentido, el Jogos que es simbo-
lo supone un acto poiético. Nicol, en un articulo de Didnoia llamado “Pluralidad
y verdad” nos recuerda que el logos es apdphansis, es decir, declaracion o re-
velacion. En este hecho declarativo, mostrativo del ser, se produce un acto
poiético por el hecho de ser simbdlico porque aunque el logos (razén y palabra)
presente el ser, la palabra misma que lo presenta es una creacién del hombre.
No obstante, “cuanto mas univoco se hace el simbolo verbal, y mas riguroso es
el sistema formal de los simbolos, tanto mas se alejan éstos de la aprehensién
inmediata de la realidad”. La consecuencia es clara: “Si no fuese mas que una
presentacion, la ciencia no seria historica; si fuese meramente una creaciéon
histérica, no podria ser un sistema de verdades”®.

Lo que nos viene a decir Nicol es que si queremos entender el conocimien-
to, asi como la verdad, hay que acercarnos a ello desde una mirada fenome-
noldégica. Ahora es cuando podemos comprender el sentido de la fenomenologia
dialéctica de Nicol. Lo que sucede con ciertas filosofias es que no han tenido
cuidado en su mirar y en lugar de realizar una descripcion ontoldgica del mis-
mo, lo que han llevado a cabo es una accién regulativa. Esta acusacién se vuel-
ve expresa hacia Descartes y Husserl cuando Nicol dice de ambos que en lugar
de estudiar cdmo conoce el hombre y como funciona su ser en tanto que cog-
noscente, han procurado establecer el cdmo debe proceder el hombre para que
su conocimiento sea verdadero y todo ello con una idea preconcebida de la ver-
dad. Esta operacion es realizada por la dualidad ontoldgica (y en consecuencia
epistemoldgica) del ser verdadero y el ser aparente.

Por tanto, ambas filosofias en lugar de ser descripciones ontoldgicas devie-
nen en prescripciones regulativas. En este sentido, necesitan un camino (méto-
do) que conduzca a la verdad apodictica. La denuncia primera a esta concep-
ciéon del conocimiento que realiza Nicol es ese “darle la vuelta” a la apodictici-
dad.

Lo que sefala Nicol es que lo realmente apodictico es el fenomeno porque
es lo que se muestra, es patente, y el ser solo puede ser entendido como lo

presente. En este sentido el ser es par-ousia. Sin embargo, esta patencia del

35 Ibid., p. 304.
36 Nicol, Eduardo, “Pluralidad y verdad. Unidad y comunidad del ser”, Didnoia, vol. 24, na24, (1978), p.
20.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014, |



76 |

FRANCISCO JAVIER CORTES

ser no es suficiente si de lo que queremos hablar es del conocimiento y de la
verdad. El ser sélo se nos presenta cuando lo presentamos, es decir, cuando lo
expresamos. En este sentido el /ogos es presentacion del ser, pero toda presen-
tacion siempre es hacia alguien, y he ahi la importancia del otro. El conocimien-
to es dia-logo por varios motivos: primero y basico porque todo conocimiento
s6lo es conocimiento si es compartido; segundo porque para compartirlo hay
que comunicarlo; tercero se necesita una comunidad de sentido para ser en-
tendido y esto es el /logos: comunidad. El /logos se manifiesta como sistema
simbdlico cuya funcién es el entendimiento.

Las denuncias por parte de Nicol son varias, la mas reiterativa es el solip-
sismo. Segun indica Enrique Hllsz Piccone “Se trata, desde luego, de una cate-
goria rigurosamente ontoldgica [la expresion], con la que Nicol piensa el ser del
hombre, y a través de la cual se resuelve la otra gran aporia de la tradicion me-
tafisica (la primera, [...] es la “ocultacién del ser”): [la segunda] el solipsis-
mo”3’. Y esta concepcién solipsista del conocimiento procede de entender la
episteme soélo en dos de sus cuatro relaciones, es decir, en su relacidn ldgica y
epistemoldgica las cuales se plantean siempre desde el individuo aislado. Por
eso Nicol dice: “el solipsismo es una consecuencia tedrica inevitable de ese
planteamiento que concibe el conocimiento como una relacion constituida sola-
mente por los dos términos que son un objeto y un sujeto que estd, a solas,
frente a é1"*. Es de ahi de donde podemos nosotros pensar que, quizas, proce-
da el sentido regulativo del conocimiento en las filosofias idealistas en ese in-
tento de superacién del fendmeno de la historicidad. Pero cuando la historicidad
se acepta —ya que es fendmeno—, el problema no disminuye sino que cabe
explicarlo. Y la mejor forma que encuentra Nicol de hacerlo es a través de una
fenomenologia que es dialéctica por el caracter constitutivo del /ogos, que es
dia-logo.

En este sentido, cabe pensar que el mundo de la vida (Lebenswelt) de Hus-
serl intenta paliar las acusaciones de solipsismo que traia su fenomenologia
trascendental. No obstante, como sefiala Javier San Martin®°, puede que la in-

troduccion de dicho concepto procediese de las acusaciones de intelectualismo

37 Hilz Piccone, Enrique, “Metafisica y humanismo en la filosofia de Eduardo Nicol”, Eduardo Nicol: la
filosofia como razén simbdlica, Anthropos, Extra 3, p. 79.

38 Nicol, Eduardo, Metafisica de la expresién, México, Fondo de Cultura Econédmica, 1957, p. 263.

39 San Martin, Javier, La fenomenologia de Husserl como utopia de la razén, Barcelona, Editorial Anthro-
pos, 1987, p.29.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



LA FENOMENOLOGIA DIALECTICA DE EDUARDO NIcoL

a las cuales fueron referidas su fenomenologia. Aln asi, dicho concepto es visto
por J. San Martin como una explanacion del mundo de la experiencia (Erfah-
rungswelt). Tanto el mundo de la experiencia como el mundo de la vida pueden
considerarse desde la perspectiva de Nicol como esos horizontes de sentido en
los cuales el hombre desarrolla sus actividades, incluida la epistemoldgica. En
este sentido la Lebenswelt podria considerarse como ese horizonte simbdlico al
que alude Nicol. Si bien, ambos proyectos se distinguen, y puede ser mas acer-
tado comprender la fenomenologia nicoliana como un punto intermedio entre la
fenomenologia trascendental de Husserl y la fenomenologia hermenéutica de la
facticidad de Heidegger ya que, aunque ambos tienen como sefa comun la re-
lacidon con el mundo, el trato con el mismo es distinto. Como indica J.M.G.
Gémez-Heras*®, mientras el acercamiento por parte de Husserl es desde el sa-
ber experimentado por el vivir de la conciencia, en Heidegger es desde el existir
en su ser-en-el-mundo. Por este motivo, podemos admitir que en Nicol la pro-
blematica del saber confluye con la facticidad del existir y, en este sentido,
puede comprenderse la fenomenologia nicoliana como un punto intermedio en-
tre la fenomenologia trascendental de Husserl y la fenomenologia hermenéutica
de la facticidad de Heidegger.

Al respecto, Antonio Ziridn comenta lo siguiente:

Seria demasiado facil decir, desde la ortodoxia husserliana, que Nicol no ha podido
abandonar la “actitud natural”; que sigue inmerso en la ingenuidad de dar por su-
puesta la existencia del universo; que su filosofia primera, su ciencia de la ciencia,
parte indebidamente de los mismos presupuestos y comparte los mismo prejuicios
que la ciencia natural; que no ha entendido el sentido genuino de la reduccién tras-
cendental y en consecuencia no ha podido adoptar el punto de vista y la actitud ge-

nuinamente filosoéficos.*

Y continla comentando Ziridn que aun asi, la problematica sefialada por Ni-
col del solipsismo que se encuentra en el idealismo trascendental que presenta
la fenomenologia de Husserl no cesaria y, en ese sentido, lo ve como un “ca-

llejon sin salida”.

40 Cf. Goémez-Heras, José M2 G2, “Comprender el mundo. La valencia hermenéutica del binomio «Le-
benswelt» (Husserl) e «In-der-Welt-Sein» (Heidegger)”, Anales del Seminario de Metafisica, Nim. Extra.
Homenaje a S. Rabade (1992), 285-319.

41 Zirién, Anotnio, El sentido de la fenomenologia en Nicol, en J. Gonzalez y Lizbeth Saglos (eds.), El Ser
y la expresion: homenaje a Eduardo Nicol, México, UNAM, 1990, p. 92.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014, |

| 77



78 |

FRANCISCO JAVIER CORTES

Quizas sea el siguiente texto el que mejor desvele la postura nicoliana:

La verdad no es pura relacidon del sujeto con el objeto, ya se conciba como adecua-
cion, a la manera tradicional, o como revelacion. La representacion simbdlica es la
Unica forma logica posible de adecuacién entre los dos términos heterogéneos que
son el intellectus y la res. Y el didlogo es la forma esencial de la apdphansis o reve-
lacidn del ser por la palabra [...] La verdad es, por tanto, una forma de comunidad,
l6gica y dialdgica, por la cual se determina la forma de ser en comun del hombre.
[...] hay que advertir que el ser revelado en él y por él primariamente es el ser del
hombre mismo, ontolégicamente vinculado al otro por su esencial condicién de par-
lante. Lo que debe entonces aclarar la ontologia de la verdad es la manera como se
implican en la palabra la creacion expresiva y la representaciéon adecuada, a la cual
Ilamamos conocimiento. Ambas, a su vez, implican ontolégicamente al “otro”. Mien-
tras estas implicaciones no queden al descubierto, la cuestion del “criterio” de la

verdad resultard un problema insoluble.*?

En este sentido la fenomenologia de Nicol es ontologia y la ontologia es feno-
menologia cuando vemos la inevitable inclusion del tema del ser con el tema
del método. Esta aprehensiéon del ser que es parousia y por ello apdphansis,
sOlo se realiza a través del logos que es dia-logo. Es decir, sin el otro no hay
conocimiento porque el conocimiento es comunidad. A través de la expresién
como simbolo —que es poiesis— dialogado se presenta el ser y en este sentido
la fenomenologia dialéctica no sélo es método y conocimiento sino que es me-
tafisica, metafisica de la expresiéon, es decir, metafisica de la razén simbdlica y

dialdgica.

BIBLIOGRAFIA

CASTANY I MAGRANER, Bernat, “E. Nicol, un filésofo con voluntad de sistema”, Enrahonar. Qua-
derns de filosofia, 10 (1984), p. 135-142.

GOMEz-HERAS, José MaG2a, “Comprender el mundo. La valencia hermenéutica del binomio “Le-
benswelt” (Husserl) e “In-der-Welt-Sein” (Heidegger)”, Anales del Seminario de Metafi-
sica, NUm. Extra. Homenaje a S. Rabade (1992), 285-319.

GoNzALEZ, Juliana, “Logos y ethos en la filosofia de Eduardo Nicol” Theoria: Revista del Cole-
gio de Filosofia, 3 (1996) p.25-35.

42 Nicol, Eduardo, La vocacién humana, México, Fondo de Cultura Econémica, 1953, p. 344.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



LA FENOMENOLOGIA DIALECTICA DE EDUARDO NIcoL

— “El ser que habla del ser (Metafisica y Etica en Eduardo Nicol)". Eduardo Nicol. La filosof-
ia como razén simbdlica, Revista Anthropos, Extra 3 (1998), p. 56-65.

HEIDEGGER, Martin, Ser y Tiempo, traduc. J. E. Rivera, Chile, Editorial Universitaria, 2005.

HErrRAfZ MARTINEZ, Pedro-José, “E. Nicol y el problema de la expresién”, Endoxa: Series filosé-
ficas, 17(2003), p. 355-377.

HorNEFFER, Ricardo, “De la fendmenologia al misterio: Heidegger y Nicol”, Theoria: Revista
del Colegio de Filosofia, 3 (1996), p. 37-48.

— “Eduardo Nicol (1907-1990)"” en E. Dussel; E. Mendieta; C. Bohdrquerz (editores), El
pensamiento filosdfico latinoamericano, del Caribe y “latino” (1300-2000): historia, co-
rrientes, temas y filésofos, México, Siglo XXI, 2009, 837-838.

HULz Piccone, Enrique, “Metafisica y humanismo en la filosofia de Eduardo Nicol”, Eduardo
Nicol: la filosofia como razén simbdlica, Anthropos, Extra 3, p. 76-80.

HusserL, Edmund, Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenoldgica,
traduc. J. Gaos, Madrid, Fondo de Cultura Econdmica, 1985.

Luis SANTOs, Maria, “Nicol y Heidegger, indicaciones sobre una divergencia fundamental”
Eduardo Nicol: la filosofia como razén simbdlica, Anthropos, Extra 3, 119-127.

NicoL, Eduardo, La vocacion humana, México, Fondo de Cultura Econdmica, 1953.
— Metafisica de la expresion, México, Fondo de Cultura Econémica, 1957.
— Los principios de la ciencia, México, Fondo de Cultura Econémica, 1974.

— “Pluralidad y verdad. Unidad y comunidad del ser”, Dianoia, vol. 24, na24 (1978), 18-
25.

— La reforma de la filosofia, México, Fondo de Cultura Econémica, 1980.
— Critica de la razén simbdlica, México, Fondo de Cultura Econémica, 1982.

R. bE NicoL, Alicia, “Eduardo Nicol. La vocacion cumplida”. Eduardo Nicol. La filosofia como
razén simbdlica, Revista Anthropos, EX03 (1998), 46-55.

SAaGoLs, Lizbeth, “Prélogo” en Eduardo Nicol, Simbolo y verdad, Arturo Aguirre (eds.), México,
Afinita editorial, 2007.

SAN MARTIN, Javier, La fenomenologia de Husserl como utopia de la razén, Barcelona, Editorial
Anthropos, 1987, p. 29.

ZIRION, Antonio, “El sentido de la fenomenologia en Nicol” en J. Gonzalez y Lizbeth Sagols
(eds.), El Ser y la expresiéon: homenaje a Eduardo Nicol, México, UNAM, 1990.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 79






Investigaciones Fenomenolégicas, n. 11, 2014, 81-97.

e-ISSN: 1885-1088

TIPOS DE MOTIVACION Y VIDA MORAL:

LA PROPUESTA DE E. HUSSERL

TYPES OF MOTIVATION AND MORAL LIFE:

THE PROPOSAL OF E. HUSSERL

Pilar Fernandez Beites

Universidad Complutense de Madrid, Espafia

Resumen: La reduccion trascendental introdu-
cida por Husserl en Ideas I le permite a nuestro
autor, ya en Ideas 11, definir la “actitud perso-
nalista”, donde el “objeto intencional” abre paso
a una nueva nocidn clave que es la de “motiva-
cién”. Dada la importancia que tiene la motiva-
cién para entender cualquier vida y también, por
tanto, la vida moral, mi ponencia busca obtener
una clasificacidn rigurosa de los distintos tipos de
motivacién que Husserl describe (tanto en Ideas
II como en Einleitung in die Ethik). Su objetivo
es mostrar que aunque Husserl concede a la
motivacion “racional” (correcta o incorrecta)
toda la importancia que merece, no por ello
identifica motivacion con racionalidad. En la
motivacion, que cubre por completo el ambito
personalista (no “causal”), Husserl incluye, en
efecto, una motivacién “prerracional” o asocia-
tiva, que nos lleva al terreno de la fenomeno-
logia genética.

Palabras clave: Motivacion prerracional |
Fenomenologia genética | Asociacion pasiva

pbeites@ucm.es

Abstract: The transcendental reduction intro-
duced by Husserl in Ideas I allows him, in Ideas
II, defining the "personalistic attitude" where
the "intentional object" gives way to a new key
notion, "motivation." Given the importance of
motivation to understand any life and, there-
fore, moral life, my paper seeks a rigorous
classification of the different types of motivation
that Husserl describes (in Ideas II and in
Einleitung in die Ethik). Its aim is showing that
although Husserl gives importance to "rational"
(correct or incorrect) motivation, he does not
identify motivation with rationality. In the moti-
vation, that covers completely personalistic (no
"causal”) level, Husserl includes, in effect, a
"pre-rational" or associative motivation, which
leads us to the field of genetic phenomenology.

Key Words: Pre-rational motivation | Genetic
phenomenology | Passive association

En Ideas I Edmund Husserl introduce la reduccién trascendental y asi
otorga a la conciencia el lugar prioritario que le corresponde, frente al mero ser
del mundo dado en la actitud natural. Esto le permite proponer, ya en Ideas 11,
la importante distincién entre la “actitud naturalista” (naturalistische
Einstellung), en la que se da el mundo natural y en la que permanece el

Fecha de recepcion: 15-I1-2014 Fecha de aceptacion: 9-VI-2014


mailto:pbeites@ucm.es

82 |

P1LAR FERNANDEZ BEITES

cientifico empirico, y la “actitud personalista” (personalistische Einstellung), que
es la centrada en la conciencia descubierta por la fenomenologia. Frente al
naturalismo que absolutiza la actitud naturalista y llega a una equivocada
naturalizacion de la conciencia, Husserl reivindica la actitud personalista; en
ella se da también un mundo, pero no es el mundo natural, sino el mundo
espiritual o personal, como correlato de la conciencia. Para describir ese mundo
no naturalista, Husserl ha de desarrollar en Ideas II la nocidon fenomenoldgica de
“motivacién” (Motivation), que habia introducido ya en Ideas 1 como
“generalizacién” (Verallgemeinerung) de la nocién habitual.

La teoria de la motivacién de Ideas II?, que se completa con las propuestas
paralelas de la Introduccién a la ética (Einleitung in die Ethik)>, convierte la
motivacién en la “ley fundamental del mundo espiritual”, frente a la causalidad
que rige en el mundo natural. En el mundo de la actitud naturalista acontecen las
relaciones de causalidad a las que estamos mas acostumbrados: la causalidad de
una piedra que golpea a otra o que quiebra una rama. Pero Husserl muestra que
en el mundo espiritual o personal existe también una causalidad, un “porqué”, a
la que propone denominar “motivacidon” para distinguirla asi de la causalidad

I A\Y

natural: se trata del “porqué” de la motivaciéon. La motivacién es, pues, una

“causalidad espiritual”®. Utilizando una conocida distincién, la motivacién nos
sitla en el nivel de la “comprensién”, propio de las ciencias humanas, de modo
que la comprension por motivos se opone a la “explicacion” por causas de las
ciencias naturales. Por tanto, la propuesta de la fenomenologia es entender el

término “motivo” en un sentido amplio, que abarca todo el ambito personalista,

! En una nota al pardgrafo 47 de Ideas I, Husserl indica que se encontré con este concepto
fenomenoldgico fundamental de motivacion al llevar a cabo en Investigaciones Idgicas la separacion de
la esfera fenomenoldgica pura (que es lo que desarrolla en Ideas 1 mediante la reduccidén). Husserl
utiliza la motivacién tedrica en Ideas I cuando entiende la posibilidad de ser experimentada que tiene la
cosa como una “posibilidad motivada” (Id. I, § 47) y cuando sostiene que en la evidencia la posicion esta
motivada racionalmente por el darse de la cosa (§ 136-144).

2 Cf. Id. II, seccidn tercera, cap. 2, titulado “La motivacién como ley fundamental del mundo espiritual”,
§ 54-61, especialmente § 56 titulado “La motivacion como legalidad fundamental de la vida espiritual”. Cf.
también los apéndices correspondientes, especialmente apéndice XII, pp. 332-340. He de advertir que
en mis citas he modificado las traducciones cuando lo he considerado conveniente.

3 Cf. sobre todo EE, cap. 6, § 23-24, pp.107-13 y los apéndices V y VI, pp. 331-3. El texto de EE perte-
nece a un curso impartido en 1920, que se repitié en 1924. Y sabemos que aunque el primer manuscrito
de Ideas II es de 1912 (contemporaneo de Ideas I), Husserl sélo deja de trabajar en él en 1928.

4 “A la causalidad espiritual la hemos llamado motivacién; ésta fue pues la expresién general para el modo
en que los hechos espirituales aparecen ‘sobre la base’ (auf Grund) de otros hechos o ‘porque’ (weil) estos
han aparecido. Y esta conexidn del ‘por qué y porque’ (Warum und Weil) es una conexion que cae ella
misma por completo (durchaus) en el ambito espiritual y es ella misma algo espiritual”, EE, 109, el primer
subrayado es mio. En CM § 37, Husserl afirma que en la esfera trascendental es mejor hablar de
motivacion y “evitar la expresion de causalidad, cargada de prejuicios”.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



TIPOS DE MOTIVACION Y VIDA MORAL: LA PROPUESTA DE E. HUSSERL

y no en su sentido mas estricto, que lo limita al ambito de la libertad, de la
motivacion libre.

Para profundizar en el concepto de motivacion creo que necesitamos ir
mas alla de Ideas I, porque aunque en esa obra fundadora ya se ha logrado el
esquema fenomenoldgico basico en el que el sujeto tiene acceso al mundo
como “objeto intencional”, se trata ahora de fijarnos, no en la donacién del
mundo, sino en lo que acontece en el sujeto tras esa donacion. El mundo esta
dado como objeto, en lo que propongo denominar “vivencias de partida”, pero,
ademas, lo dado es capaz de motivar al sujeto y asi surgen vivencias que son
ya “vivencias motivadas”. En la motivacién en su sentido mas habitual (que es
la motivacion racional), las vivencias motivadas pueden describirse como una
“respuesta” del sujeto: el sujeto responde ante lo dado o “toma posicidon”
respecto a ello. Ante un determinado suceso disvalioso, como la muerte de un
ser querido, el sujeto se entristece o se pone furioso o decide organizar un
funeral.

La nocién de “motivo” resulta ser asi el complemento necesario de la de

III.

“objeto intencional”: el motivo es el objeto, pero en tanto que motiva, el objeto
convertido en motivo. Husserl lo expresa del modo siguiente (refiriéndose a la
motivacién racional): “un objeto [...] entra en una referencia al sujeto que es
‘intencional’ en un nuevo sentido: el sujeto se comporta (verhélt sich) hacia el
objeto y el objeto estimula, motiva (reizt, motiviert), al sujeto”. En efecto, co-
mo desde una actitud personalista defendemos que el motivo ha de estar dado
a dicho sujeto, resulta claro que si utilizamos la distincién fenomenoldgica obje-
to-causa, el motivo ha de inscribirse en el ambito del objeto descubierto en la
reduccién; y no en el de las causas, que es, sin embargo, lo que se supone en
el naturalismo, donde las causas actiian al margen del sujeto®.

La motivacion es, en definitiva, la pieza clave para entender el ambito per-
sonalista propio de la fenomenologia’, que es donde se desarrolla la vida moral.
Por ello parece imprescindible elaborar una clasificacion rigurosa de los diferen-
tes tipos de motivacidon reconocidos por Husserl, y a esta tarea pretendo contri-

buir con mi ponencia.

51d. II, 219. Sobre esto cf. Id. II § 54-5.

6 La diferencia entre la motivacion y la causalidad naturalista la he tratado en Fernandez Beites, 2012.

7 En Ferrer 2008, se estudia la motivacién en la teoria de Husserl, insistiendo en la dimensién
teleoldgica.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 83



84 |

P1LAR FERNANDEZ BEITES

1. MOTIVACION RACIONAL (CORRECTA E INCORRECTA)

Husserl distingue dos grandes tipos de motivacién, a las que denominaré
racional y prerracional —pero he de advertir que para este segundo tipo de
motivacion, del que me ocuparé en la préoxima seccion, no es facil encontrar un
nombre apropiado.

La motivacion racional es definida por Husserl como aquella que cae “bajo la
pregunta de la razéon”: “Ambos tipos de motivacién son radicalmente distintos,
porque sélo una, /a racional (rational) cae bajo la pregunta de la razén"®. Esta
motivacidon es la que se adapta al uso habitual del término, pues en ella hay lo
que podemos denominar un “responder” del sujeto (activa o pasivamente) ante
lo dado. En la terminologia que Husserl utiliza en Ideas 1I, se trata de un
“comportarse” (Verhalten) del sujeto, término que incluye lo activo y pasivo®, o
de una “toma de posicion” (Stellungnahme), si no identificamos este término
con lo activo, como tiende a hacer Husserl*°.

La motivacion racional se aplica en los tres niveles de conciencia: tedrico,
afectivo y tendencial. En el nivel tedrico, sobre el que Husserl nos ofrece sus
desarrollos mas acabados, encontramos como ejemplo la realizacidon de una infe-
rencia correcta partiendo de premisas evidentes; en ese caso, dice Husserl, las
premisas motivan racionalmente la conclusion. Si me preguntan por qué sosten-
go tal conclusién, respondo indicando lo que me ha movido a ello, que son las
premisas mismas: estas premisas motivan esta conclusion, me llevan a emitir
esta conclusion; si las premisas fueran otras también seria otra la conclusién. En
los ambitos afectivo y volitivo, Husserl defiende —como Max Scheler— que el
motivo es un valor. Frente al disvalor ligado, por ejemplo, a la muerte de un ser

querido, el sujeto responde afectivamente con tristeza o quizas con ira. Y en la

8 EE, 108.

° Cf. Id. II, 213-14 y 219.

10 Me ocuparé en otro lugar de la motivacién racional pasiva que encontramos en el dmbito de las emo-
ciones. La dificultad reside en que Husserl no acaba de encajar el ambito afectivo en su clasificacion de
la motivacion, pues su teoria de la motivacion racional por el valor se centra en la libertad y asi encon-
tramos muchos textos —sobre todo en Introduccion a la ética— en los que se identifica lo racional con lo
activo y lo prerracional con lo pasivo, lo cual nos impediria reconocer una racionalidad pasiva, que es la
que corresponde a las emociones.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



TIPOS DE MOTIVACION Y VIDA MORAL: LA PROPUESTA DE E. HUSSERL

respuesta volitiva que nos lleva a comprar un cuadro, el motivo puede ser el
valor de la belleza.

Segun hemos dicho, la motivacién racional es la que cae “bajo la pregunta
de la razén”, pero es importante precisar que aqui Husserl no incluye sélo la
respuesta correcta a esa pregunta, sino también la incorrecta. El texto citado

mas arriba contintia asi:

so6lo una [motivacion], la racional (rational) cae bajo la pregunta de la razon, bajo la

oposicion de racional-irracional (verninftig-unverniinftig), correcto-incorrecto (rich-
mll

tig-unrichtig)"**. La motivacidn racional es respuesta a la pregunta por la razén, pero

no importa que la respuesta sea correcta o incorrecta. Utilizando la expresion de Ide-
as II, la respuesta puede ser positiva 0 negativa, pues Husserl habla de “todos los
actos de razén propiamente dichos, los actos positiva pero también los negativa-

mente racionales.!?

Lo racional abarca por tanto lo racional o correcto (que sigue la ley racional)
y lo irracional o incorrecto (que se desvia de ella). Nos damos cuenta de que
esto plantea cierta dificultad, porque lo irracional queda incluido en lo racional,
en lugar de oponerse a ello®>. En el texto de Husserl la dificultad queda suavi-
zada, al utilizarse el término latino “rational” para la expresion amplia de moti-
vacion racional y el vocablo aleman “verniinftig” para lo irracional incluido en
ella: asi lo rational incluye lo unverniinftig. Pero esta solucion no debe enten-
derse como meramente terminoldgica, pues, mas bien, pretende hacerse cargo
de una paradoja de fondo, que consiste en que dentro del ambito de la razén lo
que marca la regla es lo racional en sentido positivo, lo correcto, y por ello se
gana el derecho de darle su nombre a todo el ambito. Es decir, aceptamos la
dificultad de incluir lo irracional (unverniiftig) en lo racional (rational), para no
perder de vista el dato decisivo de que lo irracional se sigue comprendiendo
desde lo racional, porque como ya decia Spinoza, la verdad es norma de si mis-
ma y también de lo falso. Debemos afirmar, por ejemplo, que la inferencia falsa

cae en el ambito de la motivacién racional, pues precisamente por ello la califi-

1 EE, § 23, 108. Segun el ambito del sentido del que se trate hay distintos tipos de correccién. Husserl
habla de la “correccion (Rechtmépigkeit) estética” (dmbito de la belleza), de la “correccion ldgica” (dmbito
de la verdad tedrica) y de la “correccion ética” (EE 112).

1214, 11, 276.

3 En EE, § 24, 110. Husserl plantea explicitamente esta dificultad.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 85



86 |

P1LAR FERNANDEZ BEITES

camos como una inferencia falsa y no como un mero conjunto de palabras enca-
denadas.

Por mi parte, he aplicado esta tesis de Husserl a las respuestas afectivas, a
las cldsicas emociones*, que son decisivas para entender la vida moral. Teniendo
en cuenta que lo racional incluye lo negativamente racional, he defendido que en
la motivacion racional no se incluyen sélo las emociones correctas, las que, en
expresion aristotélica, obedecen a la razén, sino también las que no la obedecen,
pues lo cierto es que las emociones incorrectas siguen buscando su justificacion
racional. Sélo en el caso limite de las emociones absolutamente no intencionales
nos salimos por completo del &mbito de la racionalidad y pasamos al otro nivel de
motivacion prerracional (que se aplica también en las emociones racionales: en su

sedimentacion y en la génesis de las emociones incorrectas).

2. MOTIVACION PRERRACIONAL O ASOCIATIVA

Husserl ha concedido a la motivacion “racional” toda la importancia que me-
rece, pero vamos a ver que no por ello identifica la motivacion —que cubre todo
el ambito personalista (no causal)— con la racionalidad; ni reduce, por tanto, el
nivel personalista al racional. No estamos, pues, en ningun sentido ante un ra-
cionalismo extremo, como pretenden muchos criticos de Husserl.

Ademas de la motivacion racional, el fundador de la fenomenologia reconoce
una motivacién para la que deciamos que es dificil encontrar nombres. Y ahora
ya entendemos por qué: si en lo racional hemos incluido lo irracional (racional
incorrecto), nos encontramos con que para el otro gran tipo de motivacion dis-
tinguido por Husserl no podemos utilizar el término “irracional”, como tendemos
a hacer de primeras, y como hace el mismo Husserl que, en Introduccion a la
ética, sostiene que los dos tipos de motivacidon son “la racional y la irracional”
(die rationale und die irrationale)*>. Es sélo en el titulo de un apéndice donde

|16

aparece el término prerracional™, que es el que yo he decidido utilizar, porque se

trata de nombrar lo que queda fuera de la razén, y esto quizas no es lo irracio-

4 Cf. Férnandez, 2013.

5 EE, § 23, 107.

16 EE, Beilage V, 331. En Ideas II Husserl no utiliza el término irracional o prerracional, sino que tras
dedicar un primer apartado a la motivacion racional pasa a otros apartados donde expone la motivacion
asociativa.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



TIPOS DE MOTIVACION Y VIDA MORAL: LA PROPUESTA DE E. HUSSERL

nal, que es lo contrario a lo racional y se entiende desde ello, sino, mas bien, lo
prerracional, lo externo a la razén (que, como veremos, constituye su subsue-
lo)*.

La motivacién prerracional es la motivacion asociativa. Motivacién siempre
pasiva y basada en las leyes de la “asociacidon”, que son leyes de semejanza y
contiglidad. Desde luego, como dice el Husserl de Meditaciones cartesianas®®, es
cierto que la fenomenologia “ha encontrado muy tarde sus accesos al estudio
de la asociacion”, pero cuando lo ha hecho, ha sido capaz de sacar la asociacion
del ambito naturalista y esto resulta decisivo en nuestra investigacion. La fe-
nomenologia logra incorporar la asociacién en su marco personalista, porque
trata las leyes asociativas, no como “el mero titulo de una legalidad empirica”,
sino como “un titulo de la intencionalidad”, como leyes a priori que pueden des-
cribirse con rigor. Se trata de leyes que, como veremos en el préximo apartado,
son importantes a la hora de explicar la génesis de la conciencia (la asociaciéon
es “el titulo de una legalidad intencional esencial de la constitucion concreta del
ego puro”) y resultan, por tanto, imprescindibles cuando la fenomenologia deja
de ser fenomenologia estatica y se hace fenomenologia genética.

Para entender qué es la motivacién asociativa, podemos partir de un ejemplo
de Husserl. Supongamos que me encuentro pensando ahora en una estancia que
hice en un valle alpino de Suiza (Engadin)*°. Me pregunto por qué estoy pensan-
do precisamente en esto y me doy cuenta de que en una conversacion se acaba
de mencionar un nombre que es el de alguien con quién yo estuve en dicho lu-
gar. Asi comprendo que mi pensamiento actual ha sido motivado asociativamen-
te, porque se ha generado por la asociacién con el nombre que he oido mencio-
nar. Y podriamos poner otro ejemplo en el ambito afectivo. Imaginemos que me
entristezco al oir una determinada cancién que posee, sin embargo, un anima-
do ritmo de baile, y reconozco que esto se debe a que cuando en mi juventud
se produjo la muerte de un amigo muy cercano, escuché una y otra vez dicha
cancién, intentando mitigar de ese modo el dolor emocional que sentia. En es-

te caso, mi emociodn actual ha sido motivada asociativamente, pues su motivo

17 El dmbito asociativo podria también denominarse “a-racional” o “extra-racional”, pero “prerracional”
aflade una referencia a su condicion de subsuelo de lo racional (por formar parte del todo humano racio-
nal).

8 CM, § 39.

% EE, 108.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 87



88 |

P1LAR FERNANDEZ BEITES

es un objeto (la cancion) asociado a una respuesta afectiva anterior (la tristeza
por la muerte de mi amigo)®.

La motivacion asociativa es prerracional y esto significa que, como dice Hus-
serl, *no cae bajo la pregunta de la razén”. En ella ya no hay lo racional, pero
tampoco lo irracional, no hay lo correcto, y tampoco lo incorrecto. Hay sélo el
producirse o no la asociacion, sin que tenga sentido ni siquiera llegar a formular
la pregunta de la razén. La mencion del nombre de una persona no guarda nin-
guna relacion racional con el pensar en un valle suizo —como si la guardaban las
premisas con la conclusién—; la relacion no es ni correcta ni incorrecta; simple-
mente se produce asociativamente o no se produce. Tampoco hay un enlace ra-
cional entre la tristeza y la musica animada —aunque si con la muerte de mi
amigo, pues esa motivacion originaria era racional.

En esta descripcion lo decisivo es que no hemos pasado al nivel causal como
se haria en el naturalismo, sino que seguimos en el ambito personalista de los
motivos. Motivos que, sin embargo, se alejan del uso habitual del término y esto
hace que resulte dificil exponer con rigor la clasificaciéon de Husserl.

Efectivamente, vimos que en la motivacién racional hay un “responder” (ac-
tiva o pasivamente) del sujeto a los motivos, pero el problema es que en la mo-
tivacion asociativa ya no se puede seguir hablando estrictamente de una res-
puesta del sujeto. El sujeto no estd respondiendo a motivos, porque no hay un
“yo” que responda a lo dado (ni siquiera pasivamente como en las emociones),
sino que mas bien lo dado motiva o genera una nueva vivencia en el sujeto, de
modo que en el sujeto acontece una génesis motivada. Se trata de una motiva-
cién que propongo caracterizar como “motivacion no-yoica”, como una motivacion
en la que el yo no se implica. El yo asiste a dicha génesis motivada, pero él no
interviene, no es él el que responde al motivo y por ello no hay una respuesta en
sentido estricto. Sin embargo, pese a no ser respuesta yoica, /la asociacién sigue
siendo motivacion y no causalidad, porque la génesis de la vivencia que surge

por asociacion acontece en el ambito de lo dado al sujeto, del objeto frente a la

20 ya puedo precisar que la asociacién es por semejanza (A’ remite por semejanza a A) y contigiiidad
dentro de un todo (como A estaba enlazado con B, A’ se asocia con B’): sonaba la cancidén cuando estaba
triste por la muerte de mi amigo y esto permite que ahora la cancidén remita por semejanza a la cancion
anterior y despierte la tristeza, que es el elemento con el que estaba enlazado por contigliidad en el todo
anterior: “Si una vez se ha presentado en una corriente de conciencia un nexo (Zusammenhang), enton-
ces en la misma corriente hay la tendencia de que un nuevo nexo que se presente, que sea similar a un
fragmento del primero, tienda a completarse en un nexo total (Gesamtzusammenhang) que sea similar
al del nexo total anterior”, Id. II, 223.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



TIPOS DE MOTIVACION Y VIDA MORAL: LA PROPUESTA DE E. HUSSERL

causa: el yo no es el que responde a la motivacién, pero asiste a ella. En el
ejemplo anterior, el sujeto capta la motivacién asociativa pues sabe que es la
cancion la que le pone triste y que esto se debe a su relacién asociativa con la
muerte de su amigo.

La dificultad de la descripcion aumenta cuando afadimos que la motivacion
asociativa no opera sélo en el nivel propiamente consciente. Como afirma Hus-
serl, las asociaciones transcurren también en el nivel mas oscuro de la vida men-

tal, en el inconsciente; o subconsciente, como yo prefiero denominario:

Los ‘motivos’ estdan a menudo profundamente ocultos, pero pueden sacarse a la luz
mediante ‘psicoanalisis’. Un pensamiento me ‘recuerda’ a otros pensamientos [...]
En algunos casos esto puede ser percibido. En la mayoria de los casos, sin embar-
go, la motivacion esta en verdad realmente presente en la conciencia pero no llega

a destacarse, esta inadvertida o inadvertible (‘inconsciente’).?!

El problema reside en que al producirse parte de la asociacién genética en el
plano subconsciente, el sujeto llega a ignorar dicha génesis y cree, por tanto, que
estd el ambito de lo dado (vivencias de partida) y no de lo motivado genética-
mente; asi la mayor parte de lo que en nuestra vida adulta consideramos como
dado —incluidos datos muy basicos como la tridimensionalidad de los objetos—
es el producto de motivaciones asociativas subconscientes cuyo origen genético
ha quedado sepultado en el fondo de nuestra conciencia. Pero hemos de insistir
en que el subconsciente sigue perteneciendo al ambito personalista, aunque sea
mas dificil de tratar fenomenolégicamente pues nos introduce ya en el terreno de

la fenomenologia genética.

3. GENESIS ASOCIATIVA

Hablar de la génesis asociativa de la conciencia y, por tanto, del mundo a

ella ligado, supone hablar de los “habitos”?* del sujeto; una problemética que

21 1d. 11, 222-3.

22 “Habitualidades” (Habitualitdten) o “habitos” (Habitus), son los términos con los que Husserl introduce el
problema en sus Meditaciones cartesianas, § 32. Alli Husserl habla de los habitos como propiedades (Ei-
genheiten) duraderas del yo, que el yo adquiere como resultado de resoluciones de tipo tedrico, valorativo o
volitivo. En una resolucion teorica, por ejemplo, sucede que el acto fugaz del juicio pasa, pero desde ese
momento y duraderamente, yo soy de la opinidén correspondiente, soy el yo que se ha resuelto de ese mo-
do: aunque ahora no esté realizando el juicio, sigo teniendo dicha opinidon (no se trata de que recuerde mi

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 89



90 |

P1LAR FERNANDEZ BEITES

como la de asociacion ha sido descubierta tarde por la fenomenologia. Los habi-
tos pueden ser los volitivos y emocionales, pero también hay los habitos cognos-
citivos cuyo correlato es justamente el mundo (tedrico y valorativo).

Para asomarnos aqui aunque sea brevemente a la génesis de los habitos,
hemos de tener en cuenta que dicha génesis esta escalonada y asi cada pro-
ducto genético funciona, a su vez, como punto de partida para la génesis de
nuevos niveles. En nuestra investigacidon nos interesa mostrar cdmo el nivel de la
motivacién racional se apoya en los niveles constituidos mediante la motivacién
asociativa prerracional (o bien en lo predado originario) y por ello voy a desarro-
llar la nocién de “sensibilidad secundaria” (sekiindare Sinnlichkeit), que Husserl
introduce en un apéndice de Ideas II** para lograr el enlace entre lo racional y lo
prerracional.

Husserl parte alli de la distincion clasica entre razén y sensibilidad, situando
en la sensibilidad la motivacion prerracional; pero dentro de la sensibilidad, que
caracteriza como un “haber” (eine Habe) del sujeto, distingue dos niveles: la
“protosensibilidad” (Ursinnlichkeit), que es un “protohaber” (Urhabe), y la “sen-
sibilidad secundaria” (sekiindare Sinnlichkeit), que seria un “segundo haber” (ei-

ne zweite Habe):

Distinguimos aqui sensibilidad y (decimos) razdn. En la sensibilidad distinguimos la
protosensibilidad que no contiene nada de ‘sedimentos’ (Niederschldge) de razén, y la
sensibilidad secundaria, que ha surgido a partir de una produccién de la razén (aus

Vernunftproduktion erwachsen ist).?*

El yo presupone la sensibilidad como afeccién, como estimulo, primero la protosensi-
bilidad y luego la secundaria. El yo siempre tiene un haber. La protosensibilidad es su
protohaber. Un segundo haber es la posesion (Bestand) intencional de la reproduc-
cién (reproduccion originaria como recuerdo) vy de la transformacion en la fantasia
gue tiene lugar en la reproduccion, del pasivo configurarse por si mismo con doxa

destruida.?®

juicio anterior, pues, como dice Husserl, también puedo recordarlo cuando he abandonado mi opinién). Se
forma asi un habito que motiva asociativamente mis juicios ulteriores: como en su momento juzgué asi
(motivacion racional) vuelvo a juzgar asi (motivacion asociativa).

23 1d 11, apéndice XII, seccién I, p. 332-40; en el texto principal cf. sobre todo § 54 y § 61.

241d 11, p. 334. En Introduccién a la ética, esta distincién aparece como “pasividad primaria (primére) y
secundaria (sekundére)”, (EE, 111).

25 1d 11, 335.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



TIPOS DE MOTIVACION Y VIDA MORAL: LA PROPUESTA DE E. HUSSERL

La “protosensibilidad” es la sensibilidad en sentido mas estricto, que Husserl
definia en el texto citado mas arriba como aquella que “no contiene nada de ‘se-
dimentos’ (Niederschldge) de razéon”. El punto de partida de la protosensibilidad
es lo “predado” originario, lo que Husserl denomina “predaciones” (Vorgegeben-
heiten) en el sentido mas estricto (prdgnanteste)”, que es lo que no tiene ningu-
na génesis®®. Lo predado originario es, pues, lo que simplemente esta ahi, y sir-
ve, por tanto, como base para la génesis. Por su parte, los niveles constituidos
genéticamente a partir de estas predaciones son los que se sedimentan en el
subconsciente como habitos, como “haberes” del yo. La protosensibilidad inclui-
ria, por tanto, lo predado originario y lo constituido en un cierto proceso genéti-
co?’, pero que transcurre sin que haya ninguna intervencién del yo racional,
porque en la protosensibilidad no puede haber “'sedimentos’ de razén”. Se tra-
tarfa, pues, de un protohaber que queda al margen de la racionalidad?®.

Sefalo ya la dificultad de fondo en la descripcidon que aqui queremos llevar a
cabo. Consiste en que en el proceso de sedimentaciéon de habitos se olvida una
gran parte del proceso genético de su constitucidén: esto es un factum, pero un
factum necesario, debido a la finitud del sujeto. Nos encontramos entonces con
qgue en la actualizacién de los habitos, que se produce por motivacidon asociativa,
el sujeto no capta conscientemente el mecanismo de la motivacion asociativa
(que opera, pues, a nivel subconsciente), aunque si es consciente de su resulta-
do y, por tanto, considera el resultado de la motivacién como una “predacién”
(en lugar de como una aportacion asociativa desde los habitos del sujeto), que

funciona como base para niveles superiores de constitucion. La dificultad reside

26 “Recorriendo hacia atras los estratos de la constituciéon de la cosa, llegamos finalmente a los datos de
sensacién como protoobjetos primitivos Ultimos que ya no estan constituidos por ninguna actividad del yo,
sino que son, en el sentido mas estricto (prdgnanteste), predaciones (Vorgegebenheiten) para toda actua-
cion del yo”, 1d. II, 214. Aqui no puedo entrar en la dificil cuestidn de fijar lo predado originario.

27 parece necesario reconocer esto, pues hay procesos genéticos que no incorporan racionalidad. Husserl
habla, en efecto, de “reglas de una cuasi-produccion de sensibilidades siempre nuevas, en cierto buen
sentido también secundarias, pero no emanadas de la razén” Id. II, 334. Y afirma: “Ahora bien éste es
justamente el proceso del nacimiento de aquella sensibilidad intelectiva secundaria; y este mismo proce-
so es también determinante para la sensibilidad originaria (urspriingliche Sinnlichkeit)”. Sin embargo,
este texto continla asi: “Pero ésta [la sensibilidad originaria] no se origina por asociacion. La protosensibi-
lidad (Ursinnlichkeit), la sensacion, etc. no nace a partir de bases inmanentes, de tendencias animicas; ella
esta simplemente ahi, se presenta”, 1d. II, 335. En este pasaje, en el que la sensibilidad originaria es un
sinonimo de la protosensibilidad, tendriamos que entender que el no originarse por asociacion significa
que no surge toda ella por asociacion, pues en la sensibilidad originaria hay también lo predado, donde
incluimos la sensacion. Pero entonces es lo predado, y no la protosensibilidad como dice Husserl, lo que
“no nace a partir de bases inmanentes”, sino que “esta simplemente ahi”.

28 Las predaciones en sentido estricto (sin génesis) también las considera Husserl como un primer haber
(seria la naturaleza sin mas, frente a la segunda naturaleza), pues en un texto antes citado se refiere a
ellas como “tenencias que se imponen al yo (Ichgehabzutheiten), los primeros ‘haberes subjetivos’ del yo
(subjektive Habe)”, 1d. 11, 214.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 91



92 |

P1LAR FERNANDEZ BEITES

en que esas predaciones, que han tenido una génesis, no lo son en sentido es-
tricto y, sin embargo, hemos de decir que son predaciones en sentido lato, pues
en la conciencia madura se dan como tales, debido a que su génesis ha quedado
oculta (en términos clasicos, no son naturaleza, sino segunda naturaleza).

Centrémonos ahora en la sensibilidad secundaria, que ha de incluir los “'se-
dimentos’ de razén” que Husserl habia excluido de la protosensibilidad. Segun la
definicion de Husserl, que leiamos en el texto antes citado, la sensibilidad se-
cundaria es aquella que “ha surgido a partir de una produccién de la razén” vy,
por tanto, al intentar describirla habremos de tener muy en cuenta la motiva-
cion racional. Como sabemos, la motivacién racional ha de partir de algo dado —
que es a lo que responde— y en el inicio de la génesis de la sensibilidad secun-
daria, lo dado ha de ser, o bien lo predado originario, o bien lo constituido aso-
ciativamente en la protosensibilidad, que ahora funciona, por tanto, como pre-
dado para la motivacién racional. Por ejemplo, si lo predado es el valor de una
determinada situacién compleja, ante ella el sujeto puede responder racional-
mente, realizando un acto volitivo a favor del valor predado. En este caso, la
respuesta racional, de posicionamiento volitivo a favor del valor, pasa a sedi-
mentarse como habito, en concreto, como habito moralmente bueno, que con-
forma el nivel de la sensibilidad secundaria. A su vez, dicho habito puede servir
de base para respuestas racionales posteriores, que se sedimentan de nuevo en
niveles superiores de la sensibilidad secundaria.

La sensibilidad secundaria como segundo haber nos va a permitir entender
parte de la génesis de la racionalidad incorrecta, pues el proceso de sedimenta-
cion puede mantener la racionalidad, pero hay una segunda posibilidad que es
“alterarla” y esto genera una racionalidad incorrecta. En un texto ya citado, la
alteraciéon de la racionalidad se ligaba a la fantasia: el recuerdo como reproduc-
cién originaria conserva el pasado, pero la fantasia (reproduccién no originaria)
destruye la doxa y la transforma, de modo que hay un “pasivo configurarse por
si mismo con doxa destruida”®®. Y Husserl muestra atinadamente cémo la aso-
ciacion, al basarse en una semejanza que es meramente externa-sensible, pue-
de, en realidad, generar multiples contradicciones y contrasentidos, que, sin

embargo, se hacen pasar por datos auténticos:

29 1d. 1I, 335.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



TIPOS DE MOTIVACION Y VIDA MORAL: LA PROPUESTA DE E. HUSSERL

en circunstancias sensiblemente similares emerge lo semejante y por ende la
semejanza sensible actla haciendo nacer (erwachsen) nuevas predaciones de
especie sensiblemente semejante a las que antes se originaron productivamente y
entre ellas algunas que pese a esta semejanza (y justo porque esta semejanza es
con frecuencia precisamente una semejanza meramente ‘externa’-sensible) no
pueden convertirse al estado de la originariedad. Asi se comprenden
contradicciones y contrasentidos muy diversos, que sin embargo estan
presuntamente dados o que, siendo pensamientos erréoneos pero unitariamente

comprensibles y pensados, se tienen por verdaderos.3°

Puedo referirme ya al importante pasaje en el que Husserl introduce la mo-
tivacion asociativa en Ideas II. Se trata de un texto dificil porque en él apare-
cen la protosensibilidad y la sensibilidad secundaria, pero lo hacen sélo de mo-
do implicito, y Husserl menciona incluso una posible alteracién de la racionali-

dad, que es lo que ahora mas nos interesa:

Aqui no se trata de la motivacion de tomas de posicion por tomas de posicion [ésta
es la motivacidn racional] sino de la motivacion de vivencias de cualesquiera espe-
cie, esto es, o bien de aquellas que son ‘sedimentos’ (Niederschldge) de actos de
razén o de rendimientos de razdn anteriores o que por ‘analogia’ con aquéllas se
presentan como unidades aperceptivas sin estar realmente formadas por la accién
racional; o bien de aquellas que carecen por completo de razén (véllig vernunftios):
la sensibilidad, lo que se impone (das sich Aufdrédngende), lo predado (Vorgegebe-
ne), el movimiento (Getriebe) en la esfera de la pasividad.3*

Al final de este texto, parece claro que aunque Husserl utilice el término
genérico de “sensibilidad”, se esta refiriendo a la protosensibilidad, donde lo
motivado son vivencias “que carecen por completo de razén”. Por su parte, las
vivencias que son “sedimentos de actos de razén o de rendimientos de razon
anteriores” habria que incluirlas en la sensibilidad secundaria. Y si no me equi-
voco en la interpretacion que aqui estoy proponiendo, en ella habria que incluir
también el segundo nivel mencionado por Husserl: el de las vivencias que pre-
sentan una “analogia” con dichos “sedimentos” de razén, y que serian justa-
mente las vivencias correspondientes a la alteracién de la racionalidad. Las vi-

vencias s6lo andlogas a las racionales constituyen el nivel de la racionalidad

30 14, 11, 333-4.
3114, 11, 222

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 93



94 |

P1LAR FERNANDEZ BEITES

A\Y

incorrecta, pues, como vimos, lo “irracional” se incluye en el ambito racional

justamente porque pretende mantener una analogia con lo racional correcto.
En definitiva, la sensibilidad secundaria le sirve a Husserl como mediacién
entre lo prerracional y lo racional, y asi puede caracterizar la sensibilidad, lo pre-

rracional como el “fondo” o el “subsuelo” (Untergrund) de lo racional, del espiri-

tu: “Por ella [por sensibilidad] entendemos el subsuelo ‘animico’ del espiritu”??;

“la motivacién pasiva es el suelo materno (Mutterboden) de la razén">. Por su
parte, lo racional al apoyarse en la sensibilidad también se articula en dos nive-
les, segun su grado de cercania a lo sensible. Husserl los denomina “intelecto
agente”, que es lo racional sin mds, y “razén sumergida en sensibilidad”*, que
seria la razén en tanto que dependiente de su subsuelo que es la sensibilidad
—pero no en tanto que incluida ya en dicha sensibilidad, pues esto sucede, mas

bien, en la sensibilidad secundaria®”.

4. CONCLUSION

El hecho de que la motivacidn racional tenga su subsuelo en una motivacion
asociativa prerracional resulta decisivo para comprender la vida moral. Segun un

axioma basico de la ética, la moralidad exige libertad, que es un acto de motiva-

32 1d. 1I, 334. Esta tesis aparece en varios textos: “Esta esfera [la espiritual] tiene su subsuelo en lo ‘ani-
mico’ inferior y ademas su teleologia inmanente en las transmutaciones legales de lo superior en lo inferior,
de lo espiritualmente activo en pasividades, en una sensibilidad secundaria que crea predaciones para las
futuras acciones del yo”, Id. II, 332. “Todo acto tiene también su lado de naturaleza, esto es, su subsuelo
de naturaleza: lo que esta predado afectando es una formacion de la naturaleza, aunque también aqui y
alld puede haber coactuado algo yoico en la accidon anterior”, Id. II, 338-9. “La palabra ‘subsuelo’ empero
también significa: el sujeto que toma posicion es dependiente también de este soporte, en la medida en
que yo, para experimentar motivaciones en mis tomas de posicion tengo que tener precisamente las viven-
cias motivantes y éstas estan en nexo asociativo y bajo reglas de disposiciones asociativas”, Id. II, 388.

33 EE, 332.

34 El texto citado en el que se distinguia la protosensibilidad de la sensibilidad secundaria continuaba asi:
“En conformidad con ello dividimos también la razon en razén originaria, intellectus agens, y razéon sumer-
gida en sensibilidad (in Sinnlichkeit herabgesunkene Vernunft)”, 1d. 11, 334. También en EE, 112 y 331-2
habla Husserl del intellectus agens.

35 A la razdn sumergida en sensibilidad perteneceria la “razén relativa”, que Husserl incluye en la moti-
vacion racional al hacer su exposicion inicial en Ideas 11. La razdn relativa seria motivacion racional, pero
apoyada en la sensibilidad secundaria, que puede incluir incorreccién; esto Ultimo hace que el resultado
de la motivacion racional correcta pueda ser incorrecto y por ello Husserl la considera racionalidad sdlo
relativa. El ejemplo de Husserl es emitir una conclusion falsa por apoyarse en premisas falsas que tengo
por verdaderas (sedimentos racionales incorrectos proporcionados por la sensibilidad secundaria): “si
tengo algo por verdadero, o una exigencia por moral y sigo libremente la verdad presunta o el bien mo-
ral presunto, entonces soy racional —pero relativamente, en tanto que puedo en efecto equivocarme en
ello”, Id. II, 221. Lo importante aqui es que la génesis es racional, no como en la sensibilidad secunda-
ria, en la que la génesis es asociativa prerracional.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



TIPOS DE MOTIVACION Y VIDA MORAL: LA PROPUESTA DE E. HUSSERL | 95

cion racional, pero la vida moral de un sujeto finito exige ademas un fondo de
habitualidades, y aqui interviene la motivacién asociativa.

En efecto, la libertad es un nuevo comienzo, pero en el sujeto finito ese
comienzo no puede partir siempre de cero, sino que ha de apoyarse

I\\

necesariamente en un subsuelo de habitos, que se estructuran en el “caracter”
como segunda naturaleza, de modo que la actuacién moral se limita muchas
veces a “seguir el caracter”: actlo segun quién soy. Sin embargo, gracias a la
motivacion asociativa, el sujeto que sigue su caracter no pierde libertad, pues
hemos visto que la sensibilidad secundaria incluye sedimentos de razén y esto
significa que incluye también cierta libertad. Asi la libertad inicial se sedimenta
en forma de caracter, y el caracter puede entenderse como una suerte de
libertad “condensada”.

Reconocemos, por tanto, con Husserl, que la libertad necesita del habito, y
damos toda la importancia que merece a ese subsuelo irracional. Pero Husserl
tiene buen cuidado de no reducir la libertad a habito*®, a naturaleza, e insiste en
defender la primacia del nivel racional. La libertad es la que genera el habito y
también la que decide seguirlo (seguir el caracter); y la libertad ha de ocuparse,
sobre todo, de que el habito no olvide sus origenes, pues hay el peligro de que el
habito acabe por sustituir a la libertad y destruya asi el ambito de la racionalidad.
Como hemos comprobado, la motivacion asociativa prerracional que genera el
habito puede deformar, y deforma de hecho, la racionalidad inicial, produciendo
meras analogias de la razén, que encierran “contradicciones y contrasentidos
muy diversos”.

Aqui nos encontramos, en realidad, con el problema de la génesis historica
de la razon (teleologia de la razon), pues es claro que el habito individual ha de
incorporar en parte el habito colectivo: éste es un factum necesario en tanto que
lo predado al sujeto es un mundo generado a su vez por otros sujetos. Aunque
no hay ya tiempo para entrar en este problema decisivo, no puedo dejar de indi-
car que limitarse a seguir el habito, renunciando a re-ejercitar la libertad ligada a
la racionalidad, supone la inmersién en ese “Uno” (Man) colectivo o “Se” imper-
sonal, que M. Heidegger supo describir en toda su crudeza y del que, sin embar-

go, no logré escapar. Contra todo posible “tradicionalismo” sumido en el “Uno”,

36 “Todo acto libre tiene su naturaleza como cola de cometa: pero él mismo no ha llegado a ser a partir de
la naturaleza (nacido por mera legalidad natural), sino que precisamente ha llegado a ser por el yo (Ich-
geworden)”, 1d. 1I, 338.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014, |



96 |

P1LAR FERNANDEZ BEITES

la opcidn de Husserl consisti® mas bien en apostar por una “tradicion” auténtica,
que es la que esta siempre dispuesta a volver a los origenes, es decir, a “reacti-
var la evidencia” del comienzo®’, mediante actos de motivacion racional.

La vuelta a los origenes, que evita que la tradicidon caiga en un tradicionalis-
mo, es justamente la tarea que Husserl asigné a su fenomenologia genética. Y
por ello me atrevo a afirmar que la fenomenologia genética es la auténtica “ar-
queologia del saber”, frente a la propugnada desde el posmodernismo, que al
haber renunciado a la motivacion racional capaz de acceder a evidencias origina-
rias, convierte la critica en mera aniquilacion de lo dado y sustituye asi la cons-
truccion ciega del tradicionalismo por una destruccion aun mas ciega (y no por
una supuesta de-construccidn critica). Aprovechemos, pues, este centenario de
Ideas 1 para ir una vez mas a los origenes, “a las cosas mismas”, porque creo

que sdlo esto lograra salvar a la filosofia de la destruccidn total a la que se esta

/4

viendo abocada tras ese “fin de la filosofia” decretado por Heidegger.

BIBLIOGRAFIA: OBRAS FUNDAMENTALES

Id. I: Husserliana 111/1, Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phdnomenologischen Philo-
sophie. Erstes Buch: Allgemeine Einfuhrung in die reine Phanomenologie, neu hrsg. von
Karl Schuhmann, M. Nijhoff, Den Haag, 1976. (Trad. cast. Ideas relativas a una fenomeno-
logia pura y una filosofia fenomenoldgica, Fondo de Cultura Econémica, México-Buenos Ai-
res, 1985.)

Id. II: Husserliana 1V, Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phdnomenologischen Philoso-
phie. Zweites Buch: Phanomenologische Untersuchungen zur Konstitution, Kluwer Aca-
demic Publishers, Dordrecht-Boston-London, 1991. (Trad. cast. Ideas relativas a una fe-
nomenologia pura y una filosofia fenomenolégica. Libro II, UNAM, México, 1997.)

EE: Husserliana XXXVII, Einleitung in die Ethik. Vorlesungen Sommersemester 1920-4, Klu-
wer Academic Publishers, Dordrecht-Boston-London, cop. 2004,

CM: Husserliana 1, Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrdge, Martinus Nijhoff, Den
Haag, 1950. (Trad. cast. Meditaciones cartesianas, Fondo de Cultura Econémico, Madrid,
1985)

37 Como dice Husserl en “El origen de la geometria” (UG), hay en todo hombre una “facultad de reactiva-
cion” (Vermdéglichkeit der Reaktivierung) que permite “reactivar la evidencia” (die Evidenz reaktivieren). Se
trata de ir hacia atrds, de deshacer el camino para volver a experimentar la evidencia del comienzo, porque
en su paso a la historia la evidencia originaria “se sedimenta” (especialmente de modo linglistico) y asi
experimenta una “conversidn” (Verwaltung), pero ella puede ser “retro-convertida” (zuriickzuverwalten)
mediante la reactivacion: “lo que es despertado pasivamente debe ser también, por asi decir retro-
convertido en la actividad correspondiente: es la facultad de reactivacion, originariamente propia de todo
hombre en tanto ser hablante. [...] Se sedimenta, por asi decir. Pero el lector puede hacerla huevamente
evidente, puede reactivar la evidencia”, UG, 371-2. Husserl es consciente de que la reactivacién total
supone una “idealizacion”, pero basta con mantenerla como meta infinita.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



TIPOS DE MOTIVACION Y VIDA MORAL: LA PROPUESTA DE E. HUSSERL

UG: "Die Frage nach der Ursprung der Geometrie”, en Husserliana V1, Die Krisis der européis-
chen Wissenschaften und die transzendentale Phdnomenologie. Eine Einleitung in die phéa-
nomenologische Philosophie, Martinus Nijhoff, Den Haag, 1954, Beilage III, pp. 365-386.

(Trad. cast. en Derrida, 2000: Introduccion a “El origen de la geometria” de Husserl, pp.
163-192.)

BIBLIOGRAFIA SECUNDARIA

DERRIDA, J. (2000): Introduccion a “El origen de la geometria” de Husserl, Manantial, Buenos
Aires.

FERNANDEZ BEITES, P. (2012): “Causalidad bioldgica y motivacion personal”, en Diéguez, Cla-
ramonte et. al. (eds.), Filosofia de la biologia, Valencia, pp. 425-433.

FERNANDEz BEITES, P. (2013): “Sobre la intencionalidad secundaria de las emociones”, en
Dianoia, vol. LVIII, n © 70, 3-34.

FERRER, U. (2008): La trayectoria fenomenoldgica de Husserl, EUNSA, Pamplona.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 97






Investigaciones Fenomenoldégicas, n. 11, 2014, 99-109.

e-ISSN: 1885-1088

ENATURALIZAR LA CONCIENCIA?

HUSSERL Y LA TESIS DE LA EXCEPCION HUMANA

NATURALIZING CONSCIOUSNESS?

HUSSERL AND THE THESIS OF HUMAN EXCEPTION

Pedro Enrique Garcia Ruiz

Universidad Nacional Autonoma de México, México

Resumen: Uno de los aspectos dominantes en
los desarrollos de las ciencias sociales y las
humanidades en la actualidad es la adaptacion
de enfoques naturalistas. Los programas natu-
ralistas rechazan el estatuto de lo humano que
habia defendido tradicionalmente la filosofia al
sostener que la conciencia es reducible a un
hecho contingente y, por lo tanto, puede com-
prenderse desde un criterio meramente objeti-
vista. El filésofo francés Jean-Marie Schaeffer
llama a esta postura la “tesis de la excepcidn
humana” y sostiene que la fenomenologia de
Edmund Husserl es el dltimo ejemplo de esta
postura. Trataremos de mostrar que el antina-
turalismo tan caracteristico de la fenomenologia
husserliana es sostenible pese a la critica de
Schaeffer. En este sentido, buscamos explorar
brevemente la posibilidad y sentido de una
fenomenologia naturalizada.

Palabras clave: Fenomenologia | Naturalismo
| Filosofia transcendental | Schaffer

enriguegr@unam.mx

Abstract: One of the key aspects in the devel-
opment of the social sciences and humanities
today is the adaptation of naturalistic ap-
proaches. Naturalists programs reject the sta-
tus of the human that had traditionally defend-
ed philosophy holding that consciousness is
reducible to a contingent fact and, therefore,
can be understood from a purely objectivist
approach. The French philosopher Jean-Marie
Schaeffer calls this approach the “thesis of
human exception” and argues that the phe-
nomenology of Edmund Husserl is the latest
example of this approach. Try to show that the
anti-naturalism so characteristic of Husserlian
phenomenology is sustainable despite criticism
of Schaeffer. Here, looking briefly to explore the
possibility and way of a naturalized phenome-
nology.

Key Words: Phenomenology | Naturalism |
Transcendental philosophy | Schaffer

1. LOS PROGRAMAS NATURALISTAS

En la Filosofia como ciencia estricta, Husserl advierte de los peligros que

implica el naturalismo; las consecuencias de asumir esta postura se refleja en

una concepciéon cosificada de la vida humana. éPor qué el naturalismo significa

Fecha de recepcion: 7-1V-2014

Fecha de aceptacion: 30-VII-2014


mailto:enriquegr@unam.mx

100 |

PEDRO ENRIQUE GARCiA

para Husserl una concepcion errénea de la ciencia y la filosofia? Y sobre todo,
épor qué ve en él una visién donde lo humano es despojado de aquello que lo
constituye como tal? Como sabemos, la critica de Husserl al naturalismo es uno
de los aspectos centrales de su obra: desde las Investigaciones Idgicas, a
través de la critica al psicologismo, hasta La crisis de las ciencias europeas, con
el rechazo de la reduccién de las ciencias a meras ciencias de hechos y la con-
secuente critica a la matematizacion de la naturaleza en tanto olvido del mundo
de la vida'. éEsta critica husserliana a los programas naturalistas de su época
—representados por Ernst Mach, Richard Avenarius, Ernst Haeckel, y Wilhelm
Ostwald— sigue siendo valida hoy? Ahora el naturalismo se presenta como par-
te de la llamada revolucion cognitiva iniciada a mediados del siglo pasado; la
neurociencia cognitiva se desarrolla a partir de la década de noventa del siglo
XX gracias al trabajo conjunto de neurocientificos, psicélogos cognitivos e inves-
tigadores en inteligencia artificial. Lo caracteristico de estos programas de in-
vestigacion en su busqueda por “naturalizar” los problemas que tradicionalmen-
te habian sido campo de trabajo de la filosofia y las ciencias humanas. Esto ha
tenido como resultado la proliferaciéon de enfoques asociados a las investigacio-
nes neuronales: neuroética, neuropolitica, neuropsicologia, y, por supuesto,
neurofilosofia. Como ha sostenido Paul Churchland, la neurofilosofia surge del
concurso de distintas disciplinas cientificas (neurociencia, neurobiologia cogniti-
va, psicologia, psiquiatria, ciencia cognitiva, filosofia de la mente) con la finali-
dad de corregir las concepciones de lo mental y lo subjetivo contenidas en la
filosofia tradicional®. Se busca llevar a la practica la exigencia de Quine de una
epistemologia naturalizada; en este sentido, una teoria filoséfica es naturalista
si sus analisis, conceptos y principios encuentran compatibilidad con los de las
ciencias naturales. Uno de los ambitos en los que el naturalismo actualmente se
encuentra interesado es el de la mente y la subjetividad, concretamente, se
intenta naturalizar la intencionalidad y la conciencia a través de teorias funcio-
nalistas, representacionalistas y teleosemanticas como las de Fred Dretske,
Ruth Millikan, o Thomas Metzinger®.

! Cf. D. Moran. “Husserl Transcendental Philosophy and the Critique of Naturalism”, en Continental Phi-
losophy Review, vol. XLI, num. 4, pp. 401-405.

2 Cf. P. Churchland. Neurophilosophy at Work. Cambridge University Press, Cambridge, 2007.

3 Cf. F. Drestke. Explaining Behavior. Reasons in a World of Causes. The mIT, Cambridge, 1988; R. Milli-
kan. Language, Thought, and Other Biological Categories. The MIT Press, Cambridge, 1984; T. Metzinger.
Being no One. The Self-Model Theory of Subjectivity. The MIT press, Cambridge, 2003.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



¢NATURALIZAR LA CONCIENCIA? HUSSERL Y LA TESIS DE LA EXCEPCION HUMANA

Como sostiene Jesse Prinz, el naturalismo puede diferenciarse en al me-
nos cuatro grupos que nos permiten comprender sus respectivos compromisos
epistémicos y ontoldgicos: metafisico, explicativo, metodoldgico y transformati-
vo?. El naturalismo, afin al que Husserl criticé y con el que se encuentran com-
prometidos las posturas actuales, es el metafisico. Prinz lo define como el punto
de vista segun el cual el mundo esta limitado por postulados y leyes de las
ciencias naturales. Nada puede existir sin que viole estas leyes y todas las enti-
dades que existen deben, de alguna manera, estar compuestas de las entida-
des que postulan las teorias cientificas®. Husserl caracterizd6 de manera seme-
jante al naturalismo en su Filosofia como ciencia estricta: “El naturalismo es
una consecuencia del descubrimiento de la naturaleza como unidad del ser es-
pacio-temporal conforme a la leyes naturales exactas [...] Asi el naturalista [...]
s6lo ve naturaleza y, ante todo, naturaleza fisica, Todo lo que existe es fisico, y
como tal pertenece al complejo unitario de la naturaleza fisica, o bien, aunque
sea psiquico, no es mas que una variante que depende de lo fisico, a lo sumo
un fenémeno concomitante paralelo secundario”®. Este reduccionismo tan ca-
racteristico de los naturalismos es lo que constituye uno de sus aspectos mas
cuestionables, pues tomando como paradigma a las ciencias naturales, se bus-
ca naturalizar tanto a la conciencia como a las ideas. Un buen ejemplo contem-
poraneo de esta postura es el filésofo de la mente Tim Crane: “Mi personal mo-
do de ver, que trato de defender en este libro, es que una explicacion mecanica
de la mente debe demostrar (por lo menos) como la mente es parte del mundo
de las causas y los efectos, parte de lo que los filésofos llamarian el ‘orden na-
tural’ del mundo. Otra cosa que debe hacer una explicacidn mecanica de la
mente es dar los detalles de generalizaciones que describen regularidades cau-
sales en la mente. En otras palabras, una explicacién mecanica de la mente
estd destinada a la existencia de leyes naturales de la psicologia”’. Los actuales
naturalismos siguen manteniendo incélumes los supuestos que Husserl descri-
bié como propios de las posturas de su época; si, como hace cien anos, exigen

la reduccién de la conciencia a un hecho sometido a leyes naturales, entonces

4 Cf. 1. 1. Prinz. The Emotional Construction of Morals. Oxford University Press, Oxford, 2007, pp. 2-3.

5 Cf. Ibid., p. 3.

8 E. Husserl. La filosofia como ciencia estricta. Trad. de E. Tabering, Nova, Buenos Aires, 1962, pp. 13-
14.

7 T. Crane. La mente mecénica. Introduccién filoséfica a mentes, maquinas y representacién mental.
Trad. de J. Almela, Fondo de Cultura Econdmica, México, 2008, pp. 28-29.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 101



102 |

PEDRO ENRIQUE GARCiA

debemos sopesar si la respuesta dada por Husserl a esta problematica sigue

siendo valida.

2. LA TESIS DE LA EXCEPCION HUMANA

Hace cien afios la psicologia experimental pretendié erigirse como una cien-
cia estricta capaz de ofrecer un fundamento a todo conocimiento humano. “Ella
es, se dice, la psicologia cientifica exacta buscada desde hace mucho tiempo y
por fin realizada; gracias a ella, la ldgica, la teoria del conocimiento, la estética,
la ética y la pedagogia han adquirido por fin su fundamento cientifico y estan en
vias de convertirse en ciencias experimentales”®. La critica de Husserl al natu-
ralismo ha dejado en claro que la psicologia, como cualquier otra disciplina que
tome como paradigma la ciencia natural, no puede alcanzar esa meta dado que
toman como fundamento del conocimiento la experiencia que identifican con los
datos sensoriales. “En virtud de su punto de partida, toda ciencia de la natura-
leza es ingenua. La naturaleza que ella pretende estudiar existe simplemente™®.
Tomar los hechos como fundamento de la ciencia y elevarlos a criterio absoluto
es el error mas grave del naturalismo que se guia por “el espejismo de un
método cientifico-natural inspirado en el modelo del método fisico-quimico”*°.
Husserl considera que el origen de este error radica en el desconocimiento de
una filosofia trascendental —posible gracias a la superacién de la actitud natu-
ral—''. El naturalismo desconoce que a los hechos les pertenece una esencia
gue esta presupuesta en toda investigacion; atenerse a los meros datos de la
experiencia es resultado de un prejuicio empirista de identificar todo conoci-
miento posible con la experiencia'?. Para Husserl el conocimiento se da por me-
dio de una intuicidon y no por medio de datos y hechos que ya suponen una to-

ma de posicion determinada, esto es, un prejuicio. “La ceguera para las ideas

8 E. Husserl. La filosofia como ciencia estricta, p. 18.

° Idem.

0 1bid., p. 32.

1 El predominio de la actitud natural es para Husserl el mejor ejemplo de la necesidad de someter a una
critica trascendental las creencias que se constituyen en el horizonte desde el cual se articula la expe-
riencia cotidiana. Cf. S. Luft. “Husserl’'s Phenomenological Discovery of the Natural Attitude”, en Conti-
nental Philosophical Review, 1998, nium. 30, pp. 153-170.

12 Cf. E. Husserl. Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenoldgica. Libro prime-
ro: introduccién general a la fenomenologia pura. Trad. de J. Gaos y A. Ziriéon, Fondo de Cultura Econé-
mica, Universidad Nacional Autdbnoma de México, 2013, § 19, p. 120.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



¢NATURALIZAR LA CONCIENCIA? HUSSERL Y LA TESIS DE LA EXCEPCION HUMANA

es una forma de ceguera psiquica; por obra de los prejuicios se vuelve uno
incapaz de traer al campo del juicio lo que tiene en el campo de la propia intui-
cion. En verdad todos ven, y, por decirlo asi, constantemente ‘ideas’, ‘esencias’;
todos operan con ellas en el pensamiento, ejecutan también juicios esencia-
les”*3. La naturalizacién de la conciencia es el resultado de imponer para el es-
tudio de la subjetividad el modelo de investigacion propio de las ciencias natu-
rales; esto “implica casi inevitablemente cosificar la conciencia, lo que desde un
principio nos lleva a un absurdo”**. Esto significa que para Husserl la subjetivi-
dad no es reducible a criterios objetivistas y naturalistas. Como afirma tajante-

mente en Ideas 11:

De las consideraciones hechas hasta aqui se desprende el limite de la posible natu-
ralizacion: el espiritu puede ser concebido como dependiente de la naturaleza y él
mismo puede ser naturalizado, pero solamente hasta cierto grado. Una determina-
cién univoca del espiritu mediante meras dependencias naturales, una reduccién a
algo asi como la naturaleza fisica, a algo analogo en cuanto a la entera especie de
determinacion, con la meta de la determinacidn cientifico-natural univoca, es im-
pensable. Los sujetos no pueden disolverse en ser naturaleza, ya que entonces fal-

taria lo que da sentido a la naturaleza.'®

Jean-Marie Schaeffer considera que esta postura antinaturalista de Husserl
es la caracterizacion mas lograda de lo que llama la “tesis de la excepcién
humana”. Segun él, Husserl sostiene que el ser humano posee un estatuto sui
generis que lo coloca por encima de los demas seres vivos; esa caracteristica
consiste en poseer la propiedad de trascender su propia “naturalidad”*®. Segin
Schaeffer, esta tesis ha sido dominante hasta hace poco en Occidente y ha sido
gracias al surgimiento y consolidacion de las ciencias naturales que ha llegado a
su fin. La mayor perplejidad radica en que pese a su obvia falsedad siga pre-
dominando en amplios sectores de la filosofia y las ciencias sociales. Para
Schaeffer esto se debe al decidido antinaturalismo de diversas posturas que,

como la de Husserl, se oponen a cualquier tipo de naturalizacién con la conse-

13 Ipid., § 22, p. 126.

4 E. Husserl. La filosofia como ciencia estricta, p. 33.

15 E, Husserl. Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenoldgica. Libro segundo:
investigaciones fenomenoldgicas sobre la constitucion. Trad. de A. Zirion, Instituto de Investigaciones
Filosoficas, Universidad Nacional Autonoma de México, 1997, § 64, p. 346.

16 Cf. J.-M. Schaeffer. El fin de la excepcién humana. Trad. de V. Goldstein, Fondo de Cultura Econdmica,
Buenos Aires, 2009, p. 13.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 103



104 \ PEDRO ENRIQUE GARCIA

cuencia de asumir un dualismo ontoldgico radical que se expresa en la oposi-
cion entre “naturaleza” y “espiritu” (o “naturaleza” y “cultura”), deudora de la

distincion cartesiana entre res cogitans y res extensa.

Sin discusidén, es la fenomenologia husserliana la que constituye el mejor indicio de
esta radicalizacion del antinaturalismo. La situacidén es tanto mas reveladora cuanto
que Husserl critico fuertemente el gnoseocentrismo cientificista del siglo xix, po-
niendo el acento en la primacia (ldgica y ontogenética) de la vida vivida en relacién
con los saberes objetivados —otros tantos rasgos que parecerian tener que alejar a
la fenomenologia del proyecto cartesiano—. Pero no es asi: de todas las escuelas fi-
losdficas poskantianas, la fenomenologia husserliana, por lo menos tal como se de-
clina tras el giro trascendentalista, es la que mas se acerca al programa cartesiano.

De hecho, Husserl reactivé el gesto cartesiano, radicalizandolo.’

La fenomenologia trascendental, segun Schaeffer, representa la versién
mas lograda y sofisticada de la “tesis de la excepcion humana” por reivindicar
varios argumentos que, de un modo u otro, remiten a ella: 1) la critica al obje-
tivismo de las ciencias naturales como modelos explicativos de la experiencia
humana que tienden a su cosificacién; 2) la defensa de la perspectiva de la
primera persona como irreductible a un enfoque externalista o de tercera per-
sona; 3) la restitucién del dualismo en términos de oposicidon y preponderancia
de lo “espiritual” sobre lo “natural”. Sin duda, como apunta Schaeffer, la tesis
de la excepcién humana en la fenomenologia de Husserl se sintetiza en el se-
gundo punto, pues es su condicion de sujeto, de poseer autoconciencia, lo que
le permite al ser humano remontarse por encima de las determinaciones de la
causalidad natural. “La libertad —la capacidad de determinarse a si mismo— y
la razén —la capacidad de sacar de su propio interior los criterios de lo verda-
dero— no hacen sino nombrar las dos caras de un solo y mismo dato fundador:
la esencia propiamente humana del hombre reside en el hecho de que es cons-
titutivamente sujeto [...] La conciencia de si se convierte de esto modo en el
fondo Gltimo de toda objetividad y toda asercién de ser”*8.

La argumentacién de Schaeffer contra la fenomenologia trascendental de
Husserl consiste basicamente en atribuir a su postura un compromiso implicito

con un fuerte dualismo ontoldgico, del cual la primacia de la perspectiva de la

7 Ibid., p. 44.
18 Ipid., p. 22.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



¢NATURALIZAR LA CONCIENCIA? HUSSERL Y LA TESIS DE LA EXCEPCION HUMANA

primera persona es su principal consecuencia. Todo el planteamiento de Husserl
en torno a la superacion de la actitud natural por medio de la reduccidn eidética
y fenomenoldgica conlleva la asuncion en torno a un antinaturalismo que se
expresa en la negativa de reconocer que las ciencias naturales son capaces de
dar cuenta de la conciencia humana sin cosificarla, esto es, de volverla un obje-
to. La ciencia no puede ofrecer respuesta a los grandes problemas de la
“humanidad auténtica” dada su conviccion de que sélo son los hechos lo Unico
relevante. “Meras ciencias de hechos hacen meros hombres de hechos”*®. Una
de las consecuencias mas negativas del naturalismo radicaria aqui para Husserl
—y que Schaeffer no destaca—: la desvinculacién de la ciencia de los proble-
mas sobre el sentido o sin sentido de la existencia humana. “éQué tiene la cien-
cia que decirnos sobre la razén y sin razdén, qué sobre nosotros, los seres
humanos en cuanto sujetos de esta libertad? La mera ciencia de los cuerpos
materiales nada tiene, evidentemente, que decirnos, puesto que ha hecho abs-

traccién de todo lo subjetivo”?°.

Sin embargo, Schaeffer considera que esta
postura de Husserl es una consecuencia obvia de asumir la ruptura dontica que
subyace a su argumento: como la subjetividad humana es algo no reducible a
un analisis externalista —no analizable en términos objetivistas—, entonces se
legitima la inmunidad epistémica que subyace a la perspectiva de la primera
persona como captacion eidética de las estructuras puras de la conciencia. El
antinaturalismo de Husserl queda reflejado desde su temprana polémica con el
psicologismo en las Investigaciones Idgicas y, sobre todo, en el articulo pro-
gramatico de 1911, La filosofia como ciencia estricta, donde a juicio de Schaef-
fer, Husserl busca otorgar un fundamento trascendental a las ciencias del espi-
ritu, reaccion clara de los representantes de la “tesis” (Dilthey, Heidegger,
Scheler) contra el desarrollo y éxito de los saberes fundados en la naturaleza.
La solucién fue postular un ambito no reducible a los criterios de las ciencias
empiricas: un ambito trascendental. “Para salvaguardar la tesis de la irreducti-
bilidad del ‘sujeto cognoscente’ a una propiedad natural entre otras de un orga-

nismo bioldgico, habia que oponer a esta conciencia empirica una conciencia

19 E, Husserl. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia trascendental. Traduccién de J. Mufioz
y S. Mas, Critica, Barcelona, 1991, p. § 2, p. 6.
20 1dem.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 105



106 |

PEDRO ENRIQUE GARCiA

pura concebida como condicidon de posibilidad de la primera y planteada como
inaccesible a todo medio de investigacion elaborado en el nivel de ésta”*’.

El problema radica entonces, como ya lo sefala Jesse Prinz, en que una
postura naturalista no puede aceptar la existencia de una perspectiva trascen-
dental. Segun esta tesis, que asume explicitamente Schaeffer, el analisis con-
ceptual por medio del cual explicamos la realidad no puede contener aspectos
no naturales porque los conceptos en si mismos son entidades naturales y ellos
pueden ser investigados usando procesos empiricos. El naturalismo sefiala que
estamos siempre operando desde adentro de las teorias actuales del mundo,
puesto que al hacer revisiones tedricas no podemos salir de nuestras teorias y
adoptar instancias trascendentales. Hacer eso seria suponer que tenemos una
forma de pensar acerca del mundo que es independiente de nuestras teorias
del mundo. Si las teorias del mundo provienen todas de nuestras creencias,

entonces ninguna instancia trascendental es posible®?.

3. FILOSOFiA TRASCENDENTAL Y NATURALISMO

Para Husserl el naturalismo es consecuencia del predominio de la actitud
natural; el positivista, con quien polemiza en La filosofia como ciencia estricta e
Ideas 1 y II, desconoce que la existencia de conocimientos esenciales porque
asume una ontologia de lo real fundada en la identificacion entre experiencia y
hecho. Pero toda investigacién supone ese conocimiento eidético. “De facto, el
positivista solo rechaza los conocimientos esenciales cuando reflexiona ‘filosofi-
camente’ y se deja engafiar por los sofismas de los fildsofos empiristas, pero no
cuando como investigador de la naturaleza piensa y fundamenta en la actitud
cientifico-natural. Pues entonces se deja guiar, patentemente, en muy amplia

723 Las ciencias de la naturaleza operan,

medida por intelecciones de esencia
segun Husserl, desde una actitud dogmatica, pues pese que han eliminado de
la esfera de la experiencia todo escepticismo no asi de la esfera de lo esencial.
Ello lleva a una oposicion entre “ciencias de la actitud dogmatica” y “ciencias de

la actitud filosofica”.

21 3,-M. Schaeffer, op. cit., p. 44.
22 Cf. J. Prinz, op. cit., p. 3.
23 E. Hussserl. Ideas 1, § 25, p. 130.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



¢NATURALIZAR LA CONCIENCIA? HUSSERL Y LA TESIS DE LA EXCEPCION HUMANA

De un lado estan las ciencias de la actitud dogmatica, vueltas hacia las cosas, des-
preocupadas de toda problematica epistemoldgica o escéptica [...] Del otro lado
estan las investigaciones cientificas de la actitud propia de la teoria del conocimien-
to, de la actitud especificamente filoséfica, que se ocupan de los problemas escépti-
cos de la posibilidad del conocimiento, y los resuelven ante todo en generalidad de
principios, para luego, al aplicar las soluciones obtenidas, sacar las consecuencias
para el enjuiciamiento del sentido y el valor cognoscitivo definitivos de los resulta-

dos de las ciencias dogmaticas.?*

Esta distincion de Husserl, segun Schaeffer, sigue operando bajo los presu-
puestos de la tesis de la excepcidon humana; apelar a cualquier tipo de dualismo
con la finalidad de defender el caracter antinaturalista de aquellas disciplinas
gue se ocupan de manera no dogmatica de la experiencia significa mantener,
de una manera u otra, la ruptura dntica que subyace a la descalificacion de las
ciencias objetivistas al pretender estudiar el espiritu humano?®. Pero este tipo
de distinciones husserlianas no se plantean desde ningun tipo de dualismo.
Tanto la diferencia entre ciencias de hechos y ciencias de esencias, ciencias
dogmaticas y ciencias filoséficas, o actitud naturalista y actitud personalista, se
realizan para enfatizar los modos o actitudes que podemos asumir frente al
mundo. No hay para Husserl un mundo de las esencias opuesto al de los
hechos, o un mundo espiritual opuesto al mundo natural. No existe en la feno-
menologia trascendental cabida para ningun tipo de dualismo en sentido carte-
siano (sustancia pensante/sustancia fisica) o kantiano (mundo fenoméni-
co/mundo inteligible). Husserl insistid en que se trata de actitudes que pode-
mos tener ante el mundo, nosotros mismos y los demas. Esto es evidente en la
manera en que Husserl introduce el problema de la actitud natural en Ideas I.
Las cosas se presentan en como “simplemente ahi”, ocupando un espacio y
dandose en un tiempo. Se capan sus cualidades a partir de los sentidos; este
mundo, no obstante “no estd para mi ahi como mero mundo de cosas, sino, en
la misma inmediatez, como mundo de valores, mundo de bienes, mundo practi-
co”?®. El mundo natural y el espiritual no son diferentes, sino las actitudes que

tomamos ante ellos. Esto es lo que busca mostrar Husserl con la exigencia de

2 Ibid., § 26, p. 133.
25 Cf. 1.-M. Schaeffer, op. cit., p. 46.
26 E, Husserl. Ideas 1, § 27, p. 137.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 107



108 |

PEDRO ENRIQUE GARCiA

ejecutar la epojé fenomenoldgica como cambio radical actitud para acceder al
ambito de una filosofia trascendental. Cuando se absolutiza la actitud naturalis-
ta nos enfrentamos a una reduccionismo objetivista que sélo ve hechos; aqui se
encuentra para Husserl el origen de la “cosificacion” de la conciencia, pues la
ciencia pretende tematizarla excluyendo los elementos puramente subjetivos.
La conciencia es un hecho natural indudablemente pero no se agota en ello. Es
lo que Husserl buscé mostrar con al sostener la prioridad de la actitud fenome-
noldgica-trascendental frente a la naturalista. Esta peculiar condicidon de la con-
ciencia la expresd Husserl con lo que llamd “la paradoja” de la subjetividad
humana: el ser-sujeto para el mundo y, al mismo tiempo, el ser-objeto en el
mundo?’. En este sentido, el naturalismo absolutiza el caracter objetual, men-
surable de la conciencia, susceptible de ser abordado desde una perspectiva de
la tercera persona; se trata del objetivismo que Husserl asocia al naturalismo
fisicalista. Para el trascendentalismo, sostiene Husserl en la Crisis, “el sentido
de ser del mundo de vida previamente dado es una configuracién subjetiva, es
producto de la vida de la experiencia, de la vida precientifica”®. No obstante,
Schaeffer considera que la filosofia trascendental de Husserl nunca abandoné
los compromisos epistémicos y ontoldgicos que subyacen a la tesis de la excep-
cion humana; sigue manteniendo el privilegio de una subjetividad no natural
frente a las ciencias empiricas cuando postula la primacia de la perspectiva
trascendental sobre el naturalismo fisicalista. Para Schaeffer no hay justifica-
cion alguna, dado el estado de avance de las ciencias naturales, para sostener
una via de acceso y un tipo de conocimiento de la conciencia que sea radical-
mente diferente de los medios que se utilizan para conocer a otros ambitos de
la realidad®. Y el mejor testimonio de esta limitacién es el analisis de lo corpo-
ral que llevan a cabo Husserl y Merleau-Ponty, pues en él asoma con toda su

fuerza el dualismo ontoldgico de la fenomenologia. Schaeffer se pregunta por

I\\ I\\

gué mantener la oposicion entre el “cuerpo” y el “espiritu”, tratese de un cuer-
po como objeto (Kérper) o entidad viviente (Lieb). “La importancia de la pro-
blematica de la corporeidad en la fenomenologia, lejos de testimoniar una su-

peracion del dualismo, es el indicio de la imposibilidad en que se encuentra pa-

27 Cf. E. Husserl. Crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia trascendental, § 53, pp. 188-192.
28 Ibid., § 14, p. 72.
29 Cf. J.-M. Schaeffer, op. cit., p. 25.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



¢NATURALIZAR LA CONCIENCIA? HUSSERL Y LA TESIS DE LA EXCEPCION HUMANA

ra realizar su proyecto para salir de ese marco”°

. Quiza el mayor problema con
la critica de Schaeffer a Husserl radica en su insistencia de situarlo, por su anti-
naturalismo, dentro de una tradicion dualista que, sin embargo, le era total-
mente ajena. Como lo ha mostrado Eduard Marbach, considerar como una
“oposicidon” los conceptos de “naturaleza” y “espiritu” obedece a una lectura
errédnea de la fenomenologia®!. Para Husserl “naturaleza” o “espiritu” son ma-
neras en las que el mundo se nos presenta dependiendo de la actitud que asu-
mamos ante él. “Quien por todas partes ve solamente naturaleza, naturaleza en
el sentido y, por asi decirlo, con los ojos de la ciencia de la naturaleza, es preci-
samente ciego para la esfera del espiritu. No ve personal ni objetos que cobran
sentido por obras personales —no ve, pues, objetos-de-‘cultura’—; no ve pro-
piamente personas, aunque se ocupe con personas en la actitud del psicélogo
naturalista”. La critica de Schaeffer a la fenomenologia muestra que lejos de
haberse cerrado la polémica que inici6 Husserl con el naturalismo hace cien

afios, se encuentra mas viva que nunca.

30 1bid., p. 93.
31 Cf. E. Marbach. “Naturalisierung des Geistes oder Natur und Geist”, en Metodo. International Studies
in Phenomenology and Philosophy, vol. 1, num. 1, 2013, pp. 1-13.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 109






Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014, 111-128.

e-ISSN: 1885-1088

EL ATAQUE DE JUAN DAVID GARCIiA BACCA

A LA CATEGORIA DE SORGE HEIDEGGERIANA

ATTACK OF JUAN DAVID GARCiA BACCA,

THE HEIDEGGERIAN SORGE CATEGORY

Resumen: La intencidn principal del presente
articulo se centra en tres puntos esenciales y
correlacionados entre si. Nuestra principal in-
tencidn es presentar argumentativamente, las
razones por las que Juan David Garcia Bacca
habria cometido un error al traducir el término
heideggeriano Sorge por preocupaciéon y no por
cuidado. Pretendemos sostener que el hecho de
traducir Sorge por preocupacion, distorsiona
gravemente todo el andamiaje ontoldgico y
existencial propuesto por Heidegger. Si esto es
asi, Juan David Garcia Bacca habria elaborado
un sistema critico contra Heidegger, sostenido
sobre un error de fondo, de traduccion y de
nivel de discurso. Es decir, el fildésofo espafiol
Unicamente se habria quedado en un orden de
discurso ontico y no ontoldgico tal y como exige
el proyecto fenomenoldgico heideggeriano.

Palabras clave: Sorge | Preocupacion | Cuida-
do | Ontoldgico

Xavier Gimeno Monfort
Universidad de Valencia, Espafia
xagimon@hotmail.com

Abstract: The aim of this essay focuses on
three main points which are essentials and
related to each other. Our main aim is to pre-
sent, in our argument, the reasons for which
Juan David Garcia Bacca would have erroneous-
ly translated Heidegger's term “Sorge” for
“concern” instead of “care”. We hope to main-
tain the argument that the fact of translating
Sorge for concern seriously distorts the onto-
logical and existential framework that
Heidegger proposes. If this is a fact, Juan David
Garcia Bacca would have developed a critical
system against Heidegger, held over a funda-
mental mistake, at both a discourse and a
translation level. In this way, the Spanish phi-
losopher would have only achieved an ontic
discourse and not an ontologic one, which is
what Heidegger’s phenomenological project
requires.

Key Words: Sorge | Concern | Care | Ontologi-
cal

1. ANTECEDENTES

En el presente trabajo pretendemos mostrar los argumentos en contra de

la categoria heideggeriana de Sorge que el filésofo espafiol Juan David Garcia

Bacca propuso en una de sus obras mas importantes Introduccion literaria a la

filosofia, escrita en 1945.

Fecha de recepcion: 24-X-2013

Fecha de aceptacion: 27-VII-2014


mailto:xagimon@hotmail.com

112 |

XAVIER GIMENO MONFORT

No resulta casual que por estas fechas el filésofo espanol adquiriera una
posicién critica y beligerante hacia Heidegger y su proyecto fenomenoldgico.
Esto es asi porque, a nuestro juicio, desde el afio 1940 hasta bien entrado el
ano 1947, todas las intervenciones, trabajos y articulos monograficos sobre la
figura y pensamiento centrado en el fildsofo aleman adquieren (en el mundo
critico y argumentativo de Garcia Bacca) un tono fustigador.

La razén principal por la que nos hemos centrado en este afo es que Garcia
Bacca se dedicara, en un capitulo de Introduccién literaria a la filosofia, a criti-
car, atacar y corregir lo que, a su juicio, constituyen las cinco categorias mas
importantes dentro del sistema fenomenoldgico heideggeriano, a saber:

e Sorge

e Schuld

e Mangel

e Not

e Tode

La actitud adoptada por Garcia Bacca ante estas cinco categorias heidegge-
rianas es, esencialmente, critica y beligerante. Nuestra principal tarea no pasa
por realizar un mero repaso de cada una de las cinco categorias y los argumen-
tos garcibaccquianos en contra, sino mas bien, de un modo especifico, conocer
los argumentos criticos que Garcia Bacca vierte sobre la primera de las categor-
ias, es decir, Sorge.

Para ello, nos interesa saber qué opinaba el filésofo espafiol sobre la que, a
nuestro juicio, es la categoria por antonomasia dentro del andamiaje fenome-
nolégico heideggeriano: Sorge, que es por derecho propio (dentro de las cinco
categorias puestas a revision critica por Garcia Bacca) la mas importante feno-
menoldgica y ontolégicamente hablando. Pensamos que, de algun modo, un
analisis critico sobre las razones y argumentos vertidos por Garcia Bacca sobre
la categoria de Sorge puede sernos Util para perfilar el sentido y valor de las
criticas sostenidas por el filésofo espanol durante su etapa critica (1940-1947)
con los fundamentos fenomenoldgicos heideggerianos.

Como la categoria de Sorge tiene un papel mas que destacado en una de
las obras mas importantes de Heidegger, Sein und Zeit, escrita en 1927, cree-
mos que lo mas adecuado, tanto por razones de extensidn como por peso ar-
gumentativo, sera centrar nuestra atenciéon en una Unica categoria tratada por

Garcia Bacca. Ademas, dado que este analisis tratard sobre la categoria con

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



EL ATAQUE DE JUAN DAVID GARCIA BACCA A LA CATEGORIA DE SORGE HEIDEGGERIANA | 113

mayor peso y densidad ontoldgica de la obra del aleman, mejor quedara retra-
tado el sistema critico garcibaccquiano.

Creemos que tenemos buenas y poderosas razones para pensar que, en lo
mas profundo de su argumentacién critica, el pensador espafiol estaba soste-
niendo una interpretacion errada, sobre el valor de las posibilidades ontoldgicas
gue encerraba la categoria heideggeriana de Sorge. Otra de las principales ta-
reas del presente trabajo es la de analizar y fundamentar (apoyados en nuestra
particular interpretacién de la Sorge heideggeriana) los posibles errores o exce-
sos cometidos por el fildosofo espanol a la hora de fundamentar una critica diri-
gida a la base del proyecto fenomenoldgico heideggeriano basado, esencial-
mente, en el ataque ingenioso y perspicaz de una categoria tan importante y
crucial como pudiera ser la Sorge.

Dicho esto, es hora de centrar el estado de la cuestidn, a saber, los argu-
mentos criticos esgrimidos por Garcia Bacca y darles, asi, una contrapartida
argumentativa por nuestra parte.

Pasamos, pues, a exponer lo que, a nuestro juicio, es un descuido basico de

interpretacion sobre el concepto de Sorge.

2. LA FALLA ARGUMENTATIVA COMO BASE DE UN ERROR

2.1. La Sorge como preocupacion

En primer lugar analizaremos los argumentos de Garcia Bacca para, poste-
riormente, perfilar lo que consideramos como un doble exceso interpretativo.

Dice el filésofo espafiol en Introduccion literaria a la filosofia:

El hombre es, pues, ente esencial [Seiendes] que estd preocupado porque estd no-
tando la frialdad e indiferencia glaciar del orden del ser, del Universo, frente a él; y
asi esta sintiendo que la faena de trocar el Universo en Mundo, en Universo domes-
ticado y doméstico, estd de continuo en peligro. Sélo el hombre vive sobresaltado,

con el alma en un hilo, con el ser en vilo.?

Lo primero que destacamos en este punto es la traduccién de la palabra

alemana Sorge. Garcia Bacca la traduce como Preocupacion.

! Garcia Bacca, Juan David, Introduccién literaria a la filosofia. Madrid: Ed. Anthropos, 2003, p. 225.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,



114 |

XAVIER GIMENO MONFORT

Pensamos que traducir Sorge como preocupacion constituye, en si mismo,
un error que, como intentaremos mostrar, trae como principal consecuencia el
desequilibrio y deformacién de lo que Heidegger estaba intentando plasmar en
el texto. Este error es precisamente el que comete Garcia Bacca. Con ello, incli-
narda, irremediablemente, la interpretacidon existencial del Dasein hacia un esta-
do de desasosiego, vilo y turbacién permanente.

Segun el filésofo espafiol, el hombre es uno de tantos que se sostiene
(existencialmente hablando) en un equilibrio permanente sobre una maroma
final. Equilibrio en el que sus planes de transformacion del Universo en Mundo?,
siempre corren riesgo de caer a un vacio sin red de seguridad y, por lo tanto,
fracasar de modo definitivo. Interpretando las palabras de Garcia Bacca, cree-
mos que esta sosteniendo la idea equivocada de que para Heidegger el funda-
mento esencial del Dasein estaria basado en el estado animico y existencial de
planificacion y trueque del Universo en Mundo.

Pero no solamente esto, sino que el estado esencial del Dasein seria, como
no, el de permanente preocupacion. Pero, épor qué preocupaciéon?, épreocupa-
cion de qué? El Dasein teme que sus planes de conversion de cosas en si en
cosas para él (de universo a mundo) fueran segun lo previsto y no fracasaran.

En primer lugar, no consideramos que Heidegger sustente como premisa
esencial de Ser y tiempo la idea de planificacidon y conversion del Universo en
Mundo. En segundo lugar, el concepto de Sorge no apunta, como pensaba
Garcia Bacca, hacia un estado o estatus existencial semejante a la preocupa-
cion.

Para poder sostener nuestra argumentacién en contra de la eleccién de
preocupaciéon como traduccion correcta de Sorge, asi como los posibles excesos
interpretativos a raiz de sostener dicha traduccién expondremos, en primer lu-
gar, la explicacion que el propio Jorge Eduardo Rivera presenta en su traduc-

cién de Sein und Zeit sobre el concepto aleman de Sorge.

2 Sin necesidad ni espacio para extenderse en demasia, diremos que la diferencia entre Universo y Mun-
do es, en el esquema y proyecto dialéctico-transfinitante de Garcia Bacca, una pieza esencial y clave.
Grosso modo, Universo hace referencia al conjunto de cosas existentes en su generalidad mas amplia y
difusa. Todas las cosas pertenecen al universo, es decir, estan ahi en un estado general de neutralidad.
En el caso del Mundo, las cosas abandonan su estado de neutralidad, para ser trocadas en objetos, le-
yes, normas, herramientas para el hombre. El hombre habita el universo como uno de tantos, como una
cosa mas, neutra. Pero, el hombre tiene la habilidad y capacidad -a juicio de Garcia Bacca-, de trocar las
cosas neutras del universo, en cosas para él. Es decir, en cosas que le son Utiles y beneficiosas. La dife-
rencia, pues, entre universo y mundo, es el abandono del estatus ontoldgico de neutralidad, para pasar
a ser cosas en estado de utilidad y beneficio para el hombre.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



EL ATAQUE DE JUAN DAVID GARCIA BACCA A LA CATEGORIA DE SORGE HEIDEGGERIANA

Dice Jorge Eduardo Rivera al respecto:

“Cuidado”: en aleman, Sorge (destacado en el texto original). Tal como lo advierte
el propio Heidegger, el término Sorge designa solamente una estructura existencial
y no un fendmeno existensivo como seria, por ejemplo, el de preocupacion, de la
inquietud o de la solicitud. Hemos preferido la palabra “cuidado” (que en castellano
es mas neutra) al término preocupacion, que habiamos usado en un comienzo. El
cuidado debe ser entendido en este contexto en el sentido del conjunto de disposi-
ciones que constituyen el existir humano: un cierto mirar hacia delante, un atener-
se a la situacidon en que ya se esta, un habérselas con los entes en medio de los
cuales uno se encuentra. En efecto, cuando se hace algo con “cuidado” se esta
vuelto hacia lo que viene en el futuro inmediato, hacia lo que hay que hacer; pero,
a la vez, se esta arraigado en la concretisima situacion en la que ya nos movemos
en cada caso. Ademas, en estas dos disposiciones se esta en contacto con las cosas

en medio de las cuales nos encontramos.>

Jorge Eduardo se inclina por el uso de la palabra cuidado porque, segun él,
queda descargada del peso existencial que le proporciona la palabra castellana
preocupacion. Palabra y connotacidon que Garcia Bacca escoge porque, segun él,
el estado natural o estado propio del Dasein pasa, esencialmente, por estar
emocional y existencialmente preocupado.

Para el pensador espafiol, el Dasein se preocupa y ocupa de que los planes
que tiene para trocar el Universo en Mundo se cumplan segun lo previsto. A
través de la angustia, el Dasein se abre ante su estado incardinado de arrojado
en el mundo. Las posibilidades de todo Dasein quedan restringidas, esencial-
mente, a convertir y trocar las cosas ya pre-existentes en el Universo de las
cosas. Segun la opinidon de Garcia Bacca, esa limitacion (el Dasein Unicamente
puede trocar, no crear de la nada) le empuja, existencialmente hablando, a un
estado permanente de preocupacion.

A nuestro juicio, optar por la palabra “preocupacién” conlleva, casi inevita-
blemente, no poder extraer conclusiones e interpretaciones ontoldgicas diferen-
tes a las del filésofo espafiol. Conclusiones que, inevitablemente, inclinan y de-
forman el sentido originario expuesto en el § 41 de Ser y tiempo. Pudiera afir-
marse, sin temor a un exceso de interpretacion por nuestra parte, que (como

se podra comprobar) el juicio critico desarrollado por Garcia Bacca, sentencia y

3 Heidegger. Martin, Ser y tiempo. tr. J. E. Rivera. Madrid: Trotta, 2009, p. 479.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 115



116 |

XAVIER GIMENO MONFORT

condena al proyecto fenomenoldgico heideggeriano a “una pena pesimista en
una prision solipsista”.

Veamos, pues, cual es, a nuestro juicio, el sentido y valor de optar (como
hace Jorge Eduardo) por la palabra “cuidado” como traduccién de la palabra
alemana Sorge. Para ello, nos remitiremos a los § 41 y § 42 de Ser y tiempo en
los que Heidegger centrara su descripciéon fenomenoldgica en aclarar qué es eso
de la Sorge, o como nosotros traducimos: “cuidado”.

2.2. La Sorge en territorio heideggeriano

Comencemos por el § 41de Sein und Zeit.
En primer lugar, Heidegger nos indica cudl es la disposicion afectiva propia
del Dasein que, a propésito de dicho temple, comprende su condicion existen-

cial de arrojado:

El angustiarse, en cuanto disposicion afectiva, es una manera de estar-en-el-
mundo; el ante-qué de la angustia es el estar-en-el-mundo en condicidén de arroja-
do: aquello por lo que la angustia se angustia es el poder-estar-en-el-mundo. Por
consiguiente, el fendmeno de la angustia tomado en su totalidad muestra al Dasein
como un estar-en-el-mundo facticamente existente. Los caracteres ontoldgicos fun-

damentales de este ente son la existencia, la facticidad y el estar-caido.*

Es decir, la angustia es el estado de animo o disposicidon afectiva capaz de
abrir al Dasein ante la realidad existencial de su radical facticidad.

Facticidad que se revela como un estar ya en el mundo como eyectado,
como arrojado. Heidegger adelanta que, tras un estudio fenomenoldégico, el Da-
sein es capaz de advertir los fendmenos propios de su existir factico en un
mundo que, como creia Garcia Bacca, estaba ahi antes que nosotros y perma-
necera después de nosotros. Pero esto, poco o nada tiene que ver con la idea
sugerida por Heidegger. El filésofo aleman Unicamente se limita a exponer cual
€s, a su juicio, el sentimiento capacitado para abrir la conciencia ante la expe-
riencia de su radical facticidad y condicién de arrojado.

El segundo elemento que constituye este estar como caido en el mundo (y
su correspondiente experiencia para la conciencia) tiene que ver con la natural

disposicion de anticipacion de todo Dasein:

4 Heidegger. Martin, Ser y tiempo. Trad. J. E. Rivera. Madrid: Trotta, 2009, p. 209.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



EL ATAQUE DE JUAN DAVID GARCIA BACCA A LA CATEGORIA DE SORGE HEIDEGGERIANA

El Dasein ya siempre estda “mas alla de si”, pero no como un comportarse respecto
de otros entes que no son él, sino, mas bien, en cuanto estad vuelto hacia el poder-
ser que él mismo es. A esta estructura de ser del esencial “irle” la llamamos el anti-
ciparse-a-si del Dasein. [...] El anticiparse-a-si no es una tendencia aislada en un
“sujeto” sin mundo, sino que caracteriza al estar-en-el-mundo. Pero éste, junto con
estar entregado a si mismo, ya esta siempre arrojado en un mundo. La entrega del
Dasein a si mismo se muestra originaria y concretamente en la angustia. El antici-

parse-a-si, mas plenamente comprendido “significa anticiparse a si estando ya en el
” 5

mundo”.

El anticiparse expuesto fenomenoldgicamente (y contextualizado segun lo
expuesto en § 41) nos estd indicando, esencialmente, el estado y tendencia
natural del Dasein, atendiendo a su estar futuro en el mundo. A nuestro juicio,
es facil caer en la tentacion de exponer y relacionar el anticiparse del Dasein,
con el estado de preocupacion.

Nosotros sugerimos la siguiente posibilidad: resulta sencillo emparentar el
estado de presente y futuro (anticipacion) con el estado existencial de preocu-
pacion. De otro modo, pudiera interpretarse que el yo (en su condiciéon de Da-
sein angustiado a propdsito de su condicion de arrojado) se preocupa por su
existencia que, segun Garcia Bacca, estd basada en: planes, intenciones, e in-

clinaciones del Dasein por trocar el Universo en Mundo.

La interpretacidon que el propio Garcia Bacca sostiene es afirmar que tanto
la Sorge como el estado de anticipacion tienen que ver con la idea de que el
hombre se anticipa, es decir, tiene unos planes de futuro por los que pretende
trocar el Universo en Mundo y que, de ello, se desprende su estado existencial
de preocupado. De este modo, Garcia Bacca esta asociando preocupacion y an-
ticipacion elevando ambas categorias a un nivel supuestamente ontoldgico que,
fenomenoldgicamente, es capaz de describir qué y cdmo es el ser del Dasein. El
fildsofo espanol estd interpretando (pensamos que de modo erréneo) un Dasein
esencialmente preocupado porque, en su anticiparse a si mismo existencial-
mente, sus planes de vida corren serios riesgos de fracasar, es decir, a uno le

entra la angustia (la preocupacién) cuando toma conciencia de que sus planes

5 Ibidem, p. 210.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 117



118 |

XAVIER GIMENO MONFORT

de trocar cosas del universo en cosas para su mundo corren el peligro de fra-
casar.

Creemos que Heidegger no pretendia una especificacién existencial tan de-
terminada y especifica del encontrarse arrojado. Tampoco creemos que lo pre-
tendiera de la Sorge como cuidado. A nuestro juicio, Heidegger pretendia expo-
ner de modo neutralmente fenomenoldgico los acontecimientos o principales
fenomenos que conforman el existir factico (como arrojado) de todo Dasein.

Si esto es asi, la Sorge no tendria por qué inclinarse del lado de la preocu-
pacion existencial por nada en concreto y, menos aun, por una valoracién de
corte pesimista y poco justa que sostiene que uno se preocupa existencialmen-
te cuando sus planes de vida no salen como él tenia previsto.

Heidegger reagrup6 en un unico término (como se ha podido comprobar en
la cita anterior) las principales caracteristicas en las que se fundamentaba su
proyecto fenomenoldgico encargado de describir ontolégicamente al Dasein.
Dichas caracteristicas eran: la facticidad, |la existencia y la caida.

El término escogido por Heidegger para sugerir la reagrupacién conceptual
de dicha experiencia fue la palabra alemana Sorge. Heidegger afirma en un

momento clave del § 41:

La totalidad existencial del todo estructural ontoldgico del Dasein debe concebirse,

pues, formalmente, en la siguiente estructura: el ser del Dasein es un “anticiparse

"W

a si estando ya en (el mundo)”, “en medio de” (el ente que comparece dentro del
mundo). Este ser da contenido a la significacion del término “cuidado” (Sorge), que
se emplea en un sentido puramente ontoldgico existencial. Queda excluida de su
significacion toda tendencia de ser de caracter éntico, tal como la preocupacién o,

correlativamente, la desesperacién.®

Es decir: en primer lugar, el cuidado reagrupa una serie de significados fe-
nomenoldgicos. En segundo lugar, es el propio Heidegger el encargado de des-
estimar otros conceptos tales como la preocupacion o la desesperacion.

Creemos que la razéon que empujoé a Jorge Eduardo a escoger la palabra
cuidado para traducir el termino heideggeriano de Sorge responderia a una

razén, a saber, porque el término Sorge (en el contexto aqui empleada por Hei-

6 Ibidem, p. 210-211.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



EL ATAQUE DE JUAN DAVID GARCIA BACCA A LA CATEGORIA DE SORGE HEIDEGGERIANA

degger) remite a un elemento mas neutro, es decir, un sentido mas puramente
(como afirma Heidegger) ontoldgico existencial.

Tenemos razones para creer que Garcia Bacca comete una falla de interpre-
tacién al inclinarse por la palabra “preocupacién”. No Unicamente porque con
dicho término, el sentido de lo dicho se desvia, sino, mas bien, porque como el
propio Heidegger advierte, Sorge no tiene que emparentarse con valores emo-
cionales del tipo de la preocupacién.

Pensamos que el error del fildsofo espafiol —sobre el concepto de Sorge ba-
sado en la idea de preocupacidn— tiene que ver, esencialmente, con un frag-

mento clave del § 41 que transcribimos y explicamos a continuacion:

En cuanto factico, el proyectarse comprensor del Dasein ya esta siempre en medio
de un mundo descubierto. De éste toma sus posibilidades, y lo hace primeramente
siguiendo el estado interpretativo del uno. Esta interpretacién ha limitado de ante-
mano las posibilidades disponibles al &mbito de lo conocido, asequible, tolerable, de
lo que se debe y acostumbra hacer. Esta nivelacidon de las posibilidades del Dasein
a lo inmediatamente disponible en el cotidianidad lleva a cabo, al mismo tiempo,

una reduccién de lo posible en cuanto posible.”

Creemos que el error cometido por Garcia Bacca al asociar Sorge con pre-
ocupacién y, al mismo tiempo, con la idea de anticipacién, se basa en la idea de
que, como podemos leer en el parrafo en cuestion, la interpretacién fenome-
noldgico existencial de la Sorge se ve seriamente limitada si atendemos a la
idea de que, como pensaba Garcia Bacca, el hombre estd en el mundo como
uno-de-tantos, en un mundo ya conformado.

Si esto fuera asi, seria razonable pensar que el Dasein tuviera motivos mas
gque evidentes para estar preocupado. Los tendria (en el caso de que asi fuera),
si como Garcia Bacca sostiene, el Dasein Unicamente pudiera trocar cosas del
universo, en cosas para si y pertenecientes al mundo. Pero como se estd inten-
tado demostrar, el uso y empleo del concepto Sorge, apunta hacia algo mas
general en el plano éntico ontoldgico existencial. Por lo tanto, no creemos que
sea acertada la interpretacion garcibaccquiana en este punto porque, esencial-

mente, sostiene una limitacidon de las posibilidades existenciales del Dasein, al

7 Ibidem, p. 212-213.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 119



120 |

XAVIER GIMENO MONFORT

interpretarlo (consideramos que erréneamente) como uno de tantos, o como un
hecho simple.

La opinién que el filésofo espanol sostiene sobre la Sorge (preocupacion)
pensamos que esta infinitamente mas préxima (como expone en el siguiente
fragmento Heidegger) a nociones tales como: deseo, voluntad, inclinacion e
impulso; que a su original sentido y valor heideggeriano. Dice el propio Heideg-

ger:

El estar vuelto hacia las posibilidades se revela entonces, ordinariamente, como un
mero “desear”. En el deseo, el Dasein proyecta su ser hacia posibilidades que no
s6lo quedan sin asumir en la ocupacidon, sino que ni siquiera se piensa ni espera
gue se cumplan. Por el contrario: el predominio del “anticiparse a si” en la modali-
dad del mero deseo lleva consigo una falta de comprension para las posibilidades
facticas. El “estar en el mundo” cuyo mundo ha sido primariamente proyectado co-
mo un mundo de deseos, se ha perdido irremediablemente en lo disponible, pero
de tal manera que, siendo este Ultimo lo Unico a la mano a la luz de lo deseado, sin

embargo jamas logra satisfacer. El deseo es una modificacidon existencial del pro-

"

yectarse comprensor, que, sumido en la condicion de arrojado, se limita a “afiorar

las posibilidades. Esta afioranza “cierra” las posibilidades; lo presente en el afiorar

I\\

desiderativo se convierte en el *mundo real”. El deseo presupone ontoldégicamente

el cuidado.®

De un modo mas claro: a nuestro juicio, lo que Heidegger estd sefalando
es, ni mas ni menos, las consecuencias de comprender o asumir de un modo
corriente y mundano, el hecho del estar arrojado en el mundo. Es decir, la li-
bertad del Dasein en su autoconformacién, la idea de proyecto y, finalmente, la
idea del anticiparse a si.

Curiosamente, este fragmento perteneciente al § 41 podria ser la justifica-
cion y defensa del propio Heidegger ante las acusaciones que vierte Garcia Bac-
ca sobre la idea de Sorge entendida como preocupacidon. Heidegger emplea
términos corrientes para referirse y exponer las conclusiones extraidas de su
analisis fenomenoldgico-existencial. El uso de la palabra Sorge apunta, pues, a
la idea (siempre desde las alturas de un enfoque fenomenoldgico existencial) de
que el Dasein, ademas de estar ya siempre arrojado en el mundo se anticipa a

si desde si mismo.

8 Ibidem, p. 213.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



EL ATAQUE DE JUAN DAVID GARCIA BACCA A LA CATEGORIA DE SORGE HEIDEGGERIANA

Pero ese anticiparse (y su condicidon de arrojado) poco o nada tienen que
ver con nociones (en un nivel mundano) tales como el deseo. No tienen que ver
porque el desear (desde un enfoque no ontoldgico) inclina la balanza termi-
noldgica e interpretativa hacia el impulso de querer que las cosas sean las que
uno tenia planeadas y que, dicho sea de paso, coincide con la interpretacion
gue sostenia Garcia Bacca.

El desear y afiorar (la voluntad o la inclinacién) pueden ser analizados des-
de el prisma de la Sorge; pero siempre que uno tome como premisa que, en el
nivel de discurso y contexto que Heidegger propone, estos conceptos son pos-
teriores e inferiores desde un enfoque ontoldgico; o lo que es lo mismo, el ana-
lisis ontoldgico de Sorge no se puede ni debe centrar en elementos como el de-
seo o la voluntad.

Situandonos desde el enfoque heideggeriano de Sorge, éste apunta a las
posibilidades existenciales que el Dasein posee por su radical condiciéon de arro-
jado. Es decir, Sorge apunta (como término ontoldgico) a la idea de cuidado.
Esto es, a que el Dasein (arrojado en el mundo) tiene que hacerse cargo de su
existir factico, de su libertad y sus posibilidades existenciales. Sorge, desde
este enfoque, no puede derivar (como ocurre con el andlisis de Garcia Bacca)
en la idea de una preocupacion propia de un ente concreto en un mundo con-
creto que, deseoso de hacer cumplir sus expectativas, se preocupa de que sus
limitadas posibilidades se vean cumplidas.

Expuesto el § 41, es momento de analizar el § 42 de Ser y Tiempo, con el
objetivo de poder afianzar las razones por la que, a nuestro juicio, la inicial in-
terpretacién de Garcia Bacca —sobre los fundamentos heideggerianos— no es

del todo acertada.

2.3. La mirada excesiva de Garcia Bacca al Fausto de Goethe

Garcia Bacca hace servir un fragmento del Fausto de Goethe para argu-
mentar la idea de que no sdlo el concepto de Sorge —también el resto de las
categorias por el filésofo espafiol analizados: Schuld, Mangel, Not y Tod— tiene
fuertes reminiscencias fausticas. El propio Garcia Bacca se explica del siguiente

modo:

Segun el mismo Heidegger, la interpretacidon del Ser de nuestra realidad de verdad

como Preocupacién le fue sugerida por la lectura y comparacion de la antropologia

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 121



122 |

XAVIER GIMENO MONFORT

agustiniana con la ontologia aristotélica; y para confirmar su explicacion con un
testimonio neutral, es decir: anterior a la interpretacidn, aduce en Ser y tiempo una
fabula de Higinio, que Goethe tomdé de Herder y Herder elabord de su Das Kind der
Sorge (Suphan, XXXIX, 75). Asi, pues, podemos afirmar que Heidegger aprovechd
para esta parte de Ser y tiempo la escena de Fausto que hemos citado y traducido.
Sélo que las influencias entre Goethe y Heidegger tal vez no queden circunscritas a
la persona simbdlica de Preocupacion (como pareceria indicar la cita de Heidegger,
en las pp. 197-199), sino que creemos se extiende a las “cinco” viejas grises que

aparecen en la escena citada.’

En primer lugar, la idea de que el concepto de Sorge (en su variante de
cuidado, y no como preocupaciéon) sea empleado como elemento nuclear de la
interpretacion existencial a propdsito de una comparativa entre san Agustin y
Aristételes es cierta. De ello da testimonio la cita niumero 2 de la pagina 199 de

Ser y Tiempo:

|\\

El enfoque del “cuidado” que ha orientado la precedente analitica existencial de Da-

sein se le fue aclarando al autor a través de los intentos de una interpretacion de la
antropologia agustiniana (es decir, grecocristiana) en relaciéon con los principios

fundamentales de la ontologia de Aristételes.®

En el caso de la segunda parte de la cita, sobre la que Garcia Bacca asegu-
ra que Heidegger tomd prestada la reformulacién de Goethe de la fabula de
Higinio de Herder, a nuestro juicio, no parece acertada.

En el § 42 de Ser y Tiempo, Unicamente aparece reproducido un fragmento
de la fabula de Higinio de Herder, y no el fragmento de E/ Fausto de Goethe que
Garcia Bacca reproduce y asegura que fue crucial no sdlo en la inspiracién del
concepto preontoldgico del término Sorge, sino, también, en el resto de cate-
gorias destacadas por el pensador espafiol.

Permitamos, pues, que el propio Heidegger se explique. Para ello, reprodu-
cimos la cita nUmero 1 que aparece en la pagina 198 de Ser y Tiempo y, poste-

riormente, comentemos los puntos de tensién y confrontacién:

El autor encontré esta prueba documental preontolégica de la interpretaciéon on-

toldgico-existencial del Dasein como cuidado en el articulo de K. Burdach, Faust

° Garcia Bacca, Juan David, Introduccién literaria a la filosofia. Madrid: Ed. Anthropos, 2003, pp. 208-
209.
10 Heidegger, Martin, Ser y tiempo. Trad. J. E. Rivera. Madrid: Trotta, 2009, p. 216.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



EL ATAQUE DE JUAN DAVID GARCIA BACCA A LA CATEGORIA DE SORGE HEIDEGGERIANA

und die Sorge, Deutsche Vierteljahrscrift fir Literaturwissenshaft und Geistesges-
chichte I (1923). Pp. 1 ss. Burdach muestra que Goethe tomé de Herder y reela-
bord para la segunda parte de su Faust la fabula de la cura, transmitida como fabu-

la 220 de Higinio. Cf. Especialmente pp. 40 ss.!!

Es decir, Heidegger descubre que Goethe reelabord una fabula de Herder
(Higinio), para desarrollar la segunda parte del Fausto. No es casual, pues, que
Heidegger cite textualmente un fragmento de la fabula de Herder, y no el frag-
mento que Garcia Bacca reproduce de Goethe.

No afirmamos que la influencia de Goethe (y su Fausto) no fuera importan-
te para el desarrollo de Ser y Tiempo. Lo que defendemos (basandonos en las
propias palabras de Heidegger) es que lo que realmente le determiné como
prueba preontoldgica del concepto de Sorge en aquél momento era Herder y su
fabula; independientemente de que llegara a tal descubrimiento a través de
Goethe o, como el propio Heidegger asegura, un articulo de Burdach que expo-
ne semejante comparativa y descubrimiento®?.

Pensamos, pues, que es un exceso interpretativo por parte de Garcia Bacca
aseverar que Heidegger tomé como eje central la segunda parte del Fausto pa-
ra su precomprension ontoldgica de Sorge. Mas aun, cuando el fragmento cita-
do por el propio Heidegger es un fragmento de la fabula de Higinio sobre Sorge.
Pero aun nos parece mayor desacierto por parte de Garcia Bacca ampliar el su-
puesto radio de accién e influencia de Goethe y su Fausto al conjunto de cate-
gorias existenciales planteadas y desarrolladas por Heidegger en Ser y Tiempo.

En conclusidon, pensamos que la prueba de la precomprension ontoldgica del
concepto de Sorge por parte de Heidegger, queda restringida a la fabula de
Herder Higinio, esencialmente, porque es la que el propio Heidegger cita. Pero,
la argumentacion y exposicién sobre el error de fondo que arrastra Garcia Bac-
ca a propdsito del concepto de Sorge (entendido como preocupacién) no queda

Unicamente reducida a este parrafo.

1 Heidegger, Martin, Ser y tiempo. Trad. J. E. Rivera. Madrid: Trotta, 2009, p. 215.

12 F| texto se cita segun F. Biicheler, Rheinisches Museum, t. 41 (1886), p. 5; la traduccién alemana de
Burdach, loc. Cit., pp 41 s. Aparece referido por Heidegger en una nota a pie de pagina en Ser y tiempo,
p. 215.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 123



124 |

XAVIER GIMENO MONFORT

2.4. Los dos sentidos de Sorge. El problema de los drdenes de discurso

Heidegger emplea el § 42 como una exposicién histdrica sobre el hecho de
que el concepto Sorge, bien pudiera tener dos usos y sentidos diversos. Estos
vendrian esencialmente determinados por el enfoque que se tome de dicha pa-
labra. Los dos enfoques (como ahora expondremos) vienen determinados: o
bien por el punto de vista ontoldgico existencial, o bien por el enfoque dntico-
tedrico.

Atendamos a las no sutiles diferencias entre ambos, asi como al conjunto
de razones por las que creemos que Garcia Bacca Unicamente se centrd en el
segundo de los enfoques, para extraer la errada conclusion de que Sorge debia
traducirse e interpretarse como preocupacion.

En primer lugar, reproducimos las palabras iniciales de Heidegger, donde

descarta el uso de Sorge como preocupacion:

En las interpretaciones precedentes, que llevaron finalmente a la exposicion del
cuidado como ser del Dasein, lo importante era alcanzar los fundamentos “ontologi-
cos” adecuados para el ente que somos nosotros mismos y que llamamos “hom-
bre”. Para ello fue necesario que desde el comienzo nuestro andlisis se apartara de
la direccién tradicional pero ontoldgicamente confusa y principalmente cuestionable,
representada por la definicién usual del hombre. Si se la mide por ésta, la interpre-

tacion ontoldgico-existencial podra parecer extrafia, especialmente si el “cuidado”
m 13

se entiende, de un modo puramente dntico, como “preocupacion” y “afliccion”.
Es decir, el asunto que ocupa y preocupa a Heidegger (con respecto al con-
cepto de Sorge) es su enfoque ontoldgico existencial. El uso de un concepto
mundano y explayado ya desde su enfoque tradicional u ontico, bien podria
desviar la interpretacién ontoldgico existencial que busca y persigue Heidegger.
Pensamos que, de algun modo, Garcia Bacca cae en el error ya anunciado
por Heidegger en el § 42. Pero, {donde esta la justificacion y argumentacién de
dicha diferencia entre usos del concepto Sorge? Heidegger afirma hacia el final
del § 42:

La perfectio del hombre —el llegar a ser eso que él pude ser en su ser libre para

sus mas propias posibilidades (en el proyecto) — es ‘obra’ del “cuidado”. Pero el

3 Tbidem, pp. 214-215.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



EL ATAQUE DE JUAN DAVID GARCIA BACCA A LA CATEGORIA DE SORGE HEIDEGGERIANA

“cuidado” determina también con igual originariedad la indole radical de este ente,
segun la cual estad entregado al mundo de que se ocupa (condicion de arrojado). El
“doble sentido” de la “cura” mienta “una sola” constitucién fundamental en su doble
estructura esencial de proyecto arrojado.

La interpretacion ontoldgico-existencial no es, en relacion con la interpretacion onti-
ca, una mera generalizacion éntico-tedrica. Tal generalizacidén significaria tan sélo
que todos los comportamientos del hombre estan marcados dnticamente por la
“preocupacion” y regidos por una “dedicacién a algo”. La “generalizacion” es ‘on-
toldgico-aprioristica’. No se refiere a propiedades dnticas que se presentan constan-
temente, sino a una estructura de ser ya subyacente en cada caso. Soélo ella hace
ontoldgicamente posible la designacion dntica de este ente como “cura”. La condi-
cion existencial de la posibilidad de las “preocupaciones de la vida” y de la “dedica-
cion (a algo)” debe concebirse como cuidado en un sentido originario, es decir, on-

toldgico.*

Este es, a nuestro juicio, la mejor prueba de que existe una doble vertiente
interpretativa del concepto de Sorge.

Heidegger pretende exponer, de modo fenomenoldgico, el punto de vista
ontoldgico existencial de ser del ente. Este enfoque ontoldgico existencial ha
devenido (a propdsito del uso del término Sorge) en que dicha palabra adquiera
un sentido ontoldgico que inclina toda interpretacién hacia la idea laxa de cui-
dado.

De lo que Heidegger nos advierte principalmente en esta extensa cita es
gue no podemos generalizar (desde un prisma ontico) el concepto de Sorge
que, independientemente de ser verdadero, factico o real, no atrapa el sentido
mas amplio y ontolégico del mismo.

Tenemos, pues, razones para creer que Garcia Bacca no advirtié esta cru-
cial diferencia de enfoques provocando, asi, un giro interpretativo ontoldgico
sobre el concepto de Sorge. Giro interpretativo que lo mantuvo en un nivel me-
ramente dntico y no ontoldgico.

El error de Garcia Bacca no queda restringido al uso de Sorge como pre-
ocupacién, sino que va mas alla, haciendo que la interpretacion de dicho con-
cepto existenciario se mantenga en un nivel ontico no adecuado al contexto

ontoldgico que exigia Heidegger y que, a todas luces, era el adecuado para po-

4 Ibidem, p. 217.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 125



126 \ XAVIER GIMENO MONFORT

der comprender acertadamente el valor existencial que requiere la interpreta-
cion de estos parrafos de Ser y Tiempo.
Garcia Bacca relacionard —como intrinsecos entre si— muerte y preocupa-

cion:

Nuestro Ser (y por el Ser explicamos los seres y les damos caracteres de necesi-
dad, de universalidad, de conexién) padece de temblequera incurable, porque el
ente sobre el que asienta es real con realidad simplemente de hecho.

“Nuestro Ser estd que se muere, y estd de muerte porque la realidad que le hace
de base es simplemente realidad de hecho”. Tal es el concepto heideggeriano de

Muerte, como concepto estrictamente ontoldgico.!®

La relacion entre muerte y preocupacion (Tode y Sorge) esta, segun Garcia
Bacca, asentada sobre el quicio de un prisma ontolégico que, segun él, propor-
ciona el lecho de hecho que sustenta el analisis ontoldgico-existencial de Hei-
degger.

Segun se ha demostrado suficientemente, esto constituye, en si mismo, un
error de base porque, como acabamos de ver, el nivel de discurso e interpreta-
cion en el que se situaria el fildsofo espafiol (y del cual parte toda la interpreta-
cion critica del proyecto fenomenoldgico de Heidegger) es esencialmente 6ntico
y no ontoldgico. Si esto es asi, entonces, tiene sentido (no creemos que ocurra
lo mismo con el fundamento) el hecho de que Garcia Bacca interprete como
mera cuestion de hecho el fundamento fenomenoldgico heideggeriano. Decimos
“tiene sentido”, porque al relacionar la muerte con la preocupacion es dificil no
extraer la conclusidon de que el Dasein, es una mera cuestion de hecho.

¢Qué significa exactamente eso de “cuestion de hecho” en el esquema in-
terpretativo del filésofo espafiol? Saber-se ser de hecho significa (para Garcia
Bacca) que el hombre sabe de su finitud, es decir, que posee conciencia de su
muerte como fin definitivo existencial y que, por ello, al ser uno de tantos, se le
apodera la temblequera o preocupacion existencial. Esta temblequera o preocu-
pacion determinara (a juicio de Garcia Bacca) el sentido del ser del Dasein.

Sabemos (por todo lo argumentado con anterioridad) que esta interpreta-
cion no es en si erronea. Esta interpretacién de la temblequera, del temor a la

muerte; incluso su relacién con el sentido de la preocupacion es correcta, es

15 Garcia Bacca, Juan David, Introduccidn literaria a la filosofia. Madrid: Ed. Anthropos, 2003, p. 231.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



EL ATAQUE DE JUAN DAVID GARCIA BACCA A LA CATEGORIA DE SORGE HEIDEGGERIANA | 127

correcta Unicamente si nos situamos en un orden y nivel de discurso concreto,
a saber, el éntico que es el orden desde el que expone y desarrolla su critica el
fildsofo espanol. Heidegger confronta este orden de discurso con un nivel on-
toldgico. Un nivel ontoldgico que sea reiterado es el que verdaderamente atra-

viesa (como tema y preocupacion) toda la obra Ser y Tiempo.

3. CONCLUSION

El error de Garcia Bacca se basa, esencialmente, en el hecho de confundir
el orden de discurso éntico con el ontoldgico. Este error provoca que el filésofo
espafiol considere e interprete el proyecto fenomenoldgico heideggeriano de un
modo principalmente lato y laxo; infinitamente mas de lo que Heidegger pre-
tendia. Como principal consecuencia, Garcia Bacca entiende que la existencia
del Dasein es, en definitiva, una existencia de hecho.

Sabemos por todo lo dicho, que los errores del pensador espafiol se centran
en tres puntos esenciales, a saber:

1) Traducir el concepto de Sorge como preocupacion, lo cual provoca que
Garcia Bacca emparente preocupacion con anticipacion. Si esto es asi, no resul-
ta dificil comprender que el pensador espafiol creyera que el estado esencial de
todo hombre es, fundamentalmente, el estado de preocupacién por su porvenir.
Una preocupacion generada por la inclinacion a anticiparse a si mismo. Es decir,
a la inclinacion natural del hombre por intentar que sus planes de porvenir y de
futuro lleguen a buen puerto. Creemos haber podido argumentar que este ar-
gumento es, esencialmente, un error.

2) Pensamos que también es un error atribuir a Goethe el origen y sentido
ultimo del conjunto argumentativo y proyecto fenomenoldgico heideggeriano.
Existen ciertas referencias a Goethe en la obra de Heidegger y, aun asi, no
puede inferirse, como hace Garcia Bacca, la dependencia y sumisién de Ser y
tiempo a la obra de Goethe Fausto.

3) Pensamos que, como comentabamos al inicio de la conclusion, el error
fundamental y esencial del que no pude escapar Garcia Bacca es, sin lugar a
dudas, el hecho de situar y sostener todo el sistema critico y argumentativo
contra el concepto de Sorge heideggeriana sobre un orden de discurso (éntico)

muy diferente del que el propio Heidegger de modo explicito y reiterado exige

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014, |



128 \ XAVIER GIMENO MONFORT

al inicio de Ser y Tiempo (ontoldgico). Este cambio de orden de discurso gene-
ra, sin lugar a dudas, una distorsién gravisima a la hora de interpretar el propio

proyecto heideggeriano. Error comun, y no por ello menos grave, que el filésofo
espanol no habria sabido evitar.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



Investigaciones Fenomenoldégicas, n. 11, 2014, 129-142.

e-ISSN: 1885-1088

LA FENOMENOLOGIA DE LA RAZON Y LA EXPERIENCIA ESTETICA.

EDMUND HUSSERL Y VASILY SESEMANN"

PHENOMENOLOGY OF REASON AND AESTHETIC EXPERIENCE.

EDMUND HUSSERL AND VASILY SESEMANN

Resumen: La estética fenomenoldgica deberia
ser capaz de revelar como la estructura de
cualquier objeto estético dado esta conectada
con la experiencia de ese objeto, asi como
demostrar las condiciones necesarias para la
propia experiencia estética. Para hacerlo, hay
que argumentar en contra de los supuestos
unilaterales, como por ejemplo la suposicion
del objetivismo estético que postula la belleza
como rasgo exclusivo de la realidad indepen-
diente del sujeto; o la creencia opuesta, que la
belleza es esencial y Unicamente la proyeccién
del gusto subjetivo sobre las cosas en el mun-
do. Sesemann analiza el objeto estético y el
acto estético, enfatizando su conexion. Esta
conexion se refiere a lo que se describe en la
fenomenologia de Husserl como la correlacion
entre el objeto intencional y el acto intencional.
Esta conexion puede ser descubierta sélo me-
diante el método fenomenolégico: realizando la
reduccion fenomenoldgica. En este documento
se explicara en primer lugar la percepcion esté-
tica en la estética de Sesemann. Mas adelante,
se examina la concepcidén de la estructura del
objeto estético en el contexto de la estética de
Sesemann: la composicion de los elementos,
las sensaciones en relacion con el significado,
etc. Por ultimo, el articulo sugiere que la estéti-
ca de Sesemann se basa fundamentalmente en
el método de la reduccién fenomenoldgica.

Palabras clave: Fenomenologia | Reduccion
fenomenoldgica | Estética | Descripcion | Con-
ciencia

Dalius Jonkus
Vytautas Magnus University, Lituania
phenolt@yahoo.com

Abstract: Phenomenological aesthetics should
also be able to show how the structure of any
given aesthetic object is connected with the
experience of that object, as well as to demon-
strate the necessary conditions for the aesthetic
experience itself. In order to do so, one must
argue against one-sided assumptions, such as
the aesthetic objectivism’s supposition that
beauty is exclusively the trait of reality not at
all dependent on the subject’s experience of
it; or its opposite belief that beauty is essential-
ly and solely the projection of the subjective
taste onto the things in the world. Sesemann
analizes the aesthetic object and aesthetic act
by emphasizing their connection. This
connection relates to what is described in
Husserls phenomenology as the correlation
between the intentional object and the
intentional act. This connection can be
discovered only by using the phenomenological
method: by doing phenomenological reduction.
This paper will first explain the aesthetic per-
ception in Sesemann's aesthetics. Later, it
examine the conception of the aesthetic ob-
ject's structure in Sesemann's aesthetic: com-
position of elements, sensations in connection
with meaning; etc. Finally, the paper will argue
that Sesemann's aesthetics is essentially based
on the method of phenomenological reduction.

Key Words: Phenomenology | Phenomenologi-
cal reduction | Aesthetics | Description | Con-
sciousness

* Texto presentado en el X Congreso de la SEFE celebrado en Barcelona Fenomenologia, experiencia y

razon. En el Centenario de “Ideas I”.

Fecha de recepcion: 2-1V-2014

Fecha de aceptacion: 23-VII-2014


mailto:phenolt@yahoo.com

130 |

DALIUS JONKUS

1. INTRODUCCION

La razén en la fenomenologia de Husserl no es una cualidad del sujeto, si-
no una correlacién entre el sentido de las cosas y su manera de aparecer en la
conciencia. La racionalidad de la realidad exige una expresiéon adecuada. Esta
correlacion significa que la manifestacion de las cosas no se da al azar, sino que
es objetiva. La filosofia de la cultura y de la estética revela los significados cul-
turales y estéticos intersubjetivos. El objetivo de esta ponencia es revelar la
correlacidon entre la fenomenologia de la razén y la experiencia estética, me-
diante la comparacion de la fenomenologia de Husserl y la estética de Vasily
Sesemann. Vasily Sesemann nacid en el afio 1884 en la ciudad de Viborg, Fin-
landia. Su padre era sueco y su madre alemana. Estudio filosofia en la Univer-
sidad de San Petersburgo. De 1909 a 1911 continud estudiando filosofia en la
Universidad de Marburgo; en esa ciudad, junto con Ortega y Gasset, fue miem-
bros del grupo de Nicolai Hartmann. En 1923 fue invitado a ensefiar filosofia en
la Universidad de Kaunas, Lituania. Durante la época del dominio de la Unién
Soviética, fue arrestado y paso seis afios en el Gulag. Después de ser liberado
se le permitié trabajar como profesor de légica en Vilnius hasta el dia de su
muerte, el 23 de marzo de 1963. La filosofia de Sesemann fue influenciada por
las ideas neokantianas y la fenomenologia. Su teoria de la estética utiliza el
método fenomenoldgico.

El interés de Sesemann en la estética se hace obvio no solamente por los
temas tratados en su obra principal La Estética, publicada por primera vez en
lituano en 1970, después de su muerte, sino también por las investigaciones
hechas y publicadas en varios articulos. En el afio 1922, en un articulo escrito
en ruso y publicado en la revista rusa Pensamiento 1 durante la postrevolucion
en Petrogrado (actual San Petersburgo), Sesemann formula sus principios esté-
ticos, que no cambiaran en sus publicaciones sucesivas ni en el manuscrito de
su Estética. Es probable que su interés por la estética comenzara durante su

época de estudiante en Marburgo, cuando, como hemos dicho, participa en el

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



LA FENOMENOLOGIA DE LA RAZON Y LA EXPERIENCIA ESTETICA

grupo de discusidn de Nicolai Hartmann!. Para poder afirmar esta tesis es nece-
sario analizar otras fuentes escritas como la correspondencia entre Sesemann y
Nicolai Hartmann. Ahora podemos hacer conjeturas al respecto partiendo de las
fuentes indirectas a disposicion. José Ortega y Gasset, pensador que también
pertenecia a este grupo de discusion, profundizé en varios aspectos de la esté-
tica y la filosofia de la cultura, reflexionando sobre las posibilidades de la apli-
cacion de la fenomenologia. Hartmann termind de escribir su obra Estética, pu-
blicada en 1953, (que podemos definir como una estética fenomenoldgica) al
final de la segunda guerra mundial 1944-1945. Todos estos pensadores men-
cionados mantienen una posicién critica con respecto a las teorias estéticas,
tanto las psicolégicas subjetivistas como las naturalistas objetivistas. Sese-
mann, como otros pensadores de su época, pone todo su interés en el libro In-
vestigaciones Idgicas de Husserl, en el que se explica el método fenomenoldgico
y se anima a recurrir a la experiencia directa y a la descripcion del objeto dado
en ella. También representan un punto de atencién para los intelectuales de
este periodo las investigaciones de Moritz Geiger, que, partiendo desde un en-
foque fenomenoldgico, intenta purificar el plano de la experiencia estética y
revelar la singularidad de una vivencia estética. Sin embargo, los estudiosos de
la estética de Sesemann no se han atrevido hasta ahora a realizar un analisis
profundo de los vinculos de este autor con la tradicién de la filosofia fenome-
noldgica.

En este articulo se hace, en primer lugar, un analisis del objeto estético y
su correlacion con el acto estético; en segundo lugar, se muestra que las con-
cepciones estéticas de Sesemann pertenecen a la tradicion fenomenoldgica. En
realidad la posicidon que el pensador sostiene con respecto a las ideas de Hus-
serl sobre la fenomenologia pura no estd muy clara, debido a algunas circuns-
tancias comprensibles. Aun asi, yo considero que es obvia la conexion del desa-
rrollo de su pensamiento con la fenomenologia transcendental, si profundiza-
mos en sus teorias sobre la estética, sobre todo al analizar el objeto estético o
los valores en la correlacién con el acto estético.

En un articulo de Javier San Martin publicado hace poco éste afirma que

existen varias diferencias entre las Investigaciones légicas y el primer tomo de

! Javier San Martin, en su libro dedicado a la fenomenologia de Ortega y Gasset, menciona este grupo
de Nicolai Hartmann. Cfr. San Martin, J., La fenomenologia de Ortega y Gasset, Madrid, Biblioteca
Nueva, 2012, pp. 52.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 131



132 | DALIUS JONKUS

las Ideas de Husserl. Entre estos dos libros se observa una cierta evolucion re-
lacionada con la nueva razoén practica y la comprensién del problema de los va-

lores:

Si para considerar el tema del idealismo fenomenoldgico la distincidon de estas dos
etapas es fundamental, en la consideracidn de la razon practica aun lo es mas. De
todas maneras, hay que ver una considerable evolucion de Husserl ya en la etapa
de la fenomenologia estatica, desde las Investigaciones Idgicas a las Ideas. Pero me
parece que, sobre todo, son mas importantes los cambios posteriores. El cambio de
las Investigaciones Idgicas a las Ideas consiste en que en la primera obra los actos
relacionados con la practica, la valicepcion y los sentimientos que motivan la volun-
tad, son meras cualidades intencionales a las que no se le podrian preguntar por su
razon porque esta se vehicula solo con la materia intencional que es tedrica y no
tiene relacién con la practica. En las Ideas el analisis es mucho mas matizado, por-
que los actos intencionales valiceptivos son actos noéticos que tienen sus correlatos

en el noema, abriéndolos asi a una fenomenologia de la razén practica.?

San Martin subraya que en el primer tomo de las Ideas, comparandolo con
las Investigaciones Idgicas, ocurre un cambio esencial al evaluar las
posibilidades de la razén practica; ésta se vincula, en primer lugar, al problema
de los valores éticos. Sin embargo, yo creo que este giro hacia la practica
también nos revela el problema relacionado con los valores estéticos. La
estética de Vasyli Sesemann es una teoria fenomenoldgica de los valores
estéticos, mediante la cual se analiza y describe la objetividad de los valores
estéticos. La fuente de esta objetividad es la correlacion entre objeto estético y

acto estético.

2. DEFINICION DEL OBJETO ESTETICO

Segun Sesemann, la estética es una disciplina que estudia el sentido del
fendmeno estético. Los objetos creados por la naturaleza o por el ser humano
gue manifiestan su belleza pertenecen a la esfera de la estética. Sesemann ve

en la estética una teoria de la belleza, esta, en su sentido mas amplio, es iden-

2 San Martin Javier, ,Valores y racionalidad en los diversos tipos de cultura®, Escritos de Filosofia.
Segunda Serie, Buenos Aires, Nol, (2013), pp.117-118.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



LA FENOMENOLOGIA DE LA RAZON Y LA EXPERIENCIA ESTETICA

tificada con el valor estético. Podemos decir que el objeto estético tiene su va-
lor cuando es bello y esto supone que el objeto estético es dado al sujeto. La
belleza como valor estético puede existir solamente como expresion sensorial
para el sujeto que posee la cualidad de comprender y evaluar, es decir, que es
capaz de reconocer el valor estético que contiene un objeto. En la misma defi-
nicién del objeto estético reside la referencia a su asociacién con una percep-
cion particular y con el acto mismo de evaluacién. Esto es un rasgo caracteristi-
co de la definicion fenomenoldgica de los valores. Los valores normalmente sélo
existen para aquellos que los aprecian y los reconocen. Sin embargo, lo impor-
tante no es soélo el acto de la intuicion de los valores, sino también la estructura
del objeto en si mismo, que es un requisito previo para la realizaciéon del acto
de evaluacion. Sesemann hace hincapié en la relacion existente entre los valo-
res estéticos y el acto de evaluacion: “Si la belleza es un valor determinado,
que incluye obras de arte o de la naturaleza y los fendmenos de la vida huma-
na, entonces no depende sélo de la naturaleza del objeto, sino también del su-
jeto, el cual al ser consciente del objeto, siente y reconoce su belleza”.

Al considerar los criterios de la belleza estética, nos encontramos con la
creencia comun de que la belleza es una cuestién puramente subjetiva, o como
dice un refran popular “Sobre gustos no hay nada escrito”. Esta actitud sugiere
que la objetividad de la belleza se podra descubrir sélo si es demostrada objeti-
vamente mediante ciertos métodos experimentales, pertenecientes a las cien-
cias naturales y que ademas son independientes del sujeto. Sesemann condena
tales puntos de vista e indica que la metodologia de la investigacién cientifica
de los valores no puede coincidir con los métodos de las ciencias naturales,
porque estariamos negando los valores de los mismos fendmenos: “Exigir que
la ética y la estética sigan los métodos de las ciencias naturales, significa hacer
una investigacion estética y ética de los fendmenos desde un enfoque que no
permite el desarrollo y la captacion de los rasgos caracteristicos del fendme-
no”*.

Otra critica a la estética es que supuestamente es relativa. La belleza no es
solamente algo subjetivo sino también relativo; cambia segln las circunstancias

culturales e histéricas. Esta critica como la primera enfatiza la belleza como un

3 Sezemanas Vosylius, Estetika, Vilnius, Mintis, 1970, p. 12.
4 Ob. cit., p. 14.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 133



134 |

DALIUS JONKUS

valor dependiente del sujeto y de las circunstancias accidentales en la que se
encuentra. Sin embargo, Sesemann rechaza este punto de vista porque, a su
juicio, la objetividad aqui no significa necesariamente la negacidn del sujeto. La
objetividad debe entenderse como la manifestacién de la belleza ante el sujeto
gue percibe y valora, ya que dicha valoracién debe reunir una serie de condi-
ciones necesarias, como la estructura del objeto mismo y las correspondientes
capacidades del sujeto. Por ejemplo, el estilo estético de una u otra época
historica no cambia por casualidad, sino de acuerdo a la relacion cambiante del
sujeto con el entorno también cambiante. Por lo tanto, podemos decir que esta
relacién o estilo es una unidad tan orgdanica que incluso, aunque sufra cambios,
puede definirse como constante. No es una coincidencia que Sesemann enlace
la objetividad estética con la manera en que los fendmenos estéticos son dados
al sujeto consciente de ellos y no con la objetividad misma vy la realidad en si

del mundo existente.

El hecho de que la belleza se manifieste solo ante el sujeto que la percibe y aprecia,
no implica inmediatamente que el acto de reconocimiento dependa por entero de
las predilecciones individuales del sujeto, de su caracter y su parecer. Lo que de-
pende de las condiciones subjetivas también puede ser objetivo, si esas condiciones
se encuentran en la naturaleza general del sujeto o en sus relaciones esenciales
con el objeto. En este sentido, en la cultura todos los valores son objetivos, a pesar
de que no pueden existir sin el sujeto que los crea y percibe, mediante el cual pue-

den convertirse en objetos de conocimiento cientifico.’

La estética como ciencia no deberia distanciarse del sujeto que percibe, del
sujeto consciente, sino revelar las condiciones necesarias del fenomeno estéti-
co. Entonces la intencidn de la estética no es valorar ciertos fendmenos concre-
tos, sino descubrir las condiciones transcendentales de la expresion estética.
Esta consideracion de las condiciones de expresidon estética nos habla no solo
de la naturaleza transcendental de la filosofia de este pensador, sino que tam-
bién se refiere al vinculo que mantiene con la fenomenologia de Husserl. El fil6-
sofo aleman en su libro Ideas relativas a una fenomenologia pura (I tomo) hace

de la reflexidén transcendental el método mas importante de la fenomenologia vy,

5 Ibidem, p.13.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



LA FENOMENOLOGIA DE LA RAZON Y LA EXPERIENCIA ESTETICA

de este modo, trata de evitar el objetivismo y el naturalismo inherente en las

ciencias.

3. OBJETIVIDAD DE LA PERCEPCION ESTETICA

Sesemann subraya que cualquier teoria estética se basa en las percepcio-
nes estéticas inmediatas. A medida que la percepcidn estética es valiceptiva, es
decir, se centra en la belleza del objeto como un valor, esta sujeta a las actitu-
des de la conciencia. Sin dichas actitudes especificas, sentir y constatar la be-
lleza es imposible. No es suficiente observar el objeto que supone belleza. La
apreciacion de la belleza acontece en un acto de percepcion especial, diferente
a la percepcion comun. Sesemann indica que la experiencia estética es direc-
tamente accesible soélo al sujeto mismo que la vive, o sea que es alcanzable
solo desde la perspectiva de la persona que la experimenta. Para los otros es
factible manera indirecta a través de la expresién linglistica. ¢Significa esto
que la experiencia estética estd encerrada en la conciencia subjetiva? No.
Segun Sesemann la experiencia estética del otro es perceptible pero solamente
cuando nosotros mismos la comprobamos partiendo de nuestra propia expe-
riencia, o sea, al reproducir la misma percepcion estética del otro. La intersub-
jetividad de la experiencia estética no sélo confirma la posibilidad de repetirla,
sino también el hecho de que estas experiencias se basan en un fundamento
objetivo: el mismo objeto estético. “"Cuanto mas se concentra la percepcién en
el mismo objeto, cuanto mas siga las instrucciones inherentes a la estructura
del objeto sin ceder a la arbitraria ficcion de la fantasia subjetiva, mayor y mas
firme serd la objetividad del contenido perceptual”®.

Sesemann evita hacer subjetiva o relativa una experiencia estética, porque
explica que el fundamento de dicha experiencia es el mismo objeto estético con
su estructura, o sea el objeto intencional. Para que el sujeto pueda percibir un
objeto estético, es necesario cumplir con ciertos requisitos. El sujeto no puede
percibir un objeto de cualquier forma, esta percepcién depende de la estructura
del objeto dado en la experiencia. En otras palabras, la disponibilidad de la in-

tersubjetividad de la vivencia estética estd garantizada por la posibilidad de

6 Ob. cit., p. 19.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 135



136 |

DALIUS JONKUS

repetir ese acto y revivirlo como propio; la repeticion sélo es posible debido a
que el acto mismo va dirigido al mismo objeto, que por la expresidon de su es-
tructura proporciona instrucciones al sujeto que vive la experiencia y no permi-
te la comprensién arbitraria.

En su articulo “La naturaleza poética de la imagen” (1925), Sesemann
hace una andlisis fenomenoldgico de las singularidades de la estructura de la
imagen poética, como se manifiestan directamente en el lenguaje de la expre-
sion poética. El se basa en la suposicién de que la estética en primer lugar se
fundamenta en la experiencia directa, la cual es imposible de reducir al sujeto o
al objeto, sino que se compone de los dos, formando un todo. La estética no
solo trata de describir psicolégicamente las vivencias internas, sino que concen-
tra su atencidén en el fundamento objetivo de esas vivencias. Sesemann descri-
be la correlacién entre la experiencia intencional y el objeto intencional. Esta
correlacidon es paraddjica porque incluye sujeto y objeto al mismo tiempo.
Ademads esta correlacién abarca lo dado fisico sensorialmente y la experiencia
del sentido. Asi que la realidad estética sélo se puede revelar a través de la
experiencia estética enfocada hacia el objeto estético trascendental.

Sin embargo, Sesemann revela que tal percepcidon estética, en la que se
garantiza la objetividad a través de la correlacién entre el objeto y la experien-
cia, conlleva ciertos riesgos. En primer lugar, la objetividad estética o sea, la
evaluacion de la expresion estética sdlo puede lograrse mediante la formacién y

la disciplina. Ademas, la percepcion estética puede ser falsificada:

La falsificacién proviene de dos fuentes. Primera [...] las limitaciones del mismo su-
jeto, la estrechez de su visidn espiritual, su tendencia a interpretar todo de acuerdo
a esquemas habituales y a su peculiaridad e individualidad. Y la segunda es una
imitacidon o mimetismo, que ha desempefiado un papel importante tanto positivo
como negativo en la vida social. Cuando evaluamos algo, a menudo no lo hacemos
de forma independiente, no nos basamos en nuestras propias experiencias, sino
que seguimos los ejemplos de otros, estamos orientados hacia nuestro entorno so-

cial, la opinidn publica o ciertas autoridades.’

Asi como cualquier otra experiencia cultural, también la experiencia estética

puede ser falsificada, ya que en lugar de la experiencia directa de valores, pue-

7 Ob. Cit., p. 19.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



LA FENOMENOLOGIA DE LA RAZON Y LA EXPERIENCIA ESTETICA

den aparecer exigencias o necesidades para cumplir con el prestigio social o la
moda. En este caso, la persona no solamente engafia a los demas, sino tam-
bién a si mismo. La Unica solucién para evitar la falsificacién de la experiencia
estética es perseguir la verdad de la realidad estética. Y la Unica persona que
puede lograrlo, segun Sesemann, es “sblo aquella que constantemente com-

prueba y profundiza su propia experiencia”®.

4. LAS SENSACIONES Y EL SENTIDO EN LA PERCEPCION ESTETICA

Cuando hablamos sobre la expresion de los objetos estéticos se suele des-
tacar el papel de la expresion sensorial. Los objetos estéticos no podrian existir
sin la expresion sensorial. Por lo tanto la dimension estética se asocia a la par-
ticipacion directa en la expresidn sensorial. Sesemann muestra dos cosas: pri-
mero, que la expresion sensorial es inseparable del sentido y en segundo lugar,
que la conexidn entre la expresion sensorial y el sentido es ambigua; porque no
es el sentido el que forma la materia sensorial, sino al contrario, la misma ma-
teria sensorial da forma al sentido. Primero, Sesemann hace una critica a la
nocion dualista de la expresion sensorial y del sentido, a la expresion externa
gue se contrapone al sentido interno. Un ejemplo obvio es cualquier expresion
humana. Si queremos entender la vida espiritual de una persona no es necesa-
rio recurrir a un razonamiento por analogia, como sostienen las teorias tradi-
cionales. Sesemann, parte de las descripciones fenomenoldgicas de Scheler y

dice:

A partir de las palabras, gestos, y mimica, yo percibo inmediatamente los pensa-
mientos, sentimientos, deseos, estados de &nimo, etc., del otro; y esta percepcion
(y entendimiento) para mi como sujeto que percibe, son tan reales y objetivos co-
mo cualquier otra percepcidn. Los errores y equivocaciones que se producen aqui

son los mismos que en la percepcién del mundo material.®

Sesemann establece un paralelo entre la percepcion de las expresiones

estéticas y la percepcidon de las expresiones humanas. La expresion se caracte-

8 Ibidem.
° Ibidem, p.331.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 137



138 |

DALIUS JONKUS

riza por el hecho de que el sentido vive en ella y no mas alld de ella. Por lo
tanto, la expresién no tiene que ser conocida a tal punto como si quisiéramos
reconstruir el otro lado de los significados arraigados. La representaciéon estéti-
ca destruye la oposicién supuesta entre lo corporal y lo espiritual, entre el ma-
terial sensorial y el sentido. Sesemann sefala que, en la estética, la empatia
juega un papel muy importante. Segun este filésofo, la empatia no puede ser
explicada desde la analogia o desde el concepto de la proyeccién psicoldgica;
porque estos dos métodos suponen una distincion radical entre el sujeto y el
objeto, ademas de una oposicion entre ellos. Sesemann argumenta que la em-
patia es fundamental para la percepcién estética porque se basa en la correla-
cion entre las formas expresivas del mundo y la percepcion incorporada.

No menos importante es que el material sensorial en el arte compone el
medio de expresion. El analisis del lenguaje poético hecho por Sesemann de-
muestra que en la poesia la palabra se eleva a un primer plano como elemento
sensorial. La palabra misma como expresion sensorial adquiere valor estético,
ya que no es solo herramienta de representacién, sino también un objetivo.
Este razonamiento sobre la palabra poética y la expresion ritmico-sensorial del
sentido recuerda el analisis posterior hecho por Heidegger en el que sostiene
qgue la palabra poética revela la esencia del lenguaje. El punto es que la palabra
poética se convierte en el objetivo de la expresién del sentido linglistico. El
significado de la palabra coincide con el ser sensorial de la palabra, porque en
el lenguaje poético “la composicidén ritmico sonora de la palabra se transforma
en una realidad tangible y obtiene un valor por si misma” (Sesemann, 1970,
335). Esta coincidencia entre el sentido y la expresion sensorial puede ser
diferente en las distintas formas del lenguaje. Por ejemplo, en el lenguaje
artificial y en el lenguaje cotidiano no nos damos cuenta de esta coincidencia,
pero en el lenguaje retérico la expresion sensorial adquiere una gran
importancia. Solo en el lenguaje poético la palabra es magica porque la
expresion sensorial coincide con el sentido. (Sesemann, 1970, 34).

En su Estética, Sesemann no solo analiza el lenguaje poético para describir
la relacién entre la expresion sensorial y el sentido, sino también la pintura y la
musica. En la pintura es mas importante la organizacion sensorial de los colores
y las lineas que el tema representado. En general, el tema puede faltar pero

sin colores y lineas, de acuerdo a Sesemann, la pintura no puede ser:

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



LA FENOMENOLOGIA DE LA RAZON Y LA EXPERIENCIA ESTETICA

Por lo tanto, es importante no sélo que de la misma imagen, o sea que del conjunto
de colores y lineas que cubren una superficie, quede claro lo que significa y repre-
senta una pintura (y no de las inscripciones del cuadro), sino ante todo que el tema
(del objeto representado) surja de la propia belleza representada (de la percepcion
sensorial) y sea justificado por esta. La percepcidn estética en comparaciéon con una
normal (no estética) es de direccidn inversa: un pequefio instante del tema esta de-

terminado por los elementos sensoriales.*°

Para Sesemann la percepcion estética es lo contrario a la percepcion normal
(no estética), porque en la percepcidon normal el tema estd condicionando la
aparicion de los elementos sensoriales (colores, sonidos, formas etc.) y su es-
tructura, pero en la percepcidon estética los elementos sensoriales son el fun-
damento del tema porque el significado del mismo se ajusta a ellos. En la musi-
ca, asi como en el lenguaje poético y la pintura, Sesemann descubre la misma
coincidencia: la existente entre los elementos sensoriales y el sentido de expre-
sion. En la musica, el rol de la organizacién sensorial es mas evidente. La poes-
ia y la pintura estan atadas a la representacién tematica de los objetos, la
musica en cambio no representa nada, sino que expresa directamente los sen-
timientos y la dinamica interna de la experiencia.

En sus dos libros, las Investigaciones Iégicas y en las Ideas relativas a una
fenomenologia pura y una filosofia fenomenoldgica, Husserl hace la distincidon
entre la materia sensorial y la forma intencional. El argumenta que la materia
sensorial primaria adquiere forma solo a través de los actos intencionales; es
decir, que el material sensorial sin el acto intencional no tiene sentido. Sin em-
bargo, Wilhelm Schapp en su Fenomenologia de la percepcién asi como otros
fenomendlogos hacen énfasis en la existencia de una correlacién entre la expe-
riencia sensorial y el sentido intencional.

Al profundizar en lo especifico de la percepcion estética, Sesemann sostiene
que esta percepcion se caracteriza por la orientacion al todo como unidad de las
partes. En otras palabras, nuestra experiencia no se compone de fragmentos
sensoriales a los cuales después se les adjudican un significado, sino al contra-
rio, el ser humano percibe los objetos como un todo. La estructura de cada
objeto no solo se compone de fragmentos sensoriales sino se expresa como

totalidad en la que cada elemento es una parte esencial del conjunto.

0 Ibidem, p.36.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 139



140 |

DALIUS JONKUS

Muchos fenomendlogos comparten la idea de la comprension de la
percepcion como el entendimiento de un todo. Asi explican la percepcidon Hart-
mann y Merleau-Ponty. Sesemann va un paso mas alld y desarrolla esta idea.
Sostiene que el acto de percepcion esta compuesto no solo de las impresiones
directas sino que esta relacionada con la experiencia acumulada. En el momen-
to en que tiene lugar la percepcion, los esquemas de comprensién organizan los
elementos sensoriales y su significado. Los esquemas de comprension permiten
complementar los datos y organizarlos en una direccién determinada. Sese-
mann afirma que “en cada percepcion sensorial, aun si es verdadera o falsa,
nosotros percibimos mas de lo que sentimos”*!. Los esquemas de la experiencia
descritos por Sesemann no son otra cosa que la descripcién que hace Husserl
de los mecanismos de la constitucion. El significado de un objeto como consti-
tucién del todo no exige repetir cada vez la secuencia de operaciones que per-

mite esquematicamente constituir uno u otro significado.

5. LA ESTRUCTURA DEL OBJETO ESTETICO

Sesemann en su Estética analiza tanto la percepcion estética como el obje-
to estético. La estética es impensable sin el analisis del objeto, porque la obje-
tividad de la percepcidn estética surge del mismo objeto. Nicolai Hartmann, en
su Estética, también hace hincapié en el analisis de la estructura del objeto
estético. Dice: “Los valores estéticos: la belleza y su diversidad, son inherentes
a la estructura del objeto, es decir a su totalidad multidimensional. Empezando
desde el analisis del acto vamos hacia al analisis de la estructura del objeto,
pues solo analizando la estructura del objeto podemos realizar el analisis del
valor™?,

Este fildsofo centra el analisis de la estructura del objeto estético en la rela-
cion entre el primer plano y el fondo, después pasa a la descripcion multidi-
mensional del objeto estético.

Si hablamos del problema de la estructura del objeto estético, observamos

gue en el analisis de Sesemann es mas articulado y se desarrolla un tanto dife-

1 Ibidem, p.26. )
2 Hartmann Nicolai, Asthetik, Berlin, Walter de Gruyter, 1966, pp.82.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



LA FENOMENOLOGIA DE LA RAZON Y LA EXPERIENCIA ESTETICA

rente que en la filosofia de Hartmann. En primer lugar, cabe sefialar que Sese-
mann enfatiza no solo la naturaleza intencional del objeto estético, es decir, su
dependencia de la percepcién estética, sino también la dependencia inversa;
argumenta que la unidad sensorial del objeto estético es necesaria, porque si
se desvia la intencién de comprension hacia las partes, el acto de comprension
pierde su caracter estético. Tal correlacion entre la estructura del objeto estéti-
co y la percepcion estética es mucho mas importante para Sesemann que para
Hartmann.

Analizando la estructura del objeto estético Sesemann distingue la unidad
del objeto estético, el significado de los componentes, la unidad estdtica y
genética y la expresion espacial y temporal. La unidad del objeto estético es un
todo con diferentes componentes. Estos componentes son elementos diferentes
que solamente al formar una unidad, un todo, pueden llegar a expresar un va-
lor estético. Cada expresién artistica presenta sus propios componentes; es el
componente el que varia dependiendo de la naturaleza del arte; en la musica
estan los tonos e intervalos, en la poesia las palabras, en el dibujo los contor-
nos y, en la pintura, los colores y la luz; y en todas las artes existe una dindmi-
ca ritmica como componente imprescindible para la expresién. Estos elementos
forman un todo, son parte de una unidad manteniendo una relacidn opuesta
entre ellos, una relacion de equilibrio o una relacién simétrica.

La singularidad del objeto estético depende de los elementos distintivos vy
de la relacion entre los componentes que lo forman. Pero la totalidad del objeto
estético se forma no sélo por la combinacion de diferentes elementos, sino
también haciendo una distinciéon de los elementos que deben dominar. El ele-
mento principal en la unidad del objeto estético es llamado por Sesemann fac-
tor dominante. De este factor depende el primer y segundo plano del objeto
estético y, por supuesto, su composicion general. Es decir, la composiciéon de

los elementos del objeto estd imponiendo la Idgica de la aparicién para sujeto.

6. CONCLUSIONES
Sesemann analiza el objeto y el acto estéticos dandole una importancia cla-

ve a la relacién existente entre ellos. La relacion entre el objeto estético y el

acto estético corresponde a la descripcion de la correlacidon entre objeto inten-

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 141



142 |

DALIUS JONKUS

cional y acto intencional en la fenomenologia de Husserl. Esta relacién puede
ser descubierta sélo mediante el uso del método fenomenoldgico: la reduccion
fenomenoldgica. Para llevarla a cabo, hay que neutralizar la suposicion objeti-
vista que afirma que la belleza es un rasgo de la realidad independiente del su-
jeto y superar la creencia subjetivista de que la belleza es la proyeccion del
gusto subjetivo en objetos reales. La descripcion fenomenoldgica revela la be-
lleza como la relacidon de los valores con la intuicidon del sujeto evaluador y la
disposicion especial. La reduccidon que realiza Sesemann le lleva a reflexionar
sobre las condiciones primarias de la expresion del objeto estético, presentes
tanto en la estructura del objeto estético como en la disposicion del sujeto que
obedece a las exigencias de belleza del objeto. Este filésofo subraya que la ob-
jetividad de los valores estéticos no niega la participacién del sujeto. La objeti-
vidad es nada menos que la logica de la expresion del objeto estético. Es por
eso que cada dimension de la expresidn estética se caracteriza por una unidad
Unica del material sensorial y el sentido. La fenomenologia de la razén estética
es posible porque los actos intencionales valiceptivos son actos estéticos que

tienen sus correlatos en la estructura de los objetos estéticos.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



Investigaciones Fenomenoldégicas, n. 11, 2014, 143-163.

e-ISSN: 1885-1088

TIEMPO Y ASOCIACION.

ACERCA DE LA RELACION ENTRE LOS MANUSCRITOS DE BERNAU Y

LOS ANALISIS SOBRE LA SINTESIS PASIVA"

TIME AND ASSOCIATION.

ABOUT THE RELATION BETWEEN THE BERNAU MANUSCRIPTS AND

THE ANALYSIS CONCERNING PASSIVE SYNTHESIS

Resumen: Los Manuscritos de Bernau repre-
sentan una obra clave para quien busca enten-
der la teoria del tiempo husserliana. Tanto los
intérpretes sobre el tema, como el propio Hus-
serl indican que estos escritos constituyen su
obra maestra (Hauptwerk). Pero la indiscutible
relevancia de estos manuscritos no quita la
dificultad que implica dar cuenta de una lectura
consistente del texto. Nuestra intencion aqui
consistird en evaluar la relacion que pueda
establecerse entre esta obra y los Andlisis sobre
las sintesis pasivas. La idea que guiara el traba-
jo sera que la labor experimental encarada por
Husserl entre 1917 y 1918 provocd, en el con-
texto del estudio de la temporalidad, el descu-
brimiento de nociones centrales que luego ser-
ian profundizadas bajo el tépico de la asocia-
cién. En particular, analizaremos las transfor-
maciones que se presentan en la nocién de
protencidén y las descripciones de la modifica-
cién retencional.

Palabras clave: Husserl | Asociacién | Tiempo
| Fenomenologia genética

Veronica Kretschel
UBA/ CONICET/ CEF, Argentina
veronicakretschel@gmail.com

Abstract: The Bernau Manuscripts represents a
crucial work to understand the Husserlian theo-
ry of time. The interpreters of the subject, as
much as Husserl himself, point out that this
studies are a master piece (Hauptwerk). But
the unquestionable relevance of Bernau does
not minimize the implied difficulty to achieve a
consistent interpretation of the text. Our inten-
tion here is to determine the relation between
this text and The Analysis Concerning Passive
Synthesis. The main idea of this paper will be
that the experimental work performed by Hus-
serl between 1917-1918 leads to, in the context
of time studies, the discovery of key notions.
The developpment of this notions will be ac-
complished under the topic of association. Par-
ticularly, we will analize the transformations the
notion of protension presents and the descrip-
tions of retentional modification.

Key Words: Husserl | Association | Time
| Genetic phenomenology

* Este trabajo presenta resultados parciales de mi investigacion de doctorado, financiada por el Consejo
Naciones de Investigaciones Cientificas y Técnicas (CONICET) durante el periodo 2010-2015.

Fecha de recepcion: 17-111-2014

Fecha de aceptacion: 11-VII-2014


mailto:veronicakretschel@gmail.com

144 |

VERONICA KRETSCHEL

Los Manuscritos de Bernau representan una obra clave para quien busca
entender la teoria del tiempo husserliana. Tanto los comentaristas sobre el te-
ma, como el propio Husserl indican que estos escritos constituyen su obra ma-
estra (Hauptwerk). Pero la indiscutible relevancia de estos manuscritos no quita
la dificultad que implica dar cuenta de una lectura consistente del texto en su
conjunto. Nos encontramos aqui con un trabajo de matriz experimental, con
experimentos mentales (Denkexperimenten) que nos conducen por un verdade-
ro laberinto. En este contexto, nuestra intencién consistird en dar cuenta de la
relacién que pueda establecerse entre esta obra y la obra posterior. Confronta-
remos, en particular, ciertos temas desarrollados o esbozados en el periodo de
Bernau con algunas nociones centrales de los Andlisis sobre la sintesis pasiva.
La idea que guiara el trabajo sera que la labor experimental encarada por Hus-
serl entre 1917 y 1918 provocd, en el contexto del estudio de la temporalidad,
el descubrimiento de nociones centrales que luego serian profundizadas bajo el

topico de la asociacion.

1. ¢QUE SON LOS MANUSCRITOS DE BERNAU?

Durante las vacaciones de 1917 y 1918 Husserl se dedica con gran entu-
siasmo al estudio de la conciencia temporal'. Primero, aborda la edicién de su
propio material que su asistente Edith Stein se habia encargado de componer
para su publicacion. La reelaboracion constante de sus escritos lo conduce a
desarrollar nuevas reflexiones en torno a la tematica. Tanto es asi que lo ante-
rior es dejado de lado y las nuevas investigaciones se vuelven centrales. Hus-
serl entiende que las ideas con las que esta tratando son de la mayor importan-
cia’y, en este sentido, considera que los Manuscritos de Bernau son su obra
maestra. Pese a esto, su modo de trabajo le impide darle a los manuscritos una
unidad adecuada. Como sefala Dieter Lohmar: “Con frecuencia comienza con la
intencion de unificar un tema iniciado y ofrecer una presentacion aprovechable,

pero se deja llevar siempre otra vez por nuevos problemas”. Se produce, asi,

! Seguimos aqui a Dieter Lohmar (Hua XXXIII, xvii-xix)
2 Hua XXXIII, xxii
3 Hua XXXIII, xxii

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



TIEMPO Y ASOCIACION. ACERCA DE LA RELACION ENTRE...

una multiplicacién de escritos que al propio Husserl le resulta dificil abarcar. En
este contexto busca el auxilio de sus asistentes. Finalmente, en 1928, resulta
ser Eugen Fink quien emprende la tarea de darle forma unitaria a los manuscri-
tos redactados en Bernau, siempre con la intencién explicita de que sean publi-
cados?. Fink trabaja en esta tarea durante aproximadamente diez afios, con
distintos niveles de intensidad, dado que se ocupaba también de la re-redaccion
de otros textos de Husserl>. Durante este periodo de gran intercambio filoséfico
entre discipulo y maestro, Husserl se ve influenciado por los comentarios e in-
terpretaciones de su alumno, y esto lo conduce, nuevamente, a pensar sobre el
tiempo, dando lugar a los conocidos Manuscritos del Grupo C, que también le
entrega a Fink. La idea es publicar un texto definitivo sobre la tematica, cuya
primera parte esté conformada por los textos de 1917-1918 y la segunda con
los escritos posteriores. Dada la dimensidén de la labor a la que su asistente se
enfrentaba, Husserl le propuso compartir la autoria de la obra terminada. El
objetivo era que Fink elaborara el texto definitivo y que recién cuando estuvie-
ra terminado Husserl pudiera acceder a él. Pese a todo, el libro no logra alcan-
zar una forma definitiva. En el trabajo sobre los manuscritos comienzan a surgir
fuertes discrepancias entre el pensamiento del asistente y el del maestro. El
problema del presencialismo que Fink encuentra en la teoria fenomenoldgica
del tiempo, ya desde la publicacién de las Lecciones en 1928, no consigue sal-
varse en los textos posteriores pese a las reelaboraciones pertinentes encara-
das por Husserl, a su juicio, de una manera insatisfactoria®. Si bien alcanza a
preparar un plan definitivo para la edicién de los Manuscritos, aparentemente
decide destruirlo’. Finalmente, en 1969, el material es remitido al Archivo Hus-
serl de Lovaina. El texto con el que contamos actualmente es una edicidon a
cargo de Rudolf Bernet y Dieter Lohmar sobre ese material acercado por Fink al
Archivo.

Antes de sehalar los temas que recorreremos en los Manuscritos, es central
destacar el papel que representa esta obra respecto a la metodologia husserlia-

na. Los intérpretes coinciden en que se producen en ella las primeras aproxi-

4 P. e.: en Hua XXXIII, xxiv, xxvii, Xxix

5 Ver. R. Bruzina, Edmund Husserl and Eugen Fink. Beginnings and Ends in Phenomenology 1928-1938,
New Haven/Londres, Yale University Press, 2007, 28 y ss.

6 Ver: Idem, 257. y 303 y ss. Fink se refiere a los Manuscritos C como * 'la culminacién metafisica' del
presencialismo de la teoia husserliana del tiempo”, Idem, 304.

7 Idem, 310

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 145



146 |

VERONICA KRETSCHEL

maciones al la fenomenologia genética® y es significativo que esto sea en el
contexto del estudio del tiempo, ya que habia sido en ese mismo marco donde
Husserl habia calificado la génesis como un modo de abordaje meramente psi-
colégico® y, en ese sentido, lo habia dejado fuera del alcance de la fenomeno-
logia. En este caso la génesis es incorporada al analisis fenomenoldgico lo cual,
no solo abre todo un nuevo dominio de fendmenos a investigar, sino que intro-
duce, también, sus propias pautas metodoldgicas. Aunque en estos textos no
se practica una elucidacion formal del método genético, si existen referencias
explicitas al contexto genético en el que se despliegan sus reflexiones®. Lo que
se destaca son algunos de los procesos y de las nociones que Husserl introduce
aqui y que, luego, formaran parte estrictamente de aquello que llamamos fe-
nomenologia genética. Nos referimos con esto a los analisis sobre la delimita-
cién de un dmbito no-yoico de operaciones de la conciencial!, a la nocién de
fuerza afectante'?, de presente viviente!® o de habito!*, por nombrar sélo algu-
nos ejemplos.

En términos generales, hay dos cuestiones muy importantes que caracteri-
zan a la fenomenologia genética y que es posible encontrar en estos escritos.
Una es el hecho de la influencia del pasado en la vida presente del sujeto. La
idea es que la historia del yo predelinea aquello que le acontece en el momento
actual y sus expectativas respecto al futuro. Supuesta por la primera, la segun-
da remite a la descripcidon de una experiencia que se constituye por fuera de la
actividad del sujeto. Se apunta a una dimensién de la intencionalidad en la que
tienen lugar procesos elementales de caracter pasivo que son fundamento de
los estratos mas complejos. En los Manuscritos de Bernau podemos encontrar
ambas cuestiones implicadas en la caracterizacién de la estructura de la con-

ciencia temporal.

8 Ver: Rudolf Bernet (Hua XXXIII, xlvi y ss.), Nicolas de Warren (Husserl and the Promise of Time:
Subjetivity in Trascendental Phenomenology, Nueva York, Cambridge University Press, 2009, 180),
Toine Koortoms (Phenomenology of Time-consciousness. Edmund Husserl's Analysis of Time-
consciousness, Phaenomenologica 161, Dordrecht/Boston/Londres, Kluwer, 2002, 177) y Luis Niel
(Absoluter Fluss-Urprozess-Urzeitigung. Husserls Phdnomenologie der Zeit, Wiirzburg, Kénigshausen &
Neumann, 2011, 115)

° Hua X, 188

10 ver, entre otros, Hua XXXIII: 13, 19, 24, 27.

1 Hua XXXIII, 6

12 Hua XXXIII, 68

13 Hua XXXIII, 274

4 Hua XXXIII, 369

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



TIEMPO Y ASOCIACION. ACERCA DE LA RELACION ENTRE... | 147

2. ANTECEDENTES DE LA RELACION ENTRE LOS MANUSCRITOS DE 1917/1918 Y LOS ANALISIS

Sefialamos antes el largo camino que recorrieron los Manuscritos de Ber-
nau hasta su publicacion en 2001. Anteriormente estos escritos eran conocidos
s6lo por aquellos que accedian a los Archivos. Por tanto, habia poca difusion de
las tematicas abordadas por Husserl alli. Se consideraba que los primeros estu-
dios genéticos eran los que conocemos como Analisis sobre la sintesis pasiva,
obra que se corresponde en gran medida con un curso dictado por primera vez
en el semestre de invierno de 1920/21 sobre ldgica. Con la publicacién de
Hussserliana XXXIII esta tesis fue puesta en duda, como sefalamos, al descu-
brir el caracter genético de los Manuscritos de Bernau.

En este marco es evidente que las conexiones entre uno y otro texto pue-
den establecerse. Nicolas de Warren indica, por ejemplo, que en los Manuscri-
tos: “Husserl ha silenciosamente encimado sus descripciones sobre la concien-
cia originaria del tiempo con la afectividad, y asi, interpolado ya el problema de
la génesis.”'® Esto quiere decir que, dentro del estudio de la temporalidad, se
encuentra en ciernes una teoria de la afeccion en el contexto de una fenomeno-
logia genética, cuestién que se desarrollard con profundidad en los Analisis.
Parece seguirse de esta afirmacion una continuidad entre los desarrollos elabo-
rados en Bernau y los de las sintesis pasivas; diriamos que lo que surge como
una idea novedosa atravesando el tema del tiempo en los primeros textos, es
investigado con una densidad propia en los escritos posteriores.

En este sentido resulta interesante contrastar esta lectura con la adoptada
por Toine Kortooms. En pocas palabras, la tesis de Kortooms es que las proten-
ciones articulan la constitucién, dado que la intencionalidad de la conciencia se
caracteriza por un tender hacia posibilitado por esta fase. Le interesa particu-
larmente el caracter asociativo de la protencién y, por eso, le preocupa el modo
en el que Husserl encara su descripcion en los Anélisis. Esto es, desvinculando
la sintesis temporal de la asociativa y volviendo a marcar, segin Kortooms, una
preeminencia del presente. Este autor encuentra en los Andlisis dos descripcio-

nes de la temporalidad que serian entre si contradictorias'®. La primera, al co-

15 N. De Warren, op. cit., 200
16 T, Kortooms, op. cit, 217

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,



148 |

VERONICA KRETSCHEL

menzar el texto, afin con la descripcién de Bernau y la segunda, en el capitulo
dedicado a la asociacion.

Para Kortooms, los estudios de Hua XXXIII serian mas completos y consis-
tentes. Entiende que las descripciones temporales de los Andlisis son un paso
atras respecto a los escritos de Bernau. Esto es, que Husserl estaria volviendo a
un esquema de la temporalidad similar al de las Lecciones y le otorgaria, nue-
vamente, un privilegio al presente como instancia de donacién originaria, to-
mando a la protencién sélo como una fase de la conciencia temporal. Que la
protencion posea un caracter asociativo permitiria eludir estas criticas, al impli-
car una conciencia que estd en movimiento, y daria cuenta de un modo mas
consecuente de la forma tendencial de la conciencia intencional.

A partir de lo dicho, podemos destacar dos opciones sobre la relacion entre
los textos mencionados. Por un lado, aquella que sostiene que en los Manuscri-
tos de Bernau aparecen “entremezclados” los temas de la asociacién dentro de
un estudio sobre la temporalidad. Por otro, la opcion que entiende que alli se
encuentra una fenomenologia del tiempo en si misma mas consistente y que
lee en el caracter asociativo de la protencidon una tesis central del pensamiento
husserliano. Por nuestra parte, buscaremos fundamentar la primera opcién bajo
el supuesto de que el caracter experimental de los Manuscritos implica la apari-
cion de nuevos temas en el contexto de la investigacion sobre el tiempo, que

seran explicitados posteriormente en el marco de la asociacién.

3. GENESIS DE LA NOCION DE ASOCIACION

Nuestro objetivo en lo siguiente es dar cuenta de la aparicién en los Manus-
critos de las tematicas asociativas. Nos cefiiremos a dos aspectos de la investi-
gacién. El primero es la reconfiguracion de la relacién entre las fases de la con-
ciencia del tiempo. Como sefalamos es posible observar en la dinamica de la
conciencia temporal que la protencién tiene una naturaleza asociativo-
anticipatoria, motivada por el propio caracter intencional de la conciencia que
implica una orientacién al futuro en su tender-hacia. Dicha orientacién no se

desdibuja en escritos posteriores, sino que se mantiene, reconfigurada. En

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



TIEMPO Y ASOCIACION. ACERCA DE LA RELACION ENTRE...

efecto, entendemos que en los Andlisis este caracter deriva en la sintesis cono-
cida como asociacién inductiva o teoria de la génesis de las esperas®’.

El segundo aspecto al que haremos referencia concierne a la profundizacién
en la descripcidon de la modificacidon retencional. Se plantean dos tipos de gra-
dualidad de la modificacién, la de la intuitividad y la de la afeccién. En este sen-
tido se habla de dos intensidades que decrecen “con el paso del tiempo” de
manera homogénea, paralelamente a la descripcion de los Andlisis. En el ambi-
to en el que ocurre la primera gradualidad surgen las nociones que se desarro-
llardn en la investigacion sobre la protoasociacién. Respecto a la segunda gra-
dualidad las conexiones con Husserliana XI son menos evidentes, sin embargo,
creemos que es posible relacionarla con las operaciones relativas a la influencia
del pasado en el presente. En general es posible rastrear términos comunes
gue en Bernau son sélo mencionados o empleados y que en los Andlisis alcan-
zaran nuevas dimensiones. Son las nociones de: fuerzas de afeccidn (affektive
Kraft) cubrimiento (Deckung), resonancia (Verklang), fusion (Schmelzung),
pulsaciones vitales, formacion de unidad (del campo oculo-motor) y ejemplos
de colores, tipicos de las investigaciones asociativas.

Con el trabajo sobre estos dos aspectos buscaremos mostrar dos modos
seglin los cuales la asociacién surge en el contexto del tiempo®®. En el primer
caso, atribuyéndole operaciones asociativas a la sintesis temporal. En el segun-
do, en el margen del estudio sobre el tiempo, como un analisis complementa-

rio.

3.1. La dinadmica de la conciencia y la protencion

3.1.1. La protencién asociativa

El estudio de la temporalizacion plantea en los Manuscritos de Bernau dos
caminos. El primero es un analisis desde el punto de vista de la atencion. Es
decir: se toma como punto de partida el volverse activo del yo sobre algo que
lo afecta, instancia que da comienzo al proceso perceptivo. En este caso se se-
fala un privilegio de la fase ahora de la conciencia —la presentacién originaria

(Urprésentation) — en la medida en que la percepcion en términos atencionales

7 Hua XI, 119-120

8 Es posible confrontar también el abordaje de otros temas comunes a ambos textos, p. .e: la fenome-
nologia del recuerdo (Hua XXXIII, 361 y ss.; Hua XI, 221 y ss.) y la relacion presente viviente-ego-hyle
(Hua XXXIII, 274 y ss.; Hua XI, 196 y ss.). Por razones de espacio, nos limitaremos a los fendmenos
antes sefialados.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 149



150 |

VERONICA KRETSCHEL

tiene un punto inicial: hay un comienzo de la actividad percipiente que coincide
con el ahora'®. El segundo camino remite a una esfera no-atenta de la constitu-
cion, un ambito sin participacién activa del yo: el dominio hylético. Este segun-
do contexto es el que Husserl investiga en adelante®®. La idea seria la siguien-
te: si pensamos la conciencia como un flujo hylético donde el yo “flota” con su
atencion dormida: écdmo se organizaria la conciencia temporal? En este caso,
al no haber atencién, el presente apareceria desdibujado y soélo podriamos
hablar de una modificacidon continua de las fases retencionales y protencionales.
Se entiende, entonces, cdmo la fase presente de la conciencia temporal puede
entenderse como un mero punto de interseccidon entre el fluir retencional y el
protencional®’. En la medida en que en el fluir de la vida de la conciencia no
hay nada que motive el volverse, el ego navega dormido en una temporalidad
que articula, originaria y pasivamente, lo que fue con lo que sera.

Este proceso se describe en términos de plenificacion (Erfiillung) y vacia-
miento (Entleerung). Afirmar la intencionalidad de la conciencia significa atri-
buirle un caracter tendencial. La conciencia se define como un tender-hacia,
como un apuntar que mienta una necesidad de cumplimiento de lo intencionado
en forma vacia. En este sentido, afirma Husserl que cada momento del flujo (o
fase del proceso, segun se expresa en los Manuscritos) es “un intervalo de re-
tencién, un punto de presentacion originaria como protencién plenificada y un
intervalo de protencién no plenificada”??. Observamos aqui como las instancias
“ahora” y “futuro” son definidas en términos de plenificacién?>. Mientras que el
“futuro” es una tendencia al cumplimiento, el “presente” es lo intencionado an-
teriormente en forma vacia, que se da ahora en forma intuitiva. Encontramos,
también, que la retencidon no es descripta en estos términos. Recordemos que
esta fase de la conciencia tiene como funcién, primero, asistir al presente, sos-
teniendo los aspectos recién pasados de aquello que esta siendo pecibido, v,
luego, conservar todo lo intencionado por la conciencia. Parece dificil, asi, poder

adscribirle una tendencia, si pensamos que ésta implica un apuntar “hacia ade-

19 Hua XXXIII, 3-6

20 Hua XXXIII, 6 y ss.

21 N, De Warren, op. cit., 199

22 Hua XXXIII, 14

23 Usamos en algunos casos las determinaciones temporales presente, futuro y pasado en un sentido
amplio, no buscando mentar con esto que las fases de la conciencia temporal posean un caracter tempo-
ral. En efecto, constituyentes de lo temporal, las protoimpresiones, retenciones y protenciones se en-
cuentran por fuera del tiempo y dan lugar a las determinaciones temporales.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



TIEMPO Y ASOCIACION. ACERCA DE LA RELACION ENTRE...

lante”. Con todo, la retencidn si es una tendencia, aunque dirigida hacia el vac-
io.

Ya en las Lecciones Husserl hablaba de gradualidad para referirse a la mo-
dificaciéon que atafie a las retenciones al alejarse del ahora®** y describia este
proceso como un paulatino debilitamiento o hundimiento®. A su vez, hacia re-
ferencia también a las diferencias respecto a la claridad de lo evocado y de lo
modificado. El tema del oscurecimiento que atafie a la modificacién retencional
nos permite comprender esta tendencia segun la cual se identifica a las reten-
ciones en los Manuscritos. En este sentido, la tendencia al vaciamiento alude a
la pérdida de claridad intrinseca a la modificacion que parte del maximo de ple-
nitud en lo recién sido y se dirige hacia la pérdida completa de plenitud o la
oscuridad total. Pero, es necesario volverse sobre la relacion que se establece
entre las instancias de la conciencia. De lo recién citado, puede extraerse evi-
dencia de la importancia que adquiere la protencion en el esquema de
1917/1918. En los escritos anteriores habia muy pocas descripciones especifi-
cas del operar de esta fase de la conciencia. Frente a esto, en los Manuscritos,
no sélo ocupa un lugar central por su caracter naturalmente asociado a la di-
reccionalidad de la conciencia, sino que incluso el ahora es caracterizado en
términos de protencidn.

No es valido, con todo, asumir rapidamente el privilegio de la protencién
por sobre las otras fases. La conciencia aqui es dinamica y esto alude a la in-
teraccion de las fases. En relacidon con el tono genético de la investigacion, las
protenciones estan fundadas en las retenciones; esto es: la experiencia pasada
condiciona lo porvenir: "El transcurso de las retenciones, los respectivos conte-
nidos intencionales de las retenciones recién presentadas, actuan sobre la pro-
tencion determinando su contenido y predelinedndole su sentido.”®0 sea, las
retenciones operarian a nivel del contenido de las protenciones, estableciendo
un suelo sobre el cual fundar aquello hacia lo cual las segundas tienden. De
esta afirmacion extraemos dos conclusiones negativas: una respecto a la natu-
raleza de las fases de la conciencia, y otra sobre la concepcién de futuro que
esta puesta en juego. La primera nos enfrenta al problema de la naturaleza de

las fases de la conciencia, tema al que nos referiremos mas adelante. La cues-

24 Hua X, 47
25 Hua X, 30 y 48, respectivamente.
26 Hua XXXIII, 38

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 151



152 |

VERONICA KRETSCHEL

tion mas complicada es, con todo, que si siguiéramos al pie de la letra lo expre-
sado en la cita, el caracter altamente determinado que poseerian las protencio-
nes implicaria una concepcion cerrada del futuro. Si la conciencia funda su ten-
der-hacia puramente en lo dado retencionalmente, no es posible comprender
cémo seria posible concebir la novedad. Esto es: en la medida en que la dina-
mica de la conciencia se limite a una relacién entre retenciones y protenciones,
no hay disponible un ambito para la donacién de lo nuevo y el porvenir se con-
cibe como una mera repeticion de lo que fue. A su vez, si anulamos totalmente
la necesidad de la fase ahora, resulta imposible comprender como comienza la
experiencia temporal. Pareciera que el fluir del tiempo es algo dado sin mas, ya
constituido y repitiéndose. Con todo, esta caracterizacion brutal de lo que podr-
ian ser las consecuencias mas extremas de limitar el privilegio del presente, no
recoge fielmente todas las interpretaciones sobre la dinamica de la conciencia
en estos textos. Lecturas mas ecuanimes permiten salvar estos problemas.

Por una parte, a través de la identificacién de dos momentos de la presen-
cia: uno, como limite entre protenciones y retenciones, y otro, en tanto instan-
cia de donacién de lo nuevo®’. Esta instancia habilitaria aquel dmbito para el
darse de la novedad que parecia vedado por la interpretacion mas dura respec-
to a la anulacion del presente. Por otra parte, también es posible profundizar la
nocién de protencidon que aqui se pone en juego y observar dos funciones de la
protencidn. Mientras que la primera estaria en relacidén con lo que hemos des-
cripto aqui, con un caracter asociativo fundado en las retenciones (las llamadas
protenciones cercanas); la segunda apuntaria a la constituciéon del futuro como
un horizonte abierto e indeterminado (nombradas como protenciones leja-
nas)28. En esta Ultima interpretacién encontramos, entonces, una protencién
anticipativa que opera en la cercania del presente (plenitud maxima) y una pro-
tencion temporal que conforma el futuro lejano e incierto desde una perspectiva
puramente formal (plenitud minima). En suma: si complementaramos el es-
guema dinamico de la temporalidad de 1917/1918 con una idea mas compleja

de la presencia, por un lado, y con una doble nocién de protencion, por el otro,

27 La distincién de Niel entre Urprdsens y Urprésentation podria permitir esta interpretacion. Niel, L. op.
cit., 129

28 Notese que esta distincion entre lo cercano y lo lejano se encuentra luego en Hua XI en relacién con
las retenciones (N. De Warren, op. cit., 195). Para la diferencia entre protenciones lejanas y cercanas,
ver: D. Lohmar, “What does Protention Protend? Remarks on Husserl's Analysis of Protention in the
Bernau Manuscripts”, Philosophy Today, 46,5 (SPEP Supplement), 154-167.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



TIEMPO Y ASOCIACION. ACERCA DE LA RELACION ENTRE...

alcanzariamos una nocidn mas consistente e interesante de la temporalidad.
Con todo, el camino del pensamiento husserliano sobre la temporalidad y la
influencia del pasado en el presente fue mas alld. Quiza entre las razones re-
cién sefaladas podrian estar los motivos de por qué Husserl vuelve a considerar
en los Andlisis sobre la sintesis pasiva cual es el proceso que opera en este

hecho que es el condicionamiento ejercido por el pasado.

3.1.2. La asociacién inductiva

Lejos de adjudicarle una funcién asociativa a la protenciéon, en los Analisis
se plantea otro mecanismo segun el cual se anticipa un estilo a partir de la ex-
periencia pasada. Primero, y en consonancia con la primera critica que indica-

A\

mos en la descripcion de los Manuscritos de Bernau, se afirma que: “...las re-

tenciones son vacias y se hunden incluso en el trasfondo retencional. Con ma-

"29  Esto es: se

yor razon estd consciente el futuro protencional de modo vacio
retoma la idea de que las fases constituyentes no tienen la forma de los actos,
sino que son intenciones vacias. Podriamos agregar, modificaciones intenciona-
les de la fase ahora como donacién orginaria. Ademas se indica que la proten-
cion consiste en un horizonte de futuro indeterminado que acompafia a toda
fase presente, caracterizacidon préoxima a aquellas de las Lecciones®®. Frente a
esto, se sefala que la expectativa si posee un caracter anticipativo. Husserl
sostiene que: “Es cuestién de una motivacidén necesaria: en concordancia con lo
que es dado retencionalmente, puede ser esperado algo nuevo sobre esa via

con un estilo uniforme”>!

. Esta “expectativa asociativa”, no obstante, no es una
operacion originaria, sino que presupone la sintesis de asociacion.

La teoria de la asociacion implica dos niveles. Por una parte, la asociacién
reproductiva que es una teoria de la genésis de las reproducciones y sus forma-
ciones®? y se encarga de establecer las relaciones entre el presente y el pasado
a través de la sintesis de evocacién®3. Por otra parte, y fundada en la anterior,
se encuentra la asociacion inductiva. Esta sintesis es una teoria de las esperas

y permite la previsidén y anticipacion de la experiencia futura. Ahora bien, como

2% Hua XI, 125
30 Hua X, 39 y ss.
31 Hua X1, 186
32 Hua XI, 119
33 Hua X1, 187

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 153



154 |

VERONICA KRETSCHEL

sostiene Husserl, la asociacién presupone la sintesis temporal3*. Entonces,
mientras que las retenciones conservan todo lo experienciado, la asociacion
opera en el presente estableciendo relaciones entre lo que se da y lo que se
dio. Desde el presente, a través de conexiones basadas en la homogeneidad, la
sintesis asociativa motiva el despertar de lo retenido. Lo que despierta puede
venir al presente en la forma de un recuerdo, cuando plenificamos aquello in-
tencionado de forma vacia, o, también, en forma de expectativa. En este ultimo
caso no se hace intuitivo lo ya vivido, sino que, teniendo como base esa expe-
riencia, se anticipa una experiencia que le siguidé en el pasado. Por ejemplo: si
en ciertas circunstancias a A le sigue B, eso motiva la expectativa de que en
similares circunstancias luego de la aparicion de A se espere B. Se habla aqui
de una asociacién inductiva que motiva las anticipaciones de la expectativa so-
bre la base de hechos pasados. Segun esto, es posible observar en qué medida
la legalidad que motiva la expectativa depende fuertemente de la legalidad de
la asociacion reproductiva que gobierna las sintesis que vinculan el pasado con
el presente.

A partir de lo desarrollado hasta aqui entendemos que es posible compren-
der a qué nos referiamos con que en los Manuscritos de Bernau surgen, inci-
pientemente, en el contexto del estudio de la temporalidad funciones que
seran, mas adelante, sacadas del ambito de operacion de esta sintesis y daran
lugar aun tipo nuevo de proceso, i. e. : la asociacion. Creemos que esta restric-
cion de la sintesis temporal a un proceso formal permite establecer en el flujo
de la conciencia ciertos 6rdenes fijos que se conjugaran con nuestra experiencia
subjetiva del tiempo y daran lugar a la conformacion del tiempo objetivo. El
despliegue de una sintesis asociativa permitira, a su vez, explicar cdmo se da la
interaccion entre la experiencia pasada, la presente y la futura, a través de la
determinacién de legalidades atribuidas a los contenidos de nuestra experiencia
que daran cuenta de conexiones concretas que existen en la vida de la concien-

cia del sujeto.

3 Hua XI, 128

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



TIEMPO Y ASOCIACION. ACERCA DE LA RELACION ENTRE...

3.2. La modificacion retencional

Mientras que en la seccidn anterior mostramos un caso de las investigacio-
nes sobre el tiempo donde aparecen funciones asociativas atribuidas a la sinte-
sis temporal, en lo siguiente nos dedicaremos al estudio de la modificacion re-
tencional, intentando poner en evidencia como el analisis sobre el tiempo lleva
al limite las operaciones de la temporalidad y da la pauta para la consideracion

de la asociacién como un proceso complementario.

3.2.1. Dos gradualidades de la modificacién>?

Seflalamos mas arriba que las retenciones y protenciones son caracteriza-
das en los Manuscritos de 1917/1918 en términos de tendencia. Por un lado, la
retencidon como una tendencia al vaciamiento maximo y, por otro, la protencion
como una tendencia a la plenitud maxima. Esto siginifica que ambas fases son
entendidas como modificaciones de la conciencia de ahora, dado que ésta es,
en efecto, un punto de conciencia de plenificacion maxima3®. A partir de este
punto maximo, la conciencia, desde la perspectiva retencional, comienza un
paulatino proceso de modificacion que consiste, en principio, en una pérdida
gradual de plenitud. En este sentido, llamamos modificacion retencional a esta
gradualidad que comienza en un nivel maximo de plenitud y tiende hacia un
vacio total.

Ahora bien, équé significa este vacio? iqué es la pérdida de plenitud que
ocasiona el modificarse retencional? Nombramos “plenitud maxima” (de grado
1) al momento en que la conciencia se enfrenta en persona con aquello que
intenciona, es el correlato inmanente de algo dado de forma efectiva®’. Es decir
que, lo que se da, se da de modo intuitivo, directo. La intuicién no es, podria-
mos decir, una tendencia, sino el cumplimiento efectivo de una tendencia ante-
rior. En este sentido, habiamos dicho que la impresion originaria era definida
como protencion plenificada, como la plenificacion de algo mentado en forma
vacia. Con todo, el hecho de definir la protoimpresion desde la protenciéon no
debe llevarnos a concluir que la fase ahora es derivada. La originariedad del

presente se sostiene en la intuicion como un dar de modo inmediato. Como

35 Esta seccién del trabajo fue presentada en el XXIV Encuentro de Fenomenologia y Hermenéutica en la
Academia Nacional de Ciencias de Buenos Aires en septiembre de 2013.

36 Hua XXXIII, 35

37 Hua XXXIII, 40

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 155



156 \ VERONICA KRETSCHEL

contrapartida las otras fases, “inintuitivas”, son modificaciones del darse origi-
nario. La ambigliedad en la jeraquizacidon de la relacion y/o dependencia entre
las fases es una cuestion de perspectiva respecto de la observacién del proceso
temporal. Si nos concentramos en el flujo temporal, sin intervencion alguna del
yo, la vida de la conciencia articula pasivamente el pasado con el futuro. Pero,
si, por el contrario, consideramos la percepcion de un objeto, debemos sostener
la prioridad de la fase impresional, instancia en la cual se produce el estimulo
que motiva el volverse atento del yo hacia lo dado.

Esta manera de caracterizar al ahora como algo “lleno” de intuitividad pre-
tende hacer mas comprensible en qué sentido es posible describir el proceso
retencional en tanto vaciamiento. Las retenciones al alejarse del ahora, van
perdiendo intuitividad, van “vaciandose” de plenitud. En la medida en que el
presente es la fuente de la intuitividad, cuanto mas “pasada” sea una retencion,
mas vacia de plenitud serd. Hay que tener en cuenta que Husserl esta pensan-
do aqui que las retenciones, tanto como las protenciones, no siempre son in-
tenciones vacias. Pareciera que ambas poseen, en un primer momento, la for-
ma de una aprehensién, vy, al alejarse del presente, devienen intenciones vac-
ias. Este modo de concebir la modificacién no como un cambio abrupto de natu-
raleza, sino como una gradualidad que conduce en sus extremos a un cambio
de caracter, opera permanentemente en el pensamiento husserliano. La gra-
dualidad es un principio que permite explicar con bastante fidelidad nuestra
experiencia del tiempo, en la cual los eventos y estados inmanentes se suceden
unos a otros de modo continuo. De alguna manera, el hecho de caracterizar las
fases de la conciencia en un trecho como cierto tipo de aprehensiones y en otro
como intenciones vacias, apunta a intentar describir con fidelidad como entran
y salen de nuestra atencién los objetos.

Segun lo dicho, tanto protencién como retencién serian modificaciones de la
protopresentacion. Intentaremos en adelante definir con mayor precision en
qué consiste esta modificacién. Limitandonos al caso de la modificacion de la
retencion, hay que afirmar que la modificacién es una pérdida gradual de inten-
sidad. Cuanto mas cerca del ahora se encuentra una retencidn, mas intensa es;
podriamos decir, usando unas notas tan clasicas como ambiguas: mas clara y
distinta. Mientras que la claridad apunta directamente al caracter intuitivo de la
conciencia, la distincidn indica cuan explicito es su contenido. Esto alude a la

posibilidad de distinguir una retencién de otra. En este sentido, el vacio al que

‘ Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



TIEMPO Y ASOCIACION. ACERCA DE LA RELACION ENTRE...

se dirigen en ultima instancia las retenciones no es tanto un vacio de claridad,
como de distincidn. Husserl se referird en los Andlisis a este vacio indiferencia-
do como un todo de “pasado contraido”®, donde todo lo que se dio forma una
unidad sin distinciones. En suma: la modificacion apunta, por un lado, a la
pérdida de claridad o relacion con la intuitividad y, por otro, a la pérdida de dis-
tincion o al irse confundiendo unas con otras las retenciones. En relacion con
esta apelacion a la claridad y a la distinciéon, podemos presentar las dos gradua-
lidades con las que da Husserl en su estudio acerca de la modificacidén retencio-
nal. Cada gradualidad tendra que ver, a su vez, con las funciones que cumplen
las retenciones. Esto es: asistir a la percepcion en el presente para constituir un
objeto, mentando sus caras recién sidas, o conservar, fuera del ambito de la
presencia, toda la experiencia pasada*°.

Respecto de la funcion de asistencia de la retencién, se habla de una pérdi-
da de intuitividad o, diriamos, de un alejarse del foco intuitivo, de un ir per-
diendo claridad. Se describe un proceso de desvanecimiento (Abklang) de las
retenciones en el progresivo ir saliendo el objeto percibido de la atencidn. Este
desvanecimiento o empobrecimiento de la claridad hace que las retenciones
sean, gradualmente, mas débiles. Con todo, advierte Husserl, que cuando las
retenciones dejan de contribuir en el presente y pierden toda relacion con la
intuitividad, aun poseen un tipo de intensidad que, también, decrece. De hecho,
se pregunta si después de salir de la esfera de la presencia, y con la pérdida
total de claridad, es posible que las retenciones vacias no tengan ninguna in-
tensidad. Como si hubiera un punto maximo de la plenitud y luego un punto
cero de la plenitud, para finalmente mantenerse en esa carencia total e invaria-
dada de intensidad*®. Negando esto, sostiene que existe un segundo tipo de
empobrecimiento, y se pregunta si no podriamos atribuir esa gradualidad a las
fuerzas afectantes (affizierende Kraft). Esto es, a las fuerzas que hacen que lo
nuevo ejerza un estimulo sobre el yo, motivando el volverse de la atencién so-
bre ello*!. Pese a esta sugerente pregunta, considera que no debemos equivo-

carnos: “no se trata aqui de las cambiantes diferencias de la afeccién”, dado

38 Hua X1, 172

39 Como ya sefialamos, en los Andlisis sobre la sintesis pasiva Husserl se referird a las primeras como
retenciones cercanas y a las segundas como retenciones lejanas, Hua XI, 288-289

40 Hua XXXIII, 67

4! Hua XXXIII, 68

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 157



158 |

VERONICA KRETSCHEL

que si el yo se mantiene atento éstas no tienen por qué variar*?. Por el contra-
rio, la gradualidad que debemos explicar, aquella que comienza con el punto
cero de intuitividad como un proceso de vaciamiento, es independiente de la
atencidon del yo y se produce indefectiblemente: es parte esencial del modo
“automatico” en que se nos da la temporalidad.

Una nota esencial que permite, también, distinguir ambos procesos atafie a
la cuestidn del sentido. Sabemos que la retencion es una modificacion intencio-
nal de la protoimpresién, segun la cual se produce una pérdida de intensidad
que no implica, en principio, alteraciones respecto al sentido de lo intencionado.
Es decir, que en la retencién permanece la interpretacion originaria del material
sensible, tal como se dio en la fase ahora. Con todo, mientras que en el primer
caso de modificacién retencional hay un decaimiento en la intuitividad de un
“contenido” que no afecta en absoluto al sentido de lo intencionado y que cul-
mina con ese mismo sentido intencionado de forma vacia, posteriormente, las
retenciones vacias contintan con el proceso de modificacién que afectard, al fin
de cuentas, al sentido objetivo. Sostiene Husserl respecto a la finalizacion de
este fendmeno que “es un cero de la intensidad y hace dar por terminado el
fenomeno completo, y con eso, también, cada diferencia con otro fendmeno de
sentido se pierde”?. Segln esto, el segundo proceso de empobrecimiento es el
fin de una experiencia, es la instancia en la cual lo experienciado “desaparece”
como una unidad idéntica, confundiéndose con otras experiencias. Por eso
hablabamos de pérdida de distincidn, ya que, en esta situacion, seria imposible

distinguir alguna unidad de sentido.

3.2.3. Las leyes de lo concreto

En este contexto, Husserl afirma que es necesario explicitar las leyes de lo
concreto tanto para la “duracion viva” como para la “duracién muerta”; es de-
cir, tanto para el proceso de modificacion que opera en el horizonte intuitivo,
como para la modificacidn que excede este ambito. Pero, équé son estas leyes
de lo concreto? Y équé tienen que ver con los procesos de modificacion reten-
cional? Si bien no se encuentran desarrolladas en los Manuscritos de Bernau, si

se nos dan ciertas referencias que nos permiten caracterizarlas y vincularlas

2 Hua XXXIII, 68
43 Hua XXXIII, 69

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



TIEMPO Y ASOCIACION. ACERCA DE LA RELACION ENTRE...

directamente con los estudios sobre las sintesis pasivas de los afios '20. Tanto
la delimitacion del campo de estudio que se lleva a cabo en los Manuscritos,
como el vocabulario empleado, nos conducen sin desvios a estos textos. A su
vez, el contexto de la modificacidn retencional como espacio para el surgimien-
to de estas nociones coincide con lo tratado en lo Andlisis. De hecho, creemos
que este contexto es evidencia de la conexion entre una y otra investigacién y
marca la pauta de lo que, luego, seran los limites de la investigacion del tiempo

y su continuacién en una teoria de la asociacién. Dice Husserl en los Andlisis:

Si la conciencia del tiempo es, pues, el lugar originario de la constitucion de la uni-
dad de identidad o la objetividad, y ademas, de las formas de enlace de la coexis-
tencia y la sucesion de todas las objetividades que llegan a ser conscientes, enton-
ces no es mas que la conciencia que establece una forma general. La mera forma
es sin duda una abstraccion, y del mismo modo el analisis intencional de la con-
ciencia del tiempo y su operacion es de antemano un analisis abstracto (...) el anali-
sis del tiempo por si solo, precisamente por que hace abstraccidén del contenido, no
nos dice qué da unidad de contenido al respectivo objeto, qué configura las diferen-
cias de contenido entre lo uno y lo otro, y precisamente para la conciencia y a partir
de su propia operacién constitutiva, qué posibilita conciencialmente la division y la

relacién entre las partes, etc.**

Esta cita permite ilustrar cudl es la relacién entre la temporalidad y la aso-
ciacién que pretendemos sostener. Por un lado, sefiala la preeminencia de la
sintesis temporal como “lugar originario de la constitucidon de la unidad de la
identidad”. Por otro, afirma que la conciencia temporal es formal por que hace
abstraccién de los contenidos. La conciencia temporal “sélo” brinda la estructu-
ra formal sobre la que se organiza la experiencia. Establece los érdenes de su-
cesion y coexistencia; esto es: determina las relaciones fijas y permanentes
gue instalan relaciones Unicas entre las vivencias. En un caso es el hecho de la
no modificacién en el orden de los sucesos cuando se alejan al pasado, el uno
después de otro que se mantiene inalterado con el paso del tiempo. Pero, tam-
bién, la posibilidad de distinguir entre unidades objetivas que se dan a la vez.
Lo que no explica la sintesis temporal, justamente por su caracter abstracto, es
el proceso mismo de constitucion de esas unidades objetivas. En la medida en

que abstrae los contenidos, no permite dar cuenta de cdmo estos se organizan.

4 Hua XI, 128

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 159



160 |

VERONICA KRETSCHEL

Ahora bien, si traspasamos esta caracterizacién de la sintesis temporal, anali-
zando qué es lo que queda fuera de su accionar, damos con la sintesis de aso-
ciacion como aquella que posibilita comprender cémo se conforman las unida-
des objetivas, mas alla de la coexistencia y la sucesion; es decir: como se or-
ganizan los contenidos. Podriamos llamar leyes de lo concreto a aquellas que
derivan de esta sintesis, dado que se imponen sobre los contenidos abstraidos
de la sintesis temporal. Se evidencia aqui de qué modo se complementan am-

bas sintesis. Serala Husserl:

Se advierte pronto que la fenomenologia de la asociacién es, por asi decirlo, una
continuacion mas elevada de la teoria de la constitucién originaria del tiempo. Me-
diante la asociacion la operacion constitutiva se extiende a todos los grados de la

apercepcion. Por medio de ella se originan las intenciones especificas. #°

Esto es, la asociacion como proceso que da cuenta de la organizacion de los
contenidos y, consecuentemente, de la conformacién de unidades de sentido
pre-objetivas, es pensada como una continuacién de la teoria del tiempo, en la
medida en que la presupone y, a la vez, la complementa, permitiendo explicar
niveles sintéticos que quedaban por fuera del estudio anterior. Pareciera extra-
erse del texto husserliano que es el propio estudio de la temporalidad el que
conduce a la sintesis de asociacion. En los escritos de 1917/1918, en efecto, es
en ese marco donde surge el tema.

Ahora bien, segun las referencias que se establecen en esos textos, las le-
yes de lo concreto apuntan en dos direcciones. Por un lado, a la duracidn viva,
donde lo vivo mienta lo intuitivo, lo “presente”. Las leyes de lo concreto daran,
en este caso, cuenta de las formaciones de unidad que ocurren en el presente,
“donde entran en juego siempre nuevas impresiones originarias y donde «se
forman» originariamente de nuevo los recubrimientos y, entonces, las unifica-
ciones que llevan a la constitucién de una unidad cerrada en si”*®. Por otro lado,
las leyes de lo concreto apuntan a la duracién muerta, a la conciencia del tiem-

"7 v lo que se

po que se hunde en el pasado que no posee “vivacidad propia
desarrolla en este punto es el proceso de modificacion retencional en términos

de perspectiva; aborda con mayor detalle qué es lo que ocurre con el segundo

“SHua XI, 118
*Hua XXXIII, 70
“7Hua XXXIII, 70

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



TIEMPO Y ASOCIACION. ACERCA DE LA RELACION ENTRE...

empobrecimiento, pensando el tiempo en analogia con el espacio. De aqui que
podamos afirmar que las leyes de lo concreto parecen no alcanzar fuera del
ambito de la intuitividad una dignidad propia. Sélo se sefalan los procesos de
recubrimiento de lo semejante con lo semejante que se dan en la coexistencia y
el recubrimiento permanente que opera en el proceso orginario. Respecto al
pasado de la conciencia no se describen fendmenos propios, ni se determina
gué relaciones establece con el presente; i. e., ni cdmo se da el hecho de que la
experiencia pasada determine la presente, ni cdmo se articula un recuerdo, te-
mas que el propio Husserl indica que conciernen a esta tematica. Con todo, si
leemos estos textos bajo la luz de los Andlisis, es posible entender a dénde
conduciran estos estudios iniciales sobre la asociaciéon de contenido.

En relacidon con la duracion viva —la esfera intuitiva— se desarrolla la pro-
toasociacion. Esta sintesis opera en el presente, vinculando segun las leyes de
la asociacion, los contenidos que daran lugar a las primeras formaciones de
sentido. Estudia, correlativamente, los fendmenos que fundan el volverse activo
del yo: como lo sensible capta la atencién del ego y motiva la percepcion. Lo
primordial de esta sintesis es la constitucion de los campos sensibles y, en pa-
ralelo, el tépico de la afeccion. La pregunta que domina esta investigacion es:
écdmo una formacion de unidad se constituye por fuera de la actividad yoica y
qué motiva el despertar del yo? Creemos que esta investigacion profundiza
explicitamente aquello mencionado en los Manuscritos como «las leyes de lo
concreto para la duracién viva».

Las leyes de la duracion muerta no son definidas en los textos llevados a
cabo en Bernau. El estudio de esta esfera es puramente temporal. Frente a es-
to, Husserl realiza en los Andlisis una investigacion muy profunda respecto del
operar de la asociacidon fuera del ambito de la intuitividad. Ademas plantea la
interaccion entre lo intuitivo y lo no-intuitivo, estableciendo las funciones que
permiten, por una parte, el despertar de un pasado muerto (o dormido)*® y, por
otra, la incidencia pasiva de ese pasado en el presente de la conciencia. Si bien
la referencia es minima, vemos en esa frase de Bernau, que describe la dura-
cion muerta como aquella que no tiene vivacidad propia, el puente que posibili-

ta la conexién con los Andélisis. Esa falta total de vivacidad que posee el pasado

“8Es importante tener en cuenta que en Hua XI la pérdida de distincion total en la que culmina la modifi-
cacion retencional es investigada con mas profundidad, en términos de una fenomenologia del incons-
ciente (Hua XI, 154).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 161



162 |

VERONICA KRETSCHEL

puede ser entendida, en un sentido, como una carencia, como la decadencia de
plenitud que representa el presente. Sin embargo, el hecho de que el pasado
no sea vivaz es también lo que permite que opere de manera concomitante,
que tenga una participacién anénima en la vida integral de la conciencia.

En los estudios husserlianos estd muy presente la idea de que la conciencia
tiene un cardcter limitado®. Esto es, que la posibilidad de captar algo de modo
tematico tiene un limite, como si la conciencia tuviera un foco de una determi-
nada dimensidon. Este foco presupone indisolublemente un entorno que lo
acompanie y lo contenga. El pasado cumple esa funcion respecto al presente, es
el horizonte que sostiene la presencia y contribuye a otorgarle sentido a la ex-
periencia. A su vez, que el pasado no tenga vivacidad propia, pero que, no obs-
tante, pueda hacerse presente habla de los procesos que operan pasivamente
para transmitirle vivacidad. Desde el presente la evocacion traza las conexiones
con el pasado. Irradiando fuerza afectante, motiva su despertar que puede ope-

rar pasivamente o volverse un recuerdo.

4. CONCLUSION

Planteamos nuestra tarea como una comparacién de los Manuscritos con los
Andlisis, basandonos en la naturaleza genética de ambas investigaciones. A su
vez, limitamos el objeto de estudio a dos fendmenos porque nos parecia que
mostraban distintos modos en que se relacionan los textos: la protencidon aso-
ciativa y la gradualidad de la modificacién retencional. En el primer caso, vimos
como la funcidn asociativa de la protencion deriva en los Andlisis en la asocia-
cion inductiva. Intentamos, también, mostrar las causas de esta modificacion.
Respecto a la modificacidn retencional, observamos cémo, en el contexto de
estudio de la conciencia temporal, surge el tema de lo concreto. Buscamos ex-
plicitar a qué podria estar refiriéndose Husserl con leyes de lo concreto para la
duracién viva y muerta y lo hicimos conectando estos dos ambitos de estudio
con las sintesis, creemos, correspondientes en Hua XI. No quisimos aqui des-
arrollar cdmo opera cada una de estos procesos, sino, meramente, delinear las

conexiones. Asi, entendemos que las leyes de lo concreto para la duracién viva

* Hua X, 30-31

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



TIEMPO Y ASOCIACION. ACERCA DE LA RELACION ENTRE...

remiten a la protoasociacién y que las leyes de lo concreto para la duracion
muerta refieren a las sintesis que conectan el presente con el pasado y el futu-
ro (en el caso de la evocacion).

A partir de las continuidades y discontinuidades tematicas abordadas, pro-
curamos, también, tomar posicidn respecto a la relacién que pueda establecer-
se entre los Manuscritos y los Andlisis. Tenemos la conviccién, y pretendemos
haberla fundado en ejemplos, de que en Bernau surgen entremezclados con el
estudio de la temporalidad los temas genéticos que son, luego, tratados explici-
tamente en los Anélisis. Como mostramos en los casos estudiados, en algunas
oportunidades los procesos son modificados y en otras profundizados. Las dife-
rencias entre uno y otro texto, pensamos, tienen que ver con el caracter nove-
doso de los temas. En la medida en que Husserl se dedica permanentemente a
repensar sus propias investigaciones, no podemos tomar ninguna teoria como
definitiva. Menos aun sus Manuscritos que dan testimonio del modo en que

Husserl concibe la tarea filosofica.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 163






Investigaciones Fenomenoldégicas, n. 11, 2014, 165-184.

e-ISSN: 1885-1088

LEIB AND TECHNOLOGIES:

RELATIONS AND CO-FOUNDATION

LEIB Y TECNOLOGIAS:

RELACIONES Y CO-FUNDACION

Abstract: The aim of this paper is to study the
relation and the co-foundation between the
living body [Leib] and technology in a Husser-
lian approach.

I want to assert the necessity of abandoning
the classical concept of the Leib as a naked and
natural being, constituting itself by its biological
features.

Studying the action of technology, firstly as
mere extension and secondly as incorporation,
the co-foundational relation between technol-
ogy and Leib will be evident. However, even if
there is a cultural and historical foundation,
there remains the necessity of a natural Leib
being the base of the subject's practical level.
Leib appears to be natural and cultural at the
same time, it depends on what you are looking
for.

Key Words: Living body | Technology | Post-
phenomenology | Husserl

Nicola Liberati
University of Pisa, Italia
liberati.nicola@gmail.com

Resumen: El objetivo de este trabajo es estu-
diar la relacion y la co-fundacion entre el cuer-
po viviente [Leib] vy la tecnologia desde una
perspectiva Husserliana.

Quisiera afirmar la necesidad de abandonar
el concepto clasico del Leib como un ser desnu-
do y natural, constituyéndose a si mismo por
sus caracteristicas bioldgicas.

Estudiando la accion de la tecnologia, en
primer lugar como una mera extension y des-
pués como una incorporacion, la relaciéon co-
fundacional entre la tecnologia y el Leib se hara
evidente. Sin embargo, aunque exista una
fundacion cultural e histérica, permanece la
necesidad de un Leib natural que sea la base
del nivel practico del sujeto. Leib resulta ser
natural y cultural al mismo tiempo, depende de
lo que se esté buscando.

Palabras clave: Cuerpo vivo | Tecnologia |
Post-fenomenologia | Husserl

INTRODUCTION

Husserl's phenomenology takes into account the constitution of the object

and of the subject through technology only marginally. Even if it studies the

perception of an object very deeply, it leaves out the technological apparatus

used to obtain such a perception. The things give themselves, accordingly not

to the subject's natural living body [Leib] only, but even in accordance with the

Fecha de recepcion: 9-1I-2013

Fecha de aceptacién: 18-VI-2013


mailto:liberati.nicola@gmail.com

166 |

NICOLA LIBERATI

technology the subject is using or can use in order to “reach” a better richness
of the given. The object is constituted by technology and thus the subject's Leib
has to be modified in some way by this usage. This paper focus the attention

exactly on studying this effect.

THE CONCEPT OF LEIB IN HUSSERL

The concept of Leib in Husserl’s phenomenology is one of the key elements
on which his philosophy focusses on the second part of his life. His works
Ideas II' and Ideas III? can be seen as an attempt to study the Leib in its
relations among world, materiality, psyche and subject.

In order to study how technologies interact with our Leib, we need to intro-
duce it in the way Husserl used such a term.

The Leib is always opposed to Kérper and it has an inner duplicity.

It is the connecting point between the world and the subject in the sense of
the “Cartesian” subject. The subject has a body to live and act in the world and
this body is the Leib.

The Leib can be seen as physical and “alive”. "Hance the Body is originally
constituted in a double way: first, it is a physical thing, matter; [...] Secondly,
find on it, and I sense “on” it and “in” it".

That is the reason why Husserl identified the matter as opposed to the un-
ion between Leib and psyche and not between the matter and one of these two
elements taken singularly. If he had opposed the matter to the psyche, he
would have induced to suppose that the Leib was “mere” matter. Otherwise, if
he had made the opposition between the matter and the Leib, it would have
signified that the Leib is something purely psychic detached from the world.

what we have to oppose to material nature as a second kind of reality is not the

“soul” but the concrete unity of Body and soul, the human (or animal) subject.*

1 Edmund Husserl (1989). Ideas pertaining to pure phenomenology and to a phenomenological Philoso-
phy. Second book: Studies in the phenomenology of constitution. Kluwer Academic Publisher.

2 Edmund Husserl (1980). Phenomenology and the Foundations of Science: Third Book, Ideas Pertaining
to a Pure Phenomenology and to a Phenomenological Philosophy. Martinus Nijhoff.

3 Husserl (1989), Ideas. Second book, op. cit., p. 153.

4 Ibidem, p. 146.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



LEIB AND TECHNOLOGIES: RELATIONS AND CO-FOUNDATION

This duplicity yields the possibility of having a Leib with physical aspects.
Our body has a colour just as every other object around us and so the Leib has
the same physical characteristic of any other Kérper.

The Leib can be seen as a "mere” object among other objects and it can be
touched as in the case the subject who “touches” a part of their body. This part
becomes the touched part and it acquires physical qualities such as “smooth” or
“rough”, or such as “cold” or “hot”.

However, it is only a surrogate of what the Leib is. The Leib can be per-
ceived as an object with its physical qualities, but at the same time it is per-
ceiving and it cannot be reduced to such physical qualities because it is some-
thing which receives the tactual stimuli of the other touching hand. It is not a
physical body, a Kérper, which is touched by the hand of the subject, but it is a
part of their Leib which has sensations. "“If I speak of the physical thing “left
hand,” then I am abstracting from these sensations [touch-sensations] [...] If I
include them [...] it becomes Body, it senses.”

Thus, as we can see, the concept of Leib since the first introduction implies
a duplicity which allows it to be something in between. Something which con-
nects the psyche and the matter. The distinction between Kérper and Leib is
this duplicity.

There is another distinction we should highlight. We can move our Leib and
we can act with it. Therefore, the Leib concerns two more important aspects:

1. It is active because the subject acts with it.

2. It is passive because it is a material object like the others and it is
sensitive to the stimulation of other objects around it.

Thus, introducing the movement of the subject as a mere movement or as
an element which shows an underlying volition, we have three ways of having
sensations.

Firstly, we can have sensations because our Leib “touches” a Kérper. That
is an action of the subject toward an external object.

Secondly, we can have sensations because our Leib touches a Kérper be-
cause the object hits us. In this case there is not an action of the subject to-

ward the object, but it is a passive stimulation of our Leib.

5 Ibidem, p. 152.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 167



168 |

NICOLA LIBERATI

These two kinds of sensations are related to the fact that we are Leibs
among Korpers. However, there is one more kind of sensation.

We have sensations related to our Leib’s movement. When we move, we
feel a kinaesthetic sensation related to our movement. We feel sensations when
our body moves.®

Having introduced the main differences between Leib and Kérper we can
start to think about how the technology relates to the subject.

RELATIONS BETWEEN BODY AND TECHNOLOGY

Considering the instruments first as being part of the whole system which
allows the subject to live in the world, we can analyse the kinds of relations
that connect the subject to the world through a technological mediation.

There are two different types of bodily enlargements which enable us to
enlight contrasts’ in the world: the embodiment and the hermeneutic enlarge-

ments®.

People can incorporate technologies, as when wearing a pair of glasses which one
does not look at but looks through. Other technologies we have to read, in the way
that a thermometer gives information regarding temperature or an ultrasound

machine gives a picture of an unborn child.’

In Ihde’s opinion there are two additional types of relations, the alterity and
the background relations. However, we will consider the embodiment relations

only because they are the ones more related to the “natural” Leib.

6 On the Kinaesthetic Sensations see Edmund Husserl (1997). Thing and Space. Kluwer Academic Pub-
lishers, § 49; Berry Smith and David Woodruff Smith (1995). The Cambridge Companion to Husserl.
Cambridge University Press, p.198; John J. Drummond (1975). Presenting and Kinaesthetic Sensations
in Husserl's Phenomenology of Perception. Georgetown University; John J. Drummond (1979). "On see-
ing a material thing in space: The role of kinaesthesis in visual perception”, in Philosophy and Phenome-
nological Research, 40.

7 We consider the contrast as a fundamental element according the Husserlian analyses carried out in
Edmund Husserl (2001). Analyses Concerning Passive and Active Synthesis: Lectures on Transcendental
Logic. Kluwer Academic Publisher, §§ 27-31.

8 We use the classical distinction between embodiment and hermeneutic relations made by post-
phenomenology. See Don Ihde (1990). Technology and the lifeworld. From garden to earth, Blooming-
ton, Indiana University, p. 87.

9 Verbeek, P. P. (2009). Philosophy of man and technology, url:
http://www.utwente.nl/gw/wijsb/organization/verbeek/oratie eng.pdf .

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.


http://www.utwente.nl/gw/wijsb/organization/verbeek/oratie_eng.pdf

LEIB AND TECHNOLOGIES: RELATIONS AND CO-FOUNDATION

EMBODIMENT RELATIONS

This kind of relation includes any possible bodily enlargement, as it is gen-
erally understood. Every tool, that allows an object to perceive without becom-
ing a perceived object itself, is considered a body’s enlargement. The tool
“withdraws”, allowing the perception to flow through it and to point at the “ex-

III

ternal” object without any interposing hindrance that would produce the stag-
nation of this flow in the technological device itself.

The perception of the tool causes the instantaneous loss of the “external”
object, as it occurs in Husserl’'s example of the hand that turns from “touching”
into “being touched”. The tool is “touching”, when the focus is directed out-
wards to the object; the tool is “touched” when the focus is on the “perceiving
body”.

Ihde schematises this connection as an intimate relation arising in a nu-
cleus including subject and technology and directed to the world. This nucleus
points at the world as a whole, as though there were only the subject and not

the binomial subject-technology®®.

(Human-Technology)— World

The subject lives in such a “symbiosis” with the technological instrument

that he is directed to the world as if there were not any mediation.

My glasses become part of the way I ordinarily experience my surroundings; they
“withdraw” and are barely noticed, if at all. I have then actively embodied the
technics of vision. Technics is the symbiosis [my emphasis added] of artifact and

user within a human action.!!

We can use the glasses-example as elucidation on the focal points of this
kind of relation?, the subject, wearing glasses on his nose, sees the tree in
front of him and at the same time perceives the background. Glasses are a

10 Don Ihde (1990). Technology and the lifeworld, op. cit., p. 86.

11 Ibidem., p. 73.

12 We use this example not because it represents a clear case, but only because it is an example used
by both, by Ihde (ibidem., p. 73) and Husserl (1989), Ideas. Second book, op. cit. p. 69, and it
represents a touching point between these two authors.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 169



170 |

NICOLA LIBERATI

transparent medium®®. They are transparent not because of their transparent
lenses, but because their level of intrusivity into perception is minimal and they
allow an almost perfect penetration. Glasses do not stop perception but let it
flow on towards the object, so that the subject’s intentionality is directed to the
object and not to the tool**.

Transparent though it may be, the tool is still a medium and, as such, it
necessarily modifies perception.

The modifications due to using glasses are not intrusive and quite barely
observable. Such a mediated perception may be considered as providing just a
richer definition of the object. Only by analysing more “opaque” tools we can
have a clue of the possible modification of perception, i.e. we can understand
how using tools can modify perception.

Considering then a more opaque tool, such as the telescope used by Galileo
for his discoveries, we notice that it “withdraws” at a lesser degree. In fact,
watching through telescope cannot be related to naked perception, since seeing
through this kind of instrument does not provide only a magnification of the
object, but also a loss of depth, which does not make it possible for the ob-
server to repeat this kind of perception in “normal” conditions, i.e. from a closer
point of view. Nevertheless, we cannot consider the magnification as a mere
dislocation of the eye in another position closer to the object. As Ihde high-
lights, every “magnification” produces also a “reduction” which in this case af-
fects the depth of field'>.

In conclusion, the focal point is the tool’s act of “withdrawing” and the pos-
sibility of the perception to flow through it, pointing directly at the object. Per-

ception is mediated, but can still be considered direct.

EFFECTS OF MEDIATION

13 The body can become “opaque” in the same manner of an instrument. See Richard Zaner, M. (1981).
The Context of Self: A Phenomenological Inquiry Using Medicine as a Cure, Ohio University Press, p. 48.
14 Obviously coloured or broken lenses reduce the tool’s transparency, because - for instance - in the
first case the perceived object assumes a hue due to the mediation of the lens colour. Ihde takes into
consideration even the presence of dust on the lens as a phenomenon completely on the background.

15 There is a wide anecdotage about Galileo’s difficulties in convincing his contemporaries that the stain
of colour perceived through the telescope were exactly the same stain of colour perceived by the naked
eye. For this reason Ihde points out how Galileo invented a new way of seeing.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



LEIB AND TECHNOLOGIES: RELATIONS AND CO-FOUNDATION

The use of technology as perceptual medium implies a modification of the
intentionality. Ihde frequently points out that technology expresses its own in-
tentionality. But how is it possible? Of course we cannot consider intentionality
as arising out of technology, but we have to take account of the possibility of a
change in the direction of the subject’s intentionality. Technologies, becoming

perceptual media, produce modifications in the surrounding world.

Technologies are relativistically transformational and whatever knowledge we gain
through them reflexively transforms the world which we discover through them and

the embodied beings which we are in using them.®

The concept of intentionality used by Ihde requires a closer analysis on ac-
count of two important aspects that it entails'”.

The first aspect is related to the need of having a kind of directionality to-
wards some aspects of the world. Using an instrument may modify some
world’s aspects and, consequently, perception as well. For instance an acoustic
device could manipulate contrasts, producing a modification to background and
foreground sounds®®.

The second aspect concerns the mediation itself, as produced by the use of
a particular technology. Instruments shape the way they are used, by suggest-
ing and evoking®® one particular use?®. We can notice here that even the use of
a tool is mediated by the type of instrument we use. LATEX writing style is not
the same as that resulting from using a ball-pen, not only because of the differ-
ent shape of the written graphemes, but also in the way the subject approaches
and structures the writing text. The subject himself is constituted depending on
the way he uses a particular technology, which shapes and moulds him. For

t21

that reason Verbeek, quoting H. Baudet®", highlights the pedagogical use of the

16 Ihde, D. (1997). “The structure of technology knowledge”, in International journal of technology and
design education, 7, p. 74.

17 Verbeek identifies three kinds of intentionality, but only two of them are interesting for our analysis.
See Peter-Paul Verbeek (2005). What things do. Philosophical reflections on technology, agency, and
design, Pennsylvania, Penn State University Press, p. 116.

18 See Don Ihde (1990). Technology and the lifeworld, op. cit., p. 103.

19 See Peter-Paul Verbeek (2005). What things do, op. cit., pp. 114-115

20 Every instruments has its instruction’s book (ibidem, p. 115) that, in a wide sense, teaches the
subject the “right” use.

21 Ernst Baudet, H. P. (1986). Een vertrouwde wereld: 100 Jaar innovatie in Nederland, Amsterdam,
Bert Bakker.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 171



172 |

NICOLA LIBERATI

“old” pen with respect to the “new” ball-pen: the old one represents a “general

social discipline”®.

What turns out be clear is the necessity of considering the use of technol-

ogy not as neutral, but as structuring perception and even subjectivity?>.

THE BODY SCHEMA

Leib’s enlargement through technology entails some modifications of our
body as well as, consequently, of the external world. Our surrounding world is
modified and moulded by our capacity of action. The concept of “zero point”
supplied by the body is not to be considered as a theoretical aspect of the sub-
ject. In this context the “zero point”** does not represent the origin of geomet-
rical axes determining an objective space, but it rather means the “here” of the
subject in a practical sense, i.e. the fulcrum where the subject’s actions start
from. It is the “zero point” of the “Ich kann”, as the point of application of
every capacity and every possibility of the subject’s action?>.

We could here discuss Husserl's heavy heritage on Merleau-Ponty concept
of “body schema”, but more importantly we shall focus on how any possible
bodily enlargement can radically modify the surrounding world added to the
subject. We shall thus employ the term “body schema” to understand this

mechanism?®.

22 Peter-Paul Verbeek (2005). What things do, op. cit., p. 115.

23 There are also three further distinctions according to different relations of intentionality, as Verbeek
highlights:  cyborg intentionality (Verbeek, P. P. (2008). “Cyborg intentionality: Rethinking the
phenomenology of human-technology relations”, in Phenomenology and the cognitive sciences, 7.3, pp.
390-392), composite intentionality (ibidem, p. 393) and reflexive intentionality (Verbeek, P. P (2004).
"Beyond the Human Eye: Technological mediation and posthuman vision", url:
http//doc.utwente.nl/54460/1/peter-paul_verbeek.pdf)

24 Husserl (1989), Ideas. Second book, op. cit., p. 158. See Jan Almang (2007). Intentionality and
intersubjectivity, Acta Univ. Gothoburgensia, 210 S., p. 141.

25 It becomes clear how this conception makes closer the Husserlian work to the Merleau-Ponty’s
philosophy, where the bodily spatiality is conceived as a space of situations and not as a space of places.
“Et en effet sa spatialité n'est pas comme celle des objects extérieurs ou comme celle des 'sesations
spatiales' une spatialité de position, mais une spatialité de situation” (Maurice Merleau-Ponty (1945).
Phénoménologie de la perception. Editions Gallimard, p. 531, p. 116).

26 For an historical analysis of this term see Peoeck, K. / Orgass, B. (1971). “The concept of the body
schema: a critical review and some experimental results”, in Cortex, 7.3. Many mistakes in Meleau-
Ponty's translated works have generated a series of interpretative misunderstandings (See Shaun
Gallagher (1995). “Body Schema and Intentionality”, in The body and the self, José Bermudez, L. /
Anthony Marcel / Naomi Eilan (eds.), Cambridge / London, MIT Press, pp. 225-244; Carman, T. (1999).
“The body in Husserl and Merleau-Ponty”, in Philosophical Topics, 27.2, p. 205).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



LEIB AND TECHNOLOGIES: RELATIONS AND CO-FOUNDATION

The concept of “body schema” should not be confused with the one of
“body image”, because the latter is referred to the conscious processes by the
subject?’. We can say that, while the first represents the bundle of a series of
completely unconscious automatisms that makes the subject’s actions possible,

the second represents their conscious counterparts®® including the intentional

and conscious directionality of each act as well?°.

When a subject grabs an apple laying on the table in front of him/her,
he/she does not pay attention to the hand’s movements, but his/her attention
rather focuses on the apple. The hand moves unconsciously and fluidly to the
apple. Similarly a pianist, while he/she is playing, does not worry about how
the fingers are moving on the keyboard, and the “expert” writer, writing a text
on the keyboard, does not worry about keys’s position, but his/her fingers run
automatically. The tool’s embodiment inside our body schema makes its use
completely unconscious, in the same way of a hand’s movement grabbing the
apple on the table. The instrument becomes one of our parts in the sense that
we use it unconsciously and our intentionality is directed through it, as it is the

case for bodily parts*°.

Importantly, after training in tool use, the receptive fields of these neurons
expanded and finally included the entire length of the tool, suggesting that now the

neurons represented the space that was accessible with the rake.3!

n32

It is clear then that the body modifies and influences any “action”" in the

world*3. Hence it is also clear that the enlargement of the body schema implies

27 What is reproved to Husserl is to have not considered the unconscious aspects of the action and so to
have considered only the body image.

28 See Shaun Gallagher (2005). “"Dynamic models of body schematic processes”, in Body Image and
Body Schema: Interdisciplinary perspectives on the body, Helena De Preester / Veroniek Knockaert
(eds.), Amsterdam / Philadelphia, John Benjamins Publishing Company, pp. 233-250.

29 On this point is interesting how Gallagher considered the body schema as a “pre-noematic”
component (See Shaun Gallagher (1995). “"Body Schema and Intentionality”, op. cit.), not because it is
important to consider it as internal to the Husserlian terminology nomatic/noetic, but because it gives
the ideas of something that places itself before any conscious intentionality of the subject.

30 The enlargement of the body schema is also confermed by neurosciences's studies on bimodal neu-
rons’ operation. This phenomenon can be seen in the neuroscience as a modification of the peripersonal
space according to the technological device used. Our peripersonal space is modified by the usage of
some instrument, such as a stick. Experiments demonstrate that we have a space around us where
objects are perceived as “reachable” (see Farne, A. / Serino, A. / Ladavas, E. (2007). “Dynamic size-
change of peri-hand space following tool-use: determinants and spatial characteristics revealed through
cross-modal extinction”, in Cortex, 43.3).

31 Don Ihde (1990). Technology and the lifeworld, op. cit., p. 30.

32 In addition to the “action” we need to consider also the volitional aspects and their enlargement. “A
tool is an enlargement of the animate organism, namely, when it is “in use.” It is not only an
enlargement of the sensing animate organism, but also of the animate organism as organ of will”

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 173



174 |

NICOLA LIBERATI

a modification of the world. As the world organizes itself, from a practical point
of view, under the possibility of an “Ich kann”**, the body schema’s enlarge-
ment yields a modifications of the world, since the subject's “Ich kann” itself is
modified. “The potentialities of the body schema also determine aspects of the
external world, as they are experienced”®”.

Exploiting and distorting Aesop’s novel about the fox and grapes, Ihde>®
remarks that a man with a rake would have considered the grapes unripe be-
cause he could have reached them?’.

In more detail the use of the instruments makes the constitution of the ob-
ject wider and more open. The contrast in the world is no more perceivable by
the sense organs inside the so called body’s "common” constitution, but they
are liable to a wider range of sensibility. The glasses show the particularities of
the object offering an otherwise lost richness of details. Radiotelescopes pro-
vide images that are otherwise invisible to the human eye. “Instruments are
the means by which unspoken things 'speak’, and unseen thing become 'visi-

b|e|n38

TYPES OF BODY SCHEMAS

Our “Ich kann” should not be considered as an undifferentiated whole; few
distinctions may be introduced on the basis of the goals of the action. The

commonly employed examples by Merleau-Ponty have different features inter-

III

twining one into the other. There are two “classical” examples: the cane of a

blind man and the feather on a lady’s hat.

(Husserl (1980), Ideas. Third book, op. cit. p. 6).

33 IL.e. the possible enlargement of the Husserlian “Ich kann”.

34 See Elizabeth Benke, A. (1996). “Edmund Husserl's contribuition to phenomenolgy of the body in
Ideasll”, in Issues in Husserl's Ideas II (Contributions To Phenomenology), Thomas Nenon / Lester
Embree (eds.), Vol. 2, Dordrecht / Boston / London, Kluwer Academic Publishers, Chap. 8, pp. 135-160,
pp. 144-145,

35 Philip Bray (2000). “Technology and embodiment in Ihde and Merleau-Ponty”, in Metaphysics,
Epistemology, and Technology (Research in Philosophy and Technology), Carl Mitcham (ed.), Vol. 19.
Emerald Group Publishing Limited, 2000, url: http://www.utwente.nl/gw/wijsb/organization/brey/
Publicaties_Brey/Brey_2000Embodiment.pdf, p. 7.

36 Don Ihde (1990). Technology and the lifeworld, op. cit., p. 30.

37 Obviously the sense of the novel is twisted because what in the novel is focal is not the fox's
judgement from the point of view of the knowledge. However we can use it to give the idea of the
world’s modification linked to the body schema’s modification.

38 Ihde, D. “Postphenomenology - Again?”, url:
http://sts.imv.au.dk/sites/default/files/WP3_Ihde_Postphenomenology_Again.pdf, p. 20.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



LEIB AND TECHNOLOGIES: RELATIONS AND CO-FOUNDATION

The first difficulty comes out on the subject's "motor skills” level, that is the
skills of movement. The hat’s feather is incorporated into the lady’s body
schema. She does not have to pay attention to her movements “taking the
measures”, calculating the distance between her feather and the surrounding
obstacles, but she moves as if the feather were part of her, although she hasn't
got the slightest consideration for it.

This is totally incongruous with the effects of bodily extension produced by
the use of the cane in the blind man case. Here the subject moves in the space
using the cane as a reference point. The unconscious use of the cane works by
its presence: the cane does not disappear from the subject's consciousness,
although it remains transparent.

On the level of "motor skills” what emerge is the difference between these
two kinds of body schemas based on their “usage”. While the first case repre-
sents what Brey defines a “navigational skill”*°, that is the capacity to move
into physic space, the second case represents the possibility to interact with the
world. The action goes through the instrument and stops at the world.

Another problem arises when we take into consideration the perceptual as-
pect of the usage of the blind’s cane, that is the “perceptual skills” conjoined to
the body schema. The cane does not provide only a feedback allowing the man
to move, but the blind man perceives with the cane touching the soil with the
instrument’s tip*°.

Thus we have a distinction between:

e Motor skills

- Navigational
- Interactive

e Perceptual skills

These distinctions cannot be considered as strict and rigid divisions, but
each extension presents features of both of them. Each extension linked to the
motor skills also implies a perceptual skill, even if priority goes to one particular
usage. Using a pen, for instance, it is possible to perceive the paper running

under the sphere, but this is subordinated to the motor skills. “For many arte-

39 See Philip Bray (2000). “Technology and embodiment in Ihde and Merleau-Ponty”, op. cit., p. 9.
40 We could say that the perceptive capacities run through all the cane’s length without stopping
themselves into its tip, but it would make the thing too much complicated.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 175



176 |

NICOLA LIBERATI

facts used in motor tasks, their perceptual function is, however, subordinate to
their motor function, if it is there at all”**.
Each bodily extension has to be interpreted as related to a single skill’s ty-

pology, even if it will trespass into the others.

EMBODIMENT OR EXTENSION?

We have seen how the subject’s body can be enlarged and modified by
technological devices, but we still have to study the nature of this enlargement:
are the technological devices to be considered as Leib’s parts or are they some-
thing completely alien that works “only” at the level of the body schema? If the
first hypothesis were true, since our body would be shaped by the technologies
used, it would be possible to fully modify our corporeity according to historical
modifications and the primary Leib could not be linked to any “biological” and
“natural” plane any more.

Up to this point, in order to make our line of thought as fluid as possible
and let the attention focus on the possibilities of body’s enlargement through
the use of technologies, we have taken into account only the idea according to
which an instrument is something that we can connect to the body, but does
not become part of the primary Leib. Also in the cane’s case the instrument is
something “simply” annexed to the primary Leib. The sole withdrawing of the

instrument is not sufficient to make it an embodied part of the subject.

The possibility that the prosthesis becomes a knowing body-part is not excluded,
although it remains limited. Moreover, it is not sufficient for something to withdraw
into the sensorium of the body (cf. the Merleau-Ponty’s example of the blind man’s
stick) or to share into the bodily knowledge of the body [...] in order to become

incorporated.*?

The key point is clear: the enlargement of the body schema is not sufficient

to make the instrument incorporated into the subject*’. The difference, when

41 Ibidem, p. 10.

42 De Preester, H. / Tsakiris, M. (2009). “Body extension versus body-incorporation: Is there a need for
a body model?”, in Phenomenology and the cognitive science, 8, p. 310.

43 Even Merleau-Ponty did not notice this difference because he refers to the blind man’s cane as it were
an incorporation and an extension (See ibidem, p. 309).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



LEIB AND TECHNOLOGIES: RELATIONS AND CO-FOUNDATION

highlighted, is clearly under everyone’s eyes. In the case of a car driver who
perceives the granulosity of the highway’s concrete through the car’s wheaels,
we are not allowed to conceive these parts of the car as incorporations into the
primary Leib, while we can easily conceive a plastic prosthesis that “substi-
tutes” the amputated leg of a soldier as incorporated.

Husserl offers a useful example in order to study the distinction between
the primary Leib and the “extended” Leib.

Once limited the reference of localized sensibility to what is tactually sensi-
ble*?, Husserl tries to understand the difference between mere bodily extension
and what we have named “primary Leib”. The given example is a device that
links the locomotive’s firebox to the subject, transmitting heat when the firebox
is working and a fresh sensation when it is flooded*. Husserl considers the lo-
comotive as a possible bodily extension while, from our perspective, what is of
primary importance is the device itself that allows to “feel” the locomotive.
However our analysis and the Husserlian example still share the very nodal
points.

Distinguishing the “bodily sensations” from the “localised sensation” Husserl
manages to consider the locomotive as an extension, because every sensation
has to be bodily related, but not everyone of them can be identified as coming
from an extended part of the body. The sensations due to the extension are not
localisable, being mediated by the instrument. We have two kinds of sensa-
tions: the first one that runs from the locomotive to the primary body, and the
second one related to the primary body itself. We can therefore infer that the
extended Leib is qualified by the impossibility to have sensations if the primary
Leib is missing.

We have to take the subject under this light because founding the distinc-
tion on the localisation, as Husserl does, does not conduce to any useful re-
sults, as the necessity to have a localisation in the primary Leib, that is the Leib

without any extension, is problematic.

44 Every sensibility founded on spatial diffusion are localisable by essence assuming a body typology

that could perceive its spatial diffusion as extended (Husserl (1980), Ideas. Third book, op. cit., pp. 6-7).

Moreover it is possible the apprehension of localised sensibilities in a metaphoric way. It is possible to
have, linked with an alien material body, an extension, linked to the Leib, that brings its modifications to
the subject’s Leib. In this case we have a sensibility of the object completely unlinked to the possibility
of localisation. What was not localisable, due to the absence of diffusion, turns into localisable thanks to
bodily extension that transform its “not diffused” modifications into “diffused” ones.

45 Ibidem, pp. 104-105, § 4.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 177



178 |

NICOLA LIBERATI

There are senses without localisation, such as the sight and the hearing.
What gives them the “localisation” is the possibility to mediate through the
mind the not-localised sensation within a bodily part. We have localisation only
considering the “creation” of sensible organs by mental mediation*®. In general
every form of sensibility becomes localisable into the Leib thanks to mental
linking to a body space, such as the retina for the visible and the inside part of

"47 constitute themselves as “some-

the ear for the sound. Thus “sense organs
thing animate organismic , but not material”*®, granting the possibility to have
a direct link with the localisation, as all amplification became inherent to the
“perceived animate organicity with perceived localization.

The creation of a primary Leib comes out to be at least problematic, be-
cause we cannot understand why some sense organs fall within the primary
Leib, giving that their localisation is due “only” to mental action. If we consid-
ered only the tactual body>® as primary Leib, some sense organ would be cut
off and the localisation could not be valid in order to determine the primary
Leib.

The possibility to have a sensation coming from a bodily part without as-
suming the existence of another one results to be the only discriminant be-
tween a primary Leib’s part and one of the extended Leib. The locomotive can-
not be a part of the primary Leib because, if we did not assume the existence of

III

our “classical” primary Leib, the transmission would be possible and the subject
would not have any sensation. The locomotive is not an “independent” part in
the sense that it cannot stimulate the subject by itself, but it needs the primary
Leib's help in order to be able to do it.

Such a distinction should not be interpreted as functional to the concept of
the primary Leib in itself; it should not be considered as a distinction aiming to
establish what the “primary” Leib and the extended Leib are. It should rather
be considered under the light of the pre-existence of a primary Leib. Only as-
suming the primary Leib we could define the bodily extension’s sensations as

mediated.

46 Ibidem, op. cit., p. 5.

47 Idem.

48 Ibidem, pp.5-6. This affirmation underlines the Leib’s conception as something different from a mere
sum of material and sensation.

49 Ibidem, p. 6.

50 The Leib linked only to the sense providing the localisation.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



LEIB AND TECHNOLOGIES: RELATIONS AND CO-FOUNDATION

In order to consider the mediation of the sensation produced by the loco-
motive, Husserl has to assume that the concept of immediate stimulus pertains
to the sense of touch as a double touching-touched stimulus, i.e. a spatially
localised stimulus. Unfortunately this position has to be abandoned due to its
relation with the distinction founded on the localisation that we previously had
to cut off. What is left of the definition of the locomotive’s mediation is only that
it is mediated.

A stimulus coming from a nail is “mediated” by the finger. Obviously this
mediation cannot be accepted as a true mediation, but this impossibility marks
the fact that the only true discriminant is a precedent creation of the primary
Leib. We cannot say that the nail is mediated by the finger exclusively because
it is an integral part of the primary Leib. The locomotive, on the other hand, is
not considered integral part of the primary Leib and therefore it is always medi-
ated.

This point can even be more easily grasped, when we consider the opposite
point of view. If we assumed that everything is not tactually active, such as
something annexed, where something has sense only if linked to the inside of
the tactual bodily part, every sense organs’ creation would be in a different and
secondary plane, because it is mind mediated. The primary Leib would be the
tactual localised body and only in a second time we would have the production
of the mediated sense organs, cutting out the possibility of non tactually sensi-
ble Leib. The nail could not fall within our Leib without the finger’s tactual prop-
erties.

Another example could be represented by the hairs that surrounds our
body. Obviously each hair, as in the case of the nail, cannot be considered a
bearer of tactual properties, what makes it a Leib’s part is its capacity to
transmit sensations to the tactual Leib, the skin, thanks to its junction to it.
When a body skims the hair, movement is transmitted to the skin producing a
tactual sensation. Thus, if we were to follow the tactual property’s criterion in
order to define what the Leib is, even in this case, we would have something
completely alien and annexed to the primary Leib. The subject, against any
common thinking, would end up having a primary Leib composed by the skin
wrapper and a few more things, while each “protuberance”, such as hair, would

be excluded. The man would be a “bag of skin”.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 179



180 | NICOLA LIBERATI

What results evident is the equality laying in this affirmation. The primary
Leib is considered equal to the subject’s tactual body. As the localisation is
closely linked to the tactual faculty, it is obvious that any body’s part bearing a
localisation would be a tactual part too.

Even if the tactual faculty must have some importance in the Lejb’s consti-
tution®!, we should not consider it as the unique criterion for its constitution.
Without the touch we would not have a Leib, but, if we have assumed the touch
in one part of the body, touch results needless in the other bodily parts thanks
to the mental mediation.

Once the concepts of Leib and tactual body are separated, the inclusion of
every not tactually sensible “protuberance” into the primary Leib becomes ob-
vious, falling again, in this way, within the normal concept of Leib>.

In conclusion the mediation of a sensation is founded on the possibility to
have an immediate sensation. This should be conceivable if we considered the
localisation as a discriminant in order to constitute the sensibility. In practice it
is not, because the organs of the sensible fields that are not localisable fall
within the body only because anchored to the sense organs that are constituted
by mental mediation. This yields a body’s conception that is entirely cultural, as
the criterion of distinction between primary Leib and bodily extension is related
only to what is culturally determined as such. However the subject will always
have the necessity to have a immutable primary Leib and annexed and medi-
ated extensions, because the normalisation inside the perception determines
the necessary existence of a primary Leib, even if this actual configuration is

only one among infinite possibilities.

PROSTHESES AND EXTENSIONS

51 Husserl clearly affirms the impossibility of the existence of the Leib without the tactual faculty
(Husserl (1989), Ideas. Second book, op. cit., pp. 150-151). See Slatman, J. (2005). “The sense of life:
Husserl and Merleau-Ponty on touching and being touched”, in Chiasmi International, 7, url:
http://www.unige.ch/Iettres/phiIo/ics/enseignement§_fiIes/SIatman_SenseofLife.pdf and Zahavi, D.
(1994). “Husserl's Phenomenology of the Body”, in Etudes Phénoménologiques, 19, pp. 70-71.

52 Husserl speaks of extended body even in the case of the hair (Husserl (1980), Ideas. Third book, op.
cit., p. 6).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



LEIB AND TECHNOLOGIES: RELATIONS AND CO-FOUNDATION | 181

What we named “embodiment relations”, following Ihde’s idea, cannot be
properly considered a true embodiment inside the primary Leib, as they are not
incorporations®>.

Helena De Preester on this matter makes a distinction between prostheses
and extensions inside the “bodily capacities”, using the previously analysed dis-
tinction between “motor capacities” and “perceptual capacities”.

e Technologies fit to modify our motor skills named limb prostheses or limb
extensions

e Technologies fit to modify our cognitive skills named cognitive prostheses
and cognitive extensions

This distinction is not a rigid one since there are links between the two
classes, e.g. what can be incorporated at a motor level can be a "“mere” exten-

sion at the cognitive level.

The differentiation between these three kinds of prostheses/extensions is not
absolute or radical. That means that many, if not all, prostheses and extensions do

not alter only one bodily dimension, but many.>*

De Preester suggests the possibility of an incorporation at a perceptual
level. In this case the possibility to relate to the object in different ways plays a
crucial role. While the devices providing the possibility to perceive novel aspects
of the object are to be considered bodily extensions, the ones opening to a new
kind of relation with the object are to be considered as incorporations.

However De Preester and Tsakiris suggest the existence of a pre-
constituted bodily model, to which we have to refer in order to know if an
enlargement can ever be considered as an extension or not, that is if it can
ever be incorporated into the subject’s primary Leib as a motor part>>. That is
precisely the point we have already rejected.

The existence of a pre-constituted bodily model is allegedly supported by
the existence of the phantom limb in the newborns. The presence of such a

phenomenon in a soldier, who has lost his leg in war, would represent a phe-

53 We did not underline this aspect because we want to highlight the possibility of the incorporation
rather then its difficulty.

54 De Preester, H. (2010). “Technology and the body: The (im)possibilities of reembodiment”, in
Foundations of Science Online first, p. 3.

55 It has to follow some parameters such as the bodily specificity and the anatomic similarities (See
ibidem, p. 6).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014, |



182 |

NICOLA LIBERATI

nomenon which can be easily brought back to a constitution of a primary Leib
at a cultural level, connected to his flow of experiences. On the contrary the
newborns are taken to represent an “empty” subject without any kind of ex-
perience and so this kind of phenomenon, the phantom limb, seems to be ex-
plicable only with reference to a “natural” and “biologic” level. If this thesis,
founded on the mentioned presupposition, was true, it can nevertheless be dis-
carded acknowledging the experiences, and hence the lived experiences, into
the maternal womb®®. Thus the primary Leib’s constitution cannot be linked to a
merely biologic aspect and naturally given, since it is grounded, even in this
case, on the experiences of the subject and so it results dependent on them.
However these studies are very interesting in order to comprehend what we
have previously defined as the necessary existence of the primary Leib. Each
person has in himself a pre-constituted model of a certain primary Leib and ac-
cording to it the subject identifies a sensation as "mediated”. The locomotive’s
examples highlights this point. Its "mediateness” cannot lay in the localisation’s
principle since there are parts of the primary Leib that are not comprehended
by this principle, such as hair or nails. The mediation status is derived from the
necessity to classify a given sensation as not belonging to the primary Leib,
when it is not conform to the pre-constituted "model”. Also some technologies'
resistance to incorporation can be linked to the existence of one kind of pre-
constituted “model”, but its nature is not of “natural” and “biological” kind. This
model is constituted after a possible intrusion at a technological level and thus

can be considered as a cultural product.

CONCLUSIONS

At first we demonstrated that technology should be considered as a Leib’s

extension: the subject perceives through it as through the primary Leib.

56 Remaining outside the neuroscientific works about such a subject, see Rosemary Lerner, R. P. (2010),
“Thinking of difference and otherness from a Husserlian perspective”, in Advancing phenomenology
Essays in honor of Lester Embree, Thomas Nenon / Philip Blosser (eds.), Vol. 62, Netherlands, Springer,
p. 162; Edmund Husserl (1973). Zur Phdnomenologie der Intersubjektivitdt. Texte aus dem Nachlass.
Dritter Teil: 1929-1935, HuaXV, Den Haag, Martinus Nijhoff, pp. 604-605; Don Ihde (2007). Listening
and voice. Phenomenology of sound. Second Edition, Albany, State University New York Press, 2007, p.
116.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



LEIB AND TECHNOLOGIES: RELATIONS AND CO-FOUNDATION

Subsequently, through the analysis of the deeper links between living body
and technology, we managed to introduce technology into the primary Leib’s
intimacy. Technology gets to be annexed to the Leib, eventually as constitutive
of the Leib itself. The Leib's constitution thus cannot be considered the product
of natural foundational links, but rather of the cultural context, establishing
what a mediated stimulus consists in and, accordingly, what the primary Leib
consists in. Moreover, the introduction of technology into the body, first at a
very superficial level and after at deeper levels, means the corresponding intro-
duction of history and culture into the most intimal subject’s nucleus.

However we may remark that the heavy cultural heritage of the Leib is not
felt by the subject as such. The studies on the pre-constituted model make
clear that the Leib is perceived by the subject as fully natural. Leib is fixed and
it is related to the canon represented by the pre-constituted model. This repre-
sent what the subject considers the natural foundation of his starting point for
every practical life®’.

The constitution can be traced back to the cultural context and the history
of the community where the subject lives in. However each “step” of such an on
going constitution is a sedimentation and as such it is not perceived at practical
level. Each step, according to the superposition of one layer to the other, com-
poses the context of life of the present community. On the overall, they can be
considered as geological substrata that become solid rock under the weight of
superior and more recent ones. Sedimentations found the ground for the pre-
sent, since the subject lives on it without basing his life on them.

For instance, the subject can walk down the road without considering all
the “history” that it entails. He/she can know nothing about the pre-existence
of an ancient Roman road under what he stands. His/her practical life cannot be
modified by this pre-existence in any aspect. Such a pre-existence becomes
fundamental only when he/she focus his/her attention on the reason why the
road has those “aspects” and characteristics, that is only when he starts to
qguestion its “naturality”. Without the “cultural approach”, the fact that all roads

57 “Die Welt, die fir uns ist, ist selbst ein historisches Gebilde von uns, die wir selbst nach unserem Sein
ein historisches Gebilde sind” (Edmund Husserl (1976). Die Krisis der europdischen Wissenschaften und
die transzendentale Phdnomenologie. Eine Einleitung in die phdnomenologische Philosophie, HuaVI, Den
Haag, Martinus Nijhoff, p. 313).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 183



184 |

NICOLA LIBERATI

leads to Rome, could make the subject think that Rome is the “natural” fulcrum
of the known world.

In our case the subject's Leib, according to this kind of approach, allows us
to consider the two faces of the pre-constituted model along the lines of the
example of the Roman road. Although the model is a cultural being, it appears
to the subject as natural.

This kind of study enable us to see our everyday experience as deeply ef-
fecting the naturality of tomorrow. Any kind of technological usage bears in it-
self a possible modification of our Leib. Any chosen technology is not neutral

and it moulds us by depositing sedimentations.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



Investigaciones Fenomenoldégicas, n. 11, 2014, 185-202.

e-ISSN: 1885-1088

DEL EXCESO OPTICO A LA MIRADA CAUTIVA:

LA IMAGEN PICTORICA COMO “'VISIBLE SATURADO"”

EN LA FENOMENOLOGIA DEL iDOLO DE JEAN-LUC MARION

FROM THE OPTICAL EXCESS TO THE CAPTIVE GAZE:

THE PICTORICAL IMAGE AS “"SATURED VISIBLE"”

IN JEAN-LUC MARION’S PHENOMENOLOGY OF IDOL

Jaime Llorente

IES “Campo de Calatrava”, Ciudad Real, Espaia

Resumen: El propdsito del presente articulo es
mostrar el modo en el cual la hermenéutica del
idolo de Jean-Luc Marion, es decir, su fenome-
nologia de la imagen pictérica, supone un paso
adelante en la consideracion de la teoria feno-
menoldgica de la intuiciéon. Las nociones de
“admiracion”, “detencién de la mirada” o “mos-
tracion de lo invisto” cumplen, en este sentido,
la funcidon de poner de manifiesto como el cua-
dro logra mostrarse como un elemento visible
en cuyo interior tiene lugar el acontecimiento
de la apoteosis absoluta de la vision. Tal grado
supremo de la mirada implica un cuestiona-
miento “estético” de las teorias metafisicas
acerca del fendmeno artistico, a la vez que un
desarrollo de las iniciales posiciones husserlia-
nas en referencia a la constitucion del objeto
fenoménicamente dado.

Palabras clave: Fenomenologia | Estética |
Detencion de la mirada | Invisto

Fecha de recepcion: 28-1V-2014

jakobweinendes@gmail.com

Abstract: The aim of this paper is to show the
way in which Jean-Luc Marion’s hermeneutics
of the idol (that is, his phenomenology of picto-
rial image) involves a step forward in the con-
sideration of phenomenological theory of intui-
tion. The concepts of “admiration”, “pause of
the gaze” or “exhibition of the unseen” accom-
plish, in this sense, the role of showing how a
painting manages to appear as a visible ele-
ment in whose interior the event of the abso-
lute apotheosis of vision takes place. This su-
preme degree of the gaze implies an “aesthet-
ical” questioning of metaphysical theories about
artistic phenomenon and, at the same time, a
development of the first husserlian positions in
reference  to the constitution of the
phenomenomenically given object.

Key Words: Phenomenology | Aesthetics |
Pause of the gaze | Unseen

Fecha de aceptacion: 3-VII-2014


mailto:jakobweinendes@gmail.com

186 |

JAIME LLORENTE

1. EL IDOLO AUTONOMO COMO INVERSION DE LA MIMESIS

“La pintura es una lucha contra la visién [...]. El subjetivismo del artista no
podra ser sincero més que si cesa, precisamente, de pretender que es vision"?.
De este aparentemente paradoéjico modo caracteriza Emmanuel Levinas el ras-
go esencial propio de la percepcidon de la imagen pictérica. Pero, écontra qué
tipo de visién combate propiamente esa “otra” mirada orientada hacia un parti-
cular modo de “fenomenalidad” separado de la epifania merced a la cual acon-
tece habitualmente la donacién de los fendmenos que configuran el horizonte
del mundo? Manifiestamente contra la vision atenida a esta donacién misma. La
imagen pictérica supone, pues, la apertura de un horizonte intuitivo paralelo al
originalmente instituido por la mera captacion optica de los objetos visibles que
se muestran en el interior de la esfera de lo fenoménicamente dado. Un cerco
de visibilidad inscrito en el seno de la universal epifania de lo visible, pero cuya
acogida implica una suerte de paraddjica ceguera por saturacién intuitiva: un
deslumbramiento de la mirada por exceso de fenomenicidad. La fenomenologia
de la imagen pictérica llevada a cabo por Jean-Luc Marion en ciertos pasajes de
Etant donné y La croisée du visible, pero fundamentalmente en el tercer capitu-
lo de De surcroit —consagrado a la descripcion fenomenoldgica del “idolo” —,
reviste particular interés en la medida en que encarna la singular tentativa de
pensar lo visible pictérico en términos de “fendmeno saturado”.

Conforme a la caracterizacién de Marion, el idolo, esto es, el eidolon, lo
dado a ver a través de la representacién pictérica, adquiere condicion de “para-
doja” o phénomeéne saturé en tanto que se muestra mediante una donation
hors norme; en virtud de un “exceso de la intuiciéon sobre el concepto”. Como
todos los “fendmenos paradodjicos”, también el idolo aparece “gracias a (o a
pesar de) un exceso irreductible de la intuicion sobre todos los conceptos y to-
das las significaciones que quisieran asignarsele”®. Con todo, a nuestro juicio lo
esencial del peculiar estatus del eidolon pintado no radicaria tanto en su carac-
ter refractario a la discursividad conceptual, cuanto mas bien en el modo en
que el cuadro asume el peculiar caracter de “templo de la fenomenicidad”.

Templum entendido aqui en su originario sentido etimoldgico griego, es decir,

! Levinas, Emmanuel. De /'existqnce a | “existant, Paris, Vrin, 1990, p. 90. En lo sucesivo EE.
2 Marion, Jean-Luc. De surcroit. Ftudes sur les phénoménes saturés, Paris, PUF, 2010, p. VII. En lo suce-
sivo DS. Todas las traducciones, salvo indicacién expresa en sentido contrario, son nuestras.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



DEL EXCESO OPTICO A LA MIRADA CAUTIVA: LA IMAGEN PICTORICA COMO “VISIBLE SATURADO"...

”

como “corte”, “escisidon” o “cesura” separadora (este es el significado propio del
verbo témnd) que instituye un limite entre ambitos a la vez articulados vy
heterdclitos: el de lo sacro y el de lo profano; o —como en el presente caso— el
de la visibilidad “pro-fana”, “anterior” en cierto modo a la apoteosis de la visibi-
lidad dada merced a la donacion del idolo, y el exceso dptico que éste encarna
y propicia. Un “templo” o “santuario” de la patencia fenomenoldgica que se eri-
ge simultaneamente como una prisién para la mirada perceptiva en la medida
en que logra aprehenderla, tornarla cautiva y retenerla, deteniendo asi el
transito indiferente con el que, de forma habitual, gravita y circula sobre la
multiplicidad configurada por el orden tramado de los fenémenos?.

Esta detencion que constrifie la visién recogiéndola y concentrandola en un
visible cuya donacién excede los limites marcados por la percepcién éptica de
los elementos “fisicos”, constituye, segln nos parece, el “efecto” fundamental
ocasionado por la imagen pictérica en cuanto “fendmeno saturado”. En efecto,
la demora de la contemplacion que el idolo (el cuadro) propicia, retiene la mi-
rada desgajandola de su movimiento transitivo entre los componentes de la
trama del fendmeno. Pero —y aqui radica lo esencial— ello no sucede simple-
mente, al modo levinasiano, para hacer resaltar el objeto contemplado “dans sa
nudité d” étre” (EE, p. 90), ni con el fin de resaltar y subrayar su “enticidad”
propia (como quisiera Heidegger), sino para “descosmizarlo” arrancandolo de la
trama organizada de la fenomenicidad mundana. Asi pues, lo esencial del modo
de manifestarse el cuadro radica en la donacion de su “efecto”. No, por tanto,
en su acto de darse como elemento éntico o como “Gtil” virtualmente inscrito
en el circuito referencial de la Zuhandenheit, sino en un tipo de Gegebenheit
situado mas alld de toda entidad. El idolo estético entrega y ofrece a la mirada
no un ente, sino fundamentalmente un efecto. Es merced a la reduccion del
fendomeno visible a la pura donacién donde no se da ya nada puramente ontico
gue ver, como acaece esa particular “invisibilidad del cuadro” caracteristica del
efecto pictérico. Invirtiendo asi el movimiento propio de la mirada heideggeria-

na sobre la obra de arte, Marion desvincula la captacion de lo estéticamente

3 “Nous regardons le visible par soustraction d “un cadre hors de sa marée sans fin, ni debut, ni limite.
Regarder, a savoir gérer | excés du visible, revient a | encadrer dans le cadre, le templum que trace
| “inspection de notre regard” (DS, p. 71).

4 Siguiendo la intuicién de Merleau-Ponty conforme a la cual: “depuis Lascaux jusqu “aujourd "hui, pure
ou impure, figurative ou non, la peinture ne célébre jamais d’ autre énigme que celle de la visibilité”
(Merleau-Ponty, Maurice. L “Oeil et | 'Esprit, Paris, Gallimard, 2004, p. 26).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 187



188 |

JAIME LLORENTE

bello de su referencia a la hipertrofia visual de la entidad del objeto en ella re-
presentado, es decir, del acontecer veritativo de su Unverborgenheit a través
del cuadro: “Lo bello no obra para si, sino, casi como un util, para la manifesta-
cion del ente. La belleza se cumple y se deroga en la verdad. Se trata del pro-
ceso exactamente inverso al nuestro: reducir la fenomenicidad aun problemati-
ca [...] de lo bello a la fenomenicidad mas conocida de lo verdadero, en lugar de
apoyarse en los recursos de la fenomenicidad de lo bello para acceder a una
fenomenicidad no conquistada todavia —y, sin duda alguna, mas radical, la fe-
nomenicidad de lo dado™.

Si de lo que propiamente se trata es de “identificar el correlato intencional
de un fendbmeno como y con lo dado, sin hacerlo recaer inmediatamente en el
camino del objeto o del ente, ni arrendar demasiado rapidamente su fenomeni-
cidad” es decir, de “hacer aparecer un fenédmeno pura y estrictamente dado, sin
resto y que deba toda su fenomenicidad a la donacién”, “un fendmeno que in-
tenta mostrar que escapa a la objetidad y a la enticidad” (SD, p. 88) sus-
trayéndose al paradigma mismo de lo dntico en general, el eidélon pictérico
satisface y consuma plenamente tal pretensién. Lo esencial radica aqui, pues,
en el transito de la mirada desde el objeto al idolo y a la inversa. Un itinerario
optico reversible y asimétrico que genera un dromos entre el idolo y el ente,
entre el efecto y la presencia subsistente, dntica y visible del elemento munda-
no. La asimetria entre la contemplacién propia de ambas instancias reside en la
relacion que éstas mantienen con el horizonte fenomenoldgico en cuyo interior
se dan sus respectivas epifanias. De este modo, el paso de uno a otro muestra
algo novedoso en relacion con el estatus ontoldgico de los fendmenos que con-
figuran el ambito de lo percibido. En el idolo pictérico se da a ver aquello que
carece de todo horizonte fenomenoldgico “previo”, en orden a que la mirada
resulte liberada para captar lo realmente dado de otra forma®. En este sentido,

el cuadro —y con él el idolo que contiene en si— lleva a cabo aquella efectiva

5 Marion, Jean-Luc. Siendo dado. Ensayo para una fenomenologia de la donacién, trad. J. Bassas Vila,
Madrid, Sintesis, 2008, pp. 95-96. En lo sucesivo SD.

6 En este sentido, escribe Marion: “La fenomenologia sélo se aparta claramente de la metafisica a partir
del momento y en la exacta medida [...] en que logra no nombrar ni pensar el fendmeno a) ni como un
objeto, es decir, en el horizonte de la objetidad [...], b) ni como un ente, es decir, en el horizonte del ser
[justamente como Heidegger lo hace], tanto si lo entendemos en el sentido de la ontologia metafisica,
como si se pretende «destruirla» bajo el nombre de analitica del Dasein o prorrogarla bajo la Ereignis
[...]. Dejar aparecer los fendmenos requiere que no se les imponga de entrada un horizonte, sea cual
sea, que acabaria por excluir algunos de ellos; la aparicién de los fendmenos sdlo resulta incondicionada
a partir del instante en el que se los admite por lo que dan -en tanto que datos puramente” (SD, p.
496).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



DEL EXCESO OPTICO A LA MIRADA CAUTIVA: LA IMAGEN PICTORICA COMO “VISIBLE SATURADO"...

superaciéon “pictérica” de la metafisica que la teoria heideggeriana acerca de la
esencia del arte no logra en absoluto consumar. Tal teoria continGia aun atrapa-
da por esa parousia de la enticidad de lo dado en la cual la imagen pictérica
deviene caso particular del modo en que el mundo “se esencia” (west) y "mun-
dea” (weltet) en sentido universal, es decir, en cuanto totalidad de lo existente.
Frente a ello, el efecto del cuadro “idolatrico” resulta en mucha mayor medida
efectivo a la hora de situarse al margen, mas acd o mas alld de la metafisica,
que la “puesta-en-obra” heideggeriana de la verdad del ente que acontece en la
obra pictorica.

En efecto, en ésta, tal y como Heidegger la presenta en Der Ursprung des
Kunstwerkes a partir del célebre analisis de las botas pictéricamente represen-
tadas por Van Gogh, los elementos onticos, lejos de remitir Unicamente a si
mismos, esto es, de cobrar autonomia perceptiva o independencia visual, refie-
ren transitivamente a la trama ordenada de los fenédmenos mundanos. Las bo-
tas utilizadas cotidianamente por su supuesta propietaria no resultan visual-
mente significativas per se, en cuanto imagen saturante de la mirada, sino so-
lamente en la medida en que apuntan al *mundo general de la campesina”, en
tanto que “en la oscura boca del gastado interior del zapato estd grabada la
fatiga de los pasos de la faena. En la ruda y robusta pesadez de las botas
(Schuhzeuges) ha quedado apresada la obstinacién del lento avanzar a lo largo
de los extendidos y monodtonos surcos del campo mientras sopla un viento
helado. En el cuero estd estampada la humedad y el barro del suelo. Bajo las
suelas se despliega toda la soledad del camino del campo cuando cae la tarde.
En el zapato tiembla la callada llamada de la tierra (verschwiegene Zuruf der
Erde), su silencioso regalo del trigo maduro, su enigmatica renuncia de si mis-
ma en el yermo barbecho del campo invernal. A través de este utensilio pasa
todo el callado temor por tener seguro el pan, toda la silenciosa alegria por
haber vuelto a vencer la miseria (Not), toda la angustia ante el nacimiento

proximo y el escalofrio ante la amenaza de la muerte”’.

En contraposicién a
esta concepciéon merced a la cual el visible pictérico implica un mundo de refe-
rencias externas o trascendentes a si mismo, la fenomenologia marioniana del

idolo postula una esencial autorreferencia de lo pictéricamente captado. El cua-

7 Heidegger, Martin. Holzwege, GA 5, Frankfurt am Main, Vittorio Klostermann, 1977, p. 19 (trad. cast.
H. Cortés y A. Leyte, Madrid, Alianza, 1995, p. 27).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 189



190 | JAIME LLORENTE

dro no remite ya sino a si mismo, quebrando y obturando, de este modo, el
habitualmente dado éxtasis ontoldgico del fendmeno: “El juicio de lo bello ex-
ceptua al cuadro del estatuto de util —de su finalidad objetiva de objeto exta-
siado hacia un fin externo. El cuadro, al contrario del atil, no reenvia mas que a
si mismo [...]. El cuadro aparece siempre como un centro absoluto, autorrefe-
rencial, inmdvil, en una palabra, fenomenolégicamente, no se mueve —incluso
en el caso de un "movil” —, porque ninguna finalidad externa, objetivable y
conceptualizable lo deporta mas alla o fuera de si” (SD, pp. 92-93).

Puede compararse, a este respecto, el aludido par de botas pintado por Van
Gogh con aquel otro que aparece representado en el cuadro de Magritte Le
modéle rouge (1937). Aqui, al contrario que en Heidegger, la mera transparen-
cia imposible de los pies espectrales que horadan la presencialidad de las botas
de labor que presiden la imagen, basta para disolver la totalidad de los vinculos
ontoldgico-vitales o de orden “cdésmico” a los que ellas pudiesen aun remitir. Ni
la “obstinacién”, ni la “soledad” ni la “llamada teldrica”, ni la “alegria” u otros
afectos hallan en la imagen magrittiana espacio de acomodo. El fantasmagoérico
par de botas cuidadosamente dispuestas en paralelo sobre un suelo yermo y
ante un simple muro de madera refiere ya solamente a su enigmatica epifania:
Unicamente al misterio ontoldgicamente milagroso de su aparecer y transpare-
cer. ¢Propicia su mise a | "écart de la fenomenicidad cosmico-mundana el hecho
de que ahi acontezca en menor medida que en el cuadro de Van Gogh la “pues-
ta en obra de la verdad”? Sucede, mas bien, todo lo contrario: desde el punto
de vista de su intensidad fenoménica, las botas representadas por Magritte res-
plandecen con un volumen de pujanza e irradiacién que desborda ampliamente
la tenue referencia al alétheuein 6ntico del original merced al cual se definen
—bajo la mirada heideggeriana— las presentadas por Van Gogh. Aqui no “mun-
dea” o “se esencia” mundo alguno: sélo hay espacio para la contemplacién
(spectare) de lo puramente espectral, para la simple mostracién (phantasia) de
lo fantasmagoérico. Un fendmeno analogo, por lo demas, al ocasionado por otras
telas magrittianas como En hommage a Mack Sennett (1937) o La philosophie
dans le boudoir (1966), en las cuales otro util indumentario de uso cotidiano
(en este caso un camisén de noche) se torna sede privilegiada de una espectral
ontofania de los atributos femeninos. La teoria heideggeriana del arte muestra
asi una radical heteronomia de la imagen merced a la cual ésta resulta incapaz

de agotar por si misma todo el dominio posible de la fenomenalidad, mientras

‘ Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



DEL EXCESO OPTICO A LA MIRADA CAUTIVA: LA IMAGEN PICTORICA COMO “VISIBLE SATURADO"...

que la fenomenologia marioniana del idolo reconoce a la epifania del visible
pictérico una autosubsistencia, una soberania y una independencia practica-
mente “ab-solutas”, es decir, “des-ligadas” de todo hipotético referente externo
a si mismas.

Asi pues, la fenomenologia adquiere prioridad radical sobre la metafisica
(en contexto “estético”) en la medida en que opera una inversion de la mimésis
merced a la cual lo mimetizado resulta investido de primacia con respecto al

|Il.

ente “original”: en tanto que la supuesta copia se emancipa de su modelo hasta
el punto de eclipsarlo, desplazandolo asi del centro gravitatorio de la mirada y
sustituyéndolo como centro preeminente de atencién. No se trata ya, pues, de
que, como sucede en la estética levinasiana, la obra de arte introduzca “una
invasién de sombra” o un “oscurecimiento crepuscular” en la luminosa econo-
mia general del Ser®, sino del exceso de irradiacidén éptica que ella propicia: del
surplus de visibilidad que acaece merced a su “resplandor”, a su éclat. Tampoco
de postular, al modo heideggeriano, que el arte “hace a lo ente mas ente” y
que su esencia no radica en el hecho de que el artista “reproduzca la realidad
mas exacta y vividamente que otros”(die Wirklichkeit genauer und schérfer als
andere abbildet), sino mas bien en que él “tiene la mirada esencial (Wesens-
blick) para lo posible, en que conduce a obra (zum Werk bringt) las posibilida-
des ocultas de lo ente, y a través de ello hace por primera vez a los hombres
videntes para lo realmente existente (das Wirklich-seiende), en lo cual ellos

119

vagabundean a ciegas (blindlings)", sino de algo totalmente distinto, a saber:

de reconducir el sentido de la mirada hacia el exceso de visibilidad, hacia la
cautividad generada por la admiracién hacia un fendmeno saturado. Un feno-
meno en el cual la sobrecarga intuitiva neutraliza la potencia discursiva del con-
cepto: un fendmeno definible Unicamente mediante la nociéon fenomenoldgica

de “admiracion”.

8 Levinas, Emmanuel. “La réalité et son ombre”, en Les imprévus de | histoire, Paris, Fata Morgana,
1994, p. 110. Marion declara al respecto: “A esta vision de un ente, hay pues que afiadirle, por grados o
de golpe, el acontecimiento [événement] de su aparicion en persona (Selbstgegebenheit): a la visibilidad
ontica del cuadro se le afiade entonces como una sobre-visibilidad, énticamente indescriptible -su surgi-
miento [...]. Ya no se trata de ver lo que es, sino de ver el acaecimiento que no tiene nada de dntico”
(SD, p. 98).

° Heidegger, Martin. Vom Wesen der Wahrheit. Zu Platons Héhlengleichnis und Theétet, GA 34, Frankfurt
am Main, Vittorio Klostermann, 1988, pp. 63-64.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 191



192 | JAIME LLORENTE

2. ADMIRAR LA APARIENCIA:
LA IMAGEN PICTORICA COMO DETENCION DEL CIRCUITO TRAMADO DE LOS FENOMENOS

De un modo explicitamente antiplatonico, Marion postula la supremacia
del eikon, del icono, de la apariencia pictéricamente representada, sobre el mo-
delo ontico original. La semejanza (ressemblance) adquiere tal estatus preemi-
nente en virtud del fendmeno de la admiracién. “Ad-mirar” supone un modo
peculiar de orientar la mirada, un tipo particular de visién. La cesura entre ori-
ginal y copia cobra, pues, entidad merced al acto de admiracién del icono picté-
rico, y ello porque la semejanza “provoca mas visién y convoca mas la mirada
que el «original»” en la medida en que “confisque cet éclat originaire et le
réduit a un commencement disqualifié, obscur, voire a oublier” (DS, p. 72). La
semejanza invierte, por tanto, el orden ontoldgico y axioldgico originalmente
instituido por la metafisica (fundamentalmente en su fundacional versién platé-
nica). Ahora no es ya el objeto efectivamente existente —y en menor medida
aun el ontos 6n ideal que se halla en su origen— la instancia perceptiva que

acapara la totalidad de la atencion visual, sino la hipertrofia de la pura aparien-

| A\Y III

cia: el fulgor deslumbrante e insoportable del icono que desplaza al “origina
como centro gravitatorio de la vision. La idéa como fendmeno saturado, es de-
cir como algo “visto” en cierto modo que se sitla a la vez epékeina: mas alla
del lenguaje y el discurso estrictamente conceptual, es aqui desplazada por el
eikon, por la imagen cuya intensidad de eclosiéon supera la potencia fenome-
noldgica del objeto del cual originariamente deriva, acaparando, de ese modo,
la totalidad del campo fenomenal: la integridad de la potencia visual: “La res-
semblance apparait tellement plus que | original, qu elle le rejette hors de la
visibilité” (DS, p. 73).

La pura apariencia dada en la admiracién disloca asi el orden ontoldgico
asentado por el discurso metafisico tradicional en la medida en que desplaza la
autonomia de la donacién desde el objeto ontolégicamente denso y consistente
hacia el idolo pictéricamente representado. La relacion mimética entre ambos
es, de este modo, disuelta, puesto que el icono adquiere ahora significacién
propia y auténoma, desligada del elemento del cual originalmente emana, in-
dependizandose radicalmente de éste y revistiéndose de un magnetismo visual
extraido Unicamente de su propio interior. Un magnetismo ajeno ya a toda si-

militud de la imagen pictérica con algo ajeno a si misma y por la cual la admi-

‘ Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



DEL EXCESO OPTICO A LA MIRADA CAUTIVA: LA IMAGEN PICTORICA COMO “VISIBLE SATURADO"...

racion idolatrica “tirant sur soi toute la glorie et la confisquant a tout le reste,
elle entre seule dans la pure semblance” (Ibid.).

Gloria, pues, de lo aparente en contraposicion con la cual el objeto, el
ente “real” efectivamente percibido, deviene mero pretexto anecddtico situado
en un ya superado pasado: “esquisse”, “ebauche” o, a lo sumo, simple “repro-
duction par anticipation”. Este es el estatus ontoldgico-metafisico al cual queda
reducida la pistis platénica cuando es colocada bajo la luz de la semblance ad-
mirativa marioniana. Tiene lugar aqui una auténtica “inversién del centro de
gravedad de la visibilidad” y de la apariencia: una dislocacién de la mirada per-
ceptiva que supone simultdneamente la maxima apoteosis de lo éptico. En vir-
tud de la admiracion, el perpetuo movimiento de la mirada se detiene con-
centrandose en un unico visible; el circuito de transito visual entre los fendme-
nos mundanos queda subitamente interrumpido por la aprehensiéon de la visién
en el campo atractivo de una apariencia particular y determinada. Una aparien-
cia que ademas “confisca, en un momento dado, casi toda la fenomenalidad
disponible en la apertura del mundo” (DS, p. 74). Asi pues, la imagen pictérica
no se muestra como “doble”, “copia” o “reproduccidn mimética” del fendmeno
“fisico” realmente dado, sino como dominio de la esfera de la fenomenicidad en
general, que abre un nuevo mundo visible al lado y mas alld del mundo visible
efectivamente percibido: el reino de la pura apariencia o semblance®.

En la contemplacién del idolo pictérico acontece, pues, un auténtico ma-
rasmo de la perspicacia Optica, es decir, el efectivo naufragio de la facultad que
la mirada posee a la hora de horadar y atravesar (per-spicere) los fenbmenos
onticos cuya donacién acoge de ordinario. La perspicacia en virtud de la cual el
nomadismo de la mirada atraviesa los objetos como si éstos deviniesen trans-

parentes y asubstanciales, resulta despojada de su capacidad de hender la tra-

10 Un dominio tal vez no excesivamente alejado de aquel que Schiller atribuye al pathos estético orienta-
do por la “pulsion ludica” o Spieltrieb configurador de formas mediante la cual el artista ejerce el “dere-
cho de soberania” (Herrscherrecht) especificamente humano sobre la esfera de lo “natural objetivo”;
derecho sustanciado en un artistico-poiético Kunst des Scheins (“arte de la apariencia”): “Toda existen-
cia efectiva proviene de la naturaleza como de un poder extrafio; pero toda apariencia proviene origina-
riamente del hombre, como sujeto capaz de tener representaciones; por eso el hombre no hace mas que
usar de su derecho absoluto de propiedad cuando recoge la apariencia, separandola del ente, y obra con
ella a su gusto, segun leyes propias. Con libertad ilimitada puede reunir lo que la naturaleza ha separa-
do, tan pronto como esa unidn cabe en su pensamiento; y puede asimismo separar lo que la naturaleza
ha reunido, tan pronto como la tal separacion cabe en su entendimiento. No hay nada que deba serle
sagrado, en este punto, si no es su propia ley; lo Unico a que ha de atender es a la raya que separa su
esfera propia de la esfera de la existencia de las cosas o de la esfera de la naturaleza” (Schiller, Johann
Christoph Friedrich. “Cartas sobre la educacién estética del hombre”, en Escritos sobre estética, trad. M.
Garcia Morente, M. J. Callejo y J. Gonzalez Fisac, Madrid, Tecnos, 1991, p. 203).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 193



194 |

JAIME LLORENTE

ma del fendmeno cuando es situada ante el idolo pictérico: ante un visible satu-
rado que no tolera facilmente la natural infidelidad propia de la visién, que no
consiente ser abandonado con tanta celeridad y despreocupacion como los ele-
mentos fisico-naturales. En este caso no se da posibilidad alguna de defeccién,
sino que la mirada colisiona de modo inesperado con un visible no transparen-
te, refractario a ser horadado y desatendido sin mas, que en cierto modo se
torna subitamente denso y sélido propiciando el inevitable choque de la mirada
contra él. Pero este visible que “exerce une plus grande visibilité que ceux du
monde natural et fascine donc inconditionnellement” (DS, pp. 74-75), es pa-
radojicamente (y “paradoja” es otra denominacién para designar el “fenédmeno
saturado”) mas visible, a fuer de serlo menos, que lo inmediatamente dado al
sujeto perceptor. Es mas: acapara en tanta mayor medida la esfera de la feno-
menalidad disponible o vacante cuanto mas pone en juego, en cierto modo, la
epifania de un vacio entitativo: cuanto mas muestra un exiguo grado de enti-
dad efectiva o “real”!. La mirada no tiene aqui, propiamente hablando, nada
que ver, pero, de manera sorprendentemente paraddjica, “ve mas” y de modo
mas intenso que cuando se orienta hacia donde supuestamente si lo hay. Este
es el sentido propio de la “paradoja” en la que esencialmente consiste el
“fendmeno saturado” de la imagen pictérica y el significado de la respuesta ma-
rioniana a la cuestién relativa a la naturaleza del vacio perspectivistico en cuyo
seno se extravia el periplo de lo 6ptico: “éQué vacio? No puede tratarse aqui
del vacio fisico el cual, pura ausencia de cosas, deficiencia real de res, no da
nada a ver, solamente vértigo [...]. El vacio de la perspectiva no aflade nada a
lo visible real sino que lo pone en escena. En efecto, mi mirada en perspectiva
atraviesa invisiblemente lo visible para que éste, sin experimentar ningun afa-

dido real, se haga tanto mds visible” (CV, p. 21)*2.

11 Es a este vacio al que Marion se refiere al describir la contemplacidn de la perspectiva pictérica como
un acto en el cual la mirada se abisma en la transparencia de un medio que, al contrario de lo que suce-
de en el caso de la relacion entre el idolo y los fendmenos mundanos, horada sin detencién un dominio
absolutamente transparente y carente de confines: “Bajo la perspectiva, la mirada penetra, sin otro
obstaculo o limite que no sea su propia fatiga, el vacio; ese vacio, no lo atraviesa solamente porque no
se dirige hacia ningln objeto definido en el horizonte; la mirada en perspectiva atraviesa el vacio sin fin
porque lo atraviesa para nada; en la perspectiva la mirada se pierde en el vacio -estrictamente se pierde
en el vacio mismo, sobrepasando definitivamente todo objeto para dirigirse hacia ese vacio mismo, en el
que, ademas soélo se pierde para encontrarse sin cesar” (Marion, Jean-Luc. E/ cruce de lo visible, trad. J.
Bassas Vila y J. Masd, Castelldn, Ellago Ediciones, 2006, pp. 20-21. En adelante CV).

12 Un paso mas allad en este sentido lo constituiria acaso aquello que César Moreno caracteriza, en refe-
rencia al Cuadrado negro de Malevich, como “grado cero” de la imagen pictorica: “En este Cuadrado
negro la vanguardia ya no es la de la velocidad, la acumulacion, la simultaneidad, el ruido, lo informe, el
caos o la relacionalidad delirante (o poética), sino sencillamente la vanguardia del «cero». El Ojo ya
habia visto «demasiada acumulacién de cosas» y, sin embargo, aun no lo decisivo, lo imprescindible, el

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



DEL EXCESO OPTICO A LA MIRADA CAUTIVA: LA IMAGEN PICTORICA COMO “VISIBLE SATURADO"...

El exceso de visibilidad provocado por la refulgencia propia del idolo
pictérico suspende, pues, el orden habitual impuesto a la vision por la trama de
los objetos naturales: es ahora cuando se abre verdaderamente la posibilidad
de que accedan al aparecer “des phénomeéenes que la nature et le monde igno-
rent -et c ‘est a eux que revient | excellence derniere de tout éclat”. A través
de la pintura tiene lugar la eclosion de “une semblance que ne ressemble a rien
de déja vu avant son intervention, ni dans la nature, ni dans d autres peintu-
res, pour que s ‘impose, d ‘un coup, une somme et une organisation du visible
telle qu “elle comble et bloque la vue errante” (DS, p. 75). La cautividad de la
mirada procede, por tanto, en Ultima instancia, de la contemplaciéon de una dis-
posicion dislocada de los fendmenos “naturalmente” vistos; un desorden de la
urdimbre tramada de forma habitual por los visibles dnticos que logra demorar
y aun paralizar el flujo incesantemente ndmada de la visién. Este efecto de de-
tencidn de lo optico a través de una singular e inhabitual forma de disponer los
fenomenos que configura finalmente un espectaculo visible jamas anteriormen-
te visto, es justamente el que propicia la pintura de Magritte. De ahi el comen-
tario del artista a un desconocido acompafante mientras ambos contemplan la
obra titulada Le mal du pays (1940): “éNunca has visto a un hombre apoyado
en la barandilla de un puente [hombre, ademas, alado], mirando el agua, y
detras de él un ledn? ¢Nunca? Pues ahora lo has visto, gracias a esta pintura”*>.
Tal efecto de novedad dptica no sélo se logra merced a las sorprendentes e in-
esperadas conjunciones objetuales que pueblan la gran mayoria de las telas de
Magritte y que se dan profusamente en la pintura surrealista (el enlace entre
un piano de cola y un anillo de descomunales dimensiones que aparece en La
main heureuse, por ejemplo). Se consigue también simplemente mediante la
representacion fiel de un grupo de objetos cotidianos encuadrados individual-
mente y desighados —al pie— por denominaciones que no les corresponden
que aparece en La clef des songes (1930) y otras obras magrittianas similares.

En este caso, es la mera dislocacion o transposicién entre los objetos repre-
sentados y sus nombres convencionales, la ruptura del vinculo habitual entre
ambas instancias, la que ocasiona el éclat idolatrico que congela y paraliza el

curso de la mirada: aquello que conmina a ésta al sedentarismo de la admira-

reducto ultimo de la Pintura y de la Imagen en su «grado cero»” [Moreno, César. “Sin objeto: Epojé,
Vanguardia y Fenomenologia”, Investigaciones fenomenoldgicas, n® 6 (2008), p. 399].
13 Cit. por Meuris, Jacques. Magritte, Taschen, Kéln, 1992, p. 129.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 195



196 |

JAIME LLORENTE

cién'*. Andlogo efecto de desarticulacién de lo visto y ralentizacién del movi-
miento visual causan cuadros como el célebre Canzone d amore (1914) de
Giorgio de Chirico. En este caso la admiracion surge a partir de la conjugacién
entre un util de uso cotidiano (un guante clavado en el muro) y un objeto artis-
tico de supuesto caracter “ornamental” (un busto escultérico clasico). Aqui la
funcionalidad habitual del guante se encuentra absolutamente suspendida; pa-
rece tan escasamente eficaz a la hora de proteger las manos como lo son las
fantasmagoricas botas de Magritte en orden a hacer lo propio con los pies. Su
naturaleza de objeto practico se difumina para perderse definitivamente merced
a su cercania a un petrificado rostro griego que se muestra aqui tan escasa-
mente “estético” como funcional o “decorativo”.

Ambos casos de disposicidn dislocada y “ataxica” de los objetos propios de
la percepcidén habitual se revelan, pues, como ilustraciones de ese “renverse-
ment sans égal” gracias al cual en el idolo pictérico marioniano logran acceder a
la visibilidad imagenes y elementos ausentes del horizonte de aquello que el
mundo natural es capaz de donar a la visidon. La hermenéutica del idolo de Ma-
rion admite ser caracterizada, desde esta perspectiva, como una auténtica fe-
nomenologia de la génesis de un nuevo tipo de fendmeno: de una clase de
fendmenos ajena ya a las leyes instituidas por los goznes que articulan y confi-
guran la mundanidad césmico-natural. Liberacidén, pues, con respecto a la tira-
nia del paisaje que, no obstante, se encuadra en el seno de ese mismo paisaje
a modo de oasis o fisura abierta a la apoteosis de la visibilidad en el corazén

mismo de lo fenoménicamente visible.

' En un sentido afin a esta intuicién, Benjamin escribe en referencia a la memoria que se remonta a la
percepcidn “primordial” u originaria: “La anamnesis platdnica no se halla quiza lejos de este recuerdo.
Sdlo que no se trata de una actualizacién intuitiva de imagenes; en la contemplacion filoséfica la idea se
desprende de lo mas intimo de la realidad en cuanto palabra que reclama nuevamente su derecho de-
nominativo. Pero tal actitud no es en Ultima instancia la actitud de Platén, sino la de Adan, el padre de
los hombres, en cuanto padre de la filosofia. En efecto, el denominar adanico esta tan lejos de ser juego
y arbitrio que en él se confirma el estado paradisiaco como aquel que aun no tenia que luchar con el
significado comunicativo de las palabras. Lo mismo que las ideas se dan desprovistas de intencion en el
nombrar, en la contemplacién han de renovarse” (Benjamin, Walter. El origen del Trauerspiel aleman,
trad. A. Brotons Mufioz, Madrid, Abada, 2012, p. 17).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



DEL EXCESO OPTICO A LA MIRADA CAUTIVA: LA IMAGEN PICTORICA COMO “VISIBLE SATURADO"...

3. HACIA LA AUSENCIA DE TODA AUSENCIA: UNA GRIETA ABIERTA A LA HIPERVISIBILIDAD

Marion se refiere al estatus constitutivamente paradédjico propio del idolo
pictérico y del cuadro que lo contiene, en los siguientes términos: “L “idole
n ‘implique-t-elle pas un exceés d’ en visibilité, tandis que le cadre suppose
d “en restreindre et immobiliser le flux?" (DS, p. 77). La cuestidon que se aborda
mediante esta interrogacién no es otra que la relativa a la paradéjica conjuga-
cion entre la naturaleza “determinada”, “limitada” y “recortada” (découpé) so-
bre el horizonte fenomenoldgico general propia del cuadro, y su caracter de
zona de lo real donde tiene lugar la absorcion absoluta de la fenomenalidad y
donde acontece la detencidon admirativa de la mirada. Dicho de otro modo: el
radiante éclat del idolo pictdrico, su fulgurante “estallido” no deberia, en princi-
pio, poder ser contenido —al modo de lo que sucede, segun Levinas, con “la
idea de infinito en nosotros”— por la perfilada finitud del cuadro. Y sin embar-
go, tal vez, el idolo, al lograr tal imposible insercién, corrige y subsana preci-
samente una deficiencia inherente a la percepcién visual comun. En efecto, la
auténtica paradoja en la que propiamente consiste el fendmeno saturado del
cuadro-idolo radica en la doble negatividad que pone en juego y en el hecho de
que ella desemboque, a pesar de ello, en una positividad perceptiva absoluta.

En la imagen pictdrica se dan, efectivamente, dos tipos de negatividad. En
primer lugar aquella que surge a partir del propio caracter limitado del cuadro
que la acota, situandola aparte o forzandola a desertar (en el original sentido
etimoldgico propio del verbo latino desero: “separarse” o “desvincularse” de
algo) de la totalidad de lo fenoménicamente dado’”. La segunda negatividad
comparece merced al aislamiento de la imagen ocasionado por el hecho de que
el idolo detenga y fije la mirada, desligando asi lo visto del resto de la trama
visual. Se da aqui un acto de determinatio admirativa que implica necesaria-
mente negatio ontoldgica: negacion provisional de todo visible trascendente al

eidolon pictérico, cautividad de la mirada que secciona los vinculos de lo con-

15 Este es también el sentido “negativo” con respecto a lo ontoldgicamente dado que Levinas atribuye al
“exotismo anticosmista” propio de la mirada estética y a la “destruccion de la representacion” que ésta
lleva esencialmente consigo: “le fait méme du tableau qui arrache et met a part un morceau de
| “univers et qui, dans un intérieur, réalise la coexistence de mondes impénétrables et étrangers les uns
aux autres -a une fonction esthétique positive. La limitation du tableau qui tient a la nécessité matérielle
de faire du limité, fournit grace aux lignes abstraites et brutales de cette limite une condition positive a
| “esthétique. Tels aussi les blocs indifférenciés que prolongent les statues de Rodin. La réalité s’y pose
dans su nudité exotique de réalité sans monde, surgissant d “un monde cassé” (EE, p. 88).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 197



198 |

JAIME LLORENTE

templado con el resto del horizonte del aparecer. Pero —y aqui reside la decisi-
va paradoja de la idolatria admirativa— esta duplice negatividad inherente al
cuadro revierte en pura positividad. Una positividad fenomenoldgica que se
muestra como paroxismo del phainesthai, como plenitud de la semblance que
da a ver la totalidad de la fenomenicidad representada sin permitir resquicio
alguno para esa otra “negatividad” contenida en lo “invisto” de la apresenta-
cion: en lo ausente agazapado en la “oscuridad prefenomenal” ubicada tras to-
da presencia. “Positividad” propia, pues, de un éclat cuya irradiacién pone a la
vista todo lo virtualmente susceptible de ser visto, es decir, suprime todo espa-
cio hipotéticamente concedido a la sombra y a la ausencia. El resultado de esta
negatividad que aparece realmente como plena positividad es la donacién 6pti-
ca de un “ente” sin envés ni zaga, carente de reverso ausente a la mirada. Una
imagen definida por la plétora de lo visual donde —por remedar oportunamente
la férmula parmenidea— “lo ente toca a lo ente” y lo visible a lo visible, sin po-
sibilidad de espacio para el relativo no-ente que seria la apresentacién: la lar-
vada presencia de lo invisto (invu)*®.

Esta presentacion visual absoluta en la cual el objeto visible deja de incor-
porar un dorso oculto a la mirada es justamente el rasgo que, en ultimo térmi-
no, Platén deplora al describir criticamente el efecto propio de la representacién
pictérica. De modo también paraddjico, lo que Platon echa verdaderamente en
falta en la célebre imagen “mimética” de la cama pintada, es justamente el re-
verso invisto potencialmente susceptible de devenir observable que el original
presupone y que el eikon pictérico elimina. En efecto, la paradoja fundamental
radica aqui en el hecho de que, desde una perspectiva que condena todo
eidolon en la medida en que difiere ontolégicamente del dntdés 6n en un doble
nivel (el del objeto “real” y el de la idéa), se reclame precisamente al eikon
aquello que la percepcion del modelo original menos tiene de entitativo: la

apousia en la parousia, es decir, paraddjicamente, lo ausente que acompafa

16 “Con el cuadro, el pintor, como un alquimista, transmuta en visible lo que sin él hubiera permanecido
definitivamente invisible. A eso lo llamamos lo invisto [...]. Lo invisto depende ciertamente de lo invisi-
ble, pero no se confunde con él, puesto que puede transgredirlo para devenir para devenir precisamente
visible; asi, mientras que lo invisible permanece para siempre invisible -irreductible recalcitrante a su
puesta en escena, a la aparicion, a la entrada en lo visible-, lo invisto, invisible solamente provisional,
ejerce toda su exigencia de visibilidad para, a veces por la fuerza, irrumpir. Lo invisto no deja de surgir
incesantemente en lo visible” (CV, p. 55). De este modo, a través del “visible saturado” que es esen-
cialmente el idolo, “Des invus, jusqu  alors dissimulés dans une obscurité préphénomenale, pas méme
invisibles, ni previsibles, parce que nous n’avions aucun soupgon, surgissent et passent, sans s arreter
méme a la visibilité naturelle des objets du monde (ces mixtes de présentation et d apprésentation), a
la visibilité, dont ils abolissent les limites” (DS, p. 85).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



DEL EXCESO OPTICO A LA MIRADA CAUTIVA: LA IMAGEN PICTORICA COMO “VISIBLE SATURADO"...

como una sombra de negatividad a lo presente visualmente contemplado. El
artista platénico no muestra, efectivamente, las cosas “tales como son” (oia
éstin), sino “tales como aparecen” (oia phainetai), es decir, obviando la repre-
sentacion de las caras invistas del objeto que Unicamente se exhiben al variar
la perspectiva de la mirada, esto es, recorriendo espacialmente su perimetro.
Una variacién de perspectiva en la que los lados antes dados a la vision des-
aparecen, intercambidndose y siendo ahora sustituidos por las zonas anterior-
mente no visibles.

Desde la perspectiva metafisica platonica, esta permuta o suplencia reci-
proca de las partes visibles y no visibles del objeto real introduce, en el marco
de la experiencia comun, la aparente diferencia del objeto consigo mismo, pero
haciéndolo permanecer aun fiel a su reconocible identidad. Asi, la cama “segun
se mire de lado o de frente o en alguna otra direccién [...] parece ser diferente

(phainetai dé alloia), pero no lo es (diaphérei d” oudén)”’

, mientras que “la
pintura hecha de cada cosa (graphiké pepoiétai peri hékaston)” se orienta, mas
bien, a “ser imitacidon de una apariencia (mimésis phantasmatos)”: no a repro-
ducir la realidad en el modo en que tiene lugar su donacién, sino a “imitar lo
aparente segun aparece (hos phainetai)”. Es debido a ello que Platon se en-
cuentra en condiciones de declarar que “bien lejos, pues, de lo verdadero se
encuentra el arte imitativo (mimétiké), y segun parece, la razéon de que lo pro-
duzca todo reside en que no alcanza sino muy poco de cada cosa (smikron ti
hekdstou ephdptetai) y en que esto poco es un mero fantasma (eiddlon)"*®. Ese
“no alcanzar” la totalidad de la cosa al que Platén se refiere, significa realmen-
te, desde la perspectiva de la hermenéutica marioniana del idolo, dejar “apre-
sentados” (no revelados a la visién) los aspectos ausentes, negativos, y, en
definitiva, invistos del objeto.

Este reproche de incompletud contiene larvadamente una tacita nostalgia
de la plenitud visual, una inconsciente afioranza de la epifania integral de aque-
llo que un determinado objeto es capaz de ofrecer a la visién. Aquello que ver-

daderamente Platén echa de menos en las representaciones artisticas no es

7 politeia, 598 a 7-10.

18 Ibid., 598 b 6-8. El empleo del término “fantasma” resulta aqui (en el marco de la teoria marioniana
del eidolon), de forma inversa a la pretendida por Platdn, no solamente en absoluto peyorativo, sino
particularmente afortunado, dado que alude semantica y etimolégicamente a “aquello que propiamente
se muestra”, a “lo propiamente manifiesto”, a aquello que impone su aparicion y se agota en su mera
epifania. ¢Y qué otra “funcion” o “actividad” se les atribuye de ordinario a los fantasmas sino la de “apa-
recerse” o “mostrar” su eidos ante la mirada de alguien?

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 199



200 |

JAIME LLORENTE

sino su incapacidad para colmar el dominio total de lo éptico: su radical defi-
ciencia a la hora de saturar entitativamente el campo completo e integro de la
fenomenicidad dada en cada momento. Esta es justamente la capacidad que
Marion reconoce en el idolo pictérico en tanto que fendmeno saturado. En él se
dan hermanados y comunmente articulados ante la mirada los aspectos “pre-
sentes” y “ausentes” de lo contemplado, el envés y el anverso del objeto, tor-
nando asi patente la totalidad de lo invisto'®. En el cuadro lo ausente resulta
disuelto y la totalidad del campo fenomenal es colmada por lo presentado. Una
presentacion de lo visible dotada de tal volumen de pujanza e intensidad que
torna prescindible toda tentativa orientada a reconstruir las dimensiones no
directamente visibles del objeto que se hallan ausentes en la intuicion empirica
de éste, puesto que “dans le tableau elles elles ne manquent plus. Le tableau
ne représente plus certaines faces presentables d "un objet (du monde) qui res-
terait, pour ses autres faces, seulement apprésentable: il réduit | objet au
présentable en lui, en exclut |~ apprésentable; bref, il défait | objet pour le
réduire au visible en lui, au pur visible et sans reste; dans le tableau il ne reste
que du visible entiérement présenté, sans plus promettre rien d autre a voir
qgue ce qui s “offre déja; ce visible réduit, présenté a | "état pur, sans aucun res-
te d "apprésentation, parvient a une telle intensité, qu il sature souvent la ca-
pacité de mon regard, voire | ‘excede” (DS, p. 79). Esta es la razén por la cual

III

el idolo pictérico es capaz de sustituir y desplazar al ente “natural” original: no
porque se imponga espuria y artificiosamente a él, sino porque, por esencia
(esto es, “naturalmente”), se le ha concedido un volumen de potencia fenomé-
nica mayor que aquel del que disponen los elementos dnticos cominmente per-
cibidos en el horizonte del mundo.

Una presencialidad épticamente plena que no se identifica ya con la parou-
sia-Anwesenheit tradicionalmente teorizada y anhelada por la metafisica “clasi-
ca” (no solamente por la platénica) como ontos 6n, pero que lleva a cumpli-
miento, por via de la reduccion del fenédmeno a la pura visibilidad, el sentido

ultimo de tal pretensién de forma mas inmediata y efectiva que los postulados

1% Asi, por ejemplo, en el caso de la pintura cubista, “Todas las combinaciones son de derecho visibles,
aunque nuestra vision [...] no alcance mas que un numero inverosimilmente restringido [...]. El pintor
cubista agota felizmente todas sus fuerzas en el camino sin fin hacia la adiciéon imposible y siempre eva-
siva de los estallidos de lo visible [...]. Mas radical que el impresionista, que sblo pretende mostrar lo que
experimenta exactamente, el cubista intenta y a veces consigue dejar aparecer lo que no podia ver efec-
tivamente, obstindndose asi en dejar que ascienda hasta lo visible incluso su menor posibilidad” (SD, p.
333).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



DEL EXCESO OPTICO A LA MIRADA CAUTIVA: LA IMAGEN PICTORICA COMO “VISIBLE SATURADO"...

elementos ontoldgicamente plenos instituidos por esa metafisica “presencialis-
ta” tan radicalmente cuestionada por Heidegger®®. De forma, una vez mas, pa-
raddjica, aquello que, al decir de Marion, “no es” (el cuadro), se da con una
intensidad fenoménico-perceptiva dotada de una potencia de imposicion a la
mirada mayor que la presentada por aquello que supuestamente “es” (el objeto
fisico “original”), e incluso mas enérgica que aquella hipotéticamente atribuible
a lo “propiamente ente” (a “lo que es” en sentido eminente). De este modo, en
franca oposicion a la metafisica platénica y a la metafisica tout court, cabria
afirmar con legitimidad que aquello que desde el punto de vista del alma racio-
nal —es decir, del concepto— no es sino mero phantasma, se muestra ante el

0jo como el auténtico ontos dn.

4. CONCLUSION

La hermenéutica marioniana del idolo pictérico supone, por las razones
que hemos tratado de indicar a lo largo del presente estudio, una innovadora
tentativa de superacion “estética” de ciertos postulados onto-epistemoldgicos
caracteristicamente asentados por el pensamiento metafisico tradicional, asi
como de las posiciones ontolégicas heideggerianas en materia de reflexion
acerca del fenémeno de la obra de arte?'. Pero implica asimismo un decisivo
desarrollo critico de la teoria husserliana de la constitucion del objeto, en la
medida en que contribuye de modo sumamente pregnante a emanciparla y
desvincularla de aquellos de sus rasgos aun excesivamente “cosmistas” y liga-

dos a lo mundanamente entitativo®?. En este sentido, supone igualmente un

20 En este sentido, la donacién del idolo supone una ampliacién de la presencialidad intuida: “La dona-
cién amplia la presencia en lo que la libera de todo limite de las facultades, hasta dejar jugar libremente
al ente; eventualmente al ente en su ser. Y s6lo una ampliacién asi liberadora podra pretender superar
la «metafisica de la presencia», la cual, en realidad, no cesa de restringir lo presente y de retener su
donacién” (Marion, Jean-Luc. Reduccion y donacion. Investigaciones acerca de Husserl, Heidegger y la
fenomenologia, trad. P. Corona, Buenos Aires, Prometeo, 2011, p. 64. En lo sucesivo RD).

21 En palabras de M. B. Tin: “Only a painting which is able to show itself, to appear, to impose itself as
phenomenon, escapes the metaphysics, of which nihilism is the negative form. And it is in this capacity
that painting proves its particular importance in the phenomenology of Jean-Luc Marion [...] Excessively
saturated with intuition, the icon on the one side imposes its gaze one the worshipper, the idol on the
other side reflects a gaze which is obsessed with its own gaze” [Tin, Mikkel. “Saturated Phenomena:
From Picture to Revelation in Jean-Luc Marion’s Phenomenology”, Filozofia. Journal for Philosophy, Vol.
65, n° 9 (2010), p. 875].

22 "L ejos de extraer [...] la consecuencia de que la significacion significa por si misma, sin necesidad de
recurrir de ninguna manera a la puesta en presencia intuitiva, Husserl no cesara de reconducir la signifi-
cacion hacia una intuicidn de cumplimiento que lo asegure en la presencia evidente. De este modo, la
fenomenologia perpetuaria, contra su intencién misma -contra la intencionalidad de la significacion- el

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 201



202 |

JAIME LLORENTE

cardinal progreso con respecto a las originales tesis fenomenoldgicas acerca de
la intuicion y la reduccién trascendental. El propio Marion alude a esta intencio-
nalidad en los siguientes términos: “Voici le tableau: | espace non physique ou
le visible seul regne, abolit | invu (Il invisible par défaut) et réduit e
phénomeéne a la visibilité pure. Le tableau releve de la phénoménologie la plus
classique et la plus stricte, parce qu’il réduit entierement le phénoménal au
visible. Et c est ce que la réduction trascendentale de Husserl ne peut jamais
atteindre, parce qu elle reste dans le champ de la nature, malgré toute son
inversion de | attitude naturelle, parce qu elle reste esentiellement [...] préo-
cupée par les objets de la région-monde et obnubilée par leur constitution”
(DS, p. 84).

Contemplado desde esta perspectiva, el cuadro-idolo no constituye un
caso particular de aplicaciéon de la reducciéon fenomenoldgica, sino la maxima
ejemplificaciéon de su intensidad cualititativa®>. En la medida en que reduce ra-
dicalmente la donacién del fendmeno a su pura mostracién, a su simple compa-
recencia ante la mirada, el idolo pictérico lleva a cumplimiento el paroxismo
mismo del simple aparecer condensado en su esencia mas propia: al margen de
lo énticamente dado de forma efectiva. No se trata ya, pues, de acoger una
suerte de “revelacion” inmediata suscitada por la epifania del cuadro, sino, mas
bien, de venerar lo inesperado, insospechado y fortuito que acompafa siempre
a la facticidad de su simple darse con autonomia ante la visién. Es por ello que,
segln Marion, puesto que toda donaciéon demanda ser acogida, “Ante el menor
cuadro, hay pues que bajar los ojos para honorar su donacion. Sélo después
podemos alzarlos, con paciente respeto, hacia lo que da eso que se da. Y, en-

tonces, intentar ver al fin lo que se da” (CV, p. 87).

primado de la presencia, y se hundiria en una Ultima «aventura de la metafisica de la presencia»; en
sintesis, «la pertenencia de la fenomenologia a la ontologia clasica » se traicionaria por el recurso a la
intuicidon para asegurar la presencia en la significacidon, pero sobre todo por el primado no interrogado de
la presencia misma en y sobre la significacién” (RD, p. 21).

23 “En el caso de Marion y de lo que podria fundamentar una perspectiva estética desde la fenomenologia
de la donacién, la paradoja de la representacion del don expone al limite la «paradoja inicial de la feno-
menologia», pues es en la retirada de la donacién donde tiene lugar la manifestacion” [Madrofero-
Morillo, Mario. “La donacion artistica. Estética, saturacién y donacién”, Pensamiento y cultura, Vol. 13,
n® 2 (2010), p. 202].

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014, 203-222.

e-ISSN: 1885-1088

ACERCA DE LA INTERPRETACION DE LANDGREBE

SOBRE EL CARTESIANISMO DE HUSSERL

ON LANDGREBE’S INTERPRETATION

OF HUSSERL’'S CARTESIANISM

Patricio A. Perkins

Universidad Catdlica de Santa Fe, Argentina

Resumen: Critico la teoria hermenéutica de
Landgrebe sobre el cartesianismo de Husserl
mostrando la estructura argumentativa en la
que se inserta, lo que pretende y lo que esta
forzada a pretender. Su nucleo duro radica en
los conceptos de critica inmanente y Idgica
interna y tiene como meta final promover una
idea de trascendental no-entitativa voluntarista
y correlacional opuesta a la de un yo absoluto.
Para probar esto, analizo tres niveles del carte-
sianismo de Landgrebe: primero, la sintesis
contradictoria entre apodicticidad y experiencia;
segundo, su interpretacion de Filosofia Primera,
y, tercero, el objetivismo de Husserl. Concluyo
de la funcién que juega el cartesianismo en este
esquema y del fracaso de documentar con
ejemplos la idea que el concepto no describe
una nocion en la filosofia de Husserl, sino que
es una herramienta hermenéutica para contro-
lar el sentido de trascendental en esta filosofia.

Palabras clave: Husserl | Landgrebe | Carte-
sianismo | Fenomenologia

patricio.perkins@gmail.com

Abstract: I criticize Landgrebe’s hermeneutical
theory about Husserl’s Cartesianism describing
the structure of the argument where this con-
cept is rooted, what it claims and what it is
forced to claim. The theory’s hard core is based
on the concepts of immanent critique and inter-
nal logic and it’s final goal consists in advancing
a non-entitative voluntaristic and correlational
definition of transcendental opposite to that of
an absolute I. To prove this, I analyze three
levels inside Landgrebe’s concept  of
Cartesianism: first, the contradictory synthesis
of experience and apodicticity; second, his
interpretation of First Philosophy, and, third,
Husserl’s objectivism. I conclude from the goal
that Cartesianism plays in this argument and
the failure in documenting this idea with exam-
ples that Landgrebe’s Cartesianism is rather an
hermeneutical tool made to control the defini-
tion of transcendental in Husserl’s philosophy
than a concept describing Husserl’s thought.

Key Words: Husserl | Landgrebe |
Cartesianism | Phenomenology

1. INTRODUCCION

Capitulo fundamental de la tradicion hermenéutica sobre la fenomenologia,

el cartesianismo de Husserl sigue siendo hoy campo de disputa entre los espe-

Fecha de recepcion: 6-1I-2014

Fecha de aceptacion: 28-VII-2014


mailto:patricio.perkins@gmail.com

204 |

PATRICIO A. PERKINS

cialistas gracias a los nuevos materiales publicados en Husserliana. Es por eso
gue me gustaria ocuparme del fundador de una interpretacion paradigmatica e
influyente de este concepto. Me refiero a la tesis de Landgrebe acerca de la
despedida de Husserl del cartesianismo. Este autor dio pie a una tradicion
canonica por su natural ascendiente sobre la comunidad husserliana: primero,
fue uno de los tres asistentes de Husserl encargado transcribir manuscritos,
darles orden y publicar proyectos (Vongehr 96; Luft “Archivierung” 1-23); lue-
go, primer colaborador del naciente archivo Husserl en Lovaina (Van Breda 9-
10), y, mas tarde, director durante catorce afios del archivo Husserl en Colonia,
lugar desde donde formd las nuevas generaciones de transcriptores (Vongehr
84)*.

AUn cuando el cartesianismo de Landgrebe sedimentd de diferentes modos
en muchas generaciones de fenomendlogos como un supuesto incuestionado,
p. €j. en Kern, Patocka, Luft y Welton, ya desde el inicio fue criticado tanto por
dar ejemplos errados para su teoria, como por lo problematico de su idea®. Re-
uniendo las diferentes criticas a Landgrebe, deseo concentrarme en la manera
como él define el cartesianismo de Husserl, lo que pretende y lo que esta forza-
do a pretender con el objetivo de mostrar que su teoria no sélo es falsa, sino
gue también admite ser juzgada como sesgada. En pocas palabras, que su car-
tesianismo no es un concepto descriptivo sobre Husserl, sino un instrumento
para condicionar o controlar la interpretacion de esta filosofia. Para lograr esto
no es sélo fundamental el contenido del cartesianismo de Landgrebe, sino
ademas su funcidn, a saber, la meta para la que se lo usa o la conclusién para
la que sirve. La importancia del motivo pragmatico en este concepto se en-
trevé, por ejemplo, leyendo a PatoCka, autor para quien esta idea sirve como
“catarsis” (95) de los elementos de Husserl que estaban corrompiendo el moti-
vo original de la fenomenologia. En efecto, como mostraré, el cartesianismo de
Landgrebe secciona la filosofia de Husserl en dos proyectos antagoénicos, uno de
los que se deshecha en pos del otro. Es finalmente, como afirma Patocka, un

concepto purificador.

! Ver, por ejemplo, cémo Welton divide en dos las comunidades hermenéuticas sobre Husserl y ubica a
Landgrebe como fuente de la candnica (1-4, 393-407).

2 Ver Spiegelberg 72 nota 4; Gadamer 162; cf. Jankovic 56; San Martin “Despedida” 108; Gander 130
nota 87; Geniusas 134; Luft Phdnomenologie 9. El caso de Luft es especial porque reconoce la documen-
tacion fallida de Landgrebe, pero de todos modos sostiene la existencia de dos proyectos antagénicos en
Husserl.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



ACERCA DE LA INTERPRETACION DE LANDGREBE SOBRE EL CARTESIANISMO DE HUSSERL | 205

Para comprender esta funcidén pragmatica del cartesianismo, divido la expli-
cacion del concepto en tres niveles, anteponiendo una descripcion del nicleo
duro de su interpretacion y concluyendo en su meta ultima, a saber, los senti-
dos del yo. En el nucleo duro defino como idea central el concepto de /dgica
interna en Husserl y, luego, paso a describir los niveles dentro de su nocion de
cartesianismo: el primero, abocado a la sintesis contradictoria entre ideal de
apodicticidad y exigencia de saturacidn experiencial; el segundo, consagrado
principalmente a la documentacidon de esta hipotesis en Filosofia Primera, vy, €l
tercero, dedicado al objetivismo de Husserl, la razén ultima de su inconsciencia

y fracaso.

2. NUCLEO DURO: CRITICA INMANENTE, LOGICA INTERNA E INCONSCIENCIA

Landgrebe resume el nucleo duro de su teoria en el titulo de su articulo so-
bre el tema: La despedida de Husserl del cartesianismo. Husserl, considera él,
tiene dos ideales filoséficos antagdnicos, el cartesiano o moderno y el post-
cartesiano o posmoderno, entre los que acontece una evolucion interna de uno
hacia el otro por el fracaso del primero. El proyecto cartesiano, intentando fun-
damentar la filosofia de manera moderna, pero con exigencias posmodernas,
sella su fracaso y se despide, al mismo tiempo que abre el juego para una nue-
va filosofia. Landgrebe esta suponiendo asi dos Husserl en cierto modo discon-
tinuos, porque representan dos proyectos filoséficos en contradiccion, aunque
al mismo tiempo son continuos, ya que uno se sigue del otro con necesidad.
Esta combinacién deja perplejo a San Martin, porque Landgrebe parece soste-
ner una ruptura, mas que una continuidad (“Despedida” 108). Pero la continui-
dad de Landgrebe no es homogénea, porque se siguen etapas diferentes entre
si, incluso en cierto modo antagdnicas, con vistas a una meta madurativa. Me
gustaria llamar /dgica interna a este esquema esencial o nucleo duro del argu-
mento de Landgrebe en el que el cartesianismo juega el papel de primera etapa
superada. La /dgica interna implica, ademds, que Landgrebe critica a Husserl
desde dentro de si mismo (192), idea que me gustaria llamar critica inmanente.

Inicialmente, Idgica interna y critica inmanente recuerdan por diferentes
motivos tanto a Heidegger, como a Hegel. Por un lado, la critica inmanente re-

cuerda a Heidegger, porque él también la llevé adelante (Prolegomena 140).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014, |



206 |

PATRICIO A. PERKINS

Por el otro, la Idgica interna parece una aplicacion de la dialéctica hegeliana a la
evolucion del pensamiento de Husserl, siendo Landgrebe el filésofo que capta
este movimiento dialéctico en marcha en Husserl®>. Si tomamos en cuenta la
explicacién de Heidegger sobre la dialéctica hegeliana, concuerda de hecho con
la estructura de la /dgica interna: “Experiencia’ quiere decir para Hegel: llegar
al conocimiento de lo que no es algo y con ello al mismo tiempo de lo que es,
de una; e igualmente ‘aparecer’, ‘ser-fendmeno’ dice para él: dividirse [sich
entzweien], volverse-otro en la igualdad de si.” (Hegel 107) Esto lo confirma
ademas Welton, seguidor de Landgrebe, cuando considera que Husserl se vuel-
ve un otro delante de si mismo al despedirse del cartesianismo (3). Y también
la evoluciéon semejante a un desarrollo vital en el que se combina continuidad y
discontinuidad parece apuntar hacia la misma conclusion. Ahora, épor qué divi-
de Landgrebe en dos la filosofia de Husserl? Aunque la respuesta definitiva para
esta pregunta esta en la meta final de la /dgica interna, se puede anticipar que
la divisién bien podria responder a las criticas que estaba recibiendo Husserl, al
gusto propio de Landgrebe, o bien a ambos, porque quien adapta para respon-
der a detractores aprueba las criticas (Geniusas 134; Gadamer 119).
Resumiendo, la /dgica interna es la evolucidon necesaria en Husserl entre
dos proyectos incompatibles por la presencia de elementos del segundo en el
primero. Esta idea implica una opcidén por una critica inmanente y una seccién
valorativa de su filosofia en proyectos antagdnicos, cada uno con un grupo de
contenidos propio. Lo esencial del componente valorativo de la divisién no debe
dejar de remarcarse: se separa en dos para eliminar a uno y promover a otro,
por eso la meta final revelard mas el sentido de este argumento que los conte-
nidos puntuales que Landgrebe ubiqué bajo la nocién de cartesianismo. El car-
tesianismo de Landgrebe se sugiere asi en sus suposiciones mas basicas como
una herramienta hermenéutica tallada para intervenir a Husserl de un modo
dialéctico. Descrito el nucleo duro del que forma parte esta nocién, paso a des-

cribir sus tres niveles de contenidos.

3 Para la posibilidad de aplicar la dialéctica de Hegel sin sus contenidos, se puede ver con provecho Tay-
lor 134.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



ACERCA DE LA INTERPRETACION DE LANDGREBE SOBRE EL CARTESIANISMO DE HUSSERL | 207

3. EL CARTESIANISMO DE LANDGREBE

3.1. Primer nivel. Apodicticidad y experiencia

Habiendo planteado la estructura mas general del argumento de Landgre-
be, ahora es necesario entrar dentro de los contenidos cartesianos puntuales de
la /dgica interna. En un primer nivel, el comentador (173) propone los conteni-
dos basicos para las dos partes en conflicto dentro del cartesianismo: apodicti-
cidad y experiencia. El Husserl cartesiano tiene como meta fundamentar la filo-
sofia de un modo apodictico, pero se impone a si mismo la experiencia como
criterio de saturacién. Aqui estan los primeros contenidos de la contradiccion
dentro del cartesianismo planteada en el nucleo duro: fundamentar de manera
moderna es ahora buscar la apodicticidad y el criterio posmoderno, querer sa-
turar la investigacion con un caso experiencial. En este punto, entonces, lo que
dictamina el fracaso del cartesianismo y la evolucién obligada es “la vuelta a la
experiencia absoluta” (187).

El primer nivel del cartesianismo se resume asi en ser la primera determi-
nacién del nucleo duro de la /dgica interna, determinacion que por su cercania a
la idea central no tiene aun un vinculo explicito con documentacién probatoria.
Representa asi la determinacion inicial del conflicco moderno-posmoderno con
el que se define el concepto de cartesianismo en Husserl. Ahora, épor qué una
vuelta a la experiencia apodictica esta destinada al fracaso? Para encontrar una
respuesta a esta pregunta, es necesario pasar a un segundo nivel de cartesia-

nismo.

3.2. Segundo nivel. Filosofia Primera: vias cartesiana y psicoldgica

El segundo nivel se caracteriza por aplicar la légica interna a documentos
puntuales. Esta aplicacién obliga a plantear una nueva serie de conceptos teori-
cos que determinan aln mas la carga tedrica de la interpretacion de Landgrebe.
Entre ellos se encuentra una hipétesis decisiva para su refutacién: la incons-
ciencia de Husserl. Paso a explicarlo.

La /dgica interna se juega, segun este autor, entre Ideas I y Crisis como
términos a quo y ad quem respectivos, siendo Filosofia Primera gozne y testigo
del fracaso del primer proyecto y del nacimiento del segundo (163-64). Como
la idea de una evolucion entre Ideas I, Filosofia Primera y Crisis con esta carga

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014, |



208 \ PATRICIO A. PERKINS

tedrica de trasfondo estd en contradiccion expresa con lo que Husserl opina
(Hua XXIX 425), Landgrebe subsana este conflicto sosteniendo que Husserl no
se percatd de la /dgica interna en marcha. Es necesario destacar la funcion
epistemoldgica de una hipdtesis de esta clase, a saber, que es una hipétesis
psicolégica ad hoc con la que Landgrebe se protege de los documentos que
contradicen su teoria. ¢éCOmo es que lo hace?

Puesto que Ideas I y Crisis son los extremos de la /dgica interna, Landgrebe
elige Filosofia Primera para resolver su argumento, porque cree que “la com-

III

prension de la historia evolutiva del pensamiento de Husserl” tiene su punto de
inflexion alli gracias a que representa no sdélo “la historia del fracaso” del modo
cartesiano de fundamentar la fenomenologia, sino que ademas acontece la
apertura hacia una nueva manera de preguntar y concebir la subjetividad tras-
cendental mas allda de la metafisica moderna (164). Filosofia Primera encarna
asi el esfuerzo definitivo y tragico de una tradiciéon del pensar en fundamentar-
se de modo radical, cuya derrota fuerza a Husserl a “un alejamiento con re-
nuencia” (164) de esta tradicién que queria completar, “sin que él fuese cons-
ciente de cuanto él la dinamité con este intento” (164). En esta leccién se da,
por ende, “el fin de la metafisica”, “el fracaso del subjetivismo trascendental en
cuanto apriorismo ahistérico y en cuanto finalizaciéon del racionalismo moder-
no”, pero subraya Landgrebe introduciendo la hipdtesis de la inconsciencia,
“Husserl no sabia esto” (165). En lo que respecta a la metafisica, entonces, Fi-
losofia Primera testimonia que “Husserl se vio obligado a abandonar el asunto
mismo buscado [...] en cuanto irrealizable” (166).

El punto de partida para demostrar esta idea son las vias a la reduccién,
vias que en esta leccidon son dos, la cartesiana y psicoldogica. De entrada, es
importante notar que Landgrebe asume el concepto de via como uno de los
elementos metafisicos o cartesianos de Husserl. Las vias a la fenomenologia
coinciden asi con la idea de ser caminos “en la dimensiéon de fundamentacion
ultima”, dimensidon que debe ser “una de experiencia absoluta” (174). La rele-
vancia de las vias estd basada en “la presuposicion” de “un inicio apodictica-
mente fundamentable, absoluto”, una verdad encontrada “de una vez para
siempre” (174, 175). A medida que este presupuesto se vuelva cuestionable en
el correr del argumento de Filosofia Primera y en los afios siguientes, Landgre-
be afirma que menguara la idea de una filosofia primera junto con el tema de

las vias, su niumero y su relacidén. Por supuesto que la funcion de esta interpre-

‘ Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



ACERCA DE LA INTERPRETACION DE LANDGREBE SOBRE EL CARTESIANISMO DE HUSSERL

tacion de Landgrebe consiste en sugerir la presencia de la /dgica interna por la
desaparicion de los contenidos asociados con el primer proyecto. Sin embargo,
vale notar que tal apreciacién es artificiosa tomando en cuenta lo publicado
ultimamente sobre el tema (Hua XXXIV, XXXVI).

Landgrebe, de hecho, no esta dispuesto a entrar en el tema de las vias, pe-
ro afirma que se ocupard del “momento que las mueve”, “la subjetividad tras-
cendental como ‘campo’ de experiencia trascendental absoluta” (175) y con
esto da el primer paso significativo hacia una explicacion mas concreta sobre el
cartesianismo. El comentador determina tres factores basicos a partir de los
que justificara esta idea: i) la clase de experiencia de la que se habla, ii) el sen-
tido del sujeto de esta experiencia vy iii) su campo de experiencia. En la practi-
ca, Landgrebe cifra los dos primeros items en la via cartesiana de Filosofia Pri-
mera, mientras que el tercero es tema de la segunda via (181). Asi, la clase de
experiencia de la fenomenologia es “una experiencia que satisface la experien-
cia de absolutez, [...] la experiencia de si reflexiva del ‘yo soy’” (176) alcanzada
por una via cartesiana sin los contenidos metafisicos de Descartes. El sujeto de
esta experiencia es mi propio yo puro, i.e. esfera de ser trascendental absolu-
tamente separado del ser mundano (177). Por lo primero, mi propio yo, se co-
mienza con una egologia; por lo segundo, la pureza, se distingue yo trascen-
dental de psicoldgico. La via cartesiana de Filosofia Primera rinde asi, continlda
Landgrebe, |la esfera de ser absoluto del yo-soy en cuanto experiencia trascen-
dental, pero la vuelta hacia “la evidencia incancelable del yo-soy” ofrece sélo
“una referencia todavia completamente vacia sobre la dimensiéon de fundamen-
tacion absoluta” (181). Para suplir esto, la segunda via debe abrir por completo
el campo de experiencia trascendental introduciendo la novedad de “la teoria de
las implicaciones intencionales” (182). Remarco, antes de continuar, que esta
opinién esta errada. La via cartesiana no da una referencia completamente vac-
ia de la dimensidn absoluta, sino aparentemente vacia (Hua VI 158), porque es
demasiado breve desde un punto de vista didactico. Esto lo confirma un anexo
de Filosofia Primera (Hua VIII 432-39), un manuscrito de 1937 ya citado (Hua
XXIX 425) y el epilogo a Ideas I (Hua V 148). Como destacan Geniusas y San
Martin, las vias son maneras didacticas de introducir en la fenomenologia tras-
cendental, no proyectos o metodologias diferentes e incompatibles (133; Méto-
do fenomenoldgico 39, 134).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 209



210 |

PATRICIO A. PERKINS

Volviendo al punto anterior sobre la via psicoldgica, la implicacién intencio-
nal significa que cada acto de la conciencia dirigido al mundo, especialmente
cada percepcion actual, implica ya la presentificacion realizable en actos de re-
cuerdo o expectativa. El yo-soy al que me restrinjo, dice Landgrebe, no es sino
un punto de partida para un haz de diferentes clases de actos (183), conllevan-
do un analisis de la conciencia de actos el descubrimiento de una conciencia de
horizonte (184). De este modo, la teoria de las implicaciones intencionales no
es un tema como cualquier otro, sino “un paso esencial sobre la entera tradi-
cion de la teoria de la conciencia moderna” (185). Landgrebe considera que la
conciencia de horizonte de Filosofia Primera motiva dos temas en la obra tardia
de Husserl: la vuelta al mundo de la vida y a las condiciones del devenir histéri-
co; conforme a esto, los analisis sobre el horizonte son estructurales, pero
también histéricos (186). De una manera analoga, pero inversa, a como hizo
con el tema de las vias, Landgrebe pretende de nuevo sugerir con esta inter-
pretacion la presencia de la légica interna a partir de la irrupcién de temas que
él asocia con el proyecto posmoderno de Husserl. Pero los documentos se rebe-
lan nuevamente. La conciencia de horizonte, la implicacion intencional y el
mundo de la vida estan presentes en la supuesta etapa cartesiana de Husserl
(Hua III xxiii, 165-66, 191, 197, 235-36; cf. Geniusas 132). La Unica manera
con la que Landgrebe podria responder a esta objeciéon es extremando su ar-
gumento, a saber, argumentando que todos estos ejemplos son justamente el
lado posmoderno dentro de la modernidad de Husserl. Pero extremando su pos-
tura, Landgrebe sufriria como contragolpe algo notado por Geniusas: équé sen-
tido tiene una divisidon en cartesianismo/pos-cartesianismo entremezclada sin
cesar en todas las obras de Husserl? (132) Quienes persisten en sostener la
teoria de Landgrebe, como Welton y Luft, toman justamente este camino: dos
Husserl continuamente mezclados entre si.

Habiendo desplegado esta divisidon de contenidos en Filosofia Primera, Landgre-
be aborda el punto crucial de su analisis: élogra la leccidon “la meta de una fun-
damentacién apodictica de la subjetividad trascendental en cuanto campo de
experiencia absoluto” (187)? Para Landgrebe, no se alcanza la meta, ni se tiene
éxito, porque -y esta justificacién es fundamental- es imposible una reduccion
a la apodicticidad tomando a la experiencia como ideal de saturacién. Por eso

Husserl, aunque la haya propuesto, nunca la llevé a cabo:

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



ACERCA DE LA INTERPRETACION DE LANDGREBE SOBRE EL CARTESIANISMO DE HUSSERL

De hecho, él [Husserl] no llevé a cabo en ningln lado esta critica [la critica apodic-
tica] —-por una sencilla razén, porque ella en el antiguo sentido de fundamentacion
de un inicio no es realizable de una vez para siempre. Husserl alcanzé la claridad
completa sobre esto, sin embargo, recién en el contexto de los trabajos sobre Cri-
sis. (187)

Hay dos cuestiones falsas aqui. Primero, Husserl efectivamente llevé a cabo
la reduccién apodictica, aunque Landgrebe sabiéndolo, lo niegue?; segundo,
Husserl no considera que la reduccion trascendental sea sindnimo de la apodic-
tica (Cairns 43; cf. Hua XXXIX 211). La equiparacién entre las dos revela que la
divisién de Husserl en dos, uno cartesiano y otro no-cartesiano, representa una
divisién dentro del concepto mas importante de la fenomenologia, el sentido de
la reduccién trascendental. Pero la idea de dos Husserl, uno buscando la apo-
dicticidad y otro dejandola de lado, como nota Geniusas, no es justificable sin
una cuota de violencia (133). De hecho, a esta afirmaciéon de Landgrebe equi-
parando reduccion trascendental y apodictica le sigue en la misma pagina su
tristemente famosa malinterpretacién de un anexo de Crisis. Esta sucesién de
errores desconcertante deja sin documentacion real a la ldgica interna propues-
ta por Landgrebe.

En este segundo nivel del cartesianismo aparece la expresion mas conocida
de la hipdtesis de la inconsciencia necesaria para sostener la idea de la /dgica
interna. Husserl, sostiene Landgrebe, destruyd la metafisica “por sus espaldas”
(188) al mostrar en Filosofia Primera que es imposible fundar la apodicticidad
en la experiencia —esta expresion de Landgrebe parece imitar una de la Feno-
menologia del Espiritu de Hegel (“hinter seinem Rilicken”) (80)-. Justamente
como la idea que una persona sostenga dos tesis contradictorias durante toda
su vida al unisono, en su campo de especialidad y generando sin darse cuenta
los conceptos que refutan una de ellas en favor de la otra choca fuertemente
contra el sentido comun, a la par de postular abiertamente la inconsciencia de
Husserl en este tema, Landgrebe pretende documentar de algin modo la con-
ciencia de Husserl sobre esta situacion. En este contexto deben ubicarse las
malinterpretaciones que sefialé recién y las sugerencias exageradas de un

vaivén tematico en las vias a la reduccién, el mundo de la vida, la historia y las

4 Hua XVII 295; HuaDok III/3 228; Hua III 505; Hua XXXV xxix-xxx; cf. Luft, Phdnomenologie 9; cf. San
Martin, “Despedida” 108.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 211



212 \ PATRICIO A. PERKINS

implicaciones intencionales. Existe, entonces, una paradoja en la teoria de
Landgrebe sobre Husserl, porque postula la inconsciencia, pero busca probar la
conciencia, evidentemente impulsado por la necesidad de fundamentar de
algln modo su teoria en alguna clase de documento.

Sorprende que el mismo Landgrebe reconoce la objecién de violencia her-

menéutica que pesa sobre sus ideas:

A la posible objecién que una interpretacion tal de la obra de Husserl prosiguiendo
el camino de las consecuencias le hace violencia, es de notar que soélo ella posibilita
aferrar la continuidad y la ldgica interna en el desarrollo del pensamiento de Hus-

serl desde Ideas sobre Filosofia Primera hasta la obra tardia de Crisis. (189)

Aunque la hipétesis de la inconsciencia se juegue una vez mas en el tercer
nivel explicativo, creo que la interpretacion de la frase arriba citada sienta las
bases epistemoldgicas de la refutacién de Landgrebe, porque no sélo propone
una idea, la ldgica interna, que lo obliga a postular una hipdtesis psicoldogica ad
hoc que salve la falta de documentacion real, sino que, ademas, considera que
su teoria es la Unica solucion posible al problema de la evolucidon husserliana.
Una teoria hermenéutica carente de documentacion y cerrada a la critica pierde

naturalmente una cuota decisiva de cientificidad.

3.3. Tercer nivel. El objetivismo de Husser!

El tercer nivel del cartesianismo de Landgrebe se caracteriza por definir la
causa Ultima del fracaso y de la inconsciencia de Husserl, aportando asi el ulti-
mo bloque de conceptos tedricos previos a la conclusién sobre los sentidos de
trascendental en Husserl. En este nivel se evidencian las semejanzas con Hei-
degger, porque Landgrebe argumenta en contra del cartesianismo a partir de
una divisién entre teoria y practica en cierto modo analoga a las valoraciones
de Ser y Tiempo sobre estas dos actitudes.

Landgrebe quiere superar de una vez por todas “la razén de todas las difi-
cultades” (192) en la interpretacién de Husserl, a saber, la convivencia de dos
proyectos antagodnicos. A diferencia del primer nivel donde habla de apodictici-
dad y experiencia, aqui Landgrebe pone en claro que el centro del cartesianis-
mo de Husserl es “la tesis sobre la subjetividad trascendental como el ser abso-

luto” (192), i.e. la absolutez del yo, mostrando asi que este nivel de determina-

‘ Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



ACERCA DE LA INTERPRETACION DE LANDGREBE SOBRE EL CARTESIANISMO DE HUSSERL | 213

cion es el paso final antes de su conclusidon. Adelantandome, el razonamiento
de Landgrebe apunta a evacuar la nocién de absolutez del yo para poner en su
lugar otros dos conceptos de yo trascendental.

Luego de probar de un modo falso que Filosofia Primera documenta el fra-
caso de la fundamentacion experiencial de la apodicticidad, el comentador con-
sidera que la refutacion final del yo cartesiano radica en el vinculo entre la ab-
solutez del yo y la reflexidn trascendental. Esta ultima justamente es la que
prueba la absolutez del yo. éPor qué la demuestra? En ultima instancia, Husserl
recurre a la reflexion porque es objetivista, a saber, piensa que ser significa
sOlo ser-objeto (199). Landgrebe encuentra dos problemas bdsicos en este
principio: primero, genera una ignorancia obligada de los contenidos practicos
en juego dentro de la reduccién; segundo, conlleva el fracaso mismo del pro-
yecto, porque la temporalidad hace imposible objetivar al yo. El objetivismo es,
por tanto, la causa ultima tanto de su inconsciencia, como de su fracaso, los
dos elementos fundamentales de la teoria de Landgrebe. Intento explicar esta
determinacién nueva de la /dgica interna con mas detalle.

Segun el comentador, la reduccion trascendental es un acto de reflexién
sobre mis vivencias que deja fuera de juego la posicidon del mundo (194). Esta
desconexidn es el rasgo propiamente trascendental de este acto, de otro modo
normal como cualquier acto reflexivo. Como la reflexién se define por volver
patente la vida del yo latente, el tema sobre el que se reflexiona es anénimo
antes de la reflexién, pero, argumenta Landgrebe, el anonimato del yo trascen-
dental es especial, porque justamente implica la desconexion del mundo. Como
nada del mundo puede invocar esta latencia Unica en su especie, no existe mo-
tivacion posible para el acto reflexivo trascendental, excepto, sigue Landgrebe,
un saberme libre de decidirme a realizar este acto: esta es la Unica motivacién
para la reduccién (197). Husserl no se percata de ello justamente por su unila-
teralidad teodrica, cuya raiz Ultima estd en su objetivismo. Creo que existe una
objecién sencilla a esta idea de Landgrebe: si el mundo no es capaz de motivar
la atencién en mi ser trascendental, épor qué debe motivarlo sélo mi saberme
libre y no mi entero ser racional trascendental latente? Este argumento sobre el
anonimato trascendental absoluto se enrola, en realidad, dentro de su condena
de la teoria y valoracion de la practica.

Si la inconsciencia se manifiesta en la ceguera delante del yo practico moti-

vando la reduccion, la falsedad de la cerrazon tedrica, en cambio, se prueba por

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014, |



214 |

PATRICIO A. PERKINS

la imposibilidad de constituir una unidad objetiva de mi vida temporal. La re-
flexion no es capaz de captar la unidad del yo por el fluir temporal. De estas
dos cosas concluye Landgrebe que la Unica manera razonable de concebir al yo
trascendental es la de entenderlo como un yo libre, llamado a la responsabili-
dad desde su interior para ser si mismo. Ninguna otra solucion afirma al yo
trascendental como una experiencia absoluta, yo que no es objetivable por la
reflexién ni caracterizable por predicados de objetos (204). De este punto del
argumento de Landgrebe se deduce que el objetivismo no es sélo intelectualis-
mo, sino también univocismo: Husserl esta siendo criticado por predicar del yo
propiedades compartidas con todo el género de seres bajo la clase objeto, lo
que significa, por contrapartida, que Landgrebe concibe al yo trascendental co-
Mo un no-objeto y un no-ente. En este punto son mas claras las semejanzas
del argumento de Landgrebe con Heidegger, porque la reflexiéon y la actitud
tedrica también ocupan un lugar central en la critica de Heidegger a Husserl en
cuanto perspectivas que bloquean el horizonte ontoldogico del yo, del mismo
modo que se valora a su vez la actitud practica en cuanto acceso primigenio al
ser del yo. En efecto, Heidegger critica (Sein und Zeit 114) la comprension del
yo a partir de la teoria y la reflexion sin mencionar a Husserl, aunque refirién-
dose a él, como se constata por las lecciones de esos afios y por las anotacio-
nes de Husserl en los margenes de su copia de Ser y Tiempo (Prolegomena
167; Grundprobleme 1927 175; Husserl y Breeur 23).

Este tercer nivel abre al menos tres discusiones distintas en torno al objeti-
vismo. Primero, si es cierto como principio regulador de la filosofia de Husserl;
segundo, si esto causa un punto ciego en la percepcion del lado practico del yo
en la ejecucion de la reduccién, vy, tercero, si el yo libre es la solucién para la
motivacion trascendental. Estos tres puntos son en mi opinién basicamente fal-
sos. Paso a intentar mostrarlo con algunos ejemplos.

La primer falsedad estd en definir que para Husserl ser es sinébnimo de ser-
objeto. ¢Qué significa esta vaga acusacion en la practica? Como ya dije, el ob-
jetivismo significa para Landgrebe tanto univocismo, como intelectualismo. En
cuanto a lo primero, si esto quiere decir que el género supremo de ser es la
categoria formal objeto, Husserl no es objetivista. Ciertamente expresa su pre-
ferencia por los actos doxicos captando las regiones de ser delante de los valo-
rativos y practicos, pero de esto no se sigue la reduccién del dominio del ser a

lo formal (Hua III 172). De hecho, la categoria de objeto no es ni siquiera pro-

‘ Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



ACERCA DE LA INTERPRETACION DE LANDGREBE SOBRE EL CARTESIANISMO DE HUSSERL

piamente una region de ser, sino una “quasi-region” (Hua III 126) y sdlo es
causa de homologacién de regiones de ser para quien no se percata que el pre-
dicado objeto es “una categoria ldogica vacia” (Hua III 105). Justamente, la fe-
nomenologia supera ya en el nivel de psicologia fenomenoldgica la homologa-
cion de conciencia y realidad en la que se cae usando al concepto de objeto
como término medio, cuando descubre que “[e]ntre conciencia y realidad se
abre un verdadero abismo de sentido” (Hua III 105). En otras palabras, gene-
ralizar no es formalizar (Hua III 31-33; cf. Heidegger, Grundprobleme
1919/1920 217). Personalmente creo que Husserl estd muy lejos de poder ser
acusado de univocismo, si se atiende a la definicién ultima de yo y de mundo
que da. En efecto, luego de distinguir conciencia de realidad, Husserl explica
que todo ser y todo sentido reenvian a mi ser (Hua III 120), i.e. todo ser y toda
esencia son relativos a mi ser y a mi esencia, la cual a su vez no se relativiza:
el mundo es estructuralmente relativo al yo y el yo es relativo a si mismo. Al
definir el ser trascendental y del mundo en base al par absoluto/relativo y al
rechazar la no-entidad del yo trascendental, Husserl esta reenviando evidente-
mente a una teoria no-univoca del ser, como lo testimonia también desde otra
perspectiva la universalidad caracteristica de su idea de sapientia universalis®.
Ya mostré en otro lado como el rechazo de Husserl a la filosofia de Avenarius
pasa por el univocismo en el concepto de dacion del segundo (“La relacion fi-
losofica” 40, 45). Aunque no se concentra en el concepto de trascendental, sino
de modificacidn intencional, Ricoeur ofrece otro ejemplo del no-univocismo de
Husserl (118-27; cf. Courtine 497-516).

En cuanto al intelectualismo, me gustaria afrontarlo a la par de la segunda
y tercera cuestion, dado que Landgrebe relaciona objetivismo con bloqueo de
elementos practicos. Esta critica es otra simplificacion, porque sélo admite sos-
tenerse cortando en partes textos de Husserl sin soluciéon de continuidad®. Es
imposible resolver aqui este tema extenso y dificil, pero un breve ejemplo de
Filosofia Primera ilustra bien que es artificioso oponer ser y accion bajo el titulo
de cartesianismo y pos-cartesianismo y que no alcanza la libertad para motivar

la reduccién. ¢Qué nos dicen las primeras paginas de esta leccion, si nos pre-

5 En cuanto al par absoluto/relativo, ver Husserl B II 4 82a-b; Hua XXXIX 211; en cuanto a la entidad
del yo, ver Fink 48 nota 129-30, y, en cuanto a la sapientia, ver Hua VII 62; Hua VI 200.

6 Por ejemplo, équé hacer con la afirmacidén de que los tres factores de la intencionalidad son el ser, el
valor y la accién (Hua III 188, 268-69, 275, 329)? ¢Hay que considerar que Husserl en un mismo parra-
fo es cartesiano, cuando menciona el ser, y pos-cartesiano, cuando menciona valor y accion?

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 215



216 |

PATRICIO A. PERKINS

guntamos por el papel de la libertad en el descubrimiento del yo trascendental?
Lo primero que salta a la vista es que Husserl recurre a un factor que no es es-
trictamente una acciéon o un ser, sino un interés especial: mi vocacion. Este
interés unico, de hecho, golpea a la puerta de mi atencién reclamando que me
consagre por completo a él (Hua VIII 17). Los contenidos vocacionales son jus-
tamente los enigmas ultimos de mi razén, mi propio ser racional. Y, écudl es la
marca especial de este interés? Que define mi ser o no ser yo mismo, al punto
que abandonar su interés significa abandonarme y entregarme a él, encontrar-
me. Pero, al mismo tiempo, la idea de una filosofia me llama como un ideal
practico para mi bajo cuya tutela no se me sugiere una mera dicha, sino la
misma felicidad (Hua VIII 16). La pregunta filosdfica perfila asi un estilo ideal
de accion dirigido al conocimiento absoluto y universal de mi vida, a una trans-
formacién de mi ser segun las razones Ultimas de su hechura. Como se ve, si la
radicalidad de la decisidn trascendental sélo es tal respondiendo al llamado de
la vocaciéon filoséfica, entonces estas primeras paginas de Filosofia Primera
estan planteando la motivacion del camino filoséfico como un juego entre reco-
nocimiento, interés y accion: la decisién radical no es nada sin que la vocacién
golpee a la puerta y sin que la conciencia muestre la meta a la que se dirige, al
mismo tiempo que el interés y la meta son una mera posibilidad sin que la ac-
cion las realice. Que la vocacidon sea un factor esencial de la motivacion filosofi-
ca esta confirmado por otro principio basico de la filosofia husserliana: no es
posible ser fildsofo sin probar la insatisfaccién de algo que me falta y necesito
imperiosamente (Hua VI 212; Hua XVII 355; Hua VIII 17). En definitiva, no
sOlo es necesario el saberme capaz de Landgrebe, sino ademas el amor por la
filosofia, que es un amor sin fin por el reino de belleza sugerido desde dentro
de mi ser, feliz en cada cumplimiento dirigido a ella y motivado por un llamado
lleno de afinidad escuchado en el centro mismo de mi persona como la tarea
para la que estoy hecho (Hua VIII 14-15). Con estas lineas pretendo poner en
claro una vez mas el prejuicio de Landgrebe. éQué hacer con estas explicacio-
nes de Filosofia Primera? éQuién las escribid, el Husserl cartesiano o el pos-
cartesiano? Si Landgrebe respondiese el pos-cartesiano, de nuevo se haria pa-
tente la funcién arbitraria de su definicién, porque existe para dividir, descartar
y promover temas en Husserl coexistiendo sin solucién de continuidad. Y,
ademas, équé hacer con el factor interés dentro de la nocién de vocacion? Aqui

ya es mas dificil siquiera imaginar una respuesta en el argumento de Landgrebe

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



ACERCA DE LA INTERPRETACION DE LANDGREBE SOBRE EL CARTESIANISMO DE HUSSERL | 217

centrado en la mera libertad. A esta objecion se le puede agregar otra sobre el
saberme libre de Landgrebe, puesto que en ultimo instancia es un recurso a un
elemento entitativo voluntarista. ¢Por qué es suficiente un saberme libre que
reenvia a un ser libre y no es necesario un saberme racional que reenvie a un
ser racional? O mejor aun, écomo resuelve Landgrebe el hecho de que saberme
libre es indefectiblemente un contenido tematico y una validez para la razon,
ademas de un rasgo entitativo de mi ser?

En conclusidon, no se constata en la practica que la teoria de la reflexién
trascendental bloquee la discusion sobre la motivacién trascendental, cuando
existe un argumento sobre el interés bajo la forma de vocacién filosofica, la
libertad de decidirse por ella y su calidad Unica de sugerirse como radical; mas
bien, la motivacion se presenta insertada dentro de un juego mutuo entre va-
lor, ser y accion. Es cierto que Filosofia Primera no representa la discusién mas
detallada sobre el tema, pero es evidente que la teoria de la reflexion no prohi-
be argumentos sobre la libertad y el interés. Por eso, no sélo es falso pensar
que la reflexion bloquee el reconocimiento de la libertad, sino que ademas
Landgrebe tiene que dar cuenta del factor del interés que deja de lado en su
explicacién. Lo que se perfila en esta clase de argumentos es la preferencia por
una definicion del yo voluntarista y equivocista, a saber, un yo que es un no-
ente libre. Husserl, en cambio, sugiere un yo concebido como el ente absoluto

con una razon abierta al ser, al valor y a la accion.

4. LOS SENTIDOS DEL YO TRASCENDENTAL

La funcién pragmatica del cartesianismo se revela finalmente en la conclu-
siéon del argumento de Landgrebe (203-06), donde infiere de su critica que
existen dos sentidos de yo trascendental en Husserl. Primero, el yo libre y res-
ponsable de si imposible de objetivar; segundo, el yo como “este juego de la
correlacidon” (203), “la unidad inseparable de experimentar-mundo y su correla-
to intencional, el mundo mentado experimentandose en él” (190). San Martin
ya notd que esta conclusion es errada, porque Landgrebe presupone, en reali-
dad, tres conceptos de yo trascendental; en efecto, a estos dos, hay que su-
marle el yo cartesiano (“Despedida” 119). Landgrebe, en realidad, esta propo-

niendo los dos sentidos posmodernos de yo trascendental suplantando la abso-

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014, |



218 |

PATRICIO A. PERKINS

lutez del yo del proyecto cartesiano. Es importante notar que estas dos defini-
ciones representan respectivamente el sentido practico y tedrico de la idea-
meta de yo trascendental promovida a través de la /égica interna. Cada concep-
to de yo tiene agrupados bajo si diferentes conceptos, todos evidentemente
positivos y en contraste con los negativos del cartesiano. Por ejemplo, el yo
cartesiano es apodictico, objeto de reflexion, egoldgico, substancial, sin histo-
ria, apriori y, ademas, horizontico y libre, rasgos alienigenas que causan su fra-
caso; el yo posmoderno es, en cambio, histoérico, correlacional, libre, indescrip-
tible, no-egoldgico, intersubjetivo, carnal, etc.

Como un yo libre en cuanto Unico acceso a la experiencia absoluta es una
respuesta descompensada, da la impresiéon que la segunda nociéon de yo post-
metafisico identificada con la correlacidon es introducida para reemplazar el vac-
io dejado por el rechazo del yo tedrico metafisico. En definitiva, Landgrebe pro-
pone primero un yo metafisico defectuoso carente de lado practico superado
por un yo post-metafisico tedrico-practico. Ahora bien, la carencia de basamen-
to textual en esta divisidn revela que la organizacion de atributos responde mas
a preferencias de Landgrebe, que a una posicién consciente o inconsciente de
Husserl. De las dos ideas posmodernas, la primera no tendra éxito en la tradi-
cion posterior por su evidente tinte voluntarista, pero la segunda evolucionara
hasta alcanzar la figura de la teoria de la equiprimordialidad en Welton (93; cf.
Sokolowski 218-19). La idea general de dos Husserl también se proyecta hacia
el futuro en muchos comentaristas y de este desarrollo se sugiere un ultimo
signo de la falsedad en esta teoria. Como fui notando, Landgrebe asocia sutil-
mente a los dos Husserl con dos programas cronolégicamente sucesivos, aun-
que cuida de notar que Husserl jamas abandona del todo su cartesianismo. Es
innegable que una inconsciencia donde los temas se van inclinando en el tiem-
po hacia un lado en detrimento del otro sugiere mas realismo que la idea de
dos programas antagodnicos sostenidos inconscientemente al unisono durante
toda la vida. La cronologia sucesiva en los sentidos del yo trascendental alivia-
na la hipdtesis ad hoc de la inconsciencia mostrando una cierta conciencia. Aho-
ra, como los adherentes contemporaneos a la tesis de los dos Husserl se en-
frentan con una agobiante cantidad de documentos afirmando la centralidad
innegable de la absolutez del yo en la filosofia de Husserl, extreman la idea ori-
ginal de Landgrebe sosteniendo directamente la convivencia total entre ambos

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



ACERCA DE LA INTERPRETACION DE LANDGREBE SOBRE EL CARTESIANISMO DE HUSSERL | 219

programas durante toda la vida de Husserl’. La tesis de los dos Husserl se

vuelve asi decididamente extrema.

4. CONCLUSION

Landgrebe coincide en cierto modo con Heidegger por el contenido de su
critica y con Hegel, en la forma de su argumento. De todos modos, su ldgica
interna es falsa hasta tanto y en cuanto no logre documentarse de un modo
inequivoco sin recurrir a la hipétesis ad hoc de inconsciencia para subsanar sus
fallas. La combinaciéon de esto y la meta practica dentro de su cartesianismo
permiten concluir que no es tanto un concepto descriptivo de la filosofia de
Husserl, sino una herramienta hermenéutica para controlar su significado bajo
el titulo de un comentario literal. Refutada la teoria de Landgrebe, se abre la
perspectiva de continuar el analisis del cartesianismo de Husserl en otros auto-
res de la tradicién fenomenoldgica, como Kern, Depraz, Welton y Luft, que

agregan, amplian y modifican de diferentes maneras esta idea original.

BIBLIOGRAFIA

CaIrRNS, Dorion. Conversations with Husserl and Fink. The Hague: Martinus Nijhoff, 1976.
Impreso. Phaenomenologica 66.

CouRTINE, Jean-Francois. “L'étre et l'autre. Analogie et Intersubjectivité chez Husserl.” Les
Etudes Philosophiques 3/4 (1989): 497-516. Impreso.

FInk, Eugen. VI. Cartesianische Meditation. Teil 1. Vol. 1. Dordrecht: Kluwer Academic Pub-
lishers, 1988. Impreso. 2 vols. Husserliana: Edmund Husserl - Dokumente 2.

GADAMER, Hans-Georg. Neuere Philosophie I. Hegel, Husserl, Heidegger. Tubingen: Mohr,
1987. Impreso. Gesammelte Werke 3.

GANDER, Hans-Helmuth. Selbstverstdndnis und Lebenswelt. 2 ed. Frankfurt am M.:
Klostermann, 2006. Impreso.

GENIUSAS, Saulius. The Origins of the Horizon in Husserl’'s Phenomenology. Dordrecht:
Springer, 2012. Impreso. Contributions to Phenomenology 67.

7 En cuanto a la centralidad de la absolutez del yo, un ejemplo (til es el manuscrito K III 17/2a que trae
a colacion Goossens, porque es bien tardio y claro, aunque Crisis no deja tampoco de serlo (Hua XXXV
xxvii nota 1). En cuanto al desarrollo posterior de la tesis de los dos Husserl, puede verse Luft “Pheno-
menological” 227; Welton 260.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,



220 \ PATRICIO A. PERKINS

HeGeL, Georg Wilhelm Friedrich. Phdnomenologie des Geistes. 2 ed. Frankfurt am M.:
Suhrkamp, 1989. Impreso. Werke 3.

HEIDEGGER, Martin. Sein und Zeit. Frankfurt am M.: Klostermann, 1977. Impreso.
Gesamtausgabe 20.

— Grundprobleme der Phdnomenologie (1919/1920). Frankfurt am M.: Klostermann, 1993.
Impreso. Gesamtausgabe 58.

— Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs. Frankfurt am M.: Klostermann, 1979.
Impreso. Gesamtausgabe 20.

— Die Grundprobleme der Phdnomenologie. 2 ed. Frankfurt am M.: Klostermann, 1989.
Impreso. Gesamtausgabe 24.

— Hegels Phdnomenologie des Geistes. 3 ed. Frankfurt am M.: Klostermann, 1997.
Impreso. Gesamtausgabe 20.

Husserl, Edmund. Briefwechsel. Teil 3: Die Gottinger Schule. Vol. 3. Dordrecht: Kluwer Aca-
demic Publishers, 1993. Impreso. Husserliana Dokumente 3.

— Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale Phdnomenologie.
Eine Einleitung in die phdnomenologische Philosophie. Den Haag: Martinus Nijhoff,
1976. Impreso. Husserliana: Edmund Husserl - Gesammelte Werke 6.

— Die Krisis der Europdischen Wissenschaften und die transzendentale Phdnomenologie.
Ergénzungsband: Texte aus dem Nachlass 1934-1937. Dordrecht: Kluwer Academic
Publishers, 1993. Impreso. Husserliana: Edmund Husserl - Gesammelte Werke 29.

— Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebenen Welt und ihrer Konstitution. Texte aus
dem Nachlass (1916-1937). Dordrecht: Springer, 2008. Impreso. Husserliana: Edmund
Husserl - Gesammelte Werke 39.

— Einleitung in die Philosophie. Vorlesungen 1922/23. Dordrecht: Kluwer Academic Pub-
lishers, 2002. Impreso. Husserliana: Edmund Husserl - Gesammelte Werke 35.

— Erste Philosophie (1923/24). Erster Teil: Kritische Ideengeschichte. Den Haag: Martinus
Nijhoff, 1956. Impreso. Husserliana: Edmund Husserl - Gesammelte Werke 7.

— Erste Philosophie (1923/24). Zweiter Teil: Theorie der phdnomenologischen Reduktion.
Den Haag: Martinus Nijhoff, 1959. Impreso. Husserliana: Edmund Husserl -
Gesammelte Werke 8.

— Formale und transzendentale Logik. Versuch einer Kritik der logischen Vernunft. Mit
erganzenden Texten. Den Haag: Martinus Nijhoff, 1974. Impreso. Husserliana: Edmund
Husserl - Gesammelte Werke 17.

— Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phdnomenologischen Philosophie. Drittes
Buch: Die Phédnomenologie und die Fundamente der Wissenschaften. Den Haag:
Martinus Nijhoff, 1952. Impreso. Husserliana: Edmund Husserl - Gesammelte Werke 5.

— Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phdnomenologischen Philosophie. Erstes
Buch: Allgemeine Einfiihrung in die reine Phdnomenologie. 2 vols. Dordrecht: Kluwer
Academic Publishers, 1976. Impreso. Husserliana: Edmund Husserl - Gesammelte
Werke 3.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



ACERCA DE LA INTERPRETACION DE LANDGREBE SOBRE EL CARTESIANISMO DE HUSSERL

— Reduktion. Epoché. Reduktion. Wir als Subjekte fiir die Welt, wir als Objekte in der Welt.
1926-1934. MS B II 4. Nachlass von Edmund Husserl, Universitat zu Kdln.

— Transzendentaler Idealismus. Texte aus dem Nachlass (1908-1921). Dordrecht: Kluwer
Academic Publishers, 2003. Impreso. Husserliana: Edmund Husserl - Gesammelte
Werke 36.

— Zureichender  Grund, apodiktischer  Erkenntnisbegriindung als Weg zur
phdnomenologischen Reduktion gedacht. 1936. MS K III 17. Nachlass von Edmund Hus-
serl, Universitat zu Kéin.

— Zur phdnomenologischen Reduktion. Texte aus dem Nachlass (1926-1935). Dordrecht:
Kluwer Academic Publishers, 2002. Impreso. Husserliana: Edmund Husserl -
Gesammelte Werke 34.

Hussert, Edmund, y Roland Breeur. “Randbemerkungen Husserls zu Heideggers Sein und
Zeit und Kant und das Problem der Metaphysik.” Husserl Studies, 14 (1994): 3-63.
Impreso.

JANKoVIC, Zoran. Au-dela du signe: Gadamer et Derrida. Paris: L’'Harmattan, 2003. Impreso.

LANDGREBE, Ludwig. “Husserls Abschied vom Cartesianismus.” Der Weg der Phdnomenologie.
Das Problem einer urspriinglichen Erfahrung. 1962. Ed. Landgrebe, Ludwig. Gerd Mohn:
Gltersloher, 1963. Impreso.

LurT, Sebastian. "Die Archivierung des husserlschen Nachlasses 1933-1935.” Husserl Studies,
20.1 (2004): 1-23. Impreso.

— “Husserl’s Theory of the phenomenological Reduction: between Life-world and
Cartesianism.” Research in Phenomenology, 34.1 (2004): 198-234. Impreso.

— Phdnomenologie  der  Phdnomenologie. Systematik und  Methodologie  der
Phdnomenologie in der Auseinandersetzung zwischen Husserl und Fink. Dordrecht: Klu-
wer Academic Publishers, 2002. Impreso. Phaenomenologica 166.

PATOCKA, Jan. El movimiento de la existencia humana. Trad. Padilla, Teresa, JesUs Maria Ayu-
so y Agustin Serrano de Haro. Madrid: Encuentro, 2004. Impreso.

PERKINS, Patricio Agustin. “La relacidn filosoéfica entre Husserl y Avenarius en Problemas Fun-
damentales de la fenomenologia.” Dianoia LIX.72 (2014): 25-48. Impreso.

RICOEUR, Paul. Analogie et Intersubjectivité chez Husserl dans les Inédits de la période 1905-
1920 (éd. Iso Kern, Husserliana t. XIII, Nijhoff, 1973). 1974. TS Boite 35 SP 12.
Séminaires Phénomenologiques, Archives Fonds Ricoeur, Paris. 118-127.

SAN MARTIN, Javier. “La despedida de Husserl del cartesianismo segun Landgrebe.” Agora
16.2 (1997): 101-21. Impreso.

— La estructura del método fenomenoldgico. Madrid: UNED, 2005. Impreso.

SokoLowskI, Robert. The Formation of Husserl’s Concept of Constitution. Den Haag: Martinus
Nijhoff, 1970. Impreso. Phaenomenologica 18.

SPIEGELBERG, Herbert. The Phenomenological Movement. A Historical Introduction. 3 ed. Den
Haag: Martinus Nijhoff, 1994. Impreso. Phaenomenologica 5/6.

TAYLOR, Charles. Hegel. Cambridge: Cambridge UP, 1975. Impreso.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,



222 \ PATRICIO A. PERKINS

VAN BREDA, Hermann Leo. “Die Rettung von Husserls Nachlass und die Griindung des Husserl-
Archivs.” Trad. Boehm, Rudolf. Geschichte des Husserl-Archivs. Ed. Husserl Archiv Leu-
ven. Dordrecht: Springer, 2007. 1-37. Impreso.

VONGEHR, Thomas. “Kurze Geschichte des Husserl-Archivs in Leuven und der Husserl Edition.”
Geschichte des Husserl-Archivs. Ed. Husserl Archiv Leuven. Dordrecht: Springer, 2007.
71-97. Impreso.

WELTON, Donn. The Other Husserl: The Horizons of Transcendental Phenomenology. Indiana:
Indiana UP, 2000. Impreso.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



Investigaciones Fenomenoldégicas, n. 11, 2014, 223-248.

e-ISSN: 1885-1088

SOBRE EL FENOMENOLOGIZAR

COMO CINESTESIA CONCRETIZANTE

ON THE ACT OF PHENOMENOLOGIZING

AS A CONCRETIZING KINESTHESIS

Pablo Posada Varela

Université Paris, Sorbonne / Bergische Universitat, Wuppertal

Resumen: Nos proponemos, en este articulo,
sentar las bases necesarias para investigar la
correlacion entre algunas formas de epojé y las
reducciones a las que dichas suspensiones
abren, y que corresponden a una concrecion
cada vez mas rica. Nuestra aproximacion de la
concrecién fenomenoldgica se apoya, abierta-
mente, en la mereologia (i.e. se atiene a los
estrictos términos de la III@ Investigacion Légi-
ca). Tras un breve repaso de algunos conceptos
mereoldgicos aplicados al giro transcendental
de la fenomenologia, trataremos de apresar,
mereoldgicamente, la especificidad de la pro-
blematica finkeana en su VI@ Meditacién Carte-
siana. Habremos pues de diseccionar las partes
de la correlacion transcendental cruzandolas
con el particular lugar que, en esa concrecion
(i.e. de la correlacion transcendental), ocupa
esa “parte” no concrescente (sino indirectamen-
te concretizante) que es el yo fenomenologizan-
te. Ella conformara la “parte” antecedente del
“todo” (en sentido lato) de la cinestesia feno-
menologizante que tratamos de elucidar, y cuyo
consecuente sera el todo (ahora si en sentido
estricto) de la correlacidon transcendental. In-
tentamos asi contribuir al esclarecimiento del
proceso de reduccion fenomenoldgica, sentando
las bases para una investigacion sobre las arti-
culaciones concretas entre epojé y reduccion.

Palabras clave: Concretudes | Concrescencia |
Mereologia | Husserl | Fink | Richir | Epojé |
Reduccidn | Nada sino parte | Kluft | Cinestesia
fenomenologizante

Fecha de recepcion: 13-1V-2014

pabloposadavarela@gmail.com

Abstract: The aim of this paper is to lay the
ground for understanding the correlation be-
tween some forms of epoché and the reduction
they open to, which corresponds, each time, to
a richer type of concreteness. Our approach of
phenomenological concreteness is mereological
(i.e. within the very terms of the 3™ Logical
Investigation). Therefore, after remembering
some basic concepts of the husserlian
mereology and their possible use within tran-
scendental phenomenology, we try to grasp the
specificity of the questions posed by Eugen Fink
in his 6™ Cartesian Meditation. We shall expose
the parts of the transcendental correlation and
then account for the particular role played,
“within” this concretion (i.e. that of the tran-
scendental correlation), by this particular “part”
which is the phenomenologizing ego (if not
concrescent, yet indirectly concretizing). The
phenomenologizing ego will be the antecedent
“part” or term within this “whole” (/ato sensu)
consisting on the phenomenologizing kinesthe-
sis. Thereafter, the consequent term of such a
kinesthesis corresponds to the whole (this time
stricto sensu) of the transcendental correlation.
We thus intend to throw some light on the
process of phenomenological reduction and set
the basis for further investigations regarding
the concrete articulation between epoché and
reduction.

Key Words: Concreteness | Concrescence,
mereology | Husserl | Fink | Richir | Epoché |
Reduction | Nothing but part | Kiuft |

Phenomenologizing kinesthesis

Fecha de aceptacion: 30-VII-2014


mailto:pabloposadavarela@gmail.com

224 \ PABLO POSADA VARELA

1. ACLARACIONES TERMINOLOGICAS PREVIAS

Antes de abordar esta interpretacion de la reduccion como cinestesia con-
cretizante, tratemos de fijar algunos términos que apareceran de modo recu-
rrente en este trabajo. Tomemos, como hilo conductor de estos esclarecimien-
tos, el par formado por los conceptos “fenomenalizar” y “fenomenologizar”
pues, en definitiva, se tratara, como veremos, de los términos entre los que,
precisamente, se articulara la “cinestesia fenomenologizante”, objeto principal
de este trabajo. Ambos términos, procedentes de las reflexiones metodoldgicas
de Eugen Fink, suponen la reduccién o, en cierto modo, explicitan el transito
entre la actitud natural y la actitud transcendental-fenomenoldgica. Para acla-
rarlos, necesitamos decir unas palabras sobre ambas actitudes. Las diferencia-
remos prestando especial atencion a la distinta configuracion mereoldgica que
en cada una de ellas alienta, aclarando de ese modo el suelo tedrico en el que
se mueve este trabajo.

En actitud natural vivimos en los objetos, extraviados en ellos por asi decir-
lo. Pero es esencial comprender que la actitud natural no es sélo eso y, me
atreveria incluso a decir, ni tan siquiera lo es de modo fundamental. Efectiva-
mente, a este extravio de la vida constituyente en el objeto preside una cierta
“interpretacion” de la situacién global en que nos encontramos y se encuentran
dichos objetos. Esa interpretacién, natural pero ajena a la espontaneidad de la
vida, es la auténtica responsable de que ese extravio de la vida constituyente
se aderece, se vea balizado e incluso (aperceptivamente) bloqueado como ena-
jenacion (de la vida constituyente como, precisamente, constituyente), blo-
queado como quien atraviesa un punto de no retorno. Precisamente por ello
hara falta la violencia, explicita y contra-aperceptiva, de la epojé. Ahora bien
éde qué apercepcion, de qué interpretacion estamos hablando?

Evidentemente, lo que tiene todos los visos de lo implicito, sélo muy artifi-
cialmente se deja recoger en un enunciado. Salvando esta distancia, y cons-
cientes de que aqui, inevitablemente, nos alejamos de como suceden las cosas
en realidad, diremos que se trata de una interpretacién en punto a lo que sea el
ser absoluto y subsistente y, por consiguiente, en punto a lo que nosotros, co-

mo sujetos y, con nosotros, nuestra experiencia, seamos en ello en o en él. La

‘ Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



SOBRE EL FENOMENOLOGIZAR COMO CINESTESIA CONCRETIZANTE

respuesta, implicita claro estd, que la actitud natural ofrece, es, a todas luces,
la mas sensata que cabe: el ser absoluto y subsistente, el ente verdaderamente
independiente (o, en los términos de la III@ Investigacion Ldgica, el “concreto
absoluto”) es el mundo, el Universo. Ante esa verdad palmaria, sélo nos queda,
por la fuerza de la inclusion, colegir que nosotros y, en nosotros, ese ser de
extrafla consistencia que es nuestra experiencia, estamos incluidos (en un sen-
tido cuasi conjuntista) en ese concreto absoluto que es el mundo.

Conviene insistir en que, en rigor, lo que aqui presentamos como una “res-
puesta” no es tal pues se ofrece como supuesta evidencia® antes, incluso, de
verse inquietada por pregunta alguna. De ahi que la hayamos calificado, mas
arriba, de “implicita”. Ahora bien, por implicita que sea, no deja de consistir en
una interpretacion global de la experiencia de estar en el mundo. En otras pala-
bras, la actitud natural no es, en definitiva, un dejarse vivir natural, sino una
proto-teoria sobre ese vivir; vivir muy sensatamente conceptuado como inclui-
do en el mundo®. La actitud natural instila en el vivir natural un plus de inter-
pretacion que va mas alla del mero dejarse vivir en el mundo de la vida. Ese
plus es, hasta cierto punto, una tesis, por implicita y natural que sea. Tesis que
no so6lo va mas allad de ese mero dejarse vivir, sino que, ademas, interpreta,
entre otras cosas, ese mero dejarse vivir e incluso esa interpretacién como
acontecimientos acaecidos en el marco impavido de un mundo independiente.
Precisamente por ello no es baladi insistir en que la actitud natural no coincide
con el mundo de la vida®. Este, lejos de absolutizar el mundo, si tiene presente
a la subjetividad constituyente como parte esencial. No se esta, en rigor, “en”
el *mundo” de la vida. Antes bien se es, a las cosas (y a uno mismo) a su

través.

! De hecho, la experiencia conforta de continuo la evidencia de nuestra inclusién en el mundo (evidencia
que no es otra que la luego transcendentalmente localizada como protodoxica); sin embargo, el proble-
ma de la actitud natural estriba en ir mds alla de esa evidencia y “filosofar” o hacer “teorias” al respecto
(teorias “absurdas” y hechas “desde arriba” dira Husserl en el capitulo II de la 12 seccidon de Ideas I).
Teorias que, en el fondo, terminan relativizandola.

2 Incluido al modo de una parte concreta mas del mundo vy, por si el expediente de la dependencia res-
pecto del mundo no hubiese quedado lo suficientemente asegurado, fundado en esa otra cosa fisica
entre las cosas que es mi cuerpo. En realidad, y como nos ensefia claramente el libro II de Ideas, el
estrato de la vida intencional (objeto de la psicologia descriptiva) resulta de una doble fundacién; funda
un estrato mediato respecto del estrato de las cosas fisicas. Efectivamente, el inmediato estrato fundan-
te de la vida intencional es la vida animica. Prueba de ello es que las plantas tienen vida animica, pero
no vida intencional; prueba de ello también es que no todo nuestro vivir acaece bajo la forma de viven-
cias intencionales.

3 Es especialmente instructivo al respecto el importante § 55 de Ideas I. En él hallamos una interesante
prefiguracién de lo que luego se entendera como el mundo de la vida, opuesto a ese /incipit de teoriza-
cion que ya arrastra la actitud natural.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 225



226 |

PABLO POSADA VARELA

Sea como fuere, no se negara que las cosas con las que nos topamos en la
actitud natural nos aparecen. Son, en cierto modo, fendmenos. Pero no son
sblo eso, meros fendmenos y, precisamente por ello, no lo son, fendmenos, por
entero®. Ser fendmeno es ser mero aparecer que se sostiene exclusivamente en
una correlacién de constitucién con una subjetividad transcendental y que, por
lo tanto, no esta ya sostenido por ese concreto absoluto entronizado por la acti-
tud natural: el mundo. Antes bien, el mundo también tiene su comparecencia
fenomenoldgica, como unidad sintética (las mas veces atematica y “horizonti-
ca”) de una vida constituyente. Asi, hacer, de un aparecer de la actitud natural

” n” \

(Mel mundo”, “*mi cuerpo”, “el intervalo temporal entre las 14h50 y las 15h15 de
tal dia”, “esta taza”, “esta fugaz vivencia de bienestar”), un “fendmeno” consis-
te en trasladarlo de la configuracion mereoldgica de fondo propia de la actitud
natural, donde lo absoluto es el mundo, a esa otra configuracion mereoldgica,
propia de la actitud fenomenoldgica, donde lo absoluto es la correlacion de
constitucién entre la vida transcendental y el mundo®. A ese trasvase llamamos
“fenomenalizacidon”. Asi, en esa nueva configuracion mereoldgica, carente del
sustrato mundano de fondo, las unidades e identidades aparecidas en la actitud
natural se “fenomenalizan”: no depositan ya su identidad en un mundo subs-
tante para clausurarla asi de una vez por todas, sino que la ponen en juego
exponiéndola exclusivamente al albur de otras (nada sino) partes de la correla-
cion transcendental. Ahora bien, el proceso de fenomenalizacidn dista mucho de
ser inmediato.

Efectivamente, suspender el suelo de ser sobre el que, a modo de concre-
tos relativamente independientes, reposaban las entidades recién mentadas a
titulo de ejemplos, y fiar la consistencia de las mismas exclusivamente a su
relacidon de constitucidn transcendental, es un cambio considerable y que puede
entenderse también como un proceso de “mereologizacién”. La fenomenaliza-

cion es, en cierto modo, una mereologizacién. Consiste en hacer de lo que en

4 En realidad, y contra lo que desde la actitud natural se piensa, que una cosa sea puro o mero fenéme-
no 1° no va de suyo (sino que requiere el paciente trabajo en que consiste, como veremos, la “fenome-
nologizacidén”), 2° y supone, contra lo que los adverbios “puro” o “mero” parecen sugerir, una riquisima
explosidn de matices. Nos explicaremos enseguida al respecto.

5 0, por enunciarlo con mas rigor, el entrelazamiento monadoldgico de las correlaciones de constitucién
y el mundo como conjunto sedimentado de los rendimientos transcendentales depositados a lo largo de
la historia transcendental de las subjetividades constituyentes; rendimientos ora reactivados y prosegui-
dos, ora perdidos, aunque acaso reactivables.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



SOBRE EL FENOMENOLOGIZAR COMO CINESTESIA CONCRETIZANTE

actitud natural aparecia como una parte concreta, pedazo, o todo relativamente
independiente, nada mas y nada menos que una parte abstracta (concretamen-
te abstracta si se quiere), un momento, es decir, una parte absolutamente de-
pendiente: algo que, para ser lo que es, ha de coexistir con otras partes en un
todo que, por lo demds, contribuye a fundar®. Pues bien, ese todo es la correla-
cion transcendental que, a su vez, no se sostiene sino en virtud de sus partes
dependientes y en concrescencia, cosa que no sucedia en la configuracion me-
reoldgica propia de la actitud natural, donde la inherencia de las partes (i.e. de
un concreto relativo) resultaba relativamente espuria a ojos del concreto abso-
luto. Asi pues, hacer de los fendmenos estabilizados como cosas de la actitud
natural meros fendmenos (fendmenos en trance fenomenalizacién, de ser sdlo-
fendmeno) viene a ser trasvasar un supuesto concreto relativamente indepen-
diente, inserto (sensu stricto) en el mundo (el concreto absoluto), en un mo-
mento abstracto y absolutamente dependiente “inserto en” (sensu lato) la co-
rrelacion transcendental (como nueva concrecién absoluta).

Este cambio revela, a su vez, y precisamente a la luz de la necesidad de
complementacidon que conoce lo que no es “nada sino” parte, todo un riquisimo
cortejo de implicaciones intencionales, plétora de complementaciones esencia-
les que la posicidon en un mundo subsistente, propio de la actitud natural, cer-
cenaba. Suspendido el lugar mismo de la posicién (el mundo), convertido el
todo relativo intramundano en “nada sino parte”, afloran toda una serie de im-
plicaciones intencionales que la actitud natural desconocia. {Qué decir enton-
ces, en esta tesitura de “fenomenalizacidon”, del “fenomenologizar” o de la “fe-
nomenologizacion”?

El “fenomenologizar” corresponde, sencillamente, al procedimiento de sus-
pensién de la tesis de la actitud natural y al correlativo seguimiento y activa
asistencia a distancia de todas esas implicaciones intencionales. Implicaciones
que corresponden a la fenomenalizacién, a su proceso e intensificacion, y con-
tribuyen a la auténtica concrecién de la vida, que la actitud natural oblitera y
desconoce. En realidad, se esta diciendo con ello que precisamente porque la
actitud natural estd recurrentemente trababa por apercepciones globales, la

“fenomenalizacion” del fendmeno no va de suyo. Es mas, ésta se ve permanen-

6 En el estricto sentido que toma este término en el § 21 de la III2 Investigacién Légica. Desgraciada-
mente, Husserl no permaneci6 fiel a este estricto concepto de fundacion, consectario de la definicién de
“todo” en sentido estricto.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 227



228 |

PABLO POSADA VARELA

temente truncada por el sistema de apercepciones mundanizantes que configu-
ran la actitud natural. Por eso mismo hace falta hacer algo pues lo cierto es que
la fenomenalizacién no se hace sola: es mas, lo que se hace solo es el destino
de inconsecuencia fenomenoldgica de los apareceres coronados por las aper-
cepciones naturales. Se requiere pues que el yo, que inicia la reduccién como
yo natural, haga algo’. Ese hacer tiene la forma genérica de un contramovi-
miento que no es directamente constituyente (como si lo es la vida transcen-
dental) sino que hace aparecer lo ya aparecido en la actitud natural (y pseudo-
fenomenalizado o fenomenalizado de modo trunco). Lo hace aparecer no ya
como concreto relativo recortado sobre el fondo ontolégico de mundo subsis-
tente, sino como parte absolutamente dependiente en y de la correlacién trans-
cendental. El concreto relativo, despojado por el quehacer fenomenoldgico del
suelo del mundo, queda, vertido ahora en los nuevos términos mereoldgicos de
la correlacion transcendental, disuelto en una fina reticula de dependencias®
entre nada sino partes en que se resuelven o “mereologizan” los falsos concre-
tos relativamente independientes de la actitud natural e incluso su falso concre-
to absoluto®. Lo que Fink (y Husserl con él a partir de los afios 30) llama “fe-
nomenologizar” es el conjunto de operaciones no directamente constituyentes
por las cuales el yo que hace la reduccidon hace aparecer (i.e. fenomenaliza) el
aparecer mismo (la vida) y los aparecientes (las cosas, el mundo) como partes

dependientes del todo (concreto y absoluto) de la correlacidon de constitucion,

7 Fink hablara, precisamente, de un “phdnomenologisierendes Tun".

8 Ambito hecho de nada sino partes, pero donde una aparente “penuria” ontoldgica contrasta con la
proliferante plétora de matices y co-implicaciones. Es el sutil y finisimo ambito del “reines” o “blosses
Phdnomen”. No es, en Husserl, una pureza vacia, sino una pureza limpia de auto-apercepciones munda-
nizantes (y auto-englobantes) y precisamente por ello abundantisima. Es la pureza que observa los
limites de la dacion impuestos por la clausula restrictiva del principio de todos los principios (§ 24 de
Ideas I). Si la pericia fenomenologizante consigue, mal que bien, estabilizar ese sutil haz, ese limite que
mienta el principio de todos los principios, y donde ni vida ni mundo se engloban (sino que entran en
concrescencia, a haces el uno con el otro), entonces asistimos a la maravilla de ver como se dispara, en
todos los sentidos de la correlacidon transcendental (i.e. del fendomeno puro o del mero fenémeno), toda
una riqueza fenomenoldgica sin parigual, riqueza de singularidades eidéticas o momentos abstractos y
absolutamente dependientes radicalmente expuestos a concrescencia (i.e. a relaciones de dependencia,
de necesaria complementacion). Contrariamente a la actitud natural, esa concrescencia (ya activa o
ejecutiva en actitud natural) corre ahora, suspendida la tesis de la existencia del mundo, limpia de toda
mixtura aperceptiva que pudiera deformar su curso, franca para encontrar, en todas las direcciones de la
correlacion trascendental, y precisamente azuzada por la precariedad y ligereza ontoldgica de sus (nada
sino) partes, toda una profusién de necesidades de complementacidén y, en general, de implicaciones
intencionales.

° Si el suelo de la posicidon no quedase también suspendido (i.e. la “tesis de la existencia del mundo”),
nos las habriamos con una epojé intramundana, con un trance de neutralizacidon provisional. Tal es, por
ejemplo, el que suspende una presunta conviccidon (que se hubiese vuelto relativamente disfuncional)
para, asi, examinarla con detenimiento. De esa epojé, que es una modificacidon y no una modalizacion,
surgird una modalizacidn de la tesis neutralmente modificada: quedard ésta negada o confirmada, per-
manecera en la duda o en la simple verosimilitud.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



SOBRE EL FENOMENOLOGIZAR COMO CINESTESIA CONCRETIZANTE

desvelando asi (pero nunca directamente constituyendo) las implicaciones in-
tencionales, como si el contramovimiento fenomenologizante fuera analogo al
efecto de una creacién de vacio que indirectamente conlleva que determinadas
partes se arrimen entre si. Esbozadas algunas nociones, digamos unas palabras
sobre el proposito general de este trabajo y, sobre todo, del marco, mas am-

plio, en el que se sitlua.

2. ESTRUCTURA Y OBJETO DEL PRESENTE TRABAJO

En bien de la comprensién de las lineas que siguen, y para que algunas de
sus remisiones intrinsecas puedan entenderse, es importante subrayar que este
trabajo se limita a sentar las bases de un proyecto mas amplio y que lo englo-
ba. Efectivamente, a este articulo sequird al menos una segunda parte que,
haciendo uso de las distinciones tedricas aqui establecidas, analizara las rela-
ciones entre los diferentes tipos de epojé y de reduccion. Esta relacidn, en sus
distintas versiones, representa otras tantas instancias concretas de lo que aqui
presentaremos como “cinestesia fenomenologizante”. Estas paginas se limi-
taran a dilucidarla en su formalidad.

Se vera que la cinestesia fenomenologizante, al igual que las clasicas cines-
tesias constituyentes, alberga una estructura en “si... entonces...” que, por lo
tanto, consta de dos términos: un antecedente y un consecuente®®. Asi quedara
establecida la estructura de la cinestesia fenomenologizante en su formalidad.
La entenderemos, precisamente, como la relacion entre fenomenologizacion y
fenomenalizacion. Que la fenomenologizacidon sea cosa de un “yo” (del “yo fe-
nomenologizante”) conforta, en cierto modo, el intento de pensarla como parte
(en este caso su parte antecedente) o componente de una presunta cinestesia.
Lo que del fenomenologizar resulte serd una determinada fenomenalizacién (un
ahondamiento e intensificacion del proceso de fenomenalizacion, i.e. de concre-
tizacién) y tal serd interpretada como la parte consecuente de esa misma cines-

tesia. Pues bien, esta cinestesia, que bien podemos llamar “fenomenologizan-

100, por decirlo de otro modo, las cinestesias albergan una estructura en “si... entonces...”. Para mas
detalles, puede uno referirse a las lecciones de Husserl sobre Cosa y Espacio, a las Ding und Raum Vor-
lesungen (Hua XVI) o a la excelente exposiciéon, mas sintética, que de este punto hace Husserl en Krisis
(Hua VI) en el § 47.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 229



230 |

PABLO POSADA VARELA

te”, permite esclarecer algunos aspectos del *movimiento” de la reduccién. Asi,
las partes de esta cinestesia fenomenologizante también se dejan conceptuar
como la epojé (parte antecedente), puro movimiento de suspensién, y la tesitu-
ra de concrecién a que la epojé re(con)duce (parte consecuente), un determi-
nado caso de correlacion transcendental.

En un siguiente trabajo que seguira a este articulo se abordara esa particu-
lar version de la cinestesia fenomenologizante que se dirime entre lo que Fink
denomina “deshumanizacién” (como un tipo radicalizado de epojé) y la
re(con)duccién medntica de lo transcendental que la deshumanizacién entrana,
y donde, con arrelgo a la estructura formal que hemos esbozado, lo primero
(i.e. la deshumanizacion) hace las veces de antecedente de la cinestesia feno-
menologizante, y lo segundo (la méontica o lo transcendental concretizado co-
mo meodntica) hace las veces del consecuente de esa version de la cinestesia
fenomenologizante. Sélo entonces podremos poner de manifiesto (introducien-
do el concepto de desalineamiento transcendental, que este trabajo tocara de
modo preliminar) cdmo y hasta qué punto la epojé hiperbdlica introducida por
Marc Richir (con su invocacion, a modo de hipétesis, del Genio Maligno carte-
siano), permite, haciendo las veces de antecedente de una cinestesia fenome-
nologizante inaudita, abrir un nuevo campo de concretudes, estructurado con
arreglo a una multiplicidad de registros arquitectdénicos (forma sui generis que
tomara el correspondiente consecuente de la cinestesia fenomenologizante).

También en este Ultimo caso de trance metddico o relacidon epojé-reduccién
se mantendrd e incluso confirmara la estructura de la cinestesia fenomenologi-
zante que estas lineas se limitardn a describir haciendo uso de algunos térmi-
nos mereoldgicos apuntados en el apartado anterior toda vez que se hace cues-
tion de “concreciones” y que el fenomenologizar puede (y creo que debe) en-
tenderse como una suerte de “contra-movimiento concretizante” (expresion
que condensa ambos términos de la cinestesia fenomenologizante). Concreti-
zante pues obra, en el fondo, la “vuelta a las cosas mismas” que la fenomeno-
logia exige. Tratemos de comprender qué puedan ser esas cosas mismas para,
desde ahi, captar el “todo” del movimiento de fenomenalizacién, es decir, la
relacion de esas “cosas mismas” con aquel quehacer fenomenologizante que se
esfuerza por fenomenalizarlas como tales (que literalmente se des-vive por

ello).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



SOBRE EL FENOMENOLOGIZAR COMO CINESTESIA CONCRETIZANTE

3. SOBRE EL SENTIDO DE UNA “WUELTA A LAS COSAS MISMAS”

De sobra conocida es la pretension de Husserl de “volver a las cosas mis-
mas”. Ahora bien, qué sean esas “cosas mismas”, he ahi el enigma que se cela
en el concepto de fendmeno pues el fenédmeno es, sin lugar a dudas, la “cosa”
de la fenomenologia, su asunto.

El fendmeno alberga algo asi como la recubierta matriz de alteridad que, de
un modo mas claro y natural, nos aparece en el mundo de la actitud natural
como lo otro, como lo opuesto a lo propio. La fenomenologia reorganiza las na-
turales escisiones y fronteras entre lo otro y lo propio y lo hace no tanto desde
el ser sino, ya antes (de ahi su vocacién transcendental) en y desde el apare-
cer. Efectivamente, “fendmeno” es aquello que se limita a aparecer y en apare-
cer se agota. El fendbmeno es pues, si retomamos una expresion de Marc Ri-
chir'!, “nada sino fenémeno (rien que phénoméne)”. He ahi, en cierto modo, la
explicitacidon de su vocacion, de su intrinseca intencién “argumentativa”: situar-
se en posicién transcendental respecto del ser. Decir “nada sino fendmeno” vie-
ne a ser explicitar, mal que bien, el nervio retdrico que late bajo todo decir o
alegar “fendmeno”, “por lo pronto fendmeno”, “antes bien fendmeno”. Que en
ese ambito puedan registrarse algo asi como leyes de esencia es lo que, no sin
sorpresa, da pabulo a esa tarea llamada “fenomeno-/ogia”, y le ofrece su cam-
po de estudio. En él, deciamos, la alteridad brusca y obvia (pero derivada, en
suma) de las cosas de la actitud natural halla como una cifra mas fundamental
y matricial (al menos eso ambiciona la fenomenologia) y que ha de rastrearse
ya en la “irrealidad”*? del fenémeno.

Por eso, esas “cosas” no son Dinge sino Sachen. No son objetualidades ex-
teriores a la vida del sujeto, no estan perfectamente exentas, ni resultan deli-
mitables, recortadas aperceptivamente y espacio-temporalmente localizables.
Son otras, ciertamente, y hasta cierto punto “exteriores” (de esa peculiar exte-
rioridad que es la propia transcendencia en la inmanencia o de la inmanencia

intencional). Sin embargo, esa alteridad toma para si como una ldmina de vida

1 gse puede consultar la valiosa pagina web montada por  Sacha Carlson:
www.laphenomenologierichirienne.org
12 Se refiere asi Husserl al fenémeno en la introduccién a Ideas I.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 231


http://www.laphenomenologierichirienne.org/

232 |

PABLO POSADA VARELA

transcendental que no por ello se fusiona con el mundo. Somos arte y parte en
(y de) esa matriz de alteridad que es el fendmeno (como dimensién del todo de
la correlacién sujeto-objeto). Ahora bien, Sache o Sachlichkeit mientan como
una densidad mas aca de la consabida diferencia sujeto-objeto segun las esci-
siones —deciamos— a que nos acostumbra la actitud natural. En rigor, la dife-
rencia sujeto-objeto no queda cancelada sino mas bien profundizada. ¢Cémo?
Rastreando la traza®® de esa diferencia en registros de fenomenalizacién mas
profundos. No hay, como ha pretendido cierta fenomenologia posthusserliana,
ruptura del a priori de correlacion sino antes bien profundizacion del mismo
segun los varios estratos constitutivos.

Por lo demds, empezamos a comprender que esa alteridad del (todo del)
fendomeno no es de una pieza, sino compuesta de vida y de mundo. Ocurre,
simplemente, que, las mas de las veces y en segun qué latitudes constitutivas,
nos resulta imposible evidenciar la diferencia vida-mundo incluida, a su vez, en
el seno de esa diferencia o alteridad originaria que es el fendmeno (y que com-

prende esas dos partes —vida y mundo— en “concrescencial®

). Veremos mas
adelante cémo la epojé finkeana entendida como “deshumanizacién” es, preci-
samente, un modo de habérselas con esa dificultad.

Correlativamente, la fenomenologia, en su vertiente metddica, habra de
lanzarse en pos de una radicalidad en el movimiento de auto-diferenciacion
respecto del fendmeno toda vez que el fenédmeno comporta una “parte” de vida

III

transcendental en concrescencia con una parte “objetual” o "mundana”. El que-
hacer fenomenologizante habrad de lanzarse en pos de una radicalidad que le
sirva al fenomenodlogo para detectar —i.e. para que se fenomenalice— ese
minimo de alteridad en que consiste el fenédmeno y que lo convierte en “trans-
cendental” respecto de todo otro objeto. A la radicalidad en teoria transcenden-
tal de los elementos (minimos de fenomenalizacidn que, en realidad, son
maximos en punto al sentido de alteridad que alli estd en juego) responde una

radicalidad en teoria transcendental del método: radicalidad en la auto-

13 En el sentido en que se habla de la “trazabilidad” de un elemento o de un producto.

4 Término que aparece en varios autores (no necesariamente pertenecientes a la literatura fenomenolé-
gica). En la literatura fenomenoldgica, la expresion “partes concrescentes” aparece en los desarrollos
mereoldgicos de Franz Brentano. Por ejemplo en estudios como “Elementos de conciencia” y otros textos
incluidos en el conjunto de escritos publicados bajo Deskriptive Psychologie. Aus dem Nachlass
herausgegeben und eingeleitet von Roderick M. Chisholm und Wilhelm Baumgartner, Felix Meiner, Ham-
burg, 1982. También, claro estd, y para lo referente a la mereologia brentaniana, podemos referirnos a
su Kategorienlehre, herausgegeben von A. Kastil. Felix Meiner, Hamburg, 1985° (1933).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



SOBRE EL FENOMENOLOGIZAR COMO CINESTESIA CONCRETIZANTE

diferenciacién en aras a manifestar la parte de vida transcendental puesta a
contribucién de fenomenalizacién en el seno de esa proto-alteridad originaria-
mente compuesta que es el fendmeno (como todo de la correlacidon transcen-
dental).

De ahi que, sobre esta exigencia de auto-diferenciacién, planee la constan-
te sospecha de estar haciendo cuerpo, sin saberlo, con lo que, ya fendmeno,
fenomeno inadvertido, habriamos absorbido sin querer, marrando asi su feno-
menalizacion, perdiendo pues recurrentemente las primeras pulsaciones de to-
do aparecer, perdiéndolas de puro haber hecho cuerpo con ellas, de puro
haberlas —diria Husserl— “presupuesto”. Creo que la tesitura que describimos
constituye una de las profundas razones de ese “zuriick” que acompafa la cita-
da conminacién husserliana subrayando la necesidad de una “vuelta” o de que
el camino a las “cosas mismas” haya de tomar la forma de una “vuelta”: lo cier-
to es que ya siempre y de modo imperceptible hemos dejado esas Sachen tras
nosotros. Ya siempre las hemos encabalgado sin advertirlo siquiera. Nos las
encontramos de nuevo, en el mejor de los casos, bajo la forma de alteridad
derivada que esas Sachen revisten en la actitud natural: Dinge, llanas cosas
externas, aperceptivamente recortadas de un modo supuestamente claro.

En aras de elucidar el sentido de la radicalidad de la epojé, es importante
aclarar un punto que encierra una posible malinterpretacion, y que revierte en
un malentendido respecto de la hiperbolizacién de la epojé.

En realidad, la medida de esta radicalidad en el paso atras de la epojé sélo
la confiere lo que de fendmeno (en sentido partitivo) se deposita como resulta-
do de esa auto-diferenciacién. Esta Ultima no es radical por serlo sino que sélo
lo es hasta donde el fendmeno diga o aconseje, hasta donde, de dicha auto-
diferenciacién, resulte fenomenalizacién, y segin una estructura de si... enton-
ces... similar a la de las cinestesias constituyentes’”. No se trata en absoluto de
exagerar por exagerar'®. En realidad, el fenémeno mismo es la medida de toda
hipérbole en la epojé. Ocurre, sencillamente, que no hay medida preestableci-

da, que no sabemos de antemano lo que se fenomenalizara, y por lo tanto la

!> Muy bien analizadas por Agustin Serrano de Haro en el articulo “Fundamentos del analisis fenome-
noldgico del cuerpo” incluido en las pp. 185-216 de la obra La posibilidad de la fenomenologia, Ed.
Agustin Serrano de Haro, Editorial Complutense, Madrid, 1997.

16 Richir ha elaborado una critica de la falsa exageracion en varios textos. Citemos el importante articulo
“Sublime et pseudo-sublime”, en Annales de Phénoménologie n°9, 2010, asi como el texto “Hyberbole
rhétorique et hyperbole phénoménologique” incluido en la obra De /la négativité en phénoménologie, J.
Millon, Grenoble, 2014.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 233



234 |

PABLO POSADA VARELA

parte de vida transcendental que sera parte concrescente de la correlacién (en
el todo del fendmeno) y, correlativamente, cuan radical, cudn honda y profun-
da, habrad de ser la auto-diferenciacién en el seno de la vida transcendental®’
que libere o desbloquee esa parte concrescente. A esta ausencia de medida
previa, al fundamental anti-transcendentalismo especulativo de la fenomeno-
logia o, si se quiere, a su radical empirismo responde, precisamente, una hiper-
bolizacién de la epojé. Seria malentenderla pensar que ésta no tiene en el
fendmeno su razén. Y seria arbitrario e irracional insistir en la hipérbole del
método cuando ésta, en su auto-diferenciacién, en su contra-movimiento, ya
ha generado una concrescencia fenomenoldgica. No querer ver dicha concres-

cencia o hacer como si no la hubiera, como si no se hubiese “dado”*®

(e insistir
obstinadamente en la hipérbole), contravendria el fenomenoldgico “principio de

todos los principios” enunciado en el § 24 de Ideas I.

4. ANATOMIA MEREOLOGICA DEL CONCRETO “VIVENCIA TRASCENDENTAL"”

Ser enteramente consecuente con la fulgurante intuiciéon del a priori de co-
rrelacién intencional, fuente continua de sobrecogimiento a lo largo de toda su
vida, llevara a Husserl a pensar dicha correlacion como un todo en sentido es-
tricto (tal y como se define en el § 21 de la III2 de las Investigaciones LAgi-
cas)®®, es decir, como un todo formado por partes absolutamente dependientes
o “nada sino” partes. Asi, y reformulando algunas de las explicaciones apunta-
das en el apartado 1 de este trabajo, las vivencias transcendentales estan for-
madas por partes en relacidén de absoluta dependencia mutua.

Esta absoluta dependencia entre las partes reabsorbe toda posicion de la

correlacién misma como tal. Dicho de otro modo: el todo de la correlacién ya

7 De un lado y de otro, como veremos mas adelante, de un abismo en la subjetividad transcendental y
al que Fink se referira con el término “Kluft”, abismo distinto al que existe entre vida y mundo.

8 E| problema estriba, si cabe, en que la anatomia de la concrescencia fenomenalizada incluye una parte
concrescente de vida transcendental que vuelve profundamente inadecuado para el despliegue y fideli-
dad a dicha concrescencia hablar, en estas latitudes de experiencia, de “dato”, “datitud”, o “donacién”.
Para ulteriores precisiones sobre esta cuestion, me permito remitir al comentario que del Principio de
todos los principios (§ 24 de Ideen I) hemos intentado en el articulo « Concrescences en souffrance et
méréologie de la mise en suspens », Eikasia n® 49. http://revistadefilosofia.com/49-14.pdf sobre todo
en las pp. 286-292.

19 Cf. Edmund Husserl, Logische Untersuchungen, Hua. XIX/1, pp. 289-290. Sobre la interpretacién
mereoldgica del giro transcendental de la fenomenologia es referencia obligada la excelente obra de
Agustin Serrano de Haro, Fenomenologia transcendental y ontologia, editorial UCM, Madrid, 1991.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.


http://revistadefilosofia.com/49-14.pdf

SOBRE EL FENOMENOLOGIZAR COMO CINESTESIA CONCRETIZANTE

no queda puesto en otra entidad de rango superior, en una suerte de espacio
englobante y preexistente®’. Asi, y por paraddjico e insensato que parezca, el
mundo o, si se quiere, “lo” mundo, habra de buscarse en el seno de la correla-
cion misma. El arcaismo del mundo, su insultante independencia, habra de ne-
gociarse en los términos de la correlacién transcendental, acaso en lo mas pro-
fundo del sujeto y del horizonte de mundo, en las versiones mas arcaicas de
ambos términos concrescentes. Sea como fuere, habra de declinarse en los
términos de una relacion de dependencia absoluta entre partes.

En lo relativo a la anatomia mereoldgica del fendmeno, de un lado tenemos
la vivencia transcendental (en sentido estricto), es decir, la “nada sino parte” o

21w w

“parte dependiente” o “sdélo-parte subjetiva” del todo de la vivencia trans-

cendental (“vivencia” tomada en sentido amplio, transitivo e intransitivo). “En”
esta parte (que es “nada sino parte”) discernimos actos (también en el mas
amplio sentido del término, i.e. incluyendo cualquier registro arquitectonico o
registro de fenomenalizacién); actos que comportan sus componentes hiléticas
(por si mismas no intencionales) y noéticas (responsables de la direccidn inten-
cional).

Del “otro lado” de la vivencia transcendental (una vez mas en sentido am-
plio), nos encontramos con el néema y con todas las componentes del mismo

(o con lo “objetual” o “mundanal”, estrictamente noématico o no, en sentido

n22

genérico). Asi, del lado del “néema”", surge toda una profusion de partes de-

pendientes: desde el nlcleo noematico hasta sus modalizaciones y modificacio-
nes, junto con los horizontes interno y externo. Todo ello sostenido, a su vez,
por la ndesis (y viceversa), lo uno literalmente pendiendo de lo otro, ambas

partes pudiendo ser lo que son sélo en virtud del hecho de ser partes del todo

20 Contrariamente a lo que aln ocurria en Investigaciones Légicas donde, como sabemos, la relacidn
intencional lo es entre dos partes relativamente independientes, sitas, a su vez, en el mundo, que es el
Unico todo absolutamente independiente y omnienglobante.

21 por lo tanto, nunca parte sola. En este punto mereoldgico se percibe el desastre de la reforma or-
tografica: soélo-parte y solo-parte son sentidos diametralmente opuestos. Lo que es sélo parte nunca
puede ser parte sola o a solas.

22 por lo que hace a la parte objetual, el andlisis transcendental encuentra ahora, en suma, todo lo que
no habia sido reconocido antes como parte de la esfera fenomenoldgica por no constituir un contenido
ingrediente de la misma. Recordemos que el objeto intencional se habia visto expulsado fuera de la
esfera tematica del analisis fenomenoldgico. Sencillamente no era objeto de analisis. En Investigaciones
Légicas el objeto de andlisis se reducia a los contenidos ingredientes de las vivencias de conciencia.
Nunca a los objetos intencionales que en ellas se mostraban. Lo ingrediente (lo “reell”) detentaba, en
Investigaciones Ldgicas, el monopolio del sentido “inmanente”. Amanece, con el giro transcendental,
otro sentido de lo inmanente, toda vez que dicho giro transcendental no es una conculcaciéon sino una
confirmacién y extensién de la mereologia. Se trata de la “inmanencia intencional”, en dependencia
mereoldgica con la “inmanencia real (o ingrediente)”.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 235



236 |

PABLO POSADA VARELA

(de la correlacion transcendental) que contribuyen a fundar. Es como si el rigor
de la Fundierung reposara en la precariedad ontoldgica de cada una de sus par-
tes fundantes. En ello se cela un misterio, una aparente paradoja (para las on-
tologias mas clasicas) sobre la que nunca se insistira lo suficiente, a saber, que
hay una correlacién entre la absoluta dependencia de estas nada sino partes
concrescentes de la correlacion transcendental de un lado, y su absoluta irre-
ductibilidad del otro. éComo es posible que la irreductiblidad se conjugue con la
dependencia absoluta? Husserl nos habla, en el § 49 de Ideas I, de un abismo
de sentido (Abgrund des Sinnes) entre partes que, sin embargo, son absoluta-

mente dependientes:

Ser inmanente o absoluto y ser trascendente quieren decir, sin duda, ambos “ente”,
“objeto”, y ambos tienen sin duda, su contenido de determinacidn objetivo; pero es
evidente que lo que en ambos lados se llama objeto y determinacidn objetiva sélo

se llama asi segun las categorias ldgicas vacias. Entre conciencia y realidad se abre

un verdadero abismo de sentido [Abgrund des Sinnes].?

Esta cita constituye, por cierto, un perfecto ejemplo del uso “a modo de pa-
lanca”, como nos dice Husserl en la introduccién a la 32 de las Investigaciones
Légicas**, de algunos términos de la ontologia formal: aqui “Seiende” o “Ge-
genstand” (siendo “todo” y “parte” los términos paradigmaticos; pero no los
unicos a los que Husserl se refiere en ese pasaje inicial de la 32 Investigacion
Ldgica). Términos que, precisamente, no tienen, el sentido que haria buena la
critica de Heidegger a Husserl en este punto. La Gegenstdndlichkeit en su uso

husserliano no constituye ninguna delimitacién de la fenomenalidad ®°. De

2 Edmund Husserl, Ideen I, Hua III/1, pp. 92-93. Ideas relativas a una fenomenologia y una filosofia
fenomenoldgica, Tr. Antonio Zirion Qujiano, UNAM, Fondo de Cultura Econémica, p.189.

24 Edmund Husserl, Logische Untersuchungen, Hua XIX/1, 228.

25 Extremo que queda clarisimamente enunciado por Husserl en el primer capitulo de Ideas I y, en ge-
neral, siempre que se distingue la ontologia formal de las ontologias materiales o, dicho ahora en térmi-
nos de la teoria del juicio, siempre que se delimitan los juicios analiticos respecto de los juicios sintéti-
cos; o, en términos ontoldgicos, la “region” (en sentido lato) del a priori formal de la region (en sentido
estricto) del a priori material. Asi, en el § 10 de Ideas I insiste Husserl en que la palabra “objeto” (Ge-
genstand) ha de servir para referirse a configuraciones de todo tipo. Mas adelante, llamara la atencion
sobre el peligro de interpretar de modo demasiado literal la expresion “region formal”, inclinando a un
lector desatento a darle cierto contenido (Gehalt) a lo que no lo tiene y poniéndolo en el mismo plano
que las regiones materiales. Pues bien, me parece que Heidegger le confiere a la presunta forma de la
“objetualidad (Gegenstanlichkeit)” una virtud “sintética” que, al menos en Husserl, no tiene, con la sal-
vedad, claro estd, del caso, enteramente extrinseco, de la “reunién” que de sus contenidos procuran los
todos categoriales cf. § 23 de la III2@ Investigacion Ldgica. Efectivamente, si tomamos el mismo proble-
ma por su lado opuesto, y lo formulamos ahora asistidos por los términos del § 22 de la 32 de las Inves-
tigaciones Ldgicas, la “unién” o “unidad originaria” que acusa un fendmeno (i.e. su unidad cuando es, de
veras, unidad suya y no unidad extrinseca) no es tributaria de un presunto sobrevenirle la forma objeto,
sino que se “funda” en leyes atenidas a géneros y especies y que conforman, precisamente, las varias

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



SOBRE EL FENOMENOLOGIZAR COMO CINESTESIA CONCRETIZANTE

hecho, testimonio de este uso ontoldgico formal es también, aqui, nada mas y
nada menos que el término “Seiende”. “Gegenstand” y “Seiende” tan sélo sir-
ven (“dienen” dice Husserl) aqui como palancas (“Hebel”). Se agotan en su fun-
cion de palancas. Palancas en cuyo “fondo” o en cuyos “bordes” si se revelan
realidades fenomenoldgicas, es decir, correlaciones, que observan el caracter
mutuamente irreductible de vida y mundo.

Tan pronto como analizamos las cosas mas de cerca, nos percatamos de
que la anatomia mereoldgica de la correlacién transcendental se revela aun
mas complicada de lo que a primera vista pudiera parecer. Resulta que la hete-
rogeneidad en la concrescencia, la irreductiblidad en la dependencia, también
se despliega en el seno de la vivencia (o inmanencia real). Recordemos que la
vivencia es lo que, del todo en sentido estricto que es la correlacidon transcen-
dental, resulta vivido pero no aparece; mientras que, por el contrario, lo apare-
ciente no estd, propiamente hablando, vivido, no es auténtico contenido ingre-
diente o real (reell) de la vivencia (Erlebnis). Pues bien, en el seno la vivencia,
de lo reell, de lo inapareciente vivido, vemos surgir otra trascendencia, una
trascendencia absolutamente sui generis y que tampoco es asimilable a la de la
inmanencia intencional; o, si se quiere, una forma de transcender lo reell no en
el sentido de lo intencional sino “inmanencia adentro”. Nos referimos a la trans-

I\\

cendencia de la inmanencia propia del “yo puro”, y que nada tiene de un polo

puramente abstracto (entre otras cosas porque en él se depositan los habitos).
El yo puro no “pertenece” a la vivencia en el mismo sentido en que a ella

pertenecen las componentes hilética y noética. Sin embargo, ese “yo” contribu-

ye a la concrecion de la vivencia transcendental, al todo concreto que es tal o

cual vivencia transcendental en tal o cual momento de la historia transcenden-

ontologias regionales (es decir, las ontologias materiales). Asi y todo, hay, en Heidegger, algunos pasa-
jes que parecen desconocer estas prevenciones husserlianas en punto a una interpretacién quasi-
material de la ontologia formal. Podemos referirnos, por ejemplo, al § 26 del curso del semestre de
invierno 1919-1920, titulado Grundprobleme der Phdnomenologie (GA 58). Dicho parrafo incurre,
ademas, en una cierta confusidon entre coseidad (Dinglichkeit) y objetualidad (Gegenstédndlichkeit) que
no es ajena a la cuestidon que aqui apuntamos. Mas ilustrativo si cabe nos parece el punto 1. del aparta-
do I. del Anejo A (GA 58, p. 131-134) pero, sobre todo, la parte II del anejo B, es decir, las valiosas
notas de Oskar Becker que permitieron reconstruir la parte final de dicho curso. Asi, el punto 10 (GA 58,
p. 235) recoge de nuevo una velada critica a la fenomenologia husserliana cifrada en un presunto uso de
la categoria de “objeto” y que, una vez mas, menoscaba el modo en que la ontologia formal (que, por lo
demas, no se agota en la categoria de objeto) puede ser usada “a modo de palanca” para manifestar
ciertas unidades “no objetuales” (ahora en el restringido sentido de Heidegger), como puedan serlo las
relativas al orden de la sintesis pasiva u otras configuraciones tan poco “objetuales” como las diversas
modalidades de la “conciencia de horizonte”, los contenidos representantes de la imaginacion o phan-
tasmata, o incluso las esencias antes de toda “nominalizacion”. De todo ello puede decirse que es “obje-
to” (en el sentido de la ontologia formal husserliana) sin menoscabo de su caracter, digamos, irreducti-
blemente lateral.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 237



238 |

PABLO POSADA VARELA

tal de una subjetividad. Lo que es del orden de ese yo (por ejemplo los habitos)
no pasa al ritmo del flujo del tiempo inmanente, en el que si que bafan direc-
tamente las componentes hilética y noética de la parte dependiente subjetivaZ®.
Hay todo un cortejo de convicciones y habitos cinestésicos que ya desde su no
actualizacién contribuyen a la concrecién de la vida®’. Sélo al actualizarse ba-
fAan en el flujo del tiempo interno, continuamente cambiante; pero también
desde su retirada, desde su no ejecutividad, son fungierend y acaso tengan una
temporalizacion especifica, una temporalizacién de lo potencial gua potencial
que no necesite exclusivamente de un paso al acto para cambiar, para tener
historia (del mismo modo en que diriamos que las actualizaciones sucesivas de
una lengua son lo que hace su historia, su diacronia). Incluso desde la retirada
profundidad de su no ejecutividad, todo un friso de potencialidades contribuye a
la concretud de una vivencia y mas concretamente a la de un acto noético. Asi,
toda noesis esta irremisiblemente nimbada por todo un cortejo de habitos que
acompafnaran y guiaran su propio desarrollo noético. Del orden del habito (en
enriguecimiento y afinamiento constantes, aunque también en riesgo de embo-
tamiento) son los caminos cinestésicos que tomara toda profundizacién en los
horizontes externos o internos de las cosas, asi como las convicciones que pe-
san en la decantacién aperceptiva del tipo de cosa con que cada vez nos las
habemos vy, con ello, la forma en que nos referiremos a ella o0 nos comportare-
mos ante ella.

Evidentemente, de este panorama, proliferante tan pronto como nos dete-
nemos a examinarlo de cerca, no podemos olvidar el estatuto problematico de
los otros yoes. Lo cierto es que, una vez instalado el giro transcendental de la
fenomenologia, lo absoluto (el todo absolutamente independiente) es el entero
sistema de correlaciones transcendentales en que consiste la intersubjetividad
transcendental (a lo largo de la historia), y que tiene al mundo como su corre-
lato constitutivo. Efectivamente, una vez cumplida la traduccién mereoldgica
del idealismo transcendental fenomenoldgico (que nada tiene, como nos indica
Fink en el ultimo parrafo de su VI@ Meditacion Cartesiana, de un idealismo

clasico, ni es asimilable a ninguno de los idealismos histéricos), el todo absolu-

26 Cf. Agustin Serrano de Haro, Fenomenologia transcendental y ontologia, Ed. de la Universidad Com-
plutense de Madrid, Madrid, 1990. pp. 394-402.

27 Este aspecto estructural se hard mucho mas pregnante y complejo tan pronto como nos hagamos
cargo de la situacién de multiestratificacion de la vida transcendental, de la pluralidad e irreductibilidad
no solo de las partes concrescentes, sino también de sus registros de fenomenalizacion.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



SOBRE EL FENOMENOLOGIZAR COMO CINESTESIA CONCRETIZANTE

tamente independiente no es ya ese mundo que contiene dos regiones, la de
los objetos (intencionales e independientes de la intencionalidad) y las viven-
cias, sino la historia transcendental constituyente a cargo de la intersubjetivi-

|\\

dad monadolégica (con el *"mundo” como su correlato constitutivo).

No podemos detenernos aqui en esta cuestién tan delicada. Digamos que
se trata de un “todo” que no es estrictamente “uno” sino pluralidad originaria
cohesionada de un modo sui generis que habria que investigar por si sola. Se
trata de una “totalidad” originariamente plural, multiplemente desfasada, y cu-
yo desfase ha de relacionarse con el desfase entre cada vida transcendental (y
gue solo por mundanizacién impropia queda agavillado y aplanado en y por el
tiempo objetivo del mundo). Dicho de otro modo, en cada vida transcendental
hay un registro constituyente basico donde, sin perjuicio de la singularidad de
cada quien, se atesta un constituir con, algo semejante a lo que Kant llamaba
sensus communis. Para ese lugar, para esa proto-espacializacién, reserva Richir
el concepto platénico de chéra®® como proto-espacio que anuda en lo mas pro-
fundo dos o mas desfases (entre singularidades constituyentes). Se trata de un
proto-espacio en el que se juega la unidad recéndita de varias vidas constitu-
yentes, su raiz comun (elemento esencial para toda fenomenologia de lo politi-
co). La profundidad genética en la que se sitla, de entrada, la chéra, es ipso
facto, algo asi como la concrecion del desajuste entre ménadas. Dicha profun-
didad genética estd, sin embargo, fuera de presente, y precisamente por ello no
resulta de un posterior acuerdo entre solipsismos desacordados (descuerdo que
corresponde, en propio, al registro de la intersubjetividad transcendental), sino
que es anterior a la problematica misma del solipsismo. Se trata del fundamen-
tal acorde —suerte de concrescencia de 2° grado— ya presente en el fondo de
cada vida, a velocidades y lentitudes distintas al continuo de las proto-
impresiones (es lo que Richir denominard “interfacticidad transcendental”), y
donde los sujetos se entienden sin tener que establecer protocolos o sin haber
de saltar por encima de la individualidad de cada quien.

Sin embargo, de esta anatomia del concreto transcendental no podemos ol-
vidar un delicado componente. Componente suplementario que incide alejando-

se, que cuenta no-estando o distando, que es un activo contra-movimiento res-

28 gobre este punto puede consultarse el excelente articulo de Istvan Fazakas, “Eléments pour penser la
scéne archaique de la phénoménalisation”, http://revistadefilosofia.com/55-10.pdf , publicado en el
numero 55 de la revista Eikasia.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 239


http://revistadefilosofia.com/55-10.pdf

240 |

PABLO POSADA VARELA

pecto de toda concrescencia pero que no por ello estd puramente en el aire: su
contra-movimiento se apoya y toma su impulso en el seno de la parte concres-
cente “vida transcendental” del todo de la correlacidon. Esta “parte”, de suyo
dehiscente o des-concrescente (y que permite, desde su contra-movimiento, la
indirecta fenomenalizacién de la concrescencia) es absolutamente esencial para
los desarrollos que siguen. Nos estamos refiriendo al “espectador transcenden-
tal” o a lo que Fink llamaba “yo fenomenologizante”, y que es crucial no con-
fundir con el yo puro, del que hemos hablado mas arriba.

Efectivamente, no es cierto que el yo fenomenologizante venga a ocupar,
por asi decirlo, la traza de trascendencia de la inmanencia que labra el yo puro
dentro de la vida transcendental (o incluso esa proto-distancia respecto del flu-
jo del tiempo inmanente abierta por esa otra componente constituyente que es
la conciencia absoluta del tiempo). No. Hay un fundamental des-alineamiento
entre yo fenomenologizante y yo puro (que, por caso, permite hacer una feno-
menologia del yo puro o de las sintesis activas), asi como también entre yo fe-
nomenologizante y conciencia absoluta del tiempo. Lo hay entre otras cosas
porque el yo fenomenologizante no es un elemento directamente constituyente
(como si lo son, en cambio, las otras dos partes concrescentes recién citadas).

Efectivamente, y como ya habiamos sugerido en una nota al pie, desde las
primeras paginas de este escrito, al abismo de sentido (mencionado mas arri-
ba) que partia la correlacion transcendental en “vida sujetiva” y “mundo”, se
anade otro abismo, una escision o Kluft —nos dira Fink— cavado, esta vez, no
ya entre ambas partes concrescentes, sino en el corazén de una de ellas, a sa-
ber en la parte concrescente “vida” o “subjetividad transcendental”?®. De ese
modo, el yo fenomenologizante se separa de la vida transcendental. Pero lo
hace sin que cierta identidad de ser entre yo transcendental y yo fenomenologi-
zante quede rota. Hay —nos dird Fink— entre ambos yoes una relaciéon de alte-
ridad en la identidad. Dicha relacién constituye un problema de primera impor-
tancia para toda “teoria transcendental del método” fenomenoldgica. Fink lo
formula asi en el § 11 de su VI@ Meditacion Cartesiana. Dicho parrafo se titula

“la actividad fenomenologizante como ‘cientificaciéon’”. En el punto B (titulado

2% para captar este punto es muy recomendable la lectura del texto de Rudolf Bernet, “La réduction
phénoménologique et la double vie du sujet” en la obra La vie du sujet, PUF, Paris, 1994, sobre todo pp.
5-18.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



SOBRE EL FENOMENOLOGIZAR COMO CINESTESIA CONCRETIZANTE

“la mundanizacion de la actividad fenomenologizante”) perteneciente a ese

mismo parrafo, Fink nos dice:

El problema fundamental dentro de la teoria transcendental del método reside,
efectivamente, en la oposicién transcendental de ser entre el espectador fenomeno-

logizante y el yo transcendental constituyente.°

5. NIHILIZACION Y CONCRESCENCIA :
SOBRE EL FENOMENOLOGIZAR COMO CINESTESIA CONCRETIZANTE

La reduccion fenomenoldgica es ese acto paraddjico que comienza por una
cierta Enthaltung o abstencion (el término aleman calca la morfologia del
término latino). Cierto es que, en primer término, esta abstencion algo tiene de
sustraccion e incluso de abstraccidén. Efectivamente, es como si la reduccion
pareciera, al menos en los albores de su contra-movimiento fenomenologizante,
corresponder al sentido corriente de abstencion, a su matiz “sustractivo”. Sin
embargo, resulta que ese contra-movimiento, sin cancelarse como tal,
re(con)duce (auténtico sentido de reductio) la experiencia hacia una mayor in-
tensidad (suerte de concrescencia transcendental no alienada e intensificada),
la reconduce, en suma, a una mayor concrecion.

Efectivamente, la reduccién puede pensarse como un quehacer “concreti-
zante” (una acrecion en/de concretudes). De hecho, nuestro interés en la me-
reologia o teoria de los todos y las partes radica, casi exclusivamente, en una
elucidacién del acto de reduccién®!. No es pues un interés que tenga, primera-
mente, nada de descripcidon ontoldgica y mero recuento de partes. Hay, claro

estd, irreductibles en concrescencia. Ahora bien, cuidadosamente constatados,

30 Eugen Fink, VI Cartesianische Meditation. Teil I: Die Idee einer transzendentalen Methodenlehre.
(Husserliana Dokumente, II) Editado por H. Ebeling, J. Holl y G. van Kerhoven, 1988, p. 117. La traduc-
cidén es nuestra. Preparamos una traduccidn al castellano de dicho texto, y de su tomo segundo.

31 Con el permiso del lector, refiero algunos articulos propios que ilustran este interés, no directamente
ontoldgico sino ligado a la reduccién, que tiene para mi la mereologia: Cf. Pablo Posada Varela, “Concré-
tudes en concrescences. Eléments pour une approche méréologique de la réduction phénoménologique
et de /’époché hyperbolique”, “Introduction a la réduction méréologique”, y , “Prises a parties : re-
marques sur la kinesthése phénoménologisante. Concrétudes en concrescences II” en los n°12, 13y 14
respectivamente de Annales de Phénoménologie, Association pour la promotion de la phénoménologie,
Beauvais. Se puede consultar también el articulo de Marc Richir “Qu’est-ce qu’un phénoméne”, publicado
en Les Ftudes philosophiques, n°4 / 1998 en él, comentando un texto de Hua XV, Richir tematiza la
escurridiza idea husserliana de un “transzendentales Wachsen"..

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 241



242 |

PABLO POSADA VARELA

y habida cuenta de que la fenomenalizacién nunca es un proceso acabado, creo
que la mereologia puede servir para aclarar las formas concretas que puede
tomar la reduccién o, si se quiere, el funcionamiento de los dos términos de la
“cinestesia fenomenologizante” en que consiste el todo del movimiento reducti-
vo®2. éQué decir —muy brevemente— de esta “cinestesia fenomenologizante”
con que conceptuamos el entero recorrido de la reduccion?

La cinestesia fenomenologizante es una cinestesia organizada, como las ci-
nestesias clasicas, con arreglo a dos términos: un antecedente y un consecuen-
te. Por ejemplo: si (antecedente cinestésico) muevo la cabeza (y siento tales y
cuales sensaciones de esfuerzo), entonces (consecuente cinestésico) induzco
tales o cuales cambios en lo que aparece (cambios inducidos por mi movimien-
to y no atribuibles a cambios 0 movimientos en la cosa misma). Hay pues una
unidad de motivacién entre dos tipos de fendmeno: de un lado las sensaciones
de esfuerzo sentidas en el cuerpo interno, localizadas en el area del cuello, en
los globos oculares, en las sienes) y de otro los cambios en el fendomeno mismo
(aparece otra parte del campo fenomenoldgico, oculta hasta entonces, u ocurre
gue objetos antes atematicos pasan a ocupar el centro del rayo de atencién).
Analogamente, si ejecuto tal o cual tipo de abstencién (antecedente de la cines-
tesia fenomenologizante), entonces genero tales o cuales fenomenalizaciones o
concrescencias (consecuente de la cinestesia fenomenologizante) en el todo de
la correlacion transcendental. Asi a la suspension (de la tesis de la existencia
del mundo) responde una determinada fenomenalizacién de la vida transcen-
dental; del mismo modo, la deshumanizacion finkeana es necesaria para que la
correlacidn transcendental se fenomenalice bajo la forma de una méontica de lo
transcendental; y, por ultimo, la epojé hiperbdlica en Richir fuerza o alpa esa
correlacidon a mostrarse, por fin, bajo la forma, inequivoca y no “substruida”, de

una vida transcendental multiestratificada segun diversos registros de expe-

32 Lo que no quiere decir que el movimiento de la reduccién sea “un todo”, como si puedan serlo otros
movimientos. No lo es (de ahi que la fenomenologizacion no se confunda - confusion gravisima en la
que considero que a veces han incurrido Richir o Merleau-Ponty - con la fenomenalizacién). Efectiva-
mente, el yo fenomenologizante no es, como hemos sefialado mas arriba, una parte concrescente de la
correlacion transcendental. Otra cosa (y otro problema, que abordaremos mas detenidamente en la
anunciada segunda parte de este trabajo) es que no sepamos - he ahi una de las vetas de la suspension
hiperbdlica - qué del fenomenologizar deja de serlo o de-siste de la concrescencia. Que el yo fenomeno-
logizante no sea una parte concrescente (a diferencia de las ndesis, la hyle, los habitos, el yo puro en
jaez de actividad o de pasividad, etc.) lo manifiesta su contra-movimiento. Movimiento contrario, preci-
samente, a la constitucidn, es decir, a la concrescencia vida-mundo. Contra-movimiento que, en cambio,
manifiesta e incluso exacerba o “intensifica” (el término es de Fink) dicha concrescencia.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



SOBRE EL FENOMENOLOGIZAR COMO CINESTESIA CONCRETIZANTE

riencia, pone a la vida transcendental en la tesitura de manifestar esa veta,
fungierend pero hasta entonces no claramente aparente, de su realidad.

Reformulemos las cosas antes de seguir mas adelante: si hay cinestesia fe-
nomenologizante, es porque hay, indudablemente, una correlacidon entre epojé
y reduccion. Asi, a cierto tipo de epojé (neutralidad y suspensién en Husserl,
deshumanizacién en Fink, hipérbole en Richir) corresponde un determinado tipo
de re(con)duccion (en Husserl, reduccion fenomenoldgica ontoldgicamente neu-
tral en Investigaciones Ldgicas, y reduccidn transcendental constituyente a par-
tir del giro transcendental de la fenomenologia, reduccién medntica en Fink,
reduccidon arquitecténica en Richir). Cada radicalizacion en el movimiento de
epojé (i.e. en el antecedente de la cinestesia fenomenologizante) constituye un
determinado “paso al limite” que desemboca, cada vez, sobre un nuevo tipo de
experiencia transcendental (consecuente de la cinestesia fenomenologizante
que corresponde, en el caso de las cinestesias fenomenologizantes, al todo de
la correlacion, i.e. a una determinada concrescencia entre vida y mundo). Expe-
riencia transcendental (en y para si misma) cada mas rica, es decir, sucesiva-
mente enriquecida por concrescencias de un género cada vez distinto.

Estos todos concrescentes (una vez mas: los consecuentes de la cinestesia
fenomenologizante, cuyo antecedente —que se exime de la concrescencia para
generarla— es el puro movimiento fenomenologizante) se veran, vez a vez,
acuciados por el espectro del psicologismo, que reaparecera, a partir de Ideas
I, como psicologismo transcendental. Asi, la deshumanizacidon puesta en juego
por Fink obra, en cierto modo, como una suerte de exceso contra-aperceptivo
suplementario que se afiade a la epojé clasica y que entiende asegurar el
caracter no mundano (no psicolégico) del campo de experiencia transcendental,
del dmbito —méontico— que Fink denomina pre-ser (de lo) transcendental. Fi-
nalmente, un paso al limite adicional sobreviene con esa vuelta de tuerca su-
plementaria (respecto de la epojé husserliana y la deshumanizacién finkeana)
que es la epojé fenomenoldgica hiperbdlica puesta en boga por Richir. Esta
vuelta de tuerca usard, “a modo de palanca”, la hipdtesis del Genio Maligno®.

33 Hipbtesis que nada tiene de una jaculatoria compulsiva movida por el solo deseo de radicalidad o
exageracion, sino que muy precisamente corresponde a una modalidad del antecedente de la cinestesia
fenomenologizante impensable si se la abstrae de su consecuente. No es vana la invocacién del Genio
Maligno sencillamente porque el sentido y motivacion de dicha invocacién pende del consecuente de la
cinestesia fenomenologizante, es decir, de las concrescencias que dicho antecedente suscita. Una vez
mas, no se trata de exagerar por exagerar, lo cual llevaria a cercenar el vinculo de consecutividad de la
cinestesia fenomenologizante y a dar un paso atras por lo que hace a la fenomenalizacion de las concre-

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 243



244 |

PABLO POSADA VARELA

Palanca inaudita y singular, extrafia recuperacién de la vocacién barroca y mo-
derna de la fenomenologia y que, a fin de cuentas, subyace al concepto husser-
liano de fendmeno (a pesar del pertinaz recubrimiento aristotelizante que el
concepto de fendmeno ha sufrido a manos de Heidegger).

Evidentemente, el quicio de la cinestesia fenomenologizante que venimos
mentando (cuyo antecedente responde, genéricamente a las varias formas de
epojé; y cuyo consecuente consiste en los diversos tipos de re-con-ducciones)
esta, precisamente, en la Kluft que se abre, en el seno de la subjetividad trans-
cendental, entre, de un lado, el yo fenomenologizante y, del otro, el yo trans-
cendental constituyente, siendo este ultimo parte dependiente de su constitu-
tum, del *“mundo” (el yo fenomenologizante, por su parte, estd en una extrafa
relacién de exencién no completa o exencién dependiente; pero, en ningln ca-
so, en una relacién de concrescencia con la vivencia transcendental). El conse-
cuente de la cinestesia fenomenologizante es una entidad compuesta, es decir,
una concrescencia entre vida y mundo intensificada en mayor o menor medida
por la contra-concrescencia del antecedente de la cinestesia fenomenologizante
(i.e. por el contra-movimiento fenomenologizante).

El panorama de indeterminacion que se abre del “lado de aca” (i.e. en el
seno de la parte concrescente “vida transcendental”) es absolutamente vertigi-
noso. Lo es a medida que el fenomenologizar, de-sistiendo de la concrescencia,

I\\

la asiste; la asiste insistiendo, desde su contra-movimiento, del “otro lado (del
lado de alld)” de la escisidon o Kluft dentro de la vida transcendental. Ahora
bien, hemos de tener presente que esa indeterminacion del lado del consecuen-
te de la cinestesia fenomenologizante (una de cuyas partes concrescentes es,
repitdmoslo, este “lado de acd” de la Kluf en la vida transcendental, es decir, el
lado directamente constituyente y no fenomenologizante, el lado involucrado en
la constitucidon) no es del orden de la fusidén o de la confusiéon. Dicho de otro
modo: por grande que sea la indeterminacién, las irreductibilidades en concres-
cencia lo siguen siendo —irreductibles—, pero estan sitas —he ahi el sentido de
la indeterminacién de que hablamos— en registros de fenomenalizacién tan

profundos, que se le aparecen al yo fenomenologizante en una suerte de sola-

tudes fenomenoldgicas. La radicalidad de la suspensidn (antecedente de la cinestesia fenomenologizan-
te) tiene en las concrescencias fenomenalizadas (consecuente de la cinestesia fenomenologizante) su
Unico motivo. Del mismo modo, y retomando la terminologia kantiana recuperada por Fink en su VIa@
Meditacion Cartesiana, la teoria transcendental del método lo es de la teoria transcendental de los ele-
mentos y tiene en esta Ultima su exclusivo sentido y motivacion.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



SOBRE EL FENOMENOLOGIZAR COMO CINESTESIA CONCRETIZANTE | 245

pamiento originario vida-mundo. La fenomenologia de Merleau-Ponty insiste en
el caracter realmente originario de dicho solapamiento. El solapamiento es para
él un prius. Es principiante, y matriz de toda experiencia. No asi para el Fink de
la VI@ Meditacion Cartesiana. Como tampoco para el propio Husserl, o para Ri-
chir que, en este punto, entronca con cierto irreductible dualismo cartesiano.
Dicho solapamiento seria sdlo aparentemente originario. En rigor, el solapa-
miento sblo se debe a una suerte de efecto arquitecténico o, si se quiere, a un
efecto de perspectiva arquitecténica debido a que, a pesar de su contra-
movimiento, el lugar del antecedente de la cinestesia fenomenologizante (que
es el lugar desde el que fenomenologizamos, desde el que hacemos fenomeno-
logia) es siempre menos recéndito que el de su consecuente, es decir, que el
del registro arquitectdnico de las concrescencias (que el contra-movimiento fe-
nomenologizante revela).

Este solapamiento no es discernible de facto. No lo es por lo que de mun-
dano guarda aun, necesariamente, el yo fenomenologizante; un yo fenomeno-
logizante que —no lo olvidemos— incoa su contra-movimiento como yo munda-
no y humano. Sin embargo, si es discernible de iure. O, si se quiere, el lugar de
este discernimiento si se deja encarnar de modo inhumano o, mejor dicho,
deshumanizado. En ello estriba la radicalidad que introduce Fink en el clasico
contra-movimiento reductivo husserliano. En realidad, la deshumanizaciéon no
es sino de la explicitacion de una implicita exigencia interna a la reduccion hus-
serliana. De hecho, y de modo enteramente consecuente con el sentido profun-
damente antipsicologista de la fenomenologia, es como si la VI@ Meditacion
Cartesiana fuera una suerte de versidon encarnada de los Prolegdmenos a la
Iégica pura, el modo de empufiarlos por dentro, en carne propia. No ha de ex-
trafiar pues que la reducciéon no se cuente entre las “posibilidades humanas”,
que no sea una radicalidad al alcance del hombre (“keine dem Menschen
erreichbare Radikalitdt” nos dice Fink). Y, sin embargo, ese vértigo fenomeno-
logizante es posible. El hombre, en lo que de sujeto transcendental tiene, se
autotransciende como hombre y se descubre atdnico aupado “en parpadeo (en
clignotement)” (como diria Richir) o por intermitencias al lugar de su ser trans-
cendental. El solapamiento vida-mundo (empiétement, chiasme o entrelacs son
expresiones de Merleau-Ponty que servirian para transmitir eso mismo) se pre-
senta como aparentemente inextricable, como un dato fenomenoldgico primero

Yy, sin embargo, no es sino la consecuencia de la diferencia de registro arqui-

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014, |



246 |

PABLO POSADA VARELA

tectdnico entre el yo fenomenologizante (situado en el registro del continuo de
los presentes en el "momento” en que se incoa su contra-movimiento) y la vida
transcendental constituyente, necesariamente mas arcaica en varios de sus
estratos (a partir de los cuales se hace mas patente un desalineamiento entre
antecedente y consecuente de la cinestesia fenomenologizante, entre lo feno-
menologizante y las partes transcendentales arcaicas que el fenomenologizar
revela). Lo que tiene todo el aspecto de un hecho ontoldgico Ultimo**, no es
mas que un espejismo que depende del lugar arquitecténico que, en el analisis,
ocupe el yo fenomenologizante®®.

Hechas estas precisiones, no exentas de importancia, no deja de ser cierto
que el yo fenomenologizante se ve subitamente ahogado en un barullo de vida
transcendental en el que despunta, mal que bien, el mundo como fenémeno, es
decir, el mundo en su concreta alteridad. A partir de entonces, la labor de des-
broce del yo fenomenologizante habra de consistir en osar y ensayar, en poner
a prueba merced a su contra-movimiento, inaparentes disyunciones entre par-
tes®® de tal modo que éstas susciten e incluso exacerben concrescencias. El yo
fenomenologizante, expatriado de toda posicién de sobrevuelo, desbrozando
una suerte de “selva virgen (Urwald)"” (la expresién, de Husserl, corresponde al
principio de las Londoner Vortrdge), intenta, merced a su retraccién, exponer
las nada sino partes las unas a las otras, desencadenar esa suerte de gravedad
fenomenoldgica que no depende de ninguna unidad transcendental de la aper-

cepcidn sino, precisamente, de las nada sino partes, de un circuito de concres-

34 Seria la posicién de Merleau-Ponty, nunca la de Husserl.

35 El combate, a veces sin cuartel, contra este espejismo inducido por el lugar arquitecténico del feno-
menologizar es lo que, a nuestro parecer, configura toda la fenomenologia del joven Fink ; y ello a pesar
de lo que haya podido decirse en punto a la proximidad de su pensar con el de Heidegger (o Merleau-
Ponty). Creo que la proximidad del joven Fink con Husserl, asi como su critica a Heidegger, me parece el
modo mas fecundo y profundo de leer la VI@ Meditacién Cartesiana.

36 Seglin lo que hemos tratado de poner en claro en otros trabajos. Sobre todo en la trilogia de articulos
titulada “Anatomia del quehacer mereologizante (I, II et III)”, y publicada en el n%46
http://revistadefilosofia.com/46-07.pdf, el n©%47 http://revistadefilosofia.com/47-12.pdf, y el no51
http://revistadefilosofia.com/51-03.pdf de la revista Eikasia) y cuya matriz estaba en la antigua comuni-
cacion “Mereologia y fantasia. Sobre el trance de manifestacion de relaciones de esencia” publicada en
las actas del congreso conmemorativo de los 100 afios de las Investigaciones Légicas, organizado por la
SEFE, y recogida en el volumen Signo, Intencionalidad, Verdad, Universidad de Sevilla, Sevilla 2005.
(pp. 277-287). En estos trabajos intentabamos, a la luz de algunos conceptos mereoldgicos, dar con una
especie de raiz comun entre reduccion fenomenoldgica y variacidn eidética, una suerte de proto-
variacion incoativa ya siempre en necesaria coalescencia con la retraccidén, un espaciamiento horizontal
siquiera virtualmente abierto por la retraccién fenomenologizante. Por lo demas, la existencia de esta
raiz comun entre reduccion fenomenoldgica y variacion eidética constituye una de las razones principales
por las que no puedo compartir algunas criticas que la eidética fenomenoldgica husserliana recibe en la
obra de Richir. Son criticas que, si bien se aplican a una eidética ontoldgica o natural, no valen para una
eidética fenomenoldgica cuyo suelo sea el de la correlacion transcendental, y ello precisamente en la
medida en que dicho “suelo” alberga una estructura mereoldgica radicalmente distinta a la de la actitud
natural.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.


http://revistadefilosofia.com/46-07.pdf
http://revistadefilosofia.com/47-12.pdf
http://revistadefilosofia.com/51-03.pdf

SOBRE EL FENOMENOLOGIZAR COMO CINESTESIA CONCRETIZANTE | 247

cencia enteramente fundado en ellas. La concrescencia transcendental es, jus-
tamente, esa gravedad fenomenoldgica, esa imantacién entre partes absoluta-
mente dependientes y que, a veces, va a redropelo de la escala y horquilla de
fenomenalizacion de que toda apercepcion transcendental es capaz. Las palan-
cas mereoldgicas sirven para desencadenar esa imantacion entre partes absolu-
tamente dependientes, para exponerlas las unas a las otras sin otra derivacion
o curso que el de su mutua dependencia: he ahi el sentido profundo de la Aus-
schaltung husserliana. Dicho de otro modo, las palancas derivan la corriente de
la vida hacia el interior de esa concrescencia transcendental entre partes (sien-
do “vida” y “mundo” sus nombres genéricos). La finitud fenomenologizante (an-
te el embrollo de la concrescencia transcendental) obliga a emplear esos con-
ceptos mereoldgicos a modo de palanca. Serviran para aupar la propia expe-
riencia fenomenologizante a un nivel contra-mundano (o deshumanizado) y asi
afinar y templar unas concrescencias en las que, como sabemos, la subjetividad
es, mas aca de la Kluft fenomenologizante, tanto arte como parte.

Ahora bien, las concrescencias no aparecen si no es de resultas de estatuir
diferencias entre partes, osar aquellos cortes en que se presienten, como dijera
Platéon, “las buenas articulaciones” : aquellas en que se dibuja la escisiéon fun-
damental del propio Abgrund des Sinnes de la correlacién transcendental, y ello
sin que sepamos muy bien aun dénde situar, y en segin qué latitudes, “vida” y
“mundo”, abisales ambos en los rostros que toman en los registros mas arcai-
cos de constitucion (abisal hacia dentro, del lado de la afectividad; abisal hacia
afuera, en irrecuperable lontananza, del lado del mundo y de la primigenia for-
macion de horizontes). Osar disyunciones entre partes (1) para volver a poner
en juego el movimiento de la concrescencia (2) en registros de fenomenaliza-
ciéon cada vez mas profundos (3), he ahi una forma de constelar epojé (1), re-
duccién (2) vy, si se quiere, la forma de esta uUltima en que consiste en la reduc-
cion arquitectdnica (3), y que corresponde a un transcendental multiestratifica-
do.

Si nos limitamos al primer término de esta sucesién, no es absurdo consi-
derar a la epojé misma como una suerte de proto-palanca presta a ser imple-
mentada, mas adelante, con las palancas explicitamente mereoldgicas ya men-
tadas, a saber, los conceptos de todo y parte y otros elementos de la ontologia
formal. A decir verdad, es obligado constatar que la fenomenologia esta trufada

de ese tipo de “nihilizaciones” provisionales que buscan traer y contraer mayor

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014, |



248 |

PABLO POSADA VARELA

concretud. El despliegue de la concrescencia se abre pues desde esa suerte de
proto-palanca que es la epojé (en sus diversas versiones, incluida su versién
hiperbdlica), y ensaya (con arreglo a lo que podria entenderse como una suerte
de forma matricial de variacidon) disyunciones inauditas entre partes en pos de
concrescencias igualmente inauditas y cada vez mas fundamentales. Ahora
bien, si entendemos que la epojé es una suerte de proto-variacion, es, senci-
llamente, porque estatuir posteriores disyunciones, ponerlas a prueba, seria
imposible sin la violencia de ese primer contra-movimiento fenomenologizante
(lldmese neutralidad ontoldgica, suspensién de la tesis del mundo, deshumani-
zacion o hipérbole acuciada por la hipétesis del Genio Maligno). Toda retraccién
toma ese aspecto nihilizante por el hecho de romper (en pos de una concres-
cencia mas fundamental) cierta resistencia aperceptiva. Esa ruptura es, a la
vez, el paso al limite que permite ganar un campo fenomenoldgico cada vez
mas rico.

Sentadas estas bases tedricas en punto a lo que pueda ser algo asi como
una cinestesia fenomenologizante, investigaremos, en una segunda parte del
presente articulo, su concreta puesta en practica en los casos concretos de la

deshumanizacion finkeana y de la epojé hiperbdlica richiriana.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



PRESENTACIONES






Investigaciones Fenomenoldégicas, n. 11, 2014, 251-262.

e-ISSN: 1885-1088

LA VIDA COMO NARRATIVA:

EL INVISIBLE HILO QUE DA SENTIDO A LA HISTORIA™

LIFE AS NARRATIVE:

THE INVISIBLE TREAD THAT GIVES MEANING TO HISTORY

Resumen: El objeto de este articulo es formu-
lar el concepto de identidad narrativa en Paul
Ricoeur. El método empleado ha consistido en
la revision de distintos estudios elaborados por
este autor, principalmente, los referidos a
Tiempo y narracion, L'identité narrative, y en Si
mismo como otro. Se concluye que el concepto
de identidad narrativa configura el tiempo como
la unidad narrativa de una vida personal y
general.

Palabras clave: Identidad | Vida | Narracion

Fernando Lara Lara
Universidad de Granada, Espafa

fll@ugr.es

Abstract: The purpose of this article is to for-
mulate the concept of narrative identity in Paul
Ricoeur. The method used involved the review
of various studies by this author, mainly those
related to Time and Narrative, L'identite narra-
tive and Oneself as Another. It is concluded
that the concept of narrative identity sets the
time as the narrative unity of a personal and
general lifestyle.

Key Words: Identity | Life | Narration

INTRODUCCION

Es Paul Ricoeur, por excelencia, el fildsofo de la identidad narrativa. El con-

cepto de identidad narrativa ha sido elaborado principalmente por Ricoeur en

tres textos, Tiempo y narracion (2004; 2008; 2009), y especialmente el tercer

volumen; L “identité narrative (1988); y en S/ mismo como otro (2003).

* Este texto corresponde a un fragmento de la Tesis Doctoral “Los programas universitarios para mayo-
res: necesidad de su reconocimiento y consideracion como parte integrante del Espacio Europeo de
Educacion Superior”. Director: Agustin de la Herran Gascon, Universidad Autonoma de Madrid.

La lectura publica de la Tesis Doctoral tuvo lugar en Madrid, el 17 de febrero de 2014.

Fecha de recepcion: 13-V-2014

Fecha de aceptacion: 4-VII-2014


mailto:fll@ugr.es

252 |

FERNANDO LARA LARA

En primer lugar, es necesario aclarar cual es el método filoséfico de Rico-
eur, que permanece constante a lo largo de toda su obra y que se centra en el
concepto de mediacidn. El estudio del aspecto metodoldgico es necesario por
cuanto el método, el sistema expositivo y la teoria son inseparables con el esti-
lo de argumentacién de Ricoeur, pues sigue un mismo esquema: poner en dia-
logo dos lecturas filosoficas para intentar llegar a una “sintesis” que reconcilie
los opuestos. A esta sintesis la llamara: “mediacién”.

Tiempo y narracion puede leerse como una analitica de la temporalidad e
historicidad de la existencia humana. Si mismo como otro puede parecer como
la respuesta de Ricoeur a la pregunta heideggeriana por el équién? del Dasein
(Heidegger, 2003). En ambas obras Ricoeur opta por la via larga del rodeo de
los signos, simbolos y textos, frente a la via corta heideggeriana.

¢Qué hace la narracién? desenmascarar procesos ocultos, en la constitu-

cion del caracter individual como del grupal,

Sera tarea de una reflexion sobre la identidad narrativa sopesar los rasgos inmuta-

bles que ésta debe al anclaje de la historia de una vida en un caracter, y los que

tienden a disociar la identidad del si de la mismidad del carécter.1

Se puede inferir, tomando como base estos trabajos de Ricoeur, el interés
por el concepto de fidelidad. El modelo de permanencia en el tiempo es el del

I\\

mantenimiento de la palabra dada por obra de la fidelidad. Es el "mantenerse a

H/4

Sl

I\\

donde se resume la dimension del “quién”. El cumplimiento de la “prome-

sa” viene a significar lo entendido como permanencia en el tiempo.

LA DIMENSION ETICA

Simplemente con enunciar la promesa se sitla en la obligacidon de
“desafiar” al tiempo como modo de “resistencia” al cambio. Por todo ello se
puede afirmar que la promesa se justifica en una decision ética que coloca al

sujeto en la obligacidn para con el lenguaje y para el reconocimiento de la exis-

! 1bid., S/ mismo como otro, p. 118.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



LA VIDA COMO NARRATIVA: EL INVISIBLE HILO QUE DA SENTIDO A LA HISTORIA

tencia del otro. La promesa respeta al lenguaje como institucién a la vez que
renueva la confianza entre los individuos pertenecientes a la misma comunidad.

La promesa interrumpe los efectos del olvido, y asi, que este tipo de per-
manencia en el tiempo sea contrario al tipo de permanencia. En este sentido,
es el yo el que se compromete mediante la fidelidad a la palabra dada.

La permanencia del caracter y el mantenimiento de la palabra dada abren
un “intervalo de sentido” que debe ser llenado en el plano temporal. Este autor
busca una nocién que funcione a modo de mediacion entre ambos extremos,

ubicada en el intervalo de sentido, seria la oscilante identidad narrativa,

oscilar entre dos limites, un limite inferior, donde la permanencia en el tiempo ex-

presa la confusion del idem y del ipse, y un limite superior, en el que el ipse plantea

la cuestion de su identidad sin la ayuda y el apoyo del idem.2

Asi, la identidad narrativa es constitutiva de la identidad personal y del si
mismo, enfrentando el problema de las paradojas de la identidad personal ge-
neradas por la tradicion filoséfica. Por otra parte, la filosofia analitica ha distin-

guido dos modelos de identidad que prescinden de la mediacidn narrativa.

DOS MODELOS DE IDENTIDAD DESDE LA FILOSOFIA ANALITICA

Locke ha establecido una ecuacion entre identidad personal y memoria. La
identidad es el resultado de una comparacion, donde lo que se compara es la
cosa consigo misma, considerando la identidad como mismidad. Locke no ol-
vida la dimensién temporal, ya que cuando considera la coincidencia instanta-
nea de una cosa consigo misma y que se mantiene a través del tiempo, no esta
hablando de otra cosa que lo que Ricoeur entiende por ipseidad.

Afirma Ricoeur que en el analisis de casos llevado a cabo por Locke lo que
se privilegia es el “qué”, puesto lo que importa es el mantenimiento de la es-

tructura. Cuando analiza el problema de la identidad personal especificamente,

asigna a la reflexién instantanea la «mismidad consigo misma» alegada por la defi-

nicion general. Queda solo por extender el privilegio de la reflexién del instante a la

2 1bid., S/ mismo como otro, p. 120.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 253



254 |

FERNANDO LARA LARA

duracién; basta considerar la memoria como la expansion retrospectiva de la re-
flexion tan lejos como pueda extenderse en el pasado; gracias a esta mutacidon de

la reflexion en memoria, puede decirse que la “mismidad consigo misma” se ex-

tiende a través del tiempo.3

La introducciéon del concepto de reflexion instantdnea y sus vinculos con la
nocion de memoria dan lugar a una transformacién radical en la consideracion
de la "mismidad consigo misma”, por cuanto la ipseidad sustituye a la mismi-
dad. Es el si capaz de reflexionar y de extender esa reflexion hacia el pasado en
virtud de su memoria. Con Locke, entonces, nace el criterio de “identidad

III

psiquica”, al que Ricoeur opone el criterio de “identidad corporal”, que, en el
fildsofo inglés se ajustaba mas a su idea de “mismidad consigo misma”. Pero,
équé sucede con esa identidad cuando se encuentra “suspendida” del testimo-

nio de su mismidad en la memoria? Surgen, las aporias:

aporias psicoldgicas sobre los limites, las intermitencias (durante el suefo, por
ejemplo), los fallos de memoria, y también aporias mas propiamente ontoldgicas:
mas que decir que la persona existe en cuanto que recuerda, no es mas plausible,

pregunta J. Butler, asignar la continuidad de la memoria a la existencia continua de

._ -4
un alma sustancia?

Hume es, por otra parte, quien introduce la sospecha acerca del si y con
un unico modelo de identidad posible: la mismidad; organizada de acuerdo con
grados. Como cada idea debe tener una impresion respectiva, resulta que la
idea del si, al no tener una impresion que le corresponda, es una ilusion.
¢Como es posible que se considere al si como una continuidad ininterrumpida?
Contestara Hume en la linea de encontrarlo en la virtud de la imaginaciéon y de
la creencia. La primera permite transformar lo diverso en idéntico, la creencia
oficia de unién entre los déficits que deja la impresién. El proceso al interior de
la conciencia, Hume lo explica con la metafora de la republica, "la unidad de la
personalidad puede asimilarse a la de una republica o de una Commonwealth
cuyos miembros cambian continuamente mientras permanecen los vinculos de

asociacion .

3 Ibid., S/ mismo como otro, p. 121.
4 1bid., S/ mismo como otro, p. 122.
5 1bid., S/ mismo como otro, p. 124.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



LA VIDA COMO NARRATIVA: EL INVISIBLE HILO QUE DA SENTIDO A LA HISTORIA

En este caso Hume presupone un si que no buscaba. Al buscar en el inte-
rior de si mismo una impresion que dé cuenta del si mismo, Hume da por sen-
tada la existencia del si mismo.

Ricoeur para superar esto centrara su atencién en el concepto de “creen-
cias” vinculado al de identidad personal, tomando en consideracion el libro de
Pa rfit6, Reason and Persons.

Realiza dos observaciones: no aplica el criterio psicoldgico a la ipseidad vy el
criterio corporal a la mismidad. Por un lado, el criterio psicolégico no es reduc-
tible a la memoria; por otro, el criterio corporal se aplica al problema de la ip-
seidad, ya que el hecho de que el cuerpo pertenezca a un si mismo es la mayor
prueba de que la ipseidad no es reductible a la mismidad, “no es su mismidad
la que constituye su ipseidad, sino su pertenencia a alguien capaz de designar-
se a si mismo como el que tiene su cuerpo”7.

Respecto al concepto de “criterio”, Ricoeur tiene sus reservas. La mismidad
puede ser sometida a pruebas de verdad o falsedad, no se puede establecer
otro tanto con la ipseidad. La ipseidad y la memoria no se vincularian tanto con
la verificabilidad de su existencia como con lo que Ricoeur llama la “atestacion”
o “atestiguacion”.

De acuerdo con Parfit, las creencias que subyacen en el uso de los criterios
de identidad personal son de tres tipos: a) identidad como la existencia separa-
da de un nucleo de permanencia; b) la conviccién de que puede darse siempre
una respuesta determinada sobre la existencia de tal permanencia; c) la cues-
tion de la identidad es importante para que la persona pueda reivindicar el es-
tatuto de sujeto moral.

Parfit refuta estas creencias a través de una serie de tesis. En primer lugar,
la tesis reduccionista, segun la cual la identidad a través del tiempo consiste en
cierto encadenamiento de acontecimientos que pueden ser de naturaleza fisica
o psiquica, postulando que la existencia de una persona esta constituida por la
existencia de un cerebro y por el encadenamiento de acontecimientos fisicos y
psiquicos que se unen entre si. Por lo tanto, la identidad es un “hecho separado

suplementario”, por cuanto es diferente de su cerebro y de su vivencia psiquica,

Parfit D., Reason and Persons es un trabajo de filosofia publicado 1984. Focalizado en ética, raciona-

lidad e identidad personal. Dividido en cuatro partes dedicado a: to self-defeating theories, rationality
and time, personal identity and responsibility para las futuras generaciones.
! 1bid., S/ mismo como otro, p. 125.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 255



256 \ FERNANDO LARA LARA

de su continuidad fisica y psiquica. De esta manera la identidad no seria otra
cosa que una especie de “constructo” agregado a ese cerebro y a esa cadena
de acontecimientos.

Ricoeur sefiala que el trabajo de Parfit es una busqueda de establecer la
identidad personal sobre la base de la mismidad, de modo que, al igual que

Hume, no estaria presuponiendo el si que se supone no busca.

HEIDEGGER Y RICOEUR

Lo que Ricoeur viene afadir a la obra de Heidegger es la tesis consistente
en que el tiempo se muda en humano tanto en cuanto es articulado de forma
narrativa (Ricoeur, 2009).

Asi, frente a la via corta heideggeriana, la via larga de Ricoeur en Tiempo y
Narracion consiste en la mediacién referida a que una teoria de la narratividad
opera sobre la fenomenologia del tiempo cuya culminacién histérica es la de
Heidegger.

En Si mismo como otro, la via larga de Ricoeur se manifiesta en que la pre-
gunta heideggeriana por el ¢équién? del Dasein se diversifica en cuatro pregun-
tas: équién habla?, équién actia?, équién narra?, iquién es el sujeto moral de
la imputacién?

En Tiempo y Narracion encontramos la definicion de identidad que marcara
la narratividad y que como Ricoeur reconoce le relacionaran en la linea de Han-
nah Arendt:

Identidad estd tomada aqui en el sentido de una categoria de la practica. Declarar
la identidad de un individuo o de una comunidad es responder a la pregunta:
équién ha hecho tal accién? éQuién es el agente, el autor?”. Responder a la pregun-
ta équién?, como lo habia dicho con toda energia Hannah Arendt, es contar la histo-
ria de una vida. La historia narrada dice el quién de la accién. Por lo tanto, la propia
identidad del quien no es mas que una identidad narrativa (Ricoeur, 2009, p. 997).

Esta identidad narrativa no es una identidad sustancial o formal (idem), si-
no una identidad reflexiva (ipse), como sera expuesta a continuacion.
En segundo lugar, resulta resefable qué entiende Ricoeur por narracion,

que coincide con lo que Aristoteles califica como mythos, es decir la composi-

‘ Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



LA VIDA COMO NARRATIVA: EL INVISIBLE HILO QUE DA SENTIDO A LA HISTORIA | 257

cion de los hechos (Ricoeur, 2009). El mythos es para Ricoeur la operacion de
configuracion subyacente a los tres modos de produccién (poiesis) trabajados
por Aristoteles en su “Poética”: tragedia, epopeya y comedia. La operacién na-
rrativa, para Ricoeur, dispone una nueva temporalidad que denomina tercer-
tiempo o el tiempo calendario que resolveria la aporia del tiempo vivido y el

tiempo césmico.

LA CONSTITUCION DE LA IDENTIDAD

La composicién de los hechos o puesta en intriga es una sintesis de lo hete-
rogéneo, esto es, una nueva congruencia en la manera de ordenar los inciden-
tes (Ricoeur, 2009). La teoria narrativa se presenta como un saber interpretati-
vo, hermenéutico (Ricoeur, 1984; 2006), en el que a partir de la “puesta en
intriga” el sujeto hace “sintesis de lo heterogéneo” enlazando en una unica his-
toria el sentido de su vida. La narracion del personaje constituira su identidad.
Esta es la respuesta a la cuestidon que plantea en el quinto estudio de la obra de
Ricoeur (2009), una forma de permanencia en el tiempo que sea una respuesta
a la pregunta équién soy yo?, esto es, tomar la vida articulandola desde lo ya
sedimentado del caracter, lo nuevo que acontece y lo que el sujeto hace. Para
encarar este enlace o conexion de acontecimientos, Ricoeur retoma el concepto
diltheyano de “conexidn de vida” (Zusammenhang des Lebens), que es equiva-
lente al de historia de una vida, dando lugar a la integraciéon entre permanencia
en el tiempo y diversidad, variabilidad, discontinuidad, inestabilidad, tomando

como parametro la relacidn entre identidad y mismidad.

LA PERMANENCIA EN EL TIEMPO

Sera la cuestidon de la permanencia en el tiempo la que hara aflorar la dis-
tincién entre las dos nociones de identidad: la “mismidad” (idem) vy la “ipsei-
dad” (ipse). En su elaboracidon de una hermenéutica del si mismo para llegar a
una ontologia del si mismo, Ricoeur establece una clara distincion entre dos
significados del concepto de identidad a partir del examen de Ilos

correspondientes vocablos latinos. Por un lado, estaria idem, el mismo, que

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014, |



258 \ FERNANDO LARA LARA

Ricoeur traduce como mismidad (sameness, Gleichheit); por otro, ipse, él
mismo, equivalente de ipseidad (selfhood, Selbstheit). Ambos términos no
pertenecen al mismo campo semantico, como lo demuestra ya su lengua de
origen. En efecto, el ipse posee un rasgo de reflexividad que el idem no tiene.
Asi, el ipse estaria, en principio, mas en consonancia con el pronombre
reflexivo “si”, que Ricoeur asimila al “se” y, por ende, extiende a todos los
pronombres, personales e impersonales: el “si”, entonces, seria un pronombre
reflexivo omnipersonal (Ricoeur, 1990).

A diferencia de aquellos que sugieren la idea de una identidad univoca y
que permanece inalterada a lo largo del tiempo, Ricoeur sostiene que la
identidad en el sentido de ipse no supone ninguna afirmacion sobre un
pretendido nucleo inamovible de la personalidad (Ricoeur, 2003). Para apoyar
esta tesis, sefiala la ambigledad que genera sobre el concepto de identidad la
sinonimia parcial entre mismo e idéntico. El contexto de aparicién de mismo es
el de la comparacién. De aqui que Ricoeur considere a la mismidad como un
sindnimo de la identidad-idem al cual le opone la ipseidad como sinénimo de la
identidad-ipse.

En esta linea de pensamiento, en tanto que el ipse indica la respuesta a la
pregunta équién? de acuerdo con la reflexividad, el idem hace referencia al
hecho de que dos elementos pueden ser intercambiados en virtud de que son la
misma cosa Yy, por ende, responde a la pregunta équé?

El tipo de reflexividad que encarna el ipse se sustenta en la capacidad que
posee el sujeto hablante de designarse a si mismo cuando designa el mundo.

Siempre que el sujeto emite enunciados acerca del mundo se hace presente
en tanto que yo enunciador. La cuestion crucial para Ricoeur es saber si la
manera en que el sujeto se designa a si mismo es semejante a la manera en
que designa a un objeto en el mundo .

Pues bien, el ipse no puede ser reducido al idem tanto como la auto-
designacidn no puede ser reducida a la designacion de un algo que es lo
mismo. Desde el punto de vista de la filosofia del lenguaje, el ipse estaria
dentro del campo de estudio de la pragmatica, mientras que el idem se situaria
mas del lado de la semantica. De aqui que auto-designarse no consista, de
ninglin modo, en referir a un objeto en el mundo, ya sea de naturaleza fisica o
psiquica, que sea el yo. Siguiendo a Wittgenstein cuando sugiere que el yo es

“un limite del mundo” (1999), el ipse en tanto que sujeto de la enunciacion es

‘ Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



LA VIDA COMO NARRATIVA: EL INVISIBLE HILO QUE DA SENTIDO A LA HISTORIA

un punto de vista acerca del mundo y nunca una sustancia, una cosa inserta en

él. Asi, mismidad e ipseidad son dos modos de ser del yo.

EL “CARACTER"” Y EL “"MANTENIMIENTO DE LA PALABRA DADA”

Ahora bien, existen dos modelos de permanencia en el tiempo por lo que a
la persona se refiere el “caracter” y el “mantenimiento de la palabra dada”
(Ricoeur, 2009). El caracter, definido como toda aquella conjuncién de
disposiciones duraderas por las que se puede reconocer a uha persona
(Ricoeur, 2003), y el mantenimiento de la palabra dada que es “fidelidad a la

palabra dada”, pues

veo en este mantenimiento la figura emblematica de una identidad polarmente
opuesta a la del caracter. El mantenimiento de la palabra expresa un
mantenimiento del si que no se puede inscribir, como el caracter, en la dimension

del algo en general, sino Unicamente en la del équién? (Ricoeur, 2003, p. 119).

Tal es la identidad en el sentido de ipseidad. Ricoeur se detiene
especialmente en el cumplimiento de la “promesa” como el caso emblematico
de la permanencia en el tiempo, lo que introduce la dimensién ética. En efecto,
la enunciacién de la promesa se convierte en la obligacion de desafiar al
tiempo, ya que implica un modo de resistencia al cambio: aunque cambie de
parecer, mantener la decisién de cumplir con aquello que se ha prometido. De
este modo, la promesa encuentra su justificacion en una decisidon ética que
coloca al sujeto tanto en la obligacion para con el lenguaje como para con el
reconocimiento de la existencia del otro.

Volviendo al concepto de identidad narrativa que postula Ricoeur entendida
como la coincidencia entre una exigencia de concordancia y la asuncién de
discordancias que, hasta el final del relato, discuten esa identidad (Ricoeur,
2003); resulta interesante recalcar el concepto de concordancia discordante
como sinénimo de “sintesis de lo heterogéneo” en la configuracién de la

identidad narrada.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 259



260 |

FERNANDO LARA LARA

LA CONFIGURACION DE LA IDENTIDAD NARRADA

En efecto, segun Ricoeur: a) la identidad se construye en un proceso de na-
rrar nuestra vida; b) narrar una vida es narrar sus acciones y pasiones; c) en
las acciones existe una dimension ética expresable por medio de alabanzas y
censuras, teniendo por este motivo la interpretacién de los suefios —y por ende
la de la cultura que se deriva de ella— una dimension importante de eticidad y
ésta, inevitablemente, afectara a la felicidad o desgracia del ser humano en
relacién con los demas.

Asi, Ricoeur considera la concordancia como disposicion de los hechos o, en
términos aristotélicos, como mythos. La definicion del mythos como disposicion
de los hechos subraya, en primer lugar, la concordancia (Ricoeur, 2009). A su
vez, ya en el examen llevado a cabo por Aristoteles acerca del mythos tragico,
se incluye el elemento discordante, por lo que Ricoeur agrega esta concepcion a
su propia nocién de identidad narrativa: "por discordancia entiendo los
trastrocamientos de fortuna que hacen de la trama una transformacién
regulada, desde una situacién inicial hasta otra terminal” (Ricoeur, 2003,
p.139-40).

En este sentido, cabe aclarar que Ricoeur considera a la composicién como
un proceso que consiste en la mediacién entre concordancia y discordancia y al
que denomina configuracién. Asi, la concordancia discordante no es otra cosa
que una especie de sintesis de lo heterogéneo (Ricoeur, 2003). Esta sintesis de
lo heterogéneo tiene en cuenta tres mediaciones que se dan en el desarrollo
esencial de la narracién y que es lo que entendemos por la intriga: a) la intriga
media entre los incidentes multiples y dispersos y la historia una; b) enlaza
factores como agentes, fines, medios, circunstancias, etc.; c) articula el tiempo
incidental, que pasa y desaparece y el tiempo vivencial, que dura y permanece.

La puesta en intriga, en efecto, en cuanto sintesis de lo heterogéneo,
comprende en una Unica totalidad temporal e inteligible elementos tan disimiles
como circunstancias, fines, interacciones, etc., y permite considerar en una
unidad dindmica los segmentos causales e intencionales de ese
encadenamiento por excelencia heterogéneo.

Tal concepto conlleva tomar en consideracién no sélo nuestras practicas
cotidianas, sino también nuestros planes de vida o proyectos globales de

existencia hasta llegar a lo que Maclntyre denomina “la unidad narrativa de

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



LA VIDA COMO NARRATIVA: EL INVISIBLE HILO QUE DA SENTIDO A LA HISTORIA | 261

una vida” (Ricoeur, 2003, p.181-187), bajo la categoria ética de “vida buena”
(entendido como objeto de la intencion ética).

Concluimos por tanto, la vida narrada ha de mediar entre nuestra praxis y
la ética, introduciendo de esta manera el concepto de “alteridad” en su ética

narrativa.

EL CONCEPTO DE “ALTERIDAD"” EN SU ETICA NARRATIVA

Tres maneras para ello :

a) La unidad narrativa de una vida integra la dispersion y alteridad
introducidas por la contingencia y aleatoriedad de los acontecimientos.

b) La historia de cada uno no se cierra sobre si misma, sino que se halla
enmarafada con otras historias de vida hasta el punto de que, en cierto
sentido, la historia de cada vida puede consignarse como un segmento de
historia de otras vidas.

c) La alteridad se hace presente por la funcién que desempeiia el relato en
la constitucidn de nuestra propia identidad a través de los personajes histoéricos
y de ficcibn en los cuales “nos reconocemos” y a partir de cuyo modelo
proseguimos el trabajo de nuestra propia identificacion. Ademas, ninguna
narracién es “éticamente neutra” (Ricoeur, 2003), sino que opera variaciones
imaginativas sobre el juicio moral. Asi el relato, mediante la refiguracién que

opera la lectura, contribuye a la formacion del juicio moral.

CONCLUSIONES

Se puede concluir recalcalcando que el concepto de identidad narrativa
configura el tiempo como la unidad narrativa de una vida personal y general. La
identidad narrativa ofrece una particular caracterizacion del individuo, e
incluso, de sujeto, porque la identidad narrativa muestra al individuo como
agente.

Esta unidad refleja la dialéctica de la cohesién y de la dispersién
mediatizada por la intriga. El ethos de la identidad narrativa sera definido como

una orientacién de la accidén, cuya funcidon es decribir, prescribir, adscribir el

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014, |



262 \ FERNANDO LARA LARA

sentido de la misma accién, horizonte que se denomina vision ética (Martinez
Sanchez, 2000).
Por Ultimo, se puede sefialar que para Ricoeur la identidad narrativa

| A\

eludiria tanto el “sustancialismo” de la tradicion cartesiana, que postulaba la

inmutabilidad de un nucleo intemporal, como la dispersion y disolucion en las

impresiones, tal como sucedia con Hume y Nietzsche.

BIBLIOGRAFIA

HEIDEGGER, M. (2003). Ser y Tiempo, Madrid, Trotta.

MARTINEZ SANCHEZ, A. (2000). La filosofia de la accion de Paul Ricoeur, en Isegoria, 0(22):
207-227. doi: 10.3989/isegoria.2000.i22.530

RICOEUR, P. (1990). Individuo e identidad personal. En Veney, P., Sobre el individuo, Buenos
Aires, Paidds.

— (1984). Hermenéutica y psicoanalisis. Buenos Aires, La Aurora.
— (1988). L'identité narrative, en Spirit, 7 (8), 295-314.

— (2003). Si mismo como otro, Madrid: Siglo XXI.

— (2006). Teoria de la interpretacion, México, Siglo XXI.

— (2004). Tiempo y narracién, I. Configuracién del tiempo en el relato histérico. México,
Siglo XXI.

— (2008). Tiempo y narracién, II. Configuracidon del tiempo en el relato de ficcidon, México,
Siglo XXI.

— (2009). Tiempo y narracion, III. El tiempo narrado, México, Siglo XXI.

WITTGENSTEIN, L. (1999). Tractatus Ldgico filoséfico, Madrid, Alianza.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014, 263-280.

e-ISSN: 1885-1088

CHARLES TAYLOR:

DE LA ANTROPOLOGIA FILOSOFICA A LA FILOSOFIA PRACTICA™

CHARLES TAYLOR:

FROM PHILOSOPHICAL ANTHROPOLOGY TO PRACTICAL PHILOSOPHY

Resumen: Charles Taylor es comunmente
identificado como uno de los padres fundadores
del comunitarismo tedrico, pero tal identifica-
cién no da cuenta de la amplitud del pensa-
miento del fildsofo canadiense. A través de este
trabajo de investigacion pretendemos articular
la filosofia de Taylor partiendo del proyecto
filosofico que explicitamente inicia en sus pri-
meros trabajos, a saber, la configuracién de
una antropologia filosofica, a través de la cual
abordaremos los grandes temas que han ocu-
pado su vida -ética, politica y religion- en la
puesta en marcha de una filosofia con intencio-
nes puramente practicas.

Palabras clave: Charles Taylor | Antropologia
filosofica | Filosofia moral y politica | Filosofia
de la religién

Sonia E. Rodriguez Garcia
UNED, Espafia
soniaerodriguez@fsof.uned.es

Abstract: Charles Taylor is commonly identi-
fied as one of the founding fathers of
theoretical communitarianism, but such identifi-
cation does not realize the extent of his think-
ing. Through this research, we try to articulate
the Taylor's philosophy from his philosophical
project, that he explicitly started in his early
work, namely, the configuration of a philosophi-
cal anthropology, through which we will address
the major issues that have occupied his life -
ethics, politics and religion- in the implementa-
tion of a philosophy with purely practical inten-
tions.

Key Words: Charles Taylor | Philosophical
Anthropology | Moral and Political Philosophy |
Philosophy of religion

Etica, politica y religién en Charles Taylor. Buscando significados, reencan-

tando el mundo es el resultado de un trabajo de investigacién llevado a cabo en

los Ultimos cuatro afios, gracias a una beca FPI concedida por el Vicerrectorado

de Investigacién de la UNED. Mi interés por el fildsofo canadiense y su obra

surgié de un modo casual: fue Javier Muguerza —director de la Tesis Doctoral—

* Este texto es una version ampliada de la lectura publica de la Tesis Doctoral «Etica, politica y religion
en Charles Taylor. Buscando significados, reencantado el mundo».

Directores: D. Javier Muguerza y D. Javier San Martin. Universidad Nacional de Educacion a Distancia.

La lectura publica de la Tesis Doctoral tuvo lugar en Madrid, el 30 de junio de 2014.

Fecha de recepcion: 1-VII-2014

Fecha de aceptacion: 30-VII-2014


mailto:soniaerodriguez@fsof.uned.es

264 |

SoNIA E. RODRIGUEZ GARCIA

guien, conociendo de antemano mis intereses e inquietudes, me recomendé la
lectura de La ética de la autenticidad de Taylor; un libro que me puso en la pis-
ta del filosofo canadiense, del cual, inicialmente, tan solo tenia vagas referen-
cias en torno a su filosofia politica y, ademas, asociada ésta a la corriente del
comunitarismo.

Tras un primer trabajo de investigacion titulado Etica y autenticidad en
Charles Taylor', me animé a presentar un Proyecto de Tesis que tenia como
objetivo principal “realizar una exposicion critica y sistematica del pensamiento
de Taylor, mostrando la coherencia interna de su sistema filoséfico y prestando
especial atencién a la articulacidon de su antropologia filoséfica, epistemologia,
ética, politica y filosofia de la religion”. La intuicion que subyacia a este objeti-
vo, mi hipdtesis de partida, era que, pese a ser mas conocido por su pensa-
miento politico, el verdadero compromiso de Taylor era fundamentalmente éti-
co.

La metodologia propuesta para alcanzar tal objetivo no era otra que la lec-
tura, comprensién e interpretaciéon de la bibliografia primaria del autor en un
didlogo constante con la tradicion y otros autores contemporaneos, para asi
comprender el sentido y la importancia del sistema conceptual de Taylor dentro
del panorama filoséfico actual. Incluso, en este primer Proyecto de Tesis, que-
daron establecidas las fases de la investigacién y un cronograma para las mis-
mas. Sin embargo, toda aquella fantastica planificacion se desmorond cuando,
al realizar la investigacion bibliografica, tomé conciencia de la magnitud de la
obra de Taylor y comencé a leer articulos y textos que no encajaban dentro de
las lineas de investigacion trazadas en el Proyecto de Tesis. Después de mas de
dos afios leyendo Unica y exclusivamente la obra de Taylor, desesperada ante
la imposibilidad de gestionar tan complejo pensamiento, decidi abandonar todos
los temas vinculados a la antropologia filoséfica, la epistemologia, la fenomeno-
logia y la filosofia del lenguaje, para centrarme Unica y exclusivamente en éti-
ca, politica y religidon, apartados éstos con los que me sentia mas cdmoda. Sin
embargo, a pesar de haber limitado el contenido, mi investigacién no avanzaba

y yo seguia anclada una y otra vez en los mismos textos, sin ser capaz de ver

! Trabajo de investigacidon final del antiguo Programa de Doctorado “Dimensiones de la Racionalidad”
(programa regulado por el RD 778-1998). La defensa publica para la obtencién del Diploma de Estudios
Avanzados en Filosofia Moral tuvo lugar el 25 de noviembre de 2010.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



CHARLES TAYLOR: DE LA ANTROPOLOGIA FILOSOFICA A LA FILOSOFfA PRACTICA

ese sentido y esa coherencia interna en el pensamiento de Taylor que, por en-
tonces, soélo intuia.

Y es que, realmente, la configuracién final de la tesis llegdé de un modo for-
tuito, cuando preparando en noviembre del 2013 una comunicacién para el
X Congreso Internacional de Fenomenologia organizado por la SEFE, coincidie-
ron en el tiempo una serie de lecturas que, de pronto, me dieron esa idea base,
esa intuicion, que hizo que todo cobrase sentido y que los temas que previa-
mente habia dejado a un margen volviesen a entrar en la investigacion, ahora
con mas fuerza que nunca. Fue asi como surgié la idea de que la filosofia de
Taylor sélo puede ser comprendida a través de su antropologia filoséfica, un
proyecto que Taylor explicitamente inicia en sus primeros trabajos y al que
—me parece— no se le ha concedido la atencién necesaria; el proyecto no es
otro que la dilucidacidon de “las (pre)condiciones invariables de la variabilidad
humana” [the unchanging preconditions of human changeableness], que lle-
varan a Taylor a embarcarse en cada una de las navegaciones ética, politica y
religiosa, que yo misma he propuesto.

De ahi que el resultado final, la Tesis, tenga dos posibles lecturas. Una lec-
tura lineal ofrece la articulacion de la filosofia de Taylor en cada una de las
areas abordadas —antropologia filoséfica, filosofia moral y politica y filosofia de
la religion— respondiendo de este modo al objetivo original del Proyecto de Te-
sis. Pero el nucleo central de la tesis se puede leer diagonalmente a partir del
capitulo 1V, «El proyecto filoséfico de Charles Taylor», y el primer capitulo de
cada una de las siguientes partes, capitulos a los que he denominado “las cues-

"2 ética, politica y religiosa. Las “apuestas” con las que finaliza cada una

tiones
de estas cuestiones son mis propias apuestas interpretativas y seran las que
nos permitiran hablar de ese «Reencantando el mundo», titulo bajo el cual se
recogen las principales conclusiones de la investigacién.

En esta exposicion me voy a centrar Unicamente en las lineas principales de
esta segunda lectura para destacar la tesis fundamental de mi trabajo de inves-
tigacién. No obstante, me parece importante sefalar previamente, aunque sea

de modo muy breve, la diferente recepcion de la obra de Taylor en el mundo de

2 Capitulo V, «Una cuestidn ética: identidad y bien», Capitulo IX, «Una cuestidon politica: identidad y
trascendencia» y Capitulo XIII, «Una cuestion religiosa: identidad y trascendencia».

3 Estas apuestas seran explicitadas a lo largo de las proximas paginas, pero baste por el momento apun-
tar que la cuestidn ética finaliza con la apuesta por una ética sustantiva, la cuestidn politica en la apues-
ta por un liberalismo sustantivo y la religiosa en una apuesta por la creencia en la trascendencia.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 265



266 |

SoNIA E. RODRIGUEZ GARCIA

habla inglesa y en Espafia, asi como la metodologia filoséfica que Taylor sigue
en sus escritos, con la intencién de arrojar un poco de luz sobre el origen de los
diferentes malentendidos que han surgido en torno a su obra. Sélo de este mo-
do podremos comprender la magnitud del proyecto filoséfico que Taylor cons-
truye desde la configuracion de una antropologia filosdfica hasta la puesta en

marcha de una filosofia con pretensiones puramente practicas.

1. RECEPCION DE SU OBRA Y METODOLOGIA FILOSOFICA

Charles Taylor nacié en Montreal en 1913 y estudié Historia en la McGill
University. En 1953 se trasladé a Oxford, donde comenzd su Tesis Doctoral ba-
jo la supervision de Isaiah Berlin y Elisabeth Anscombe. En 1976, ocup6 la Chi-
chele Chair of Social and Political Theory en el All Souls College of Oxford y co-
menzd a tener peso como figura filoséfica. Sin embargo, en Montreal sera mas
conocido por su compromiso politico como miembro fundador (y posteriormente
candidato para los comicios electorales en Montreal) del Noveau Parti Democra-
tique du Quebec. Con la publicacidon de Sources of the Self en 1989, se consa-
gra como filésofo y comienza a ser internacionalmente reconocido. Los siguien-
tes anos se dedicara a la exploracion de los temas morales y politicos postula-
dos en este primer gran trabajo. Finalmente, en el afio 2007 alcanzara un nue-
vo hito en su carrera con la publicacién de A Secular Age y la concesién del
Templeton Prize.

Desde principios de la década de los 90, en el mundo de habla inglesa, mu-
chos investigadores vy filésofos han prestado atencién a la obra de Taylor. La
amplitud de su trabajo hizo que inicialmente su pensamiento fuese clasificado
como “critica de la cultura” y posteriormente como “filosofia politica”, etiquetas
que, sin embargo, no atestiguan la verdadera amplitud de la filosofia de Taylor.
A pesar de ello, muchos le han seguido y han intentado sistematizar su filoso-
fia, prestando atencion tanto a su filosofia moral y politica como a su creciente
preocupacion por el proceso de secularizacion del mundo moderno. En Espania,
sin embargo, la recepcién de su trabajo ha estado condicionada por la parcial

traduccion de sus libros, que no reflejan fielmente la evolucion de su pensa-

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



CHARLES TAYLOR: DE LA ANTROPOLOGIA FILOSOFICA A LA FILOSOFfA PRACTICA

miento®. El énfasis puesto en su participacion politica en Quebec y en el para-
digmatico debate entre liberalismo y comunitarismo favorecié que Taylor fuese
identificado como uno de los padres fundadores del comunitarismo tedrico, cir-
cunstancias a las que no ayudan la falta de conocimiento de sus primeros tra-
bajos, especialmente The Explanation of Behaviour y los Philosophical Papers 1
y II; y la no recepcion de sus ultimas obras, en concreto, de A Secular Age y de
Dilemmas and Connections.

A pesar de esto, la principal dificultad para la comprension y correcta iden-
tificacion del pensamiento de Taylor tiene que ver con su propio estilo y el
método filosofico llevado a cabo en sus escritos. Taylor es un autor ecléctico.
Desde sus estudios en Oxford se vera fuertemente influenciado por la corriente
analitica del Circulo de Viena, pero esta corriente no satisfara su curiosidad in-
telectual, lo que le llevara a estrechar lazos con la filosofia continental y, espe-
cialmente, con la fenomenologia de Merleau-Ponty.

Fenomenologia vy filosofia del lenguaje son dos corrientes que Taylor entre-
mezcla en sus analisis, conjugando lo que para él es el método fundamental de
la filosofia: la investigacion trascendental. En los trabajos de Kant, Hegel, Mer-
leau-Ponty, Heidegger y Wittgenstein, Taylor encuentra una familia de argu-
mentos que parten de algunas facetas supuestamente innegables de nuestra
experiencia con el fin de concluir que «esta experiencia debe tener ciertas ca-
racteristicas o ser de un cierto tipo, pues de otro modo estas facetas no podrian
ser innegables»>. La argumentacién trascendental es una “cadena de afirmacio-
nes apodicticas de indispensabilidad” [a chain of apodictic indispensability
claims] que conciernen a la experiencia y que, en ultimo término, se ocupan de
nuestra propia actividad, de modo que la tesis fuerte siempre estara vinculada
a la naturaleza del sujeto humano. Pero la regresion que conduce desde la ex-
periencia a su condicidon de posibilidad es una cuestion hermenéutica. Taylor
recupera de Heidegger y de Gadamer el intento de superar la falta de tempora-
lidad en las aproximaciones filoséficas y la reconstruccidén histérica como un

paso necesario dentro de la investigacion trascendental.

4 Al final de estas paginas ofrecemos el listado completo de los libros del autor asi como la informacidn
sobre las traducciones al espanol.

® Taylor, Ch., «The Opening Arguments of the Phenomenology», en A. Maclntyre (ed.), Hegel: A Collec-
tion of Critical Essays, New York, Doubleday, 1972, p. 151.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 267



268 |

SoNIA E. RODRIGUEZ GARCIA

Esta es la metodologia filosofica que Taylor llevard a cabo en sus trabajos:
entre analisis fenomenoldgicos y linglisticos, Taylor seguird el método de la
investigacién trascendental en la busqueda de aquellas condiciones de posibili-
dad de la naturaleza humana; pero, una vez alcanzadas estas condiciones, la
reconstruccion histérica sera la que nos permita trazar el trasfondo de significa-
do y comprobar la relevancia de estas teorias en la sociedad actual. Y aqui es
donde el estilo de Taylor complica todavia mas el asunto. En mas de una oca-
sion el propio Taylor ha afirmado haberse enfrentado a la dificultad de explicar
y asentar un conjunto de opiniones, ideas y corrientes; y su forma de hacerlo
es a través de la articulacidon de esas ideas basicas como si fuesen propias. El
peligro es que el lector puede confundir esas posiciones sobre las que Taylor
tan solo estd informando con su verdadero posicionamiento®. Es necesario, por
tanto, prestar especial atencién al comienzo y al final de los textos, donde Tay-
lor a menudo se posiciona entre corrientes cominmente enfrentadas, y no pre-
cipitarse en la apresurada atribucion de ideas, por mas fuerza y extensién que
aquéllas parezcan cobrar en el discurso. Esta es, en mi opinién, una de las prin-
cipales dificultades en la lectura y correcta identificacion del pensamiento de
Taylor, dificultad que ha dado lugar a mas de un malentendido sobre su filoso-

fia.

2. EL PROYECTO FILOSOFICO DE TAYLOR:
LA CONFIGURACION DE UNA ANTROPOLOGIA FILOSOFICA

El proyecto filosofico de Taylor se encuentra claramente recogido en los
Philosophical Papers. En la introduccidn a estos libros Taylor recupera la imagen
de la zorra y el erizo de Berlin, para situarse del lado de los erizos al afirmar
que todo su trabajo encajaria en lo que se ha denominado “antropologia filoso-

fica”:

6 «Un problema con el que me encontré fue: como dar sentido a este remolino de deba-

tes/intercambios/reacciones mutuas. Como establecer las diferentes posiciones sin repetir una y otra
vez: “en la opinidn del grupo A”, “en la opinidn del grupo B”. Mi solucién a esto (y no sélo en este libro)
fue iniciar tan pronto como fuese posible el discurso de las diferentes posiciones e incluso con su retdri-
ca; y esto con el fin de dar un sentido de porqué estas posiciones son tan atractivas para aquellos que
las sostienen. Asi que hay gran cantidad de oratio obliqua en el libro. Cuan peligroso es este procedi-
miento es algo que ya he experimentado mas de una vez. Es facil para el lector no ver que estoy infor-
mando sobre posiciones cominmente mantenidas, y tomar estas posiciones como las mias propias»
(Taylor, «Replies» [Respuestas de Taylor al simposio sobre su filosofia], New Blackfiars, 91 (2010): 645-
646).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



CHARLES TAYLOR: DE LA ANTROPOLOGIA FILOSOFICA A LA FILOSOFfA PRACTICA

A pesar de la aparente diversidad de los articulos publicados en esta coleccién, son
el trabajo de un monomaniaco; o quizas mejor de lo que Isaiah Berlin llamd un eri-
Zo. Si no una Unica idea, al menos si un Unico proyecto relacionado subyace a todos
ellos. Si hubiese que buscar un nombre, en el que tal agenda encaje en la geografia
de los dominios filosoficos, el término “antropologia filosofica” tal vez seria el me-

jor, aunque este término parezca incomodar a los filésofos de habla inglesa.’

Todos los trabajos de juventud de Taylor tendran como nucleo principal el
rechazo a la imagen del ser humano bosquejada por la epistemologia moderna,
imagen que Taylor resumen en la expresién “yo desvinculado” [disengaged
self]. La imagen del yo desvinculado es una derivacion de la visidn representa-
cionalista del conocimiento y muestra a un individuo no comprometido ni influi-
do directamente por las condiciones de la experiencia ordinaria; surge de la
comprensién del ser humano como un sujeto racional y reflexivo, capaz de des-
ligarse del mundo y de su subjetividad para formar representaciones (menta-
les) puramente objetivas. Frente a esta imagen, Taylor recupera la investiga-
cion trascendental llevada a cabo por Merleau-Ponty, Heidegger y Wittgenstein,
para recuperar los trascendentales del ser humano como sujeto encarnado, ser
de significados, agente y animal de lenguaje. Estos cuatro existenciarios se
uniran en la filosofia de Taylor para dar lugar a la imagen del ser humano como
“animal que se autointerpreta”, definicion por antonomasia del ser humano en
la obra de Taylor.

En realidad, la concepcién de los seres humanos como animales que se au-
tointerpretan —nos dice el propio Taylor— es una caracterizacion recurrente en
la filosofia contemporanea. Se trata de una tesis central dentro de las ciencias
del hombre que entrd gracias a Dilthey y se hizo muy fuerte a mediados vy fina-
les del siglo XX con autores como Heidegger, Gadamer y Habermas. Pero la
tesis de que el hombre es un ser que se autointerpreta no puede ser tomada
como una perogrullada, pues atenta contra la imagen antropoldgica que ha di-
bujado la cultura y el pensamiento moderno. La autointerpretacién del ser
humano viola el paradigma de claridad y objetividad, segun el cual pensar cla-
ramente sobre algo requiere que pensemos objetivamente; paradigma que en

antropologia exigiria la comprension del ser humano como un objeto entre

7 Taylor, Ch., Philosophical Papers, Cambridge, Cambridge University Press, 1985, p. 1.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 269



270 | SoNIA E. RODRIGUEZ GARCIA

otros objetos, caracterizable puramente en términos de propiedades indepen-
dientes de su experiencia. En contraposicion, la afirmacion de que el ser huma-
no es un animal que se autointerpreta implica la idea de que la interpretacion
que hagamos de nosotros mismos y de nuestra experiencia es parte constituti-
va de lo que somos y, por tanto, no puede ser considerada simplemente como
una visioén de la realidad, de nuestra realidad, independiente de ésta.

La imagen del ser humano como animal que se autointerpreta reintroduce
en la concepcidn del ser humano la importancia de las emociones y las cargas
significativas referidas al sujeto. Emocion, bien, valor y significatividad seran
nociones fundamentales en la construccién de la identidad humana: el ser
humano es un animal que se autointerpreta y en ese interpretarse configura y
conforma su propia identidad; la existencia humana esta constituida por y, a su
vez, expresa los significados de dichas autointerpretaciones. Esta antropologia
filoséfica de fuerte raigambre fenomenoldgica serd el eje fundamental de toda
la filosofia de Taylor, el prisma a través del cual se proyectaran las diferentes
lineas de investigacidon que desarrollara a lo largo de su obra como una cons-
tante busqueda de significados.

Para Taylor, la autointerpretaciéon no puede quedar reducida a una cuestiéon
puramente tedrica, puramente ontoldgica, sino que estamos obligados a la in-
terpretaciéon y clarificacion del significado de nuestro actuar humano. Asi, el
sentido que damos a nuestras valoraciones y a nuestras acciones nos llevara a
adentrarnos en la dimensién ética. El significado de las comunidades supraindi-
viduales y suprafamiliares y el reconocimiento de nuestra dependencia respecto
a ellas nos abre el camino a la dimensién politica. Y a estas dos dimensiones,
debemos agregar el tipo de significaciones que articulamos respecto a aquello
que Taylor denomina “trascendencia”, lo que nos sumergira en el ambito reli-
gioso. Significados y coherencias que Taylor intentard dilucidar y que, ahora,

nosotros pasamos a bosquejar.

3. ANTROPOLOGIA FILOSOFICA Y ETICA
En el seno de la definiciéon del ser humano como animal que se autointer-

preta aparece ya, por primera vez, una nocidén que sera basica en la filosofia de

Taylor. La insercion del ser humano en un mundo de valores hace que Taylor

‘ Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



CHARLES TAYLOR: DE LA ANTROPOLOGIA FILOSOFICA A LA FILOSOFfA PRACTICA

postule la idea del ser humano como evaluador fuerte, base de la concepcion
ético-antropoldgica que Taylor explicitara bellamente en Sources of the Self.
En esta ocasion, el pensamiento de Taylor va en contra de la imagen del

III

ser humano como “yo puntual” [punctual self]. El yo puntual es una extensién
de la idea del yo desvinculado y conectara directamente con la vision mecani-
cista del mundo. Segun esta concepcién el yo es responsable de sus pensa-
mientos y representaciones y es capaz de transformar el mundo, de manipular-
lo instrumentalmente en funcidén de sus propios intereses. El yo puntual es ya
un ser racional, libre y plenamente auténomo. La imagen del punto geométrico
inspira la idea del yo sin extension, esto es la idea de la libertad autodetermi-
nante y sin situacion. Frente a esta imagen, Taylor recupera la idea de Harry
Frankfurt segun la cual el ser humano es capaz de tener deseos de segundo
orden, esto es, deseos cuyo objeto es un deseo de primer orden. Esta evalua-
cion cualitativa (evaluaciéon de segundo orden) serd denominada por Taylor
evaluacion fuerte, para incidir en la fuerza de los mismos criterios en funcién de
los cuales juzgamos nuestras vidas y las de los demas. La idea de fondo es que
el ser humano es un ser capaz de una vida superior, un ser que aspira a la dig-
nidad y sobre el cual pesa una gran responsabilidad.

Nuestra identidad —nos dice Taylor— estd determinada por aquellas eva-
luaciones fundamentales que son el horizonte indispensable sobre el que re-
flexionamos y nos evaluamos como personas. Nuestras evaluaciones son articu-
laciones que pretenden expresar de forma satisfactoria un sentido y una co-
herencia subyacente, es decir, nuestras evaluaciones son interpretaciones; pero
dado que su objeto es nuestra propia evaluacion —como resultado de nuestra
capacidad de evaluar—, podemos decir que son autointerpretaciones y, como
tales, forman parte constitutiva de nuestra propia identidad. Asi, podemos con-
cluir diciendo que la evaluacion fuerte es reflexién sobre el yo y sus temas mas
fundamentales, aquellos que le comprometen mas plena y profundamente. Lo
que estd en juego es la articulacion de aquello que, aun permaneciendo inarti-
culado, es sentido como esencial en la configuracion de mi propia identidad. Y,
en este punto, encontramos una responsabilidad mucho mas fuerte que la mera
responsabilidad de las evaluaciones como resultado de nuestra actividad valo-
rativa. Dado que la evaluacidn exige autointerpretacién, autodefinicidon, auto-

rresolucion, nos convertimos en responsables de nosotros mismos. Evaluacion

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 271



272 |

SoNIA E. RODRIGUEZ GARCIA

fuerte y autorresponsabilidad son dos caras del mismo poliedro, el multifacético
poliedro del yo.

Taylor extrapola el analisis fenomenoldgico de la agencia encarnada de
Merleau-Ponty al ambito moral, para afirmar que saber quién soy es conocer
dénde me encuentro en el espacio moral, un espacio determinado por las dis-
criminaciones cualitativas, los bienes e hiperbienes, y los marcos referenciales
dentro de los cuales nos movemos y entre los que escogemos. Es gracias a esta
concepcidn ética de corte teleoldgico y motivada por el bien, por lo que pode-
mos hablar de una apuesta por una ética sustantiva en Charles Taylor. Esta
apuesta no supone la exclusidon de las cuestiones normativas ni procedimenta-
les, sino mas bien la inclusién de bienes y valores (y su diversidad) dentro de la
reflexién ética y las consideraciones morales, sin que por ello deba tampoco
postularse la primacia de lo justo ante problemas de realizacién personal, ni
viceversa. Esta es la finura del pensamiento de Taylor, intentado unir perspec-
tivas tradicionalmente enfrentadas en la bdsqueda de una comprensién mas
rica y profunda. El intento de introducir la valoracién sustantiva dentro del pro-
cedimentalismo ético y desgarrar asi las rigidas costuras de lo justo y lo correc-
to es también el intento de superar las dicotomias entre universalismo y parti-
cularismo, entre dogmatismo y relativismo. No se trata de darle una primacia
sistematica a los bienes, sino mas bien de lograr un ajuste mutuo entre lo nor-
mativo y lo valorativo.

Tras el analisis ético-antropoldgico llevado a cabo en la primera parte de
Sources of the Self, Taylor iniciara la reconstruccion de las fuentes morales de
la modernidad para explorar aquellos marcos referenciales que permanecen
implicitos pero todavia operativos en nuestra cultura actual. El objetivo ultimo
es dar cuenta de la complejidad y ambivalencia de la modernidad y la recupe-
racion del ideal de la autenticidad, sobre el cual descargar toda su fuerza moral,
y, de este modo, configurar una ética de la auténtica autenticidad, tarea que

llevara a cabo en su famoso The Ethics of Authenticity.

4. ANTROPOLOGIA FILOSOFICA Y POLITICA

Pero la influencia del yo desvinculado y del yo puntual no quedara circuns-

crita en esta investigacion ético-antropoldgica, sino que como consecuencia de

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



CHARLES TAYLOR: DE LA ANTROPOLOGIA FILOSOFICA A LA FILOSOFfA PRACTICA | 273

aquéllos dos Taylor ve surgir la idea del “yo &tomo"®, base de las teorias del
contrato social, asi como de algunas vertientes del liberalismo de la neutrali-
dad. Frente a la idea de un individuo prepolitico, sujeto portador de derechos
naturales y de intereses privados, Taylor recuperara la definicidn aristételica del
hombre como un animal politico y la Sittlichkeit hegeliana para afirmar que el
ser humano es ante todo un animal social. Este es nuevamente un trascenden-
tal de la naturaleza humana (una condicién invariable), que permitira diferentes
posicionamientos (la rica variabilidad humana) segun qué entendamos por bie-
nes comunes, libertad, derechos humanos y justicia, nociones centrales dentro
de la reflexién politica en Taylor®.

La critica de Taylor al atomismo tendra una triple vertiente. En primer lu-
gar, Taylor no aceptara la concepcién del ser humano como un individuo ante-
rior a toda comunidad. Por el contrario, afirmara que el sujeto humano no sélo
no es materialmente autosuficiente al margen de la sociedad, sino que soélo
puede vivir humanamente y desarrollar sus facultades especificamente huma-
nas en el seno de una comunidad. En segundo lugar, las fuentes atomistas de
lealtad son, a juicio de Taylor, insuficientes para explicar el funcionamiento, la
puesta en marcha y la conservacién de la comunidad. El mantenimiento de la
comunidad requiere la formacion de un fuerte vinculo a partir de sentimientos
de solidaridad, fraternidad y patriotismo, sentimientos que se veran potencia-
dos por la identificacidn de aquellos que sean considerados bienes comunes
dentro del espacio social. Y, en tercer lugar, —y he aqui uno de los puntos de
mayor importancia dentro de la filosofia politica del canadiense—, Taylor ne-
gara la primacia de los derechos individuales, pues el establecimiento de dicha

ri ia i icar r r rincipi r i u i i
macia implicar relegar el ncipio de “pertenencia a” u “obligacion con” la

8 Esta Ultima expresion no es utilizada por Taylor pero nos parece adecuada para sintetizar la tercera
imagen del ser humano que Taylor criticara al explorar las consecuencias sociales y politicas derivadas
de las dos primeras imagenes. La expresion que Taylor utilizard serd “atomizacion de la sociedad” para
referirse al predominio de individuos aislados que hacen prevalecer sus intereses privados. A esta misma
idea nos referimos con la expresion “yo atomo”.

° En la década de los 90 Taylor centrara su filosofia en estos temas, planteados como los desarrollos
politicos de Sources of the Self. El planteamiento de Taylor en estos afios sera muy diferente —aunque
no por ello contradictorio— con respecto a los planteamientos de sus tempranos escritos politicos vincu-
lados a la defensa del NPD de Quebec. No obstante queremos destacar aqui tres textos que considera-
mos que muestran con especial claridad la génesis de la filosofia politica del autor y que guardan entre si
una estrecha conexidn tematica: «Atomism» [en A. Kontos (ed.), Powers, Possessions and Freedom,
Toronto, University of Toronto Press, 1979, 39-61. Recogido en Ch. Taylor (1985b), 187-210, y en Ch.
Taylor (1997a), 225-256], «Cross Purposes: the Liberal-Communitarian Debate» [en N. L. Rosenblum
(ed.), Liberalism and the Moral Life, Cambridge, Harvard University Press, 1989, 159-182. Recogido en
Ch. Taylor (1995a), 181-203] y «The Politics of Recognition» [en Working Paper, Chicago, Center for
Psychosocial Studies, 1992. Recogido en Ch. Taylor (1993a), 25-73, y en Ch. Taylor (1995a), 225-256].

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014, |



274 |

SoNIA E. RODRIGUEZ GARCIA

comunidad a un segundo plano. Para los atomistas, la obligacién de pertenencia
es derivada, se nos impone de manera condicionada por ser ventajosa para los
individuos y, de este modo, queda sometida a la atribucién de derechos. Para
Taylor, en cambio, el ser humano esta esencialmente ligado a la comunidad vy
con ella contrae un compromiso de pertenencia y participacién y, en conse-
cuencia, los derechos individuales seran derivados de aquel compromiso con la
comunidad portadora de significados.

En el seno de esta reflexion, Taylor realizara un gran esfuerzo por hacer del
liberalismo un régimen compatible y eficaz ante las demandas sociales y las
politicas actuales. Sin ningun reparo, Taylor afirmara que las sociedades de-
mocraticas occidentales hacen del régimen politico liberal el mas propicio para
el logro de los objetivos sociales y el mas adecuado a nuestro modelo de socie-
dad civil. Alaba, por tanto, los notables avances del pensamiento liberal y sus
grandes logros (la defensa del individuo, la libertad y los derechos humanos,
entre otros); pero introducird la comunidad en busca de una mejor fundamen-
tacion ontoldgica de la tradicion liberal y sus presupuestos. La respuesta de
Taylor ante el debate entre liberalismo y comunitarismo es una sintesis inte-
gradora con la que se pretenden superar los déficits que ambas tradiciones han
dejado traslucir en su desarrollo historico.

En esta ocasién, la apuesta de Taylor serd por un liberalismo sustantivo,
esto es, un liberalismo que acoja en su seno la reflexidén sobre bienes, valores y
concepciones de la vida buena, sin por ello quedar circunscrito al particularismo
y localismo de la comunidad, ni tan siquiera desatender las exigencias propias
de universalismo y neutralidad del liberalismo procedimental; es decir, un libe-
ralismo capaz de mantener una postura holista en las cuestiones ontoldgicas e
indivualistas en cuestiones de defensa, esto es, capaz de mantener una vision
amplia sobre la naturaleza humana y la obligacién de pertenencia a una comu-
nidad dada, sin por ello renunciar a la defensa del individuo y su libertad.

Los equivocos surgidos en torno al debate entre comunitarismo y liberalis-
mo, haran que Taylor intente desentrafiar el motivo de estas dificultades, lo
que le llevard a analizar dos politicas en apariencia contrapuestas que han ve-
nido a insertarse en la modernidad. El analisis y la reconstruccion historica de la
politica de la dignidad igualitaria y de la politica del reconocimiento de la dife-

rencia, llevaran a Taylor a proponer una nueva aplicacion practica, que aune lo

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



CHARLES TAYLOR: DE LA ANTROPOLOGIA FILOSOFICA A LA FILOSOFfA PRACTICA

mejor de estas dos alternativas y permita la puesta en marcha de la politica del

reconocimiento igualitario.

5. ANTROPOLOGIA FILOSOFICA Y RELIGION

Si todos estos temas estan entretejidos y de algun modo apuntados desde
los mismos comienzos de su filosofia, con el nuevo milenio Taylor incorporara
una nueva dimensiéon dentro de su filosofia, vinculada en esta ocasién al tema
de la religion y la secularizacion del mundo moderno. Asi, en un nuevo rechazo
a la imagen trazada por la tradicién, aquélla que nos lleva a la comprensién del
ser humano como un “yo obliterado” [buffered self]*° —esto es, cada vez mas
cerrado e impermeable a todo aquello que pretenda trascender el mundo pu-
ramente mecanicista trazado por la ciencia moderna—, Taylor recupera la idea
de un “yo poroso” [porous self], abierto y permeable a fuerzas y espiritus que
otorgan significados no exclusivamente humanos al mundo que nos rodea. De
este modo, Taylor postulara como trascendental humano nuestra condicién de
seres espirituales. Este nuevo trascendental del ser humano esta intimamente
conectado con nuestra condiciéon de evaluadores fuertes asi como con la per-
cepcidn de aquello que identificamos como hiperbienes. De este modo, en Tay-
lor, lo moral y lo espiritual quedan intimamente conectados. Aquéllas que en
Sources of the Self habian sido consideradas las fuentes morales de la moder-
nidad quedan transformadas en A Secular Age en las fuentes de poder que ri-
gen y orientan nuestra vida espiritual. Nuestras evaluaciones fuertes nos reve-
lan que en algun lugar, en alguna actividad o en alguna condicion existe algo
que resulta mas valioso, mas digno, mas elevado; algo que nos lleva a un plus

de plenitud, riqueza, valor y/o significatividad. Si nos situamos en ese lugar, si

10 | a traduccidn literal de la expresidn “buffered self” seria “yo taponado”. La edicién espafiola de Modern
Social Imaginaries traduce la expresidon como “identidad resguardada”. Sin embargo, nosotros nos
hemos decantado por traducir “buffered” por “obliterado” por recoger la sutilidad y la connotaciéon de la
descripcion de Taylor. La sugerencia de utilizar tan bella expresion se la debemos a Javier San Martin.
“Obliterar” proviene del francés “oblitérer” y se utiliza para los sellos de correos que cuando son tapona-
dos (expresion utilizada para el sellado y estampado) cierran el transito de las franquicias y ya no permi-
ten el paso. Ortega utiliza la expresion en La rebelion de las masas, cap. VIII, para sefalar la cerrazén
mental del hombre-masa. En Taylor, frente a un yo poroso tenemos un yo obliterado, es decir, aquel yo
cerrado, taponado, que imposibilita el paso y la inundacién del si mismo por parte de aquellas fuerzas y
seres extramundanos del mundo encantado. Cualquiera de las tres traducciones -yo taponado, identidad
resguardada o yo obliterado- debe ser entendida bajo el prisma de la impermeabilidad del ser humano
moderno, frente a aquella antigua porosidad del yo premoderno.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 275



276 |

SoNIA E. RODRIGUEZ GARCIA

realizamos esta actividad o alcanzamos tal condicién, sentimos nuestra vida
como mas plena, mas rica, mas admirable, mas profunda. Nuestra condicidn de
seres espirituales es otra de las condiciones invariables de la variabilidad
humana, variabilidad que en este caso quedara manifiesta en la posibilidad de
la creencia en la trascendencia o en la inmanencia. La apuesta final de Taylor
serd, en esta ocasioén, por la creencia en la trascendencia.

Sin embargo, hemos de advertir de una dificultad adicional en este punto.
Taylor no abordara directamente nuestra condicidon de seres espirituales como
en su momento hizo con la condiciéon del ser humano como evaluador fuerte
—base de la navegacién ética—, ni con la condicién del ser humano como ani-
mal social —base de la navegacion politica—, o al menos no lo abordara de un
modo puramente analitico, pues nuestra condicidon de seres espirituales tiene
gue ver con nuestro modo de sentir las cosas. La explicitacion de tal condicion
invariable, de este trascendental estd inserta dentro de la explicacion del des-
encantamiento del mundo moderno. Esta explicacion no debe ser entendida
como una teoria —aclara el propio Taylor—, sino mas bien como la explicacion
fenomenoldgica de cdmo son sentidas las cosas. Una condicidén crucial para que
fuese posible el desencantamiento del mundo fue el nuevo sentido del yo y su
lugar en el cosmos. Este cambio en el yo implicdé una transformacién en los
elementos centrales, mejor dicho, un cambio en la sensibilidad hacia los ele-
mentos centrales (naivite, finalidad, plenitud) que configuran el espacio espiri-
tual, aquél en el que nos situamos y orientamos en la configuracién y dotacion
de sentido de nuestra propia espiritualidad.

Pero Taylor también estd preocupado por entender como en un periodo de
tiempo muy reducido, en menos de 500 afos, hemos pasado de un mundo en
el que la no-creencia era virtualmente imposible a un mundo en el que la in-
creencia es tan sdlo una opcién espiritual entre otras muchas. Por eso, las fuen-
tes morales de la modernidad quedaran, finalmente, reconvertidas en las fuen-
tes de la secularizacién, a través de las cudles Taylor narrara una serie de his-
torias que se entrecruzan para explicar el auge de la edad de la increencia. Tras
esta nueva reconstruccion histérica llevada a cabo en A Secular Age, Taylor
mostrara la necesidad de hacer de la religién un caso especial asi como la ne-
cesidad de una radical redefinicién de la laicidad, lo que, finalmente, desembo-

cara en una nueva propuesta practica: en la articulacién de un nuevo modelo

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



CHARLES TAYLOR: DE LA ANTROPOLOGIA FILOSOFICA A LA FILOSOFfA PRACTICA

liberal-pluralista de laicidad que abogue por el didlogo y enriquecimiento mutuo
de las multiples formas de espiritualidad del mundo contemporaneo.

6. A MODO DE CONCLUSION
Esta es, en lineas generales, la coherencia interna del pensamiento de

Charles Taylor que he intentado explicitar y sistematizar en mi trabajo de in-

vestigacion y que podria recogerse graficamente en el siguiente esquema:

APLICACIONES ETICAde la POLITICA DEL MODELO DE
PRACTICAS AUTENTICA RECONOCIMIENTO LAICIDAD LIBERAL
AUTENTICIDAD IGUALITARIO PLURALISTA
I
f ! | f ! f : l
HERMENEUTICA ¥ RECONSTRUCCIOMN AMALISIS POLITICA NARRACION
RECONSTRUCCION FUENTES DE LA DIGNIDADY HISTORIAS DE LA
HISTORICA MORALES DE LA POLITICA DE LA SECULARIZACION
MODERNIDAD DIFERENCIA OCCIDENTAL
L ] L ] | ]
T T T
APUESTAS :
ETICA SUSTANTIVA LIBERALISMO SUSTANTIVO ~ CREENCIA EN LA TRASCENDENCIA
DE TAYLOR [ [
evaluador fuerte animal social ser espiritual
i A | PoLiTICA | | REUGIGN
TRASCENDENTAL
i kL L4 -
yodtome yoobliterado
]
animal que se
autointerpreta
ANTROPOLOGIA
FILOSOFICA

Toda su filosofia se elabora y desarrolla a partir de la configuracién de una
antropologia filoséfica de la modernidad. La filosofia de Taylor es un pensa-
miento en constante evolucion que se despliega desde el rechazo de la imagen
del ser humano trazado por la epistemologia moderna (yo desvinculado) y a

través de la dilucidacion de las condiciones invariables de la variabilidad huma-

Investigaciones Fenomenolégicas, n. 11, 2014,

| 277



278 | SoNIA E. RODRIGUEZ GARCIA

na, esto es, los trascendentales del ser humano: animal que se autointerpreta,
evaluador fuerte, animal social y ser espiritual.

La metodologia filoséfica de Taylor se puede apreciar al analizar cada una
de las disciplinas que aborda con mas profundidad a lo largo de su vida. Los
analisis en torno al ser humano como evaluador fuerte, animal social y ser espi-
ritual (vs. yo “puntual”, yo dtomo y yo obliterado) son un claro ejemplo de
aquella investigacion trascendental que partiendo de las facetas innegables de
la experiencia humana busca las condiciones invariables de la variabilidad
humana, esto es, de la condicién de posibilidad de todo sentir, pensar y actuar
humano. La reinsercién de bienes y valores en la vida humana en todas y cada
una de sus facetas, en todos estos trascendentales, es lo que nos permite
hablar de una apuesta por una ética sustantiva, un liberalismo sustantivo y una
creencia en la trascendencia; apuestas que constituyen una suerte de reencan-
tamiento del mundo, que, en ultimo término, no es mas que el deseo de hallar
ese plus de significatividad que toda vida humana debe tener.

Por otra parte, la reconstruccién histérica llevada a cabo con las fuentes de
la moralidad (Sources of the Self), las politicas de la igual dignidad y de la dife-
rencia (Multiculturalism and The Politics of Recognition) y las historias que se
entrecruzan para dar paso a nuestra era secular (A Secular Age) es una mues-
tra de la amplitud y erudicion del pensamiento de Taylor y del intento de recu-
perar la temporalidad en las aproximaciones filoséficas. Es aqui donde se pro-
ducen los malentendidos en torno a su pensamiento, al no identificar correcta-
mente aquellas corrientes e ideas fundamentales sobre las que Taylor esta in-
formando y aquéllas que pueden ser consideradas las verdaderas tesis tayloria-
nas. Tampoco es casual que la configuracion de su antropologia filosofica lleve,
de este modo, a una filosofia de la cultura, a una critica de la cultura que dé
cuenta de la complejidad y de la ambigliedad que nos ha tocado en suerte vivir.
En este punto, los analisis de Taylor cuentan con el mérito de mostrar los gran-
des logros de la modernidad, sin por ello desatender a aquellos aspectos de
nuestro mundo actual que son vivenciados como malestares. Pero, lejos de
guedarse en la postulacion de esta ambivalencia, Taylor es capaz de superar los
analisis tedricos en busca de posibles soluciones para estos aspectos desestabi-
lizadores.

De ahi que su filosofia entreteja teoria y practica de un modo magistral, de

forma que, finalmente, alcancemos una filosofia practica, una filosofia que esta

‘ Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



CHARLES TAYLOR: DE LA ANTROPOLOGIA FILOSOFICA A LA FILOSOFfA PRACTICA

en funcidn de y sirve a la vida, a nuestra vida a través de la articulacidon de una
ética de la auténtica autenticidad, la puesta en marcha de una politica del reco-
nocimiento igualitario y la configuracion de un nuevo modelo liberal-pluralista
de laicidad; tres propuestas practicas que guardan entre si una fuertisima co-

herencia y consistencia y que merecen toda nuestra atencién.

BIBLIOGRAFIA

TAYLOR, Charles (1964): The Explanation of Behaviour, London, Routledge & Kegan Paul.
— (1970): The Pattern of Politics, Toronto, McClelland and Stewart.

— (1975): Hegel, Cambridge, Cambridge University Press. Trad. esp. de Francisco Castro,
Carlos Mendiola y Pablo Lazo, Hegel, Barcelona, Anthropos, 2010.

— (1979): Hegel and Modern Society, Cambridge, Cambridge University Press. Trad. esp.
de Juan José Utrilla, Hegel y la Sociedad Moderna, México, F.C.E., 1983.

— (1983): Social Theory as Practice, Delhi, Oxford University Press.

— (1985a): Human Agency and Language. Philosophical Papers 1, Cambridge, Cambridge
University Press.

— (1985b): Philosophy and the Human Sciences. Philosophical Papers 2, Cambridge, Cam-
bridge University Press.

— (1989): Sources of the Self. The Making of the Modern Identity, Cambridge, Harvard
University Press. Trad. esp. de Ana Lizon, Fuentes del yo. La construccion de la identi-
dad moderna, Barcelona, Paidds, 1996.

— (1991): The Ethics of Authenticity, Cambridge, Harvard University Press [Publicado
originalmente como The Malaise of Modernity, Toronto, Anansi]. Trad. esp. de Pablo
Carbajosa, La ética de la autenticidad, Introduccién de Carlos Thiebaut, Paidds, Barcelo-
na, 1994.

— (1992): Rapprocher les solitudes. Ecrits sur le fédéralisme et le nationalisme au Canada,
Guy Laforest (ed.), Quebec, Presses de |'Université Laval. Trad. ing. de Paul Leduc
Browne, Reconciling the Solitudes. Essays on Canadian Federalism and Nationalism,
Montreal, McGill-Queen’s University Press, 1993. Trad. esp. de Maria Jesus Marin, Do-
nostia, Acercar las soledades: Federalismo y nacionalismo en Canada, Donostia, Tercera
Prensa-Hirugarren Prentsa, 1999.

— (1993): Multiculturalism. Examining the Politics of Recognition, edicidn e introduccién de
Amy Gutmann, Princenton, Princenton University Press. Trad. esp. de Mdnica Utrilla, Li-
liana Andrade y Gerard Vilar, El multiculturalismo y la “politica del reconocimiento”,
México, F.C.E. , 2009, 22 ed.

— (1995): Philosophical Arguments, Cambridge, Harvard University Press. Trad. esp. de
Fina Birulés, Argumentos filosdficos, Barcelona, Paidds, 1997.

— (1997): La liberté des modernes, edicion de Philippe de Lara, Paris, Presses Universitai-
res de France, Paris. Trad. esp. de Horacio Pons, La libertad de los modernos, Buenos
Aires, Amorrortu, 2005.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 279



280 |

SoNIA E. RODRIGUEZ GARCIA

(1999): A Catholic Modernity? Charles Taylor's Marianist Award Lecture, with responses
by William M. Shea, Rosemary Luling Haughton, George Marsden, and Jean Bethke
Elshtain, James L. Heft, ed., Oxford, Oxford University Press.

(2002): Varieties of Religion Today. William James Revisited, Cambridge, Harvard Uni-
versity Press. Trad. esp. de Ramodn Vila, Las variedades de la religion hoy, Barcelona,
Paidds, 2003.

(2004): Modern Social Imaginaries, Durham y Londres, Duke University Press. Trad.
esp. de Ramon Vila, Imaginarios sociales modernos, Barcelona, Paidos, 2006.

(2007): A Secular Age, Cambridge, Harvard University Press.

(2010): Laicité et liberté de conscience [con Jocelyn Maclure], Montreal, Les Editions du
Boreal.

(2011a): Dilemmas and Connections. Selected Essays, Cambridge, Harvard University
Press.

(2011b): The Power of Religion in the Public Sphere [con ]. Habermas, J. Butler y C.
West], edicion de Eduardo Mendieta y Jonathan VanAntwerpen, Columbia, SSRC Book.
Trad. esp. de José Maria Carabante y Rafael Serrano, El poder de la religion en la esfera
publica, Madrid, Trotta, 2011.

(2012): Democracia Republicana/Republican Democracy, Introduccion de Renato Cristi,
Apéndice de Renato Cristi y Ricardo Tranjan, Santiago de Chile, LOM Ediciones.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



Investigaciones Fenomenoldégicas, n. 11, 2014, 281-289.

e-ISSN: 1885-1088

CUESTIONES TERMINOLOGICAS Y COMENTARIOS

DE ALGUNAS CUESTIONES CLAVE EN LA TRADUCCION DE

ANALISIS REFLEXIVO DE LESTER EMBREE

TERMINOLOGY QUESTIONS AND COMMENTS

ON SOME KEY ISSUES IN TRANSLATION OF

LESTER EMBREE'S REFLEXIVE ANALYSIS

Carles Conrad Serra Pages

Grup d’Estudis Fenomenologics / Institut d’Estudis Catalans, Barcelona

Resumen: En esta ponencia presentaremos la
traduccion al catalan del libro Andlisis Reflexivo,
de Lester Embree, quien es probablemente el
representante vivo mas influyente y lider de la
corriente fenomenoldgica que empezd con la
New School For Social Research y cuya primera
generacion fue la de Dorion Cairns, Aaron Gur-
witsch y Alfred Schutz. Esta tradicion empieza
con la publicacion de Ideas de Husserl en 1913,
por lo que la traduccién de este libro no deja de
ser un pequefio homenaje al libro en el afio de
su centenario. Contaremos cémo surgidé y por
qué decidimos emprender la traduccion del
libro, para pasar a exponer luego algunas difi-
cultades terminoldgicas que aparecieron a lo
largo de la traduccion, asi como justificar algu-
nos de los términos que usamos para su tra-
duccién. Nos centraremos en los términos que
pertenecen estrictamente a la tradicion de la
New School, como son ‘intentivity’ and ‘intenti-
ve process’, acufiados por Cairns, para pasar a
explicar luego el término que Lester prefiere
para referirse a aquello a lo que se refieren
estos conceptos: ‘encounterings’. Finalmente,
acabaremos por comentar la traducciéon de los
términos ingleses ‘experience’ (que en catalan y
en castellano se traduce por ‘experiencia’, que
es un nombre pero no un verbo) y ‘objects as
intended to’. En resumen, nuestra intencion es
presentar la traduccion del libro Andlisis Re-
flexivo al catalan y que esta presentacion sea
un humilde homenaje al autor.

Palabras clave: Analisis reflexivo | Fenomeno-
logia constitutiva | traduccion | Ideas

Fecha de recepcion: 10-II-2014

carles.serra@gmail.com

Abstract: In this paper we are going to present
the Catalan translation of the book Reflexive
Analysis, by Lester Embree, who is probably the
most influential living representative and leader
of what once was the New School tendency in
phenomenology headed by Dorion Cairns, Aron
Gurswitch and Alfred Schutz. This tendency
began with the publication of Husserl’s Ideas in
1913. In this way, the translation of this book is
a small tribute to Ideas in the year of the cele-
bration of its centenary. We will explain how
and why we decided to translate Embree’s
book, followed by an exposition of some of the
terminological difficulties that came up during
its translation, as well as the justification for
some of our terminological decisions. We will
focus on the terms that strictly belong to the
tradition of the New School tendency, such as
‘intentiveness’ and ‘intentive process’, coined
by Cairns, so as to proceed then to explain the
term that Lester prefers to use to refer to what
those terms refer to: ‘encounterings’. Finally,
we will close this talk by commenting on the
translation of the English words ‘experience’
(which in Catalan and in Spanish is translated
as ‘experiéncia’, and which can act as a noun
but not as a verb) and ‘objects as intended to’.
Summarizing, our intention is to present the
translation of the book Reflexive Analysis into
Catalan and we expect this presentation to be a
humble tribute to the author.

Key Words: Reflexive analysis | Constitutive
phenomenology | translation | Ideas

Fecha de aceptacion: 4-VII-2014



282 |

CARLES CONRAD SERRA

Hoy les voy a hablar de la traduccion al Catalan del libro Reflexive Analysis
de Lester Embree, quien nos acompafa hoy aqui. Lester Embree no necesita
presentacion, pero me limitaré a recordar que seguramente es el representante
vivo mas influyente de la tradicion fenomenoldgica que se inicia con la New
School For Social Research, tendencia que fundaron los ultimos y, segun él,
mas fieles discipulos de Husserl: Dorion Cairns, Aron Gurwitsch y Alfred Schutz.
Se puede decir que esta tradicion empezé con la publicacién de La filosofia co-
mo ciencia estricta en 1911 y que tuvo su maxima expresion con la publicacion
de Ideas en 1913, por lo que podemos felicitarnos de tenerle hoy aqui, en este
congreso en el que celebramos el centenario de la publicacion de Ideas, y de
presentar hoy aqui la traduccién de su libro Analisis Reflexivo.

Empezaré por explicar como surgid el proyecto, lo cual encontraran des-
arrollado con mas detalle en la nota del autor a la ediciéon catalana. Luego pa-
saré a comentar algunos tecnicismos del argot fenomenoldgico y las dificultades
gue encontré al traducirlos al catalan. Se vera que hay que tener en cuenta el
sentido filosoéfico de estos términos para realizar una traduccion fiel. El propdsi-
to de mi contribucién al congreso no es otro que presentar la traduccién al ca-
talan de Reflexive Analysis y que esta presentacion sea un humilde homenaje al
autor.

Si quisiéramos buscar la génesis del proyecto de la traduccion al catalan de
Reflexive Analysis deberiamos recordar una serie de sucesos. Deberiamos em-
pezar por remontarnos al afio 2001, cuando, a lo largo de una estancia que
realizé en Santiago de Compostela para aprender espafiol, Lester vio que en
Espafia coexistian 4 lenguas oficiales. Poco después, en 2005, en un congreso
en Lima, conocié a Joan Gonzalez, del Grupo de Estudios Fenomenoldgicos de
Barcelona. Mas tarde, durante el Congreso que la SEFE organizé en Segovia en
noviembre de 2009, titulado “Fenomenologia y politica”, coincidimos todos y
Lester entablé amistad con el grupo de Barcelona en su totalidad. Por aquel
entonces, Lester habia escrito un libro que aparecid en inglés en 2003, Reflexi-
ve Analysis, y expresé su interés por publicarlo en Catalan. Todo esto lo encon-
traran en la nota del autor a la edicion catalana. La propuesta enseguida nos
encandilé y Joan Gonzdlez propuso que fuera yo quien hiciera la traduccion,
seguramente porque pensd que, al ser licenciado en inglés y filosofia, y llevar

ya tiempo trabajando con el Grupo de Estudios Fenomenoldgicos de Barcelona,

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



CUESTIONES TERMINOLOGICAS Y COMENTARIOS DE ALGUNAS CUESTIONES CLAVE EN...

yo era la persona mas indicada para ello. Le agradezco su confianza. También
fue Joan quien convencid a Josep Montserrat para publicar el libro. Publicar un
libro hoy en dia es dificil y si no hubiera sido por Josep no lo habriamos conse-
guido. Por otro lado, habia varios motivos que justificaban, a mi parecer, llevar
a cabo este proyecto de traduccién. Aunque hay una edicién bilinglie inglés-
espafol publicada en Méjico, es dificil adquirirla en Espafa, y a pesar de que el
catalan es una lengua minoritaria, la filosofia goza de relativa buena salud en
Catalufa, si consideramos que en un territorio de poco mas de 7 millones de
habitantes hay tres facultades de filosofia importantes: la Universidad de Bar-
celona, la Universidad Autonoma de Barcelona en Bellaterra y la Universidad de
Girona. Esto sin tener en cuenta que la UNED tiene varias sedes en Catalufa,
entre otras ésta en la que nos encontramos hoy, y la UOC también ofrecen la
posibilidad de obtener el grado de filosofia a distancia. Ademas, aqui en Catalu-
Aa la lengua vehicular de las clases en las facultades es todavia el catalan, por
lo que es util tener un libro de texto en esta lengua para facilitar la docencia y
la discusion en las aulas.

A pesar de que Reflexive Analysis es una primera aproximacion a la feno-
menologia, como reza el subtitulo, y de que su principal objetivo es ofrecer una
vision global de la fenomenologia, como a vista de pajaro, nos encontramos
ante un libro denso. El método que presenta y el lenguaje que emplea no son
faciles de manejar. El autor explica que no ha querido sobrecargar el texto con
notas a pie de pagina (solo hay un par en todo el libro) y con referencias (solo
hay un par de referencias de pasada a Cairns y Husserl) para facilitar la lectura
y hacer la exposicidn mas amena, lo cual claramente me facilitd a mi también la
traduccion del libro. Pero, como he dicho, es un texto denso, por lo que debi
enfrentarme a otro tipo de dificultades que ahora pasaré a exponer brevemen-
te.

Es sabido que, no solamente en el argot fenomenoldgico, sino también en
la filosofia en general, los fildsofos tienen por costumbre utilizar el lenguaje or-
dinario como base para expresar sus ideas. Esto les lleva frecuentemente a
contorsionar o, para decirlo mdas positivamente, jugar con las posibilidades
morfoldgicas del lenguaje para hacerlo mas entendedor y preciso, a pesar de
gue a veces parece que hagan todo lo contrario. Si ojeadis el indice del libro de
la versién inglesa veréis que los titulos de los capitulos ya son bastante indica-

tivos en este aspecto. Los tres primeros capitulos se titulan respectivamente

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 283



284 |

CARLES CONRAD SERRA

‘observing’, ‘accounting’ y ‘reflecting’, que son substantivaciones de palabras
cuya forma mas usual es la verbal: ‘observe’, ‘account’, ‘reflect’. Asi como el
inglés hace la substantivacién del verbo con el gerundio, en catalan (y en cas-
tellano) ésta se lleva a cabo recurriendo al infinitivo, por lo que los titulos de los
tres primeros capitulos en catalan son ‘observar’, ‘narrar’ y ‘reflexionar’. Mor-
folégicamente, lo mismo sucede con los capitulos 6 y 7: tradujimos ‘analyzing’
por ‘analitzar’ y ‘examining’ por ‘examinar’. Pero me parece que en este caso
no hay una forma nominal o verbal que sea la mas corriente, ni en inglés ni en
catalan. En efecto, podemos considerar que términos como ‘examen’ y ‘anali-
sis’, tanto en sus formas verbales como nominales, son frecuentes en la docen-
cia, sin ir mas lejos. Estos términos aparecen ya en la secundaria cuando ‘exa-
minamos’ a los alumnos con un ‘examen’ sobre lo que han aprendido a lo largo
del curso, o les pedimos que hagan el ‘analisis’ de un grafico o ‘analicen’ sintac-
ticamente un enunciado, por ejemplo. Por contraste, los términos que aparecen
en el titulo del capitulo 4, ‘willing, valuing, believing’, pertenecen, por un lado,
al primer grupo en el sentido de que su forma mas usual en lenguaje ordinario
es la verbal, como cuando decimos ‘quiero aprobar esta materia’, ‘valoro positi-
vamente que se prohiba fumar en espacios publicos’ o ‘pienso (creo) que de-
beria ensefarse mas filosofia en las aulas de secundaria’ y, por el otro, nos lla-
man la atencién porque ‘querer, valorar y creer’ son conceptos que chirrian un
poco en un libro de teoria del conocimiento. El querer y el desear algo parecen
ser cosas muy subjetivas, aunque si reflexionamos sobre ello parece que deber-
ia ser facil ponerse de acuerdo sobre lo que se desea en general: tener salud,
una cierta calidad de vida, ser honesto para el bien de la comunidad, etc. Lo
mismo sucede con el valorar y el creer. Pero, si leemos el libro veremos que
para la fenomenologia, tal como la entiende Lester Embree, el saber es una
categoria transversal que equivale a justificacion, y el saber no es mas que una
creencia justificada; y lo mismo sucede con el querer y el valorar. En ultima
instancia aquello que se cree, valora o quiere positivamente debe ser algo que
pueda creerse, valorarse o quererse justificadamente.’ Un deseo o un valor no
justificados no constituirian una experiencia fenomenoldgica propiamente dicha,

porque no serian algo justificado fenomenolégicamente. Aqui nos podriamos

! véase por ejemplo el capitulo VII ‘The Derivation of Oughts and Shalls from Ises’ en Can the Doing of
Phenomenology be learned?, en http://reflectiveanalysis.net/uploads/Doing Phenonomenology 1.pdf

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.


http://reflectiveanalysis.net/uploads/Doing_Phenonomenology_1.pdf

CUESTIONES TERMINOLOGICAS Y COMENTARIOS DE ALGUNAS CUESTIONES CLAVE EN...

preguntar si la poesia, la literatura e incluso las filosofias no fenomenoldgicas
tendrian algo que decir acerca de la estética y la ética, acerca de lo bueno y lo
bello (pienso en los argumentos basados en la falacia intelectualista que uno
puede encontrar ya en Platdn, cuando hace decir a Sécrates ‘que nadie hace el
mal a sabiendas’). Pero el hacernos estas preguntas nos aleja del analisis pu-
ramente linglistico de las dificultades que nos encontramos en la traduccion del
libro. El problema, sin embargo, es que es dificil separar lo puramente linguisti-
co de lo conceptual.

Esto se me hizo evidente cuando tuve que traducir las expresiones inglesas
‘intentive process’, ‘experiencing’ y ‘objects as intended to’. La primera, ‘inten-
tive process’, es un neologismo que Dorion Cairns acuind mientras impartia cla-
ses en la New School for Social Research, como explica Lester Embree en Re-
flexive Analysis®. Cairns acufié la expresidon ‘intentiveness’ para traducir el
término Intentionalitét al inglés, término que, como sabemos, ha sido objeto de
diferentes traducciones, incluso dentro del idioma aleman; por ejemplo, Hei-
degger prefirid el término ‘existencia’ para referirse al objeto propio de la fe-
nomenologia. Asimismo, Cairns tradujo Erlebnis (experiencia) en Husserl por
‘intentive process’. En una conversacién que tuve con Francesc Perefia me sugi-
rié que lo mejor era acufiar un neologismo parecido en catalan, es decir, ‘inten-
tivitat’ y ‘procés intentiu’, respectivamente. En Reflexive Analysis, Lester Em-
bree se mantiene fiel, en los tres primeros capitulos del libro, a la expresion
usada por su maestro Cairns, cuando expone lo que podriamos llamar con mas
precision una fenomenologia material en los dos primeros capitulos, es decir,
empirica y que se rige por el modelo de las ciencias positivas al describir una
comida, y recurre a la reflexién propiamente dicha en el tercero. Mas adelante,
especialmente en el Ultimo capitulo, cuando habla de las identidades culturales
y se extiende sobre cuestiones de etnicidad, género y medio ambiente, prefiere
utilizar los términos ‘encounterings’ y ‘things-as-encountered”, los cuales, co-
mo él mismo explica en otros textos, prefiere a ‘intentive process’, ‘intentive-
ness’ y ‘things-as-intended-to’, alegando que todo aquello que uno se encuen-

tra se lo encuentra en sociedad o culturalmente. Por ejemplo, en un analisis

2 Embree, Lester, Reflexive Analysis, Zeta Books: Bucharest, 2011, p. 21.
3 Embree toma prestada esta distincién de Samuel Alexander.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 285



286 |

CARLES CONRAD SERRA

reflexivo titulado ‘Desire’, que todavia no ha sido publicado y que Lester com-
partié conmigo recientemente, dice lo siguiente:

La fenomenologia o el analisis reflexivo es, por supuesto, una investigacion
de los fendmenos, y los fendbmenos no son las apariencias de las cosas que se
tienen por objeto, sino mas bien las cosas que aparecen en si mismas y que
Husserl llama Erlebnisse. Esta expresion ha sido traducida por “experiencia” vy,
curiosamente, por “experiencia vivida” [efectivamente, uno podria preguntarse
qué es una experiencia no vivida], pero a veces prefiero seguir a mi maestro
Cairns usando “procesos mentales” e incluso “procesos intentivos”, pero yo pre-
fiero decir “encuentros”. [Mi énfasis, Carles Serra].*

La expresion inglesa ‘encountering’ tiene miga por si misma, porque en
inglés ‘encounter’ es un sustantivo y la misma palabra, ‘to encounter’, es un
verbo. Parece que, al acufar ‘encounterings’, Lester enfatice el hecho de que
uno se encuentre cosas o que a uno le sucedan cosas en plena accién, es decir,
pone el énfasis en la accidn del verbo y su caracter procesual, y que con ello dé
a entender que solo a posteriori encorsetamos estos sucesos o acciones en con-
ceptos o nombres. Esta seria la razén por la que Lester recurriria a la sustanti-
vacion del verbo afiadiendo el sufijo —-ing de gerundio, a pesar de que el mismo
término ya existe como nombre en inglés. Ahora bien, lo que a mi me preocu-
paba era cémo traducir ‘encounterings’ al catalan. Al principio dudaba entre
‘encontres’ y ‘trobades’ (en castellano ambos términos se traducirian por ‘en-
cuentros’, no hay un equivalente a ‘trobades’ en castellano), pero enseguida me
di cuenta de que ‘encontre’ en cataldan es un nombre y de que no tiene formal
verbal, a diferencia del castellano, donde si se puede hablar de un ‘encuentro’ y
de que alguien se ‘encontrd’ algo o a alguien, y que, por consiguiente, ‘trobar’
me daria mucho mas juego en el momento de traducir los diferentes giros y
expresiones en los que aparecia esta palabra. El idioma me impuso escoger
‘trobada’, por decirlo asi, a pesar de que lo mas légico hubiera sido escoger ‘en-
contre’, porque ambos términos, el catalan y el inglés, poseen una etimologia

comun.

4 Texto no publicado, que Lester me envid por correo electrdnico el 29 de agosto de 2013:
Phenomenology or reflective analysis is of course investigation of phenomena and phenomena are
not the appearances of things-as-intended-to but rather things that themselves appear and that
Husserl calls Erlebnisse. This expression has been translated as “experience” and, curiously,
“lived experience,” but I prefer sometimes to follow my teacher Cairns with “mental process” and
even “intentive process,” but I often prefer to say “encountering.”

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



CUESTIONES TERMINOLOGICAS Y COMENTARIOS DE ALGUNAS CUESTIONES CLAVE EN...

Del mismo modo que en inglés existe ‘(to) encounter’ a la vez como sus-
tantivo y como verbo, mientras que en cataldn ‘encontre’ sélo es un sustantivo,
en inglés la palabra ‘(to) experience’ puede funcionar a la vez como sustantivo
y como verbo, mientras que el equivalente catalan ‘experiéncia’ (y también el
castellano ‘experiencia’) solo puede funcionar como nombre. De este modo, si
consultamos el OED, encontramos los ejemplos ‘she spoke from experience’, en
el que ‘experience’ funciona como sustantivo, y ‘the company is experiencing
difficulties’, en el que ‘experience’ funciona como verbo. Por otro lado, la expre-
sion inglesa ‘experience’ también traduce la expresion alemana ‘Erlebnis’, a la
cual ya nos hemos referido anteriormente, y que suele verterse al castellano
por ‘vivencia’; y en cataldan también hablamos de ‘vivencies’, aunque una viven-
cia y una experiencia no son siempre lo mismo. En cataldn, una ‘vivéncia’,
segun el diccionario de la Gran Enciclopedia Catalana, es una experiencia “viva,
profunda i personal”, mientras que lo que se quiere mentar la mayoria de las
veces al hablar de experiencia en fenomenologia no tiene este componente al-
tamente afectivo. Se puede analizar la ‘experiencia’ desagradable de comer
algo cuyo sabor no nos gusta, pero que sabemos que es bueno para la salud,
por ejemplo. Pero el problema tampoco se resuelve usando ‘vivéncia’ para tra-
ducir ‘experience’, porque en catalan (y en castellano) ‘vivéencia’ puede funcio-
nar o bien como nombre o bien como adjetivo, pero no como verbo. Ademas,
utilizar la morfologia del participio y decir de una cosa que es ‘directamente
vivenciada’ es forzar demasiado el idioma. En cambio, el neologismo ‘experien-
ciar’ no fuerza tanto las cosas, y si hablamos de cosas ‘directamente experien-
ciadas’ o del ‘experienciar una comida’, nos damos cuenta inmediatamente de
gue estamos utilizando la palabra ‘experiencia’ como verbo y, aunque al princi-
pio pueda sonar raro, no es dificil acostumbrarse a este nuevo uso y que pronto
pase a convertirse en normal. De hecho, con esto seguimos la costumbre,
cuando se traducen libros de fenomenologia al castellano, de traducir ‘expe-
rience’ por ‘experienciar’, por lo que he tomado prestado este recurso. Lamen-
tablemente, no sé quién fue el primero en sugerir esta traduccion.

Finalmente, al traducir el capitulo 3, titulado ‘reflecting’, seguramente el
mas importante del libro, ya que el tema del libro es precisamente el analisis
reflexivo, me encontré con la expresion ‘objects as intended to’. Tenia dos al-
ternativas: el neologismo ‘intencionar’, que ya se habia utilizado anteriormente

en castellano, o la parafrasis ‘tenir intencionalment per objecte’ (tener intencio-

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 287



288 |

CARLES CONRAD SERRA

nalmente por objeto), que también habia visto en algun libro de fenomenologia.
No me dediqué a cotejar traducciones para ver cudl era la mas corriente de
manera exhaustiva, aunque si consulté un par de libros y vi que el término que
se utilizaba mas frecuentemente para traducir ‘intend’ era ‘intencionar’. Pero yo
debia cefiirme a mi texto.

La traduccién de ‘intend’ al castellano es ‘tener por objeto’, ‘tener un plan o
un objetivo’, es decir, expresa la determinacién de hacer algo. Si consultamos
el OED, veremos que las dos definiciones que propone el diccionario enfatizan
precisamente que la accién se dirige a la consecucién de un objetivo, a hacer
algo en el mundo: (1) ‘to have (a course of action) as one’s purpose or inten-
tion; plan’y (2) ‘design or destine something for a particular purpose’.”> En es-
te caso, me parecia que con el neologismo ‘intencionar’ se ponia excesivo énfa-
sis en el caracter intencional de la accidén y se perdia el énfasis en el objeto,
gque es precisamente algo que Lester queria expresamente evitar. Asi, por
ejemplo, Lester repetidamente nos recuerda que para la fenomenologia ‘toda
consciencia es consciencia de’ y que, mas importante todavia, ‘todos los objec-
tos son objetos de’, y que la fenomenologia no solo se preocupa por el creer, el
valorar, el querer, etc., sino por las cosas en cuanto creidas, valoradas, etc.®
Incluso, él mismo se plantea la objecion de qué sucede con la ansiedad, que
Heidegger habia puesto en relacién con una nada originaria en la que se reve-
laba el caracter no fundado de la existencia. Lester responde diciendo que
quienes afirman que hay experiencias que no tienen objeto, como por ejemplo
un estar ansioso sin saber por qué, o el estar imbuido por un sentimiento de
apatia general o de pasiva mezcolanza, estan en realidad hablando de objetos
globales, que se caracterizan por el tener miedo a algo concreto que no sabe-

mos qué es, pero que sabemos que esta en el futuro, que es malo, etc., es de-

5 verb
[with object]
e 1have (a course of action) as one’s purpose or intention; plan:/with infinitive]:the company in-
tends to cut 400 jobs[with clause]:it was not intended that colleges should have to revise their cur-
rent schemes

e (intend something as/to do something) plan that something should be or do something:a
series of questions intended as a checklist

e plan that speech should have (a particular meaning):no offence was intended, I assure you

e 2 (usually be intended for/to do something) design or destine something for a particular pur-
pose:pigs intended for human consumptiona one-roomed cottage intended to accommodate a family

e (be intended for) be meant or designed for the use of (a particular person or group):this bene-
fit is intended for people incapable of work

6 Embree, Lester, Reflexive Analysis, Zeta Books: Bucharest, 2011, pp. 19-20.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



CUESTIONES TERMINOLOGICAS Y COMENTARIOS DE ALGUNAS CUESTIONES CLAVE EN...

cir, que es definible de algun modo y que, por consiguiente, tienen algunas de
las propiedades caracteristicas de los objetos. En otras palabras, lo que no hay
en estos casos es un objeto en el cual centremos nuestra atencidn, un objeto
focal, pero si que hay un trasfondo o un objeto global hacia el cual dirigimos
nuestra atencién. Cito:

A veces se afirma que la ansiedad no tiene objeto, es decir, que no hay na-
da que sea tenido intencionalmente por objeto en ella. Esta afirmacién es falsa.
Es verdad que la ansiedad y otros estados de animo, por ejemplo la tristeza y
la euforia, a menudo no estan focalizados en cosas concretas, que es una signi-
ficacion de la palabra ‘objeto’, por lo que simplemente nos preocupamos por la
cosa o cosas terribles que el futuro nos pueda deparar. Pero, aun asi, la cosa
gque se tiene intencionalmente por objeto esta en el futuro y es mala. De este
modo, hay una cosa vaga y “global” que se tiene intencionalmente por objeto,
incluso si no se puede decir nada o muy poco sobre ella, por ejemplo si esta o
no bajo nuestro control. También podemos llamar a una cosa global un “obje-
to”. A menudo hay también objetos focales en un primer plano y objetos globa-
les en un segundo plano dentro del todo que se tiene intencionalmente por ob-
jeto. Pero hay que ir con cuidado con el uso de la palabra objeto, y se pueden
expresar de forma diferente los conceptos aqui implicados.’

Me gustaria comentar mas cosas sobre la traduccion del libro y sobre el li-
bro, pero mi objetivo hoy no era mas que hablar de algunas cuestiones linglis-
tica que surgieron al traducir el libro, que esta presentacién sirviera como mi
humilde contribucién a la presentacién del libro y como un pequeio homenaje

al autor.

Barcelona, Octubre de 2013.

7 Embree, Lester, Reflexive Analysis, Zeta Books: Bucharest, 2011, p. 87.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 289






NOTASY

DISCUSIONES






Investigaciones Fenomenoldégicas, n. 11, 2014, 293-307.
e-ISSN: 1885-1088

EL ORIGEN DEL LENGUAJE EN LA TRADICION HERMENEUTICA

COMENTARIO A ANDRES CRELIER,
INTRODUCCION A LA FILOSOFIA HERMENEUTICA DEL LENGUAJE,
BUENOS AIRES, BiBLOS, 2013, 284 PP.

Leticia Basso Monteverde
CONICET/AAdIE, Argentina
leticiabassomonteverde@gmail.com

Andrés Crelier piensa su obra como un estudio introductorio a ciertas cues-
tiones filoséficas del lenguaje, revisadas a la luz de la hermenéutica contem-
poranea. Especialmente profundiza en el tratamiento del lenguaje de la her-
menéutica fenomenoldgica o -como prefiere llamarla- ontoldgica de Heidegger y
la hermenéutica filosofica de Gadamer. En estos casos, ahonda en la configura-
cion significativa del mundo y en la comprensién inmediata del lenguaje como
elemento fundante y productivo del acontecer humano.

Crelier realiza un analisis critico de estas propuestas pues, mas que nada,
le interesa problematizar determinados rasgos de estas concepciones del len-
guaje que surgen de la posicidén filoséfica a tomar. Debido a que para compren-
der el sitio que ocupa el lenguaje y su funcién en el marco de una teoria filoso-
fica se requiere explicitar una serie de discusiones en las cuales aflora y se de-
limita tal asunto. Por este motivo, revisa los antecedentes, las proyecciones y
las objeciones hechas a tales concepciones. Al respecto, el autor sefala que el
recorte tematico e histérico fue pensado de acuerdo al hilo conductor y los ar-
gumentos que presenta. De este modo, la reflexidon que desarrolla en su escrito
se plasma a través de lineamientos claros y problemas centrales del lenguaje,

que -segun él- también pueden encontrarse en la filosofia analitica.


mailto:leticiabassomonteverde@gmail.com

294 |

LETICIA BASSO MONTEVERDE

En el primer capitulo tuvo en cuenta los origenes modernos del tema. La
idea de Crelier fue distinguir las diversas maneras de abordar al lenguaje. A
proposito diferencia la concepcion moderna del lenguaje que lo restringe al po-
der de la razoén a-lingulistica de la concepcion romantica que identifica razén con
lenguaje. (Cf. p. 16)

Acerca de la lectura instrumentalista del lenguaje, destaca el proyecto de la
constitucién de una lengua perfecta. Esta primera via interpretativa rechaza la
existencia de una relacién natural entre lenguaje y pensamiento. Por lo tanto,
considera que el lenguaje se instituye de manera arbitraria y bajo ciertas con-
venciones que tienen por objetivo encontrar la forma mas adecuada de explici-
tar aquello que la razén alberga.

No obstante, esta lengua perfecta debe desprenderse de toda referencia a
las lenguas naturales y tiene que representar objetos que justamente no son de
su naturaleza. Crelier rescata dos emprendimientos especificos de influencia
baconiana: (1) la idea de signos (caracter real) que refieran directamente a los
conceptos o las cosas y (2) la suposicidon de un repertorio de nociones primarias
a las cuales se remita la lengua perfecta. De este modo, a través de cuatro ca-
sos muestra que el proyecto de la lengua perfecta va de la mano de una clasifi-
cacion ontoldgica cerrada e incompleta. Pues bien, el inventario no puede dar
cuenta de todos los entes que la innovacién tecnoldgica aporta o, incluso, pier-
de de vista algunos objetos que escapan a la catalogacién empleada.

Ahora bien, Crelier presenta la caracterizacién universalista del lenguaje
que propone Leibniz. En este caso, cambia un poco el panorama porque Leibniz
-a diferencia de los otros representantes de la lectura instrumentalista- consi-
dera que las lenguas naturales no son prescindibles en el proyecto de una len-
gua perfecta. Para este filésofo el significado de los signos no es del todo con-
vencional porque refleja lo que los hombres experimentan. De este modo, los
signos estan vinculados con la realidad -al menos, en el sentido practico de las
cosas. Leibniz se concentra en un lenguaje que comprenda los caracteres uni-
versales a través de las relaciones que expresan los primitivos en las nociones
basicas. Los signos deben encargarse de representar la estructura formal de las
cosas Yy, por esto, deben indicar las combinaciones, mas que las sustancias alli
aludidas. Asi pues, el algebra sera el mecanismo apropiado para dar cuenta de
las relaciones que los nimeros, como signos, codifican. Crelier dice que en esta

teoria “....nuestra habilidad para desenvolvernos [...] depende de la capacidad

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



EL ORIGEN DEL LENGUAJE EN LA TRADICION HERMENEUTICA

para comprender el orden natural...” (p. 28) Por esto, es primordial para Leibniz
fundar el lenguaje en lo racional.

Ciertamente, esta vision formal de la lengua perfecta ya no seria cerrada
porque al dirigirse a las relaciones propias de las cosas, tendria las herramien-
tas necesarias para continuar codificando nociones derivadas o entidades nue-
vas. La lengua perfecta podria evolucionar porque se concentraria en lo meto-
doldgico y no en una ontologia finita de objetos clasificados de acuerdo a cier-
tos accidentes. Pareciera que el camino viable se encuentra en “la ciencia gene-
ral de las formas” que proyectd Leibniz, porque al posicionarse en las modali-
dades el estudio habilita la posibilidad de nuevas conexiones de los primitivos.
Sin embargo, no se puede negar que la simbolizacidn numérica y el criterio de
clasificacion son tareas sumamente complicadas y seguramente insostenibles
en algun punto del estudio. Por ende, Crelier sefiala que hay razones precisas
para el fracaso de estos proyectos y de la concepcidon instrumentalista del len-
guaje en general.

Por otro lado, Crelier sostiene la importancia de una revisidon de algunos as-
pectos de la doctrina kantiana, alegando su implicita contribucién a la concep-
cion del lenguaje. Crelier dice que podria parecer extrafio detenerse en Kant
para analizar un tema que, evidentemente, fue evitado por dicho filésofo vy,
mas aun, con la intencidn de recorrer la lectura hermenéutica del asunto. No
obstante, en el libro descubre una serie de razones fundamentales para soste-
ner la necesidad de abordar a Kant. Razones que, en sentido estricto, influen-
cian un tipo de interpretacién particular de la hermenéutica y, en sentido am-
plio, “abren una posibilidad nueva para pensar el lenguaje”. (p. 44)

Crelier afirma que Kant se posiciona entre las dos concepciones hasta ahora
mencionadas porque la filosofia trascendental pone al lenguaje junto a la razén.
Kant considera que mas que emprender la tarea de crear una lengua perfecta,
hay que explicitar el lenguaje propio de la razén. En este sentido, el lenguaje es
de orden constitutivo de la experiencia; otra facultad y condicidn de posibilidad.
Para Crelier, Kant personifica una bisagra entre la concepcion del lenguaje
segln el modelo de la razén (Leibniz y el instrumentalismo) y la concepcién de
la razén segun el modelo del lenguaje (Humboldt y la hermenéutica). (Cf. p.
45) Puesto a que, desprende dos interpretaciones contrapuestas del lenguaje

de la doctrina kantiana. La primera es la consideracion del lenguaje como ins-

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 295



296 |

LETICIA BASSO MONTEVERDE

trumento empirico de designacién y, la segunda, la lectura trascendental a par-
tir de las categorias como el lenguaje de la razon.

Respecto de la primera, vinculada a la concepcién instrumental, sostiene
que el lenguaje corresponde a la facultad de designacion (Bezeichnungsvermé-
gen). No obstante, inscribe el proceso de designacion en un plano empirico y
restringido a la lengua natural. De esta manera, se pierde la necesidad de cons-
truir una lengua perfecta porque ésta no sirve para codificar la complejidad in-
herente a los conceptos metafisicos. La lengua natural proporciona cierta fami-
liaridad y nos brinda los criterios para clasificar o descomponer lo que tenemos
ante los ojos. Aunque, tal herramienta estd subordinada a condiciones trascen-
dentales (a priori) que le brindan la posibilidad de conocer los objetos de la ex-
periencia a partir de una oferta perceptible y continua para toda simbolizacién
(el concepto). En clave hermenéutica, se diria que las facultades le ofrecen el
horizonte de sentido en el cual el lenguaje es empleado. Asi pues, el lenguaje -
como instrumento designador- depende de las facultades de la razén, que sin-
tetizan los objetos para toda empresa linglistica. Entonces, en esta interpreta-
cion de la doctrina kantiana hay una separacion entre la razén (universal y ne-
cesaria) y el lenguaje (particular y contingente).

Respecto de la segunda lectura, Crelier sefiala que Kant también presentd
argumentos para sostener la unidad entre pensamiento y lenguaje -en el senti-
do de un lenguaje de la razén. Para Kant existe una relacion fuerte entre juicios
y categorias, esta relacién no puede desconocer la articulacién linglistica del
pensamiento. Pues indudablemente, el sujeto se comprende por medio del len-
guaje. Por lo tanto, en el nivel puro de las categorias se puede encontrar una
forma de articulacion compatible con el lenguaje (una especie de estructura a
priori de todo lenguaje). Seria absurdo afirmar que las categorias en las cuales
se funda nuestra comprensién de las cosas -cosas de las que hablamos en la
experiencia- estuvieran totalmente aisladas del juzgar y el significado linglisti-
co. De lo contrario, para qué el filosofo se esforzé en encontrar una comproba-
cion de la sintesis entre los conceptos puros y los objetos. Esta claro que a Kant
le preocupaba dar cuenta de la continuidad entre lo trascendental y lo empiri-

col.

! Téngase en cuenta que esta preocupacion sigue siendo fundamental en la hermenéutica bajo la forma
del circulo de comprensién de la vivencia.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



EL ORIGEN DEL LENGUAJE EN LA TRADICION HERMENEUTICA

Sin embargo, hay que destacar que en esta segunda interpretacion el len-
guaje adquiere -al estilo de Leibniz- un caracter universal y formal. En sintesis,
Crelier subraya que si se coloca al lenguaje natural a la altura de la razén, ésta
Ultima se destrascendentaliza. Pero si se considera al lenguaje de la razén tras-
cendental se recae otra vez en el conflicto propio de una separacién entre len-
guaje y pensamiento.

En el ultimo inciso del capitulo, referido a la metacritica de Hamann al a
priori del lenguaje, Crelier presenta cémo dentro del circulo kantiano emerge un
pensador que presenta una tesis fuerte en contra de la purificaciéon de la razén
y a favor de la futura interpretacién hermenéutica del lenguaje. Hamann ha
sido la figura que introdujo el pensamiento romantico y se posiciond en contra
de la lectura de Kant. De este modo, pronuncid: “la razén es lenguaje” y “sin
palabra, ni razéon ni mundo” (Cf. Crelier p. 58)

Asi pues, el pensador habla de tres purificaciones que sufrid la razén: (1) la
independencia de la tradicion y las costumbres, (2) la liberacion de la experien-
cia y la induccién cotidiana y (3) la separacion del lenguaje. Esta ultima es la
que le interesa criticar a Hamann. Habidas cuentas, para él todo el proceso del
pensar parte del lenguaje. Por consiguiente, a la inversa de Kant, considera que
toda la estructura trascendental se funda en el lenguaje (entendido como len-
gua natural). Hamann opina que tal prioridad del lenguaje puede analizarse en
el plano a posteriori y en el a priori. Al respecto, Crelier destaca que lo mas dis-
cutible es encontrar cudles son las cualidades a priori del lenguaje en la intui-
cion (sonidos y letras) y en el entendimiento (significado de las palabras y su
institucién). En este caso, se complica sostener que estos ejemplos de la distin-
cion sean a priori. Uno tenderia a considerarlos como un producto de la tradi-
cion y el uso. Por este motivo, Crelier seflala que Hamann distingue entre pala-
bras y significados determinados (particulares) e indeterminados (universales) -
aludiendo a su versidon subjetiva empirica y su versidon objetiva trascendental.
Por lo tanto, el lenguaje afecta el proceso entero del conocimiento.

Con todo, lo principal es destacar la transformacién del caracter a priori del
lenguaje a partir del interés por el cruce sintético. El lenguaje es a priori arbi-
trario porque su realidad es historica y factica, y a posteriori necesario pues es
la condicion de posibilidad y elemento constitutivo del conocimiento. De esta
manera, Crelier indica que la razén se despurifica al inscribirla en la lengua na-

tural dependiendo, entonces, del devenir histdrico. Estas conclusiones no son

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 297



298 |

LETICIA BASSO MONTEVERDE

otra cosa que una puesta al descubierto del meollo propio de la filosofia tras-
cendental.

Finalmente, Crelier analiza las teorias de Herder y Humboldt acerca de la
lengua natural y su relacién con la razén. Crelier inscribe estas teorias en la
concepcidon hermenéutica del lenguaje. Aqui el lenguaje pasa a ser un factor
constitutivo del mundo y su conocimiento. Sin embargo, tal lenguaje no posee
una naturaleza a priori (en el sentido clasico) sino que se vale de una lectura
histérica que recoge del devenir de la experiencia las claves necesarias para
articular lo dado. De este modo, el lenguaje es cuasi trascendental porque de-
termina tanto el origen como el fin de la experiencia. Ya no es un instrumento
sino la materia y la forma de la practica.

Ahora bien, una diferencia sustancial entre Herder y Humboldt consiste en
que Herder presenta un estudio genético del lenguaje y Humboldt afirma que
no existe un punto cero del lenguaje. El primero, inicia su investigacion en el
orden de lo natural y distingue a los hombres de los animales. Herder plantea
que el lenguaje es un elemento central a través del cual el sujeto aprende a
conceptualizar su realidad; le da sentido. De este modo, reflexidon y lenguaje
van de la mano gracias a la interpretacion biologicista que rescata del hombre
la amplitud del campo de accion, la libertad de eleccién y la falta de instintos
como detonantes de la actividad compensatoria que ejerce el animal humano.
Por lo tanto, el tratamiento se contextualiza en un recorrido en donde el len-
guaje es una invencion co-originaria al pensamiento. Por el contrario, para
Humboldt el lenguaje estd emparentado con lo social; es algo que le estd dado
ya al hombre desde siempre y que, por eso, determina la experiencia. Para este
pensador el lenguaje es estrictamente el de una comunidad. Estéa marcado por
la tradicidon de un pueblo y por una serie de figuras del mundo particulares que
configuran la experiencia de cierta manera. Por ende, para Humboldt todo es
lenguaje o se comprende a partir de él. No hay una realidad independiente del
lenguaje de cada uno. Aqui se habla de un “idealismo linglistico” y se indica la
irrebasabilidad del lenguaje. Al punto de sostener -al estilo analitico- la prepon-

derancia de referencias indirectas por sobre las directas?.

2 Ya veremos que con la hermenéutica y su seguimiento de la maxima “a las cosas mismas” esto puede
descartarse.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



EL ORIGEN DEL LENGUAJE EN LA TRADICION HERMENEUTICA

No obstante, ambos autores sientan las bases para la perspectiva hermen-
éutica del siglo XX que traduce la estructura del lenguaje en el lema “algo como
algo”. Asi pues, Herder y Humboldt se alejan de la lectura instrumentalista y
meramente designativa para integrar el significado y la referencia en una sola
unidad. El caracter funcional que adquiere el lenguaje (con la lectura formal de
“algo como algo”) ya no se sustrae de la vida, sino que se enraiza en ella (con
la atencion en lo material y factico). Ahora, las cosas a las que el hombre se
refiere no se ven ni a través de los ojos de un realista ni de un idealista porque
materia y forma convergen haciendo que lo trascendental se temporalice y lo
empirico trascienda. Vale la pena rescatar un pasaje del libro de Crelier:
“...mientras la materia linglistica abre una diversidad de mundos y no acepta
validez universal de ningun tipo, la forma comunicativa, anclada en una dispo-
sicion humana fundamental, tiene un caracter universal y fundamental” (p. 86)
Esta dualidad inherente a lo dado y lo producido sera un elemento clave para la
interpretacion heideggeriana del sentido.

El problema que presenta esta mirada es écomo hacer para dar lugar a una
cuota de objetividad? Si la lengua que constituye el mundo es la lengua de cada
pueblo o la lengua que se forma con uno, se dificulta sostener un horizonte de
sentido comun. Pareciera que la referencia se relativiza y la perspectiva decan-
ta en un idealismo también “ontoldgico”. Aunque, tal idealismo podria rechazar-
se partiendo del principio de intersubjetividad dialégica que estructura para
Humboldt al habla (Rede). Humboldt hace que el habla y con ella el didlogo,
sean condiciones previas para todo pensamiento. De esta manera, se supone
gque todo sentido y articulacién de mundo parte de un trasfondo dialégico que
asegura la objetividad de lo dado. Asi pues, para Humboldt el lenguaje condi-
ciona cada momento o faceta de la configuraciéon de nuestra realidad y de la
que compartimos. Para Crelier estd seria una concepcion holista del lenguaje
opuesta al atomismo de la concepcién instrumentalista. Dado que, a pesar de
encontrar diversas concepciones de mundo cada una de ellas se inscribiria en
una totalidad dialdgica que las haria viables mas alla de ellas mismas.

Lo principal dentro de esta discusion sobre el lenguaje y, en particular, res-
pecto de la defensa de esta lectura “idealista u holista” se encuentra en la dis-
tincidn especifica -que aporta la hermenéutica contemporanea- entre una obje-

tividad ya producida y una intersubjetividad a producirse. La “pre-comprensién

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 299



300 |

LETICIA BASSO MONTEVERDE

del mundo” heideggeriana-gadameriana y la idea de una “comunidad de comu-
nicaciéon” apeliana ofreceran las nuevas pautas para revisitar este problema.

Luego de introducir en el segundo capitulo una descripcion de algunos as-
pectos de las teorias de Heidegger y Gadamer en torno al recorrido de la pro-
blematica del lenguaje desarrollada en el libro, Crelier retoma la discusion que
se desprende de la lectura trascendental en el dmbito del giro linglistico de la
pragmatica de Apel. Alli se detiene en los motivos especificos que acusan de
idealista a la perspectiva hermenéutica. Frente a estos la pragmatica trascen-
dental postula sus razones y establece formas para entablar una comunicacién
que vele por la objetividad del conocimiento y la intersubjetividad de sus acto-
res.

Esta propuesta pierde de vista, sin duda alguna, el complejo entramado de
sentido que -para Heidegger y Gadamer- precede a toda posible relacion entre
los hombres o entre sus mundos. La hermenéutica y su descripcion fenome-
nolégica descubren la estructura formal que constituye a las vivencias, y aporta
la unidad y el sostén de los actos en el plano originario®. Crelier no explica en
su libro que este nivel primario de analisis parte de una comprension distinta de
lo trascendental, con la cual la pragmatica no comulga. Heidegger funda lo
trascendental en lo factico y, por ende, se desliga del rasgo subjetivo que po-
dria decantar en la critica de un idealismo. La hermenéutica ha desacreditado
con fuerza a la visidn subjetivista que pierde de vista lo dado y que precisa lle-
var a cabo una comprobacion para contrastar la evidencia de los actos. De este
modo, aquello que el Dasein experimenta mantiene en juego lo personal y lo
meramente dado.

Al respecto, hay que subrayar que la hermenéutica fenomenoldgica de Hei-
degger transformo el sentido clasico de lo trascendental pues retomé de la doc-
trina kantiana la importancia de la sintesis de lo subjetivo y lo objetivo®. De
esta manera, lo trascendental ya no se reduce a condiciones de posibilidad de

la experiencia por parte de un sujeto, sino a condiciones que abarcan ademas

3 Crelier no dice que pese a la critica a la filosofia de la conciencia husserliana hay en esta interpretacion
de Heidegger una influencia indudable del concepcto del presente viviente y el flujo de las vivencias de
su maestro. En realidad esta pre-estructura significativa de lo dado no deberia tenerse por idealista o
relativista, si se ve su caracter practico, singular e histdrico, porque para Heidegger se inserta y funda
en la manifestacién del todo unitario del acontecer de vivencias.

4 Como se menciond previamente, a Heidegger le interesa mostrar que el sentido de las cosas depende
del cruce de lo ya constituido y lo producido por el hombre. Crelier pondra en este cruce al lenguaje
porque dentro de su interpretacién rescatard dos versiones: la que vincula al lenguaje con un aspecto
constitutivo-originario y la que refiere el lenguaje al aspecto constituyente-derivado.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



EL ORIGEN DEL LENGUAJE EN LA TRADICION HERMENEUTICA

el plano del objeto -entendido entonces como lo que se muestra y no lo que se
representa. El sentido de las vivencias y la reconstruccidon que de éstas realiza
la hermenéutica, tiene en cuenta todos los factores que confluyen en el proce-
so. Por eso, no precisa de una verificacion de la relacién entre lo dado y lo re-
presentado porque, de hecho, son lo mismo. De esta forma elimina la posibili-
dad de un idealismo. Por lo tanto, toda preocupacion por la dimensién comuni-
cativa del lenguaje -en el sentido apeliano- es un tema derivado, es decir, sim-
plemente subsidiario al trasfondo originario que los filésofos plantean.

En la hermenéutica el lenguaje tiene un papel activo en el proceso de confi-
guracién del entorno significativo de las vivencias. Un sentido que va de la ma-
no del caracter histérico que sedimenta una tradicion y conecta el acontecer
humano con el flujo de la vida misma. En este sentido, el lenguaje es un ele-
mento constituyente del mundo, es decir, es parte del mundo en cuanto a que
lo modela (re-significa o actualiza). Pero para sostener que este sea un elemen-
to constitutivo del mundo y del hombre mismo, hay que valerse del proceso de
realizacion factica de lo trascendental (es decir, de la consideracion del lenguaje
como un modo de ser esencial que se realiza en la experiencia) porque, de otro
modo, el plano originario excede al lenguaje.

La idea heideggeriana de una pre-comprensién en la cual el Dasein se en-
cuentra de entrada siendo en el mundo, implica un tipo particular de relacién
con las cosas (similar en algin aspecto a la lectura moderna). Puesto a que la
pre-comprension heideggeriana alude a una instancia originaria de caracter
pre-linglistico en la cual tenemos de forma implicita una orientacion, disposi-
cion y articulacion inteligible de lo dado. Esta instancia que Heidegger quiere
recuperar y hacer explicita a través de un tipo distinto de objetivacion a la teo-
rica, no es lo mismo que el nivel tedrico en el cual el Dasein -siguiendo si la
interpretacion de Humboldt- tiene una relacién con las cosas condicionada
(marcada por presupuestos). El mundo que experimenta el Dasein viene carga-
do de “significados” que determinan nuestra experiencia. No obstante, este
momento en el cual el Dasein experimenta lo dado a partir de conceptos pre-

I\\

vios (linglisticamente modelados) que limitan el “sentido” de la vivencia tiene,

mas bien, que ver con su caracter derivado.

5 Se hace dificil acordar con Crelier en el punto de que lo originario sea “la base misma del lenguaje” (Cf.
p. 132), llevando a considerar a esta instancia primaria como no pre-linglistica. Hay una distancia im-
portante entre lo que los modernos entienden por lenguaje y lo que Heidegger entiendo por sentido o

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 301



302 |

LETICIA BASSO MONTEVERDE

Entonces, la idea de una pre-comprensién que habilita cierto horizonte
comun de sentido a las experiencias de todos y que libera a Heidegger de la
critica de un idealismo, no esta vinculado con su concepcién del lenguaje (en el
sentido tradicional) sino con el ambito originario pre-linglistico. Esto deja en
evidencia, el papel que el lenguaje tendria para Heidegger respecto de la confi-
guracién de mundo y la condicién previa del trasfondo de objetividad que tife
todas las vivencias de los hombres®.

Gadamer se encarga de retomar el sentido dialdgico de la comprension en
Humboldt, incorporando nuevamente el lenguaje -en el aspecto material de la
enunciacién- al plano constitutivo. Aquel que Heidegger descuida al no temati-
zar en profundidad el asunto de la intersubjetividad en el plano de la constitu-
cion del mundo. En efecto, para Gadamer la causa de la intersubjetividad per-
manece en lo originario. Pues bien, el filésofo plantea al lenguaje mas alla del
sujeto, en el plano supra-subjetivo del acontecer. El hombre vive en la lengua y
comprende al mundo de forma linglistica. De esta manera, el ambito de objeti-
vidad en el cual se maneja surge de una “fusion de horizontes” que proporciona
la historia misma. Por lo tanto, el lenguaje condiciona la experiencia y modela
la tradicién abriendo perspectivas -como Humboldt creia.

Segun Apel este relativismo genera un problema porque en toda conversa-
cion o interpretacion de textos -por dar un ejemplo gadameriano- intervienen
distintas lecturas. La falta de primacia de una sobre otra genera la imposibilidad
de acceder a una versién dominante que logre corregir o sostener una postura
valida frente a otras. No obstante, Gadamer sostiene que el lenguaje no debe
tomarse como un instrumento para articular algo extra-lingiistico. El asunto en
cuestién encamina la conversacién o el cruce de perspectivas hacia una verdad.
La lengua termina siendo lo que compartimos porque nos fuerza a encontrar
junto al otro el sentido. Crelier afirma que: “En la experiencia hermenéutica, no

pueden separarse forma linglistica y contenido transmitido (...) el entendimien-

significatividad. Sin embargo, dado a que para Heidegger las vivencias son de caracter histérico y, por
ende, de entrada se experimentan a partir del legado que la tradicion aporta, podria decirse que en un
comienzo -cronoldgicamente hablando- el Dasein entiende lo dado a través de conceptos lingliisticamen-
te definidos. Ahora, este es un plano distinto del nivel originario del sentido de las cosas que el fildsofo
aleman quiere rescatar.

8 Crelier, por su parte, quiere ir mas alld de la distincién sentido-significado y entender la articulacién
inteligible de lo dado como un tipo de concepcidn del lenguaje. Asi cuestiona “...qué fendmeno se identi-
fica propiamente con el lenguaje -éla sintaxis, la materialidad de las palabras, el significado de los
términos expresados en el habla, etc.?-” (p. 111)

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



EL ORIGEN DEL LENGUAJE EN LA TRADICION HERMENEUTICA

to es un proceso vital en el que vive su representacion una comunidad de vida”
(Cf. p. 150)

Ahora bien, hasta qué punto se puede hablar de una linglisticidad origina-
ria si las diversas perspectivas histéricas de lo dado no permiten habilitar una
respuesta acabada. Pareciera que nuevamente el lenguaje se entiende en su
caracter formal. De otro modo, el contenido realizado es una versién singular
de la comprension de un hecho. Pero, para Gadamer las versiones no dejan de
ser una presentacion linglistica ya dada. Esta es una de las paradojas que Cre-
lier quiere rescatar de la postura gadameriana: hablamos del lenguaje como
una estructura compartida y potencialmente infinita o una forma eventual y
finita de lo realizado. Hay una tensién entre la interpretacién particular y el
sentido potencial de lo no dicho que la figura de la conversacion presenta con
claridad y que para la hermenéutica no representa un problema sino la forma
adecuada de ver el mundo.

En el tercer capitulo del libro, Crelier destaca que Apel hard un aporte
significativo a la filosofia hermenéutica del lenguaje porque retomara el pro-
blema hermenéutico -de la pretension del acceso a una linglisticidad universal
a través de la perspectiva finita de la lengua natural e histérica- para encontrar
una salida. Eso si, como anteriormente se dijo, a partir de una lectura kantiana
tradicional. Para Apel la hermenéutica cometié el error de dejar fuera de su tra-
tamiento la cuestién de la validez del conocimiento. Apel considera que en la
pre-estructura de comprension juegan un papel esencial las condiciones de po-
sibilidad establecidas, pues regulan toda comunicacién viable y todo principio
de verdad.

No obstante, el filésofo presenta una lectura trascendental de la hermenéu-
tica que traiciona el punto inicial de la fenomenologia hermenéutica heidegeria-
na: la descripcion inmediata de lo dado. Heidegger se posiciona, justamente, en
contra de la visién fenomenologia trascendental husserliana que plantea una
mirada gnoseoldgica y propone la epojé para despegarse de las contingencias
sensibles que enturbian el objeto de estudio. Epojé que, en algun sentido, Apel
aprueba al introducir un nivel de analisis y fundamentacién extra-historica en el

cual se logra un progreso del conocimiento, que permite afirmar tesis universa-

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 303



304 |

LETICIA BASSO MONTEVERDE

les’. Por el contrario, el fildsofo de la Selva Negra abandona las pretensiones de
validez universal y descarta el proceso de verificacion, en pos de efectuar un
retroceso hacia una instancia originaria pre-normativa. En este sentido, presen-
ta -y parece que Apel omitié esto- otra forma de comprender la nocién de ver-
dad, los enunciados, y hasta la légica. Incluso, tal como se mencioné mas arri-
ba, las nociones de trascendental y a priori se transforman profundamente para
desligarse de los matices meramente subjetivos y gnoseoldgicos a los que la
lectura apeliana subscribe. De hecho, en el periodo de los cursos de Marburgo
(1923-28), en el cual se incluye a Sein und Zeit, Heidegger resignifica estos
conceptos e introduce la idea de una logica hermenéutica que interpreta el
mundo o lo viviente bajo la déptica fenomenoldgica aqui naciente. Por consi-
guiente, Apel no hace otra cosa mas que retroceder a un estado primitivo, cla-
ramente superado por Heidegger.

Sin embargo, Crelier destaca que Apel no deja de preocuparse por el desti-
no de la filosofia -si se siguen posturas que destrascendentalizan el tratamiento
al punto de hacer relativa e histérica la verdad. Por lo tanto, el autor también
pierde de vista el esfuerzo heideggeriano por encontrar otra manera de enten-
der las estructuras trascendentales que sintetizan lo dado -incluso, en el se-
gundo periodo de su obra. Pues, la universalidad de sus estructuras se mantie-
ne, aunque se entiendan éstas en otro plano semantico. Heidegger mantendra
siempre la contraposicion entre el contenido particular (ente) y la forma univer-
sal de lo dado (ser). Este sera su modo de ver lo trascendental. A proposito, a
la pregunta de Crelier que dice: ¢Es suficiente considerar que el a priori de la
facticidad es la condicién de validez de una hermenéutica como la heideggeria-
na? Se responde que mientras se tenga por a priori al conjunto de lo particular
y lo universal (es decir, a la realizacion de la sintesis) podra tenerse por valida
la propuesta. Pero, segun Apel hace falta algo mas. Para lograr la validez del
conocimiento introduce nuevamente la mediaciéon signica que aportaria una
etapa semidtica de interpretacién lingiistica convencional. Asi, se alcanzan la
universalidad y la intersubjetividad que él sostiene como necesarias. De este

modo, la objetividad de aquello que conocemos se obtiene de la consecuente

7 En tal caso, para Apel la argumentacién y validez de los enunciados dentro de una comunidad real
(histérica) deben fundarse en el nivel trascendental de una comunidad ideal de comunicacién que regula
y da estabilidad al conjunto de presupuestos y razones establecidas.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



EL ORIGEN DEL LENGUAJE EN LA TRADICION HERMENEUTICA

intervencion del lenguaje. Diluyéndose, entonces, la gran contribucién de la via
hermenéutica. Esto es, la unidad de las cosas, el pensamiento y el lenguaje.

Finalmente, en el ultimo capitulo del libro Crelier se detiene en dos posibili-
dades encubiertas por la versidn idealista de la filosofia hermenéutica del len-
guaje. La primera de ellas se refiere al inconveniente de que en un lenguaje
formal como el de las ciencias matematicas, se prescinda de la lengua natural.
Dado que en algun momento de la praxis matematica hay que discutir o expli-
car determinados aspectos haciendo uso de la lengua histérica y natural. Por
otro lado, la segunda de ellas apunta a la dificultad que aparece cuando en las
ciencias cognitivas se intenta sostener la tenencia de mundo en animales no
humanos. Pues bien, si para la hermenéutica toda comprensién se maneja en el
plano linglistico, los animales carentes de habla no podrian entender o mane-
jarse en su entorno e incluso comunicarse. Para Crelier estos dos casos decan-
tan en dos objeciones hechas al idealismo hermenéutico: “De un lado, existe la
sospecha de que no todo lo comprendido tiene un caracter linglistico [...] y, del
otro lado, no todas las capacidades cognitivas y volitivas de quienes conocen o
comprenden estan configuradas linglisticamente o sometidas a categorias lin-
guisticas” (p. 216).

Ahora bien, la perspectiva hermenéutica del lenguaje no puede reducirse a
una lectura idealista. El trabajo de la hermenéutica va mas alld de la lectura
gadameriana y apeliana, en su versién mas radical. Pues bien, del hecho de que
todo evento u objeto de la experiencia pueda ser explicitado linglisticamente -
afirmacion que incluso puede tambalear si uno se adentra en la obra heidegge-
riana, por ejemplo. No se sigue, que el lenguaje preceda necesariamente a todo
ambito de la experiencia o dimension de la vida. Mas alld de los ejemplos pro-
porcionados por Crelier acerca de las conductas de animales no humanos y de
nifios pequenos, puede encontrarse en la base fundante de la hermenéutica
contemporanea y en otras lecturas que la influenciaron, la preocupacion por
dilucidar la relacion entre el nivel pre-linglistico de la experiencia y la capaci-

dad para objetivarlo®.

8 En efecto, el propio Heidegger en la primera etapa de su obra ha estudiado con intensidad el nivel pre-
linguistico de la experiencia -que en su momento denomino, para distinguirlo de la articulacién predicati-
va, ambito pre-mundano (Vorweltliche). El filésofo presentd la posibilidad de encaminar la investigacion
hacia una forma particular de objetivar ese ambito pre-linglistico de manera adecuada. Es decir, lograr
explicitar esa dimension originaria sin hacer uso de la posicidon tedrica derivada. De alli, procede la famo-
sa nociéon metodoldgica de la indicacion formal (formale Anzeige). Recurso que Heidegger emplea para
traslucir en un analisis metalinglistico el proceso de objetivacion de lo pre-mundano, como se dijo, mo-

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 305



306 |

LETICIA BASSO MONTEVERDE

Crelier da cuenta de esto al final de su texto y presenta una exploracién de
la dimensién comunicativa pre-linglistica por medio de un analisis de la infraes-
tructura del lenguaje convencional a partir de las teorias de Mead, Habermas y
Tomasello. Puesto a que le interesa insistir en el estudio de la intersubjetividad
inherente a esta faceta previa. Entonces, mas que la pregunta por la objetivi-
dad de eso originario que el hombre experimenta en la vivencia cotidiana, quie-
re estudiar la génesis de la comunicacién antes de toda predicacién de la mis-
ma. De esta manera continua con el tratamiento potencial de aquello que se
delimita luego con el lenguaje a fin de concluir en la pregunta por la significati-
vidad previa compartida.

Bajo esta tematica problematiza la existencia o no de cierta conciencia de la
identidad de significados para que pueda darse la comunicacién o intercambio
respecto de algo. En tal caso, ademas de la identidad ontoldgica hace falta una
identidad de sentido que garantice la “validez intersubjetiva” -como sostiene
Habermas. Al respecto, Crelier indica que la dificultad aparece cuando se quiere
compatibilizar la dimensidon normativa irreductible (de lo convencional) con la
dimensién primitiva originaria (de lo pre-linguistico).

En la teoria Mead existe un “significado objetivo o natural” -previo al ambi-
to publico- que sostiene la infraestructura comunicativa. Ahora bien, para Cre-
lier este significado recae en un “idealismo objetivo” que escapa a la conciencia
de los participantes y desdibuja los limites de las conductas entre humanos y
animales. Aqui se pierde el camino hacia una intersubjetividad linglistica. Por
otro lado, en la teoria de Habermas naufraga la idea misma de una infraestruc-
tura previa porque el lenguaje convencional ya esta en juego desde un inicio
con la intersubjetividad requerida.

A todo esto, Crelier se pregunta: “¢Cémo describir entonces la génesis 16gi-
ca del lenguaje, la estructura en la que se apoya y de la que se obtiene basi-
camente su significatividad? (p. 250) Crelier considera que se trata de una es-
tructura objetiva y social compartida, pero no convencional. Con la teoria de
Tomasello, Crelier se introduce en la descripciéon de esta infraestructura previa
que permite la comunicacién y que se caracteriza por su origen natural -a dife-

rencia de la determinacion histérica que para Crelier le imprime la hermenéuti-

mento previo a toda distincién tedrica en donde lo dado se experimenta antes de su configuracién lin-
guistica.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



EL ORIGEN DEL LENGUAJE EN LA TRADICION HERMENEUTICA

ca al sentido originario. Asi pues, Tomasello establece una postura intermedia
entre Mead y Habermas al rescatar de la infraestructura tres condiciones: (1) la
capacidad de sefalar por medio de gestos, (2) las motivaciones y habilidades
subjetivas que permiten leer gestos y (3) la emergencia de lo convencional.
Con esto se logra un recorrido gradual de lo natural a lo convencional. En sinte-
sis, Crelier destaca que “...un lenguaje histérico y convencional procede de una
instancia pre-linglistica en donde ya funciona plenamente la comunicacién.”
(Cf. P. 270) En este sentido, los humanos pueden comprenderse o llegar al
mismo estado reflexivo sin siquiera encontrarse aun en la dimensién simbdlica
de lo linglistico. Con esta tesis Crelier cierra el libro pero, a la vez, abre la dis-
cusién a una gran variedad de preguntas que siguen latentes bajo esta afirma-
cion. Preguntas que deben ser atendidas porque mucho queda por decir del

origen del lenguaje en las tradiciones aqui aludidas.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 307






Investigaciones Fenomenoldégicas, n. 11, 2014, 309-323.
e-ISSN: 1885-1088

¢ES POSIBLE UNA FENOMENOLOGIA DEL MUNDO DE LA VIDA?

COMENTARIO A HANS BLUMENBERG,
TEORIA DEL MUNDO DE LA VIDA,
TRAD. DE GRISELDA MARSICO Y UWE SCHOOR, BUENOS AIRES, F.C.E, 2013, 276 pPpP.

Luis Duran Guerra
Universidad de Sevilla, Espafia
Iduran@aafi.es

La fenomenologia es, sin duda, una de las corrientes filoséficas contem-
poraneas a la que mas atencidon ha dedicado Hans Blumenberg (1920-1996),
un fenomenodlogo sui generis él mismo que ha reconocido a Husserl como uno
de sus grandes maestros. Entre los textos sobre fenomenologia publicados en
vida del autor destacamos los siguientes: “«Mundo de la vida» y tecnificacion
bajo los aspectos de la fenomenologia”, aparecido en 1963 e incluido en Las
realidades en que vivimos', *Mundo de la vida y concepto de realidad”, publica-
do en inglés por primera vez en 1972 y la primera parte de su importante libro
de 1986 Tiempo de la vida y tiempo del mundo? titulada “El malentendido del
mundo de la vida”, sin olvidar la tercera parte de este mismo libro sobre “La
fundacién originaria” en el fundador de la fenomenologia. En cuanto a las publi-
caciones pdstumas que también se ocupan de esta escuela fundamental del
siglo XX debe destacarse por el momento la recopilacion Zu den Sachen und
ziiruck® y la obra objeto de esta recensién, Theorie der Lebenswelt®, un texto

donde el gran filésofo aleman vuelve a abordar un tema que ocupa en el con-

! H. Blumenberg, Las realidades en que vivimos, Paidds, Barcelona, 1999.

2 H, Blumenberg, Tiempo de la vida y tiempo del mundo, Pre-Textos, Valencia, 2007.
3 H. Blumenberg, Zu den Sachen und ziiruck, Suhrkamp, Frankfurt, 2002.

4 H. Blumenberg, Theorie der Lebenswelt, Suhrkamp, Berlin, 2010.


mailto:lduran@aafi.es

310 |

Luis DURAN GUERRA

junto de su obra un lugar central y sobre el que nunca habria dejado de re-
flexionar. Era, pues, necesario aclarar qué se entiende por “mundo de la vida”
en cada caso, una nocién que estaba lejos de tener un significado univoco y
que hasta habia generado un malentendido en el seno de la propia fenomeno-
logia.

Blumenberg se habia ocupado ya criticamente de la filosofia de Husserl en
su tesis de habilitacion’ sobre la crisis de la fenomenologia después de la publi-
cacion de las Ideas. El fundador de la metaforologia no habria dudado, por lo
demas, en dar un giro fenomenoldgico a su teoria mas pregnante: la concep-
cion de la “metafora absoluta” formulada por primera vez en sus célebres Para-
digmas para una metaforologia®. La tesis de este trabajo es que existen meta-
foras que no se pueden reducir a conceptos y de ahi el nombre de absolutas
que Blumenberg les confiere. Pero en un texto tedrico que coloca como apéndi-
ce de su ensayo Naufragio con espectador’, la metafora absoluta ya no era el
terminus a quo del concepto, pues Blumenberg se da cuenta de que la metéafora
procede a su vez de una esfera aun mas originaria que aparece aqui como el
“sostén motivacional constante de toda teoria”: el mundo de la vida (Lebens-
welt). Pero Blumenberg ha vinculado a la fenomenologia incluso el que pasa por
ser su proyecto filoséfico mas ambicioso, la creacion de una antropologia filoso-
fica que en su vasto tratado pdstumo Descripcién del ser humano® reviste nece-
sariamente los caracteres de una “antropologia fenomenoldgica”. La “fenome-
nologia de la historia” que nuestro autor ha pergefiado muestra, en ultima ins-
tancia, que la deuda contraida por el fildsofo de Libeck con la corriente filosoéfi-
ca inaugurada por Edmund Husserl no serd nunca suficientemente exagerada
por mucho que aquél haya pretendido llevarla también mas alld —mediante la
introduccién de la facticidad— de lo que sus presupuestos tedricos permitian en
un principio. Ahora bien, en la medida en que no es posible una fenomenologia
de la historia sin abordar al mismo tiempo las realidades histéricas que repre-
sentan los llamados Lebenswelten, parecia ser soélo cuestiéon de tiempo —no

obstante su inveterada renuencia a los pronunciamientos tedricos— que Blu-

5 H. Blumenberg, Die ontologische Distanz. Eine Untersuchung (ber die Krisis der Phdnomenologie
Husserls, Kiel, 1950.

8 H. Blumenberg, Paradigmas para una metaforologia, Trotta, Madrid, 2003.

7 H. Blumenberg, Naufragio con espectador. Paradigma de una metafora de la existencia, Visor, Madrid,
1995.

8 H. Blumenberg, Descripcién del ser humano, FCE, México, 2011.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



¢ES POSIBLE UNA FENOMENOLOGIA DEL MUNDO DE LA VIDA?

menberg se hiciera cargo reflexivamente del que puede considerarse el tema

fundamental de la fenomenologia del Gltimo Husserl.

El término Lebenswelt habia sido acuifado por Husserl, como el propio Blu-
menberg nos recuerda en Tiempo de la vida y tiempo del mundo, en un texto

sobre Kant de 1924°, si bien sdlo en la postrera Krisis desarrollaba la idea del

I\\ 4

olvido por parte de las ciencias de su comun origen en el “mundo de la vida“
como una de las razones fundamentales de lo que el fildsofo moravo llamaba
“la crisis de las ciencias europeas”®. Con la expresién “mundo de la vida” se
referia Husserl al mundo vivido que todavia no es tematizado por teoria alguna
en cuanto es “lo que se da por sentado o supuesto” y que la critica de la razén
de Kant presupone como existente sin mas. Pues bien: a pesar de que reconoc-
ia que el mundo de la vida no es dado de una vez para siempre, Husserl no
habia dudado nunca de la posibilidad de una ciencia de la Lebenswelt. Lo que
niega Blumenberg en Teoria del mundo de la vida, aunque nos parezca parado-
jico, es la posibilidad de una ciencia semejante. Pues en el mundo de lo que se
da por sentado, la teoria todavia no es posible o ya no es necesaria. El mundo
de la vida, como “universo de lo sobreentendido”, es una esfera que no puede
ser tematizada como tal, pues mientras vivimos en él no somos conscientes del
mismo y cuando nos parece convertirlo en un objeto de conocimiento lo sobre-
entendido ya ha desaparecido. Dicho de otra forma: aunque lo sobreentendido
sea la nota esencial del mundo de la vida, no nos garantiza que entendamos eo
ipso al mundo de la vida. No espere, pues, el fenomendlogo encontrar en este
libro lo que su titulo promete: antes al contrario, todo él seria la demostracion
palpable de la imposibilidad tedrica en la que se ve la fenomenologia de descri-

bir el mundo de la vida.

° Cfr. E. Husserl, Kant und die Idee der Traszendentalphilosophie, R. Boehm (ed.), en Erste Philosophie
(1923/24). Erster Teil, Gesammelte Werke, Nijhoff, La Haya, 1950 ss, vol. VII, p. 232.

10 E, Husserl, Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die Transzendentale Phdnomenologie, W.
Biemel (ed.), en Gesammelte Werke, op. cit., vol. VI, 1954, cfr. especialmente Parte III: §§ 28, 29, 33,
34, 44, 51. Sobre el tema del mundo de la vida véase el reciente volumen de la Husserliana, E. Husserl,
Die Lebenswelt. Texte aus den Nachlass (1916-1937), R. Sowa (ed.), en Gesammelte Werke, vol.
XXXIX, Springer, Dordrecht, 2008.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 311



312 |

Luis DURAN GUERRA

El editor de Teoria del mundo de la vida, Manfred Sommer, ha reunido en
este volumen cinco manuscritos mecanografiados provenientes del Nachlass
blumenberguiano que se custodia hoy en el Archivo Aleman de Literatura de
Marbach. Junto a estos textos, Sommer ha creido oportuno reeditar dos ensa-
yos sobre el tema del mundo de la vida que ya habian sido publicados en vida
de Blumenberg y que constituyen los capitulos V y VI del presente libro. Segun
nos aclara en su “Nota sobre la edicién” (pp. 271-273): “La presente edicién
contiene todos los manuscritos del legado identificados con la signatura THL,
que indica que forman parte del mismo conjunto” (p. 272). No obstante, la di-
vision en capitulos de Teoria del mundo de la vida obedece enteramente al cri-
terio de su editor, pues Blumenberg no dejo especificado en ningin momento
qué lugares sistematicos podrian haber ocupado sus textos en un hipotético
libro sobre el mundo de la vida. A excepcién, pues, de los ensayos ya publica-
dos a los que nos hemos referido, los titulos de los capitulos I, II, III, IV, asi
como el VII, que se coloca como apéndice, son meros agregados del editor
Manfred Sommer, si bien éste nos advierte que “se han elegido formulaciones
que el propio autor usa o sugiere en su texto”. Realizada esta somera descrip-

cion externa del libro pasamos ya a dar cuenta de su contenido.

El capitulo I, el mas extenso de los que componen el volumen, se basa en
un manuscrito sin titulo de paginacién continua que Sommer subdivide en ocho
secciones a las que antepone un subtitulo elegido asimismo por él. “éBajo qué
presupuestos es posible hablar, entonces, de una “teoria del mundo de la vida”,
postularla?”, pregunta Blumenberg. Este comienza sefialando la indetermina-
cion del concepto “vida” en una expresion de la que no se puede decir que Hus-
serl nos haya dado una definicidon. En el lapso de tiempo que va de la filosofia
de la vida (de Bergson a Simmel) a la filosofia del ser (Heidegger) se habrian
ensayado todas las combinaciones posibles con “vida”. Husserl, sin embargo,
no habia bebido en las fuentes del vitalismo para forjar el famoso concepto,
sino en el positivismo de Mach y Avenarius, “con su programa de describir la

“visién natural del mundo” y de constituirla en el punto de partida de una filo-

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



¢ES POSIBLE UNA FENOMENOLOGIA DEL MUNDO DE LA VIDA?

sofia de las fundamentaciones elementales de toda teoria” (p. 25). Blumenberg

contextualiza el gran descubrimiento husserliano:

Si se ve la situacién de la filosofia alemana a comienzos de los afios veinte deter-
minada por la constelacion de cuatro miembros que constituyen el neokantismo, la
fenomenologia, la filosofia de la vida y el positivismo de Praga, el “mundo de la vi-
da” de Husserl significa, el afio en que muere Paul Natorp, el abandono de la coali-
ciéon con Marburgo y el acercamiento a una conjuncioén, cubierta por la nueva pala-
bra programatica, con la filosofia de la vida y el positivismo, que sélo se disociaria

cinco afios después bajo el shock que significd El ser y el tiempo.*!

La paradoja del mundo de la vida es que sdlo podemos hablar de él cuando
ya lo hemos perdido. La pregunta es: “épor qué esta vida no se basta a si mis-
ma en su mundo de la vida? {Por qué produce algo como la teoria, en definitiva
la ciencia, con la que se problematiza, se debilita, se priva de su potencia?” (p.
30). Blumenberg no descarta una posible influencia de Bergson sobre Husserl
en lo que se refiere a la tematica del mundo de la vida, pero deja bien claro que
la fenomenologia antes que un retorno al mundo de la vida supone la “perma-
nente remocién de su forma de sobreentendido”, o lo que es lo mismo, la des-
truccion de su propia condicién de posibilidad. El mundo de la vida es un con-
cepto limite, transcendental, como el concepto de “mundo” kantiano o la misma

“cosa en si”. Asi, pues, para hacer su fenomenologia,

no tendria sentido atenerse a casos de normalidad promedio, es decir, identificar
mundo de la vida y cotidianidad, pero tampoco realizar una suerte de ideacién; o
esto ultimo como aproximacion sin éxito. No es el promedio, sino el caso extremo,
no demostrable, no alcanzable como hecho, de lo que tal vez jamas ha habido ni
habra, lo que supone una suerte de descripcidn constructiva al separarse por elimi-

nacién de todo lo que no cumple con el caso extremo.!?

El eidos del mundo de la vida es un “eidos inferido” (cfr. p. 93).

La insostenibilidad de la permanencia en el mundo de la vida es una de las
tesis bdsicas de los manuscritos que conforman el presente libro. Blumenberg
compara el estatuto ontoldgico de la Lebenswelt con el estado de naturaleza de
Hobbes en tanto la salida del mismo resultaba absolutamente inevitable para el

1 Teoria del mundo de la vida, op. cit., p. 26.
2 Teoria del mundo de la vida, op. cit., p. 40.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 313



314 |

Luis DURAN GUERRA

hombre. No hay razén, pues, para tener al mundo de la vida como un paraiso
perdido que nos fuera licito desear. El retorno sélo cabe entenderlo aqui en un
sentido metodoldgico, heuristico, en la medida en que nos permita restablecer
la pregunta por el sentido de la actitud tedrica o de las propias ciencias. Pre-
gunta que podria formularse asi: “éQué queriamos saber en realidad cuando
empezamos?” y que constituye el hilo conductor, como es sabido, de uno de los
voluminosos libros de historia de la ideas de Blumenberg, La legibilidad del
mundo®. Pero tal retorno no debe entenderse en el sentido de una vuelta rous-
seauniana a la naturaleza por mucho que el concepto de mundo de la vida se
halle investido también de una cierta funcidn de critica cultural. Ahora bien,
épor qué no podemos permanecer en el mundo de la vida? Blumenberg aventu-
ra la siguiente hipétesis: “el mundo de la vida es un mundo cercano, una esfera
de factores finitos, pero esta rodeado de un horizonte lejano, que si bien no es
infinito, es indeterminado y se hace notar mas alld de la frontera “permeable”
de ambos “"mundos”” (p. 58). Lo cual significa que el mundo de la vida no es
idéntico al mundo, mucho menos al mundo cotidiano. Es la parcialidad de su
horizonte, por tanto, la que hace que el mundo de la vida esté bajo la amenaza

constante de la perturbacién que supone siempre lo desconocido.

Lo desconocido es lo que siempre existe de manera sélo momenténea, sdlo episodi-
ca, lo que no existe en un mundo de la vida. Como mundo parcial, el mundo de la
vida siempre esta rodeado por lo desconocido al acecho. Siempre hay una probabi-
lidad de que eso desconocido trascienda el horizonte del mundo de la vida y apa-
rezca en él; de modo que es s6lo una cuestion de tiempo que el mundo de la vida
admita una necesidad de explicacion, pero con ello también que desarrolle patrones

que se extiendan a lo que antes no requeria explicacién.*

Esta matizacién es importante. La salida del mundo de la vida es también
parcial, pues se demuestra que lo que necesitaba explicacién, lo desconocido,
es al mismo tiempo integrado en el marco de comprension del propio mundo de
la vida. Por eso dice Blumenberg que “Los sistemas culturales tienden a esta-
blecer mundos de la vida vy, si se los pierde, a restablecerlos”. Pues bien, entre
esos sistemas culturales, se encuentran la filosofia y la ciencia (como antes el

mito o la teologia) en la medida en que no sélo consuman la expulsion del

13 H. Blumenberg, La legibilidad del mundo, Paidds, Barcelona, 2000.
4 Teoria del mundo de la vida, op. cit., p. 61.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



¢ES POSIBLE UNA FENOMENOLOGIA DEL MUNDO DE LA VIDA?

mundo de la vida, sino que nos aportan al mismo tiempo los recursos intelec-
tuales necesarios para resolver las consecuencias negativas de esa expulsion.

Sin embargo, Husserl entendid el transito a la actitud tedrica como una vo-
licidn que convierte la salida del mundo de la vida en un hecho poco menos que
arbitrario que presenta, para Blumenberg, la forma de un “mito idealista”. Pero
la irracionalidad de esa decisiéon es incompatible con los presupuestos meto-
doldgicos de la fenomenologia, pues habria partido ademas de un dato que no
cuestiona en absoluto: el factum de la ciencia como un punto de partida que no
parece necesario fundamentar ni describir. "Ahora bien”, destaca Blumenberg,
“esta teoria de la historia no contiene ni el menor indicio de que ademas de la
actitud tedrica podria haber habido otras opciones de la decisién primariamente
europea” (p. 84). Cuales puedan ser esas otras opciones es algo que Blumen-
berg no nos ha aclarado.

“¢Cémo puede un mundo de la vida tener como consecuencia toda una his-
toria de esfuerzos tedricos y autonomizaciones?”, he aqui la pregunta que el
decisionismo de Husserl no plantea y a la que Blumenberg ha tratado de dar
una respuesta racional. El mundo de la vida no puede ser suprimido por medio
de un acto de la voluntad tan irracional como inverosimil desde un punto de
vista histérico; el mundo de la vida se destruye a si mismo debido a lo que
Blumenberg llama “su inestabilidad interna y natural, cuya razén no es posible
comprender en el mundo de la vida y a partir de él: que esa realidad suscepti-
ble de ser defendida estd rodeada por otra realidad” (p. 86). El mundo de la
vida se destruiria, pues, a si mismo al refinar el entramado de sus presuposi-
ciones sobre la realidad. Blumenberg cree ver aqui una suerte de “destino in-
eludible” del mundo de la vida que explica su insostenibilidad ultima. ¢Pero
habria hecho algo mas que sustituir el voluntarismo del maestro por un fatalis-
mo no menos factico e irracional? En cualquier caso, no constituye un motivo
suficiente para abandonar el mundo de la vida decir que es irracional. El mundo
de la vida posee su legalidad propia que no es ni la de la utopia ni la de la pre-
sunta “naturaleza natural” de los criticos de la cultura a /a Rousseau. Esa lega-
lidad se basa en la utilidad del prejuicio para la vida. Segun Blumenberg, “de-
bemos suponer que las presuposiciones vigentes en el mundo de la vida han
probado su utilidad para la vida y estan provistas de un indice de vinculo con la
realidad, por exdticas que parezcan cada una por su parte y en contextos cultu-

rales” (p. 101). Ahora bien, lo sobreentendido que compendia todo mundo de la

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014, |

| 315



316 |

Luis DURAN GUERRA

vida no presenta las notas de un idilio inofensivo, pues “si bien lo sobreentendi-
do es el factor estabilizador en la tendencia a la inercia del mundo de la vida,
en cuanto tal es también el ocultamiento de estados de cosas y carencias de
fundamentacion que tiene lugar en el mundo de la vida” (p. 116). El concepto
de cotidianidad de Heidegger, con toda su carga negativa, puede interpretarse
como la demonizacion moralista de un mundo que Husserl sélo habia querido

llegar a entender.

El capitulo II, tras un breve excurso histérico donde se constata la vincula-
cion de Husserl con el neokantismo, rastrea la génesis de la tematica del mun-
do de la vida en las dificultades que tuvo el fildsofo para llevar a cabo el famoso
paso de la reduccién fenomenoldgica. El concepto de horizonte preludia aqui

claramente la nocidon de la Lebenswelt.

El rotulo «mundo de la vida» define también muy tardiamente un programa para
desprenderse del cartesianismo, para intentar definir el mundo de la vida como un
contexto del sujeto propio y de otros sujetos, asi como de los horizontes de expe-

riencia compartidos.'®

Pero tanto como las motivaciones histéricas que pudieron tener alguna im-
portancia para el tema del mundo de la vida, le interesan a Blumenberg las que
tendrian que haber tenido importancia aunque no sepamos si la tuvieron de
hecho. A este respecto, la idea husserliana de una ldgica genética, tendria que
haber llevado ya a Husserl, por ejemplo, al analisis del mundo de la vida para
justificar, sin necesidad de apelar aqui a un factor factico-voluntarista, el co-
mienzo histoérico de la filosofia como un comienzo propio. Del mismo modo, la
fenomenologia podria haber mostrado a través del concepto del mundo de la
vida como “totalidad del prejuicio” precisamente la utilidad de los prejuicios
para la vida frente a los fracasados intentos de eliminarlos por parte de las ilus-
traciones. Pues el rendimiento del prejuicio se ve hasta en el propio criterio de

lo estricto para la filosofia como ciencia en la medida en que “fue extraido di-

15 Teoria del mundo de la vida, op. cit., p. 129.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



¢ES POSIBLE UNA FENOMENOLOGIA DEL MUNDO DE LA VIDA?

rectamente de la idea de la accidn cientifica, de la actitud tedrica como su re-
presentacion meta”. Segun Blumenberg, la tematica del mundo de la vida es-
taria en una relacién de autocritica con el programa fenomenoldgico de la filo-
sofia como “ciencia estricta”. Las preguntas se caen por si solas: “épor qué tie-
ne que ser “estricta” la ciencia en realidad? ¢No era esa exigencia a su vez un
fragmento resistente del mundo de la vida del cientifico que comenzaba a filo-
sofar, uno de sus sobreentendidos profesionales que él creyd no tener que fun-
damentar?” (p. 139). Pero el retorno al mundo de la vida preconizado por el
Husserl de la Krisis tenia que ver en realidad —cosa que sabe Blumenberg- con
la exigencia de un nuevo tipo de rigor que debia dejar atras el cartesianismo
para poder cimentar la ciencia sobre un principio mucho mas sdlido.

El capitulo III introduce algunas tesis de antropologia filoséfica para expli-
car un tema recurrente en los textos que nos ocupan: la salida del mundo de la
vida. El mundo de la vida se presenta como una esfera cerrada que deja pene-
trar frecuentemente, con todo, lo no sobreentendido en su interior. El nombre,
la metafora y el concepto son los instrumentos de los que dispone el hombre
para encajar lo desconocido en lo que de suyo le resulta familiar. Blumenberg
recoge aqui ideas que ya habia expresado en una obra de titanica base: Traba-
jo sobre el mito*®. La accién de nombrar o la divisidon de poderes que tienen
lugar en la magia y en el mito son ejemplos de los procedimientos que pone en
marcha el ser humano para neutralizar las amenazas que siempre le acechan
detras de la periferia del mundo de la vida. “La técnica del trafico fronterizo
mitico es la de la metaforicidad. Lo que es conocido en el mundo de la vida sir-
ve para integrar lo desconocido del mundo” (p. 149). El hombre, para Blumen-
berg, es tanto un ser delegativo como un ser que compite. La adopcién de la
verticalidad introdujo la excentricidad de la posicién y, con ella, lo no sobreen-

tendido en el mundo de la vida. Escribe Blumenberg:

El ser humano superior, es decir, erguido, también ve y escucha mas porque no ve
y escucha todo directamente, porque puede hacer que vean y escuchen por él,
puede delegar. La competencia de la autocomparacién presupone que se pueda
percibir también el desempefno de los congéneres, que ese desempefio entre tam-
bién en el horizonte de percepcién, lo agrande y lo deforme, que haga excéntrica la

posicidn. Solo la excentricidad aproxima al no sobreentendido. El ser humano no se

6 H, Blumenberg, Trabajo sobre el mito, Paidds, Barcelona, 2003.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 317



318 |

Luis DURAN GUERRA

vuelve espectador en forma directa, sino a través de la mediacidn; a través de ella
experimento la experiencia ya amortiguada. Es imposible que la conciencia de es-

pectador surja en el ambiente.!”

No obstante, apunta Blumenberg, la comparacién con nuestros semejantes
no parece ser la que haya aportado la auténtica medida del ser humano, sino
aquella otra autocomparacién con Dios, que llevada al limite a comienzos de la
Edad Moderna motivd, como ya sabiamos por La legitimidad de la Edad Moder-
na'®, la autoafirmacién humana como réplica al absolutismo teoldgico de finales
de la Edad Media.

El capitulo IV, de apenas seis paginas, esboza una interesante variacién so-
bre el mito de la caverna de Platén a partir de la tesis blumenberguiana del
hombre como un ser que delega. Se trata de evitar la violencia que supone la
figura exdgena que hace salir de la caverna por la fuerza a uno de los prisione-
ros. En su lugar, Blumenberg imagina la posibilidad de que se produzca una
alteraciéon en el lado de la caverna donde los hombres trasportan toda clase de
objetos. Presuponiendo que la situacién de la caverna contemple el factor an-
tropoldgico de la curiosidad, y afiadiendo la hipétesis auxiliar de que las cade-
nas de los prisioneros no sean tan fuertes como para que no puedan soltarse,
éstos podrian ponerse perfectamente de acuerdo para liberar a uno de ellos y
mandarlo a explorar el trasfondo de la cueva (cfr., sin embargo, p. 194 donde
la posibilidad de una alteracidn en la sucesién de las imagenes en lugar de des-
pertar la curiosidad podria provocar mas bien indiferencia). Si entendemos la
caverna como una metafora del mundo de la vida o como un mundo de la vida,
la tesis que se deduce de aqui es clara: “si en los margenes del mundo de la
vida aparece algo inusual, una inseguridad, lo desconocido, un factor que gene-
ra temor, se pone en marcha un mecanismo de delegacién de funciones” (p.
167). Se supone que se trata de un mecanismo de delegacién de funciones pa-
ra poder explorar lo desconocido sin necesidad de arriesgar la vida del grupo.
Tanto la salida del mundo de la vida como nuestra relativa permanencia en la

cueva de la cultura se fundamentan en un motivo impulsor de raiz antropolégi-

Y7 Teoria del mundo de la vida, op. cit., pp. 155-156.
8 H, Blumenberg, La legitimacién de la Edad Moderna, Pre-Textos, Valencia, 2008.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



¢ES POSIBLE UNA FENOMENOLOGIA DEL MUNDO DE LA VIDA?

ca, tema que Blumenberg habia desarrollado extensamente en la mastoddntica

Salidas de caverna®®.

El capitulo V reproduce la versién alemana que sirvido de base para la tra-
duccién al inglés de un ensayo publicado en el volumen de homenaje a Aaron
Gurwitsch editado por Lester E. Embree, Life-World and Consciousness.?® En
este texto Blumenberg lleva a cabo un analisis magistral de la alegoria de la
caverna de Platén que le sirve para caracterizar el sobreentendido del mundo
de la vida de Husserl. Lo que tienen en comun la caverna platdnica y el husser-
liano mundo de la vida es que tanto el conocimiento de la verdad como la fe-
nomenologia son en ellos de todo punto imposibles. Pero mientras que Platon
busca esa verdad fuera de la caverna, a pleno sol, Husserl se contenta con di-
solver el sobreentendido del mundo de la vida sin salir propiamente de él. Dicho
en el lenguaje de la alegoria: la salida de la caverna, para Husserl, sélo puede
tener lugar en el interior de la caverna. Blumenberg, sin embargo, le va a criti-
car a Husserl el voluntarismo con el que concibe la salida del mundo de la vida.
El filésofo de Libeck cree que en los analisis de Experiencia y juicio sobre el
origen de la negacién en la receptividad antepredicativa se halla una guia Util
para describir la salida del mundo de la vida de un modo que no sea voluntaris-
ta. Creemos que lo que se critica aqui es la irracionalidad que semejante deci-
sionismo comporta para la fenomenologia. El concepto de conciencia como in-
tencionalidad, “lo siempre proximo que es la conciencia para si misma”, mues-
tra ya lo improbable del mundo de la vida para el tema de una fenomenologia
que el Husserl de la Krisis se habia empefiado en traer “por los carriles de la
decisién”. Para Blumenberg: “El cambio original de actitud no puede ser un acto
de posicion voluntarista, sino Unicamente la experiencia de si de la conciencia
en tanto proceso que ya se esta actualizando en su intencionalidad” (p. 187).

I\\

Ahora bien, de acuerdo con el “giro antropoldgico” que se produce en el pen-

samiento de Blumenberg en los anos setenta, éste no considera que la inten-

% H. Blumenberg, Salidas de caverna, Antonio Machado Libros, Madrid, 2004.
20 Cfr. Lester E. Embree (ed.), Life-World and Consciousness. Essays for Aron Gurwitsch, Northwestern
University Press, Evanston (Illinois), 1972, pp. 425-444.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 319



320 |

Luis DURAN GUERRA

cionalidad de la conciencia se imponga como “cumplimiento” en el mundo de la
vida, sino que antes bien supone una “perturbacién” de lo que en ese mundo
damos por supuesto (cfr. p. 189). Volviendo a la escena de los prisioneros de la
caverna de Platén, éstos también practican una suerte de “ciencia” que les
permite recordar la secuencia de sombras y predecir su orden de aparicién. La
“ciencia” de la caverna saca a relucir asi el concepto de realidad que en ella
rige: “real es lo que se puede esperar”. La “idea del conocimiento perfecto”
husserliana, como “tarea infinita”, se opone tanto a la “ciencia” de los prisione-
ros de la caverna como a la teoria de las ideas platénicas, pues, como dice
Blumenberg, “el que ha sido liberado y enviado a contemplar las ideas al pare-
cer cumple esta tarea suprema en un lapso finito de tiempo, de modo que pue-
de retornar a la caverna como maestro con un patrimonio asegurado de cono-
cimientos” (p. 193). Blumenberg deduce de aqui la diferencia entre los concep-
tos de realidad de la alegoria de la caverna y la fenomenologia. Pues en la me-
dida en que la seduccion sofista impide a los prisioneros la experiencia de la
negacion —como la que se produciria si la secuencia de imagenes proyectadas
alterase su orden-, el modelo de la caverna se muestra ineficaz para “un anali-
sis fenomenoldgico de la conciencia de la realidad basado en la estructura del
mundo de la vida” (p. 194). Al contrario de la caverna de Platén, de la que no
es posible salir sino por un acto de violencia protagonizado por un agente ex-
terno, la salida del mundo de la vida es posible -sin caer en el voluntarismo-

I\\

gracias al claro que la negacién abre en el tupido bosque del “universo de so-
breentendidos ya dados”.

El capitulo VI reproduce una conferencia impartida por Blumenberg en 1959
y publicada, como dijimos, en el librito Las realidades en que vivimos. El autor
de La legitimidad de la Edad Moderna replantea en un ensayo deslumbrante el
problema de la técnica a la luz de los andlisis fenomenoldgicos sobre el mundo
de la vida. La técnica, para Blumenberg, no se puede entender ya en oposicién
a la naturaleza, como venia siendo habitual, pero tampoco cabe presuponer la
tecnicidad natural del ser humano para dar una solucion, por una parte, al pro-
blema de la transicion del mundo de la vida a un mundo técnico en sentido lato,
y por otra, del pasaje a la tecnificacién en sentido moderno. La técnica no es ni
siquiera, o no lo es originariamente, el ambito recortado de objetos de una on-

tologia regional que sobreentiende qué sea la “cosa misma”; antes bien, la

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



¢ES POSIBLE UNA FENOMENOLOGIA DEL MUNDO DE LA VIDA?

técnica es un proceso, “un estado de la relacion misma del ser humano con el
mundo” que habria surgido “espontaneamente en la historia”.

La tesis de Blumenberg es que la relacion del proceso de tecnificacién con
el mundo de la vida es mas compleja que como lo viera Husserl. Este se habia
representado el desarrollo de la ciencia y la técnica modernas como la conse-
cuencia del olvido de su comun origen en el mundo de la vida. La fenomenolog-
ia viene a ser entonces la terapia que el filésofo aplica a una situacion que juz-
ga como patoldgica: la pérdida de sentido de las ciencias de la naturaleza y la
técnica modernas como crisis de la humanidad europea. El mundo de la vida
adquiere en este punto una funcion critica en tanto no sélo es un mundo opues-
to, por principio, a la actitud tedrica de la fenomenologia, sino también a la
propia actitud técnica en cuanto conciencia de la contingencia de la realidad. Lo
que Husserl no vio, por tanto, es que la técnica es a su vez una consecuencia
de la “reorientacién tedrica” que descubre al mundo de la vida, al igual que la

fenomenologia, en su contingencia sacandolo asi de su presunta obviedad.

La teorizacion saca afuera la contingencia del mundo de la vida y la convierte en el
impulso agudo de la pregunta que brota en nuestro pensamiento sobre el mundo a
mas tardar al término de la Antigliedad: por qué lo dado es asi como lo hallamos.
Husserl no vio, o ya no vio, el problema de la tecnificacién desde esta perspectiva,

tan sugerida por sus investigaciones.?!

Ahora bien, esa misma técnica que habia nacido, junto a la actitud tedrica,
del cuestionamiento del mundo de la vida, regresa de nuevo al mundo de la
vida cuando la realidad artificial creada por ella se convierte en algo sobreen-
tendido. Lo que Husserl critica a las ciencias, haber reducido la verdad a factici-
dad renunciando a la propia cientificidad, parece en Blumenberg un efecto in-

evitable de la tecnificacion del proceso tedrico moderno. Seguiin Blumenberg:

La tecnificacion no sélo corta el contexto de fundamentacion del comportamiento
tedrico que sale del mundo de la vida, sino que empieza a su vez a regular el mun-
do de la vida cuando la esfera en la que todavia no planteamos preguntas se vuelve
idéntica a aquella en la que ya no planteamos preguntas, y cuando lo que controla
y fundamenta la ocupacién de ese campo de objetos es la dindmica inmanente de

2! Teoria del mundo de la vida, op. cit., p. 220.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 321



322 |

Luis DURAN GUERRA

lo técnicamente siempre listo, la irrefutabilidad de la produccién que se equipara al
poder de la naturaleza.??

Pero esta situacion, lejos de ser patoldgica, dice Blumenberg, no es sino el
precio a pagar (como renuncia al sentido) por la idea de ciencia de la Edad Mo-
derna que consagra la separacién definitiva entre filosofia y ciencia y cuyo
cumplimiento en la practica pasa por la legitima tecnificacién de sus propias
pretensiones tedricas. Pretensiones que no estarian, dicho sea de paso, muy
lejos de las de la propia fenomenologia en lo que respecta a la infinitud de la
tarea tedrica que Husserl encomendd a ese “funcionario de la humanidad” que
debe ser para él el filésofo.

El capitulo VII redunda sobre cuestiones tratadas en el capitulo I del libro
gue nos ocupa (cfr. pp. 85-108). De ahi quiza la decision del editor de publicar
este Ultimo manuscrito pédstumo a modo de apéndice. Para Blumenberg, el
mundo de la vida, no siendo él mismo histérico, es la condicién de posibilidad
de la historia®>. Pero a diferencia del comienzo absoluto de la historia preconi-
zada tanto por el racionalismo como por la teoria contractualista del Estado
moderno, la teoria del mundo de la vida parte, por asi decirlo, de “la totalidad
del prejuicio”. O lo que es lo mismo: de una historia que no puede tener fin
porque tampoco tiene principio. Ahora bien, “La historia, en tanto es el proceso
de distanciamiento del mundo de la vida, no es la acumulacién de prejuicios
sino su destruccién; claro que es una destruccion parcial, y a eso se debe el
significado negativo de los prejuicios en el mundo de la vida” (p. 257). Blumen-
berg sostiene la tesis paraddjica de que la aparente estabilidad del mundo de la
vida constituye la causa de su propia labilidad. Si el mundo de la vida no ofre-
ciera “la constancia de una esfera dogmatica” que, no obstante, no es dogmati-
ca, si sus instituciones no hubieran nacido ya bajo el signo del conservaduris-

mo, no habria salida posible del mundo de la vida y, por ende, historia.

22 Teoria del mundo de la vida, op. cit., p. 230.

23 Cfr. sobre mundo de la vida e historicidad L. Landgrebe, “Lebenswelt und Geschichtlichkeit des
menschlichen Daseins”, en B. Waldenfels (ed.), Phdnomenologie und Marxismus,vol. II, Suhrkamp,
Frankfurt, 1977, pp. 13-58.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



¢ES POSIBLE UNA FENOMENOLOGIA DEL MUNDO DE LA VIDA?

Tras la lectura de estos textos podemos concluir que Blumenberg se pre-
senta como un consumado fenomendlogo que sabe adoptar el método del ma-
estro para realizar sugestivas variaciones sobre el tema del mundo de la vida.
Blumenberg capta como nadie el doble sentido del concepto doble del mundo
de la vida, pues éste es tanto lo que resulta desmontado por la descripcién uni-
versal de la fenomenologia como el fundamento sensorial de las ciencias vy el
“sostén motivacional constante de toda teoria” pero al que no nos es dado re-
tornar de ninguna manera. La facticidad (afectividad, historicidad) que el fun-
dador de la fenomenologia habia negado se cuela, pues, en la filosofia subrepti-
ciamente a través de la nocidn de la Lebenswelt. La fenomenologia de la histo-
ria de Blumenberg asume el legado husserliano, sin sus énfasis metafisicos: el
platonismo de las esencias, la teleologia tedrica como filosofia de la historia, el
voluntarismo del giro hacia la actitud tedrica, el “mito idealista” de Europa co-
mo representante del género humano, la “patologia de la técnica”, el pathos

I\\

ético del “trabajo infinito”... para acabar recurriendo, sugestivamente, a no po-
cos de los viejos enemigos de la fenomenologia en su propdsito de fundamentar
el aparente oximoron de una antropologia fenomenoldgica: el naturalismo, el

antropologismo, el biologismo y, no en ultimo término, el historicismo.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 323






Investigaciones Fenomenoldégicas, n. 11, 2014, 325-334.
e-ISSN: 1885-1088

FENOMENOLOGIA DEL PODER, DE LO POLITICO

Y DEL VINCULO SOCIAL

COMENTARIO A MARC RICHIR,
LA CONTINGENCIA DEL DESPOTA,
MADRID, BRUMARIA, 2013, 444 PP.

Pablo Posada Varela
Université Paris, Sorbonne / Bergische Universitat, Wuppertal
pabloposadavarela@gmail.com

El texto que publica Brumaria ( www.brumaria.net )! supone un verdadero

hito en la recepcién en lengua espafiola de quien, a dia de hoy, es, sin duda,
uno de los filésofos vivos mads importantes e interesantes dentro del panorama
filosofico contemporaneo. Marc Richir, autor de una inmensa y originalisima
obra, inédita en su mayor parte para el mundo hispanohablante, es un insigne
representante de la fenomenologia, tradicion filoséfica inaugurada por Edmund
Husserl a comienzos del siglo pasado. La contingencia del déspota es el primer
libro de Richir traducido integramente al espafiol?>. Mencién especial merece la

precisa y elegante traduccién a cargo de Fernando Comella. Traduccidén que,

! El libro se puede pedir, sin gastos de envio adicionales, desde el siguiente enlace:
http://www.brumaria.net/28-la-contingencia-del-despota/ . También puede adquirirse facilmente a
través de la libreria La Central (en sus sedes de Madrid y Barcelona). En La Central, en Madrid, tuvo
lugar, en febrero de 2014, una excelente presentacion de este libro que resefiamos a cargo de quien es
el mas antiguo y profundo lector de muchos aspectos de la obra de Richir, a saber, Ricardo Sanchez
Ortiz de Urbina (presentacion accesible en este enlace: http://vimeo.com/88690966).

2 Ya han sido traducidos al espafiol no pocos articulos. Fundamentalmente en las revistas Eikasia (que le
ha dedicado a Richir tres ndumeros especiales hasta la fecha: el 34
http://revistadefilosofia.com/numero34.htm , el 40 http://revistadefilosofia.com/numero40.htm y el 47
http://revistadefilosofia.com/numero47.htm ) o en esta misma revista: el n°9 de Investigaciones Fe-
nomenoldgicas http://www.uned.es/dpto fim/InvFen/InvFen09/indice.html contiene una seccidon dedica-
da en exclusiva a la fenomenologia de Marc Richir. Puede consultarse la bibliografia de (y sobre) Richir
en espafiol en la utilisima pagina web puesta en marcha por Sacha Carlson
www.laphenomenologierichirienne.org , que puede completarse con la informacion contenida en el apar-
tado de la pagina web de Brumaria www.brumaria.net dedicado a Richir enmarcado a su vez en la sec-
cion dedicada al “ciclo fenomenoldgico” www.brumaria.net/projects-2/marc-richir-project /.



mailto:pabloposadavarela@gmail.com
http://www.brumaria.net/
http://www.brumaria.net/28-la-contingencia-del-despota/
http://vimeo.com/88690966
http://revistadefilosofia.com/numero34.htm
http://revistadefilosofia.com/numero40.htm
http://revistadefilosofia.com/numero47.htm
http://www.uned.es/dpto_fim/InvFen/InvFen09/indice.html
http://www.laphenomenologierichirienne.org/
http://www.brumaria.net/
http://www.brumaria.net/projects-2/marc-richir-project%20/

326 |

PABLO POSADA VARELA

como el propio traductor sefiala en una breve “Advertencia del traductor” con-
tenida en el volumen, gozd del contacto directo con Richir’ y de largas horas de
discusién en torno a problemas de contenido y de traduccién.

1. SOBRE LA EDICION

Digamos, en primer lugar, algunas palabras sobre la estructura del vo-
lumen, que tiene la particularidad de incluir bastante material complementario.
Los editores han querido insistir sobre el hecho de que se trata de una obra de
fenomenologia, de fenomenologia de lo politico en este caso (aunque no exclu-
sivamente). De este aspecto fundamental del pensamiento de Richir como pen-
samiento fenomenoldgico, tan importante para no malinterpretar esta obra, se
ha querido dar cuenta en el texto — a cargo de quien esto firma - que, a modo
de presentacion del recorrido intelectual de Richir o de semblanza mas o menos
general, se incluye al final del volumen®. Otro tanto ocurre con el texto incluido
justo antes de esa semblanza fenomenoldgica, y que consiste en una serie de
aclaraciones complementarias sobre algunos términos técnicos de la fenomeno-
logia empleados por Richir en La Contingencia del déspota. Puede ser (til para
lectores no familiarizados con la terminologia fenomenoldgica o con la obra de
Richir, y es un util complemento y ampliacién de lo que ya en La contingencia
del déspota se va explicitando por su propio cauce. Asi, nos encontramos con
algunas aclaraciones complementarias relativas a los términos “apercep-
cion”/"apercibir” y “figuracion” en el uso técnico que en fenomenologia adquie-
ren. Se explicita también la voz alemana “Spaltung”, otro término técnico de la

fenomenologia, necesitado de explicitacidn. El lector puede remitirse en todo

3 Ambos son practicamente vecinos, en el sur de Francia.

4 La contingencia del déspota, ademds de ser una obra de reflexidn politica, antropoldgica e histérica de
primer orden, constituye también una extraordinaria introduccion al resto de la obra de Richir. Efectiva-
mente, La contingencia del déspota es una extraordinaria introduccion a la fenomenologia en general y a
la fenomenologia de Richir en particular, incluso en el sentido mas puro del término. De hecho, hay
capitulos (como el ultimo o el antepenultimo) que contienen sintesis del todo maduras, recopilaciones
valiosisimas y casi Unicas de algunos de sus Ultimos desarrollos fenomenoldgicos, con algunas de las
formulaciones mas claras y acertadas sobre determinados puntos de la obra richiriana reciente. Asi pues,
también por lo que hace al registro intrinsecamente fenomenoldgico, La contingencia del déspota es un
texto imprescindible en la bibliografia richiriana. En todo caso, el lector descubrird como La contingencia
del déspota, desde ejemplos extraidos de terrenos menos técnicos como puedan ser la historia, la antro-
pologia o la politica, tiene la enorme virtud de servir como introduccidén a las consideraciones fenome-
nolégicas mas puras y aparentemente abstractas. Claridad que, a mi modo de ver, sélo la madurez de
una obra ya sedimentada (como es hoy la de Richir) podia otorgar.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



FENOMENOLOGIA DEL PODER, DE LO POLITICO Y DEL VINCULO SOCIAL

momento a ese texto complementario que, junto a los “materiales para una
semblanza”, conforman algo asi como un dossier que pretende facilitar, enmar-
car y, sobre todo, complementar la lectura de La contingencia del déspota.

En lo atinente a esta semblanza que cierra el volumen, no se trata de un
texto expositivo e interpretativo, sino, mas bien, de una suerte de antologia en
miniatura trenzada con largos pasajes de textos de Richir extraidos de obras
fenomenoldgicas en que reflexiona sobre su propio proceder y sobre su recorri-
do intelectual. De ahi que esa seccién se llame “Materiales para una semblan-
za”. En este estadio de la recepcion de Richir en espafiol, si parece mucho mas
enriguecedor e informativo que el lector de La contingencia del déspota dispon-
ga de una suerte de mosaico de textos richirianos, provisionalmente traducidos
por uno de los editores (el que esto escribe), y extraidos de otras obras, mas
intrinsecamente fenomenoldgicas. Creo que este mosaico de textos le permitira
al lector captar mucho mejor el sentido del proyecto de Richir (a pesar de la
exigencia filosofica de los pasajes) que cualquier exposicion necesariamente
ajena y con un ineludible ingrediente de interpretacién®. Asi, en ese texto que
cierra el volumen, el autor de esa semblanza apenas se limita a ordenar algu-
nos textos de Richir mediante minimas transiciones, que van desapareciendo
para dar paso, ya casi sin solucidon de continuidad, a la letra del propio Richir. Si
es importante que el lector tenga constancia, de forma directa, de un registro
importantisimo de la obra de Richir — el de la reflexidn propiamente fenome-
noldgica - y que ayuda a situar debidamente La contingencia del déspota en el

edificio mas amplio de la obra richiriana.

2. UNA FENOMENOLOGIA DE LO POLITICO (Y DEL VINCULO SOCIAL)

Hechas estas aclaraciones sobre la edicion, vayamos a su nucleo, a la obra
misma ¢Qué decir de ella?, équé problemas toca y a qué cuestiones se enfren-
ta? Digamos, en primer lugar, que esta obra ofrece un profundo analisis de al-
gunos de los elementos esenciales que vertebran la politica, la sociedad o la

historia. Por resumir, y aun a riesgo de simplificar, diremos que Richir encara,

® Hay no pocos trabajos disponibles en la citada pagina web, montada por Sacha Carlson:
www.laphenomenologierichirienne.org.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 327


http://www.laphenomenologierichirienne.org/

328 |

PABLO POSADA VARELA

en las paginas de este libro, la dificilisima pregunta por el origen del poder, con
sus multiples irisaciones y derroteros varios®. La pregunta por su origen se des-
grana también en la cuestién de su devenir, con sus muchas bifurcaciones: su
proceso de legitimacién, de cambio y reelaboracion, pero también la conocida
locura del poder que conduce a lo que los griegos llamaban hybris: el poder y
su consustancial extralimitacién o hipérbole, su involucién, descalabro o desva-
necimiento.

Todos estos procesos, mas alla de su aparente disparidad, parecen, con to-
do, bailar al compas de una recdndita pauta: la de una continua movilidad
(acaso suspendida por inopinados contrapuntos de metaestabilidad) que no es
otra que la resultante de una irreductible contingencia, la intrinseca “contingen-
cia del déspota”. Varias son sus repercusiones. Esta contingencia se funda, a su
vez, en la contingencia consectaria de lo que Richir llama la “transcendencia del
poder” y de /o politico: la transcendencia de /o politico sobre /a politica.

¢Pero qué es, en rigor, /o politico? ¢En qué sentido no cabe reducirlo a /a
politica? Y, antes bien, équé es el poder y a qué nos referimos cuando habla-
mos de su intrinseca transcendencia? En esa transcendencia del poder se cela
su enigma: el poder estd, lo hay, se ejerce, pero parece esencialmente movil,
inapresable. Circula rebasando todas y cada una de sus incorporaciones posi-
bles. Es ilocalizable por principio, sélo aparentemente localizado y encarnado en

alguna instancia. Su relativa independencia respecto de sus instancias detenta-

6 Una valiosa ilustracion histérica de algunas de las cuestiones que aborda Richir puede encontrarse en
la reciente obra de José Varela Ortega, Los sefiores del poder, Galaxia Gutenberg, Circulo de Lectores,
2013. Esta obra versa sobre la historia contemporanea de Espafia, desde la invasidon francesa hasta la
democracia post-franquista. Aparte de ser una obra de historia debidamente documentada, Los sefiores
del poder es un ensayo interpretativo guiado por preguntas y reflexiones genéricas en torno a la natura-
leza del poder que coinciden en muchos puntos con las que se plantea el propio Richir en La contingencia
del déspota (o incluso en Du sublime en politique, su anterior obra de fenomenologia de lo politico).
Entre las muchas referencias que ambos autores hacen al mundo de la Grecia clasica o al Imperio roma-
no, citemos el ejemplo concreto de las reflexiones que, desde distintas fuentes — Claude Mossé en el
caso de Varela Ortega, Nicole Loraux en el caso de Marc Richir — despierta en ambos autores la peculia-
ridad etimoldgica que encierra la voz “democracia”, donde el término “kratos” (pura fuerza incontrolada)
se prefiere al de “arkhé”(principio, autoridad): efectivamente, algo hizo que los griegos se decantaran
por el término “demo-cracia” y no por el término “dem-arquia”, igualmente posible, siquiera como calco
morfoldgico de otros términos como “monarquia”, “autarquia”, “anarquia” u “oligarquia”. Algo habia, en
el demos que lo hacia intrinsecamente incapaz de arkhé a ojos de los griegos. Otras muchas cuestiones
hay que tratan ambos autores desde cada uno de sus campos como, por ejemplo, la amenaza de la
stasis (desorden, disociacion de lo que Richir llama el “vinculo social”, y que puede desembocar en gue-
rras civiles explicitas o larvadas) y la correlativa cuestion de la emergencia del tirano (bien para aplacar
la stasis, bien para terminar de hiperbolizarla); por no hablar de la cuestion adyacente de “los sefiores
del poder”, semejantes, en gran medida, a los que Richir, en la estela de Maquiavelo, llamara “los Gran-
des” (sabiendo que dicho término va mas alla de los “politicos profesionales”, y se refiere a “actores”
gue nunca apareceran en el escenario publico y menos aln parlamentario). Asi, dado el relativo solapa-
miento en los “objeto formales” (como dirian los escolasticos) que vertebran ambos textos, la obra de
José Varela Ortega comporta interesantes ejemplificaciones de lo que Marc Richir trata aqui de desen-
trafar.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



FENOMENOLOGIA DEL PODER, DE LO POLITICO Y DEL VINCULO SOCIAL

doras y ejecutivas justifica la ortopedia de una sustantivacidén que ni es abusiva
ni es inexacta sino que responde a una realidad fenomenoldgica, a lo concreto
de la experiencia. Obviamente, la dificultad estd en decantar algo asi como una
“experiencia politica” o “de /o politico” (por debajo de la experiencia de /a politi-
ca).

El poder alberga, en suma, una misteriosa y fascinante movilidad que lo
hace relativamente independiente de los lugares en que, vez a vez, se concen-
tra: he ahi, antes de toda codificacién mitica o teoldgica, su intrinseca trans-
cendencia. Hay el poder, pero no esta en sitio alguno. La aducida nota de
transcendencia del poder queda refrendada por su “indisolubilidad”: efectiva-
mente, eso que se llama “poder” parece imposible de evacuar de toda sociedad
o trance de vida en comun. Como un sangriento sino, como la peor de las mal-
diciones, nada lo disuelve (nota de transcendencia y relativa independencia), ni
tampoco lo aquieta (nota de movilidad e ilocalizabilidad). La vida en comun en-
tre seres humanos ha de componer con ese inquietante exceso. Asi y todo,
acaso el poder pueda declinarse de un modo no coercitivo. He ahi el punto
esencial de las “Sociedades contra el Estado” que investigd Clastres’, y a las
qgue se refiere Richir. Si bien estas sociedades no evacuan por completo el po-
der, al menos si revelan de otra forma la “contingencia del déspota”. En esas
sociedades, como mostré Clastres, el “jefe” puede ser expulsado del grupo
cuando “se las da de jefe”®. He ahi una muestra mds de la enigmatica “contin-
gencia del déspota”.

Por la misma razén, Richir presta especial atenciéon a los momentos revolu-
cionarios. Efectivamente, en estos momentos se confirman los componentes de
transcendencia, inasibilidad e indisolubilidad consustanciales al poder. Y en esos
momentos probablemente mas que en ninguna otra vicisitud. Efectivamente, en
el corazén de las revoluciones, donde las bifurcaciones proliferan y los falsos
kairoi se solapan con los verdaderos, casi puede palparse esa misteriosa inde-
pendencia y excedencia del poder respecto de sus elementos de disposicion,
cauce y ejecucion. En esos momentos de suspenso revolucionario el poder vaga

sin fijarse, aunque nunca por mucho tiempo. Nunca como entonces parece tan

7 De hecho, el origen de este libro es un ensayo del mismo nombre presentado por Richir en unas jorna-
das sobre Pierre Clastres. Hay una magnifica traduccidon espafiola de ese ensayo a cargo de Silverio
Sanchez Corredera en el n°40 de Eikasia http://revistadefilosofia.com/40-09.pdf

8 Magnifica opcién de traduccién, a cuenta de Fernando Comella, de la expresidn francesa, usada por
Clastres, “faire le chef”.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 329


http://revistadefilosofia.com/40-09.pdf

330 |

PABLO POSADA VARELA

concreta esa especie de misterioso exceso, casi como un espectro presto a po-
nerse del lado de quien lo sepa canalizar merced a ese extrafio intangible que
marca diferencias y que se llama “olfato politico”. Asi y todo, se trata de un ex-
ceso imposible de absorber y domesticar. No puede “inmanentizarse” y disol-
verse en las relaciones entre humanos que, desde su intrinseca violencia, el
poder ayuda a instituir. No cabe disolverlo una vez prestados los servicios de
instituciéon o cimentacién. Es exceso - de transcendencia — que puede vertebrar
esa vida en comun en la exacta medida en que atesora también la virtualidad
de destruirla (dando lugar a la situacidon que los griegos llamaban de stasis,
situacién de destruccion del “vinculo social”; de ello nos ocuparemos ensegui-
da). Imponderable imposible de desleir, en esos momentos inmediatamente
posteriores a una revolucion o vuelco del orden instituido, ronda por entre las
gentes y los grupos, presto a fijarse en quienes quieran (y puedan) tomarlo. En
cualquier caso, toda toma de poder y presunta fijacién resultarad siempre irre-
ductiblemente provisional. Su perpetuidad precisa del artificio (legitimante o
abiertamente intimidatorio) que aplaque una y otra vez su connatural provisio-
nalidad. La transcendencia del poder jamas quedara reabsorbida en la inma-
nencia de su ejecutoria concreta e histérica; y quiza en virtud de ese desajuste
hay algo asi como historia.

Esta contingencia del déspota, consecuencia directa de la nota de trascen-
dencia del poder (o de /o politico respecto de /a politica dada en tal o cual cir-
cunstancia) busca, mal que bien, estabilizarse al amparo de todo un aparato de
legitimacion. Ese aparto de legitimacion, arquitrabe que se monta a posteriori,
no deja de ser un artificio con mayor o menor pertinencia, mas o menos alejado
del suelo nutricio del sentido (ese campo de los fendmenos y de la proliferacién
de sentidos de que habldbamos maés arriba)®. Por eso, acallar la insoportable
contingencia del déspota incide inevitablemente, aunque de modo mas o menos
acusado, en el reino del simulacro y del trampantojo. En punto a esto ultimo,
no faltardn, en esta obra que resefiamos, atinadisimas vislumbres sobre la si-
tuacion actual, dominada, precisamente, por la |dgica del simulacro.

¢Cual es la relacion de la transcendencia del poder con lo que la experiencia

humana primero y la cultura (religiosa) después han entendido por “transcen-

° Donde nada cabe instituir de estable si no es a expensas de lo que Richir llama “transposiciéon arqui-
tectdnica”.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



FENOMENOLOGIA DEL PODER, DE LO POLITICO Y DEL VINCULO SOCIAL | 331

dencia”? La codificacion teoldgica de esta cuestion no es mas que una expresion
posible de una matriz fenomenolégica mucho mas profunda, y que vertebra la
experiencia humana éComo influye esta relacidon en el proceso de legitimacién
del o de los detentadores del poder? ¢A qué responde esta necesidad de legiti-
macion? ¢No se esconde, bajo el déspota, jefe tribal, monarca o principe apa-
rentemente legitimos una suerte de tirano originario legitimado a posteriori
(entronizado sélo aparentemente a priori por la sangre y, en ultimas, remon-
tando genealogias, en virtud de algun tipo de ascendencia divina que entronque
con las genealogias divinas que organiza la mitologia)? éSeria pues la organiza-
cion mitolégica de los mitos varios, originariamente dispersos, una suerte de
retroyeccion imaginaria y legitimante del orden del poder y de la realeza? éPero
tanto y tan lejos alcanza el enigma del poder y de su ejercicio? é¢Tanto, al punto
de moldear nuestra codificacién de la trascendencia? He ahi algunas de las
muchisimas preguntas que al correr de estas paginas van desgranandose.

¢Qué decir de la tirania? ¢Por qué parece haber una relacidon - siquiera vir-
tual (pero no menos esencial) - entre poder y locura? Algo hay en el enigma
del poder que hace que no se pueda tomar ni ejercer de cualquier manera. El
vértigo de su transcendencia, de su intrinseca independencia respecto de todas
y cada una de sus encarnaduras o vicisitudes de “empufadura” acaso sea tam-
bién lo que conduce a su ejercicio descontrolado e hiperbdlico. Quien o quienes
tomen el poder (o lo reciban) habran de componérselas con el vértigo de su
exceso, como si el poder llevara infartado en si mismo el suplemento de su
propia aceleraciéon y descarrilamiento. El poder parece apoderarse de quien lo
ejerce, empujando a una huida hacia adelante en aras de su sola acumulacién y
aumento. ¢Qué es entonces, en su estructura fenomenoldgica, el basamento
afectivo de lo que se conoce como "“locura del poder” y que, para los griegos,
representaba el caso paradigmatico de lo que entendian por “hybris”, temible
por ser el elemento que desencadena y precipita la desgracia colectiva (donde
pagan justos por pecadores), la némesis? ¢Qué tiene el poder que lo hace tan
dificil de administrar, y vuelve tan preciada la observancia - por lo demas exen-
ta de recetas claras - de un “arte del buen gobierno”?

Junto a las problematicas aludidas, esta obra sienta, asimismo, las bases de
toda una fenomenologia del vinculo social, elemento esencial del poder propia-
mente politico. Asi, {qué hace de una sociedad algo mas que una mera suma

de individuos? ¢De qué depende que una mera amalgama de individuos haga o

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014, |



332 |

PABLO POSADA VARELA

forme sociedad, se socialice? y équé papel desempeian, en el aderezo - o en la
usurpacion - de este vinculo social las figuras del jefe, del principe - o del tira-
no? éSon realmente imprescindibles? ¢Qué autonomia tiene el pueblo para sen-
tirse (para “autoapercibirse como”) pueblo y gobernarse? Dicho de otro modo:
¢hasta qué punto puede la percepcion o “auto-apercepcién” que el pueblo tiene
de si mismo prescindir de una mediatizacién - aperceptiva'® - en y por la figura
de un jefe o de un principe? ¢Cuando y cdmo se vicia y pervierte dicha media-

cidon aperceptiva, pasando de auténtica mediacién benefactora a una suerte de

”

secuestro afectivo a gran escala, desde el caso de la “servidumbre voluntaria
mas o menos leve a los horrendos totalitarismos de nuestra historia mas re-
ciente? éHasta qué punto es inamovible la ensefianza de Maquiavelo en punto
al caracter ineluctable de la division social entre dominantes y dominados, en-
tre los Grandes (incluido el Principe como primus inter pares) de un lado, y el
Pueblo por el otro? Cuestiones éstas que adquieren nuevos matices a la luz de
otra rama de preguntas relativas a la suspensién de la fijacién del poder (que
no del poder mismo ni de su transcendencia) y subsiguientes trances de reela-
boracion simbdlica.

Efectivamente, establecidos los drdenes y las instituciones écémo irrumpen
los momentos revolucionarios? He ahi lo que Richir denomina el momento de lo

sublime en politica'’. En esos momentos de reelaboracion del sentido de la vida

10 E| Jector encuentra ulteriores precisiones sobre este término (el de auto-apercepcidn) en las aclaracio-
nes terminoldgicas complementarias incluidas al final del volumen.

1 Cuestidn tratada con detenimiento en su obra Du sublime en politique, Payot, Paris, 1992. Obra im-
presionante, ancestro de la que el lector tiene entre manos, aunque el ambito de esta es mas general
que el de aquella, circunscrito al analisis fenomenoldgico de la suspensidn que la institucién de la realeza
(segun lo que Ernst Kantorowicz denominada los dos cuerpos del rey) sufre en la Revolucidon Francesa,
momento de lo sublime en politica (admirablemente descrito por el historiador — practicamente contem-
poraneo — de la revolucidn francesa Jules Michelet), donde la transcendencia del poder queda suspendi-
da en su primigenio estado de inubicabilidad, para, al punto, cerrarse vy reificarse con inusitada violencia
en lo que se conoce como el Terror (admirablemente descrito por Edgar Quinet, la contracara historiante
del propio Michelet). Cual haya sido la reelaboracion y relativa transformacion o pervivencia postrevolu-
cionaria de la institucion teoldgico-politica del poder detectada y descrita por el admirable historiador del
medievo E. Kantorowicz, he ahi una de las cuestiones fundamentales de la obra de Richir Du sublime en
politique. Cuestion que Richir elabora de la mano de la distincidn entre encarnacién e incorporacion.
Sobre este punto, puede consultarse el articulo de Richir “Para una fenomenologia de lo politico”
http://revistadefilosofia.com/47-36.pdf , en traduccidén de Fernando Comella, publicado en Eikasia n°47.

Una de las primeras recepciones en espafiol de esta obra de fenomenologia de lo politico de Richir, ante-
cesora de La contingencia del déspota, puede encontrarse en algunos pasajes de la licida monografia
técnica de Derecho Administrativo Las Convalidaciones Legislativas del profesor Andrés Boix Palop, asi
como en algunos de sus articulos, Cf. Andrés Boix Palop, Las Convalidaciones Legislativas, Monografias
Tustel, Ed. Iustel, 2004, (por ejemplo en las pp. 231-232), o Andrés Boix Palop, “Marc Richir y la legiti-
midad de las democracias representativas” http://revistadefilosofia.com/47-37.pdf en Eikasia n°47,
2013, pp. 693-704. Para una recepcion de Du sublime en politique, mas intrinsecamente fenomenoldgi-
ca, puede consultarse el articulo de Ivan Galan Hompanera: “La fenomenologia como atavismo”, en
Arbor CLXXXV 736 marzo-abril 2009. Este texto contiene una extraordinaria y muy elegante exposicion

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.


http://revistadefilosofia.com/47-36.pdf
http://revistadefilosofia.com/47-37.pdf

FENOMENOLOGIA DEL PODER, DE LO POLITICO Y DEL VINCULO SOCIAL

en comun despunta otro de los elementos fundamentales de esta obra, a saber,
la utopia. Richir, apoyado en el profundo tratamiento que de la cuestién de la
utopia lleva acometiendo, desde hace afios, Miguel Abensour, muestra como
este elemento utdpico, hoy soterrado cuando no anatemizado, es, sin embargo,
absolutamente basico para la vivacidad de toda sociedad, para su capacidad de
elaborarse como institucion simbdlica’?. Asi pues, ¢qué estatuto fenomenoldgico
concederle a la utopia?, écudl es su lugar en la experiencia y, antes bien, en la
experiencia compartida, en la experiencia con los demas?, ées lo que se ha da-
do en llamar “visidén utépica” mera imagineria, simple simulacro, o una suerte
de iluminacién, infigurable en lo esencial, pero con visos de verdadera concre-
cion? ¢Cual es su estructura fenomenoldgica? ¢Es del orden de la imaginacién -
en coalescencia con la conciencia de imagen (y la estructura bifida que ambas
comparten) - o mas bien del orden de la phantasia (de estructura mas directa,
exenta de toda mediacién por una imagen)3? éCudl es su modo propio de tem-
poralizacién? ¢Cudles las simas afectivas (tal vez las que sienten reminiscencias
y premoniciones transcendentales) que la visién utdpica moviliza y conmue-
ve?!?

Por lo demas, un fino andlisis de la cuestion del simulacro (desde la estruc-
tura de la imaginacién, en su coalescencia con la conciencia de imagen y su
diferencia con la phantasia) le permite a Richir localizar muchas de las matrices
fundamentales del malestar que impera en nuestras sociedades, caracterizadas
por la desaparicion o soterramiento de /o genuinamente politico bajo /a politica.
En tanto en cuanto la investigaciéon que aqui se acomete no es meramente ca-

suistica o siquiera histérica sino transcendental-fenomenolégica, no ha de sor-

de la idea de “libertad fenomenoldgica” y del alcance fenomenoldgico (y filosofico) de algunas de las
ideas centrales de Du Sublime en politique.

12 para una exposicién de este concepto puede consultarse el texto de Marc Richir titulado, para su edi-
cién en espafiol “Sobre el concepto de institucién simbdlica” http://revistadefilosofia.com/40-07.pdf en
Eikasia n°40 en traduccidn de Pelayo Pérez Garcia y Silverio Sanchez Corredera (el texto esta extraido
del “Liminar” de la obra de Richir L’expérience du penser, J. Millon, Grenoble, 1998).

13 para mayores precisiones sobre estas distinciones técnicas, el lector puede remitirse al dossier feno-
menoldgico incluido al final del volumen.

4 Reciprocamente, los fendmenos (como nada sino fendmenos) albergan un componente irreductible-
mente utdpico. Citemos este interesante pasaje de la obra de fenomenologia pura (por asi decirlo) de
Richir llamada Phénoménologie en esquisses pues me parece que le da al aspecto que aqui presentamos
todo su alcance intrinsecamente fenomenoldgico: “[...] los fendmenos son “utdpicos” pues su lugar no
corresponde a ninguno de los lugares del mundo en que estamos; carecen de “lugar” asignable: no hay
“topologia” posible de sus encadenamientos esquematicos al no haber en estos ni punto (centro) ni
entorno o relacién de vecindad [aqui afiade Richir en nota: “Fue J.T. Desanti quien nos hizo esta impor-
tante observacion”]. Asi y todo, lo que, una y otra vez, se esta abriendo en ellos, en sus fenomenaliza-
ciones, no es sino la inminencia de un mundo, pero de un mundo otro que este mundo en el que ya
siempre estamos”. Marc Richir. Phénoménologie en esquisses. Nouvelles fondations. J. Millon, Grenoble,
2000, pp 482-483.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 333


http://revistadefilosofia.com/40-07.pdf

334 |

PABLO POSADA VARELA

prender que los brillantes analisis de episodios historicos y avatares politicos de
la Grecia clasica, de Roma, o de la Revolucion Francesa arrojen mayor claridad
si cabe sobre la época que nos ha tocado vivir. Muestra indefectible de que el
calado de este libro es transcendental-fenomenolégico reside en que, al modo
de las variaciones eidéticas propias al ejercicio de la fenomenologia, se invo-
guen los mas variados casos (en el espacio y en el tiempo). La radicalidad del
analisis se confirma al tener Richir en cuenta ciertos estudios de la antropologia
cultural y politica como los relativos a esas enigmaticas sociedades “primitivas”
llamadas “sociedades contra el estado” (que con tanto tino estudié el antropé-
logo Pierre Clastres) y que albergan una institucidon del poder (y de la coercion)
radicalmente distintas a aquellas en que, inadvertidamente, nos ha tocado vi-
vir'®>. Ello unido al misterio de que esas “sociedades contra el Estado” parecen
carecer de Historia, lo cual redunda en el enorme alcance de la investigacion de
Richir por cuanto toca también a la oculta relacidon que pareciera haber entre lo
gue entendemos por historia (o desarrollo histérico) y una cierta instauracién
del poder como poder coercitivo, instauracién propia de determinadas institu-

ciones simbdlicas.

15 pyede consultarse también el articulo de Marc Richir “Algunas reflexiones epistemoldgicas previas
sobre el concepto de sociedad contra el Estado” http://revistadefilosofia.com/40-22.pdf en Eikasia n°40,
en traduccion de Fernando Comella.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.


http://revistadefilosofia.com/40-22.pdf

Investigaciones Fenomenoldégicas, n. 11, 2014, 335-347.
e-ISSN: 1885-1088

EL SENTIR, OTRO MODO DE RACIONALIDAD

COMENTARIO A MARiA DEL CARMEN LOPEZ,
DOS FILOSOFIAS DEL SENTIR: M. MERLEAU-PONTY Y M. ZAMBRANO.
PERSPECTIVA FENOMENOLOGICA
MADRID, EDITORIAL ACADEMIA ESPANOLA, 2013, 225 pp.

Balbino Antonio Quesada
Falta institucion y pais
gtalavera67@yahoo.es

La fuerza poética se afana en dar la palabra a la dimensidn latente de la vi-
da humana. Y la palabra crea, alumbrandola, precisamente esa vida latente,
escondida y ocultada. Asi pues, la vida es creada por la palabra y se convierte,
por tanto, en un imparable fendmeno torrencial e inabarcable, inasible, podria-
mos decir, por aquellas filosofias atenidas al método. Toda el volumen, toda la
magnitud vital, que por ser latente, no es menos vida ni menos humana, aflora
a la luz y llama a la puerta del pensar, a la de la filosofia. Si ésta atiende a la
llamada y abre la puerta, entonces se desliza por los cauces de la creacién, por
el sendero de la poiesis creadora.

Si de filosofias del sentir se trata, como reza el titulo del libro, habremos de
realizar en nosotros, los lectores, una metanoia —en términos paulinos—, una
radical catarsis tras la cual en nuestro intelecto tenga un espacio legitimo y ra-
cional el binomio conceptual “sentir-ser”. Tal es el propdsito de los seis capitu-
los que, desde una perspectiva fenomenoldgica, componen el libro de M2 Car-
men Lépez Saenz.

El primero de ellos, “"Ensanchando el cauce del Manzanares”, trasluce que
una de las “filosofias del sentir” que se van a tratar es la de una filésofa mala-
guefa, discipula de Ortega y de Zubiri, Maria Zambrano (1904-.1991); la otra,
de M. Merleau-Ponty (1908-1961). Pues bien, siguiendo con el simil del titulo


mailto:qtalavera67@yahoo.es

336 \ BALBINO ANTONIO QUESADA

del capitulo, ensanchar el cauce del rio no implica necesariamente aumentar su
caudal, pero si que tal caudal sea menos profundo, mas perceptible, de suerte
gue lo que permanecia oculto, se torna visible. Visible a la luz de la razén, por-

o n

gue ésta, su aparecer, “es la meta de la filosofia” (17). Ensanchar el cauce
equivale, por tanto, a ampliar los limites de una razéon que tradicionalmente ha
sido constrefiida por mor del método y del sistema, y reducida a “racionalismo”.
Pero, como se pone de manifiesto reiteradas veces, el racionalismo no es pa-
rangonable a racionalidad ni para Merleau-Ponty ni para M. Zambrano. El pri-
mero es para la malaguefia pura abstraccidén; la segunda, incardinacion de la
vida entera en la filosofia. Y ello porque la filosofia comprendida como /ogos no
puede reducirse a la abstraccién o especulacion conceptual, esto es, al pensa-
miento, sino que debe, para ser fecunda, abrazar la vida especifica, tal como se
da ella misma. Y abrazar la vida se concreta en una manera de entender al ser
humano sin desatender ninguno de los aspectos de su dimensién vital. Tal es el
sentido de la razén vital y de ésta como razén poética, cuya funcion es “sacar
de su penumbra al sentir”, meta tanto de Zambrano como de Merleau-Ponty.

El sentir forma parte esencial de la vida del hombre concreto y, por tanto,
reclama poder ser incorporado a la reflexién filosdéfica, al logos de las insignifi-
cancias de lo cotidiano, a la razén propia de aquello que hace al ser humano un
ser concreto, circunstanciado y religado. La meta, en efecto, es llevar a cabo
una reflexién rigurosa del sentir, no ahogada por el método. Este no es sino el
camino la “via” para desentrafiar la totalidad de la vida humana. Para ello se
sirve Zambrano de la “razén mediadora”, cuya formalidad no es sino la de filo-
sofar “sin cerrar el Espiritu” (14), y que deviene razén poética. La razén media-
dora se inserta entre la razon histérica y la razén vital, para desbordar los
parametros de aquélla y profundizar en los vericuetos de ésta, con el fin de po-
ner de manifiesto que las insignificancias de la vida, aquello que hace de la vida
una vida vivida en un cuerpo, no se conforman en un compendio de principios,
sino que emergen por mor de “la creacion... la fuerza poiética de la razén” (9).
Tal es el genuino sentido de la razén poética zambraniana.

El “estilo” es este nuevo modo de plantear filoséficamente una racionalidad
alternativa; es decir, el estilo es filosofia desde una situacion concreta en lo que
es comun. Filosofia es sentir y sentirse situados, “in-corporados” en-el-mundo.
Filosofia es el estilo de ser mundano desde la concrecién de un cuerpo. Pues

bien, la autora del libro deja manifiestamente clara una cuestién crucial en

‘ Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



EL SENTIR, OTRO MODO DE RACIONALIDAD | 337

Zambrano: estilo y contenido son coherentes, o lo que es lo mismo: ser y sentir
conforman el caracter dindmico de la vida. El binomio “ser-sentir” se significa
en ser sujeto: el ser humano, segun Merleau-Ponty, lo es sintiendo y sintién-
dose. Por tanto, el ser sentiente y sintiente desencadena la fuerza de la razén
poética o creadora, cuyo poder origina lo que la autora denomina como “una
cultura actuante” (12).

La reflexion zambraniana del sujeto, en cierto modo anéaloga a la del filéso-
fo francés, va a estar marcada por la huella fenomenoldgica que tanto Ortega
como Zubiri han dejado en ella, porque lo que la malaguena pretende en todo
momento, urgida por la sombra de sus maestros, es hacer filosofia: ni sdlo te-
oria del conocimiento ni tampoco sélo antropologia: filosofia. De manera que
emprende un camino de reflexién sobre lo humano, al que, de la mano de Mer-
leau-Ponty, considera desde los parametros del padecer y el trascender.

Lo propiamente humano es la vida, ser-en-el-mundo corporalmente; es
sentir subjetiva e intersubjetivamente la humanidad mundana. Asi pues, el ser
humano vive padeciendo (pathos) su propia situacion y destino, que es lo au-
sente, lo “por-venir”. Dicho en otros términos: el ser humano se trasciende pa-
deciendo y padece trascendiendo; es decir, padece su “carga de pasividad”, en
palabras de Zambrano (12). Pasividad que, comprendida al modo del feno-
mendlogo francés, tiene el marchamo de ser activa y vigilante. Esta pasividad
se significa en el modo constitutivo de apertura a lo pre-reflexivo (14), lo cual
constituye lo objetivo del yo (y los yoes) y del mundo y con ellos se co-implica.
Lo objetivo del yo es que “soy siendo”. El yo es temporal y mundano. Y en esto
precisamente consiste la ambigledad de Merleau-Ponty: ser siendo es sentirse
no-ser-del-todo, sino “serse” en el devenir, es decir, manifestarse en penulti-
midad. Mas la ambigiedad, para estos dos filosofos, se opone a los seculares
dualismos, porque lo ambiguo caracteriza al ser humano en cuanto posibilidad
de ser lo que aun no se ha manifestado. Lo no-manifestado es el drama del ser
humano. Este estd abocado a aparecer en realidad tal como es, es decir, no-
siendo-aun. Ser y realidad forman una unidad.

I\\

Esta dialéctica existencial entre el “ya pero todavia no” ontolégico conforma
la realidad del yo. Este se sabe absoluto y, a la vez, relativo y temporal. La
ambigliedad es el drama que le constituye y caracteriza. Con todo, Zambrano
considera que hubo un estado originario que precedia a los dualismos, en el

que ser y realidad conformaban una unidad. En este estado originario también

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014, |



338 \ BALBINO ANTONIO QUESADA

la razén, cuyo lugar natural es el ser humano, era unidad de todos los procesos
gue se dan en él, de modo que ser era ser consciente de tener que aparecer.

Entender el ser-yo-absoluto en tanto que relativo al tiempo, conlleva a co-
legir éste en términos de absoluto. Ahora bien, no es tal ni para Zambrano ni
para Merleau-Ponty. El tiempo no es uno, sino multiple; y ahondando en su
multiplicidad, Zambrano retoma la recurrente cuestion del suefio —tema del
segundo capitulo—.

En el suefio la conciencia se adentra en lo no consciente; ella ya no impone
su ritmo, sino que es impelida al si-mimo-inconsciente, cuya temporalidad debe
ser comprendida no en términos de sucesiéon sino en los de un enaltecimiento
de determinados momentos de la vida consciente.

El segundo capitulo, “El Logos sumergido en la atemporalidad y en la pura
duracién (Bergson). Fenomenologia de la forma-suefio”, encierra un estudio
profundo de los elementos y componentes analogos y diversos —ya apuntados
en el primer capitulo— que tanto Merleau-Ponty como M. Zambrano contem-
plan en una fenomenologia del suefio. Algunos de ellos son el tiempo, el espa-
cio, la pasividad, lo consciente (vida atenta, conciencia vigilante) y lo incons-
ciente (pre-reflexivo) de un yo corporal y corporalmente mundano.

El suefio es, antes que un contenido, una forma; forma que pone de mani-
fiesto como el hombre es afectado e interpelado por el mundo, de suerte que la
pasividad, propia del suefio, se revela como un existenciario del hombre. Mas
ya se habia advertido en el primer capitulo: la pasividad no es inactividad, sino
creacion en el nivel pre-reflexivo, de suerte que el mundo se significa en la vida
del ser humano como “mundo creador”. Por tanto, el suefio es analizado por los
dos autores como una morfo-logia del sentir, una morfo-logia de lo pre-
reflexivo y originario. La suya es una fenomenologia del sentir, una fenomeno-
logia de la pasividad, porque ésta afecta a todas nuestras acciones. En este
punto fijan su atencién, para describir cémo a través del suefio se manifiesta,
en diversos modos, el logos de la unidad pre-tematica que subyace a toda dife-
renciacion vital y a todo dualismo ulterior.

Para los dos autores, lo real es el mundo y éste es aprehendido sensible-
mente. Ambos profesan una fe en el mundo en tanto que “realidad gua real”,
de suerte que su modo de ser aprehendido no debe ser puesto en duda, al me-
nos en una duda de corte cartesiano. La experiencia del mundo pone de mani-

fiesto que el acto de percibir lo real no es sino la consecuencia natural de nues-

‘ Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



EL SENTIR, OTRO MODO DE RACIONALIDAD | 339

tro ser-en-el-mundo. Por otro lado, el suefio es una realidad. Aquella realidad
que emerge en la vida irrefleja y cuyo origen se halla en la conciencia vigilante
y reflexiva. Sin embargo, ésta tiene su origen en el nivel pre-reflexivo, y ello
porque el mundo afecta al ser humano y es sentido por éste en los niveles mas
profundos de su si mismo, o lo que es igual, en la conciencia latente que inexo-
rablemente es afectada por su ser mundano desde un cuerpo.

El objeto es siempre lo real, la realidad, si bien comprehendida por una rea-
lidad ampliada, no sujeta a reduccionismos. El analisis y la descripcion de la
realidad de la forma-sueno ha de llevarse a cabo, segun Zambrano mediante la
“fenomenologia de la pasividad”, por cuanto que “deja aparecer la realidad” que
mora en la conciencia latente. La pensadora malaguefa define esta fenomeno-
logia como “una busqueda pasiva [...] [y] analitica de la realidad [...] y su mo-
do propio deformado como estd en los suefios” (22). También para Merleau-
Ponty la pasividad es accion consciente del hombre. Tal concepcion de la pasi-
vidad lleva a la autora del libro a defender la siguiente tesis: “en uno de sus
fenomenos, el del suefio, la conciencia persiste [...] como lo que es en la vigilia,
como conciencia encarnada o cuerpo vivido, desde cuyo simbolismo originario
se comprende el onirico” (23). De esta forma se evidencia que la conciencia es
la instancia que nos ancla en la realidad en su doble dimensién: por un lado, lo
real y, por otro, lo real pre-reflexivo. Es la conciencia precisamente la que trae
la realidad de la forma-suefio a la razén, ya que ésta es comprendida por Zam-
brano como condicion de posibilidad de todo aparecer. La razén comunica la
realidad de los suefios, una vez que se ha practicado la epojé a todo aquello
gue no se pone en cuestion durante el proceso de vigilia, en orden a retornar
reflexivamente sobre él.

Una cuestion principal que se aborda en este capitulo es la de la temporali-
dad. El tiempo se halla intrinsecamente unido a la conciencia y a los conceptos
de pasividad y realidad. La suspension del contenido de la conciencia vigilante
implica una suspension del tiempo entendido como mera sucesion y es amplia-
do significativamente. En efecto, suspendido el implacable suceder de los ins-
tantes en los que se halla la conciencia del yo durmiente, el tiempo de éste se
caracteriza, primero, por ser discontinuo respecto al anterior y, segundo, por su
caracter “a-temporal”. Es decir, viene a ser como la sublimacién de un instante
concreto del tiempo de la vigilia, por lo que la discontinuidad temporal es, a la

vez, continuidad. Precisamente lo que pone de manifiesto la fenomenologia de

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014, |



340 \ BALBINO ANTONIO QUESADA

la forma del suefio es que tal sublimacidén es posible en tanto que la imagen
onirica ya estad ahi antes de que “yo” la ponga, de tal manera que la aparicién
de lo real y su modalidad temporal en la que lo real aparece es comprensible a
partir de tal imagen previa.

Comprender la temporalidad de la vida consciente desde la a-temporalidad
de lo inconsciente en los términos de discontinuidad en la continuidad es una
cuestion de alcance en la fenomenologia del sueno de los dos autores tratados.
En efecto, lo que se pone de manifiesto es la multiplicidad formal de los tiem-
pos del sujeto y las diferentes formas de la razén, mas el tiempo y la razén en
el suefio conforman especialmente una sola forma, a saber, el tiempo y la
razon interiormente vividos. Merleau-Ponty caracteriza el tiempo onirico me-
diante el concepto de “tiempo primordial” y también el de “pre-temporalidad”
(35). Sin embargo, en todo, caso, el fildsofo caracteriza la temporalidad como
“aprehensién de la simultaneidad tal y como ella ek-siste” (35). Por su parte,
Zambrano, opta por una concepcion mas kantiana del tiempo a caballo también
entre la propia de Heidegger y /la durée de Bergson, aunque con matices. En
efecto, éste renuncia a los distintos ék-stasis temporales (presente-pasado-
futuro).

En la realidad del suefio se muestra la propia vida como realidad fenoméni-
ca, es decir, nuestra propia realidad vital, pero como un fenédmeno que “desde
fuera” contemplamos, en la medida en que en el suefio comparecemos ante
nosotros mismos y ante los demas, sin las restricciones del tiempo y del espa-
cio objetivo. El suefio es una auto-contemplacién inaprehensible por nosotros
mismos, porque su realidad se nos resiste en la medida en que él es lo mas
subjetivo. Su subjetividad pasiva muestra la no escisién entre sujeto y objeto,
porque en el suefilo comparecemos ante nosotros mismos en calidad de objetos,
al tiempo que somos sus sujetos. Tal es precisamente la realidad del suefo. Sin
embargo, la comparecencia se produce “desde fuera”, lo cual pone de mani-
fiesto otra de las caracteristicas de la fenomenologia de la forma-suefio, a sa-
ber, no se re-conoce un lugar o lo que es lo mismo, hay un lugar sin lugar fijo.

El suefio es también para los dos fildsofos experiencia, es decir, percatarse
del estar, del aparecer, del comparecer. La experiencia del suefio, cuya raiz es
el tiempo, se determina en un espacio que, como acabamos de ver, no es divi-
sible, sino subjetivo: el espacio vital, segin Merleau-Ponty, que es creado por

la conciencia incorporada. El tiempo y el espacio en los suefios se ordenan a

‘ Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



EL SENTIR, OTRO MODO DE RACIONALIDAD

partir del centro de la persona que es, a la vez, cuerpo-alma, y su unidad, la
del tiempo y el espacio, se efectla en el simbolo. Este representa una apertura
de la conciencia encarnada a un sustrato intersubjetivo, al tiempo que remite a
las realidades diversas que representa. Y lo que principalmente representa es la
unidad del cuerpo propio, el cual se significa, segun Merleau-Ponty, en tanto
gue condicion de posibilidad de todo “ahora” y todo “aqui” subjetivos, vividos.
Pero el simbolo, ademas, representa también la superacién de los dualismos
sujeto-objeto, dentro-fuera, en la medida en que crea una dimension que los
envuelve, personal, distinta de los a prioris kantianos. Asi, el tiempo simbdlico,
el tiempo onirico, es trans-temporal, atraviesa todos los tiempos, pero sin con-
fundirlos, sin negar la estructura del tiempo.

Por otro lado, el simbolo otorga profundidad al suefo. La dimensién simbé-
lica, en efecto nos introduce en la profundidad, en aquel espacio topografico
gue se crea en el sueno, y cuya profundidad es propio del corazén. Ella es una
dimensién espacial o “dimensionalidad” (condicién de posibilidad de ese espacio
que sentimos crearse), no un lugar, que propicia el espacio de la conciencia
vigilante o pensante. También, para el autor francés, es en la profundidad, ori-
gen de toda espacialidad, donde todo lo invisible, lo latente, se torna visible. La
profundidad esta traspasada de afecciones, ya que es fundamentalmente inten-
siva. Asi, fundamenta todo lo que aparece y que es llevado a la razén; contri-
buye a crear un nuevo tipo de inteligibilidad, aquella que es propia de una
razdn que acoge lo diverso y que se halla naturalmente in-corporada. En virtud
de la profundidad, pues, el contenido del suefio, evanescente de suyo, se en-
carna.

En el suefio no hay pensamiento, ya que éste es activo. En el suefio se pa-
dece su propia realidad; ésta se impone a la conciencia en la forma de suefio
creador. Lo creado en el suefo atraviesa la estructura temporal y espacial,
transita la historia personal; del mismo modo, conjuga, por un lado, inteleccion
y sentido, pensamiento y experiencia, y, por otro, las dimensiones activa y pa-
siva del conocimiento.

Para la fenomenologia, la vida consciente no es sino la resulta de una con-
tinua sedimentacion del sentir(se), o lo que es igual, el sustrato que emerge de
la vida inconsciente, que es la vida de un yo particular y encarnado. La patencia
de la conciencia de un yo despierto recibe su impulso precisamente de ese sus-

trato inconsciente, porque proporciona unidad de sentido a toda una vida.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 341



342 |

BALBINO ANTONIO QUESADA

El tercer capitulo, que lleva por titulo: “Merleau-Ponty: La rehabilitacidon de
lo sensible como dimensién pasiva del sentir. Zambrano: el sentir originario
indesligable del ver”, pone de manifiesto que para los dos autores el sentir se
presenta como una fuerza incoativa (intencionalidad) y como obra que resulta
de tal fuerza. Asi, se puede caracterizar mediante los conceptos de “atencién” e
“intencion”, de donde se sigue que la sensibilidad, asimismo, se comprende en
tanto que facultad representativa y productiva. Por tanto, mas alld de cualquier

\!

alternativa conceptual al hilo de la tradicién, el sentir es una relacidon “inter-
subjetiva” con lo sensible y con toda otra realidad allende la sensibilidad. En
esta misma linea expositiva, el sentir es definido como “fuerza incoativa”, y
delimitado mediante los binomios conceptuales de “aisthesis y poiesis”, “acto
de sentir y expresion del sentir” y “creacidon y expresidn perceptiva y afectiva”;
y ello para conformar un pensar “dinamico, estético y comprometido”, cuya
tarea no es otra que la de “deber” descifrar aquello que es sentido. De esta
manera, sentir es pensar lo sentido y vislumbrar, para poder “(re)crear”, lo que
habita en la otra ribera. Por tanto, en la fenomenologia de Merleau-Ponty es
palmaria la existencia de “una poietica de lo sensible; hay sensibilidad en y por
la poiesis que radica en lo sensible, en la visibilidad” (87).

Ahora bien, conviene distinguir entre la sensibilidad como facultad y el sen-
tir como elemento constitutivo del yo(es), de suerte que el sentir nos propor-
ciona un caracter, el caracter de ser lo que “se-es”. {Y qué “se-es”? “Se-es” un
yo corporal y, por tanto, mundano, que se piensa siendo, es decir, existiendo y
viviendo; se piensa siempre abierto a “lo otro”, a lo que se (re)crea. Entender
el sentir en estos términos presupone ya de antemano una idea de la filosofia,
que dista un trecho de la idea tradicional. Efectivamente, la idea de la filosofia
de estos dos fildsofos es una tal que permanece abierta a una realidad in fieri,
de manera que el sentir es previo al conocer, porque la realidad no es sélo un
objeto estatico susceptible de ser percibido, sino también y principalmente un
polo (intencional) que interactla con el sujeto que, sintiendo, conoce.

Una de las cuestiones importantes que se pone de manifiesto en este capi-
tulo es el interés ontoldgico y fenomenoldgico de estos autores por el sentir, y
con él, un nuevo estilo filoséfico de claro tinte fragmentario, porque la realidad
aparece por etapas y esta en movimiento; se presenta difuminada al modo te-
nebrista, y por ello la fragmentariedad estilistica presenta y expone sus propias

intuiciones de lo real con la mayor fidelidad posible a la misma realidad: resal-

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



EL SENTIR, OTRO MODO DE RACIONALIDAD | 343

tar lo ensombrecido sin ocultar lo patente. Intuir (o “barruntar”) lo oculto de lo
real equivale a traer a la razén el sentir la latencia de la vida, el “logos sumer-
gido” del que habla Zambrano. Y con ello se explicita en ambos autores el apre-
cio y la consideracion por un saber conocedor de sus limites, pero también de-
seoso de trascenderlos, un saber activo-pasivo (génesis y sintesis pasivas, en
términos husserlianos), reflejo de una vida organica o corpdrea. En efecto, tal
saber, reflejo de la razén poética, se significa en una intencionalidad corporal,
de donde emerge una inteligencia también corporal o “practognosia”, cuya na-
turaleza no es un modo particular de conocimiento, sino una adhesiéon al mun-
do. El ser-en-el-mundo del cuerpo despliega todo un conjunto de habilidades a
través del permanente ejercicio corporal, y éstas devienen habitos o acciones,
cuya intencionalidad no es representativa, sino operante; habitualidades que no
son sino la adaptacion o ajuste a las diversas situaciones que van apareciendo
a lo largo de la vida y el ejercicio continuo. De esta forma, “el cuerpo es, para
Merleau-Ponty, matriz de habitualidades o acciones intencionales” (98), cuya
funcidon es otorgar creativamente nuevas significaciones o sentidos. Por esta
razon, la intencionalidad corporal posee un caracter operante, en virtud de su
singular movimiento cenestésico: aquél en virtud del cual el saber corporal
trasciende su materialidad y finitud hacia una “existencia significativa” (96).

Lo caracteristico de la re-flexividad o reversibilidad, otra forma de definir el
sentir, es su simultaneidad entre la institucion de sentido y la expresion genéti-
ca del mismo. Definir el sentir como reversibilidad equivale para Merleau-Ponty
a interpretarlo como un movimiento que va de un polo a otro de la unidad sig-
nificativa de sentido que es lo exterior y lo interior, el alma y el cuerpo, lo visi-
ble y lo invisible. Precisamente en la carne —la encarnacién— acontece tal mo-
vimiento de lo inmanente a lo trascendente; la carne es el cuerpo en que se da
una “profunda circularidad” (104). El cuerpo representa la vida concreta, el
medio efectuante por el cual el yo es sujeto y, al mismo tiempo, objeto de si. Y
el ser sujeto y, a la vez, objeto representa la actividad y pasividad en que se
conforma la existencia; y ésta es movimiento. Movimiento que define la natura-
leza de la verdad: ésta se va haciendo, y su “hacerse” esta orientado hacia ella
misma. En este sentido, la verdad guia también el quehacer del fenomendlogo
en su busqueda de lo real que se sustenta en la idealidad. Mas he aqui que el
objeto y la idea perfilan el campo de la experiencia, ya que en ésta las ideas y

los hechos (objetos) se mezclan en la forma en que el modo efectuante de

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014, |



344 \ BALBINO ANTONIO QUESADA

comprender el mundo, se significa en la existencia, y en tanto que tal, es con-
dicion de posibilidad de la aprehensién del objeto.

El ultimo no sélo es el lado sensible del ser, sino que posee un /ogos. De ahi
que el capitulo IV: “El logos sensible y sentiente. Una re-flexion cordial que se
funda en lo que precede” se ocupe de la reflexién entendida como un “ék-
stasis”, una salida, del logos virtual y estatico en que la propia reflexién se ha
constituido, para retrotraerse hasta lo irreflexivo, origen subyacente de toda
reflexividad. Asi, la reflexion es definida por la autora, en el contexto de los
autores estudiados, como “un movimiento retrospectivo, mas consciente, sobre
si, los otros y el mundo, que revierte en una explicitacién de las esencias sensi-
bles y de sus eclosiones mundanas” (138).

De la mano de la reflexién, Merleau-Ponty nos lleva al sustrato del que se
nutre su idea de la filosofia, que no es otro que la indagacién permanente, la
busqueda de una coincidencia parcial entre la reflexién y lo pre-reflexivo; Zam-
brano, por su parte, conduce al lector hacia la profundidad del corazén, donde
radica todo saber; es mas, el Unico saber, que es el saber pre-reflexivo o el
saber de todo lo psiquico. Si convenimos en que en la filésofa malaguefia alma
y psiquismo son conceptos concomitantes, entonces habremos de poder arguir
que el saber psiquico es un saber sobre el alma. Y tal saber es sentir, en tanto
que el sentir refleja, también para Merleau-Ponty, la totalidad de la vida: lo in-
terior y lo exterior, el yo y el mundo, “mis” vivencias, la (a)temporalidad y la
espacialidad, etc. Y es que la filosofia es precisamente una no-renuncia del sa-
ber radical acerca de las cosas que laten y las que, subyaciendo a éstas, las
fundamentan y las mantienen.

Este intento por recuperar el /ogos virtual o conceptual en el /logos silencio-
so refleja, ciertamente, el modo de pensar y de expresar la reversibilidad Mer-
leau-pontiana de la filosofia y la no-filosofia. Es decir, pensamiento y expresion
son dos facetas de una Unica unidad que es el sentir; en el pensamiento y en la
expresion anida el logos del autor francés, un cogito corpéreo que no es asumi-
do como el acto puro del yo que se piensa a si mismo, abstraido de lo situacio-
nal, sino en términos de relacién del yo con la circunstancia. Asi, el nuevo /ogos
sentiente remueve los cimientos de la filosofia tradicional de mano de la feno-
menologia de la relacion, cuyo nucleo podria ser caracterizado por la superacion
de los dualismos en favor de la reversibilidad Merleau-pontiana o por la recipro-

cidad de Zambrano; es decir, en favor de la unidad de los contrarios en el sen-

‘ Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



EL SENTIR, OTRO MODO DE RACIONALIDAD | 345

tir, asistido por una razén mas amplia, denominada “aisthética” por el francés y
“poética” por Zambrano.

En cualquier caso, se trata de dejar traslucir una realidad que ha sido ocul-
tada por la linealidad de un pensamiento monocorde. En efecto, el caracter
sinfénico y polifonico de la vida cobra caracter de realidad gua real en la expre-
sién lingliistica que la metéfora pone de manifiesto. Esta no reduce la realidad a
conceptos, ni apresa el concepto en un simbolo linglistico que se sedimenta en
la conciencia, sino que revela la singularidad de lo real, que no es sino de
caracter multiple e inabarcable. La metafora respeta y permite vislumbrar la
trascendencia de lo real, cuya accién en el yo encarnado, unidad de la concien-
cia cognoscente y sintiente, desencadena un movimiento in-espacial entre la
actividad y la pasividad. La metafora en los dos autores resalta y significa la
singularidad de un /logos, que es el sustrato de la razéon discursiva; un /logos
que, en su discurrir vital, recupera para la filosofia la voz de las cosas mismas,
la expresidon de lo real que nos habla en el interior y que reclama, desde los
“inferos” zambranianos ser escuchado. La escucha atenta de la voz interior,
eco de la realidad expresiva, propicia en el yo una actividad, que es la accion
del hombre en el devenir histérico, que, una vez sedimentado, es generadora
de aquello que tradicionalmente se ha denominado cultura.

El capitulo V pone de relieve que dicha cultura se nutre de lo que ya era,
pero trascendiéndolo. De ahi la relevancia que para nuestros autores tiene en el
discurso filoséfico la existencia de “Otras razones: razéon mediadora entre filo-
sofia y poesia, razon intuitiva y poética”. En efecto, frente a la razén a-
temporal y racionalista, en la que las ideas se evaden de la vida, creando un
espacio de confrontacién, la razén sentiente, expresion significante de la razén
poética o aisthética, relne vida e idealidad en el tépos que Merleau-Ponty de-
nomina “ideas sensibles”. En todo caso, con el titulo de “otras razones” se quie-
re hacer valer la recuperacion del logos en la existencia, es decir, se quiere po-
ner de manifiesto que el tiempo de la razén discursiva ha pasado porque no da
cuenta de la verdad de la esperanza, y ésta no es otra que una razén compro-
metida con la vida y con la existencia; una razén implicada en el futuro, que es
el tiempo de la vida.

Esta razén ampliada, cuya urgencia es reclamada por los dos autores, se
presenta como una tarea del presente que la filosofia ha de afrontar, porque

estd llamada a desvelar lo que tradicionalmente ha sido confinado a habitar

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014, |



346 |

BALBINO ANTONIO QUESADA

entre muros del silencio, y a atender con toda fuerza las voces acalladas de la
historia (en minuscula), sobre la que se ha levantado la Historia. Dar, pues, la
palabra a lo pequeno y despreciado —quizas sea un guifio a W. Benjamin— es
la tarea fundamental de la razén ampliada; pero también dar voz y via a esa
corriente inasible por inmensa que es la vida; una vida que busca no tanto la
historia de la razén sino las razones en la sinrazon de la historia. En efecto,
pensar la razon en los términos en que lo hacen los dos autores estudiados im-
plica un compromiso intelectual-vital con la sublimacién del instante frente a la
fluencia continua de los instantes; dicho en otros términos: un compromiso con
lo innombrado frente a lo conceptuado. Y no es que se desdefie lo dado por el
pensar, sino que se busca una actitud filosdfica nueva, en la que las cosas den
razon de si. Es decir, una filosofia relacional y dialégica que recupere lo otro de
si, en tanto que eso otro de si es el sedimento del discurso sistematico.

En todo este quehacer filoséfico que plantean estos dos autores, la intuicion
desempeiia un papel esencial, vale decir principal, y ello porque la intuicién es
el centro de todo el sistema; es una revelacién de la realidad. Asi, la intuicidn,
en Merleau-Ponty, integra un saber conducente a la razén tedrico-practica, un
saber que engloba todas las dimensiones epistemoldgicas del ser humano. En
este mismo sentido, Zambrano considera que “la razén es conocimiento intuiti-
vo” (183). En cualquier caso, una cosa es clara, al hilo de la fenomenologia de
Husserl: la razén es intuicion.

En el capitulo sexto, cuyo titulo es “Seguir pesando alli donde se gesta el
pensamiento y la palabra que todavia habla”, se traza una senda de pensa-
miento en la que la razén ha de ser incorporada a la realidad, que es la vida, o
lo que es igual: trazar un pensar en el que se busque la razéon de la vida, que
es historia; mas al tiempo que se hace tal labor, el /ogos del Manzanares ha de
ser llevado a los inferos, a las entrafias, donde se gesta y se va depositando
todo el sedimento de la situacion. (Y qué significa esta tarea de “llevar a”, sino
dar luz a las zonas de penumbra de los inferos? ¢Qué puede querer decir “llevar
a” sino iluminar o dar voz a la inefabilidad del —en lenguaje mistico— “mas pu-
ro centro”? Dar voz es disponer el centro (las entrafias) a un didlogo con lo ex-
terior. Por eso, la razén zambraniana y Merleau-pontiana es dialdgica, y en esa
medida, es también poiética y aisthética, es decir, creadora; creadora, cierta-
mente, de nuevas dimensiones de lo real que eclosionan, por mor de su fuerza

interior, en una expresién de si mismas. Y en su eclosionar vuelven hacia el

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



EL SENTIR, OTRO MODO DE RACIONALIDAD

interior para poder ser pensadas por el sujeto. En este ir y volver, en este mo-
vimiento reversible consiste el pensamiento. Pero el pensamiento no es conce-
bido como un acto ajeno a la vida, sino como la consecuencia natural de la vida
misma, por cuyas grietas emerge el calor abrasador de lo desconocido, que re-
clama ser visto o intuido para poder ser pensado. Sdlo la verdad profunda se
vislumbra en la intuicién y reclama para si una razén que no constrifa su poder
generador de nuevos horizontes de significacién de la existencia. Sélo en la
medida en que la palabra se encarna. tiene el poder de dar voz a todas las co-
sas, y en la medida en éstas tienen voz se puede establecer una relaciéon dia-
l6gica con ellas que sea creadora de sentido.

La autora del libro da voz a una filosofia del sentir, cuyo momento auroral
invita a transitar por su senda. Y esta senda se nos antoja frondosa y fecunda
para una filosofia que no le niega la palabra a las zonas en penumbra del sen-
dero, a aquéllas que se sienten pero que no son vistas sin detencion. Si se les

niega su tiempo, son absorbidas por la corriente de una increencia perceptiva.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 347






Investigaciones Fenomenoldégicas, n. 11, 2014, 349-352.
e-ISSN: 1885-1088

OTRA MIRADA A LA FILOSOFIA DE LA ACCION EN PAUL RICOEUR.

SU RECEPCION EN ESPANA.

NOTA SOBRE LA TESIS DOCTORAL DE D. FRANCISCO JOSE GARCIiA LOZANO,
HERMENEUTICA Y RECONOCIMIENTO. LA FILOSOFIA DE LA ACCION EN PAUL RICOEUR
Y SU RECEPCION EN EL PENSAMIENTO ESPANOL,

UNIVERSIDAD AUTONOMA DE MADRID.

DIRECTORAS: DRA. JUANA SANCHEZ-GEY Y DRA. MARiA DEL CARMEN LARA

Maria del Carmen Lara
Universidad de Granada, Espafa
larnieto@ugr.es

La hermenéutica se ha ganado un lugar propio y diferenciado dentro del
atomizado marco de “tradiciones” de pensamiento contemporaneo, siendo la
koiné o el lenguaje comun de la tardomodernidad. El siglo pasado estuvo mar-
cado por la estela de Heidegger, cuya filosofia en torno a la “constitucién del
sentido” ha sido considerada a menudo como el hilo conductor y denominador
comun del pensamiento filoséfico contemporaneo. Sin embargo, lo heterogéneo
de las propuestas filoséficas del siglo pasado y el agotamiento de muchas de
ellas han propiciado que la hermenéutica se haya manifestado como el nuevo
paradigma de la modernidad. Tal preponderancia se debe, especialmente, a
que la hermenéutica propone un método mas afin a la realidad del siglo XXI, en
el sentido de que resulta mas eficaz para abordar problematicas tales como la
libertad de accion, la responsabilidad moral, la identidad, la individualidad, en-
tre tantas otras. Hablamos de problematicas al tratar los conceptos de “liber-
tad” o de “responsabilidad”, puesto que en nuestra sociedad occidental, que se
caracteriza por el pensamiento fragmentado, por las comunicaciones globaliza-
das y por el predominio de la tecnologia, tales nociones se encuentran en crisis

0, por lo menos, necesitan ser reinterpretadas. La obra de Paul Ricoeur se in-


mailto:larnieto@ugr.es

350 \ MARIA DEL CARMEN LARA

serta en este contexto fragmentario, buscando dentro del mismo las posibilida-
des de unificacion y conceptualizacidn de aquellas problematicas precisamente
a partir de esta heterogeneidad de posiciones y tematicas caracteristicas de
nuestra actualidad.

La tesis sobre la que gira Hermenéutica y Reconocimiento. La filosofia de la
accion en Paul Ricoeur y su recepcion en el pensamiento espafol, pretende un
acercamiento a uno de los posibles ejes que podemos localizar como vertebra-
dor de todo su pensamiento. Considerada en su totalidad, y atendiendo a los
multiples cambios de orientaciéon que Ricoeur ha realizado de década en déca-
da, su obra presenta una complejidad en apariencia dificil de conducir a una
intencion Unica que vertebre las multiples inspiraciones que en ella confluyen.
El propio Ricoeur tiende a distanciarse de una comprension unitaria de su obra
y considera el conjunto de sus publicaciones determinados cada uno por una
problematica fragmentaria. “Mis libros —nos dice en una entrevista concedida
en 1994— poseen siempre un caracter limitado. Nunca me hecho pregunta ge-
nerales del tipo: équé es la filosofia? Me preocupan los problemas particulares”.
Sin embargo, y tomando distancia de la posicién del propio autor al respecto,
es posible encontrar en esa multiple fragmentariedad una preocupacién y una
linea de investigacion constante, a la que el autor vuelve una y otra vez. En
efecto, recorriendo el conjunto de la obra de Ricoeur es posible identificar una
pregunta y un propdsito Unico y coherente: la pretensién de caracterizar, en los
limites de lo posible, las estructuras fundamentales del sujeto de la accion. La
problematica del actuar humano, representa asi un eje fundamental de su pen-
samiento. ¢Coémo caracterizar al hombre que actua, que decide, que toma ini-
ciativas y se hace responsables de ellas? ¢En donde se enraiza esta capacidad
qgue tiene el hombre de obrar libre y responsablemente? Qué es, en definitiva,
el actuar humano? Es un hecho que estas preguntas no cesan de acompafar la
investigacidn de Ricoeur a lo largo de toda su obra. En este sentido, desde los
comienzos mismos de su obra, cuando proyecta la Filosofia de la Voluntad, Ri-
coeur ha prestado especial atencion a la esfera de la praxis. Primero se intere-
sa por la estructura del actuar humano en relacion con la tematica de la volun-
tad; luego retoma esta cuestion estudiando las estructuras inconscientes del
deseo; finalmente, al mostrar las relaciones entre tiempo y narracién, Ricoeur
echa las bases para comprender las condiciones temporales de la accion. Den-

tro de su propuesta, se puede rastrear, en relacion con el campo de lo practico,

‘ Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



OTRA MIRADA A LA FILOSOFfA DE LA ACCION EN PAUL RICOEUR | 351

una filosofia de la accién que se vincula estrechamente con la dimension feno-
menoldgica, hermenéutica, linglistica, ética y politica. En su conjunto, la filo-
sofia de Ricoeur puede ser, por lo tanto, bien caracterizada como una filosofia
de la accion. Hasta el momento, dicha filosofia de la accidén no ha sido objeto de
una elaboracién sistematica.

Otra ventaja que nos ofrece la filosofia de Ricoeur es el hecho de que gra-

I\\

cias a la preponderancia que el “acto voluntario” ocupa en la mayor parte de
sus escritos, es posible obtener una lectura “quiada” acerca del accionar huma-
no que involucre las perspectivas filosoficas, linglisticas y politicas mas sobre-
salientes, partiendo desde Le volontaire et l'involontaire (1950) hasta el Soi-
méme comme un autre (1990) y obras posteriores como La mémoire,
| "histoire, |"obli (2000) y su ultimo trabajo Parcours de la reconnaissance
(2004).

Partiendo de estos presupuestos, la filosofia de Paul Ricoeur pretende, de
alguna manera, “superar” el caracter fragmentario del pensamiento occidental,
comenzando por el reemplazo del Cogito cartesiano por un Cogito integral. A
través de la postulaciéon del concepto de desproporcion, que vertebra todo su
pensamiento, y la postulacidon de un dualismo dramatico presente en todas sus
etapas (voluntario-involuntario; polo finito-polo infinito; ipseidad-mismidad),
Ricoeur propone una unidad de conciencia y cuerpo que es anterior a la consti-

I A\

tucion del “yo”. La busqueda y propuesta de tesis ha consistido en localizar
esas zonas de emergencia o, en terminologia kantiana ese “tercer término”,
que logre identificar, unificar y articular la polaridad o desproporcion practica de
un “yo” o “si mismo” auténticamente humano. Dentro de este programa consis-
tente en explorar, segun Ricoeur, “la experiencia viva y sus significaciones”,
hemos establecido un didlogo entre disciplinas y pensamientos mayormente
contemporaneos localizando las distintas estructuras practicas del actuar
humano.

Junto a ello, el abordaje de la Recepcion del pensamiento de P. Ricoeur en
el pensamiento espafiol nos ha permitido ampliar el campo reflexivo de la tesis
inicial, debido a la poderosa fecundidad del pensamiento ricoeuriano en el
ambito hispanico. No resulta facil abordar la recepcion del pensamiento de P.
Ricoeur en el panorama espafol, debido principalmente a la diversidad de te-
mas y preocupaciones que siempre rondaban a un pensador tan inquieto como

él. Sin embargo, hemos de reconocer que casi la totalidad de temas que

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014, |



352 |

MaRiA DEL CARMEN LARA

preocuparon al pensador francés han sido abordados desde sus multiples pers-
pectivas en Espafa (fenomenologia: T. Domingo Moratalla, Manuel Maceiras;
Hermenéutica general: Marecelino Agis; Narratividad/temporalidad: Mariano
Pefalver, Angel Gabilondo; Hermenéutica religiosa: José M@ Rubio Ferreres...).
La respuesta ricoeuriana a la pregunta kantiana équé es el hombre? es, por
tanto, el hombre capaz. En efecto, a partir del reconocimiento de nuestra pasi-
vidad originaria, nuestro si-mismo puede también empefiarse en una existencia
activa, comprometida —la vida del hombre capaz—, buscando una identidad y
un sentido que acaso se nos escapan, pero que jamas debemos dejar de bus-
car. Restableciendo el lugar central de la identidad del agente respecto al senti-
do de su accién, la importante herencia filosofica de Ricoeur sigue animando a
los pensadores actuales y futuros, entre tantas otras, también a la tarea de
recuperar y potenciar la responsabilidad del si-mismo en una época especial-
mente despersonalizada y des/responsabilizada ante nosotros mismos, ante el

otro y ante el propio mundo.

Un camino largo para el hombre
“actuante y sufriente” hasta el
reconocimiento de que es, en ver-

dad, un “hombre capaz”.

(Caminos del reconocimiento, 110).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.



RESENAS






Investigaciones Fenomenoldégicas, n. 11, 2014, 356-361.

e-ISSN: 1885-1088

LESTER EMBREE (ED.)

GURWITSCH’S RELEVANCE FOR COGNITIVE SCIENCES.

SPRINGER, DODRECTH, 2004,

SERIE CONTRIBUTIONS TO PHENOMENOLOGY N° 52, 233 PP.

El presente volumen, editado por
Lester Embree, contiene doce arti-
culos escritos por el propio editor y
doce destacados estudiosos (un
articulo en colaboracion). Los auto-
res analizan algunos aspectos parti-
cularmente interesantes de los ana-
lisis gurwitsheanos de la conciencia
y la combinan a menudo con casos
clinicos, investigaciones psicoldgicas
y experimentos en el campo de la
neurociencia, para demostrar cémo
una aproximacién fenomenoldgica
coopera de hecho con los avances
cientificos.

La introduccién a cargo de Lester
Embree tiene por objetivo defender
la aplicabilidad a la ciencia de la filo-
sofia de Gurwitsch y ponderar sus
logros. Embree se centra en uno de
los tdépicos que tradicionalmente
impedian que la fenomenologia sea

considerada un interlocutor de la

por Agata Bak

ciencia: en concreto, en el hiato ex-
plicativo, explanatory gap, la con-
viccion de que los estados mentales
no tienen poder causal ninguno so-
bre la realidad. Y es que es notorio
escuchar que la fenomenologia
rehlse hablar de la causalidad; lo
cierto es que, segun Embree, Gur-
witsch integra plenamente las acti-
tudes mentales en el mundo real, lo
cual es consecuencia de su idea so-
bre la relacién entre la fenomeno-
logia y las ciencias naturales.

La causalidad postulada por
Gurwitsch corrige ademas la hipéte-
sis de constancia. Esta constituye un
punto de partida muy comun, y reza
basicamente que la percepcidn es la
sensaciéon mas la interpretacion (p.
2). Gurwitsch niega este caracter
aditivo y atomico de los procesos
perceptivos, e integra los “estimulos

internos” y los “estimulos externos”



356 |

en una sola causalidad real operante
en la percepcion. Hay que subrayar
que Gurwitsch insiste en el sustrato
material, “organismico”, de la expe-
riencia y de los procesos internos,
otro punto que hace mas facil el
didlogo entre la fenomenologia y las
ciencias naturales

Es de agradecer también el es-
fuerzo explicativo que realiza Em-
bree en una de las partes de la in-
troduccion, al introducir paulatina-
mente al lector en la terminologia
fenomenoldgica, como noesis, noe-
ma, actitud, reflexién, o en la com-
plejidad de la percepcion, mediante
un ejemplo. Esto resulta ser una
grata introduccién al potencial de la
descripcién fenomenoldgica, que se
ve desplegado en los capitulos que
siguen.

Teniendo en mente esta posible
convergencia entre fenomenologia y
la psicologia, y las demas ciencias
implicadas en la corriente de ciencia
cognitiva, cada uno de los autores
encuentra una inspiracién distinta
en el planteamiento gurwitscheano.
Algunos autores muestran con sus
contribuciones como la fenomeno-
logia permite concebir conceptual-
mente nuevos territorios de investi-
gacion en el estudio de fendmenos
mentales. Los dos primeros articulos

se centran en la intersubjetividad.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.

AGATA BAK

Frente a una excesiva intelectualiza-
cion de la intersubjetividad que im-
plican varias corrientes de “Teoria
de la Mente”, ToM, GALLAGHER pro-
pone disefiar con Gurwitsch no solo
posibles contrargumentos, que po-
nen de relieve la dimension prerre-
flexiva y pragmatica de la intersub-
jetividad, sino también disefar ex-
perimentos que confirmen esta teor-
ia. No se trata de negar la actividad
cognitiva del reconocimiento de in-
tenciones, pues esto tiene una base
solida en la neurociencia, sino mas
bien intentar demostrar que vale la
pena ampliar el espectro de investi-
gacion, admitiendo una base prima-
ria de la intersubjetividad: esta es
pragmatica, corporal, y prerreflexi-
va: sujetos menores de 4 afos tie-
nen ya esta comprension incipiente
de las intenciones de los demas,
aunque no sea una atribucion con-
ceptual. Y es que tanto Gurwitsch
como ToM tienen algo que decir
sobre la empatia, pero que por si
solas no captan la totalidad del
fendmeno. NATALIE DEPRAZ se centra
en la nocidn del contexto que pro-
porciona la genuina cognitiva e in-
y, al
igual que Gallagher, aboga por una

tersubjetiva apertura (p.50),

reformulacion menos cognitivsta de
la intersubjetividad, para asi dar

cabida a la primacia de lo practico y



RESENAS

especificamente, de lo ético. Utiliza
“paradigma de la luminosidad”. La
contraposicién entre claro-oscuro en
el que se mueve la percepcioén,
siempre finita y parcial, y “la invisi-
bilidad” del cuerpo y sus acciones
permite a la autora distinguir entre
tres encuentros o contextos inter-
subjetivos. Desde esta Optica anali-
za el encuentro con el Otro, no a la
manera levinasiana, donde el otro
deslumbra y subyuga al que ve, sino
de una luminosidad interior que
emana de un rostro sonriente. Esta
relacién, la visibilidad concreta de lo
otro, es para la autora la base de
una ética relacional. Como en el
articulo precedente, también aqui se
aboga por la recuperacién de una
nocién contextual, relacional, corpo-
ral y pragmatica de la intersubjeti-
vidad.

Los autores creen que el marco
conceptual de Gurwitsch permite
precisar mejor algunos problemas
propios de la filosofia de la mente.
SAss aplica la nocién gurwitscheana
del campo de la conciencia al estu-
dio de la esquizofrenia. El analisis
del campo tematico en términos de
actitud, orientacion general de la
atencion y del tema, y su capacidad
organizativa del margen, le permite
al autor concebir la condicion esqui-

zofrénica en términos de la desor-

| 357

ganizacion del campo tematico que
hace imposible una unidad coheren-
te del campo de la conciencia. Es la
perdida de la actitud, del compromi-
so con las cosas, carencia de la
perspectiva la que hace que el cam-
po de conciencia se fragmente y
pierda coordinacion contextual. Los
estudios recientes sobre la enfer-
medad llaman la atenciéon precisa-
mente sobre este aspecto de la es-
quizofrenia (pp. 66 y siguientes).
PiLAT distingue claramente entre
enfoque cognitivista-neuronal y la
fenomenologia, pero cree que para
abordar un problema complejo hay
que analizarlo a distintos niveles.
Usa la fenomenologia para analizar
la experiencia del momento presen-
te, pues, segun él, las teorias neu-
rolégicas de la representacion fallan
al no proporcionar la respuesta de
cOmo un organismo con sus estados
mentales puede experimentar el
momento presente. Aparte de aven-
turar su hipotesis neuroldgica, Pilat
quiere conceptualizar la experiencia
del momento presente en su com-
plejidad y por ello atiende al analisis
gurwitscheano de las “partes transi-
tivas” de James. Su intergracion en
el campo de conciencia permite en-
contrar “la ventana de la concien-
cia”: el campo se organizaria gracias

a los acontecimientos fisicos, pero la

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014, |



358 |

estructuracion del flujo de la epe-
riencia no se regiria por el tiempo
fisico, sino por tiempo experimenta-
do. Seguidamente, lleva esta afir-
macion a analisis de esta ultima no-
cién, apelando a la conciencia inter-
na del tiempo presente en Husserl.
Cada percepcion actual apunta pro-
tentiva y retentivamente hacia el
futuro y el pasado; el presen-
te”"puro” se encuentra en la pura
receptividad de las impresiones, el
estrato pasivo mas bajo. Esto es
comparado con reservas con la no-
cion de marginalidad en Gurwitsch.
Hay dos autores que abordan los
problemas de la filosofia de la men-
te con marcada tendencia a la natu-
ralizacion. El trabajo de BARESSI tra-
ta el tema de la intencionalidad. Los
analisis guriwtsecheanos le parecen
convergentes con y enriquecedores
para las tendencias actuales en la
filosofia de la mente para concebir
el tema de la intersubjetividad pri-
maria y una teoria no egoldgica del
sujeto. Baressi propone una Teoria
de Relaciones Intencionales, que
postula existencia de un estrato pre-
rreflexivo en la comprension de las
creencias e intenciones del otro; y
éste se manifiesta primordialmente
en actividades conjuntas, en “inten-
ciones compartidas”, afirmaciéon que

se apoya en varias investigaciones

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.

AGATA BAK

en el campo de psicologia del desa-
rrollo. Es esta relacion la que permi-
te una posterior division en estados
de primera y tercera persona, que
ocurre en parte gracias a la imagi-
nacién. En cuanto a lo segundo, in-
serta la nocién de la intencionalidad
en una teoria no egoldgica de la
conciencia, buscando preservar la
identidad (temporal) del sujeto. Par-
tiendo de la nocién del “sujeto fino”
(thin subject) de G. Strawson, el
autor concluye que la unidad de
conciencia es la actividad unificado-
ra del cerebro en las pulsaciones de
la conciencia (p.91), siendo el acto
de experimentar la instancia pri-
mordial.

YOSHIMI por su parte, traza un pa-
ralelismo valiente entre el campo de
la conciencia en Gurwitsch y el
campo electro-magnético del cere-
bro. Aboga por una vision global, no
atomica, que para él se ejemplifica
en la nocién de campo de concien-
cia. La labor paralela en el campo de
ciencia cognitiva consistiria en tra-
zar una “neurofenomenologia es-
tructural”, que se encargaria de
“explicar de cémo se dividen en par-
tes los estados conscientes, cOmo se
dividen en partes los estados cere-
brales, y como estos dos tipos de
partes se relacionan entre si” (p.

113). Esta relacién seria para Yos-



RESENAS

himi la de superviniencia y la teoria
de campo gurwitscehana parece
particularmente buena para este
propdsito, pues el autor afina la no-
cion de superviniencia en términos
de la superveniencia de estados
globales, esto es, del campo de la
conciencia sobre el campo electro-
magnético. Es mas, aboga por para-
lelismos existentes entre ambas ins-
tancias, tanto en la activacién de las
zonas especificas en relacién con los
“datos co-presentes”, como entre
regiones no focales de la conciencia
(margen y campo tematico) y las
regiones no focales del campo elec-
tromagnético. En general, y a pesar
de las dudas acerca de si el campo
electromagnético es la mejor nocién
para una teoria de superveniencia,
asi como sobre los parelelismos
concretos, el autor ve fructifero el
intercambio entre dos disciplinas.
También se abordan problemas
tradicionales de la filosofia. VIGNE-
MONT se hace cargo de la paraddjica
situacion del cuerpo que, al ser re-
ceptor de continua estimulacién, es
de alguna manera siempre presente
a nivel estimulativo, pero que por
otra es ausente, “invisible” -como
ya habia sugerido Depraz. Este pro-
blema es analizado por el autor en
términos del campo de conciencia

en Gurwitsch; se trata de indagar

los niveles de presencia del cuerpo
en la cognicion. Se centra en el
margen de la conciencia. En princi-
pio, la presencia corporal se situaria
en condiciones normales en este
nivel. De acuerdo con ello, el cuerpo
deberia ser irrelevante para nuestra
actividad cognitiva, pero deberiamos
ser siempre de alguna manera cons-
cientes (aware) de él. Estas dos
asumpciones son objeto de andlisis
del autor, quien concluye lo siguien-
te: en primer lugar, el cuerpo si in-
terfiere en nuestra percepcién, pero
esto no lo hace relevante en el sen-
tido filosofico que se propone en
este articulo. En segundo lugar, a
pesar de que Gurwitsch postula que
somos siempre vagamente cons-
ciente del cuerpo y su posicién, el
autor reclama en base a varios ex-
perimentos, que ademas de esta
vaga conciencia del cuerpo, mucha
de la informacion sobre el cuerpo
permanece inconsciente en el senti-
do gurwitscheano. Esto requeriria
una reformulacidon de la estructura
de la conciencia, para incluir lo in-
consciente, sin disminuir la impor-
tancia de lo marginal, y las diferen-
tes representaciones del cuerpo en
cada nivel, como esquema corporal
o imagen corporal y sus distintas
divisiones, lo cual se propone al final

del articulo.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 359



360 |

ARVIDSON analiza en su articulo la
estructura de la atencidn que para
él se expresa mejor de forma tripar-
tita, si bien es un proceso unificado
y encarnado. Arvidson cree que la
diferencia entre las tres partes de la
conciencia en Gurwitsch realmente
refiere a tres tipos de atencién; vy la
posicion que defiende es que todo
tipo de contenido se estructura en
tres dimensiones en el campo de la
conciencia (p. 153), el tema, campo
tematico y margen. El articulo es de
sumo interés, por cuanto se centra
en el tema central para la filosofia
de Gurwitsch, clarificando la termi-
nologia y proporcionando evidencia
experimental de investigaciones re-
cientes para la existencia de los tres
tipos de atencion postulados.

El articulo de SMITH se propone
una integracién de las distinciones
gurwitscheanas dentro del campo de
la conciencia como estructuras de la
intencion en vistas a la explicacién
del fenomeno de inattentional blind-
ness. Su investigacion parte de la
nocion del contexto que sera la cla-
ve para comprender el encaje tedri-
co; la divide en conciencia del con-
texto, que refieren al campo (tema-
tico) de la conciencia, y el contexto
de la conciencia, una instancia on-
toldgica que determina la situacion

“real” del sujeto que performa un

‘ Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.

AGATA BAK

acto consciente. Pues bien, desde
esta perspectiva el analisis de la
atencién se comprende como es-
tructurado en campo de la concien-
cia y determinado por el noema;
pero realizado en “el medio percep-
tivo” (una de las categorias ontold-
gicas de Smith) de lo perciibido. El
hiato entre la atencidn y su contexto
permite abordar el tema de la aten-
cion visual en toda su complejidad,
explicando fendbmenos como cegue-
ra atencional, fundar la validez de la
percepcion como fuente de conoci-
miento en contra del escepticismo e
insistir en la necesidad de estudio
de la intencionalidad.

Finalmente, hay autores que teo-
rizan sobre la misma relacién entre
la fenomenologia y la ciencia. En su
articulo, NOE traza breve el desa-
rrollo de la ciencia cognitiva segun
F. Varela, en términos de sistemas.
La ciencia cognitiva seria en primer
lugar computacionalista, pero el
avance de la informatica y el incre-
mento de la velocidad de computa-
cién no implicd que las maquinas se
convirtieran en seres pensantes en
el sentido corriente de la palabra. El
enfoque conexionista pretende su-
plir esta carencia. El funcionamiento
de la mente se concibe ahora como
procesamiento global, que activa

toda una red de conexiones (neuro-



RESENAS

nales). Entre ellas, cabe destacar la
existencia tanto de representaciones
simbdlicas y explicitas, como de re-
presentaciones subsimbdlicas. Esto
ya nos permite vislumbrar una de
las grandes ventajas de la fenome-
nologia a la hora de didlogo con las
ciencias cognitivas, ya que aquella
abandona el atomismo de la expe-
riencia, concibe la experiencia de
manera holista y pone de relieve la
importancia de la experiencia mar-
ginal, bajo el umbral de la atencioén.
Finalmente, la tercera etapa que
resefa el articulo es la de enfoque
enactivo, representado por Varela,
que en su giro trascendental pre-
tende englobar tanto la experiencia
interna, subjetiva e idealista, como
el mundo en un “sistema en si” (p.
204), autorreferente y autopoiético.

WIGGINS y SCHWARTZ reconstruyen
la relacion de la fenomenologia con
la ciencia desde la posicion de pro-
pio Gurwitsch a base de su apropia-
cion de los logros de la Gestalt. Es-
pecificamente, del rechazo de la
hipétesis de la constancia, descrita
en la introduccién de Embree, y que
en su acepcidon mas genérica impli-
caria la idea de que cada estado
fisico- estimulo, tiene su contrapar-
tida en estado cerebral. Frente a
ello, Gurwitsch responde con el pos-

tulado de hacer fenomenologia de la

vida mental, y lo hace proponiendo
que los postulados de las teorias
psicoldgicas (especificamente Ges-
talt) sean incorporadas a la fenome-
nologia “solo si pueden ser confir-
mados, a través de una reflexion
directa”, como postulados descripti-
vos sobre la vida mental” (p. 226)
Esto lleva a la relacidon entre psico-
logia y fenomenologia y Gurwitsch
la formula, rechazando el naturalis-
mo cientificista y el reduccionismo.
Mas bien, se trataria de concebir la
fenomenologia como una disciplina
que generaliza e idealiza conceptos
que refieran a la vida mental; su
labor consistird pues en proporcio-
nar rasgos ideales de los fendmenos
que se estudian. Otra parte de su
labor consistiria en indagar en la
genealogia de los conceptos cientifi-
cos al estilo de la investigacién que
lleva a cabo Husserl en Crisis de las
ciencias europeas.

EMBREE con modestia intenta qui-
tar importancia a su aportacion,
considerando que no trata de nin-
guna aplicacién particular de la fe-
nomenologia a la ciencia cognitiva.
No obstante, sin su riguroso analisis
de la relevancia muchos articulos
centrados en el campo de conciencia
se veian ciertamente menos com-

pletos.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014,

| 361






Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014, 363-367.

e-ISSN: 1885-1088

JAVIER SAN MARTIN

ANTROPOLOGIA FILOSOFICA I.

DE LA ANTROPOLOGIA CIENTIFICA A LA FILOSOFICA

MADRID, UNED, 2013, 431 pP.

Javier San Martin —director de
esta revista junto a M.2 Carmen L6-
pez— no precisa de ninguna presen-
tacion en nuestro circulo académico
y filos6fico. En su haber cuenta con
mas de una veintena de titulos por
todos bien conocidos, entre los que
podemos destacar La estructura del
método fenomenolégico (Madrid,
UNED, 1986), La fenomenologia
como teoria de una racionalidad
fuerte (Madrid, UNED, 1994), Teoria
de la cultura (Madrid, Editorial Sin-
tesis, 1999), Para una superacion
del relativismo cultural. Antropologia
cultural y antropologia filoséfica
(Madrid, Editorial Tecnos, 2009) y
La fenomenologia de Ortega y Ga-
sset (Madrid, Biblioteca Nueva,
2012).

por Sonia E. Rodriguez

Teniendo en cuenta su trayectoria
intelectual, dedicar a uno de sus
ultimos libros una resefia no parece
precisar de mayor justificacién. Sin
embargo, el libro que hoy nos ocupa
lugar posee una peculiaridad y es
que se trata de la dltima version
corregida y ampliada del manual
béasico de la asignatura Antropologia
Filoséfica I; asignatura de la que el
propio Javier San Martin es coordi-
nador, y manual, en consecuencia,
destinado a los alumnos de segundo
del Grado en Filosofia de la UNED.
Como recurso didéactico, este libro
quizd no mereceria una especial
atencion, pero en seguida compren-
dera el lector que la circunstanciali-
dad del libro no le resta, en ningudn

caso, valor. Por el contrario, junto a



364 |

la sistematicidad y claridad propia
de estos manuales, Javier San Mar-
tin es capaz de ofrecer no sélo una
amplia y acertada introduccién a
esta disciplina sino también su pro-
pia perspectiva en la fundamenta-
cion de una antropologia filoséfica
que, con claras influencias fenome-
noldgicas, mostrara explicitamente
su pretension de convertirse en filo-
sofia primera y configurar a partir
de ella toda una antropologia filoso-
fica. Estamos, pues, ante un claro
ejemplo de libertad de catedra, que
s6lo una vida dedicada a la investi-
gacion y la reflexion puede estable-
cer como derecho intelectual de su
autor.

El objetivo del manual no es otro
que “definir y conseguir un lugar
para esta materia, partiendo de que,
si existe un saber cientifico sobre el
humano, hay que probar con argu-
mentos convincentes, primero, la
posibilidad y, luego, la necesidad de
un discurso filoséfico sobre este
mismo ser” (p. 17). Para ello el libro
se estructura en tres grandes blo-
ques —“unidades didacticas” para
los estudiantes— que abordan sis-
tematicamente tres de las principa-
les cuestiones de las que debe dar
cuenta la antropologia filosofica; a
saber: su propia justificacion dentro

de la filosofia y en relaciéon con las

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.

SONIA E. RODRIGUEZ GARCIA

demas ciencias humanas, la evolu-
cion del saber sobre el ser humano
a lo largo de la historia y los retos
de la antropologia filoso6fica frente a
la imagen bioldgica del ser humano.
Cada bloque tematico se organiza, a
su vez, en cuatro temas fundamen-
tales, que cuentan al final de cada
uno de ellos con un apartado de
orientacion bibliografica, a partir del
cual el Prof. San Martin proyecta
diferentes lineas de investigacion
que, como punto de partida, permi-
tiran al lector trazar su propio discu-
rrir por los campos de la antropolo-
gia filosdfica.

El primer bloque tematico, «El
sentido de una antropologia filosofi-
ca: ciencia y filosofia», trata de dilu-
cidar la posibilidad, necesidad y legi-
timidad de una antropologia filosofi-
ca; pues, a pesar de que desde los
comienzos de la filosofia ha existido
una reflexion sobre el ser humano,
sus caracteristicas, su vida y su po-
sicibn en el mundo, esta reflexion
no recibe el nombre de “antropolo-
gia filosofica”, expresion que final-
mente se acufiara en el siglo XVIII
en contraposicién a la proliferacion
de diversas antropologias marcadas
por un caracter pretendidamente

cientifico (antropologia bioldgica,

antropologia fisioldgica, antropologia

cultural, etc.). Habra, pues, que



RESENAS

plantearse cual es la situaciéon de la
antropologia filos6fica dentro de la
filosofia y cual es el caracter filosofi-
co de este saber sobre el ser hu-
mano; pero, sobre todo, habra que
plantearse muy seriamente cual es
la relacibn que guarda o deberia
guardar esta disciplina con las an-
tropologias cientificas y, en general,
con las demés ciencias humanas.
Javier San Martin expone dos di-
ferentes modelos de articulacién
entre la antropologia filosoéfica y las
demas ciencias humanas, uno nega-
tivo y otro positivo, para apostar
explicitamente por el segundo de
ellos. Mientras que la articulacion
negativa tiende a menospreciar lo
que otras ciencias humanas dicen
sobre el hombre, la articulacion po-
sitiva implica la valoracion positiva
—valga la redundancia— del saber
cientifico sobre el ser humano y fo-
menta, de este modo, el dialogo
enriquecedor entre las diferentes
disciplinas que tienen como objeto
de estudio al ser humano. La articu-
lacion positiva tiene, ademas, dos
posibles modos: el primero de ellos
dibuja la imagen del ser humano
como mismidad y proyecto; el se-
gundo parte de la imagen del ser
humano como ser de significados y
otorga a la antropologia filosoéfica la
tarea de

formular, expresar Yy

transmitir el sentido que el ser hu-
mano se da a si mismo. En cual-
quiera de estos dos modos la idea
de fondo es la misma: el ser hu-
mano no puede ser explicado por ni
reducido a la imagen que las cien-
cias humanas dibujan de ¢él o
—como diria Husserl— que la ciencia
no tiene Ila Jdltima palabra vy

—afadiriamos nosotros— mucho
menos en la cuestidon de qué signifi-
ca ser humano.

Ahora bien, si el objeto de estu-
dio de la antropologia filoséfica es el
ser humano, debemos ser plena-
mente conscientes de nuestra posi-
cibn como testigos privilegiados de
nuestro propio ser. Por ello, el mé-
todo de la antropologia partira de
nuestra propia autoexperiencia pa-
ra, desde ésta, remontarnos hasta
las condiciones de posibilidad de lo
humano, esto es, hasta la estructu-
ra trascendental del ser humano
que, necesariamente, queda mani-
fiesta en su estructura empirica. Por
ello, nos dice San Martin, el método
de la antropologia filoséfica exige un
camino de ida y vuelta, pues una
vez alcanzados aquellos trascenden-
tales humanos nos vemos obligados
a retornar a la facticidad de la vida
concreta de cada individuo. Y, en

este camino de ida y vuelta, feno-

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.

| 365



366 |

menologia y hermenéutica quedaran
estrechamente imbricadas.

El segundo bloque temético, «Las
concepciones del ser humano a lo
largo de la historia y en la actuali-
dad», constituye una exposiciéon de
las principales imagenes del ser
humano que han arrojado la filoso-
fia y la tradicién a lo largo de nues-
tra historia. Tal exposicion se re-
monta a las raices del pensamiento
antropolégico, a partir de la vision
del ser humano en el pensamiento
griego (animal que posee logos,
razébn y palabra), hebreo (ser que
tiene oido y escucha) y cristiano
(ser creado a imagen y semejanza
de Dios, que tras el pecado original
debe buscar su propia salvacion),
por cuanto esta triple vertiente in-
fluird y confluira en la imagen del
ser humano en la modernidad.

Sera, precisamente, en la Edad
Moderna cuando la filosofia situe al
ser humano como punto de partida.
Autores como Descartes, Pascal y
Montaigne seran los encargados de
instituir y difundir ampliamente la
idea del ser humano como un ani-
mal caracterizado por su racionali-
dad. Pero seran, finalmente, Rous-
seau y Kant los que disefiaran con
precision el ambito de trabajo an-
tropoldgico al hablar y diferenciar

explicitamente tres antropologias

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.

SONIA E. RODRIGUEZ GARCIA

que —pese a su desigual nomencla-
tura y omitiendo aqui las sutiles di-
ferencias entre sus concepciones—
destacaran igualmente tres dimen-
siones de estudio de lo humano: lo
que la naturaleza ha hecho con no-
sotros, la hominizacion (objeto de
estudio de la antropologia bioldgica
para Rousseau, fisiolégica para
Kant); lo que nosotros hacemos con
nosotros mismos (objeto de estudio
de la antropologia cultural o social
para Rousseau, pragmatica para
Kant); y, lo que deberiamos hacer,
el estudio del ser humano no sélo
descriptivo sino también valorativo
(objeto de estudio de la antropolo-
gia filosdéfica para ambos autores).

El desarrollo histérico continuara
con la breve exposicion de los hitos
fundamentales de la filosofia de la
sospecha —Feuerbach, Marx, Freud
y Nietzsche— en la configuracién de
una antropologia de la salvacion vy,
finalmente, llegard a las multiples
lineas antropolégicas del siglo XX,
entre las que cabe destacar las de
Scheler, Plessner y Heidegger, pa-
dres fundadores de la antropologia
filosofica contemporanea. Merecen
también ser citados los parrafos so-
bre la importante aportacion espa-
fiola a la antropologia filosoéfica.

Por dltimo, el tercer bloque te-

matico, «Antropologia biolégica y



RESENAS

filosofia del ser humano», aborda
los retos a los que debe enfrentarse
la antropologia filos6fica ante la
imagen del ser humano instituida
por la antropologia biolégica, por ser
ésta la ciencia fundamental sobre el
ser humano en cuanto animal y con-
llevar serias consecuencias en su
intento de explicar la naturaleza
humana en términos puramente
bioldgicos.

El estudio y la comprension de
esta imagen debe ser el punto de
partida de cualquier antropologia
filoso6fica seria, esto es, que tome en
consideracion lo que las otras cien-
cias del ser humano dicen sobre él.
Dentro de este estudio la teoria de
la hominizacién sera un punto fun-
damental, por cuanto en ella se con-
jugan la seleccion natural y cultural
en una constante retroalimentacion.
Tampoco sera una cuestion baladi
los enormes avances cientificos que
en los ultimos diez afios se han da-
do en la explicaciéon del origen y
evolucion de la especie humana asi
como en la diversificacion de las
razas.

Sélo atendiendo a estas cues-
tiones estaremos en disposicion de
elaborar una antropologia filoséfica
que partiendo de la imagen biolégi-
ca del ser humano, avalada por los
trascienda

datos de las ciencias,

dicha imagen en la blisqueda de una
comprension mas plena y profunda
de lo que significa ser humano. Con
ello nos veremos obligados a pro-
yectar la imagen del ser humano en
un horizonte critico utépico, pues
“es en este terreno en el que se
ventila el sentido de la vida humana
como algo especial en la naturaleza,
por tanto, en cierta medida, como
algo que va maéas alla de la vida ani-
mal, aunque sea, obviamente, sin
dejarla” (pp. 253-254); y, de este
modo, queda fundamentada la ne-
cesidad de una antropologia filosofi-
ca que dé cuenta de aquello a lo que
no llegan las demas ciencias huma-
nas porque “la vida humana desbor-
da cualquier planteamiento naturali-
zante” (p. 369).

Comprendera ahora el que lea
estas lineas porqué afirmabamos al
comienzo de esta resefia el interés
del libro. No se trata de un simple
manual de antropologia filosofica en
el que el autor recoja con mayor o
menor acierto los principales enfo-
ques gue de ésta se han dado desde
una perspectiva histérica. Muy por
el contrario, la voz de San Martin
esta presente a lo largo de todo el
libro y dara que pensar tanto a es-
tudiantes e investigadores como a
cualquiera de los que, como la auto-
ra de estas lineas, estemos intere-
sados en esto que se ha dado en

llamar “antropologia filoséfica”.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 11, 2014.

| 367



