
 





  

INVESTIGACIONES 
FENOMENOLÓGICAS  

REVISTA  
DE LA  

SOCIEDAD ESPAÑOLA DE FENOMENOLOGÍA  
 

 
DIRECTORES DE LA EDICIÓN  
Javier San Martín y Mª Carmen López  

CONSEJO DE REDACCIÓN  

Jesús M. Díaz Álvarez (UNED), Urbano Ferrer (Univ. de Murcia)  
Miguel García-Baró (Univ. de Comillas), José Lasaga Medina (UNED),  

M. ª Carmen López Sáenz (UNED), Vicent Martínez Guzmán (Univ. de Castellón),  
César Moreno (Univ. de Sevilla), M. ª Carmen Paredes (Univ. de Salamanca),  

Mª Luz Pintos Peñaranda (Univ. de Santiago de Compostela),  
Nel Rodríguez Rial  (Univ. de Santiago de Compostela), Sergio Sevilla (Univ. de Valencia) 

 

CONSEJO ASESOR  

Pedro M.S. Alves (Univ. de Lisboa), Jorge Brioso (City University of New York), 
 Philip Buckley (McGill University), Jesús Conill (Univ. de Valencia), Ion Copoeru (Rumanía), 
Natalie Depraz (Université de Rouen), Lester Embree (Florida Atlantic University), Luis Flores 

Hernández (Univ. de Chile), José M.ª G. Gómez-Heras (Univ. de Salamanca), Julia Iribarne 
(Academia de las Ciencias de Buenos Aires), Robert Lane Kaufmann (Rice University), 

Sebastian Luft (Marquette University), Juan Manuel Navarro Cordón (Univ. Complutense de 
Madrid), Patricio Peñalver (Univ. de Murcia), Francesc Pereña (Univ. de Barcelona), Hans 
Rainer Sepp (Univ. de Dresden), Mario T. Ramírez (Univ. Michoacana S.N.), Rosemary 

Rizo-Patrón (Univ. Católica de Perú), Ramón Rodríguez (Univ. Complutense de Madrid), 
Antonio Zirión (Univ. Autónoma de México), Bernhard Waldenfels (Alemania), Roberto 

Walton (Argentina) 
 
 

NÚMERO ONCE 

2014 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Esta obra se distribuye bajo una licencia Creative Commons 

 

Se permite la copia, distribución, uso y comunicación de la obra si se respetan las siguientes 

condiciones: Reconocimiento – No Comercial – Sin obras derivadas 

El texto precedente no es la licencia completa sino una nota orientativa de la licencia original 

(jurídicamente válida) que puede encontrarse en 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/  

 

 

Edita: 

Sociedad Española de Fenomenología 

Dpto. de Filosofía y Filosofía Moral y Política (UNED) 

 

ISSN:   1137-2400 

e-ISSN: 1885-1088 

Madrid, Octubre de 2014 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/


 

INVESTIGACIONES 
FENOMENOLÓGICAS  

REVISTA  
DE LA  

SOCIEDAD ESPAÑOLA DE FENOMENOLOGÍA  
 

 
 

LISTADO DE EVALUADORES QUE HAN COLABORADO CON 
INVESTIGACIONES FENOMENOLÓGICAS 11 

 
  

Óscar Barroso (Universidad de Granada, España), Alcira B. Bonilla (Universidad de Buenos Aires 
y CONICET - Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas, Argentina), Antonio 

Calcagno (The University of Western Ontario, Canadá), Jose Antonio Castillo Miranda 
(Universidad de Granada, España), Mariana Chu (Pontificia Universidad Católica del Perú, Perú), 

Pio Colonnello (Universitá della Calabria, Italia),  Jesús M. Díaz (Universidad Nacional de 
Educación a Distancia, España), Ricardo Óscar Díez (CONICET - Consejo Nacional de 

Investigaciones Científicas y Técnicas, Argentina), Xavier Escribano (Universitat Internacional de 
Catalunya, España), Graciela Fainstein (Centro de Ciencias Humanas y Sociales del CSIC, 
España), Emilio Garbino (Universidad Nacional de Córdoba, Argentina), Joan González 

(Universidad de Barcelona, España), Antonio Gutiérrez Pozo (Universidad de Sevilla, España), 
Bartolomé Lara Fernández (Universidad de Granada, España), Mª Carmen Lara Nieto 

(Universidad de Granada, España), José Lasaga Medina (Universidad Nacional de Educación a 
Distancia, España), Mª Carmen López (Universidad Nacional de Educación a Distancia, España), 

Armando Menéndez Viso (Universidad de Oviedo, España), Carlos Morujao (Universidade de 
Coimbra, Portugal), José María Muñoz Terrón (Universidad de Almería, España), Luis Ignacio 

Niel (Universidad Nacional del Litoral, Argentina), Francesc Perenya (Universidad de Barcelona, 
España), Alicia Pochelú (Universidad Nacional de San Martín, Argentina), Ignacio Quepons 

Ramírez (Universidad Nacional Autónoma de México, México), Aline M. Ramos (Université du 
Québec, Quebec), Rosemary, R. P. de Lerner (Pontificia Universidad Católica del Perú, Perú), 

Mario Teodoro Ramírez (Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo, México), Javier San 
Martín Sala (Universidad Nacional de Educación a Distancia, España), Eduardo Stefano Santasilia 
(Università Federico II di Napoli, Italia), Agustín Serrano de Haro (Centro de Ciencias Humanas y 
Sociales del CSIC, España), Alejandro G. Vigo (Universidad de Navarra, España), Miguel Ángel 

Villamil Pineda (Universidad de San Buenaventura, Sede Bogotá, Colombia), Antonio Zirión 
Quijano (Universidad Nacional Autónoma de México, México) 

 





 

 

 

 

 

ÍNDICE 

 

 

 

  

Nota Editorial ..................................................................................     15 

Hans Rainer Sepp 

El Greco: Laocoonte. ...................................................................  17  

 

Artículos 

Ivana Anton Mlinar 

La evidencia en los Prolegómenos y las Investigaciones Lógicas.  

Primeros apuntes para una comprensión modal de la evidencia  

en Husserl .............................................................................     33 

Francisco Javier Cortés Sánchez 

La fenomenología dialéctica en Eduardo Nicol ................................   57 

Pilar Fernández Beites 

Tipos de motivación y vida moral: la propuesta de E. Husserl ...........   81 

Pedro Enrique García Ruiz 

¿Naturalizar la conciencia?  

Husserl y la tesis de la excepción humana ...................................    99 

Xavier Gimeno Monfort 

El ataque de Juan David García Bacca a la categoría de Sorge .........  111 

 



Dalius Jonkus 

 La fenomenología de la razón y la experiencia estética.  

 Edmund Husserl y Vasily Sesemann ............................................  129 

 

Verónica Kretschel 

Tiempo y asociación. Acerca de la relación entre los Manuscritos  

de Bernau y los Análisis sobre la síntesis pasiva ............................  143 

Nicola Liberati 

Leib and Technologies: Relations and Co-Foundation .....................  165 

Jaime Llorente 

Del exceso óptico a la mirada cautiva: la imagen pictórica como 

“visible saturado” en la fenomenología del ídolo de Jean-Luc Marion.  185 

Patricio Perkins 

Acerca de la interpretación de Landgrebe sobre el cartesianismo 

de Husserl ...............................................................................  203 

Pablo Posada Varela 

Sobre el fenomenologizar como cinestesia concretizante ................  223 

 

Presentaciones 

 

Fernando Lara Lara 

La vida como narrativa: el invisible hilo que da sentido a la historia .  251 

Sonia E. Rodríguez García  

Charles Taylor: de la antropología filosófica a la filosofía práctica. ....  263 

Carles Conrad Serra Pàges 

Cuestiones terminológicas y comentarios de algunas cuestiones  

clave en la traducción de Análisis Reflexivo de Lester Embree .........  281 

 

Notas y discusiones 

 

Leticia Basso Monteverde 

El origen del lenguaje en la tradición hermenéutica  



Comentario a Andrés CRELIER, Introducción a la filosofía  

hermenéutica, Buenos Aires, Biblos, 2013, 284 pp. .......................  293 

 

Luis Durán Guerra 

¿Es posible una fenomenología del mundo de la vida? 

Comentario a Hans BLUMENBERG, Teoría del mundo de la vida,  

Trad. de Griselda Mársico y Uwe Schoor, Buenos Aires, F.C.E.,  

2013, 276 pp. ..........................................................................  309 

Pablo Posada Varela 

Fenomenología del poder, de lo político y del vínculo social 

Comentario a Marc RICHIR, La contingencia del déspota, 

Madrid, Brumaria, 2013, 444 pp. ................................................  325 

Balbino Antonio Quesada 

El sentir, otro modo de racionalidad 

Comentario a María del Carmen LÓPEZ, Dos filosofías del sentir:  

M. Merleau-Ponty y M. Zambrano, Madrid, Editorial Academia 

Española, 2013, 225 pp. ............................................................  335 

 

María del Carmen Lara 

Otra mirada a la filosofía de la acción de Paul Ricoeur. Su recepción 

en España 

Nota sobre la Tesis Doctoral de D. Francisco José GARCÍA LOZANO, 

Hermenéutica y reconocimiento. La filosofía de la acción en Paul  

Ricoeur y su recepción en el pensamiento español,  

Universidad Autónoma de Madrid. ...............................................  349 

 

Reseñas  

 

Agata Bak 

Lester EMBREE (ED)  

Gurwitsch’s Relevance for Cognitive Sciences.  

Springer, Dodrecth, 2004, 233 pp. .............................................   355 

 

Sonia E. Rodríguez García 

Javier SAN MARTÍN  

Antropología filosófica I. De la Antropología filosófica a la científica  

Madrid, UNED, 2013, 431 pp. ....................................................   363 



 



 

 

 

 

 

SUMMARY 

 

 

 

  

Editorial Note ..................................................................................     15 

Hans Rainer Sepp 

El Greco: Laocoon. .....................................................................  17  

 

Articles 

Ivana Anton Mlinar 

Evidence in the Prolegomena and the Logical Investigations.  

First Contribution to a Modal Comprehension  

of Evidence in Husserl .............................................................     33 

Francisco Javier Cortés Sánchez 

Eduardo Nicol’s Dialectical Phenomenology ....................................   57 

Pilar Fernández Beites 

Types of Motivation and Moral Life: the Proposal of E. Husserl ..........   81 

Pedro Enrique García Ruiz 

Naturalizing Consciousness?  

Husserl and the Thesis of Human Exception .................................    99 

Xavier Gimeno Monfort 

Attack of Juan David Garcia Bacca the Heideggerian Sorge Category  111 

 



Dalius Jonkus 

 Phenomenology of Reason and Aesthetic Experience.  

 Edmund Husserl and Vasily Sesemann .........................................  129 

 

Verónica Kretschel 

Time and Association. About the Relation between Bernau   

Manuscripts and the Analysis Concerning Passive Synthesis ............  143 

Nicola Liberati 

Leib and Technologies: Relations and Co-Foundation .....................  165 

Jaime Llorente 

From the Optical Excess to the Captive Gaze: the Pictorical Image as 

“Satured Visible” in Jean-Luc Marion’s Phenomenology of Idol. ........  185 

Patricio Perkins 

On Landgrebe’s Interpretation of Husserl’s Cartesianism ................  203 

Pablo Posada Varela 

On the Act of Phenomenologizing as a Concretizing Kinesthesis .......  223 

 

Presentations 

 

Fernando Lara Lara 

Life as Narrative: The Invisible Tread that Gives Meaning to History  251 

Sonia E. Rodríguez García  

Charles Taylor: From Philosophical Anthropology  

to Practical Philosophy. ..............................................................  263 

Carles Conrad Serra Pàges 

Terminology Questions and Comments on Some Key Issues   

in Translations of Lester Embree’s Reflexive Analysis .....................  281 

 

Notes and Discussions 

 

Leticia Basso Monteverde 

El origen del lenguaje en la tradición hermenéutica  



Comentario a Andrés CRELIER, Introducción a la filosofía  

hermenéutica, Buenos Aires, Biblos, 2013, 284 pp. .......................  293 

 

Luis Durán Guerra 

¿Es posible una fenomenología del mundo de la vida? 

Comentario a Hans BLUMENBERG, Teoría del mundo de la vida,  

Trad. de Griselda Mársico y Uwe Schoor, Buenos Aires, F.C.E.,  

2013, 276 pp. ..........................................................................  309 

Pablo Posada Varela 

Fenomenología del poder, de lo político y del vínculo social 

Comentario a Marc RICHIR, La contingencia del déspota, 

Madrid, Brumaria, 2013, 444 pp. ................................................  325 

Balbino Antonio Quesada 

El sentir, otro modo de racionalidad 

Comentario a María del Carmen LÓPEZ, Dos filosofías del sentir:  

M. Merleau-Ponty y M. Zambrano, Madrid, Editorial Academia 

Española, 2013, 225 pp. ............................................................  335 

 

María del Carmen Lara 

Otra mirada a la filosofía de la acción de Paul Ricoeur. Su recepción 

en España 

Nota sobre la Tesis Doctoral de D. Francisco José GARCÍA LOZANO, 

Hermenéutica y reconocimiento. La filosofía de la acción en Paul  

Ricoeur y su recepción en el pensamiento español,  

Universidad Autónoma de Madrid. ...............................................  349 

 

Reviews 

 

Agata Bak 

Lester EMBREE (ED)  

Gurwitsch’s Relevance for Cognitive Sciences.  

Springer, Dodrecth, 2004, 233 pp. .............................................   355 

 

Sonia E. Rodríguez García 

Javier SAN MARTÍN  

Antropología filosófica I. De la Antropología filosófica a la científica  

Madrid, UNED, 2013, 431 pp. ....................................................   363 



 

 



  

 

 

 

 

NOTA EDITORIAL 

 

 

Con este número iniciamos la segunda década de nuestros números ordina-

rios. En este asumimos una fecha importante, 1914, año que celebra el primer 

centenario de la publicación de Meditaciones del Quijote, que, aunque no vaya 

a tener en nuestra revista ningún reflejo, ha sido una fecha muy celebrada en 

diversos eventos, que tuvieron lugar en Madrid, la ciudad natal de Ortega y 

Gasset, Sevilla, Lisboa o en Italia, donde en la cátedra de Filosofía de la Univer-

sidad de Nápoles Federico II se le va a dedicar un libro entero, lo mismo que en 

la Universidad de Valencia. También se celebra este año el cuarto centenario de 

la muerte del Greco, pintor que, a partir de finales del XIX y principios del XX, 

se ha convertido en uno de los pintores más apreciado y estudiado por las van-

guardias que florecieron en esos años. En general, las producciones artísticas 

que surgen del Barroco en España constituyen una gran aportación a la cultura. 

El Quijote de Cervantes, comentado por Ortega en ese su primer libro, enlaza 

directamente con la crítica fenomenológica a la modernidad. Lo mismo que 

Velázquez, que, además de liberar la pintura de su sumisión a la escultura, fue 

capaz de dejarnos ejemplos plásticos insuperables, como Las Meninas o las 

Hilanderas, de cómo la realidad por su complejidad se escapa de los dos únicos 

planos decretados por Descartes, la res cogitans y la res extensa. El Greco, por 

su parte, fue también inspirador entre otros del propio Ortega, que veía en sus 

dinámicas figuras un movimiento ascendente, que parecía sublimar la estancia 

mundana. Sus retratos en general, pero alguno en particular, por ejemplo El 

caballero con la mano en el pecho, además de inspirar a pintores del siglo pa-

sado como Cezanne o Picasso, también le hizo mirarse a Ortega en el retrato. 

Para contribuir a la celebración de esta efeméride tan significativa, Investiga-

ciones fenomenológicas ha decidido recuperar un texto que se leyó en Madrid 

hace muchos años, en el que se muestra la complejidad de otras composiciones 

del Greco, en este caso a través del comentario que el profesor de la Universi-

dad Carolina de Praga, Dr. Hans Rainer Sepp, hace de su Laocoonte. En el artí-

culo se muestra la riqueza de un análisis fenomenológico que, yendo a las co-



16 NOTA EDITORIAL 

 

 16 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

sas mismas, es capaz de ver en un cuadro cuanto en él se nos da y se nos su-

giere en los diversos planos y miradas, descubriendo así diversos niveles for-

males y de contenido. Con esta publicación contribuimos por nuestra parte a la 

celebración del IV Centenario del fallecimiento del Greco.  

Para finalizar, una vez más, queremos agradecer a los evaluadores su es-

fuerzo, así como a nuestra secretaria Sonia E. Rodríguez el trabajo que de mo-

do desinteresado lleva a cabo. 

 

Madrid, otoño de 2014.  

 

 

 



Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014, 17-29. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 
 
* El texto es traducción de la conferencia con la que el autor participó en el Encuentro Internacional 
Filosofía, Arte y Música, que tuvo lugar en la Facultad de Filosofía de la UNED los días 3 a 5 de noviem-
bre de 2005, publicada posteriormente con el título "Unbeteiligtes Beteiligtsein. El Greco: Laokoon" [Par-
ticipar de modo imparcial. El Greco: Laocoonte] en la revista Phainomena [Ljubljana], XXII/84-85, Ge-
nealogies, pp. 215-234. Para esta publicación se ha respetado el título de entonces. 
 
 

 

 

 

 

EL GRECO: LAOCOONTE
* 

 

EL GRECO: LAOCOON 

 

Hans Rainer Sepp 

Charles University, Praga 
hr.sepp@web.de  

 

 
 
Resumen: En este artículo, Hans Rainer Sepp 
estudia el cuadro de El Greco, Laocoonte, pa-
sando desde la descripción puramente formal 
del cuadro (análisis de capas, juegos entre 
naturaleza, ciudad, cielo y Laocoonte y sus 
hijos) y el análisis simbólico del mismo (antici-
pación de la caída de Troya) hasta el análisis 

fenomenológico del conjunto pictórico. Análisis 
que reflejará no sólo la realidad de un mundo 
cambiante que se mueve entre el todo y la 
nada sino también la presencia del autor dentro 
del cuadro, creando un mundo aparente, una 
Troya toledana, que refleja el drama del artista, 
hostigado por el compromiso ético y la alterna-
tiva de la huída. Por ello, tal vez Laocoonte 
pueda ser visto como la respuesta de El Greco 
ante el dilema de la obra de arte.   
 
 
Palabras clave: El Greco | Laocoonte | Arte | 
Análisis fenomenológico 

Abstract: In this paper, Hans Rainer Sepp 
studies El Greco's Laocoon, from the purely 
formal description (layer analysis, games be-
tween nature, city, sky and Laocoon and his 
sons) and symbolic analysis (anticipation of the 
fall of Troy) to the phenomenological analysis of 
the pictorial whole. Analysis that highlights not 

only the reality of a changing world that moves 
between all and nothing, but the author's pres-
ence in the picture, creating a seeming world, a 
Troy-Toledo, and reflecting the drama of the 
artist, harassed by the ethical commitment and 
the alternative of the escape. Perhaps Laocoon 
can be seen as El Greco's answer to the dilem-
ma of art. 
 
 
 
 
Key Words: El Greco | Laocoont | Arts | Phe-
nomenological analysis  
 

 

 

 

 Laocoonte y sus hijos es una obra tardía del Greco, que se originó en los 

años antes de su muerte, entre 1610 y 1614. Justo un siglo antes, en 1506, 

había sido descubierto el Grupo del Laocoonte helenístico, que El Greco conocía 

de su estancia en Italia. De la misma manera que la escultura antigua, también 

el cuadro del Greco muestra la lucha a muerte del sacerdote y vidente troyano 

Laocoonte y sus dos hijos. Laocoonte había prevenido a los troyanos sobre el 

caballo de madera de los aqueos. Con ello enfadó a los dioses, ante todo a Po-

mailto:hr.sepp@web.de


18 HANS RAINER SEPP 

 

 18 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

seidón, que entonces envió las serpientes, que mataron a Laocoonte y sus 

hijos. El motivo del Laocoonte, del que había varias versiones del Greco, nos ha 

llegado sólo en una versión, la que está en la National Gallery de Washington. 

 

 

 

Laocoonte, El Greco. Óleo sobre lienzo, 137cm x 172cm. Galería Nacional de Arte (Washington, EE.UU.) 

 

 

 

CAPAS 

 

La construcción del cuadro tiene una estratificación horizontal y otra verti-

cal. Horizontalmente se apilan el frente y el fondo uno sobre otro. En primer 

plano situados en el cuadro de modo voluminoso, los tres cuerpos desnudos de 

Laocoonte y sus hijos. Laocoonte en el centro, caído en el suelo de espaldas 

como uno de sus hijos, agarra, para evitar su mortal mordisco, la cabeza de la 

serpiente que se le enrosca. El otro hijo, a su derecha, todavía de pie, también 



EL GRECO: LAOCOONTE 19 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 19 
 

trata de mantener alejado de sí el reptil que está encabritado en forma de ani-

llo. Los tres cuerpos están en posturas poco frecuentes, incluso extremas, de 

manera que su dramática coreografía forma un peculiar contraste respecto a 

los reptiles que, en comparación a ellos, aparecen pequeños y como cintas de 

baile. Laocoonte, cogido todavía en la caída con las piernas abiertas, con la ca-

beza torcida, vuelta hacia la de la serpiente dirigida hacia él, yace casi diago-

nalmente en el cuadro, mientras que los cuerpos estirados de los dos hijos for-

man una vertical torturada. Inmediatamente bajo el grupo partes de un paisaje 

rocoso en tonos de color pardo rojizo, frente a los cuales se destacan los cuer-

pos claros desnudos como esquemas.  

En el fondo se hace visible una ciudad con innumerables casas, torres y un 

palacio magnífico, Troya, en la que Laocoonte ejercía su servicio de sacerdote. 

Ahora, él y sus hijos están fuera de los límites, en su sentido más verdadero: 

un campo oscuro separa el frente y el fondo, la ciudad queda desplazada a lo 

lejos, está allí pero ya no para la vista de las tres figuras, que están enlazadas, 

en la baile de la muerte, con los reptiles que están terminando con sus vidas. 

Lejos, en la distancia, y sin embargo visible por encima de los tejados de la 

ciudad, parpadea un gran cielo excitado, que hace aparecer sobre la totalidad 

de la escena su juego de nubes roto en jirones de luz. Él cielo aparece en un 

extraño contraste con la tranquilidad de la ciudad al frente que está debajo de 

él, pero, sin embargo, forma una correspondencia con los cuerpos de Laocoonte 

y sus hijos: casi da la sensación de que él, cuya brillante luz se refleja sobre 

sus cuerpos, está midiendo su agonía. 

A decir verdad, la construcción de los tres cuerpos tiende hacia él: los dos 

hijos estiran sus cabezas hacia el cielo, y también Laocoonte, aunque él mira 

fijamente la serpiente, tiene la mirada fija hacia arriba. Si uno prolonga no so-

lamente las líneas de la visión sino con ellas también las posturas básicas de los 

tres cuerpos, primero el cuerpo del hijo en la parte izquierda del cuadro, luego 

las verticales de las piernas apretadas del hijo que está a la derecha, y la pier-

na de Laocoonte, todas llevan a la zona del cielo y se encuentran en algún lugar 

fuera del cuadro. 

Por tanto, ante todo tenemos dos contrastes dobles, que determinan el 

acontecimiento de este cuadro: frente, por un lado, a la dramática clara y bri-

llante del cielo y, por otro, al grupo de figuras se da una duplicidad con elemen-

tos emparentados: la aparente tranquilidad de la ciudad mantenida en tonos 



20 HANS RAINER SEPP 

 

 20 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

oscuros y la zona oscura del roquedo “silencioso” del frente. Visto desde una 

perspectiva formal, hay una oscilación entre una zona clara y dramática y una 

zona que se mantiene en oscuro. Pero considerado de manera positiva, no ocu-

rre ninguna de ambas: el drama de un cielo despiadado y el grupo que lucha 

por su vida, tan poco como la oscuridad de la ciudad de los humanos y el fondo 

de la naturaleza cerrado en sí mismo con las serpientes que brotan de él.  

Laocoonte y sus hijos están integrados en una escenografía en la que cada 

momento es antagónico a todos los otros: el cielo que se hurta; la civilización 

como lugar de la violencia; la indomable naturaleza. De ninguno de ellos cabe 

esperar salvación o indulgencia. ¿Presienten esto Laocoonte y sus hijos, cuando 

miran hacia allí, cuando con sus cuerpos se dirigen allí donde toda visibilidad 

tiene un final —al otro lado en la trascendencia del cuadro? 

Pero lo dicho hasta ahora no constituye la totalidad del cuadro. Dos cosas 

extraordinarias tiene éste ya dispuestas. Entre el frente y el fondo, entre el 

grupo de las figuras y la ciudad, se puede ver un caballo, que desde una pe-

queña colina galopa hacia ella. Si el cuadro consistiera sólo en la parte que has-

ta ahora hemos considerado, el caballo estaría situado justo en su centro. Y en 

efecto, el caballo que galopa marca el “punto del salto” del todo: se trata de la 

piedra de escándalo, predicha por Laocoonte y al mismo tiempo el objeto de su 

caída —pero a la vez de la futura caída de la ciudad de Troya. El caballo de ma-

dera se sitúa entre ambos, entre Laocoonte y su ciudad, se ha impuesto entre 

ambos y los ha separado. Pero el caballo en el cuadro es de carne y hueso      

—¿un camuflaje especialmente bien logrado de los aqueos? ¿Un símbolo sensi-

ble de que los troyanos, aunque se maravillaran de esta especial obra de arte, 

el caballo de madera, lo aceptaron sin irritación, de modo completamente “na-

tural”? Pero, ¿no se puede pensar ambas cosas juntas y de modo más profundo 

también como expresión de un último desprecio de la verdad de Laocoonte, en 

la medida en que el caballo en el campo, por encima del cuerpo de Laocoonte 

entregado a la muerte, va de modo vivaz hacia la ciudad, a la que también cau-

sará la caída?  

Totalmente a la derecha del cuadro se ve un grupo de tres figuras andrógi-

nas desnudas, cuyo sentido iconográfico no se ha trasmitido. Tampoco se pue-

de sacar su función del mito de Laocoonte. Han sido pegadas al conjunto “re-

dondo” de la escenografía de Laocoonte como cuerpos extraños; podrían ser 

eliminados de ella, y ésta sería sin recortes lo que ofrece el motivo fundamental 



EL GRECO: LAOCOONTE 21 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 21 
 

del cuadro: la lucha a muerte de Laocoonte y sus hijos. Además, ocurre que el 

grupo de figuras a la derecha no interviene para nada en los eventos. Estas 

figuras se comportan con neutralidad, no hacen otra cosa que mirar. Dos de 

ellas, desde un pequeño puesto de observación que sobresale al frente, que 

hace que sus cuerpos tiesos hacia arriba aparezcan como un poco mayores que 

el grupo de Laocoonte, miran sin moverse a los cuerpos que se retuercen y a la 

totalidad de la escena que está debajo de ellos. Solo la tercera figura totalmen-

te situada a la derecha se vuelve diametralmente y mira fuera del cuadro. 

Elevadas y sublimadas sobre el acontecimiento del cuadro, estas figuras al 

mismo tiempo están hasta cierto punto vinculadas al acontecimiento: no sólo se 

mantienen en pie sobre la misma roca sobre la que Laocoonte y sus hijos so-

portan su tortura, bajo el mismo cielo, que se distiende también sobre los tor-

turados. También, desde la perspectiva de la composición interna del cuadro y 

en su verticalidad, hacen juego con el hijo que se estira verticalmente en la 

parte izquierda del cuadro, de manera que para el observador del cuadro su 

existencia hace a todo lo otro como extraño.  

Estas formas moldeadas como grupo total son así todo en uno: en su an-

droginidad, hombre y mujer, a la vez, mirando y dándose la vuelta, siguiendo el 

acontecer del cuadro y a la vez trascendiendo su sentido, simultáneamente en 

la extrañeza que afecta al sentido del cuadro y, en un sentido formal, apare-

ciendo de modo familiar. Con este todo-en-uno —ser no sólo espectadores, sino 

también actores, aunque solo actúen como espectadores, y a la vez poder ser 

también mirados— termina de complementarse la oposición de este grupo al 

resto de la escenografía.  Este contraste, llevado hasta el límite, es hasta tal 

punto una finura que aún asume como medio de la contraposición —actuantes 

y sin embargo observadores— algo que lo sitúa en el frente justo en una rela-

ción a aquello de lo que se diferencia.  Con esto es este todo a la vez nada. 

Porque también se puede decir: solo mirar y sin embargo estar implicado se 

suprimen mutuamente. 

Desde una perspectiva formal, el cuadro Laocoonte del Greco tiene la si-

guiente estructura: una cuádruple estratificación horizontal, de la naturaleza 

como fondo, el grupo de Laocoonte en primer plano,  la ciudad en el fondo, y el 

cielo en la distancia, así como una estratificación doble vertical de esta esceno-

grafía de conjunto, por un lado, y, por otro, el grupo de figuras de la derecha, y 

marcando el punto central y el fundamento central el caballo al galope, que, en 



22 HANS RAINER SEPP 

 

 22 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

su centralidad, cambia según sea referido a la verticalidad izquierda, la esceno-

grafía de Laocoonte, o al cuadro total. El caballo, que en este sentido salta en 

una dirección u otra, se corresponde de una manera con el carácter del todo-y-

nada que brota de modo sublime en las figuras de la derecha. ¿El fenómeno de 

este doble salto puede ser esclarecido evidentemente aún más? 

      

 

SALTOS 

 

Un salto remite a un cambio, tal vez a una grieta radical. Todo puede ser 

entonces de manera diferente. Entonces se muestra que no hay constancia en 

este mundo, allí, donde ni cielos ni la tierra la poseen. También las piedras 

cambian, sólo que más lentamente. Y en efecto: la pintura del Greco muestra 

un evento momentáneo, el parpadeo de un mundo que ya no existirá en el 

próximo instante. Laocoonte y sus hijos morirán, la ciudad se hundirá, las per-

sonas y los lugares son pasajeros, fugitivos como las nubes que pasan raudas 

en el cielo.  

Laocoonte y sus hijos fracasan; ellos, que como Ícaro tienen sed de lo  

trascendente, son arrastrados al suelo por los mensajeros de lo terráqueo como 

con sogas. El vidente Laocoonte, el sentido claro del ser humano, fracasa debi-

do a la razón oscura de la naturaleza propia. Vuelto a lo claro, pero sometido a 

lo oscuro, en ambos es él un inadaptado, que oscila entre el cielo y la tierra, 

que comprende en la caída, pero ya ha caído. Esta situación momentánea de la 

caída, pero que dura toda la vida humana, más aún, que es ésta, es lo que se 

capta en la presentación de Laocoonte. 

Uno puede especular si esa caída era debida. Pues, ¿es Laocoonte culpable? 

Como vidente disponía de un saber privilegiado. ¿Fue esto lo que lo elevó por 

encima de otros y le pudo hacer arrogante? Pero, ¿no advirtió a sus paisanos, 

preocupándose, por tanto, por su salud? Claramente, su culpa no es sobre todo 

una culpa ante los otros, ni siquiera ante los dioses. Porque éstos castigan 

según su humor. Es una culpa ante sí mismo. Su nombre es vanidad. Es la cre-

encia incondicionada en el saber propio: en la habilidad de ver. Sin embargo, 

en la medida en que Laocoonte es vidente de esta manera, en realidad no ve: 

no ve la realidad en que está injertado. A esto no se le opone el que con su 

“profecía” él estaba en lo correcto, sino que no calculó lo real y únicamente efi-



EL GRECO: LAOCOONTE 23 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 23 
 

caz, el humor de los dioses. Demasiado comprometido con un objetivo, no se 

dio cuenta de la red en la que ese objetivo no era más que una máscara y en la 

que al fin sucumbió. La vanidad de Laocoonte se basa ciertamente en el orgullo 

por su poder; más profundamente, sin embargo, significa que él ha cortado de 

manera solipsista la cinta que lo conectaba con el mundo. Los reptiles, que co-

mo cuerdas lo atan a él y a sus hijos, por la muerte lo devuelven de nuevo a la 

naturaleza. 

Laocoonte es una forma prometeica. Arrancado del círculo de sus hombres 

está a la vez alienado de la naturaleza. Como Prometeo, el antepasado de to-

dos los ilustrados, quiere también Laocoonte sólo el bien. Su culpa no es por 

tanto moral, y su caída es un acto ontológico. 

Lo ontológico describe aquí un giro de la estancia terrenal. El salto de Lao-

coonte y sus hijos está lleno de intenso dolor, como caída es un salto negativo, 

el recibo para el salto de Laocoonte hacia la autoelevación. Mientras el padre 

cae a tierra, los hijos se extienden en la duplicidad del cielo y la tierra, para en 

el momento inmediato ser desgarrados por el mordisco de las serpientes. El 

ilustrado no ha superado la brecha que atraviesa el mundo; ha sido atrapado 

por ella de manera penosa.  

Frente a esto, frente a la caída en la brecha del mundo, incide el caballo 

con un salto hacia arriba, se mueve con un movimiento vivaz y poderoso, busca 

su ciudad, aquí es un contraejemplo de todos los escrúpulos ilustrados, que se 

consideran sublimes y por eso desprecia el poder, por más que también él, su-

blime en toda perspectiva, lo quiera. El poder desnudo triunfa sobre el saber, 

que cae al suelo y al fondo. Tal saber, que en cuanto saber también quiere te-

ner poder, se traiciona a sí mismo y se hace un mal poder. Sin embargo, el me-

ro poder encaja peor que mejor su artificiosidad. Pero se trata de un caballo 

vivo y, sin embargo, sabemos que era de madera,  un pedazo  de  naturaleza  

muerta, que Troya aceptó, aunque con astucia —de cualquier manera menos de 

modo simple—. El muy astuto Odiseo, que diseñó el caballo —un ilustrado radi-

cal, un artista casi en un sentido moderno, un técnico— su poder, que impreg-

na a este caballo en lo más íntimo, es ciertamente más sublime que los del  

“viejo vínculo” del sacerdote y vidente.  

Laocoonte se derrumba desde su engreída estatura, Odiseo anda errante 

porque se esconde y, al esconderse, se oculta. El elevarse a lo sublime llega 

aquí  hasta ocultarse en lo que menos aparente es, y hasta dejar deshacerse el 



24 HANS RAINER SEPP 

 

 24 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

tiempo en un Quantum en el hacerse invisible de las diferencias —no es una 

caída dramática, sino un andar errante sin final. ¿Es así un espejismo el ligero 

pequeño caballo que inicia el salto en una especie de baile? A decir verdad, no 

es de la carne y la sangre sino de la madera muerta de donde trae, no vitali-

dad, sino la fría época del cálculo, que sólo se cuelga la vitalidad y la alegría 

como un vestido. 

Quizás Laocoonte incluso vio venir esto. De todos modos, eso no le habría 

descargado de su acción, al contrario. Eso intensifica su culpabilidad. Porque 

para lo que vino, su gesto protoilustrado fue el presupuesto. Todo está enreda-

do. Víctimas y verdugos. Y de lo que aún no es, solamente se puede ver aquello 

para lo que algo lleva en sí el germen. 

La ilustración aumentada tiende hacia la pequeña acumulación en la civili-

zación coleccionista.  ¿El final? ¿Un final para todos, no solo para el Laocoonte 

solitario y los suyos? En el mito sí. Pero ¿en el cuadro del Greco? ¿Cómo entra 

el salto en la Modernidad? En absoluto. El cuadro lo contiene, el salto permane-

ce en él como salto, inmóvil en su movimiento. El final por tanto está abierto. 

¿Es eso la clausura última de la sabiduría?  

Casi parece eso, de no estar ahí el grupo de las tres personas en el lado de-

recho del cuadro. Siempre se las puede olvidar, sobreseer en esa extrañeza que 

aparece en primer plano y familiar. De ese modo pasamos por alto que son 

ellas verdaderamente las que sobreseen y supervisan todo. No están implicadas 

en el acontecimiento, ni a la manera de Laocoonte ni a la de Odiseo y, sin em-

bargo, están ahí en la misma escenografía. Ellas, que parecen ser pura mirada, 

¿han asumido el ver? ¿Tienen ellas la medida correcta del ojo que ni Laocoonte 

en su autoelevación, ni Odiseo en su sublime disfraz poseen? Ellas no tienen, 

aunque están en el cuadro, ninguna relación a la acción, no tienen ninguna his-

toria pictórica, no están envueltas en una caída y tampoco en un salto. Su salto 

es de una naturaleza muy otra. Pues se trata de un salto que ellas mismas no 

ejecutan, a la misma manera que el caballo de Odiseo, ni un salto, que les ocu-

rre, como la caída de Laocoonte. Es un salto en el que están metidas ellas mis-

mas, más aún, que ellas mismas lo son. Es un movimiento alternante sin des-

canso, porque siempre lleva en sí lo contrario (y también esta posición fija im-

plica ya lo otro que él, porque justo este grupo es el que está quieto). Estas 

figuras no pasan en una cosa: no se queman como Laocoonte en la momentá-



EL GRECO: LAOCOONTE 25 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 25 
 

nea dramática caída ni se ponen arrebatadas en la uniformidad del tiempo 

errante como Odiseo. 

Su salto es así el salto absoluto en la alternancia. Ningún otro salto le es 

idéntico. Porque él significa la paradoja, sólo a través de la cual puede darse en 

esta tierra la existencia. La paradoja se llama “todo y nada”: totalmente ser, y 

ser totalmente no ser. 

Las tres formas son todo. En su figuración, con sus cuerpos rectos, la verti-

cal desde abajo hasta arriba y con las cabezas vueltas en las dos direcciones 

igualmente abarcando lo horizontal desde la izquierda hasta la derecha, forman 

una cruz. Con ella miden el mundo entero: no sólo el mundo del cuadro, sino, 

con la mirada de la figura de la derecha remitiendo fuera de espacio del cuadro, 

también lo que está fuera del cuadro que no tiene figura. Precisamente en eso 

son a la vez nada. Desplazadas al borde y no percibidas por los auténticos acto-

res, además de eso son invisibles para todos los otros, irrelevantes para toda 

acción. Son nada en relación con el estilo de poder ontológico sea del color que 

sea, y al que está sometido todo lo que se muestra en el cuadro, y como injer-

tado en el cuadro.  Pero lo que ellas son, lo son solo en la mutualidad de am-

bos: en el centro del mundo y en su borde, ahí–no-ahí. 

Las tres figuras son la quintaesencia de la Epojé que no se deja expulsar 

del mundo, sino que lanza a él, de manera tan radical que quien hace la Epojé 

se hunde en el mundo sin tocarlo. No lo toca porque no quiere nada de él. Y se 

hunde en él, porque no sólo está vuelto mirando a la grieta que recorre el 

mundo, la grieta entre lo abierto y lo oculto, sino porque él vive como esa grie-

ta.  

 

 

ESPEJOS 

 

En el cuadro Laocoonte del Greco se ha incorporado un principio trinitario. 

Posee tres veces tres agrupaciones.  

En primer lugar tenemos el grupo de tres del acontecimiento principal en el 

frente —Laocoonte y sus dos hijos. A este se le opone el trío de las figuras de la 

derecha. Como una alternativa al primero aparece ahora éste, que alterna entre 

todo y nada. El medir, existiendo, lo abierto y lo oculto, poniendo en movimien-

to su relación, crea, como este movimiento, un tercero en relación con ellas, y 



26 HANS RAINER SEPP 

 

 26 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

este tercero es a la vez un tercero en un movimiento incesante, porque es todo 

y nada en uno. Es un tercero en la relativa infinidad de la finitud del mundo, 

porque nunca se puede parar en un elemento de la dualidad, en el todo o en la 

nada. Si es todo, es  la vez nada, porque ser todo —horizonte de comprensión y 

extrañeza, figuración y ausencia de figuración— es en este mundo ser nada. 

Mas en este mundo del cuadro hay otro tercero ahí–no-ahí: la mano y la 

mente del artista que creó el cuadro. El está ahí de lo contrario veríamos un 

lienzo vacío. Pero a la vez él no está ahí, pues su cuerpo no encuentra ninguna 

entrada en el espacio del cuadro. Sin embargo, también en la figuración, en las 

reflexiones de los cuadros-espejo en los cuadros, está claramente presente, 

más aún, ¿está en cuanto aquel que no está ahí, continuamente presente de 

ese modo —un dios de la creación moderna en la tierra?  

Para responder a esta pregunta, tomamos el desvío sobre otra pregunta: 

¿cuáles son esos cuadros-espejo? Todos los elementos que se nos han mostra-

do  remiten  al  Greco,  no  en  sentido  biográfico o  de la historia del trabajo, 

sino en sentido existencial. Laocoonte mismo tiene rasgos de la cara del Greco. 

El centro del eje pensado entre sus ojos y el caballo que galopa es el centro de 

todo el cuadro, interrumpido por la boca desencajada de la serpiente. El su-

puesto mal, lo irracional, regazo y fauces de la naturaleza conecta ambas for-

mas de la ilustración, ambos tipos del poder sublimado.  

El caballo, esta naturaleza aparente, es una pieza artística lograda, perfecto 

como apariencia. Que parezca vivo y que en realidad sea madera muerta, que 

no trae vida sino muerte, remite también al artista, que quiere producir un 

mundo aparente. En el medio del eje entre ambos, entre Laocoonte y el caballo 

troyano, en este campo oscuro entre la caída y el salto, se oculta como tercero 

aquel que lo creó. También El Greco salta. Su salto consiste en que él se figura 

en las realidades aparentes de Laocoonte y Odiseo como en un espejo y, a la 

vez, se sitúa fuera de ellas, que saltan y estallan.  

 Del mismo modo como se esconde el caballo (y la mirada artística se ocul-

ta en él), y como se oculta el animal de modo doble en la aparente inocuidad y 

en su visible vivacidad, tampoco es la ciudad aquello por lo que se da: no es 

Troya sino Toledo, el lugar donde El Greco trabaja; pero ciertamente tampoco 

es Toledo, pues ante sus puertas no murió Laocoonte alguno. También esta 

imaginaria Troya-Toledo es un espejo que no refleja ninguna realidad geográfi-



EL GRECO: LAOCOONTE 27 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 27 
 

ca ni siquiera un relato mítico, sino otra verdad, una forma ontológica de exis-

tencia social que produjo figuras como Laocoonte y Odiseo. 

El triángulo de las tres reflejos especulares Laocoonte–Odiseo–Troya remite 

de nuevo a una cosa, al Greco, pero de tal manera que éste se retrae en ello y 

se hace diferente de aquello en que él se espeja, constituyendo una “autoiden-

tidad contradictoria (Nishida). Esta diferencia, este retraerse comprometido, 

todavía se espeja una vez más, a saber, en el grupo de los tres en el borde de-

recho del cuadro. El carácter paradójico y peculiar de este grupo —sólo mirar y 

sin embargo estar encajado en el acontecimiento— se corresponde así exacta-

mente con la actitud del Greco, que se retrae y se implica en los reflejos espe-

culares de Laocoonte/caballo/ciudad. En ellas ha encontrado esta actitud una 

impregnación todavía más clara e inmanente al cuadro.  

El trío de Laocoonte y sus hijos es retomado en el trío de Laocoon-

te/caballo/ciudad, y éste se refleja en el trío de la derecha. Los dos últimos 

tríos evidentemente reenvían a la construcción total del cuadro: constituyen las 

dos partes fundamentales de la composición del cuadro. En su función de refle-

jo especular ambos grupos son relativamente paralelos uno al otro, y cierta-

mente paralelos en relación a un tercero: El Greco, es decir, a su actitud que 

retrae y se implica. Su paralelo encuentra en eso una confirmación figural, de 

manera que ambos grupos de tríos remiten fuera del cuadro, y con eso fundan 

aquella tensión del todo-nada, sólo ante cuyo fondo juega la paradoja de la im-

plicación y la epojé. Para el trío primero asume esto el subgrupo de Laocoonte 

y sus hijos, cuyas líneas corporales apuntan fuera del espacio del cuadro; para 

el segundo trío, la cabeza de la figura de la derecha que mira a la derecha fuera 

del espacio del cuadro. El paralelo es ahí sin embargo sólo relativo, porque la 

relación de trascendencia, en el caso del grupo de Laocoonte enredado en la 

historia, permanece sólo como una mera tendencia, mientras que, en el caso 

del grupo de la derecha, lo trascendente a la historia del cuadro se realiza en él 

mismo, en su paradoja de mirar-actuar. 

De acuerdo a lo que hasta ahora hemos visto, y aunque aquí hay tres rela-

ciones de tríos, se podría hablar con rigor de sólo dos relaciones de tríos, de los 

cuales el segundo es incongruente en sí: A) el trío Laocoonte y sus hijos. B 1) 

el trío Laocoonte/caballo/ciudad, que como espejo de la actitud del Greco se 

refleja en B 2) el trío de la derecha. ¿En qué consiste el efectivamente tercer 

trío, del que hemos hablado de modo indicativo? 



28 HANS RAINER SEPP 

 

 28 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

 Una primera diferencia, que lleva a la constatación de un tercer trío C) ra-

dica justo en el hecho de que los dos paralelos del segundo trío no coinciden 

totalmente: en la diferencia, a saber, entre el mundo del cuadro y la mirada del 

Greco. Porque esta mirada sólo está reflejada en el cuadro —en la tríada Lao-

coonte/caballo/ciudad así como en el grupo de la derecha participante y no par-

ticipante— no coincide con ambos. La mirada del Greco bosqueja también el 

drama del ser artista: oscilando entre el compromiso (en sentido ético y pecu-

niario) y el rechazo. ¿El artista puede permanecer en silencio ante la miseria del 

mundo? ¿Debe, a diferencia de Laocoonte, más bien no decir nada y así salvar 

su vida? ¿Y cómo puede escaparse de la caída en la exteriorización, en la decla-

ración artística o en un mundo que ya sólo calcula? ¿Por la renuncia material al 

mundo y la retirada al eremitismo? 

El Greco parece haber encontrado al final de su vida una respuesta que su-

pera el dilema del compromiso o la huida. Y esta respuesta es el tema de su 

Laocoonte. Con este cuadro consigue mostrar el compromiso positivo y negati-

vo, en la medida en que comprueba la posibilidad del implicado no implicado. 

Por el arte y dentro del arte ofrece una respuesta al dilema del arte. 

Ahora se muestra que la omnipresencia de la mirada del Greco en el cuadro 

no usurpa en la tierra la fuerza divina creadora. Con ello expresa una creación 

especial, tal que se desarrolla en la superación de sí misma. El acto creador 

emprende una epojé en relación consigo mismo, muestra el doble límite; si este 

no es considerado, o bien caería en la locura solipsista, o en la explotación. En 

este establecimiento de límites de lo propio contra el autoendiosamiento y la 

masificación aparece implícitamente el otro: el retraimiento de sí mismo que se 

compromete tiene siempre a la vista al otro. 

Si el Laocoonte del Greco al final señala la diferencia entre el peligro pre-

sentado en él, en que siempre oscila el ser del artista, y este mismo peligro 

como algo existencialmente vivido, esto no se queda limitado a la existencia del 

Greco sobre la base del autoretraimiento que en él se realiza. El peligro que 

atraviesa el ser del artista es solo reflejo intensificado del peligro en que la 

misma naturaleza humana oscila. Con esto entra como tercero —junto a la neu-

tralización en el mismo cuadro y al acto neutralizador del artista que la em-

prende— todavía un otro, aquel que ve este cuadro —otro espectador, cuya 

mirada está cercana al Greco que se retrae y compromete y a aquélla de los 

mostrados espectadores implicados, pero no coincide con ellos. Porque también 



EL GRECO: LAOCOONTE 29 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 29 
 

concierne a este espectador el peligro, cuando se mete en el cuadro ya no es el 

mero espectador desinteresado de la galería de un museo. También él es lleva-

do, de la manera paradójica del estar implicado sin estar implicado, a un mo-

mento del acontecimiento que se desarrolla mediante este cuadro. 

 

 

Trad. de Javier San Martín 



 



 

 

 

 

 

ARTÍCULOS 

  



 



Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014, 33-56. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

* Los Prolegómenos constituyen el primer volumen de las Investigaciones lógicas. Cf. Edmund Husserl. 
Logische Untersuchungen. Erster Band: Prolegomena zur reinen Logik (Hua XVIII), Den Haag, Martinus 
Nijhoff, 1975; Logische Untersuchungen. Zweiter Band: Untersuchungen zur Phänomenologie und 
Theorie der Erkenntnis (Hua XIX), Den Haag, Martinus Nijhoff, 1984; Logische Untersuchungen. 
Ergänzungsband. Erster Teil. Entwürfe zur Umarbeitung der VI. Untersuchung und zur Vorrede für die 
Neuafulage der Logischen Untersuchungen (Sommer 1913) (Hua XX/1), Den Haag, Kluwer Academic 
Publishers, 2002; Logische Untersuchungen. Ergänzungsband. Zweiter Teil. Texte zur Neufassung der 
VI. Untersuchung (1893/94-1921) (Hua XX/2), Den Haag, Kluwer Academic Publishers, 2005. [Edmund 
Husserl. Investigaciones lógicas, trad. Manuel G. Morente y José Gaos, Madrid, Revista de Occidente, 
1967.] En lo sucesivo citaremos estos textos, así como otros de Husserl después de la primera referen-
cia completa, con las siglas de la serie Husserliana, Hua, seguida del número de tomo y página, excepto 
en el caso de los Prolegómenos, que citaremos según la edición: Logische Untersuchungen. Erster Band: 
Prolegomena zur reinen Logik, Tübingen, Max Niemeyer, 1993 (Prolegómenos, seguido de número de 
página). 
 

 
Fecha de recepción: 21-XI-2013  Fecha de aceptación: 7-VII-2014 

 

 

 

 

LA EVIDENCIA EN LOS PROLEGÓMENOS Y  

LAS INVESTIGACIONES LÓGICAS. PRIMEROS APORTES PARA UNA 

COMPRENSIÓN MODAL DE LA EVIDENCIA EN HUSSERL
* 

 

EVIDENCE IN THE PROLEGOMENA AND  

THE LOGICAL INVESTIGATIONS. FIRST CONTRIBUTION TO A  

MODAL COMPREHENSION OF EVIDENCE IN HUSSERL 

 

Ivana Anton Mlinar 

Universidad Nacional de Cuyo, Mendoza, Argentina 
Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas 

mlinariv@yahoo.es  

 
 

Resumen: La determinación husserliana de la 
evidencia como cumplimiento [Erfüllung] llevó 
a una tácita identificación de la evidencia con la 
conciencia plena. Sin embargo, el desarrollo de 
su fenomenología revela que en todo caso se 
presenta como una síntesis particular de pleni-
tud y vacío, configuración que resulta modal 
por tratarse de una conciencia de posibilidad 
aunque en un sentido material y no cualitativo. 

Los Prolegómenos aportan un primer elemento 
en esta línea –que sólo en la fenomenología 
genética resulta explícita–: la evidencia como 
vivencia de la verdad supone que la validez de 
un enunciado se sustenta en la posibilidad de la 
existencia de otros enunciados idénticos de la 
misma forma y materia; con las Investigacio-
nes lógicas, estas multiplicidades posibles 
serán comprendidas como momentos en un 
nuevo  contexto  descriptivo:  la  mención  y  el  

 Abstract: Husserlian determination of evi-
dence as fulfillment [Erfüllung] brought a tacit 
identification of evidence with full conscious-
ness. However, the development of his phe-
nomenology reveals that it always appears as 
a particular synthesis of fullness and empti-
ness, configuration that turns out to be modal 
because it is a consciousness of possibility 
though in a material and not qualitative sense. 

The Prolegomena introduce a first element in 
this perspective –that only in the genetic phe-
nomenology becomes explicit–: evidence as 
experience of truth supposes that the validity 
of a judgment supports itself in the possibility 
of existence of other identical judgments with 
the same form and matter; with the Logical 
Investigations, this possible multiplicities will 
be understood as moments in a new descrip-
tive context: mention and fulfillment, whereby 

 
 

 
 

 

mailto:mlinariv@yahoo.es


34 IVANA ANTON MLINAR 

 

 34 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

cumplimiento, lo cual otorga estatuto intencio-
nal a la objetividad que se configura como 
escorzo de sentido, esto es, el modo en que la 
unidad determinada de plenitud y vacío –en 
cuanto horizonte de cumplimiento posible– 
conforma la evidencia objetiva.  
 
 
Palabras clave: Husserl | Evidencia | Modali-
dad | Material | Cualidad 

 objectivity –configured as adumbration of 
sense– acquires intentional status, i. e., the 
mode in which the determined unity of full-
ness and emptiness –as horizon of possible 
fulfillment– shapes objective evidence. 
 
 
 
Key Words: Husserl | Evidence | Modality | 
Matter | Quality 

 

 

 

1. INTRODUCCIÓN: INTENCIONALIDAD Y EVIDENCIA 

 

 La evidencia en sentido fenomenológico encuentra su origen, en primer lu-

gar, en una conciencia intencional. Si bien el concepto de intencionalidad tiene 

una larga historia, ha sido Brentano quien ha llamado la atención en la contem-

poraneidad acerca de su centralidad para un estudio de la conciencia. Partiendo 

de la necesidad de distinción entre fenómenos psíquicos y fenómenos físicos, a 

fin de demarcar el ámbito propio de la psicología, advierte que todo fenómeno 

psíquico se caracteriza por aquello que los escolásticos de la Edad Media llama-

ron la inexistencia intencional (o también mental) de un objeto, y lo que noso-

tros llamaríamos, aunque no sin ser completamente inequívoco, la relación con 

un objeto, la dirección a un objeto (con lo cual no debe entenderse una reali-

dad) o la objetividad inmanente. Todo fenómeno psíquico contiene en sí algo 

como objeto, aunque no todos de la misma manera. En la representación es 

algo representado, en el juicio es algo reconocido o rechazado, en el amor, 

amado, en el odio, odiado, en el deseo, deseado, etc.1. 

Si bien Husserl sostiene esta centralidad de la intencionalidad para la con-

ciencia, pone en duda que Brentano hubiera alcanzado con su clasificación y 

análisis de los fenómenos físicos y psíquicos la demarcación y clara distinción 

de lo psíquico, de lo que caracteriza al ser consciente. Planteado de un modo 

inverso, Husserl indaga si efectivamente todas las vivencias [Erlebnisse] son 

intencionales2, es decir, si vivencia y experiencia intencional son una y la mis-

 

 
1 Franz Brentano. Psychologie vom empirischen Standpunkt, Leipzig, Duncker & Humblot,1874, p. 124. 
2 Si bien Brentano también advertía momentos intencionales y no intencionales de la conciencia, Husserl 
introduce la clara distinción, no realizada por Brentano, entre el ámbito psíquico y el ámbito del “senti-
do” (o la “significación ideal de la especie”), así como el ámbito del “objeto intencional”. Brentano es 
heredero de la ambigüedad fenomenalista de la filosofía moderna, especialmente la de corte empirista. 
Por lo que el “objeto intencional”, que si bien es llamado “fenómeno físico”, es parte componente (real, 
reellen Bestand) de la vivencia en cuanto tal.  



LA EVIDENCIA EN LOS PROLEGÓMENOS Y EN LAS INVESTIGACIONES LÓGICAS 35 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 35 
 

ma cosa. Su respuesta es negativa. Las sensaciones y sus complejos son viven-

cias pero no intencionales3. Este análisis será de esencial importancia, pues nos 

sitúa en los criterios fundamentales de evidencia que, por ser aún operativos y 

no temáticos, irán concediendo una fisonomía que, más tarde, con el desplie-

gue de la fenomenología genética, asumirá su formulación expresa. 

Para nuestro fin, seguiremos aquí el que creemos es el derrotero del con-

cepto modal de evidencia en el pensamiento husserliano como aparece en sus 

primeros esbozos en los Prolegómenos y en las Investigaciones lógicas.  

A fin de dilucidar este sentido modal de la evidencia, es necesario señalar 

que el concepto con el que Husserl determina desde los comienzos su compren-

sión fenomenológica de la evidencia es el cumplimiento [Erfüllung]4. Precisa-

mente esta caracterización fundamental de la evidencia es la que permite ad-

vertir el contraste con lo meramente mentado y que, en consecuencia, debe ser 

llevado a evidencia. En otras palabras: el estar cumplido o el carácter de cum-

plido que parece definirla se diferencia de la intención vacía o significativa, a la 

que se remite como a lo meramente mentado. Ahora bien, este énfasis en el 

proceso de cumplimiento llevó a la tácita consideración unilateral de la eviden-

cia como conciencia plena5, haciendo del vacío o mención un momento ajeno o 

externo a la evidencia en cuanto tal. Sin embargo, el rumbo que fue marcando 

Husserl en el esclarecimiento de esta noción fue confirmando que la mirada 

fenomenológica reclamaba la unidad de lo dado —esto es, de la evidencia– pre-

cisamente como una síntesis particular en cada caso de plenitud y vacío. 

Podría sostenerse, entonces, que la estructura fundamental de toda eviden-

cia objetiva resulta “modal” por tratarse en todos los casos de una conciencia 

de posibilidad en un sentido material y no cualitativo6, es decir, en cuanto con-

figuración sintética de plenitud y vacío —y no de cumplimiento o de mera pleni-

 

 
3 Husserl llega a afirmar esto como consecuencia de la crítica al concepto de ‘fenómeno físico’ de Bren-
tano. La psicología descriptiva ve en las sensaciones un dato inmediato de la conciencia en contraste con 
el objeto, que es trascendente y aprehendido mediatamente por reflexión sobre los datos sensibles. Por 
el contrario, Husserl sostiene que el dato sensible mismo no es percibido, pues en la sensación no puede 
separarse el percibir de lo que es percibido, motivo por el cual no es intencional. Para el análisis del 
problema de la ausencia de intencionalidad en las sensaciones y en la hyle (esta última como residuo 
trascendental) cf. Luis Rabanaque. “Hyle, Genesis and Noema”, Husserl Studies 19 (2003), 205-215. 
4 Cf. Hua XIX/1, 145; Hua XIX/2, 538, 540. 
5 Algunas referencias a modo de ej.: Lógica formal y lógica trascendental § 59 (Formale and transzen-
dentale Logik. Versuch einer Kritik der logischen Vernunft [Hua XVII, 166], Den Haag, Martinus Nijhoff, 
1974); Analysen zur passiven Synthesis. Aus Vorlesungs- und Forschungsmanuskripten, 1918-1926 
[Hua XI, 102], Den Haag, Martinus Nijhoff, 1966; Meditaciones cartesianas § 24 (Cartesianische 
Meditationen und Pariser Vorträge [Hua I, 92, 93], Den Haag, Martinus Nijhoff, 1973), etc. 
6 En el desarrollo del trabajo se tratarán estas nociones que Husserl introduce en la Quinta Investigación 
lógica.  



36 IVANA ANTON MLINAR 

 

 36 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

tud— que, por ello mismo, da una objetividad como algo, de un modo determi-

nado que, en consecuencia, remite a otros modos posibles como momentos de 

su propia validez. 

Intentaremos con nuestro análisis una exposición de los primeros pasos en 

que va configurándose esta descripción modal de la experiencia que, conside-

ramos es tal, no porque el aparato teórico recurra a categorías modales, ni 

tampoco porque la posicionalidad propia de las vivencias en actitud ingenua sea 

modificada para su descripción, sino por el convencimiento de que la experien-

cia misma, por su carácter esencialmente intencional, se configura de manera 

modal. 

 

 

2. LA EVIDENCIA COMO VIVENCIA DE LA VERDAD (PROLEGÓMENOS) 

 

 La evidencia no fue siempre comprendida de la misma manera por Husserl. 

Consideremos sus primeros análisis acerca de este tema.  

Los Prolegómenos tienen como hilo conductor el volver a plantear la pre-

gunta por las condiciones de posibilidad de la lógica, por su esencia, para, así, 

liberar a esta ciencia de su fundamentación psicológica defendida ardientemen-

te por los círculos de la época. La inquietud que motiva las Investigaciones lógi-

cas y que es formulada ya en el Prólogo: “hacer reflexiones críticas... sobre la 

relación entre la subjetividad del conocer y la objetividad del contenido del co-

nocimiento”7, expresa el desideratum de su largo y rico camino de producción. 

De allí que la formulación de una “lógica pura”, que es lo mismo que el desarro-

llo de una “teoría de la ciencia” o una “ciencia de la ciencia”8, se proponga dilu-

cidar aquello que hace que una ciencia sea ciencia, y, de esta manera, acceder 

e identificar tanto el lado subjetivo como el objetivo de las condiciones de posi-

bilidad del conocimiento.  

Su concepción de la lógica en este texto se ve fuertemente influenciada por 

Leibniz9, lo cual nos permitirá comprender los rasgos que tomará esta primera 

noción de evidencia que ya en la Quinta y en la Sexta Investigación lógica se 

verá replanteada. Si la verdad consiste, comprendida a partir de la noción de 

 

 
7 Prolegómenos, vii.  
8 Cf. Prolegómenos §§ 6, 8 y 10 entre otros. 
9 Cf. especialmente § 60. 



LA EVIDENCIA EN LOS PROLEGÓMENOS Y EN LAS INVESTIGACIONES LÓGICAS 37 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 37 
 

mathesis universalis, en una unidad ideal en sí, como una e idéntica frente a la 

multitud real de las razas, los individuos y las vivencias10, las leyes lógicas se 

refieren precisamente a ella y tienen como principio fundamental de consisten-

cia el principium contradictionis. En consecuencia, no ve Husserl que sea com-

patible la objetividad de la matemática y de las ciencias en general con una 

fundamentación psicológica de las leyes lógicas. ¿Pues cómo podría aunarse la 

necesidad y apodicticidad de estas leyes con su origen en hechos o actos 

psíquicos contingentes? Serían leyes para hechos psíquicos y necesitarían de su 

existencia, lo cual no puede hacer de ellas leyes necesarias y verdaderas en sí. 

Las leyes lógicas son portadoras de un contenido ideal, no real-psicológico; “los 

lógicos psicologistas desconocen las esenciales y eternas diferencias entre la ley 

ideal y la ley real, entre la regulación normativa y la regulación causal, entre la 

necesidad lógica y la real, entre el fundamento lógico y el fundamento real”11. 

Los argumentos principales que sostiene el psicologista son los siguientes: 

1. “Los preceptos que regulan lo psíquico están fundados en la psicología, 

[...] por lo tanto, es también evidente que las leyes normativas del conocimien-

to han de fundarse en la psicología del conocimiento”12. 

2. De lo que habla la lógica, es decir, su contenido efectivo: las representa-

ciones, los juicios, los raciocinios y las demostraciones, la verdad y la probabili-

dad, etc. son fenómenos y productos psíquicos13. 

3. “Toda verdad reside en el juicio. Pero sólo reconocemos un juicio como 

verdadero en el caso de su evidencia. Esta palabra designa —así se dice— un 

carácter psíquico peculiar y bien conocido por la experiencia interna, un senti-

miento sui generis que garantiza la verdad del juicio a que va unido”14. 

Husserl hace ver que en diversos casos, como por ejemplo, si consideramos 

números decádicos con trillones de cifras y las verdades referentes a ellos y sus 

operaciones, no es posible representarse tales objetos ni llevar a cabo realmen-

te adiciones y multiplicaciones con ellos, es decir, psicológicamente es imposi-

ble una evidencia que, por el contrario, idealmente constituye una vivencia cier-

tamente posible15. Esto no significa negar en general la existencia de una evi-

 

 
10 Cf. § 36. 
11 Ibidem, 68. 
12 Ibidem, 154. 
13 Cf. Ibidem, 167. 
14 Ibidem, 180. 
15 Cf. Ibidem, 185. 



38 IVANA ANTON MLINAR 

 

 38 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

dencia psicológica, sino buscar el fundamento o condiciones de posibilidad de la 

evidencia de leyes y objetividades ideales. Toda ley lógica pura, por ejemplo, el 

principio de no contradicción, puede tener su utilidad psicológica, es decir, de 

ella pueden extraerse principios de evidencia, como, en este caso: “la evidencia 

puede aparecer en uno, pero sólo en uno de dos juicios contradictorios”16. Las 

leyes puras son utilizables psicológicamente, pero ello no implica que en sí 

mismas sean leyes psicológicas. En cuanto leyes ideales forman un reino por sí, 

compuesto de conceptos ideales, de esencias, que no son clases de actos 

psíquicos sino objetos ideales que se aprehenden en los correlatos de los ac-

tos17. 

 Es preciso distinguir, en consecuencia, dos clases de condiciones de la 

evidencia: a) las reales o naturales, que corresponde investigar a la psicología y 

que expresan las circunstancias empíricas y externas en que un sujeto se per-

cata de la rectitud de su juicio, condiciones como la atención, el interés, una 

cierta frescura espiritual, etc. Pero estos principios no son conocimientos exac-

tos o con carácter de ley sino que son vagas universalidades empíricas. Y hay, 

por otro lado, b) condiciones ideales de la posibilidad de la evidencia de un jui-

cio. Las leyes lógicas puras se fundan en el concepto de verdad en cuanto uni-

dad ideal frente a una multiplicidad infinita de posibles enunciados idénticos de 

la misma forma y materia. Por este motivo, todo acto que las enuncie, por per-

tenecer a esta multiplicidad ideal, cumple, por su materia y por su forma, las 

condiciones ideales de la posibilidad de su evidencia18.  

Lo que intenta llevarse a la luz es la relación entre la verdad y la evidencia 

como la relación entre lo ideal y lo real en el pensamiento.  

La evidencia no es otra cosa que la ‘vivencia’ de la verdad. Y la verdad no 

es vivida, naturalmente, en un sentido distinto de aquel en que puede ser en 

general vivencia el objeto ideal contenido en un acto real. Con otras palabras, 

la verdad es una idea cuyo caso individual es vivencia actual en el juicio eviden-

te19. 

Dicho de otra manera, la evidencia es la vivencia de la concordancia entre 

la mención y lo presente en sí mismo y por la mención mentado, o entre el sen-

 

 
16 Ibidem, 183. 
17 Cf. Ibidem., 186. 
18 Cf. Prolegómenos § 50. 
19 Ibidem, 190. 



LA EVIDENCIA EN LOS PROLEGÓMENOS Y EN LAS INVESTIGACIONES LÓGICAS 39 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 39 
 

tido actual del enunciado y la situación objetiva presente en sí misma... y la 

idea de esta concordancia es la verdad20. 

Si intentamos formular los puntos significativos para nuestro fin que pue-

den desprenderse de esta crítica al psicologismo, y que hacen manifiesta esta 

primera comprensión husserliana de la evidencia, diremos que: 

1. por no haber tenido lugar aún la reducción fenomenológica, se trata aquí 

de vivencias reales tomadas en sus estructuras esenciales, y, si bien Husserl 

distingue condiciones reales e ideales de la evidencia, la evidencia, en cuanto 

vivencia, es “vivencia actual”21, es decir, lo que hace posible la evidencia es la 

noción de verdad en cuanto unidad ideal, “verdad en sí” en el sentido de las 

vérités de raison de Leibniz, pero la evidencia es la idealidad vivida. 

2. Si “la idealidad de la verdad es lo que constituye su objetividad”22, sólo 

puede haber evidencia si hay verdad y, a su vez, sólo las idealidades, por poder 

ser verdades, pueden ser evidentes, pues “la ‘validez’ o la ‘objetividad’... no es 

inherente al enunciado, como tal vivencia temporal, sino al enunciado in spe-

cie”23. 

3. Si sólo hay evidencia cuando hay verdad, lo vivido como verdadero no 

puede ser falso. La evidencia es absoluta y apodíctica. Tanto la noción de ver-

dad en sí como su correlato de la evidencia absoluta y apodíctica presuponen la 

posibilidad ideal de una percepción adecuada, es decir, una percepción que 

“idealmente” agote en una intuición el mundo entero, la totalidad infinita de los 

cuerpos24. En esto se advierte que para Husserl en torno a 1900 toda significa-

ción es un universal que ha de tener casos individuales, en principio existentes, 

y que es esta relación “universal-caso” la que sostiene la conexión “verdad-

evidencia”: la evidencia viene a ser un mero caso del ser ideal, aunque sólo el 

caso está dado adecuadamente y puede sostener la abstracción de la idea-

universal correspondiente.  

Esta comprensión de la evidencia no se sostendrá más que en los Prolegó-

menos. En el mismo Prólogo a la segunda edición de las Investigaciones lógicas 

se reconoce que “algunas deficiencias, en parte muy esenciales —como el con-

 

 
20 Ibidem, 191. 
21 Ibidem, 190. 
22 Ibidem, 191. 
23 Ibidem. 
24 cf. Prolegómenos, 185. ‘... semejante intuición sería un continuo infinito de la intuición: unitariamente 
pensado, una idea kantiana’. 



40 IVANA ANTON MLINAR 

 

 40 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

cepto de ‘verdad en sí’... — han tenido que subsistir” por haber sido pensada la 

obra de una vez; falencias que de alguna manera subsanan las aclaraciones de 

la Sexta Investigación. 

 Ya esta primera noción de evidencia se constituye manifiestamente a 

partir de una conciencia modal, en cuanto que la noción de posibilidad juega un 

rol fundamental: el juicio evidente presupone “una muchedumbre infinita e ili-

mitada de posibles enunciados justos, de la misma forma y materia”25, es decir, 

la verdad en cuanto unidad ideal tiene como correlato la evidencia pero sólo en 

cuanto es posible una muchedumbre ideal de otras posibilidades como juicios 

con la misma forma y materia. Es la relación entre la identidad y la multiplici-

dad, entre un todo y su complejidad interna o contenidos, la que irá ganando 

en claridad a partir de los diversos esquemas fenomenológicos de explicación 

que implementa Husserl. 

 A partir de sus indagaciones acerca de la intuición categorial en la Sexta 

Investigación y su forma peculiar de cumplimiento, creemos encontrar otros 

elementos que corroboran los motivos que llevaron a Husserl a esta primera 

comprensión de la evidencia como correlato absoluto de la verdad. La noción de 

verdad en sí como unidad ideal encarna de modo acabado las determinaciones 

propias de los objetos universales, de las especies. La Segunda Investigación se 

hace cargo precisamente de la pregunta por el modo de intuición de estas obje-

tividades. La percepción sensible no otorga por sí misma objetividades univer-

sales. Las especies reclaman una distinción categorial26: ellas son dadas en ac-

tos fundados, esto es, actos cuya intención no es individual sino especificante. 

Ahora bien, con toda licitud se pregunta ¿qué es lo que produce la unidad 

de la extensión?27; o, desde la perspectiva alcanzada por la Sexta Investiga-

ción, ¿dónde encuentran cumplimiento estas formas categoriales? 28  Husserl 

acota en su Segunda Investigación que el “intento de transmutar en la interpre-

tación el ser de lo ideal en un ser posible de lo real, tiene que fracasar, por el 

hecho de que las posibilidades mismas son también objetos ideales”29. El pro-

blema fundamental radica en justificar cómo es posible que un acto particular, 

aquí y ahora, pueda brindar evidencia, es decir, ser una vivencia de verdad; 

 

 
25 Ibidem, 187. Semejante también en § 62. 
26 Cf. Hua XIX/1, 115. 
27 Cf. Ibidem, 119. 
28 Cf. Hua XIX/2, 657 ss. 
29 Hua XIX/1, 120. 



LA EVIDENCIA EN LOS PROLEGÓMENOS Y EN LAS INVESTIGACIONES LÓGICAS 41 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 41 
 

dado que la evidencia es la “vivencia de la concordancia entre la mención y lo 

presente en sí mismo”30, y, la verdad, como “idea de esta concordancia”, no es 

dada o vivida en cuanto tal en dichos actos. La unidad de la extensión (en el 

caso de las especies) y la totalidad que implica el concepto de verdad no son 

intuidas eo ipso; son, sin embargo, “co-dadas” y no es posible incluso una in-

tuición singular, esto es, alguna evidencia, sin contar con esta unidad de la per-

cepción. Ella no es objeto de un nuevo carácter de acto que, por medio de ac-

tos sintéticos peculiares, otorgara “unitariedad” a las intenciones parciales (co-

mo en el caso en que categorialmente son intuidas estas idealidades), sino que 

funda actos parciales como ley: “lo que la ley lleva a cabo como unidad ideal   

—comprender en sí lógicamente un sinnúmero de casos singulares posibles en 

el modo de la significación enunciativa universal— no puede realizarlo ninguna 

intuición...”31. 

Este primer recurso explicativo de la evidencia como vivencia de la verdad 

tiene su intención claramente dirigida a salvaguardar la idealidad y apodictici-

dad de la esfera lógica, distinguiendo claramente entre lo real y lo ideal, el 

hecho y la esencia, el pensar y el contenido ideal del pensar, el significar y el 

significado, el juzgar y el juicio. Este primer paso constituye, por un lado, el 

núcleo de su crítica al psicologismo, pero, por otro, aporta los cimientos de su 

noción de identidad y de lo que varía, criterios con los cuales se ven sentadas 

las bases necesarias para acceder a las posteriores reducciones fenomenológi-

cas y, con ellas, a la reformulación de nociones fundamentales como la verdad: 

de una comprensión ideal-extensional en los Prolegómenos a un carácter posi-

cional dependiente de un acto. En consecuencia, también asume la evidencia un 

nuevo sentido: lo dado en cuanto dado y, por ello, como es dado en una con-

ciencia trascendental. El carácter de ser dado [das Gegebensein] de todo con-

tenido como “encarnando” una objetividad, un sentido, sólo tiene lugar modal-

mente, sólo es posible en cuanto perspectiva actual de un horizonte de otras 

posibilidades32. 

 

 

 

 
30 Prolegómenos, 191. 
31 Hua XIX/1, 172. 
32 Esta formulación encuentra su comprensión más acabada en los análisis alcanzados en la fenomeno-
logía genética, especialmente en Hua XI y Experiencia y juicio. Cf. mi artículo “Sentido modal de la evi-
dencia en Husserl: modalidad versus modalización”, Areté 25/2 (2013), 193-217. 



42 IVANA ANTON MLINAR 

 

 42 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

3. LO DADO EN CUANTO DADO Y COMO ES DADO (INVESTIGACIONES LÓGICAS) 

 

La Quinta Investigación lógica abre su planteo manifestando la necesidad 

de ahondar en el análisis de las vivencias psíquicas, ya que es allí donde tiene 

su origen el significado33. Sus tres nociones de conciencia buscan precisamente 

centrar el interés en la vivencia misma, para, a partir de ella, desplegar su pro-

pia comprensión de la intencionalidad. Los tres sentidos de conciencia que se 

rescatan de la psicología son: 

1. conciencia como total consistencia fenomenológica real [reell] del yo 

empírico. Según esta definición, tanto las sensaciones como los actos en senti-

do estricto, es decir, tanto las experiencias no-intencionales como las intencio-

nales son consideradas como “conciencia” o como vivencias. 

2. conciencia como percepción interna de las vivencias psíquicas propias. 

Se trata de lo que se ha llamado conciencia interna. Es la percepción interna 

que acompaña a las vivencias actualmente en curso. No debe entenderse como 

un acto de reflexión, es decir, una nueva percepción de la vivencia que, en de-

finitiva, sería una nueva vivencia y que plantearía la dificultad del regreso al 

infinito.  

3. conciencia como nombre colectivo para toda clase de actos psíquicos o 

vivencias intencionales. A este tercer sentido dedica Husserl el segundo capítulo 

y, en realidad, la Quinta Investigación completa. 

La interpretación husserliana de la intencionalidad toma cuerpo desde la 

crítica realizada al concepto de Brentano, en primer lugar, por el hecho de de-

nominar fenómeno a toda vivencia34. Si fenómeno es todo objeto que aparece, 

esto implicaría que toda vivencia no sólo posee un objeto intencional, sino que 

ella misma es objeto de alguna vivencia intencional, lo cual no explicaría la vi-

vencia en su ser intencional mismo —problema planteado por el segundo con-

cepto de conciencia. Otro tanto ocurre con expresiones utilizadas por Brentano, 

tales como: “los objetos percibidos, fantaseados, etc. entran en la conciencia” o 

“la conciencia entra en relación con ellos de esta o de aquella manera” o tam-

bién “las vivencias intencionales contienen en sí algo como objeto”, en definiti-

 

 
33 Cf. Hua XIX/1, 352-353. 
34 Cf. Ibidem, 384. 



LA EVIDENCIA EN LOS PROLEGÓMENOS Y EN LAS INVESTIGACIONES LÓGICAS 43 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 43 
 

va, hablar de un objeto inmanente35; todas ellas expresiones escolásticas y de 

larga tradición que otorgan un sentido confuso a la referencia intencional de la 

que Brentano intenta dar cuenta, pues dan pie para comprender la intencionali-

dad como un proceso o relación real entre una conciencia por un lado y un ob-

jeto por otro, como si dos cosas distintas fueran a su vez dadas: el objeto y la 

vivencia intencional. Para su interpretación se sirve de la doctrina medieval 

acerca del ens obiectivum. El objeto mentado tiene, entonces, una existencia 

objetiva en el espíritu del sujeto, lo cual quiere dar a entender una determinada 

suspensión de las connotaciones e implicancias ontológicas. En el tiempo previo 

a su Psychologie vom empirischen Standpunkt de 1874 parece haber excluido 

del campo de la ontología todo lo que sólo tiene este modo de ser36. Pero luego, 

la inexistencia intencional fue tomando cada vez un sentido más “ontologizado”. 

En 189037 llega a afirmar que la relación intencional [intentionale Beziehung] es 

una verdadera relación [Relation] donde sólo un miembro, el sujeto, es algo 

real. El objeto de la relación intencional sería una entidad ontológicamente de-

pendiente del acto de la conciencia. 

Ya en un artículo de 189438 y luego, como venimos exponiendo, en las In-

vestigaciones lógicas, critica Husserl esta interpretación. En realidad, no existe 

un objeto de referencia semejante. La intencionalidad no se explica a partir de 

la introducción de otro tipo de objeto diverso al objeto físico al cual representa, 

sino por el carácter inmanente del acto. Dicho carácter, que determina la direc-

ción intencional del acto, se denomina contenido [Inhalt] desde Twardowski39, 

terminología que incorpora también Husserl. De modo que la vivencia, por su 

misma naturaleza, se refiere a su objeto, o también, lo cual es decir exacta-

mente lo mismo, el objeto está intencionalmente presente40. De allí que prefie-

 

 
35 Cf. Ibidem, 384-385. Cabe mencionar que el mismo Brentano advirtió ya la dificultad que implicaba 
esta terminología.  
36 Cf. Franz Brentano. Von der mannigfachen Bedeutung des Seienden nach Aristoteles (1862), Freiburg 
i. Br., Herder. Dissertation, reimpresión fotomecánica inalterada, Hildesheim, Georg Olms Verlag, 1960. 
Para una exposición detallada de su ontología cf. Arkadiusz Chrudzimski. Die Ontologie Franz Brentanos, 
Dordrecht/Boston/London, Kluwer Academic Publishers, 2004 [Sobre los múltiples significados del ente 
según Aristóteles, presentación y traducción de M. Abella, Madrid: Encuentro, 2007] y Arkadiusz Chrud-
zimski. Brentano, Husserl und Ingarden über die intentionalen Gegenstände, en Arkadiusz Chrudzimski 
(ed.). Existence, Culture and Persons: The Ontology of Roman Ingarden, Frankfurt a. M.: Ontos-Verlag, 
2005. 
37 Cf. Franz Brentano. Deskriptive Psychologie, Hamburg, Meiner, 1982. 
38  Cf. Intentionale Gegenstände, en Edmund Husserl. Aufsätze und Rezensionen (1890-1910) (Hua 
XXII), Den Haag, Martinus Nijhoff, 1979. 
39 Cf. Kazimierz Twardowski. Zur Lehre vom Inhalt und Gegenstand der Vorstellungen, Wien, Hölder, 
1894. 
40 Cf. Hua XIX/1, 385. 



44 IVANA ANTON MLINAR 

 

 44 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

ra recurrir a la expresión objeto intencional en vez de objeto inmanente41. 

Una vez salvaguardada la noción de intencionalidad de rasgos psicologistas, 

Husserl introduce una precisión más en las descripciones de su maestro42: no 

resulta relevante si las maneras en que la conciencia se refiere a su objeto son 

tres —representaciones, juicios y emociones, según Brentano—, sino este rasgo 

esencial del acto, por lo que es denominado intencional, que consiste en pre-

sentar diferencias específicas esenciales en la manera de referirse a su objeto, 

esto es, si se trata de una representación, de un juicio, de un acto de esperan-

za o temor, etc., rasgo que identificó como el carácter de acto [Aktcharakter].  

Luego se concentra en el análisis del acto intencional mismo43. Las partes 

esenciales que lo constituyen son, por un lado, su contenido reell y, por otro 

lado, su contenido intencional. La denominación “real” es dejada muy conscien-

temente de lado para evitar la asociación con la cosa trascendente que debe 

quedar desconectada por medio de la reducción a la inmanencia precisamente 

reell.  

Lo reell, por distinguirse de lo intencional, debe comprender todos aquellos 

componentes no intencionales del acto, es decir, todos los datos sensibles que 

hacen posible una aprehensión de ellos “como algo determinado”. El contenido 

intencional, por su parte, alude a diversas cosas: 1) el objeto intencional del 

acto, 2) la materia intencional, 3) la cualidad intencional y 4) la esencia inten-

cional. Son estas diferenciaciones las que nos introducen ya en el núcleo de 

nuestra cuestión: una comprensión modal de la experiencia. Veamos por qué.  

La cualidad de un acto es su carácter general, la manera en que se refiere a 

la objetividad, es decir, si se trata de un juicio o de una representación o de un 

deseo, etc., aquello que todos los actos de juicio tienen en común por juzgar, 

independientemente de lo que es juzgado, o lo que hace de diversos deseos el 

que sean deseos, sin tener en cuenta lo que pueda ser deseado, y que, por ello, 

los diferencia en cuanto a su materia o “contenido”, es decir, aquello que con-

cede al acto su relación con una objetividad, pero con tanta precisión, que no 

sólo la objetividad mentada es determinada sino también la manera en que es 

mentada; con ella queda determinado no sólo que tal o cual objetividad es 

aprehendida sino como qué es aprehendida. Es necesario señalar que, en este 

 

 
41 Cf. Ibidem, 388. 
42 Ibidem, 381, § 10. 
43 Cf. Ibidem, 411 ss. 



LA EVIDENCIA EN LOS PROLEGÓMENOS Y EN LAS INVESTIGACIONES LÓGICAS 45 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 45 
 

contexto de las Investigaciones lógicas no resulta clara la noción de cualidad. 

En ocasiones se alude a la manera de la referencia intencional, como acabamos 

de exponer, de tal modo que se ve identificada con el carácter de acto. En lo 

que respecta al menos a la distinción terminológica y teniendo en cuenta vaci-

laciones o usos confusos por parte del propio Husserl, parece medianamente 

claro que “carácter de acto” [Aktcharakter] se referirá a la especie de acto 

(percepción, deseo, juicio, etc.), según se señaló inicialmente, y “cualidad” 

[Qualität] a la cualidad modal, es decir, a su rasgo posicional (cierto, dudoso, 

problemático, etc.), como aparecerá luego en Ideas I. 

Materia y cualidad no agotan el contenido descriptivo del acto sino que, por 

el contrario, constituye la unidad de ambas lo que Husserl denomina esencia 

intencional. Luego también hay que añadir el contenido representante o pleni-

tud [Fülle]. Si la materia sirve de fundamento de identificación entre los actos, 

es decir, si es ella la que les concede una determinada dirección al mismo obje-

to intencional, la plenitud es el contenido intuitivo. Con ella resulta la esencia 

cognoscitiva del acto, de modo que esta última reúne los tres componentes: 

materia, cualidad y plenitud. Los actos signitivo-simbólicos, por ejemplo, como 

se expone en la Primera Investigación lógica, representan su objeto por medio 

de un signo. Estos actos no tienen plenitud. En el acto signitivo que tiene lugar 

en la percepción de una imagen, se trata de la representación de un objeto por 

medio de la analogía que aporta la imagen. Los actos intuitivos, a diferencia de 

los dos casos anteriores, dan el objeto mismo.  

Es importante resaltar que la materia y la cualidad son componentes abs-

tractos de toda vivencia intencional, lo cual implica que ninguna de las dos 

puede ser dada independientemente de la otra, es decir, una vivencia pura-

mente cualitativa o una materia de acto separada de una cualidad no son posi-

bles. Sin embargo, eso no significa que en las modificaciones de cada uno de 

estos componentes haya una relación de dependencia mutua. Toda cualidad 

puede combinarse con cualquier referencia objetiva. Es precisamente esta in-

dependencia de las variaciones de materia con respecto a la cualidad el verda-

dero núcleo de la crítica de Husserl a Brentano, como bien señala Belussi44. 

Brentano intentaba explicar cada relación objetiva según su determinación de 

 

 
44  Cf. Felix Belussi. Die modaltheoretischen Grundlagen der Husserlschen Phänomenologie, Frei-
burg/München, Alber, 1990, p. 25. 



46 IVANA ANTON MLINAR 

 

 46 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

contenido a partir de una cualidad de acto, entendida en este tramo de la expo-

sición como carácter de acto. Por diferenciar las representaciones de los demás 

actos fundados en ellas, otorgaba por esto mismo una prioridad a las represen-

taciones y, por lo tanto, la dignidad de actos independientes, dotados de una 

cualidad propia, por los que se da la relación con el objeto según las determina-

ciones de contenido. Si un juicio, un deseo, etc. expresan una intencionalidad 

propia por contar con una cualidad determinada, sería dificultoso hablar de una 

vivencia intencional en el caso de una “mera representación” en el sentido de 

Brentano45. ¿Qué hace de todas las representaciones el que sean representa-

ciones y qué las diferencia unas de otras si no se trata precisamente de una 

misma cualidad representativa y de diversa materia respectivamente? ¿Qué 

diferencia entonces la representación Emperador de la representación Papa46 si 

no es su materia? Como en toda especie de intenciones, en las representacio-

nes también debe sostenerse una diferencia esencial entre cualidad y materia 

del acto si han de ser vivencias intencionales. Resulta aún más contundente la 

observación de Husserl cuando parece ir fijándose el sentido de la cualidad —a 

diferencia del carácter de acto— que permanecerá en adelante: el de la posi-

cionalidad del acto. Esto tiene lugar en el marco del análisis de la distinción en-

tre la representación base y la materia del acto. Husserl recurre al conocido 

ejemplo de la muñeca en el panóptico: lo que en un primer momento se perci-

be como una bella dama, se muestra luego como una ilusión al advertir que se 

trata de una muñeca. A través de la descripción de este proceso, puede notarse 

claramente que, en ambos casos —en la aprehensión del contenido como mu-

ñeca y en la aprehensión como dama—, se verifica una representación percep-

tiva con una misma materia, y no una representación inicial que sirve de base a 

una percepción —como sostendría Brentano—, de tal manera que la diferencia 

reside en la cualidad: la dama se nos presenta como realidad y la muñeca como 

ficción. La posicionalidad, belief o cualidad de fe propia de la percepción es la 

que desaparece al aprehenderse la muñeca, dando lugar a una conciencia per-

ceptiva “anulada” —la que corresponde a la aprehensión “dama”47.  

A partir de estas distinciones parecen posibles dos criterios de “modaliza-

ción” —en un sentido muy general— en la estructura del acto intencional. Y nos 

 

 
45 Cf. Hua XIX/1, 446. 
46 Cf. Ibidem, 449. 
47 Cf. Ibidem, 457-461. 



LA EVIDENCIA EN LOS PROLEGÓMENOS Y EN LAS INVESTIGACIONES LÓGICAS 47 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 47 
 

referimos a “criterios” de modalización pues, como intentaremos desarrollar en 

este trabajo, podrían distinguirse dos maneras de comprender el modo en la 

fenomenología de Husserl que, en consecuencia, nos permitirán distinguir entre 

lo que podríamos denominar modalidad y modalización propiamente dicha. La 

modalidad o, más precisamente, lo que denominaremos conciencia modal, se 

referirá al rasgo característico con el que se constituye originariamente toda 

conciencia en cuanto conciencia de posibilidad desde una perspectiva material; 

mientras que la modalización aludirá a la posibilidad de modificación de toda 

conciencia respecto de otra originaria. 

1. En primer lugar, el criterio más rápidamente identificable y que más cla-

ramente manifiesta el modo de la relación con el sujeto, según se ha compren-

dido tradicionalmente desde Kant, es el que ofrece la cualidad del acto. Ahora 

bien, el concepto mismo de cualidad, tal como ha sido expuesto más arriba, no 

es completamente unívoco, según se anticipó. Husserl se plantea la posibilidad 

de hablar de géneros de cualidades48 para dar cuenta de la distinción que habr-

ía entre, por una lado, posicionalidad-no posicionalidad y, por otro, representa-

ción-juicio, aunque luego es descartada, pues la noción de acto objetivante vie-

ne a reunir en un solo tipo de acto la supuesta distinción cualitativa entre re-

presentación y juicio, mostrando que la variación tiene lugar a nivel de la mate-

ria.  

Al pasar del acto ponente al modificado, no entramos en una clase hete-

rogénea, como al pasar de cualquier acto nominal a un apetito o una volición. 

Por lo que toca al tránsito de un acto nominal ponente a un acto de enunciado 

asertórico, no encontramos ningún motivo para admitir una diferencia cualitati-

va49. 

Se trata entonces de actos objetivantes nominales (representaciones) y de 

actos objetivantes proposicionales (juicios). La cualidad del acto aludirá a su 

carácter de posicionalidad, es decir, a la presencia o no del belief o creencia. 

¿Pero qué ocurre con la serie de variaciones posibles (tenidas incluso por el 

mismo Husserl como variaciones cualitativas) tales como objetos intencionales 

en el modo de preguntados, dudados, etc.50? ¿Son éstas variaciones de cuali-

dad? ¿Y qué relación guardan con la noción de cualidad en cuanto posicionali-

 

 
48 Cf. Ibidem, 497, 500. 
49 Ibidem, 500. 
50 Cf. Ibidem, 427. 



48 IVANA ANTON MLINAR 

 

 48 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

dad? ¿Son todas especies diversas equiparables bajo el mismo género llamado 

cualidad51? Aquí resulta explícita la oscuridad terminológica que no fija con cla-

ridad la diferencia entre la cualidad y el carácter de acto. En las Investigaciones 

lógicas no ha sido aún formalmente introducida la reducción fenomenológica, 

motivo por el cual permanecen pendientes las respuestas a estas preguntas 

que, recién en Ideas I, con la distinción entre Protodoxa y modos secundarios52, 

vislumbran una solución a partir de las diferenciaciones en los grados de la in-

tencionalidad y las correlaciones noético-noemáticas. 

 Según Belussi53, para quien parece permanecer oscura la distinción entre 

cualidad y carácter de acto, la “cualidad del acto” viene a expresar a partir del 

parágrafo 27 de la Quinta Investigación tanto la especie de vivencia intencional 

(representación, juicio, etc.) como la caracterización de la estructura modal de 

una vivencia intencional determinada. Si bien consideramos acertada tal des-

cripción, en cuanto a la índole modal de la cualidad, creemos que la estructura 

modal de la vivencia no agota su explicación o extensión en el momento cuali-

tativo, sino que es precisamente la perspectiva material la que aporta en la fe-

nomenología el sentido modal novedoso que conllevará su enriquecida concep-

ción de la evidencia. 

2. En consecuencia, un segundo criterio de “modalización” del acto inten-

cional se ve representado por la materia, que, como ya se expuso más arriba, 

es el momento del acto que otorga una determinada relación objetiva. La mate-

ria expresa el modo en que se constituye la relación objetiva, el sentido objeti-

vo. No es posible tal referencia sino por medio de un sentido determinado. Dos 

actos cualitativamente idénticos y que incluso representan el mismo objeto, por 

ejemplo “triángulo equilátero” y “triángulo equiángulo”, pueden no coincidir en 

su esencia intencional. Sus contenidos representan al objeto de distinto modo. 

Y, a su vez, a la inversa, puede ser este modo material el mismo y variar la 

cualidad, como en los siguientes casos en que una serie de actos tales como: el 

juicio “hoy lloverá”; la presunción “hoy probablemente lloverá”; la pregunta 

“¿hoy lloverá?” etc., se “ejemplifica la posibilidad de la identidad, no sólo en 

cuanto a la referencia objetiva en general, sino también en cuanto al modo de 

 

 
51 Cf. Edmund Husserl. Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie. 
Erstes Buch: Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie (Hua III/1), Den Haag, Martinus Nij-
hoff, 1977, § 105. 
52 Cf. Ibidem, §§ 105-106. 
53 Cf. Felix Belussi. Op. cit., p. 27. 



LA EVIDENCIA EN LOS PROLEGÓMENOS Y EN LAS INVESTIGACIONES LÓGICAS 49 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 49 
 

la referencia objetiva, entendido en el nuevo sentido, modo que no está pres-

crito, pues, por la cualidad del acto”54. 

 ¿Qué nos lleva a sostener la índole modal del momento material? Si to-

mamos en cuenta que todo acto intencional cuenta esencialmente con una ma-

teria (además de una cualidad), y que es ella la “presentificadora” de la objeti-

vidad, y esto sólo se realiza por medio de una “presentificación” determinada, 

es decir, de un modo, no de una manera que pretende ser –digamos– exten-

sional y absoluta, podemos sostener que el objeto intencional se constituye “en 

o desde un modo determinado”. A partir de esta perspectiva advierte Husserl la 

necesidad de establecer otro criterio de distinción en el concepto de contenido 

intencional: cuando hablamos de objeto intencional debe comprenderse, por un 

lado, el objeto que es intencionado y, por otro, el objeto tal como es intencio-

nado55. Tomando el conocido ejemplo de la Primera Investigación, “el vencedor 

de Jena” y “el vencido de Waterloo”, advertimos que se trata del mismo objeto 

intencionado, pero el modo en que es intencionado es distinto. Sin embargo, no 

por ello debe identificarse la materia con el objeto intencional. Un juicio, por 

ejemplo “La familia Cruz tiene 3 hijos”, posee diversos objetos intencionados 

por actos parciales pero, a su vez, un objeto intencional en cuanto juicio, y éste 

es el hecho o estado de cosas enunciado, que diferirá del objeto intencional de 

un deseo o pregunta aunque compartieran con el juicio la misma materia. El 

objeto tal como es intencionado se ve determinado tanto por la materia como 

por la cualidad. La índole modal de la materia radica, en consecuencia, en su 

“escorzada” extensionalidad de sentido que permite, sin embargo, la constitu-

ción e identificación del objeto intencional como un todo, como una unidad. 

 Precisamente porque la experiencia no consiste, como sostenía Brenta-

no, en actos fundamentales o primarios como las representaciones, a los que 

sobreviene un index cualitativo, sino que todo acto intencional está constituido 

esencialmente por un contenido significativo cualitativamente determinado, se 

da el paso necesario para desprenderse de la cosa como referente físico exter-

no y preguntarse por la estructura de toda experiencia. La nueva perspectiva 

de comprensión muestra que la comparación de entidades ontológicamente dis-

tintas (como se da en una teoría de la adecuación) ofrece dificultades de justifi-

 

 
54 Hua XIX/1, 429. 
55 Cf. Ibidem, 414. 



50 IVANA ANTON MLINAR 

 

 50 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

cación; fenomenológicamente se trata siempre de sentido, y éste se muestra 

esencialmente modal, según anticipamos. Ahora bien, estos dos momentos 

mencionados de “modalización” (la materia y la cualidad) reflejan diversas con-

cepciones de la modalidad que podríamos exponer como sigue: 

A) la materia de un acto intencional es posibilidad en cuanto potencialidad 

de sentido intuitivo como contenido. Lo actual, desde esta perspectiva, está 

constituido por las potencialidades predelineadas. La materia ofrece el marco o 

límites (en cuanto anticipación significativa abierta) de la plenitud posible, esto 

es, la materia es la que, desde una perspectiva extensional de sentido, señala 

las posibilidades que, cumplidas de modo gradual, resultarían en la plenitud 

actual. Si bien las nociones de horizonte y predelineamiento son posteriores, se 

advierten aquí operativamente como fundamentos para su ulterior desarrollo y 

explicitación.  

 En otras palabras, si en la relación entre la intención significativa y la in-

tuición impletiva “la esencia intencional [materia y cualidad] del acto intuitivo 

se ajusta o pertenece a la esencia significativa del acto significativo” o, incluso 

en el caso en que las cualidades son diversas (actos ponentes con no-

ponentes), es la materia aquel momento “que entra esencialmente en cuenta 

para la identificación”; “las materias son las depositarias especiales de la sínte-

sis”. Pero no se alcanza una igualdad completa de estos dos actos incluso supo-

niendo la igualdad de las cualidades, pues se trata precisamente de una dife-

rencia en el “grado de conocimiento”56. La plenitud [Fülle] o el cumplimiento –o 

impleción [Erfüllung]57– aporta algo realmente nuevo al acto intencional, es un 

momento nuevo frente a la cualidad y la materia, pero que corresponde espe-

cialmente a ésta en el modo de un complemento [Ergänzung]58. 

En el cumplimiento vivimos, por decirlo así: esto es ello mismo…, la síntesis 

de cumplimiento revela una desigualdad de valor en los miembros enlazados, 

de tal suerte que el acto impletivo obtiene una preeminencia que falta a la me-

ra intención y que consiste en que aquél comunica a ésta la plenitud del ‘mis-

mo’ [selbst]59. 

 

 
56 Hua XIX/2 596, vale para todas las citas previas. 
57 El término Erfüllung ha sido traducido al español de dos maneras: ‘cumplimiento’ e ‘impleción’. Ambas 
son igualmente posibles en razón del doble sentido implicado en erfüllen, cumplir y (re)llenar. ‘Imple-
ción’ posee, sin embargo, la ventaja de mantener la continuidad con los derivados, como ‘impletivo’, 
‘implecionante’, etc. Utilizaremos ambas formas según resulte más conveniente.  
58 Cf. Ibidem, 601. 
59 Ibidem, 597. 



LA EVIDENCIA EN LOS PROLEGÓMENOS Y EN LAS INVESTIGACIONES LÓGICAS 51 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 51 
 

Esta noción de cumplimiento es el carácter fundamental con el que Husserl 

determina su comprensión fenomenológica de la evidencia. Cumplimiento quie-

re decir intuición impletiva. Podría formularse el problema mismo de la eviden-

cia como el problema de la conducción de la mención vacía no-evidente de un 

estado de cosas a la correspondiente evidencia.  

Lo que nos parece fundamental es advertir la mutua remisión entre inten-

ción y cumplimiento60, de tal manera que la intuición remite a lo meramente 

mentado, y el concepto de lo intencionado de modo vacío remite a una posible 

intuición impletiva. Esto quiere decir que la modalización propia de la materia 

del acto otorga a la intención una preeminencia en cuanto determinante de la 

evidencia como cumplimiento61. Ella establece el marco de la posibilidad del 

cumplimiento, marco que no se constituye como un todo cerrado de determina-

ciones estrictamente definidas en cuanto a su contenido sino como un predeli-

neamiento. Así es que cabe la posibilidad de la decepción. Pero la misma de-

cepción es una manera de cumplimiento. A partir del análisis de los grados y 

estilos de la evidencia, según se exponen especialmente en Ideas I62, podrá 

contarse con más elementos para reconocer los nuevos matices modales que 

aporta dicha perspectiva. 

 B) La modalización propia que opera el momento cualitativo de los actos 

no concierne al contenido sino que se trata de una modificación de la conciencia 

en su relación con el contenido como un todo. Por este motivo, “el carácter de 

cumplimiento no supone… la cualidad de posición que tienen tanto los actos de 

intencionalidad como los actos de cumplimiento”63. De allí que una modificación 

de la posicionalidad no suponga un cambio en el grado o estilo de la evidencia, 

 

 
60 Esta mutua remisión es resaltada especialmente por Ernst Tugendhat. Der Wahrheitsbegriff bei Hus-
serl und Heidegger, Berlin, Walter de Gruyter & Co,1967, p. 51.  
61 Cf. Hua XIX/2, 584: „Also mit dem besonderen Charakter der Intention hängt der besondere der 
erfüllenden Deckung zusammen“. (“Así, pues, hállanse en conexión el carácter especial de la intención y 
el carácter especial de la coincidencia impletiva”). 
62 La introducción sistemática del concepto de cumplimiento tuvo lugar ya en la Sexta Investigación 
lógica, en los capítulos 1 y 2. La noción de grados del cumplimiento o conocimiento, especialmente en 
los capítulos 3 y 5. Sin embargo, en Ideas aparecen una serie de aportes novedosos con respecto a las 
determinaciones de la evidencia como consecuencia de una intuición más precisa de la correlación inten-
cional noético-noemática, que permite superar el frustrado recurso a la función representativa de las 
Investigaciones, especialmente en lo referente a las síntesis de adecuación: “A toda región y categoría 
de presuntos objetos corresponde fenomenológicamente no sólo una clase fundamental [Grundart] de 
sentidos o de proposiciones, sino también una clase fundamental [Grundart] de conciencia que da origi-
nariamente tales sentidos, y como inherente a ella un tipo fundamental de evidencia originaria [Grund-
typus originärer Evidenz] que está esencialmente motivada por un darse originariamente de tal clase [so 
geartete originäre Gegebenheit]” (Hua III/1, 321). Para un análisis más detenido de los aportes de Ideas 
I en este sentido, cf. mi artículo (nota suspendida para preservar anonimato). 
63 Hua XIX/2, 599. 



52 IVANA ANTON MLINAR 

 

 52 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

si es que, como se expuso, “lo universal en el carácter de cumplimiento está 

determinado esencialmente por la materia”64. Sin embargo, consideremos lo 

siguiente: toda vivencia intencional ponente se dirige hacia la verdad en cuanto 

que pone lo mentado explícita o implícitamente como existente, y su estar diri-

gida hacia la verdad tiene un doble sentido: 1) el pretender o reclamar la ver-

dad de lo mentado y 2) para la justificación de esta pretensión depende de la 

confirmación de la verdad. En ambos casos el acto ponente señala más allá de 

lo mentado, tal como le es dado fácticamente, hacia otra manera de darse de lo 

mismo. Esta remisión a las maneras de darse abre una dimensión propicia que 

permite considerar de modo conjunto la verdad y el conocimiento de la verdad 

(en este sentido: la evidencia), correlación que trata el quinto capítulo de la 

Sexta Investigación, especialmente en su § 39. En este sentido, se anuncia un 

papel no menor a la cualidad en su relación con la noción de evidencia, que se 

ve confirmado y dilucidado en análisis posteriores en torno a la conciencia de la 

fantasía, lo que llevará a Husserl a hablar, entonces, de una evidencia-como-si 

[Evidenz-als-ob], manifestando patentemente la preeminencia y referencialidad 

fundante que posee la posicionalidad65. 

 La misma distinción (introducida en el § 38) entre evidencia en un senti-

do laxo y evidencia en sentido riguroso sólo se comprende desde los actos po-

nentes y la correspondiente correlación mencionada entre verdad y evidencia, 

ya que si “el concepto de confirmación se refiere exclusivamente a los actos 

ponentes en relación con su cumplimiento ponente”66, puede hablarse ya de 

evidencia siempre que una intención significativa encuentra su cumplimiento 

(sentido laxo); sin embargo, la evidencia, estrictamente hablando (sentido rigu-

roso), “se refiere exclusivamente… al acto de esta síntesis de cumplimiento más 

perfecta, que da a la intención… la absoluta plenitud de contenido, la del objeto 

mismo”67, en otros términos: tiene lugar la llamada adecuación perfecta. La 

evidencia en sentido estricto es aquí la evidencia adecuada. Y la perfecta ade-

cuación tiene el doble sentido de: adecuación perfecta a la intuición (todo lo 

mentado se corresponde con la intuición impletiva) y perfección del cumpli-

 

 
64 Ibidem, 650. 
65 Con especial énfasis se llega incluso a identificar el concepto mismo de intención con los actos ponen-
tes: “… la cualidad se revela… como decisiva; tanto, que el término de intención, de tender, parece con-
venir propia y exclusivamente a los actos ponentes (Ibidem, 650)”. 
66 Ibidem, 650. 
67 Ibidem, 651. 



LA EVIDENCIA EN LOS PROLEGÓMENOS Y EN LAS INVESTIGACIONES LÓGICAS 53 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 53 
 

miento definitivo (la intuición impletiva cumple definitivamente la intención, sin 

encerrar absolutamente ninguna intención incumplida)68. 

 Husserl es consciente69 de que un tal cumplimiento definitivo sólo puede 

tener lugar sobre la base de una percepción pura, ya que una percepción obje-

tivamente completa se encuentra reñida con la síntesis continua de percepcio-

nes impuras que caracterizan a toda percepción sensible. Con ello se abre paso 

a la ampliación del concepto de percepción: de una exclusiva consideración de 

la percepción como forma de intuición sensible hacia la intuición y pensamiento 

categoriales, lo que resultará también en una ganancia en precisión para el 

concepto de evidencia. 

 Condensando los análisis realizados hasta aquí diremos que, tanto en los 

Prolegómenos como en las Investigaciones (concretamente, en la Sexta), la 

evidencia se nos muestra con carácter absoluto70. Este rasgo, sin embargo, su-

pone diversos sentidos en los mencionados textos: en los Prolegómenos se re-

fiere Husserl casi exclusivamente a la apodicticidad71 de la evidencia72, sentido 

claramente necesario para el fin fundamental de esos parágrafos: la lucha con-

tra el psicologismo lógico que viene a ser un relativismo escéptico en todas sus 

formas73. Por otro lado, la Sexta Investigación se centra en la noción de ade-

cuación, ya que, a partir de los elementos alcanzados en los análisis de la vi-

vencia intencional y sus contenidos (Quinta Investigación) y el papel fundamen-

tal de la plenitud y los actos de cumplimiento para hablar de conocimiento, el 

análisis fenomenológico descubre una gradualidad del proceso de conocimiento 

(capítulo 3), de tal manera que la evidencia absoluta es el “Ideal de la adecua-

ción” en cuanto “el ideal del cumplimiento definitivo” (capítulo 5). Heffernan74 

atribuye este cambio de acento o perspectiva (es decir, de la apodicticidad a la 

adecuación) en la noción de evidencia como absolutez al hecho de que en la 

 

 
68 Cf. Ibdem, 648. 
69 Cf. Ibidem, 649. 
70 Cf. Prolegómenos, especialmente §§ 6, 21, 23, 26, 27, 28, 36, 37, 39, 40, 50; y Sexta Investigación 
lógica, especialmente §§ 16 y 36-39. 
71 Cabe mencionar que la misma noción de apodicticidad de la evidencia adquiere sus matices de senti-
do: hasta las lecciones de Filosofía primera designa una característica de la evidencia adecuada en cuan-
to la imposibilidad de no ser o de ser dudoso de lo evidente; mientras que Ideas I caracteriza la apodic-
ticidad como un ver con evidencia una esencia o una relación esencial. Cf. mi artículo (nota suspendida 
para preservar anonimato). 
72 Sólo en el § 51 de Prolegómenos aparece la noción de adecuación. 
73 Cf. capítulo 7 de los Prolegómenos: “El psicologismo como relativismo escéptico”. 
74  Cf. George Heffernan. Bedeutung und Evidenz bei Edmund Husserl. Das Verhältnis zwischen der 
Bedeutungs- und der Evidenztheorie in den ‚Logischen Untersuchungen‘ und der ‚Formalen und 
transzendentalen Logik‘. Ein Vergleich anhand der Identitätsproblematik, Bonn, Bouvier, 1983, pp. 64-
65, nota 177. 



54 IVANA ANTON MLINAR 

 

 54 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

Sexta Investigación este carácter de absolutez es tratado en relación más es-

trecha con su manifestación relativa en grados. En realidad, creemos que sería 

más preciso el siguiente análisis: en el tercer capítulo de la Sexta Investigación, 

donde se elabora más detalladamente la concepción de los grados del conoci-

miento, es llamativo que no aparezca siquiera mencionada la evidencia. La des-

cripción tiene un carácter marcadamente neutral en cuanto a la posicionalidad 

y, de hecho, Husserl deja constancia en el § 21 de que en las investigaciones 

que siguen (entendemos: capítulos 3 y 4) será la materia sola lo decisivo, de 

tal modo que podrá admitirse cualquier cualidad (posición o “mera” representa-

ción). En el capítulo quinto resulta manifiesto que el alcance del cumplimiento 

intuitivo (desarrollado en los capítulos anteriores) es más amplio que el ámbito 

de la posicionalidad. Sin embargo, llega casi a identificarse la mención, el ten-

der, la intención misma con los actos ponentes75, llegando así a identificar tam-

bién la evidencia con el cumplimiento o, más bien, confirmación, por medio de 

una percepción correspondiente y plenamente adecuada. No queda aún en cla-

ro el papel que le cabe a la cualidad en el proceso de cumplimiento. Únicamen-

te en Ideas se comprende que sólo como posición tiene la intención el carácter 

de “pretensión”, que puede ser, por lo tanto, “legítima” o “ilegítima” y, en con-

secuencia, tiene el cumplimiento el carácter de “confirmación” y, por ello, es 

también la posición misma (de una materia determinada) la que alcanza con-

firmación o decepción. 

 

 

4. CONCLUSIÓN 

 

Intentamos mostrar los primeros aportes de Husserl respecto de lo que de-

nominamos una comprensión modal de la evidencia fenomenológica que alcan-

za su descripción más acabada en la fenomenología genética.  

Debido a su preocupación por fundamentar la lógica pura superando los ar-

gumentos psicologistas, los Prolegómenos comprenden las verdades como uni-

dades ideales necesarias y apodícticas que pueden ser vividas actualmente co-

mo tales y, por ello, con evidencia, que viene a ser, pues, la vivencia de la ver-

dad. 

 

 
75 Cf. Hua XIX/2, 650. 



LA EVIDENCIA EN LOS PROLEGÓMENOS Y EN LAS INVESTIGACIONES LÓGICAS 55 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 55 
 

Es posible sostener la correspondencia entre verdad y evidencia cuando se 

supone por principio la dación o posibilidad de dación del mundo en su totali-

dad, es decir, en una percepción adecuada que no permita nuevas presentacio-

nes que puedan reformular la unidad ideal. Es interesante advertir que, si bien 

no se trata aquí de la vivencia ya reducida sino de la vivencia real, es decir, no 

se ha accedido aún a la conciencia pura y su estructura horizóntica noético-

noemática, sin embargo, podríamos decir que Husserl va siendo consciente de 

la que consideramos una idea fundamental de su fenomenología, y que hemos 

llamado “concepción modal de la evidencia”. Esta primera manifestación en los 

Prolegómenos se refleja en el hecho de que la evidencia es la validez de un 

enunciado que se ve sostenida por la posibilidad de la existencia de otros enun-

ciados de la misma forma y materia. Es la remisión a otras posibilidades lo que 

sustenta u otorga validez a la actual que se presenta, a su vez, como una posi-

ble.  

La intuición fundamental que vemos aquí y que entendemos se despliega 

en toda su obra consiste en que: 1) lo dado es una unidad en referencia a otras 

unidades posibles y 2) la validez de lo dado se sustenta precisamente en su 

referencia a otras posibilidades, luego comprendidas como momentos en un 

nuevo contexto descriptivo: la mención y el cumplimiento. En este caso vemos 

que la unidad de la extensión –en el caso de las especies y del concepto de 

verdad en sí de los Prolegómenos– no es intuida o dada en cuanto tal en la vi-

vencia singular –pues pertenece a la idealidad de la verdad en sí y no al acto 

real–, sino de alguna manera “co-dada” en la posibilidad de múltiples enuncia-

dos de la misma forma y materia. 

Las Investigaciones lógicas dan paso a la consideración de la vivencia como 

mención por la que es dada una objetividad, de tal manera que ahora resulta 

necesario atender a esta nueva estructura descubierta: lo dado en cuanto dado 

en una conciencia intencional. Se advierte, entonces, que todo acto presenta 

una materia –relación con la objetividad como mención significativa determina-

da– y una cualidad –carácter de posicionalidad–, por lo que es posible y nece-

sario, a su vez, distinguir no sólo lo dado en cuanto dado sino como es dado, es 

decir, el modo en que aparece. Todo lo dado aparece de algún modo que se ve 

determinado por diversos factores en relación con la objetividad misma y con la 

clase de acto que la mienta, configurándose como una unidad de sentido en la 

que mención y proceso de cumplimiento se van determinando mutuamente. 



56 IVANA ANTON MLINAR 

 

 56 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

 Los análisis acerca del contenido intencional del acto, revelaron que esa 

materia y cualidad representan dos criterios de modalización en la estructura 

intencional: la cualidad encarna el criterio tradicional de modalización introduci-

do por Kant, según el cual se manifiesta una determinada relación de posicio-

nalidad del contenido intencional respecto del sujeto. Ahora bien, es la materia 

la que supone el criterio modal novedoso que intentamos señalar, pues ella no 

es la materia en sentido proposicional76 sino la materia intencional, esto es, el 

momento intencional del acto que hace posible la configuración objetiva como 

una mención determinada que, si bien da la objetividad como un todo, no la 

presenta de manera extensionalmente absoluta, sino que su sentido se consti-

tuye en una conjunción de plenitud y vacío cuya relación y proceso de presen-

tación definen la evidencia con que es dada.  

En este sentido, las Investigaciones lógicas reconocen una gradualidad de 

la dación y del cumplimiento y, con ello, de la evidencia, que se comprende 

ahora en términos de adecuación: la evidencia absoluta es el ideal de la ade-

cuación en cuanto el ideal del cumplimiento definitivo.  

Si tener evidencia es tener una objetividad dada, y tener una objetividad 

dada es haberla mentado, y haberla mentado equivale a la constitución de una 

determinada materia intencional que, a su vez, otorga el marco de cumplimien-

to posible (según un estilo, clase y gradualidad, como ya se vislumbra en las 

Investigaciones); en consecuencia, tener evidencia no es tener una conciencia 

plena, lisa y llanamente, sino tener una objetividad, lo cual implica fenome-

nológicamente la descripción precisa de todos los momentos intencionales que 

la configuran. El carácter modal de la evidencia fenomenológica que intentamos 

señalar tiene su fundamento precisamente en el estatuto intencional de sus 

objetividades que implica esencialmente la mención como “escorzo” de sentido, 

que supone, en consecuencia, tanto vacío o anticipación como plenitud. De allí 

que toda evidencia se identifica con una manera de darse la objetividad, y tanto 

esta manera como la configuración del horizonte de cumplimiento posible son 

determinaciones materiales. 

 

 

 
76 La que podría identificarse con la intención o sentido de dicto escolásticos. Para un planteo general de 
la cuestión, cf. por ej.: Gaetano Chiurazzi. Modalität und Existenz. Von der Kritik der reinen Vernunft zur 
Kritik der hermeneutischen Vernunft: Kant, Husserl, Heidegger, Würzburg, Königshausen & Neumann, 
2001, cap. 1.  



Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014, 57-79. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 
 
* Ponencia presentada en el X Congreso Internacional de la Sociedad Española de Fenomenología. “Fe-
nomenología, experiencia y razón. Centenario de Ideas I”, Barcelona, 27-29 Noviembre, 2013.  

 
 
Fecha de recepción: 4-IV-2014  Fecha de aceptación: 17-V-2014 

 

 

 

 

LA FENOMENOLOGÍA DIALÉCTICA DE EDUARDO NICOL
* 

 

 

EDUARDO NICOL’S DIALECTICAL PHENOMENOLOGY 

 

 

Francisco Javier Cortés Sánchez 

Universidad de Salamanca, España 
francortes@usal.es   

 

 
 
Resumen: El presente trabajo tiene la finalidad 
de mostrar la fenomenología dialéctica de 
Eduardo Nicol. Para ello parto de lo que consi-
dera Nicol el origen de la crisis de la metafísica. 
Identificado el origen de tal crisis, expondré los 
tipos de relación del conocimiento que existen 

en relación a lo que Nicol llama “ontología de la 
verdad”. En esta exposición, mostraré el senti-
do que adquiere para Nicol el carácter apodícti-
co de la experiencia y la relación existente 
entre método y ontología. Estas dos ideas nos 
revelarán la importancia que tiene el “otro” en 
el desarrollo fenomenológico nicoliano así como 
el sentido de la historicidad.  

Como consecuencia, la fenomenología 
dialéctica se presenta como un método que 
pretende dar solución a la crisis de la metafísica 
continuando la tradición fenomenológica inicia-
da por Husserl a través de una revisión de la 
misma.  
 
 
 
Palabras clave: Fenomenología | Dialéctica | 
Historicidad 

Abstract: This research is intended to show the 
phenomenological method of Eduardo Nicol. To 
do this I start from the consideration of Nicol 
regarding the origin of the crisis of metaphys-
ics. Identified the origin of this crisis, I will 
explain the relationship types of knowledge that 

exist in relation to what Nicol called "ontology 
of truth." In this presentation, I will show the 
meaning that for Nicol has the apodictic charac-
ter of experience and the relationship between 
method and ontology. These two ideas will 
reveal the importance of the "other" in the 
phenomenological development and sense of 
historicity. 

As a result, dialectical phenomenology is 
presented as a method that aims to answer the 
crisis of metaphysics continuing the tradition 
begun by Husserl through a review of it. 
 
 
 
 
 
Key Words: Phenomenology | Dialectic | Histo-
ricity 
 

 

 

 

El título del presente trabajo puede presentar algo de confusión debido a 

los diferentes sentidos que han adquirido en la historia de la filosofía los con-

ceptos “fenomenología” y “dialéctica”. Quizás pueda causar más confusión el 

mailto:francortes@usal.es


58 FRANCISCO JAVIER CORTÉS 

 

 58 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

segundo que el primero dado los usos que se han manejado del término 

“dialéctica” en la tradición hegeliana y marxiana. Por ello, para no caer en difi-

cultades, lo primero de todo decir que el sentido del término dialéctica en Nicol 

no tiene un sentido hegeliano, sino que su sentido tiene que ver con el carácter 

dialógico del pensamiento. Es decir, que una de las características del pensa-

miento, según Nicol, es el diálogo. En este sentido el término “dialéctica” en 

Nicol está más cercano al sentido socrático-platónico.  

Por otro lado, el concepto “fenomenología” no debería producir tales confu-

siones como el término anterior, pero no escapa a las cuestiones como: ¿Qué 

se puede entender por fenomenología? ¿Qué es la fenomenología?  

Después de un siglo de la publicación de Ideas I estas preguntas siguen te-

niendo actualidad ya que las investigaciones fenomenológicas han aumentado, 

e incluso dentro de la propia fenomenología, los enfoques y modos de entender 

este proyecto de ciencia estricta se han diversificado.  

Si bien podemos considerar a Husserl el padre de la fenomenología, el uso 

de dicho término puede rastrearse en la historia de la filosofía y retrotraerse a 

sus primeros usos, los cuales, preceden a la obra del mencionado filósofo. Pero 

en la actualidad, cuando se habla de fenomenología no se piensa, por ejemplo, 

en La fenomenología del espíritu de Hegel, sino que se identifica con el proyec-

to filosófico de Edmund Husserl junto con los proyectos que se inspiraron en su 

obra. Es así como dentro de la fenomenología entran proyectos filosóficos como 

los de Max Scheler, Heidegger, Sartre, Merleau-Ponty, Paul Ricoeur... Proyectos 

que amplían la diversidad de la fenomenología pero que también es vista para 

muchos otros como una distorsión del proyecto originario.  

El propio Husserl sintió que el proyecto de su discípulo Heidegger se alejaba 

de la intención original de la fenomenología y, en este sentido, las preguntas 

anteriormente mencionadas recorren la historia de la fenomenología, la cual 

llega hasta nuestra actualidad. En medio de este recorrido por la historia de la 

fenomenología se encuentra el filósofo catalán Eduardo Nicol1. 

 

 
1 Eduardo Nicol nació en Barcelona en 1907. En esa ciudad es donde prácticamente desarrolló toda su 
formación hasta 1939, que por motivos bélicos conocidos, conoció el exilio. En México estableció su 
residencia y lugar de trabajo (Facultad de Filosofía y Letras de la UNAM). Viajó por América y Europa 
realidando cursos y conferencias. Un dato, quizás relevante para esta ocasión, ya que nos encontramos 
en el X Congreso Internacional de la Sociedad Española de Fenomenología, es que fue miembro de la 
International Phenomenological Socitety y consejero de la revista Philosophy and Phenomenological 
Research de EEUU desde 1944. En 1990 muere en la ciudad de México. Sobre datos biográficos acerca 
de Eduardo Nicol puede consultarse: R. de Nicol, Alicia, “Eduardo Nicol. La vocación cumplida”. Eduardo 
Nicol. La filosofía como razón simbólica, Revista Anthropos, Extra 3 (1998), 46-55. También puede con-



LA FENOMENOLOGÍA DIALÉCTICA DE EDUARDO NICOL 59 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 59 
 

La intención de este trabajo no pretende mostrar las coincidencias y disi-

dencias entre Husserl y Nicol, tampoco es pretensión posicionarse en la defensa 

de alguno de los proyectos filosóficos mencionados. La intención simple y llana 

es mostrar el sentido que adquiere para Nicol la fenomenología. Es así que, 

como inevitable consecuencia, se presenten las diferencias con la fenomenolog-

ía de Edmund Husserl, pero las presentaciones de tales diferencias son presen-

tadas desde las argumentaciones propias de Eduardo Nicol. La pregunta clara 

es la siguiente: si la filosofía de Eduardo Nicol es considerada como fenomeno-

logía dialéctica, ¿en qué sentido podemos entender que es fenomenológica? 

El propósito de este trabajo es, por tanto, mostrar la fenomenología dialéc-

tica de Eduardo Nicol. Para ello considero que hay que tener presente cómo 

experimenta Nicol la situación del siglo XX en relación al saber filosófico y por 

ello voy a partir de lo que considera Nicol el origen de la crisis de la metafísica. 

Identificado el origen de tal crisis, expondré los tipos de relación del conoci-

miento que considera Nicol que existen. En esta exposición, mostraré el sentido 

que adquiere para Nicol el carácter apodíctico de la experiencia y la relación 

existente entre método y ontología. Estas dos ideas nos revelarán la importan-

cia que tiene el “otro” en el desarrollo fenomenológico nicoliano así como el 

sentido de la historicidad.  

Para Nicol la crisis que está atravesando la filosofía en el siglo XX es una 

crisis de principios, pero esta crisis de principios no solo afecta a la filosofía sino 

que también afecta directamente a las ciencias, en concreto él nos habla de la 

crisis de la ciencia física y metafísica. Estas son sus palabras: 

 

Decimos, pues, que la ciencia se encuentra ahora en una situación crítica, y que la 

crisis, en tanto que es principal, atañe a todas las ciencias. Sin embargo, presenta 

caracteres más llamativos en la física y en la metafísica. La crisis de la metafísica 

tiene un aspecto negativo, y consiste en la incapacidad que ella ha mostrado en el 

siglo XX de revelar la unidad fundamental de la ciencia y de precisar, en los térmi-

nos que correspondan al nivel que las ciencias positivas han alcanzado, cuáles son 

las condiciones universales y necesarias del conocimiento en general.  

La ausencia de un cuerpo de doctrina bien organizado sobre esta cuestión principal 

se ha combinado, en la física, con las circunstancias internas que en esta ciencia 

 

 
sultarse: Horneffer , Ricardo, “Eduardo Nicol (1907-1990)” en E. Dussel; E. Mendieta; C. Bohórquerz 
(editores), El pensamiento filosófico latinoamericano, del Caribe y “latino” (1300-2000): historia, co-
rrientes, temas y filósofos, México, Siglo XXI, 2009, 837-838. 



60 FRANCISCO JAVIER CORTÉS 

 

 60 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

promovieron su crisis particular […] Pues, en efecto, esta crisis de la física tiene 

más bien caracteres positivos: no presenta como síntoma una paralización, sino 

más bien un crecimiento desbordante, excesivamente acelerado. Los descubrimien-

tos se adelantan demasiado a los “esquemas teóricos” en que hubo de fundarse la 

investigación que permitió lograrlos”.2 

 

El reto de la metafísica del cual habla Nicol en el texto citado consiste en 

revelar la unidad fundamental de la ciencia así como mostrar las condiciones 

universales y necesarias del conocimiento. A la vez, otro de los retos consiste 

en entender, dentro de esa unidad fundamental, el crecimiento desbordante de 

la ciencia. El centro de donde emanan todas las direcciones de la crisis lo iden-

tifica Nicol con la historicidad. Han sido las corrientes historicistas aquellas que 

nos han hecho conscientes de la historicidad de los saberes sin embargo, no es 

el hecho de que sean históricos los saberes lo que causa la crisis, sino que los 

mismos hombres de ciencia no pueden dar cuenta de la fluctuación de sus sa-

beres que parecen actuar bajo distintos principios en los que se apoyaba la 

ciencia clásica. El conflicto surge cuando se presenta la aparente incompatibili-

dad entre el hecho de la historicidad de la ciencia y el valor intemporal que se 

le asignaban a las leyes. Es cuestión, por tanto, de la metafísica pensar el fun-

damento legítimo, ya que son problemas metafísicos (ontológicos, metodológi-

cos y epistemológicos). La cuestión es la aclaración de las condiciones efectivas 

de posibilidad y legitimidad de manera unitaria y común para todas las ciencias. 

Y esta tarea es metafísica, es decir, de la ciencia primera, la ciencia de los prin-

cipios, es en éste sentido tal y como lo entiende Nicol.  

En una situación similar se encuentra Husserl cuando escribe contra el psi-

cologismo, el naturalismo y el historicismo. El intento por encontrar un funda-

mento radical (en el sentido de raíz) le llevará a formular su fenomenología 

trascendental. Sin embargo, Nicol encuentra varias deficiencias en la fenome-

nología de Husserl y la primera de ellas es la reducción que hace de los fenó-

menos en virtud de salvar las esencias. Para Nicol, la fenomenología trascen-

dental se basa sólo en dos de las cuatro relaciones que tiene el conocimiento y, 

en base a esas dos relaciones elabora un fundamento de derecho, pero no de 

hecho, perdiendo así el verdadero sentido de la fenomenología, que es ir a las 

cosas mismas.  

 

 
2 Nicol, Eduardo, Los principios de la ciencia, México, Fondo de Cultura Económica, 1974, p. 13. 



LA FENOMENOLOGÍA DIALÉCTICA DE EDUARDO NICOL 61 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 61 
 

Las dos relaciones del conocimiento a las cuales atiende la fenomenología 

trascendental es a la relación epistemológica y a la relación lógica. Nicol dice 

que son, por tradición, aquellas relaciones a las cuales la filosofía siempre ha 

atendido prescindiendo de la relación histórica y dialógica.  

Pues bien, a continuación voy a exponer las cuatro relaciones del conoci-

miento de las cuales se pronuncia Nicol y así mostrar su idea de la fenomeno-

logía dialéctica. Estas cuatro relaciones son: epistemológica, lógica, histórica y 

dialógica3.  

La relación primaria que se establece en torno al conocimiento es la rela-

ción epistemológica. Es decir, la relación que se establece entre el sujeto de 

conocimiento y los objetos en general. Antes de que el pensamiento se convier-

ta en conocimiento ya se establece una relación entre el sujeto y los objetos.  

La filosofía, en sus orígenes, es la que cambia la forma de relacionarse con 

los objetos. La distinción entre doxa y episteme tiene que ver con el esclareci-

miento de esta relación. La intención es responder a la cuestión del cómo y el 

por qué. El advenimiento de la filosofía trajo consigo un giro. La filosofía cambia 

el punto de apoyo y, en lugar de ser la tradición quien dé cuenta a la respuesta 

de dichas preguntas, es el filósofo quien pone el acento en los objetos. No obs-

tante, la presencia de los objetos por sí misma no dice nada. Es en este sentido 

cuando se toma conciencia de que el conocimiento no es algo pasivo, sino que 

es activo. La percepción de los objetos la tienen todos los hombres por igual, 

tanto aquel que responde al rayo como obra de los dioses como aquel que in-

tenta dar cuenta de aquel suceso desde los objetos mismos. La cuestión del 

conocimiento, por tanto, no consiste en quedarse en la mera percepción sino en 

dar cuenta de la relación que existe entre los objetos. Por ello, considera Nicol, 

que la filosofía lo que hace es introducir la causa dentro del orden de los obje-

tos. La introducción de la causa dentro de las explicaciones epistemológicas 

permite apelar a algo externo, ese algo externo es un nexo existente entre los 

objetos, una fuerza que los une, que los conexa4.  

 

 
3 Para una aproximación a las cuatro relaciones del conocimiento puede consultarse: Nicol, Eduardo, Los 
principios de la ciencia, México, Fondo de Cultura Económica, 1974, segundo capítulo.  
4 No obstante, esta relación epistemológica entendida como la relación entre sujeto y objeto no podrá 
entenderse en el sentido tradicional de representación, pero la aclaración de este punto se comprenderá 
más adelante con la relación dialógica. La relación dialógica, junto con la relación histórica, suponen un 
cambio en la relación epistemológica ya que, según Nicol, el peso no recae en la representación sino en 
la expresión. 



62 FRANCISCO JAVIER CORTÉS 

 

 62 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

El problema que surge de esta nueva relación es la pérdida de la fuerza 

vinculatoria que tenía el mito con la comunidad. La filosofía, así, se ve obligada 

a establecer un nuevo vínculo para la comunidad del pensamiento, y esa nueva 

institución será la razón lógica.  

En este sentido, la tarea de la filosofía consiste en una paideia según la cual 

el sujeto ha de subordinarse al objeto. La objetividad, por tanto, es tarea del 

pensamiento y no de la percepción, ya que la percepción es común a todo pen-

samiento, tanto de la doxa como de la episteme. El problema radica en el tipo 

de relación que se establece.  

Esta relación que Nicol llama “objetividad” y que consiste en la subordina-

ción del sujeto ante el objeto, entra en crisis con la modernidad en la cual los 

papeles quedan invertidos. En esta etapa se establece una primacía del sujeto 

cognoscente frente al objeto conocido y cuya máxima expresión llega a formu-

larse a través del problema del mundo (en sentido epistemológico y ontológi-

co). Es así como el mundo se convierte en problemático cuando en realidad, 

nos dice Nicol, los problemáticos somos nosotros, los hombres. 

La búsqueda de la evidencia a través del método es la expresión máxima 

de este tipo de idealismos que convierten la cuestión del fundamento en una 

cuestión de derecho, en lugar de repensar desde la posibilidad del ente que se 

pregunta por el ser (cuestión de hecho). Es así como tanto la filosofía de Des-

cartes como la de Husserl convierten el mundo en problemático. La tarea tanto 

de la duda metódica como de la fenomenología trascendental es encontrar la 

evidencia para luego levantar el orden de la explicación segura. Este tipo de 

filosofías establecen un dualismo que divide el conocimiento en doxa y episte-

me. Es aquí donde Nicol encuentra el error fundamental, considerar a la doxa 

como un tipo de conocimiento. El propio Nicol lo expresa así: 

 

El equívoco es éste, y en él incurre Husserl lo mismo que Descartes: se cree implí-

citamente que sólo el conocimiento científico puede librar el ser; la ciencia se insti-

tuye, según esto, aparte del conocimiento precientífico e incluso se contrapone a él 

[…] esa confusión no hace sino reiterar los términos de la antigua distinción plató-

nica y aristotélica entre doxa y episteme”.5 

 

 

 
5 Nicol, Eduardo, Metafísica de la expresión, México, Fondo de Cultura Económica, 1957, p. 176. 



LA FENOMENOLOGÍA DIALÉCTICA DE EDUARDO NICOL 63 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 63 
 

Si pensamos desde las filosofías de Descartes y de Husserl, podemos ob-

servar cómo el método de éstas hace posible el conocimiento verdadero. Es el 

método el que descubre la evidencia y sólo desde la evidencia se puede llegar 

metodológicamente a la verdad. Sin embargo, Nicol nos dice que tanto el 

método como el conocimiento son posteriores al fundamento, porque toda 

construcción presupone un cimiento y la ciencia es construcción. Es en este 

sentido cuando vemos que no es el método el que permite encontrar las evi-

dencias primarias y apodícticas sino al revés, desde las evidencias compartidas 

se levanta todo tipo de pensamientos, donde entran tanto la doxa como la epis-

teme.  

Nicol, ante esto, hace una reivindicación del fenómeno, del ser. Es por este 

motivo por el cual Nicol reclama a la filosofía como fenomenología, ésta la en-

tiende del siguiente modo: “La fenomenología es conocimiento inmediato del 

Ser del ente. La ciencia ha de salvarse, no por su formalidad (trascendental o 

lógica), sino como un saber objetivo de realidades. Ser es realidad: el Ser es 

fenómeno”6.  

Él quiere seguir el imperativo fenomenológico de ir a las cosas mismas y 

este afán por ir a las cosas mismas le hace ver con sospecha la duda del mundo 

y su puesta entre paréntesis. La búsqueda de la evidencia es un falso proble-

ma, nos dice, ya que la evidencia es punto de partida tanto para la doxa como 

para la episteme. Sin embargo, para Husserl, la evidencia es entendida desde 

la episteme y, en este sentido, entran tanto el acto de juzgar como los propios 

juicios lógicos7, lo cual le conduce al siguiente principio metodológico: “con vis-

tas de obtener una esfera del ser absolutamente indubitable […] el intento de 

duda universal sólo debe servirnos como instrumento metódico para poner de 

relieve ciertos puntos que son susceptibles de ser sacados a la luz con eviden-

cia mediante este intento, en cuanto entrañados en su esencia”8. Y este princi-

pio metodológico de Husserl queda definido de la siguiente forma: “por medio 

del método del colocar entre paréntesis […] Ponemos fuera de juego la tesis 

general inherente a la esencia de la actitud natural”9. Esto es la èpokhé feno-

 

 
6 Nicol, Eduardo, Crítica de la razón simbólica, México, Fondo de Cultura Económica, 1982 p. 170. 
7 Cf. Husserl, Edmund, Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica, traduc. 
J. Gaos, Madrid, Fondo de Cultura Económica, 1985, § 136. 
8 Husserl, Edmund, o.c., p. 70. 
9 Iíbd., p. 73 



64 FRANCISCO JAVIER CORTÉS 

 

 64 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

menológica, la cual conduce a lo siguiente: “El mundo entero, puesto en la acti-

tud natural […] no vale para nosotros ahora nada”10. 

Pero, para Nicol, lo que diferencia a la opinión del conocimiento no es su 

carácter evidente, ya que ambos parten de la misma evidencia. La evidencia, 

por tanto, nunca es problemática ya que esto sería un contrasentido. Por ello 

dice Nicol que: “La más primitiva y consabida de todas las verdades: Hay 

Ser”11. La evidencia apodíctica es que hay ser, por tanto, la opinión como el 

conocimiento parten del ser, que se presenta como fenómeno. La diferencia 

entre doxa y episteme, en este sentido, no se encuentra en la evidencia. La 

diferencia radica en que mientras la opinión puede ser arbitraria e infundada, la 

episteme es siempre rigurosa y sistemática.  

No obstante, la relación epistemológica del conocimiento, que consiste en 

esa relación que se establece entre el sujeto de conocimiento y los objetos, no 

se vale por sí misma. De la exigencia de la subordinación del sujeto al objeto 

surge la idea de verdad como adecuación, pero esta idea de verdad no es auto-

suficiente. Es decir, no basta ponerse de acuerdo con la realidad sino que 

además es necesario un discurrir acerca de esas evidencias. Para este discurrir 

se necesita una conducta regular y uniforme del discurso. Es así como se insti-

tuye la lógica. Porque no es suficiente la relación del objeto con el sujeto sino 

también la relación del pensamiento consigo mismo. Es así como entramos en 

la segunda relación del conocimiento, la relación lógica.  

El pensamiento verdadero queda definido por una doble relación y esta do-

ble relación es la epistemológica y la lógica que consiste en la adecuación con lo 

real y la adecuación consigo mismo. Nicol al respecto quiere hacer una aclara-

ción y es que aunque la lógica se convierta en una parte esencial para el pen-

samiento verdadero, esto no hace que el resto del pensamiento sea alógico. Es 

más, todo pensamiento es lógico, es logos. Nicol lleva a cabo una distinción 

entre la llamada lógica natural y lógica normativa. La lógica natural es la 

gramática. La gramática es la lógica primaria del lenguaje. La lógica normativa 

es la que se ha llamado ciencia, pero no se trata ni de una invención, ni de un 

descubrimiento de una nueva dimensión del logos, sino que simplemente es 

 

 
10 Ibíd., p. 74 
11 Nicol, Eduardo, Los principios de la ciencia, México, Fondo de Cultura Económica, 1965, p. 302. Cf. 
González Valenzuela, Juliana, “El ser que habla del ser (Metafísica y Ética en Eduardo Nicol)”. Eduardo 
Nicol. La filosofía como razón simbólica, Revista Anthropos, Extra 3 (1998), 58 



LA FENOMENOLOGÍA DIALÉCTICA DE EDUARDO NICOL 65 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 65 
 

una técnica convertida en sistema regulador del pensamiento que, naturalmen-

te, ya existe en el logos. “Sólo alcanzan la univocidad deseada las ciencias for-

males. Por esto ellas son, literalmente, incomprensibles: los términos pudieron 

definirse de una vez por todas porque carecen de significado real. Lo que nada 

significa no expresa nada. Las demás ciencias son expresivas porque son signi-

ficativas”12. 

Por ello Nicol quiere dejar claro que la relación primaria del conocimiento es 

la epistemológica, que es aquella relación cognoscitiva. El logos como técnica 

depurada, es decir, la lógica, es una especie de instrumento que depura, nor-

maliza y unifica la función epistemológica. Por ello la lógica nunca puede resol-

ver, por sí misma, ningún problema del conocimiento. La lógica (que es el as-

pecto formal del conocimiento y cuyo valor reside en la coherencia interna) 

siempre ha de estar al servicio de la epistemología (que es el aspecto material 

y cuyo valor reside en la referencia a la cosa). 

La independencia que han logrado las ciencias llamadas formales ha hecho 

que se llegue a creer en el formalismo según el cual se da una primacía de la 

lógica normativa frente a la epistemología. Pero al igual que sucede con la rela-

ción primaria del conocimiento donde el sujeto ha de subordinarse a la cosa, la 

lógica ha de subordinarse a la epistemología. En la historia, dice Nicol, nos en-

contramos con diferentes sistemas simbólicos que tienen su propia lógica, 

ejemplo de ello son las matemáticas no euclideanas. Por otro lado, el principio 

que rige a la lógica normativa que más conocemos es el principio de no contra-

dicción, pero también existe la lógica no parmenideana, es decir, la lógica 

dialéctica. Lo que quiere decir Nicol es que toda utilidad de cualquier lógica se 

funda siempre en lo ontológico. En este sentido, la lógica parmenideana o par-

menidea es una lógica intemporal, que por su carácter le es imposible pensar el 

cambio. Pero el hecho de la historicidad nos exige pensar el tiempo y esto sólo 

es posible a través de una lógica que conciba el cambio, esta lógica es la lógica 

dialéctica. Es así como entramos en la tercera relación del conocimiento de la 

que habla Nicol, la relación histórica.  

El problema que plantea la historicidad es el siguiente: si la verdad se al-

canza a través de la adecuación material y formal ¿cómo puede ésta ser históri-

 

 
12 Nicol, Eduardo, Crítica de la razón simbólica, México, Fondo de Cultura Económica, 1982 p. 66. 



66 FRANCISCO JAVIER CORTÉS 

 

 66 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

ca? Es decir, la verdad no puede ser temporal e intemporal al mismo tiempo, si 

muestra lo que el ser es, ¿cómo puede cambiar con el tiempo? 

En Metafísica de la expresión Nicol nos habla de la distinción entre situación 

cartesiana y operación cartesiana. Esta distinción la establece para mostrar que 

en el siglo XX se estaba volviendo a una situación similar a la que se dio con 

Descartes y tiene que ver con la historicidad.  

La situación cartesiana “se caracteriza por un estado de crisis, en el cual se 

revelan como insatisfactorias no sólo algunas soluciones antecedentes, sino el 

fundamento mismo que sirvió para una larga serie histórica de soluciones”13. Es 

en este estado en el cual se dio la operación cartesiana de la duda metódica y 

en el cual, en el siglo XX, se dio la reducción fenomenológica de Husserl.  

Este tipo de operación cartesiana se puede recoger bajo el nombre de idea-

lismo y su característica principal es la primacía de la razón frente al ser. En 

este sentido la relación invierte el orden real y la cuestión del fundamento se 

convierte en una cuestión de derecho.  

Según la operación cartesiana el ser verdadero sólo puede ser conocido 

desde el camino recto (método). Es en este sentido como se comprende el es-

tablecimiento de la división dualista donde la opinión es conocimiento falso y la 

episteme verdadero conocimiento. El conocimiento verdadero depende, en Hus-

serl, de la evidencia apodíctica y ésta la encuentra tras poner entre paréntesis 

el mundo. Gracias a este “poner entre paréntesis” se puede llegar a las esen-

cias. Gracias a la visión apodíctica llegamos a la certeza donde es imposible la 

duda. Este camino (método) nos muestra la evidencia desde la cual hemos lue-

go de construir el sistema. Según Nicol esta concepción idealista tanto de la 

epistemología y ontología recorre toda la tradición, desde Platón y Aristóteles 

hasta Husserl: “La tradición perdura sin interrupciones hasta nuestros días. En 

el Fedón quedó establecido formalmente el contrasentido de la evidencia invisi-

ble. Dice Platón que el ser visible aquí y ahora remite a otro ser, respecto del 

cual el visible es inferior (phaulóteron). En cambio, nada se equipara a la evi-

dencia (enárgueia) de lo que es en grado sumo”. 

Para captar las esencias, según la fenomenología trascendental, se requiere 

un método reductivo: “En Husserl, la captación de la esencia requiere un méto-

do reductivo. Es indudable que la esencia de la cosa no apare siempre en el 

 

 
13 Nicol, Eduardo, Metafísica de la expresión, México, Fondo de Cultura Económica, 1957, p. 175. 



LA FENOMENOLOGÍA DIALÉCTICA DE EDUARDO NICOL 67 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 67 
 

momento de verla, y hay que desentrañarla.”14. Pero Nicol no encuentra motivo 

alguno en suspender la apariencia para intuir la esencia. Es más, es en el 

fenómeno donde se encuentra el ser.  

 

El supuesto de la ocultación del ser lo mantiene incluso la escuela fenomenológica 

contemporánea […] Nada nos obliga a suspender la apariencia para intuir la esen-

cia. De hecho, la suspensión es imposible. Porque la esencia pertenece al ser, y el 

ser está en la apariencia. Es un contrasentido poner algo del ser entre paréntesis 

para que su propia esencia emerja nítidamente. La razón de este contrasentido es 

el supuesto de la devaluación del fenómeno en que se basa la fenomenología.15 

 

El fenómeno es manifestación directa del ser. La cuestión de la esencia no 

es principio sino meta de la ciencia. El ser está primero, la cuestión acerca de la 

esencia viene después. Por ello, el problema de la evidencia apodíctica de la 

fenomenología trascendental está en la subversión del ser.  

En el idealismo existe una primacía de la razón frente al ser. En la fenome-

nología trascendental, dice Nicol, se parte del supuesto de la devaluación del 

fenómeno según el cual la evidencia apodíctica es verdad de razón. Por este 

motivo, entre otros, Nicol exige para la filosofía desligarse de la fenomenología 

trascendental de Husserl para partir del imperativo fenomenológico de atener-

nos a la realidad misma de las cosas.  

La primacía de la razón frente al ser significa para Nicol ir en contra de la 

misma fenomenología. La evidencia no es cuestión de verdad. La evidencia 

primaria y universal es condición de todas las verdades y todos los errores. La 

evidencia apodíctica por tanto, es el fundamento de hecho, es decir, real, que 

da posibilidad tanto a la doxa como a la episteme. Por eso dice Nicol: “no se 

requiere de método ninguno para alcanzar el ser: el ser está a la vista. […] La 

condición de posibilidad de una ciencia en general está ya dada en el conoci-

miento precientífico: es la indudable aprehensión inmediata del ser en la expe-

riencia común y cotidiana” 16 . En este sentido el problema de la evidencia 

apodíctica cambia, ya que Husserl lo entiende de la siguiente forma: “El tener 

conciencia de una necesidad, o, más exactamente, el juzgar como fenómeno de 

conciencia en que una relación se presenta como caso especial de una univer-

 

 
14 Nicol, Eduardo, Crítica de la razón simbólica, México, Fondo de Cultura Económica, 1982 p. 158. 
15 Nicol, Eduardo, o.c., p. 159. 
16 Ibíd. 



68 FRANCISCO JAVIER CORTÉS 

 

 68 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

salidad eidética, se llama apodíctico; el juicio mismo, o la proposición, conse-

cuencia apodíctica”17. 

Es así como se nos presentan dos maneras de entender el proyecto feno-

menológico. Como indica Antonio Zirión, el proyecto de la fenomenología de 

Husserl hace hincapié en los fenómenos de la conciencia mientras que el pro-

yecto de la fenomenología de Nicol —con su afán de ir a las cosas mismas (le-

ma de la fenomenología)— se presenta como un proyecto realista.  

 

Con unos conceptos de fenómeno y fenomenología relativamente apartados de los 

sentidos etimológicos y tradicionales de estas palabras, Husserl funda su fenome-

nología como una ciencia peculiar, y no como un método. Fenomenología es ciencia 

de las vivencias de la conciencia. Es ciencia de los fenómenos porque así quiso Hus-

serl llamarles a las vivencias, en razón de que también las vivencias podían ser “ob-

jetos intuidos”, es decir, algo patente, algo que se muestra en sí mismo, como lo 

prescribe el sentido primitivo de la palabra “fenómeno”. Esta fenomenología, esta 

ciencia, es algo por principio distinto de la fenomenología entendida como un méto-

do o un modo de proceder en el conocimiento científico o filosófico: el modo de 

proceder o el método cuya “primera regla” —según lo expresa Nicol—“impone la 

obligación de atenerse rigurosamente y estrictamente a lo dado”.18 

 

No obstante, hay que tener en cuenta que Husserl escribe contra el empi-

rismo en tanto en cuanto a lo que él denomina “actitud natural” y ésta actitud 

es compartida, supuestamente, por la comunidad científica19. El intento de Hus-

serl, por tanto, es “sacar” de esta presunta inocencia a los hombres de ciencia. 

La diferencia que nos plantea Husserl es la distinción entre mundo y realidad20. 

No obstante, la postura de Nicol no es que pase por alto esta actitud natural, 

sino que los lenguajes científicos suponen la creación de un mundo “poiesis” a 

través del logos, y la distinción entre mundo y realidad viene dada por la co-

munidad dialógica y la totalidad del ser. El ser, que es fenómeno, por tanto, no 

supone ningún problema, por eso no hay que poner entre paréntesis nada. La 

dificultad estriba en la propia comunidad de sentido, en la explicación del ser. 

 

 
17 Nicol, Eduardo, Metafísica de la expresión, México, Fondo de Cultura Económica, 1957, p. 177. 
18 Husserl, Edmund, Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica, traduc. J. 
Gaos, Madrid, Fondo de Cultura Económica, 1985, p. 26. 
19 Zirión, Antonio, “El sentido de la fenomenología en Nicol”, en J. González y Lizbeth Sagols (eds.), El 
Ser y la expresión: homenaje a Eduardo Nicol, México, UNAM, 1990, p. 88. 
20 Cf. Heidegger, Martin, Ser y Tiempo, traduc. J. E. Rivera, Chile, Editorial Universitaria, 2005, § 7. 



LA FENOMENOLOGÍA DIALÉCTICA DE EDUARDO NICOL 69 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 69 
 

Es por ello que para Nicol se trate de un problema de la expresión. Esto se en-

tenderá mejor un poco más adelante. 

Lo que entra en juego es la relación subversiva de la modernidad que hizo 

que perdiésemos el horizonte común. El carácter metodológico y la primacía de 

la razón frente al ser devaluaron el fenómeno. La filosofía ha de ser fenome-

nológica, es decir, partir de los fenómenos, esto es lo que reclama Nicol para la 

filosofía y es en este sentido en el cual para él es fenomenología. 

El significado de la palabra “fenómeno” al cual quiere atenerse Nicol lo saca 

de su sentido etimológico al igual que Heidegger21. En su libro Crítica de la 

razón simbólica22 habla de este sentido etimológico de la palabra “fenómeno”, 

phainómenon en griego y que procede del verbo phainesthai y significa mos-

trarse, manifestarse. Comparte una raíz común con el adjetivo phanerós que 

cualifica aquello que es claro y patente. En este sentido, la palabra latina evi-

dens guarda una similitud con phainómenon, ya que deriva del verbo video, 

que significa ver y que en griego es eido, cuyo sustantivo es eidos. El fenóme-

no, por tanto, es lo que aparece, lo que se muestra claramente, es decir, es 

evidente. No obstante, ya en la filosofía antigua la relación que se establece 

entre la apariencia y el verdadero ser creará una nueva relación con el fenóme-

no. Pero de lo que no podemos dudar es de lo que nos aparece, es decir, del 

fenómeno ya que éste está ahí ante nosotros. De lo que podemos dudar es, en 

tal caso y como dice Nicol, de nuestro parecer. Lo problemático del fenómeno lo 

produce la filosofía al elevar aquello que no se ve a lo ontológicamente positivo 

y superior haciendo de lo que se ve inferior y ontológicamente negativo. En 

esta dinámica concibe Nicol que se ha embarcado la fenomenología trascenden-

tal de Husserl al intentar captar la esencia de la cosa a través de la reducción. 

Es más, el proceder fenomenológico realmente no puede poner entre paréntesis 

los fenómenos para encontrar su esencia sino que tiene que tenerlos siempre 

en cuenta. Por tanto, no es cuestión del método encontrar el ser, porque el ser 

es lo primero, el ser está a la vista, nos dice.  

No obstante, Nicol también toma distancia respecto al planteamiento hei-

deggeriano por considerar que éste se suma a la tradición del ocultamiento del 

ser. Castany i Magraner al respecto dice lo siguiente: “De todos, de quien más 

 

 
21 Cf. Nicol, Eduardo, Crítica de la razón simbólica, México, Fondo de Cultura Económica, 1982, § 26. 
22 Castany i Magraner, Bernat, “E. Nicol, un filósofo con voluntad de sistema”, Enrahonar. Quaderns de 
filosofia, 10 (1984), p. 136. 



70 FRANCISCO JAVIER CORTÉS 

 

 70 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

interés pone en diferenciarse es de Heidegger por ser el último intento más se-

rio y radical de buscar una fundamentación antropológica de la Ontología, 

haciendo ver cómo Heidegger se encuentra vinculado a la tradición de conside-

rar al ser “velado”, como demuestra su concepción de la verdad como alet-

heia”23.  

Esta tradición queda definida —como bien indica Herráiz Martínez recreando 

el planteamiento de Nicol— así:  

 

En la tradición sustancialista esencialista del ser inmutable y unívoco, las manifes-

taciones de éste no son objeto de episteme, pues son múltiples y cambiantes, sino 

de opinión (doxa), inestable como las mismas apariencias-accidentes a las que se 

refiere, que por sí mismas inducen a error, son engañosas. Eso ha llevado recurren-

temente a diversos intentos de afianzar el ser y el conocimiento “auténtico” frente a 

los accidentes y lo erróneo o inestable-inseguro. Son los distintos intentos de fun-

damentación ontológico-epistemológicos, siempre sobre la base de esa dualidad on-

tológica sujeto-objeto, del ser único escindido, del que no se encuentra que pueda 

ser múltiple sin separación, siempre orientando la cuestión como un intento de 

deshacer el “nudo” que ya Aristóteles vio en ella.24 

 

En este sentido, la verdad para Heidegger viene ser aletheia (des-

ocultamiento, des-velo de la cosa)25. Aún así, Ricardo Horneffer indica que el 

método llevado a cabo tanto por Heidegger como Nicol es el mismo en tanto 

que se trata de un proceder fenomenológico y éste es entendido de manera 

similar, pero el camino recorrido por ambos es divergente. El mayor punto de 

encuentro que señala es el considerar la unidad indisoluble de ontología y fe-

nomenología26. Para Lizbeth Sagols la diferencia entre Heidegger y Nicol se en-

cuentra en lo siguiente:  

 

en lugar del método existenciario-individual con que Heidegger aborda la ontología 

del “ser ahí” en Ser y Tiempo, Nicol propone el ontológico-histórico. Lo que se bus-

can son las leyes de la herencia que regulan la sucesión histórica del hombre y de 

su pensamiento (de la búsqueda de la verdad), los ejes claves que conforman la es-

 

 
23 Herraíz Martínez, Pedro-José, “E. Nicol y el problema de la expresión”, Éndoxa: Series filosóficas, 
17(2003), p. 357. 
24 Cf. Heidegger, Martin, Ser y Tiempo, traduc. J. E. Rivera, Chile, Editorial Universitaria, 2005, § 44. 
25 Cf. Horneffer, Ricardo, “De la fenómenología al misterio: Heidegger y Nicol”, Theoria: Revista del Co-
legio de Filosofía, 3 (1996), p. 37-48. 
26 Sagols, Lizbeth, Prólogo, en Eduardo Nicol, Símbolo y verdad, Arturo Aguirre (eds.), México, Afinita 
editorial, 2007, p.10-11. 



LA FENOMENOLOGÍA DIALÉCTICA DE EDUARDO NICOL 71 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 71 
 

tructura permanente del ser humano y el pensar en su devenir: lo que otorga mis-

midad y variabilidad.27 

 

No obstante, Juliana González lo interpreta de la siguiente manera: “Nicol 

recuerda que el sentido más primitivo de la palabra griega que se traducirá por 

“verdad”, la alétheia, remite, no a la cosa, no a un des-velamiento o descubri-

miento de un ser que estuviera oculto o encubierto (como piensa Heidegger), 

sino a un des-velamiento, a un despertar del sujeto: a un estado de “alerta” o 

de vigilia del hombre. “Los que están despiertos, tienen un mundo común, los 

que duermen se vuelven hacia su mundo particular” —afirmaba asimismo Herá-

clito”28. Claramente Nicol considera que el Ser está a la vista y tanto el conoci-

miento científico como el precientífico parten de un mismo absoluto, el ser. Por 

tanto, para Nicol la problemática no consiste en desvelar el ser sino en cómo se 

expresa el ser29.  

Volviendo a la tercera relación del conocimiento, la histórica, ¿cómo es po-

sible que cambie en el tiempo la relación del pensamiento con la realidad?  

La historicidad del conocimiento científico es un hecho que ha de responder 

la filosofía y es un hecho que se hizo más palpable con el advenimiento de la 

teoría de la relatividad de Einstein y la física cuántica de Heisenberg, entre 

otros.  

En torno a la historicidad la filosofía ha mostrado diferentes caras: relati-

vismo psicologista, escepticismo histórico, historicismo progresista (teleológi-

co), etc. Por un lado ha habido un exceso del papel de la persona en relación 

con la verdad y/o de la situación histórica y por otro lado un exceso de la racio-

nalidad de la historia según la cual existiría un progreso hacia la verdad (como 

si el espíritu fuera desenvolviéndose hacia la verdad y la verdad fuese una de 

las metas de la historia) donde sólo los errores son históricos.  

Nicol, al respecto, nos dice que la verdad y el error no pueden tener expli-

caciones diferentes ya que ambas parten del ser. En este sentido las posturas 

idealistas resultan una posición bastante cómoda ya que al establecer la verdad 

 

 
27 González, Juliana, “Logos y ethos en la filosofía de Eduardo Nicol” Theoria: Revista del Colegio de 
Filosofía, 3 (1996) p.29. 
28 Para más información acerca de las diferencias y semejanzas entre Heidegger y Nicol puede consultar-
se: Luis Santos, María, “Nicol y Heidegger, indicaciones sobre una divergencia fundamental” Eduardo 
Nicol: la filosofía como razón simbólica, Anthropos, Extra 3, 119-127 
29 Nicol, Eduardo, La reforma de la filosofía, México, Fondo de Cultura Económica, 1980, p. 40. 



72 FRANCISCO JAVIER CORTÉS 

 

 72 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

desde el método nos permiten distinguir con bastante claridad entre la verdad y 

el error. Pero esta facilidad se ve quebrantada con la historicidad.  

Por tanto, el problema con el que ha de enfrentarse la filosofía es con la 

explicación del devenir histórico. El problema del conocimiento requiere que se 

explique el orden del cambio. Esta tercera relación del conocimiento, es decir, 

la relación histórica, estaría integrada por una doble estructura que Nicol llama: 

la estructura vertical y la estructura horizontal. Esta tercera relación del cono-

cimiento es exigencia que deriva de la ontología del conocimiento, por tanto, 

comprende las dos relaciones del conocimiento ya mencionadas, la epistemoló-

gica y la lógica. La doble estructura del proceso histórico supone que de la rela-

tividad histórica no se infiere necesariamente una conclusión relativista. “La 

aparición de sistemas se produce de acuerdo con una doble estructura vertical 

y horizontal. [...] La situación constituye la estructura vertical en que se inscri-

be la obra; pero ésta se inscribe además en el proceso general de la filosofía. 

La estructura horizontal confirma la unidad de la filosofía en la continuidad de 

sus operaciones”30. 

La estructura vertical viene a ser la situación histórica, mientras que la es-

tructura horizontal es la continuidad dialéctica del proceso histórico.  

Los historicismos o perspectivismos relativistas son aquellas filosofías que 

sólo atienden a la situación histórica, es decir, a la estructura vertical. Pero ca-

da situación histórica no es una parcela incomunicada, no se trata de un estan-

co, sino que son procesos en continua transformación. La negación de la conti-

nuidad orgánica de la historia que realizan los historicismos suponen, en su 

máxima radical, que cada situación histórica surja de la nada. Es el advertencia 

de esos “principios internos de secuencia” esos “motores” del cambio lo que 

hacen que nos demos cuenta que la historia tiene una “razón” y esa “razón” es 

la que hace no caer en esos relativismos subjetivistas. En este sentido, la histo-

ria es mutación estructural y dialéctica.  

 

Crisis significa primitivamente separación y selección; sin embargo, el método co-

rrecto de la crítica histórica debe conducir a un resultado opuesto. La crítica de la 

razón es una crítica histórica. No es selectiva, sino omnicomprensiva; no abstrae o 

separa cada sistema particular, sino que lo integra en el sistema procesal. Una te-

sis, que en griego quiere decir una posición, es siempre una respuesta a otra posi-

 

 
30 Ibíd. 



LA FENOMENOLOGÍA DIALÉCTICA DE EDUARDO NICOL 73 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 73 
 

ción anterior. La contra-posición es una com-posición que mantiene el engranaje 

histórico de las posiciones singulares.31 

 

Nicol mantiene que es en estas tres relaciones del conocimiento donde se 

ha manifestado la crisis ya que la relación histórica es la que complica la expli-

cación de la verdad por dos motivos: atendiendo a la estructura vertical la ver-

dad es expresión de la situación histórica; si atendemos a la estructura horizon-

tal parece que la verdad depende más del pasado histórico que de la adecua-

ción a las cosas mismas. Ante esta tesitura Nicol advierte que la solvencia de 

tal problemática tiene que ver con la cuarta relación del conocimiento que él 

denomina “relación dialógica”.  

 

Por tal razón, la ley del proceso no debe formularse con criterio polémico: la estruc-

tura horizontal no es una dialéctica externa, como una secuencia de tesis que se 

excluyen unas a otras sin dejar sedimento, que han de quedar canceladas sólo por-

que son productos de situaciones distintas. De este modo, en cada momento de su 

actualidad, la filosofía rompería su línea genealógica y anularía todo su pasado. En 

verdad, su desarrollo sería una mera sucesión de interrupciones.32 

 

Esta cuarta relación del conocimiento muestra cómo se ha producido un 

malentendido con la primera relación del conocimiento, que es la relación epis-

temológica, ya que esta primera relación sólo atiende al sujeto aislado cuando, 

en realidad, todo conocimiento supone un diálogo como mínimo entre dos suje-

tos estableciéndose, así, una relación triangular sujeto-objeto-sujeto. La clave 

de todo ello es la expresión. 

La característica de la cuarta relación del conocimiento de la que habla Ni-

col es el diálogo, de ahí que él la denomine relación dialógica. Nicol nos advier-

te que cuando pensamos en la verdad solemos pensar en la relación episte-

mológica del sujeto puro con el objeto puro según la cual el logos teorético 

formula juicios universales. Pero la abstracción del sujeto aislado frente al obje-

to es un artificio que además nunca puede implicar conocimiento. En palabras 

de Nicol: 

 

 

 
31 Ibíd., p. 41. 
32 Nicol, Eduardo, La vocación humana, México, Fondo de Cultura Económica, 1953, p. 303. 



74 FRANCISCO JAVIER CORTÉS 

 

 74 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

Si el conocimiento fuera mi conocimiento, y la verdad mi verdad, no habría de 

hecho ni verdad ni conocimiento. Pues jamás otro sujeto pudiera tener acceso a mi 

conocimiento y compartirlo, compartiendo por ello la realidad conocida […] E inver-

samente, si esta realidad no fuese común a dos o múltiples sujetos, el logos que 

emplease cada uno para manifestar su conocimiento sería absolutamente ininteligi-

ble para todos los demás. El hecho de la verdad es el hecho primario y patente del 

entendimiento: ¿Nos entendemos? Luego hay verdad.33 

 

Para entender fenomenológicamente el conocimiento hemos de acercarnos 

a su sentido elemental y éste sentido es el entendimiento, es decir, la comuni-

cación. Todo logos es dia-logo. La concepción del logos como dia-logo supone 

retomar el sentido etimológico del vocablo en sus dos acepciones: razón y pa-

labra. Es a través del logos como se consigue el entendimiento, es decir, a 

través de la palabra. El logos, es la unión entre dos sujetos que hablan de algo 

común. En palabras de Nicol: “la condición de posibilidad de un entendimiento 

es la existencia de una realidad común, hecha patente por el logos”34. Esta re-

lación dia-lógica del logos supone una relación tripolar de sujeto-objeto-sujeto. 

¿Por qué es tan importante esta relación dialógica del logos? Porque nos da 

cuenta de la naturaleza del logos, el logos no es puro sino que es simbólico. “El 

diálogo concluye la fase primaria del conocimiento, constituye a la cosa pro-

piamente en objeto, mediante su definitiva identificación, y es la base apodícti-

ca que permite considerar a los entes como tales, o sea como realidades, antes 

de que surja o se resuelva el problema de una fundamentación del conocimien-

to como episteme”37. 

El logos como palabra, que es expresión, implica un significado. Este signi-

ficado surge de la comunicación, del dia-logo entre una comunidad de sujetos 

que versan sobre algo común que es el ser. El ser que es fenómeno —como 

señalamos al principio— se manifiesta a través de la palabra, a través del logos 

y en este sentido el ser es común y el logos supone comunidad. La comunidad 

de sentido siempre es co-sentido porque es consenso, se consiente, se identifi-

ca con una misma realidad.  

Cuando la expresión es un simple gesto que señala: esto ahí, es manifesta-

ción directa del ser, es expresión apofántica. Pero incluso en esta función básica 

de la expresión requiere de un otro al cual se le presenta eso que se señala. La 

 

 
33 Nicol, Eduardo, La vocación humana, México, Fondo de Cultura Económica, 1953, p. 303. 
34 Nicol, Eduardo, Metafísica de la expresión, México, Fondo de Cultura Económica, 1957, p. 191. 



LA FENOMENOLOGÍA DIALÉCTICA DE EDUARDO NICOL 75 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 75 
 

palabra también es muestra del ser, es un acto poiético del hombre que trata a 

través del logos presentar el ser al otro. En este sentido, el logos que es símbo-

lo supone un acto poiético. Nicol, en un artículo de Diánoia llamado “Pluralidad 

y verdad” nos recuerda que el logos es apóphansis, es decir, declaración o re-

velación. En este hecho declarativo, mostrativo del ser, se produce un acto 

poiético por el hecho de ser simbólico porque aunque el logos (razón y palabra) 

presente el ser, la palabra misma que lo presenta es una creación del hombre. 

No obstante, “cuanto más unívoco se hace el símbolo verbal, y más riguroso es 

el sistema formal de los símbolos, tanto más se alejan éstos de la aprehensión 

inmediata de la realidad”35. La consecuencia es clara: “Si no fuese más que una 

presentación, la ciencia no sería histórica; si fuese meramente una creación 

histórica, no podría ser un sistema de verdades”36. 

Lo que nos viene a decir Nicol es que si queremos entender el conocimien-

to, así como la verdad, hay que acercarnos a ello desde una mirada fenome-

nológica. Ahora es cuando podemos comprender el sentido de la fenomenología 

dialéctica de Nicol. Lo que sucede con ciertas filosofías es que no han tenido 

cuidado en su mirar y en lugar de realizar una descripción ontológica del mis-

mo, lo que han llevado a cabo es una acción regulativa. Esta acusación se vuel-

ve expresa hacia Descartes y Husserl cuando Nicol dice de ambos que en lugar 

de estudiar cómo conoce el hombre y cómo funciona su ser en tanto que cog-

noscente, han procurado establecer el cómo debe proceder el hombre para que 

su conocimiento sea verdadero y todo ello con una idea preconcebida de la ver-

dad. Esta operación es realizada por la dualidad ontológica (y en consecuencia 

epistemológica) del ser verdadero y el ser aparente.  

Por tanto, ambas filosofías en lugar de ser descripciones ontológicas devie-

nen en prescripciones regulativas. En este sentido, necesitan un camino (méto-

do) que conduzca a la verdad apodíctica. La denuncia primera a esta concep-

ción del conocimiento que realiza Nicol es ese “darle la vuelta” a la apodictici-

dad.  

Lo que señala Nicol es que lo realmente apodíctico es el fenómeno porque 

es lo que se muestra, es patente, y el ser sólo puede ser entendido como lo 

presente. En este sentido el ser es par-ousía. Sin embargo, esta patencia del 

 

 
35 Ibíd., p. 304. 
36 Nicol, Eduardo, “Pluralidad y verdad. Unidad y comunidad del ser”, Diánoia, vol. 24, nª24, (1978), p. 
20. 



76 FRANCISCO JAVIER CORTÉS 

 

 76 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

ser no es suficiente si de lo que queremos hablar es del conocimiento y de la 

verdad. El ser sólo se nos presenta cuando lo presentamos, es decir, cuando lo 

expresamos. En este sentido el logos es presentación del ser, pero toda presen-

tación siempre es hacia alguien, y he ahí la importancia del otro. El conocimien-

to es dia-logo por varios motivos: primero y básico porque todo conocimiento 

sólo es conocimiento si es compartido; segundo porque para compartirlo hay 

que comunicarlo; tercero se necesita una comunidad de sentido para ser en-

tendido y esto es el logos: comunidad. El logos se manifiesta como sistema 

simbólico cuya función es el entendimiento. 

Las denuncias por parte de Nicol son varias, la más reiterativa es el solip-

sismo. Según indica Enrique Hülsz Piccone “Se trata, desde luego, de una cate-

goría rigurosamente ontológica [la expresión], con la que Nicol piensa el ser del 

hombre, y a través de la cual se resuelve la otra gran aporía de la tradición me-

tafísica (la primera, […] es la “ocultación del ser”): [la segunda] el solipsis-

mo”37. Y esta concepción solipsista del conocimiento procede de entender la 

episteme sólo en dos de sus cuatro relaciones, es decir, en su relación lógica y 

epistemológica las cuales se plantean siempre desde el individuo aislado. Por 

eso Nicol dice: “el solipsismo es una consecuencia teórica inevitable de ese 

planteamiento que concibe el conocimiento como una relación constituida sola-

mente por los dos términos que son un objeto y un sujeto que está, a solas, 

frente a él”38. Es de ahí de donde podemos nosotros pensar que, quizás, proce-

da el sentido regulativo del conocimiento en las filosofías idealistas en ese in-

tento de superación del fenómeno de la historicidad. Pero cuando la historicidad 

se acepta —ya que es fenómeno—, el problema no disminuye sino que cabe 

explicarlo. Y la mejor forma que encuentra Nicol de hacerlo es a través de una 

fenomenología que es dialéctica por el carácter constitutivo del logos, que es 

dia-logo.  

En este sentido, cabe pensar que el mundo de la vida (Lebenswelt) de Hus-

serl intenta paliar las acusaciones de solipsismo que traía su fenomenología 

trascendental. No obstante, como señala Javier San Martín39, puede que la in-

troducción de dicho concepto procediese de las acusaciones de intelectualismo 

 

 
37 Hülz Piccone, Enrique, “Metafísica y humanismo en la filosofía de Eduardo Nicol”, Eduardo Nicol: la 
filosofía como razón simbólica, Anthropos, Extra 3, p. 79. 
38 Nicol, Eduardo, Metafísica de la expresión, México, Fondo de Cultura Económica, 1957, p. 263. 
39 San Martín, Javier, La fenomenología de Husserl como utopía de la razón, Barcelona, Editorial Anthro-
pos, 1987, p.29. 



LA FENOMENOLOGÍA DIALÉCTICA DE EDUARDO NICOL 77 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 77 
 

a las cuales fueron referidas su fenomenología. Aún así, dicho concepto es visto 

por J. San Martín como una explanación del mundo de la experiencia (Erfah-

rungswelt). Tanto el mundo de la experiencia como el mundo de la vida pueden 

considerarse desde la perspectiva de Nicol como esos horizontes de sentido en 

los cuales el hombre desarrolla sus actividades, incluida la epistemológica. En 

este sentido la Lebenswelt podría considerarse como ese horizonte simbólico al 

que alude Nicol. Si bien, ambos proyectos se distinguen, y puede ser más acer-

tado comprender la fenomenología nicoliana como un punto intermedio entre la 

fenomenología trascendental de Husserl y la fenomenología hermenéutica de la 

facticidad de Heidegger ya que, aunque ambos tienen como seña común la re-

lación con el mundo, el trato con el mismo es distinto. Como indica J.M.G. 

Gómez-Heras40, mientras el acercamiento por parte de Husserl es desde el sa-

ber experimentado por el vivir de la conciencia, en Heidegger es desde el existir 

en su ser-en-el-mundo. Por este motivo, podemos admitir que en Nicol la pro-

blemática del saber confluye con la facticidad del existir y, en este sentido, 

puede comprenderse la fenomenología nicoliana como un punto intermedio en-

tre la fenomenología trascendental de Husserl y la fenomenología hermenéutica 

de la facticidad de Heidegger.  

Al respecto, Antonio Zirión comenta lo siguiente:  

 

Sería demasiado fácil decir, desde la ortodoxia husserliana, que Nicol no ha podido 

abandonar la “actitud natural”; que sigue inmerso en la ingenuidad de dar por su-

puesta la existencia del universo; que su filosofía primera, su ciencia de la ciencia, 

parte indebidamente de los mismos presupuestos y comparte los mismo prejuicios 

que la ciencia natural; que no ha entendido el sentido genuino de la reducción tras-

cendental y en consecuencia no ha podido adoptar el punto de vista y la actitud ge-

nuinamente filosóficos.41 

 

Y continúa comentando Zirión que aún así, la problemática señalada por Ni-

col del solipsismo que se encuentra en el idealismo trascendental que presenta 

la fenomenología de Husserl no cesaría y, en ese sentido, lo ve como un “ca-

llejón sin salida”. 

 

 
40 Cf. Gómez-Heras, José Mª Gª, “Comprender el mundo. La valencia hermenéutica del binomio «Le-
benswelt» (Husserl) e «In-der-Welt-Sein» (Heidegger)”, Anales del Seminario de Metafísica, Núm. Extra. 
Homenaje a S. Rábade (1992), 285-319. 
41 Zirión, Anotnio, El sentido de la fenomenología en Nicol, en J. González y Lizbeth Saglos (eds.), El Ser 
y la expresión: homenaje a Eduardo Nicol, México, UNAM, 1990, p. 92. 



78 FRANCISCO JAVIER CORTÉS 

 

 78 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

Quizás sea el siguiente texto el que mejor desvele la postura nicoliana: 

 

La verdad no es pura relación del sujeto con el objeto, ya se conciba como adecua-

ción, a la manera tradicional, o como revelación. La representación simbólica es la 

única forma lógica posible de adecuación entre los dos términos heterogéneos que 

son el intellectus y la res. Y el diálogo es la forma esencial de la apóphansis o reve-

lación del ser por la palabra […] La verdad es, por tanto, una forma de comunidad, 

lógica y dialógica, por la cual se determina la forma de ser en común del hombre. 

[…] hay que advertir que el ser revelado en él y por él primariamente es el ser del 

hombre mismo, ontológicamente vinculado al otro por su esencial condición de par-

lante. Lo que debe entonces aclarar la ontología de la verdad es la manera como se 

implican en la palabra la creación expresiva y la representación adecuada, a la cual 

llamamos conocimiento. Ambas, a su vez, implican ontológicamente al “otro”. Mien-

tras estas implicaciones no queden al descubierto, la cuestión del “criterio” de la 

verdad resultará un problema insoluble.42 

 

En este sentido la fenomenología de Nicol es ontología y la ontología es feno-

menología cuando vemos la inevitable inclusión del tema del ser con el tema 

del método. Esta aprehensión del ser que es parousía y por ello apóphansis, 

sólo se realiza a través del logos que es dia-logo. Es decir, sin el otro no hay 

conocimiento porque el conocimiento es comunidad. A través de la expresión 

como símbolo —que es poiesis— dialogado se presenta el ser y en este sentido 

la fenomenología dialéctica no sólo es método y conocimiento sino que es me-

tafísica, metafísica de la expresión, es decir, metafísica de la razón simbólica y 

dialógica. 

 

 

BIBLIOGRAFÍA 

 

 CASTANY I MAGRANER, Bernat, “E. Nicol, un filósofo con voluntad de sistema”, Enrahonar. Qua-

derns de filosofia, 10 (1984), p. 135-142. 

GÓMEZ-HERAS, José MªGª, “Comprender el mundo. La valencia hermenéutica del binomio “Le-

benswelt” (Husserl) e “In-der-Welt-Sein” (Heidegger)”, Anales del Seminario de Metafí-

sica, Núm. Extra. Homenaje a S. Rábade (1992), 285-319. 

GONZÁLEZ, Juliana, “Logos y ethos en la filosofía de Eduardo Nicol” Theoria: Revista del Cole-

gio de Filosofía, 3 (1996) p.25-35. 

 

 
42 Nicol, Eduardo, La vocación humana, México, Fondo de Cultura Económica, 1953, p. 344. 



LA FENOMENOLOGÍA DIALÉCTICA DE EDUARDO NICOL 79 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 79 
 

—  “El ser que habla del ser (Metafísica y Ética en Eduardo Nicol)”. Eduardo Nicol. La filosof-

ía como razón simbólica, Revista Anthropos, Extra 3 (1998), p. 56-65. 

HEIDEGGER, Martin, Ser y Tiempo, traduc. J. E. Rivera, Chile, Editorial Universitaria, 2005. 

HERRAÍZ MARTÍNEZ, Pedro-José, “E. Nicol y el problema de la expresión”, Éndoxa: Series filosó-

ficas, 17(2003), p. 355-377. 

HORNEFFER, Ricardo, “De la fenómenología al misterio: Heidegger y Nicol”, Theoria: Revista 

del Colegio de Filosofía, 3 (1996), p. 37-48. 

— “Eduardo Nicol (1907-1990)” en E. Dussel; E. Mendieta; C. Bohórquerz (editores), El 

pensamiento filosófico latinoamericano, del Caribe y “latino” (1300-2000): historia, co-

rrientes, temas y filósofos, México, Siglo XXI, 2009, 837-838. 

HÜLZ Piccone, Enrique, “Metafísica y humanismo en la filosofía de Eduardo Nicol”, Eduardo 

Nicol: la filosofía como razón simbólica, Anthropos, Extra 3, p. 76-80. 

HUSSERL, Edmund, Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica, 

traduc. J. Gaos, Madrid, Fondo de Cultura Económica, 1985. 

LUIS SANTOS, María, “Nicol y Heidegger, indicaciones sobre una divergencia fundamental” 

Eduardo Nicol: la filosofía como razón simbólica, Anthropos, Extra 3, 119-127. 

NICOL, Eduardo, La vocación humana, México, Fondo de Cultura Económica, 1953. 

—  Metafísica de la expresión, México, Fondo de Cultura Económica, 1957. 

—  Los principios de la ciencia, México, Fondo de Cultura Económica, 1974. 

—  “Pluralidad y verdad. Unidad y comunidad del ser”, Diánoia, vol. 24, nª24 (1978), 18-

25. 

—  La reforma de la filosofía, México, Fondo de Cultura Económica, 1980. 

—  Crítica de la razón simbólica, México, Fondo de Cultura Económica, 1982. 

R. DE NICOL, Alicia, “Eduardo Nicol. La vocación cumplida”. Eduardo Nicol. La filosofía como 

razón simbólica, Revista Anthropos, EX03 (1998), 46-55. 

SAGOLS, Lizbeth, “Prólogo” en Eduardo Nicol, Símbolo y verdad, Arturo Aguirre (eds.), México, 

Afinita editorial, 2007. 

SAN MARTÍN, Javier, La fenomenología de Husserl como utopía de la razón, Barcelona, Editorial 

Anthropos, 1987, p. 29. 

ZIRIÓN, Antonio, “El sentido de la fenomenología en Nicol” en J. González y Lizbeth Sagols 

(eds.), El Ser y la expresión: homenaje a Eduardo Nicol, México, UNAM, 1990. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 



Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014, 81-97. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 
 
Fecha de recepción: 15-II-2014  Fecha de aceptación: 9-VI-2014 

 

 

 

 

TIPOS DE MOTIVACIÓN Y VIDA MORAL:  

LA PROPUESTA DE E. HUSSERL 

 

TYPES OF MOTIVATION AND MORAL LIFE:  

THE PROPOSAL OF E. HUSSERL 

 

Pilar Fernández Beites 

Universidad Complutense de Madrid, España 
pbeites@ucm.es  

 
 

 
Resumen: La reducción trascendental introdu-
cida por Husserl en Ideas I le permite a nuestro 
autor, ya en Ideas II, definir la “actitud perso-
nalista”, donde el “objeto intencional” abre paso 
a una nueva noción clave que es la de “motiva-
ción”. Dada la importancia que tiene la motiva-
ción para entender cualquier vida y también, por 
tanto, la vida moral, mi ponencia busca obtener 
una clasificación rigurosa de los distintos tipos de 
motivación que Husserl describe (tanto en Ideas 
II como en Einleitung in die Ethik). Su objetivo 
es mostrar que aunque Husserl concede a la 
motivación “racional” (correcta o incorrecta) 
toda la importancia que merece, no por ello 
identifica motivación con racionalidad. En la 
motivación, que cubre por completo el ámbito 
personalista (no “causal”),  Husserl incluye, en 
efecto, una motivación “prerracional” o asocia-
tiva, que nos lleva al terreno de la fenomeno-
logía genética.  
 
 
Palabras clave: Motivación prerracional | 
Fenomenología genética | Asociación pasiva 

Abstract:  The transcendental reduction intro-
duced by Husserl in Ideas I allows him, in Ideas 
II, defining the "personalistic attitude" where 
the "intentional object" gives way to a new key 
notion, "motivation." Given the importance of 
motivation to understand any life and, there-
fore, moral life, my paper seeks a rigorous 
classification of the different types of motivation 
that Husserl describes (in Ideas II and in 
Einleitung in die Ethik). Its aim is showing that 
although Husserl gives importance to "rational" 
(correct or incorrect) motivation, he does not 
identify motivation with rationality. In the moti-
vation, that covers completely personalistic (no 
"causal”) level, Husserl includes, in effect, a 
"pre-rational" or associative motivation, which 
leads us to the field of genetic phenomenology. 
 
 
 
 
 
Key Words: Pre-rational motivation | Genetic 
phenomenology | Passive association 
 

 

 

 

En Ideas I Edmund Husserl introduce la reducción trascendental y así  

otorga a la conciencia el lugar prioritario que le corresponde, frente al mero ser 

del mundo dado en la actitud natural. Esto le permite proponer, ya en Ideas II, 

la importante distinción entre la “actitud naturalista” (naturalistische 

Einstellung), en la que se da el mundo natural y en la que permanece el 

mailto:pbeites@ucm.es


82 PILAR FERNÁNDEZ BEITES 

 

 82 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

científico empírico, y la “actitud personalista” (personalistische Einstellung), que 

es la centrada en la conciencia descubierta por la fenomenología. Frente al 

naturalismo que absolutiza la actitud naturalista y llega a una equivocada 

naturalización de la conciencia, Husserl reivindica la actitud personalista; en 

ella se da también un mundo, pero no es el mundo natural, sino el mundo 

espiritual o personal, como correlato de la conciencia. Para describir ese mundo 

no naturalista, Husserl ha de desarrollar en Ideas II la noción fenomenológica de 

“motivación” (Motivation), que había introducido ya en Ideas I como 

“generalización” (Verallgemeinerung) de la noción habitual1.  

La teoría de la motivación de Ideas II2, que se completa con las propuestas 

paralelas de la Introducción a la ética (Einleitung in die Ethik)3, convierte la 

motivación en la “ley fundamental del mundo espiritual”, frente a la causalidad 

que rige en el mundo natural. En el mundo de la actitud naturalista acontecen las 

relaciones de causalidad a las que estamos más acostumbrados: la causalidad de 

una piedra que golpea a otra o que quiebra una rama. Pero Husserl muestra que 

en el mundo espiritual o personal existe también una causalidad, un “porqué”, a 

la que propone denominar “motivación” para distinguirla así de la causalidad 

natural: se trata del “porqué” de la motivación. La motivación es, pues, una 

“causalidad espiritual”4. Utilizando una conocida distinción, la motivación nos 

sitúa en el nivel de la “comprensión”, propio de las ciencias humanas, de modo 

que la comprensión por motivos se opone a la “explicación” por causas de las 

ciencias naturales. Por tanto, la propuesta de la fenomenología es entender el 

término “motivo” en un sentido amplio, que abarca todo el ámbito personalista,  

 

 
1  En una nota al parágrafo 47 de Ideas I, Husserl indica que se encontró con este concepto 
fenomenológico fundamental de motivación al llevar a cabo en Investigaciones lógicas la separación de 
la esfera fenomenológica pura (que es lo que desarrolla en Ideas I mediante la reducción). Husserl 
utiliza la motivación teórica en Ideas I cuando entiende la posibilidad de ser experimentada que tiene la 
cosa como una “posibilidad motivada” (Id. I, § 47) y cuando sostiene que en la evidencia la posición está 
motivada racionalmente por el darse de la cosa (§ 136-144). 
2 Cf. Id. II, sección tercera, cap. 2, titulado “La motivación como ley fundamental del mundo espiritual”,  
§ 54-61, especialmente § 56 titulado “La motivación como legalidad fundamental de la vida espiritual”. Cf. 
también los apéndices correspondientes, especialmente apéndice XII, pp. 332-340. He de advertir que 
en mis citas he modificado las traducciones cuando lo he considerado conveniente. 
3 Cf. sobre todo EE, cap. 6, § 23-24, pp.107-13 y los apéndices V y VI, pp. 331-3. El texto de EE perte-
nece a un curso impartido en 1920, que se repitió en 1924. Y sabemos que aunque el primer manuscrito 
de Ideas II es de 1912 (contemporáneo de Ideas I), Husserl sólo deja de trabajar en él en 1928. 
4 “A la causalidad espiritual la hemos llamado motivación; ésta fue pues la expresión general para el modo 
en que los hechos espirituales aparecen ‘sobre la base’ (auf Grund) de otros hechos o ‘porque’ (weil) estos 
han aparecido. Y esta conexión del ‘por qué y porque’ (Warum und Weil) es una conexión que cae ella 
misma por completo (durchaus) en el ámbito espiritual y es ella misma algo espiritual”, EE, 109, el primer 
subrayado es mío. En CM § 37, Husserl afirma que en la esfera trascendental es mejor hablar de 
motivación y “evitar la expresión de causalidad, cargada de prejuicios”. 



TIPOS DE MOTIVACIÓN Y VIDA MORAL: LA PROPUESTA DE E. HUSSERL 83 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 83 
 

y no en su sentido más estricto, que lo limita al ámbito de la libertad, de la 

motivación libre. 

 Para profundizar en el concepto de motivación creo que necesitamos ir 

más allá de Ideas I, porque aunque en esa obra fundadora ya se ha logrado el 

esquema fenomenológico básico en el que el sujeto tiene acceso al mundo 

como “objeto intencional”, se trata ahora de fijarnos, no en la donación del 

mundo, sino en lo que acontece en el sujeto tras esa donación. El mundo está 

dado como objeto, en lo que propongo denominar “vivencias de partida”, pero, 

además, lo dado es capaz de motivar al sujeto y así surgen  vivencias que son 

ya “vivencias motivadas”. En la motivación en su sentido más habitual (que es 

la motivación racional), las vivencias motivadas pueden describirse como una 

“respuesta” del sujeto: el sujeto responde ante lo dado o “toma posición” 

respecto a ello. Ante un determinado suceso disvalioso, como la muerte de un 

ser querido, el sujeto se entristece o se pone furioso o decide organizar un 

funeral. 

La noción de “motivo” resulta ser así el complemento necesario de la de 

“objeto intencional”: el motivo es el objeto, pero en tanto que motiva, el objeto 

convertido en motivo. Husserl lo expresa del modo siguiente (refiriéndose a la 

motivación racional): “un objeto [...] entra en una referencia al sujeto que es 

‘intencional’ en un nuevo sentido: el sujeto se comporta (verhält sich) hacia el 

objeto y el objeto estimula, motiva (reizt, motiviert), al sujeto”5. En efecto, co-

mo desde una actitud personalista defendemos que el motivo ha de estar dado 

a dicho sujeto, resulta claro que si utilizamos la distinción fenomenológica obje-

to-causa, el motivo ha de inscribirse en el ámbito del objeto descubierto en la 

reducción; y no en el de las causas, que es, sin embargo, lo que se supone en 

el naturalismo, donde las causas actúan al margen del sujeto6.  

La motivación es, en definitiva, la pieza clave para entender el ámbito per-

sonalista propio de la fenomenología7, que es donde se desarrolla la vida moral. 

Por ello parece imprescindible elaborar una clasificación rigurosa de los diferen-

tes tipos de motivación reconocidos por Husserl, y a esta tarea pretendo contri-

buir con mi ponencia. 

 

 
5 Id. II, 219. Sobre esto cf. Id. II § 54-5.  
6 La diferencia entre la motivación y la causalidad naturalista la he tratado en Fernández Beites, 2012. 
7  En Ferrer 2008, se estudia la motivación en la teoría de Husserl, insistiendo en la dimensión 
teleológica. 



84 PILAR FERNÁNDEZ BEITES 

 

 84 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

 

 

1. MOTIVACIÓN RACIONAL (CORRECTA E INCORRECTA) 

 

 Husserl distingue dos grandes tipos de motivación, a las que denominaré 

racional y prerracional —pero he de advertir que para este segundo tipo de 

motivación, del que me ocuparé en la próxima sección, no es fácil encontrar un 

nombre apropiado. 

La motivación racional es definida por Husserl como aquella que cae “bajo la 

pregunta de la razón”: “Ambos tipos de motivación son radicalmente distintos, 

porque sólo una, la racional (rational) cae bajo la pregunta de la razón”8. Esta 

motivación es la que se adapta al uso habitual del término, pues en ella hay lo 

que podemos denominar un “responder” del sujeto (activa o pasivamente) ante 

lo dado. En la terminología que Husserl utiliza en Ideas II, se trata de un 

“comportarse” (Verhalten) del sujeto, término que incluye lo activo y pasivo9, o 

de una “toma de posición” (Stellungnahme), si no identificamos este término 

con lo activo, como tiende a hacer Husserl10.    

La motivación racional se aplica en los tres niveles de conciencia: teórico, 

afectivo y tendencial. En el nivel teórico, sobre el que Husserl nos ofrece sus 

desarrollos más acabados, encontramos como ejemplo la realización de una infe-

rencia correcta partiendo de premisas evidentes; en ese caso, dice Husserl, las 

premisas motivan racionalmente la conclusión. Si me preguntan por qué sosten-

go tal conclusión, respondo indicando lo que me ha movido a ello, que son las 

premisas mismas: estas premisas motivan esta conclusión,  me llevan a emitir 

esta conclusión; si las premisas fueran otras también sería otra la conclusión. En 

los ámbitos afectivo y volitivo, Husserl defiende —como Max Scheler— que el 

motivo es un valor. Frente al disvalor ligado, por ejemplo, a la muerte de un ser 

querido, el sujeto responde afectivamente con tristeza o quizás con ira. Y en la 

 

 
8 EE, 108. 
9 Cf. Id. II, 213-14 y 219. 
10 Me ocuparé en otro lugar de la motivación racional pasiva que encontramos en el ámbito de las emo-
ciones. La dificultad reside en que Husserl no acaba de encajar el ámbito afectivo en su clasificación de 
la motivación, pues su teoría de la motivación racional por el valor se centra en la libertad y así encon-
tramos muchos textos —sobre todo en Introducción a la ética— en los que se identifica lo racional con lo 
activo y lo prerracional con lo pasivo, lo cual nos impediría reconocer una racionalidad pasiva, que es la 
que corresponde a las emociones. 



TIPOS DE MOTIVACIÓN Y VIDA MORAL: LA PROPUESTA DE E. HUSSERL 85 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 85 
 

respuesta volitiva que nos lleva a comprar un cuadro, el motivo puede ser el 

valor de la belleza. 

Según hemos dicho, la motivación racional es la que cae “bajo la pregunta 

de la razón”, pero es importante precisar que aquí Husserl no incluye sólo la 

respuesta correcta a esa pregunta, sino también la incorrecta. El texto citado 

más arriba continúa así: 

 

sólo una [motivación], la racional (rational) cae bajo la pregunta de la razón, bajo la 

oposición de racional–irracional (vernünftig-unvernünftig), correcto-incorrecto (rich-

tig-unrichtig)”11. La motivación racional es respuesta a la pregunta por la razón, pero 

no importa que la respuesta sea correcta o incorrecta. Utilizando la expresión de Ide-

as II, la respuesta puede ser positiva o negativa, pues Husserl habla de “todos los 

actos de razón propiamente dichos, los actos positiva pero también los negativa-

mente racionales.12 

 

Lo racional abarca por tanto lo racional o correcto (que sigue la ley racional) 

y lo irracional o incorrecto (que se desvía de ella). Nos damos cuenta de que 

esto plantea cierta dificultad, porque lo irracional queda incluido en lo racional, 

en lugar de oponerse a ello13. En el texto de Husserl la dificultad queda suavi-

zada, al utilizarse el término latino “rational” para la expresión amplia de moti-

vación racional y el vocablo alemán “vernünftig” para lo irracional incluido en 

ella: así lo rational  incluye lo unvernünftig.  Pero esta solución no debe enten-

derse como meramente terminológica, pues, más bien, pretende hacerse cargo 

de una paradoja de fondo, que consiste en que dentro del ámbito de la razón lo 

que marca la regla es lo racional en sentido positivo, lo correcto, y por ello se 

gana el derecho de darle su nombre a todo el ámbito. Es decir, aceptamos la 

dificultad de incluir lo irracional (unvernüftig) en lo racional (rational), para no 

perder de vista el dato decisivo de que lo irracional se sigue comprendiendo 

desde lo racional, porque como ya decía Spinoza, la verdad es norma de sí mis-

ma y también de lo falso. Debemos afirmar, por ejemplo, que la inferencia falsa 

cae en el ámbito de la motivación racional, pues precisamente por ello la califi-

 

 
11 EE, § 23, 108. Según el ámbito del sentido del que se trate hay distintos tipos de corrección. Husserl 
habla de la “corrección (Rechtmäβigkeit) estética” (ámbito de la belleza), de la “corrección lógica” (ámbito 
de la verdad teórica) y de la “corrección ética” (EE 112). 
12 Id. II, 276.  
13 En EE, § 24, 110. Husserl plantea explícitamente esta dificultad.  



86 PILAR FERNÁNDEZ BEITES 

 

 86 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

camos como una inferencia falsa y no como un mero conjunto de palabras enca-

denadas.  

Por mi parte, he aplicado esta tesis de Husserl a las respuestas afectivas, a 

las clásicas emociones14, que son decisivas para entender la vida moral. Teniendo 

en cuenta que lo racional incluye lo negativamente racional, he defendido que en 

la motivación racional no se incluyen sólo las emociones correctas, las que, en 

expresión aristotélica, obedecen a la razón, sino también las que no la obedecen, 

pues lo cierto es que las emociones incorrectas siguen buscando su justificación 

racional. Sólo en el caso límite de las emociones absolutamente no intencionales 

nos salimos por completo del ámbito de la racionalidad y pasamos al otro nivel de 

motivación prerracional (que se aplica también en las emociones racionales: en su 

sedimentación y en la génesis de las emociones incorrectas). 

 

 

2. MOTIVACIÓN PRERRACIONAL O ASOCIATIVA 

 

Husserl ha concedido a la motivación “racional” toda la importancia que me-

rece, pero vamos a ver que no por ello identifica la motivación —que cubre todo 

el ámbito personalista (no causal)— con la racionalidad; ni reduce, por tanto, el 

nivel personalista  al racional. No estamos, pues, en ningún sentido ante un ra-

cionalismo extremo, como pretenden muchos críticos de Husserl.  

Además de la motivación racional, el fundador de la fenomenología reconoce 

una motivación para la que decíamos que es difícil encontrar nombres. Y ahora 

ya entendemos por qué: si en lo racional hemos incluido lo irracional (racional 

incorrecto), nos encontramos con que para el otro gran tipo de motivación dis-

tinguido por Husserl no podemos utilizar el término “irracional”, como tendemos 

a hacer de primeras, y como hace el mismo Husserl que, en Introducción a la 

ética, sostiene que los dos tipos de motivación son “la racional y la irracional” 

(die rationale und die irrationale)15. Es sólo en el título de un apéndice donde 

aparece el término prerracional16, que es el que yo he decidido utilizar, porque se 

trata de nombrar lo que queda fuera de la razón, y esto quizás no es lo irracio-

 

 
14 Cf. Férnandez, 2013.  
15 EE, § 23, 107. 
16 EE, Beilage V, 331. En Ideas II Husserl no utiliza el término irracional o prerracional, sino que tras 
dedicar un primer apartado a la motivación racional pasa a otros apartados donde expone la motivación 
asociativa. 



TIPOS DE MOTIVACIÓN Y VIDA MORAL: LA PROPUESTA DE E. HUSSERL 87 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 87 
 

nal, que es lo contrario a lo racional y se entiende desde ello, sino, más bien, lo 

prerracional, lo externo a la razón (que, como veremos, constituye su subsue-

lo)17.  

La motivación prerracional es la motivación asociativa. Motivación siempre 

pasiva y basada en las leyes de la “asociación”, que son leyes de semejanza y 

contigüidad. Desde luego, como dice el Husserl de Meditaciones cartesianas18, es 

cierto que la fenomenología “ha encontrado muy tarde sus accesos al estudio 

de la asociación”, pero cuando lo ha hecho, ha sido capaz de sacar la asociación 

del ámbito naturalista y esto resulta decisivo en nuestra investigación. La fe-

nomenología logra incorporar la asociación en su marco personalista, porque 

trata las leyes asociativas, no como “el mero título de una legalidad empírica”, 

sino como “un título de la intencionalidad”, como leyes a priori que pueden des-

cribirse con rigor. Se trata de leyes que, como veremos en el próximo apartado, 

son importantes a la hora de explicar la génesis de la conciencia (la asociación 

es “el título de una legalidad intencional esencial de la constitución concreta del 

ego puro”) y resultan, por tanto, imprescindibles cuando la fenomenología deja 

de ser fenomenología estática y se hace fenomenología genética. 

Para entender qué es la motivación asociativa, podemos partir de un ejemplo 

de Husserl. Supongamos que me encuentro pensando ahora en una estancia que 

hice en un valle alpino de Suiza (Engadin)19. Me pregunto por qué estoy pensan-

do precisamente en esto y me doy cuenta de que en una conversación se acaba 

de mencionar un nombre que es el de alguien con quién yo estuve en dicho lu-

gar. Así comprendo que mi pensamiento actual ha sido motivado asociativamen-

te, porque se ha generado por la asociación con el nombre que he oído mencio-

nar. Y podríamos poner otro ejemplo en el ámbito afectivo. Imaginemos que me 

entristezco al oír una determinada canción que posee, sin embargo, un anima-

do ritmo de baile, y reconozco que esto se debe  a que cuando en mi juventud 

se produjo la muerte de un amigo muy cercano, escuché una y otra vez dicha 

canción, intentando mitigar de ese modo el  dolor emocional que sentía. En es-

te caso, mi emoción actual ha sido motivada asociativamente, pues su motivo 

 

 
17 El ámbito asociativo podría también denominarse “a-racional” o “extra-racional”, pero “prerracional” 
añade una referencia a su condición de subsuelo de lo racional (por formar parte del todo humano racio-
nal). 
18 CM, § 39. 
19 EE, 108. 



88 PILAR FERNÁNDEZ BEITES 

 

 88 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

es un objeto (la canción) asociado a una respuesta afectiva anterior (la tristeza 

por la muerte de mi amigo)20.  

La motivación asociativa es prerracional y esto significa que, como dice Hus-

serl, “no cae bajo la pregunta de la razón”. En ella ya no hay lo racional, pero 

tampoco lo irracional, no hay lo correcto, y tampoco lo incorrecto. Hay sólo el 

producirse o no la asociación, sin que tenga sentido ni siquiera llegar a formular 

la pregunta de la razón. La mención del nombre de una persona no guarda nin-

guna relación racional con el pensar en un valle suizo —como sí la guardaban las 

premisas con la conclusión—; la relación no es ni correcta ni incorrecta; simple-

mente se produce asociativamente o no se produce. Tampoco hay un enlace ra-

cional entre la tristeza y la música animada —aunque sí con la muerte de mi 

amigo, pues esa motivación originaria era racional.  

En esta descripción lo decisivo es que no hemos pasado al nivel causal como 

se haría en el naturalismo, sino que seguimos en el ámbito personalista de los 

motivos. Motivos que, sin embargo, se  alejan del uso habitual del término y esto 

hace que resulte difícil exponer con rigor la clasificación de Husserl.  

Efectivamente, vimos que en la motivación racional hay un “responder” (ac-

tiva o pasivamente) del sujeto a los motivos, pero el problema es que en la mo-

tivación asociativa ya no se puede seguir hablando estrictamente de una res-

puesta del sujeto. El sujeto no está respondiendo a motivos, porque no hay un 

“yo” que responda a lo dado (ni siquiera pasivamente como en las emociones), 

sino que más bien lo dado motiva o genera una nueva vivencia en el sujeto, de 

modo que en el sujeto acontece una génesis motivada. Se trata de una motiva-

ción que propongo caracterizar como “motivación no-yoica”, como una motivación 

en la que el yo no se implica. El yo asiste a dicha génesis motivada, pero él no 

interviene, no es él el que responde al motivo y por ello no hay una respuesta en 

sentido estricto. Sin embargo, pese a no ser respuesta yoica, la asociación sigue 

siendo motivación y no causalidad, porque la génesis de la vivencia que surge 

por asociación acontece en el ámbito de lo dado al sujeto, del objeto frente a la 

 

 
20 Ya puedo precisar que la asociación es por semejanza (A’ remite por semejanza a A) y contigüidad 
dentro de un todo (como A estaba enlazado con B, A’ se asocia con B’): sonaba la canción cuando estaba 
triste por la muerte de mi amigo y esto permite que ahora la canción remita por semejanza a la canción 
anterior y despierte la tristeza, que es el elemento con el que estaba enlazado por contigüidad en el todo 
anterior: “Si una vez se ha presentado en una corriente de conciencia un nexo (Zusammenhang), enton-
ces en la misma corriente hay la tendencia de que un nuevo nexo que se presente, que sea similar a un 
fragmento del primero, tienda a completarse en un nexo total (Gesamtzusammenhang) que sea similar 
al del nexo total anterior”, Id. II, 223. 



TIPOS DE MOTIVACIÓN Y VIDA MORAL: LA PROPUESTA DE E. HUSSERL 89 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 89 
 

causa: el yo no es el que responde a la motivación, pero asiste a ella. En el 

ejemplo anterior, el sujeto capta la motivación asociativa pues sabe que es la 

canción la que le pone triste y que esto se debe a su relación asociativa con la 

muerte de su amigo.  

La dificultad de la descripción aumenta cuando añadimos que la motivación 

asociativa no opera sólo en el nivel propiamente consciente. Como afirma Hus-

serl, las asociaciones transcurren también en el nivel más oscuro de la vida men-

tal, en el inconsciente; o subconsciente, como yo prefiero denominarlo: 

 

Los ‘motivos’ están a menudo profundamente ocultos, pero pueden sacarse a la luz 

mediante ‘psicoanálisis’. Un pensamiento me ‘recuerda’ a otros pensamientos [...] 

En algunos casos esto puede ser percibido. En la mayoría de los casos, sin embar-

go, la motivación está en verdad realmente presente en la conciencia pero no llega 

a destacarse, está inadvertida o inadvertible (‘inconsciente’).21 

 

El problema reside en que al producirse parte de la asociación genética en el 

plano subconsciente, el sujeto llega a ignorar dicha génesis y cree, por tanto, que 

está el ámbito de lo dado (vivencias de partida) y no de lo motivado genética-

mente; así la mayor parte de lo que en nuestra vida adulta consideramos como 

dado —incluidos datos muy básicos como la tridimensionalidad de los objetos— 

es el producto de motivaciones asociativas subconscientes cuyo origen genético 

ha quedado sepultado en el fondo de nuestra conciencia. Pero hemos de insistir 

en que el subconsciente sigue perteneciendo al ámbito personalista, aunque sea 

más difícil de tratar fenomenológicamente pues nos introduce ya en el terreno de 

la fenomenología genética. 

 

 

3. GÉNESIS ASOCIATIVA 

 

Hablar de la génesis asociativa de la conciencia y, por tanto, del mundo a 

ella ligado, supone hablar de los “hábitos”22 del sujeto; una problemática que 

 

 
21 Id. II, 222-3. 
22 “Habitualidades” (Habitualitäten) o “hábitos” (Habitus), son los términos con los que Husserl introduce el 
problema en sus Meditaciones cartesianas, § 32. Allí Husserl habla de los hábitos como propiedades (Ei-
genheiten) duraderas del yo, que el yo adquiere como resultado de resoluciones de tipo teórico, valorativo o 
volitivo. En una resolución teórica, por ejemplo, sucede que el acto fugaz del juicio pasa, pero desde ese 
momento y duraderamente, yo soy de la opinión correspondiente, soy el yo que se ha resuelto de ese mo-
do: aunque ahora no esté realizando el juicio, sigo teniendo dicha opinión (no se trata de que recuerde mi 



90 PILAR FERNÁNDEZ BEITES 

 

 90 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

como la de asociación ha sido descubierta tarde por la fenomenología. Los hábi-

tos pueden ser los volitivos y emocionales, pero también hay los hábitos cognos-

citivos cuyo correlato es justamente el mundo (teórico y valorativo).  

Para asomarnos aquí aunque sea brevemente a la génesis de los hábitos, 

hemos de tener en cuenta que dicha génesis está escalonada y así cada pro-

ducto genético funciona, a su vez,  como punto de partida para la génesis de 

nuevos niveles. En nuestra investigación nos interesa mostrar cómo el nivel de la 

motivación racional se apoya en los niveles constituidos mediante la motivación 

asociativa prerracional (o bien en lo predado originario) y por ello voy a desarro-

llar la noción de “sensibilidad secundaria” (sekündare Sinnlichkeit), que Husserl 

introduce en un apéndice de Ideas II23 para lograr el enlace entre lo racional y lo 

prerracional.  

Husserl parte allí de la distinción clásica entre razón y sensibilidad, situando 

en la sensibilidad la motivación prerracional; pero dentro de la sensibilidad,  que 

caracteriza como un “haber” (eine Habe) del sujeto, distingue dos niveles: la 

“protosensibilidad” (Ursinnlichkeit), que es un “protohaber” (Urhabe), y la “sen-

sibilidad secundaria” (sekündare Sinnlichkeit), que sería un “segundo haber” (ei-

ne zweite Habe):  

 

Distinguimos aquí sensibilidad y (decimos) razón. En la sensibilidad distinguimos la 

protosensibilidad que no contiene nada de ‘sedimentos’ (Niederschläge) de razón, y la 

sensibilidad secundaria, que ha surgido a partir de una producción de la razón (aus 

Vernunftproduktion erwachsen ist).24 

 

El yo presupone la sensibilidad como afección, como estímulo, primero la protosensi-

bilidad y luego la secundaria. El yo siempre tiene un haber. La protosensibilidad es su 

protohaber. Un segundo haber es la posesión (Bestand) intencional de la reproduc-

ción (reproducción originaria como recuerdo)  y de la transformación en la fantasía 

que tiene lugar en la reproducción, del pasivo configurarse por sí mismo con doxa 

destruida.25 

 

 

 
juicio anterior, pues, como dice Husserl, también puedo recordarlo cuando he abandonado mi opinión). Se 
forma así un hábito que motiva asociativamente mis juicios ulteriores: como en su momento juzgué así 
(motivación racional) vuelvo a juzgar así (motivación asociativa). 
23 Id II, apéndice XII, sección I, p. 332-40; en el texto principal cf. sobre todo § 54 y § 61. 
24 Id II, p. 334. En Introducción a la ética, esta distinción aparece como “pasividad primaria (primäre) y 
secundaria (sekundäre)”, (EE, 111). 
25 Id II, 335. 



TIPOS DE MOTIVACIÓN Y VIDA MORAL: LA PROPUESTA DE E. HUSSERL 91 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 91 
 

La “protosensibilidad” es la sensibilidad en sentido más estricto, que Husserl 

definía en el texto citado más arriba como aquella que “no contiene nada de ‘se-

dimentos’ (Niederschläge) de razón”. El punto de partida de la protosensibilidad 

es lo “predado” originario, lo que Husserl denomina “predaciones” (Vorgegeben-

heiten) en el sentido más estricto (prägnanteste)”, que es lo que no tiene ningu-

na génesis26. Lo predado originario es, pues, lo que simplemente está ahí, y sir-

ve, por tanto, como base para la génesis. Por su parte, los niveles constituidos 

genéticamente a partir de estas predaciones son los que se sedimentan en el 

subconsciente como hábitos, como “haberes” del yo. La protosensibilidad inclui- 

ría, por tanto, lo predado originario y lo constituido en un cierto proceso genéti-

co27, pero que transcurre sin que haya ninguna intervención del yo racional, 

porque en la protosensibilidad no puede haber “‘sedimentos’ de razón”. Se tra-

taría, pues, de un protohaber que queda al margen de la racionalidad28.  

Señalo ya la dificultad de fondo en la descripción que aquí queremos llevar a 

cabo. Consiste en que en el proceso de sedimentación de hábitos se olvida una 

gran parte del proceso genético de su constitución: esto es un factum, pero un 

factum necesario, debido a la finitud del sujeto. Nos encontramos entonces con 

que en la actualización de los hábitos, que se produce por motivación asociativa, 

el sujeto no capta conscientemente el mecanismo de la motivación asociativa 

(que opera, pues, a nivel subconsciente), aunque sí es consciente de su resulta-

do y, por tanto, considera el resultado de la motivación como una  “predación” 

(en lugar de como una aportación asociativa desde los hábitos del sujeto), que 

funciona como base para niveles superiores de constitución. La dificultad reside 

 

 
26 “Recorriendo hacia atrás los estratos de la constitución de la cosa, llegamos finalmente a los datos de 
sensación como protoobjetos primitivos últimos que ya no están constituidos por ninguna actividad del yo, 
sino que son, en el sentido más estricto (prägnanteste), predaciones (Vorgegebenheiten) para toda actua-
ción del yo”, Id. II, 214. Aquí no puedo entrar en la difícil cuestión de fijar lo predado originario. 
27 Parece necesario reconocer esto, pues hay procesos genéticos que no incorporan racionalidad. Husserl 
habla, en efecto, de “reglas de una cuasi-producción de sensibilidades siempre nuevas, en cierto buen 
sentido también secundarias, pero no emanadas de la razón” Id. II, 334. Y afirma: “Ahora bien éste es 
justamente el proceso del nacimiento de aquella sensibilidad intelectiva secundaria; y este mismo proce-
so es también determinante para la sensibilidad originaria (ursprüngliche Sinnlichkeit)”. Sin embargo, 
este texto continúa así: “Pero ésta [la sensibilidad originaria] no se origina por asociación. La protosensibi-
lidad (Ursinnlichkeit), la sensación, etc. no nace a partir de bases inmanentes, de tendencias anímicas; ella 
está simplemente ahí, se presenta”, Id. II, 335. En este pasaje, en el que la sensibilidad originaria es un 
sinónimo de la protosensibilidad, tendríamos que entender que el no originarse por asociación significa 
que no surge toda ella por asociación, pues en la sensibilidad originaria hay también lo predado, donde 
incluimos la sensación. Pero entonces es lo predado, y no la protosensibilidad como dice Husserl, lo que 
“no nace a partir de bases inmanentes”, sino que “está simplemente ahí”. 
28 Las predaciones en sentido estricto (sin génesis) también las considera Husserl como un primer haber 
(sería la naturaleza sin más, frente a la segunda naturaleza), pues en un texto antes citado se refiere a 
ellas como “tenencias que se imponen al yo (Ichgehabzutheiten), los primeros ‘haberes subjetivos’ del yo 
(subjektive Habe)”, Id. II, 214. 
 



92 PILAR FERNÁNDEZ BEITES 

 

 92 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

en que esas predaciones, que han tenido una génesis, no lo son en sentido es-

tricto y, sin embargo, hemos de decir que son predaciones en sentido lato, pues 

en la conciencia madura se dan como tales, debido a que su génesis ha quedado 

oculta (en términos clásicos, no son naturaleza, sino segunda naturaleza).   

Centrémonos ahora en la sensibilidad secundaria, que ha de incluir los “‘se-

dimentos’ de razón” que Husserl había excluido de la protosensibilidad. Según la 

definición de Husserl, que leíamos en el texto antes citado, la sensibilidad se-

cundaria es aquella que “ha surgido a partir de una producción de la razón” y, 

por tanto, al intentar describirla habremos de tener muy en cuenta la motiva-

ción racional. Como sabemos, la motivación racional ha de partir de algo dado —

que es a lo que  responde— y  en el inicio de la génesis de la sensibilidad secun-

daria, lo dado ha de ser, o bien lo predado originario, o bien lo constituido aso-

ciativamente en la protosensibilidad, que ahora funciona, por tanto, como pre-

dado para la motivación racional. Por ejemplo, si lo predado es el valor de una 

determinada situación compleja, ante ella el sujeto puede responder racional-

mente, realizando un acto volitivo a favor del valor predado. En este caso, la 

respuesta racional, de posicionamiento volitivo a favor del valor, pasa a sedi-

mentarse como hábito, en concreto, como hábito moralmente bueno, que con-

forma el nivel de la sensibilidad secundaria. A su vez, dicho hábito puede servir 

de base para respuestas racionales posteriores, que se sedimentan de nuevo en 

niveles superiores de la sensibilidad secundaria.   

La sensibilidad secundaria como segundo haber nos va a permitir entender 

parte de la génesis de la racionalidad incorrecta, pues el proceso de sedimenta-

ción puede mantener la racionalidad, pero hay una segunda posibilidad que es 

“alterarla” y esto genera una racionalidad incorrecta. En un texto ya citado, la 

alteración de la racionalidad se ligaba a la fantasía: el recuerdo como reproduc-

ción originaria conserva el pasado, pero la fantasía (reproducción no originaria) 

destruye la doxa y la transforma, de modo que hay un “pasivo configurarse por 

sí mismo con doxa destruida”29. Y Husserl muestra atinadamente cómo la aso-

ciación, al basarse en una semejanza que es meramente externa-sensible, pue-

de, en realidad, generar múltiples contradicciones y contrasentidos, que, sin 

embargo, se hacen pasar por datos auténticos: 

 

 

 
29 Id. II, 335. 



TIPOS DE MOTIVACIÓN Y VIDA MORAL: LA PROPUESTA DE E. HUSSERL 93 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 93 
 

en circunstancias sensiblemente similares emerge lo semejante y por ende la 

semejanza sensible actúa haciendo nacer (erwachsen) nuevas predaciones de 

especie sensiblemente semejante a las que antes se originaron productivamente y 

entre ellas algunas que pese a esta semejanza (y justo porque esta semejanza es 

con frecuencia precisamente una semejanza meramente ‘externa’-sensible) no 

pueden convertirse al estado de la originariedad. Así se comprenden 

contradicciones y contrasentidos muy diversos, que sin embargo están 

presuntamente dados o que, siendo pensamientos erróneos pero unitariamente 

comprensibles y pensados, se tienen por verdaderos.30 

 

Puedo referirme ya al importante pasaje en el que Husserl introduce la mo-

tivación asociativa en Ideas II. Se trata de un texto difícil porque en él apare-

cen la protosensibilidad y la sensibilidad secundaria, pero lo hacen sólo de mo-

do implícito, y Husserl menciona incluso una posible alteración de la racionali-

dad, que es lo que ahora más nos interesa: 

 

Aquí no se trata de la motivación de tomas de posición por tomas de posición  [ésta 

es la motivación racional] sino de la motivación de vivencias de cualesquiera espe-

cie, esto es, o bien de aquellas que son ‘sedimentos’ (Niederschläge) de actos de 

razón o de rendimientos de razón anteriores o que por ‘analogía’ con aquéllas se 

presentan como unidades aperceptivas sin estar realmente formadas por la acción 

racional; o bien de aquellas que carecen por completo de razón (völlig vernunftlos): 

la sensibilidad, lo que se impone (das sich Aufdrängende), lo predado (Vorgegebe-

ne), el movimiento (Getriebe) en la esfera de la pasividad.31 

 

Al final de este texto, parece claro que aunque Husserl utilice el término 

genérico de “sensibilidad”, se está refiriendo a la protosensibilidad, donde lo 

motivado son vivencias “que carecen por completo de razón”. Por su parte, las 

vivencias que son “sedimentos de actos de razón o de rendimientos de razón 

anteriores” habría que incluirlas en la sensibilidad secundaria. Y si no me equi-

voco en la interpretación que aquí estoy proponiendo, en ella habría que incluir 

también el segundo nivel mencionado por Husserl: el de las vivencias que pre-

sentan una “analogía” con dichos “sedimentos” de razón, y que serían justa-

mente las vivencias correspondientes a la alteración de la racionalidad. Las vi-

vencias sólo análogas a las racionales constituyen el nivel de la racionalidad 

 

 
30 Id. II, 333-4. 
31 Id. II, 222 



94 PILAR FERNÁNDEZ BEITES 

 

 94 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

incorrecta, pues, como vimos, lo “irracional” se incluye en el ámbito racional 

justamente porque pretende mantener una analogía con lo racional correcto.  

En definitiva, la sensibilidad secundaria le sirve a Husserl como mediación 

entre lo prerracional y lo racional, y así puede caracterizar la sensibilidad, lo pre-

rracional como el “fondo” o el “subsuelo” (Untergrund) de lo racional, del espíri-

tu: “Por ella [por sensibilidad] entendemos el subsuelo ‘anímico’ del espíritu”32; 

“la motivación pasiva es el suelo materno (Mutterboden) de la razón”33. Por su 

parte, lo racional al apoyarse en la sensibilidad también se articula en dos nive-

les, según su grado de cercanía a lo sensible. Husserl los denomina “intelecto 

agente”, que es lo racional sin más, y “razón sumergida en sensibilidad”34, que  

sería la razón en tanto que dependiente de su subsuelo que es la sensibilidad   

—pero no en tanto que incluida ya en dicha sensibilidad, pues esto sucede, más 

bien, en la sensibilidad secundaria35. 

 

 

4. CONCLUSIÓN 

 

El hecho de que la motivación racional tenga su subsuelo en una motivación 

asociativa prerracional resulta decisivo para comprender la vida moral. Según un 

axioma básico de la ética, la moralidad exige libertad, que es un acto de motiva-

 

 
32 Id. II, 334. Esta tesis aparece en varios textos: “Esta esfera [la espiritual] tiene su subsuelo en lo ‘aní-
mico’ inferior y además su teleología inmanente en las transmutaciones legales de lo superior en lo inferior, 
de lo espiritualmente activo en pasividades, en una sensibilidad secundaria que crea predaciones para las 
futuras acciones del yo”, Id. II, 332.  “Todo acto tiene también su lado de naturaleza, esto es, su subsuelo 
de naturaleza: lo que está predado afectando es una formación de la naturaleza, aunque también aquí y 
allá puede haber coactuado algo yoico en la acción anterior”, Id. II, 338-9. “La palabra ‘subsuelo’ empero 
también significa: el sujeto que toma posición es dependiente también de este soporte, en la medida en 
que yo, para experimentar motivaciones en mis tomas de posición tengo que tener precisamente las viven-
cias motivantes y éstas están en nexo asociativo y bajo reglas de disposiciones asociativas”, Id. II, 388. 
33 EE, 332.  
34 El texto citado en el que se distinguía la protosensibilidad de la sensibilidad secundaria continuaba así: 
“En conformidad con ello dividimos también la razón en razón originaria, intellectus agens, y razón sumer-
gida en sensibilidad (in Sinnlichkeit herabgesunkene Vernunft)”, Id. II, 334. También en EE, 112 y 331-2 
habla Husserl del intellectus agens. 
35 A la razón sumergida en sensibilidad pertenecería la “razón relativa”, que Husserl incluye en la moti-
vación racional al hacer su exposición inicial en Ideas II. La razón relativa sería motivación racional, pero 
apoyada en la sensibilidad secundaria, que puede incluir incorrección; esto último hace que el resultado 
de la motivación racional correcta pueda ser incorrecto y por ello Husserl la considera racionalidad sólo 
relativa. El ejemplo de Husserl es emitir una conclusión falsa por apoyarse en premisas falsas que tengo 
por verdaderas (sedimentos racionales incorrectos proporcionados por la sensibilidad secundaria): “si 
tengo algo por verdadero, o una exigencia por moral y sigo libremente la verdad presunta o el bien mo-
ral presunto, entonces soy racional —pero relativamente, en tanto que puedo en efecto equivocarme en 
ello”, Id. II, 221. Lo importante aquí es que la génesis es racional, no como en la sensibilidad secunda-
ria, en la que la génesis es asociativa prerracional. 



TIPOS DE MOTIVACIÓN Y VIDA MORAL: LA PROPUESTA DE E. HUSSERL 95 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 95 
 

ción racional, pero  la vida moral de un sujeto finito exige además un fondo de 

habitualidades, y aquí interviene la motivación asociativa. 

En efecto, la libertad es un nuevo comienzo, pero en el sujeto finito ese 

comienzo no puede partir siempre de cero, sino que ha de apoyarse 

necesariamente en un subsuelo de hábitos, que se estructuran en el “carácter” 

como segunda naturaleza, de modo que la actuación moral se limita muchas 

veces a “seguir el  carácter”: actúo según quién soy. Sin embargo, gracias a la 

motivación asociativa, el sujeto que sigue su carácter no pierde libertad, pues 

hemos visto que la sensibilidad secundaria incluye sedimentos de razón y esto 

significa que incluye también cierta libertad. Así la libertad inicial se sedimenta 

en forma de carácter, y el carácter puede entenderse como una suerte de 

libertad “condensada”.  

Reconocemos, por tanto, con Husserl, que la libertad necesita del hábito, y 

damos toda la importancia que merece a ese subsuelo irracional. Pero Husserl 

tiene buen cuidado de no reducir la libertad a hábito36, a naturaleza, e insiste en 

defender la primacía del nivel racional. La libertad es la que genera el hábito y 

también la que decide seguirlo (seguir el carácter); y la libertad ha de ocuparse, 

sobre todo, de que el hábito no olvide sus orígenes, pues hay el peligro de que el 

hábito acabe por sustituir a la libertad y destruya así el ámbito de la racionalidad. 

Como hemos comprobado, la motivación asociativa prerracional que genera el 

hábito puede deformar, y deforma de hecho, la racionalidad inicial, produciendo 

meras analogías de la razón, que encierran “contradicciones y contrasentidos 

muy diversos”. 

Aquí nos encontramos, en realidad, con el problema de la génesis histórica 

de la razón (teleología de la razón), pues es claro que el hábito individual ha de 

incorporar en parte el hábito colectivo: éste es un factum necesario en tanto que 

lo predado al sujeto es un mundo generado a su vez por otros sujetos. Aunque 

no hay ya tiempo para entrar en este problema decisivo, no puedo dejar de indi-

car que limitarse a seguir el hábito, renunciando a re-ejercitar la libertad ligada a 

la racionalidad, supone la inmersión en ese “Uno” (Man) colectivo o “Se” imper-

sonal, que M. Heidegger supo describir en toda su crudeza y del que, sin embar-

go, no logró escapar. Contra todo posible “tradicionalismo” sumido en el “Uno”, 

 

 
36 “Todo acto libre tiene su naturaleza como cola de cometa: pero él mismo no ha llegado a ser a partir de 
la naturaleza (nacido por mera legalidad natural), sino que precisamente ha llegado a ser por el yo (Ich-
geworden)”, Id. II, 338. 



96 PILAR FERNÁNDEZ BEITES 

 

 96 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

la opción de Husserl consistió más bien en apostar por una “tradición” auténtica, 

que es la que está siempre dispuesta a volver a los orígenes, es decir, a “reacti-

var la evidencia” del comienzo37, mediante actos de motivación racional.  

La vuelta a los orígenes, que evita que la tradición caiga en un tradicionalis-

mo, es justamente la tarea que Husserl asignó a su fenomenología genética. Y 

por ello me atrevo a afirmar que la fenomenología genética es la auténtica “ar-

queología del saber”, frente a la propugnada desde el posmodernismo, que al 

haber renunciado a la motivación racional capaz de acceder a evidencias origina-

rias, convierte la crítica en mera aniquilación de lo dado y sustituye así la cons-

trucción ciega del tradicionalismo por una destrucción aún más ciega (y no por 

una supuesta de-construcción crítica). Aprovechemos, pues, este centenario de 

Ideas I para ir una vez más a los orígenes, “a las cosas mismas”, porque creo 

que sólo esto logrará salvar a la filosofía de la destrucción total a la que se está 

viendo abocada tras ese “fin de la filosofía” decretado por Heidegger. 

 

 

BIBLIOGRAFÍA: OBRAS FUNDAMENTALES 

 

Id. I: Husserliana III/1, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philo-

sophie. Erstes Buch: Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie, neu hrsg. von 

Karl Schuhmann, M. Nijhoff, Den Haag, 1976. (Trad. cast. Ideas relativas a una fenomeno-

logía pura y una filosofía fenomenológica, Fondo de Cultura Económica, México-Buenos Ai-

res, 1985.) 

Id. II: Husserliana IV, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philoso-

phie. Zweites Buch: Phänomenologische Untersuchungen zur Konstitution, Kluwer Aca-

demic Publishers, Dordrecht-Boston-London, 1991. (Trad. cast. Ideas relativas a una fe-

nomenología pura y una filosofía fenomenológica. Libro II, UNAM, México, 1997.) 

EE: Husserliana XXXVII, Einleitung in die Ethik. Vorlesungen Sommersemester 1920-4, Klu-

wer Academic Publishers, Dordrecht-Boston-London, cop. 2004,   

CM: Husserliana I, Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge,  Martinus Nijhoff, Den 

Haag, 1950. (Trad. cast. Meditaciones cartesianas, Fondo de Cultura Económico, Madrid, 

1985)  

 

 
37 Como dice Husserl en “El origen de la geometría” (UG), hay en todo hombre una “facultad de reactiva-
ción” (Vermöglichkeit der Reaktivierung) que permite “reactivar la evidencia” (die Evidenz reaktivieren). Se 
trata de ir hacia atrás, de deshacer el camino para volver a experimentar la evidencia del comienzo, porque 
en su paso a la historia la evidencia originaria “se sedimenta” (especialmente de modo lingüístico) y así 
experimenta una “conversión” (Verwaltung), pero ella puede ser “retro-convertida” (zurückzuverwalten) 
mediante la reactivación: “lo que es despertado pasivamente debe ser también, por así decir retro-
convertido en la actividad correspondiente: es la facultad de reactivación, originariamente propia de todo 
hombre en tanto ser hablante. [...] Se sedimenta, por así decir. Pero el lector puede hacerla nuevamente 
evidente, puede reactivar la evidencia”, UG, 371-2. Husserl es consciente de que la reactivación total 
supone una “idealización”, pero basta con mantenerla como meta infinita.  



TIPOS DE MOTIVACIÓN Y VIDA MORAL: LA PROPUESTA DE E. HUSSERL 97 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 97 
 

UG: “Die Frage nach der Ursprung der Geometrie”, en Husserliana VI, Die Krisis der europäis-

chen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in die phä-

nomenologische Philosophie, Martinus Nijhoff, Den Haag, 1954, Beilage III, pp. 365-386. 

(Trad. cast. en Derrida, 2000: Introducción a “El origen de la geometría” de Husserl, pp. 

163-192.)  

 

BIBLIOGRAFÍA SECUNDARIA 

 

DERRIDA, J. (2000): Introducción a “El origen de la geometría” de Husserl, Manantial, Buenos 

Aires. 

FERNÁNDEZ BEITES, P. (2012): “Causalidad biológica y motivación personal”, en Diéguez, Cla-

ramonte et. al. (eds.), Filosofía de la biología, Valencia, pp. 425-433. 

FERNÁNDEZ BEITES, P. (2013): “Sobre la intencionalidad secundaria de las emociones”, en 

Diánoia, vol. LVIII, n º 70, 3-34. 

FERRER, U. (2008): La trayectoria fenomenológica de Husserl, EUNSA, Pamplona. 

 



 



Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014, 99-109. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 
 
Fecha de recepción: 7-IV-2014  Fecha de aceptación: 30-VII-2014 

 

 

 

 

¿NATURALIZAR LA CONCIENCIA? 

HUSSERL Y LA TESIS DE LA EXCEPCIÓN HUMANA 

 

NATURALIZING CONSCIOUSNESS? 

HUSSERL AND THE THESIS OF HUMAN EXCEPTION 

 

Pedro Enrique García Ruiz 

Universidad Nacional Autónoma de México, México 
enriquegr@unam.mx  

 

 
 
Resumen: Uno de los aspectos dominantes en 
los desarrollos de las ciencias sociales y las 
humanidades en la actualidad es la adaptación 
de enfoques naturalistas. Los programas natu-
ralistas rechazan el estatuto de lo humano que 
había defendido tradicionalmente la filosofía al 
sostener que la conciencia es reducible a un 
hecho contingente y, por lo tanto, puede com-

prenderse desde un criterio meramente objeti-
vista. El filósofo francés Jean-Marie Schaeffer 
llama a esta postura la “tesis de la excepción 
humana” y sostiene que la fenomenología de 
Edmund Husserl es el último ejemplo de esta 
postura. Trataremos de mostrar que el antina-
turalismo tan característico de la fenomenología 
husserliana es sostenible pese a la crítica de 
Schaeffer. En este sentido, buscamos explorar 
brevemente la posibilidad y sentido de una 
fenomenología naturalizada.  
 
 
 
Palabras clave: Fenomenología | Naturalismo 
| Filosofía transcendental | Schaffer 

Abstract: One of the key aspects in the devel-
opment of the social sciences and humanities 
today is the adaptation of naturalistic ap-
proaches. Naturalists programs reject the sta-
tus of the human that had traditionally defend-
ed philosophy holding that consciousness is 
reducible to a contingent fact and, therefore, 
can be understood from a purely objectivist 

approach. The French philosopher Jean-Marie 
Schaeffer calls this approach the “thesis of 
human exception” and argues that the phe-
nomenology of Edmund Husserl is the latest 
example of this approach. Try to show that the 
anti-naturalism so characteristic of Husserlian 
phenomenology is sustainable despite criticism 
of Schaeffer. Here, looking briefly to explore the 
possibility and way of a naturalized phenome-
nology. 
 
 
 
 
Key Words: Phenomenology | Naturalism | 
Transcendental philosophy | Schaffer 
 

 

 

 

1. LOS PROGRAMAS NATURALISTAS 

 

En la Filosofía como ciencia estricta, Husserl advierte de los peligros que 

implica el naturalismo; las consecuencias de asumir esta postura se refleja en 

una concepción cosificada de la vida humana. ¿Por qué el naturalismo significa 

mailto:enriquegr@unam.mx


100 PEDRO ENRIQUE GARCÍA 

 

 100 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

para Husserl una concepción errónea de la ciencia y la filosofía? Y sobre todo, 

¿por qué ve en él una visión donde lo humano es despojado de aquello que lo 

constituye como tal? Como sabemos, la crítica de Husserl al naturalismo es uno 

de los aspectos centrales de su obra: desde las Investigaciones lógicas, a 

través de la crítica al psicologismo, hasta La crisis de las ciencias europeas, con 

el rechazo de la reducción de las ciencias a meras ciencias de hechos y la con-

secuente crítica a la matematización de la naturaleza en tanto olvido del mundo 

de la vida1. ¿Esta crítica husserliana a los programas naturalistas de su época 

—representados por Ernst Mach, Richard Avenarius, Ernst Haeckel, y Wilhelm 

Ostwald— sigue siendo válida hoy? Ahora el naturalismo se presenta como par-

te de la llamada revolución cognitiva iniciada a mediados del siglo pasado; la 

neurociencia cognitiva se desarrolla a partir de la década de noventa del siglo 

XX gracias al trabajo conjunto de neurocientíficos, psicólogos cognitivos e inves-

tigadores en inteligencia artificial. Lo característico de estos programas de in-

vestigación en su búsqueda por “naturalizar” los problemas que tradicionalmen-

te habían sido campo de trabajo de la filosofía y las ciencias humanas. Esto ha 

tenido como resultado la proliferación de enfoques asociados a las investigacio-

nes neuronales: neuroética, neuropolítica, neuropsicología, y, por supuesto, 

neurofilosofía. Como ha sostenido Paul Churchland, la neurofilosofía surge del 

concurso de distintas disciplinas científicas (neurociencia, neurobiología cogniti-

va, psicología, psiquiatría, ciencia cognitiva, filosofía de la mente) con la finali-

dad de corregir las concepciones de lo mental y lo subjetivo contenidas en la 

filosofía tradicional2. Se busca llevar a la práctica la exigencia de Quine de una 

epistemología naturalizada; en este sentido, una teoría filosófica es naturalista 

si sus análisis, conceptos y principios encuentran compatibilidad con los de las 

ciencias naturales. Uno de los ámbitos en los que el naturalismo actualmente se 

encuentra interesado es el de la mente y la subjetividad, concretamente, se 

intenta naturalizar la intencionalidad y la conciencia a través de teorías funcio-

nalistas, representacionalistas y teleosemánticas como las de Fred Dretske, 

Ruth Millikan, o Thomas Metzinger3. 

 

 
1 Cf. D. Moran. “Husserl Transcendental Philosophy and the Critique of Naturalism”, en Continental Phi-
losophy Review, vol. XLI, núm. 4, pp. 401-405.  
2 Cf. P. Churchland. Neurophilosophy at Work. Cambridge University Press, Cambridge, 2007. 
3 Cf. F. Drestke. Explaining Behavior. Reasons in a World of Causes. The MIT, Cambridge, 1988; R. Milli-
kan. Language, Thought, and Other Biological Categories. The MIT Press, Cambridge, 1984; T. Metzinger. 
Being no One. The Self-Model Theory of Subjectivity. The MIT press, Cambridge, 2003. 



¿NATURALIZAR LA CONCIENCIA? HUSSERL Y LA TESIS DE LA EXCEPCIÓN HUMANA 101 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 101 
 

 Como sostiene Jesse Prinz, el naturalismo puede diferenciarse en al me-

nos cuatro grupos que nos permiten comprender sus respectivos compromisos 

epistémicos y ontológicos: metafísico, explicativo, metodológico y transformati-

vo4. El naturalismo, afín al que Husserl criticó y con el que se encuentran com-

prometidos las posturas actuales, es el metafísico. Prinz lo define como el punto 

de vista según el cual el mundo está limitado por postulados y leyes de las 

ciencias naturales. Nada puede existir sin que viole estas leyes y todas las enti-

dades que existen deben, de alguna manera, estar compuestas de las entida-

des que postulan las teorías científicas5. Husserl caracterizó de manera seme-

jante al naturalismo en su Filosofía como ciencia estricta: “El naturalismo es 

una consecuencia del descubrimiento de la naturaleza como unidad del ser es-

pacio-temporal conforme a la leyes naturales exactas […] Así el naturalista […] 

sólo ve naturaleza y, ante todo, naturaleza física, Todo lo que existe es físico, y 

como tal pertenece al complejo unitario de la naturaleza física, o bien, aunque 

sea psíquico, no es más que una variante que depende de lo físico, a lo sumo 

un fenómeno concomitante paralelo secundario”6. Este reduccionismo tan ca-

racterístico de los naturalismos es lo que constituye uno de sus aspectos más 

cuestionables, pues tomando como paradigma a las ciencias naturales, se bus-

ca naturalizar tanto a la conciencia como a las ideas. Un buen ejemplo contem-

poráneo de esta postura es el filósofo de la mente Tim Crane: “Mi personal mo-

do de ver, que trato de defender en este libro, es que una explicación mecánica 

de la mente debe demostrar (por lo menos) cómo la mente es parte del mundo 

de las causas y los efectos, parte de lo que los filósofos llamarían el ‘orden na-

tural’ del mundo. Otra cosa que debe hacer una explicación mecánica de la 

mente es dar los detalles de generalizaciones que describen regularidades cau-

sales en la mente. En otras palabras, una explicación mecánica de la mente 

está destinada a la existencia de leyes naturales de la psicología”7. Los actuales 

naturalismos siguen manteniendo incólumes los supuestos que Husserl descri-

bió como propios de las posturas de su época; si, como hace cien años, exigen 

la reducción de la conciencia a un hecho sometido a leyes naturales, entonces 

 

 
4 Cf. J. J. Prinz. The Emotional Construction of Morals. Oxford University Press, Oxford, 2007, pp. 2-3. 
5 Cf. Ibid., p. 3. 
6 E. Husserl. La filosofía como ciencia estricta. Trad. de E. Tabering, Nova, Buenos Aires, 1962, pp. 13-
14. 
7 T. Crane. La mente mecánica. Introducción filosófica a mentes, máquinas y representación mental. 
Trad. de J. Almela, Fondo de Cultura Económica, México, 2008, pp. 28-29.  



102 PEDRO ENRIQUE GARCÍA 

 

 102 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

debemos sopesar si la respuesta dada por Husserl a esta problemática sigue 

siendo válida. 

 

 

2. LA TESIS DE LA EXCEPCIÓN HUMANA 

 

Hace cien años la psicología experimental pretendió erigirse como una cien-

cia estricta capaz de ofrecer un fundamento a todo conocimiento humano. “Ella 

es, se dice, la psicología científica exacta buscada desde hace mucho tiempo y 

por fin realizada; gracias a ella, la lógica, la teoría del conocimiento, la estética, 

la ética y la pedagogía han adquirido por fin su fundamento científico y están en 

vías de convertirse en ciencias experimentales”8. La crítica de Husserl al natu-

ralismo ha dejado en claro que la psicología, como cualquier otra disciplina que 

tome como paradigma la ciencia natural, no puede alcanzar esa meta dado que 

toman como fundamento del conocimiento la experiencia que identifican con los 

datos sensoriales. “En virtud de su punto de partida, toda ciencia de la natura-

leza es ingenua. La naturaleza que ella pretende estudiar existe simplemente”9. 

Tomar los hechos como fundamento de la ciencia y elevarlos a criterio absoluto 

es el error más grave del naturalismo que se guía por “el espejismo de un 

método científico-natural inspirado en el modelo del método físico-químico”10. 

Husserl considera que el origen de este error radica en el desconocimiento de 

una filosofía trascendental —posible gracias a la superación de la actitud natu-

ral—11. El naturalismo desconoce que a los hechos les pertenece una esencia 

que está presupuesta en toda investigación; atenerse a los meros datos de la 

experiencia es resultado de un prejuicio empirista de identificar todo conoci-

miento posible con la experiencia12. Para Husserl el conocimiento se da por me-

dio de una intuición y no por medio de datos y hechos que ya suponen una to-

ma de posición determinada, esto es, un prejuicio. “La ceguera para las ideas 

 

 
8 E. Husserl. La filosofía como ciencia estricta, p. 18. 
9 Idem. 
10 Ibid., p. 32. 
11 El predominio de la actitud natural es para Husserl el mejor ejemplo de la necesidad de someter a una 
crítica trascendental las creencias que se constituyen en el horizonte desde el cual se articula la expe-
riencia cotidiana. Cf. S. Luft. “Husserl’s Phenomenological Discovery of the Natural Attitude”, en Conti-
nental Philosophical Review, 1998, núm. 30, pp. 153-170.  
12 Cf. E. Husserl. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. Libro prime-
ro: introducción general a la fenomenología pura. Trad. de J. Gaos y A. Zirión, Fondo de Cultura Econó-
mica, Universidad Nacional Autónoma de México, 2013, § 19, p. 120. 



¿NATURALIZAR LA CONCIENCIA? HUSSERL Y LA TESIS DE LA EXCEPCIÓN HUMANA 103 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 103 
 

es una forma de ceguera psíquica; por obra de los prejuicios  se vuelve uno 

incapaz de traer al campo del juicio lo que tiene  en el campo de la propia intui-

ción. En verdad todos ven, y, por decirlo así, constantemente ‘ideas’, ‘esencias’; 

todos operan con ellas en el pensamiento, ejecutan también juicios esencia-

les”13. La naturalización de la conciencia es el resultado de imponer para el es-

tudio de la subjetividad el modelo de investigación propio de las ciencias natu-

rales; esto “implica casi inevitablemente cosificar la conciencia, lo que desde un 

principio nos lleva a un absurdo”14. Esto significa que para Husserl la subjetivi-

dad no es reducible a criterios objetivistas y naturalistas. Como afirma tajante-

mente en Ideas II:  

 

De las consideraciones hechas hasta aquí se desprende el límite de la posible natu-

ralización: el espíritu puede ser concebido como dependiente de la naturaleza y él 

mismo puede ser naturalizado, pero solamente hasta cierto grado. Una determina-

ción unívoca del espíritu mediante meras dependencias naturales, una reducción a 

algo así como la naturaleza física, a algo análogo en cuanto a la entera especie de 

determinación, con la meta de la determinación científico-natural unívoca, es im-

pensable. Los sujetos no pueden disolverse en ser naturaleza, ya que entonces fal-

taría lo que da sentido a la naturaleza.15 

 

Jean-Marie Schaeffer considera que esta postura antinaturalista de Husserl 

es la caracterización más lograda de lo que llama la “tesis de la excepción 

humana”. Según él, Husserl sostiene que el ser humano posee un estatuto sui 

generis que lo coloca por encima de los demás seres vivos; esa característica 

consiste en poseer la propiedad de trascender su propia “naturalidad”16. Según 

Schaeffer, esta tesis ha sido dominante hasta hace poco en Occidente y ha sido 

gracias al surgimiento y consolidación de las ciencias naturales que ha llegado a 

su fin. La mayor perplejidad radica en que pese a su obvia falsedad siga pre-

dominando en amplios sectores de la filosofía y las ciencias sociales. Para 

Schaeffer esto se debe al decidido antinaturalismo de diversas posturas que, 

como la de Husserl, se oponen a cualquier tipo de naturalización con la conse-

 

 
13 Ibid., § 22, p. 126. 
14 E. Husserl. La filosofía como ciencia estricta, p. 33. 
15 E. Husserl. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. Libro segundo: 
investigaciones fenomenológicas sobre la constitución. Trad. de A. Zirión, Instituto de Investigaciones 
Filosóficas, Universidad Nacional Autónoma de México, 1997, § 64, p. 346. 
16 Cf. J.-M. Schaeffer. El fin de la excepción humana. Trad. de V. Goldstein, Fondo de Cultura Económica, 
Buenos Aires, 2009, p. 13. 



104 PEDRO ENRIQUE GARCÍA 

 

 104 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

cuencia de asumir un dualismo ontológico radical que se expresa en la oposi-

ción entre “naturaleza” y “espíritu” (o “naturaleza” y “cultura”), deudora de la 

distinción cartesiana entre res cogitans y res extensa.  

 

Sin discusión, es la fenomenología husserliana la que constituye el mejor indicio de 

esta radicalización del antinaturalismo. La situación es tanto más reveladora cuanto 

que Husserl criticó fuertemente el gnoseocentrismo cientificista del siglo XIX, po-

niendo el acento en la primacía (lógica y ontogenética) de la vida vivida en relación 

con los saberes objetivados —otros tantos rasgos que parecerían tener que alejar a 

la fenomenología del proyecto cartesiano—. Pero no es así: de todas las escuelas fi-

losóficas poskantianas, la fenomenología husserliana, por lo menos tal como se de-

clina tras el giro trascendentalista, es la que más se acerca al programa cartesiano. 

De hecho, Husserl reactivó el gesto cartesiano, radicalizándolo.17 

 

La fenomenología trascendental, según Schaeffer, representa la versión 

más lograda y sofisticada de la “tesis de la excepción humana” por reivindicar 

varios argumentos que, de un modo u otro, remiten a ella: 1) la crítica al obje-

tivismo de las ciencias naturales como modelos explicativos de la experiencia 

humana que tienden a su cosificación; 2) la defensa de la perspectiva de la 

primera persona como irreductible a un enfoque externalista o de tercera per-

sona; 3) la restitución del dualismo en términos de oposición y preponderancia 

de lo “espiritual” sobre lo “natural”. Sin duda, como apunta Schaeffer, la tesis 

de la excepción humana en la fenomenología de Husserl se sintetiza en el se-

gundo punto, pues es su condición de sujeto, de poseer autoconciencia, lo que 

le permite al ser humano remontarse por encima de las determinaciones de la 

causalidad natural. “La libertad —la capacidad de determinarse a sí mismo— y 

la razón —la capacidad de sacar de su propio interior los criterios de lo verda-

dero— no hacen sino nombrar las dos caras de un solo y mismo dato fundador: 

la esencia propiamente humana del hombre reside en el hecho de que es cons-

titutivamente sujeto […] La conciencia de sí se convierte de esto modo en el 

fondo último de toda objetividad y toda aserción de ser”18. 

 La argumentación de Schaeffer contra la fenomenología trascendental de 

Husserl consiste básicamente en atribuir a su postura un compromiso implícito 

con un fuerte dualismo ontológico, del cual la primacía de la perspectiva de la 

 

 
17 Ibid., p. 44. 
18 Ibid., p. 22. 



¿NATURALIZAR LA CONCIENCIA? HUSSERL Y LA TESIS DE LA EXCEPCIÓN HUMANA 105 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 105 
 

primera persona es su principal consecuencia. Todo el planteamiento de Husserl 

en torno a la superación de la actitud natural por medio de la reducción eidética 

y fenomenológica conlleva la asunción en torno a un antinaturalismo que se 

expresa en la negativa de reconocer que las ciencias naturales son capaces de 

dar cuenta de la conciencia humana sin cosificarla, esto es, de volverla un obje-

to. La ciencia no puede ofrecer respuesta a los grandes problemas de la 

“humanidad auténtica” dada su convicción de que sólo son los hechos lo único 

relevante. “Meras ciencias de hechos hacen meros hombres de hechos”19. Una 

de las consecuencias más negativas del naturalismo radicaría aquí para Husserl 

—y que Schaeffer no destaca—: la desvinculación de la ciencia de los proble-

mas sobre el sentido o sin sentido de la existencia humana. “¿Qué tiene la cien-

cia que decirnos sobre la razón y sin razón, qué sobre nosotros, los seres 

humanos en cuanto sujetos de esta libertad? La mera ciencia de los cuerpos 

materiales nada tiene, evidentemente, que decirnos, puesto que ha hecho abs-

tracción de todo lo subjetivo”20. Sin embargo, Schaeffer considera que esta 

postura de Husserl es una consecuencia obvia de asumir la ruptura óntica que 

subyace a su argumento: como la subjetividad humana es algo no reducible a 

un análisis externalista —no analizable en términos objetivistas—, entonces se 

legitima la inmunidad  epistémica que subyace a la perspectiva de la primera 

persona como captación eidética de las estructuras puras de la conciencia. El 

antinaturalismo de Husserl queda reflejado desde su temprana polémica con el 

psicologismo en las Investigaciones lógicas y, sobre todo, en el artículo pro-

gramático de 1911, La filosofía como ciencia estricta, donde a juicio de Schaef-

fer, Husserl busca otorgar un fundamento trascendental a las ciencias del espí-

ritu, reacción clara de los representantes de la “tesis” (Dilthey, Heidegger, 

Scheler) contra el desarrollo y éxito de los saberes fundados en la naturaleza. 

La solución fue postular un ámbito no reducible a los criterios de las ciencias 

empíricas: un ámbito trascendental. “Para salvaguardar la tesis de la irreducti-

bilidad del ‘sujeto cognoscente’ a una propiedad natural entre otras de un orga-

nismo biológico, había que oponer a esta conciencia empírica una conciencia 

 

 
19 E. Husserl. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascendental. Traducción de J. Muñoz 
y S. Mas, Crítica, Barcelona, 1991, p. § 2, p. 6. 
20 Idem. 



106 PEDRO ENRIQUE GARCÍA 

 

 106 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

pura concebida como condición de posibilidad de la primera y planteada como 

inaccesible a todo medio de investigación elaborado en el nivel de ésta”21. 

 El problema radica entonces, como ya lo señala Jesse Prinz, en que una 

postura naturalista no puede aceptar la existencia de una perspectiva trascen-

dental. Según esta tesis, que asume explícitamente Schaeffer, el análisis con-

ceptual por medio del cual explicamos la realidad no puede contener aspectos 

no naturales porque los conceptos en sí mismos son entidades naturales y ellos 

pueden ser investigados usando procesos empíricos. El naturalismo señala que 

estamos siempre operando desde adentro de las teorías actuales del mundo, 

puesto que al hacer revisiones teóricas no podemos salir de nuestras teorías y 

adoptar instancias trascendentales. Hacer eso sería suponer que tenemos una 

forma de pensar acerca del mundo que es independiente de nuestras teorías 

del mundo. Si las teorías del mundo provienen todas de nuestras creencias, 

entonces ninguna instancia trascendental es posible22. 

 

 

3. FILOSOFÍA TRASCENDENTAL Y NATURALISMO 

 

Para Husserl el naturalismo es consecuencia del predominio de la actitud 

natural; el positivista, con quien polemiza en La filosofía como ciencia estricta e 

Ideas I y II, desconoce que la existencia de conocimientos esenciales porque 

asume una ontología de lo real fundada en la identificación entre experiencia y 

hecho. Pero toda investigación supone ese conocimiento eidético. “De facto, el 

positivista sólo rechaza los conocimientos esenciales cuando reflexiona ‘filosófi-

camente’ y se deja engañar por los sofismas de los filósofos empiristas, pero no 

cuando como investigador de la naturaleza piensa y fundamenta en la actitud 

científico-natural. Pues entonces se deja guiar, patentemente, en muy amplia 

medida por intelecciones de esencia”23. Las ciencias de la naturaleza operan, 

según Husserl, desde una actitud dogmática, pues pese que han eliminado de 

la esfera de la experiencia todo escepticismo no así de la esfera de lo esencial. 

Ello lleva a una oposición entre “ciencias de la actitud dogmática” y “ciencias de 

la actitud filosófica”.  

 

 
21 J.-M. Schaeffer, op. cit., p. 44. 
22 Cf. J. Prinz, op. cit., p. 3. 
23 E. Hussserl. Ideas I, § 25, p. 130. 



¿NATURALIZAR LA CONCIENCIA? HUSSERL Y LA TESIS DE LA EXCEPCIÓN HUMANA 107 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 107 
 

 

De un lado están las ciencias de la actitud dogmática, vueltas  hacia las cosas, des-

preocupadas de toda problemática epistemológica o escéptica […] Del otro lado 

están las investigaciones científicas de la actitud propia de la teoría del conocimien-

to, de la actitud específicamente filosófica, que se ocupan de los problemas escépti-

cos de la posibilidad del conocimiento, y los resuelven ante todo en generalidad de 

principios, para luego, al aplicar las soluciones obtenidas, sacar las consecuencias 

para el enjuiciamiento del sentido y el valor cognoscitivo definitivos de los resulta-

dos de las ciencias dogmáticas.24 

 

Esta distinción de Husserl, según Schaeffer, sigue operando bajo los presu-

puestos de la tesis de la excepción humana; apelar a cualquier tipo de dualismo 

con la finalidad de defender el carácter antinaturalista de aquellas disciplinas 

que se ocupan de manera no dogmática de la experiencia significa mantener, 

de una manera u otra, la ruptura óntica que subyace a la descalificación de las 

ciencias objetivistas al pretender estudiar el espíritu humano25. Pero este tipo 

de distinciones husserlianas no se plantean desde ningún tipo de dualismo. 

Tanto la diferencia entre ciencias de hechos y ciencias de esencias, ciencias 

dogmáticas y ciencias filosóficas, o actitud naturalista y actitud personalista, se 

realizan para enfatizar los modos o actitudes que podemos asumir frente al 

mundo. No hay para Husserl un mundo de las esencias opuesto al de los 

hechos, o un mundo espiritual opuesto al mundo natural. No existe en la feno-

menología trascendental cabida para ningún tipo de dualismo en sentido carte-

siano (sustancia pensante/sustancia física) o kantiano (mundo fenoméni-

co/mundo inteligible). Husserl insistió en que se trata de actitudes que pode-

mos tener ante el mundo, nosotros mismos y los demás. Esto es evidente en la 

manera en que Husserl introduce el problema de la actitud natural en Ideas I. 

Las cosas se presentan en como “simplemente ahí”, ocupando un espacio y 

dándose en un tiempo. Se capan sus cualidades a partir de los sentidos; este 

mundo, no obstante “no está para mí ahí como mero mundo de cosas, sino, en 

la misma inmediatez, como mundo de valores, mundo de bienes, mundo prácti-

co”26. El mundo natural y el espiritual no son diferentes, sino las actitudes que 

tomamos ante ellos. Esto es lo que busca mostrar Husserl con la exigencia de 

 

 
24 Ibid., § 26, p. 133. 
25 Cf. J.-M. Schaeffer, op. cit., p. 46. 
26 E. Husserl. Ideas I, § 27, p. 137. 



108 PEDRO ENRIQUE GARCÍA 

 

 108 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

ejecutar la epojé fenomenológica como cambio radical actitud para acceder al 

ámbito de una filosofía trascendental. Cuando se absolutiza la actitud naturalis-

ta nos enfrentamos a una reduccionismo objetivista que sólo ve hechos; aquí se 

encuentra para Husserl el origen de la “cosificación” de la conciencia, pues la 

ciencia pretende tematizarla excluyendo los elementos puramente subjetivos. 

La conciencia es un hecho natural indudablemente pero no se agota en ello. Es 

lo que Husserl buscó mostrar con al sostener la prioridad de la actitud fenome-

nológica-trascendental frente a la naturalista. Esta peculiar condición de la con-

ciencia la expresó Husserl con lo que llamó “la paradoja” de la subjetividad 

humana: el ser-sujeto para el mundo y, al mismo tiempo, el ser-objeto en el 

mundo27. En este sentido, el naturalismo absolutiza el carácter objetual, men-

surable de la conciencia, susceptible de ser abordado desde una perspectiva de 

la tercera persona; se trata del objetivismo que Husserl asocia al naturalismo 

fisicalista. Para el trascendentalismo, sostiene Husserl en la Crisis, “el sentido 

de ser del mundo de vida previamente dado es una configuración subjetiva, es 

producto de la vida de la experiencia, de la vida precientífica”28. No obstante, 

Schaeffer considera que la filosofía trascendental de Husserl nunca abandonó 

los compromisos epistémicos y ontológicos que subyacen a la tesis de la excep-

ción humana; sigue manteniendo el privilegio de una subjetividad no natural 

frente a las ciencias empíricas cuando postula la primacía de la perspectiva 

trascendental sobre el naturalismo fisicalista. Para Schaeffer no hay justifica-

ción alguna, dado el estado de avance de las ciencias naturales, para sostener 

una vía de acceso y un tipo de conocimiento de la conciencia que sea radical-

mente diferente de los medios que se utilizan para conocer a otros ámbitos de 

la realidad29. Y el mejor testimonio de esta limitación es el análisis de lo corpo-

ral que llevan a cabo Husserl y Merleau-Ponty, pues en él asoma con toda su 

fuerza el dualismo ontológico de la fenomenología. Schaeffer se pregunta por 

qué mantener la oposición entre el “cuerpo” y el “espíritu”, trátese de un cuer-

po como objeto (Körper) o entidad viviente (Lieb). “La importancia de la pro-

blemática de la corporeidad en la fenomenología, lejos de testimoniar una su-

peración del dualismo, es el indicio de la imposibilidad en que se encuentra pa-

 

 
27 Cf. E. Husserl. Crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascendental, § 53, pp. 188-192. 
28 Ibid., § 14, p. 72. 
29 Cf. J.-M. Schaeffer, op. cit., p. 25. 



¿NATURALIZAR LA CONCIENCIA? HUSSERL Y LA TESIS DE LA EXCEPCIÓN HUMANA 109 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 109 
 

ra realizar su proyecto para salir de ese marco”30. Quizá el mayor problema con 

la crítica de Schaeffer a Husserl radica en su insistencia de situarlo, por su anti-

naturalismo, dentro de una tradición dualista que, sin embargo, le era total-

mente ajena. Como lo ha mostrado Eduard Marbach, considerar como una 

“oposición” los conceptos de “naturaleza” y “espíritu” obedece a una lectura 

errónea de la fenomenología31. Para Husserl “naturaleza” o “espíritu” son ma-

neras en las que el mundo se nos presenta dependiendo de la actitud que asu-

mamos ante él. “Quien por todas partes ve solamente naturaleza, naturaleza en 

el sentido y, por así decirlo, con los ojos de la ciencia de la naturaleza, es preci-

samente ciego para la esfera del espíritu. No ve personal ni objetos que cobran 

sentido por obras personales —no ve, pues, objetos-de-‘cultura’—; no ve pro-

piamente personas, aunque se ocupe con personas en la actitud del psicólogo 

naturalista”. La crítica de Schaeffer a la fenomenología muestra que lejos de 

haberse cerrado la polémica que inició Husserl con el naturalismo hace cien 

años, se encuentra más viva que nunca. 

 

 

 
30 Ibid., p. 93. 
31 Cf. E. Marbach. “Naturalisierung des Geistes oder Natur und Geist”, en Metodo. International Studies 
in Phenomenology and Philosophy, vol. I, núm. 1, 2013, pp. 1-13. 



 



Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014, 111-128. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 
 
Fecha de recepción: 24-X-2013  Fecha de aceptación: 27-VII-2014 

 

 

 

 

EL ATAQUE DE JUAN DAVID GARCÍA BACCA  

A LA CATEGORÍA DE SORGE HEIDEGGERIANA 

 

ATTACK OF JUAN DAVID GARCÍA BACCA,  

THE HEIDEGGERIAN SORGE CATEGORY 

 

Xavier Gimeno Monfort 

Universidad de Valencia, España 
xagimon@hotmail.com  

 

 
 
Resumen: La intención principal del presente 
artículo se centra en tres puntos esenciales y 
correlacionados entre sí. Nuestra principal in-
tención es presentar argumentativamente, las 
razones por las que Juan David García Bacca 
habría cometido un error al traducir el término 
heideggeriano Sorge por preocupación y no por 
cuidado. Pretendemos sostener que el hecho de 

traducir Sorge por preocupación, distorsiona 
gravemente todo el andamiaje ontológico y 
existencial propuesto por Heidegger. Si esto es 
así, Juan David García Bacca habría elaborado 
un sistema crítico contra Heidegger, sostenido 
sobre un error de fondo, de traducción y de 
nivel de discurso. Es decir, el filósofo español 
únicamente se habría quedado en un orden de 
discurso óntico y no ontológico tal y como exige 
el proyecto fenomenológico heideggeriano.  
 
 
 
Palabras clave: Sorge | Preocupación | Cuida-
do | Ontológico 
 

Abstract: The aim of this essay focuses on 
three main points which are essentials and 
related to each other. Our main aim is to pre-
sent, in our argument, the reasons for which 
Juan David García Bacca would have erroneous-
ly translated Heidegger´s term “Sorge” for 
“concern” instead of “care”. We hope to main-
tain the argument that the fact of translating 

Sorge for concern seriously distorts the onto-
logical and existential framework that 
Heidegger proposes. If this is a fact, Juan David 
García Bacca would have developed a critical 
system against Heidegger, held over a funda-
mental mistake, at both a discourse and a 
translation level. In this way, the Spanish phi-
losopher would have only achieved an ontic 
discourse and not an ontologic one, which is 
what Heidegger´s phenomenological project 
requires. 
 
 
Key Words: Sorge | Concern | Care | Ontologi-
cal 
 

 

 

 

1. ANTECEDENTES 

 

 En el presente trabajo pretendemos mostrar los argumentos en contra de 

la categoría heideggeriana de Sorge que el filósofo español Juan David García 

Bacca propuso en una de sus obras más importantes Introducción literaria a la 

filosofía, escrita en 1945.   

mailto:xagimon@hotmail.com


112 XAVIER GIMENO MONFORT 

 

 112 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

No resulta casual que por estas fechas el filósofo español adquiriera una 

posición crítica y beligerante hacia Heidegger y su proyecto fenomenológico. 

Esto es así porque, a nuestro juicio, desde el año 1940 hasta bien entrado el 

año 1947, todas las intervenciones, trabajos y artículos monográficos sobre la 

figura y pensamiento centrado en el filósofo alemán adquieren (en el mundo 

crítico y argumentativo de García Bacca) un tono fustigador. 

La razón principal por la que nos hemos centrado en este año es que García 

Bacca se dedicará, en un capítulo de Introducción literaria a la filosofía, a criti-

car, atacar y corregir lo que, a su juicio, constituyen las cinco categorías más 

importantes dentro del sistema fenomenológico heideggeriano, a saber:  

 Sorge 

 Schuld 

 Mangel 

 Not 

 Tode 

La actitud adoptada por García Bacca ante estas cinco categorías heidegge-

rianas es, esencialmente, crítica y beligerante. Nuestra principal tarea no pasa 

por realizar un mero repaso de cada una de las cinco categorías y los argumen-

tos garcibaccquianos en contra, sino más bien, de un modo específico, conocer 

los argumentos críticos que García Bacca vierte sobre la primera de las categor-

ías, es decir, Sorge.  

Para ello, nos interesa saber qué opinaba el filósofo español sobre la que, a 

nuestro juicio, es la categoría por antonomasia dentro del andamiaje fenome-

nológico heideggeriano: Sorge, que es por derecho propio (dentro de las cinco 

categorías puestas a revisión crítica por García Bacca) la más importante feno-

menológica y ontológicamente hablando. Pensamos que, de algún modo, un 

análisis crítico sobre las razones y argumentos vertidos por García Bacca sobre 

la categoría de Sorge puede sernos útil para perfilar el sentido y valor de las 

críticas sostenidas por el filósofo español durante su etapa crítica (1940-1947) 

con los fundamentos fenomenológicos heideggerianos. 

Como la categoría de Sorge tiene un papel más que destacado en una de 

las obras más importantes de Heidegger, Sein und Zeit, escrita en 1927, cree-

mos que lo más adecuado, tanto por razones de extensión como por peso ar-

gumentativo, será centrar nuestra atención en una única categoría tratada por 

García Bacca. Además, dado que este análisis tratará sobre la categoría con 



EL ATAQUE DE JUAN DAVID GARCÍA BACCA A LA CATEGORÍA DE SORGE HEIDEGGERIANA 113 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 113 
 

mayor peso y densidad ontológica de la obra del alemán, mejor quedará retra-

tado el sistema crítico garcibaccquiano.  

Creemos que tenemos buenas y poderosas razones para pensar que, en lo 

más profundo de su argumentación crítica, el pensador español estaba soste-

niendo una interpretación errada, sobre el valor de las posibilidades ontológicas 

que encerraba la categoría heideggeriana de Sorge. Otra de las principales ta-

reas del presente trabajo es la de analizar y fundamentar (apoyados en nuestra 

particular interpretación de la Sorge heideggeriana) los posibles errores o exce-

sos cometidos por el filósofo español a la hora de fundamentar una crítica diri-

gida a la base del proyecto fenomenológico heideggeriano basado, esencial-

mente, en el ataque ingenioso y perspicaz de una categoría tan importante y 

crucial como pudiera ser la Sorge. 

Dicho esto, es hora de centrar el estado de la cuestión, a saber, los argu-

mentos críticos esgrimidos por García Bacca y darles, así, una contrapartida 

argumentativa por nuestra parte.  

Pasamos, pues, a exponer lo que, a nuestro juicio, es un descuido básico de 

interpretación sobre el concepto de Sorge. 

 

 

2. LA FALLA ARGUMENTATIVA COMO BASE DE UN ERROR 

 

2.1. La Sorge como preocupación 

En primer lugar analizaremos los argumentos de García Bacca para, poste-

riormente, perfilar lo que consideramos como un doble exceso interpretativo. 

Dice el filósofo español en Introducción literaria a la filosofía:  

 

El hombre es, pues, ente esencial [Seiendes] que está preocupado porque está no-

tando la frialdad e indiferencia glaciar del orden del ser, del Universo, frente a él; y 

así está sintiendo que la faena de trocar el Universo en Mundo, en Universo domes-

ticado y doméstico, está de continuo en peligro. Sólo el hombre vive sobresaltado, 

con el alma en un hilo, con el ser en vilo.1   

 

Lo primero que destacamos en este punto es la traducción de la palabra 

alemana Sorge.  García Bacca la traduce como Preocupación. 

 

 
1 García Bacca, Juan David, Introducción literaria a la filosofía. Madrid: Ed. Anthropos, 2003, p. 225. 



114 XAVIER GIMENO MONFORT 

 

 114 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

 Pensamos que traducir Sorge como preocupación constituye, en sí mismo, 

un error que, como intentaremos mostrar, trae como principal consecuencia el 

desequilibrio y deformación de lo que Heidegger estaba intentando plasmar en 

el texto. Este error es precisamente el que comete García Bacca. Con ello, incli-

nará, irremediablemente, la interpretación existencial del Dasein hacia un esta-

do de desasosiego, vilo y turbación permanente.  

Según el filósofo español, el hombre es uno de tantos que se sostiene 

(existencialmente hablando) en un equilibrio permanente sobre una maroma 

final. Equilibrio en el que sus planes de transformación del Universo en Mundo2, 

siempre corren riesgo de caer a un vacío sin red de seguridad y, por lo tanto, 

fracasar de modo definitivo. Interpretando las palabras de García Bacca, cree-

mos que está sosteniendo la idea equivocada de que para Heidegger el funda-

mento esencial del Dasein estaría basado en el estado anímico y existencial de 

planificación y trueque del Universo en Mundo.  

Pero no solamente esto, sino que el estado esencial del Dasein sería, como 

no, el de permanente preocupación. Pero, ¿por qué preocupación?, ¿preocupa-

ción de qué? El Dasein teme que sus planes de conversión de cosas en sí en 

cosas para él (de universo a mundo) fueran según lo previsto y no fracasaran. 

 En primer lugar, no consideramos que Heidegger sustente como premisa 

esencial de Ser y tiempo la idea de planificación y conversión del Universo en 

Mundo. En segundo lugar, el concepto de Sorge no apunta, como pensaba 

García Bacca, hacia un estado o estatus existencial semejante a la preocupa-

ción.  

Para poder sostener nuestra argumentación en contra de la elección de 

preocupación como traducción correcta de Sorge, así como los posibles excesos 

interpretativos a raíz de sostener dicha traducción expondremos, en primer lu-

gar, la explicación que el propio Jorge Eduardo Rivera presenta en su traduc-

ción de Sein und Zeit sobre el concepto alemán de Sorge. 

 

 
2 Sin necesidad ni espacio para extenderse en demasía, diremos que la diferencia entre Universo y Mun-
do es, en el esquema y proyecto dialéctico-transfinitante de García Bacca, una pieza esencial y clave. 
Grosso modo, Universo hace referencia al conjunto de cosas existentes en su generalidad más amplia y 
difusa. Todas las cosas pertenecen al universo, es decir, están ahí en un estado general de neutralidad. 
En el caso del Mundo, las cosas abandonan su estado de neutralidad, para ser trocadas en objetos, le-
yes, normas, herramientas para el hombre. El hombre habita el universo como uno de tantos, como una 
cosa más, neutra. Pero, el hombre tiene la habilidad y capacidad –a juicio de García Bacca-, de trocar las 
cosas neutras del universo, en cosas para él. Es decir, en cosas que le son útiles y beneficiosas. La dife-
rencia, pues, entre universo y mundo, es el abandono del estatus ontológico de neutralidad, para pasar 
a ser cosas en estado de utilidad y beneficio para el hombre. 



EL ATAQUE DE JUAN DAVID GARCÍA BACCA A LA CATEGORÍA DE SORGE HEIDEGGERIANA 115 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 115 
 

Dice Jorge Eduardo Rivera al respecto: 

 

“Cuidado”: en alemán, Sorge (destacado en el texto original). Tal como lo advierte 

el propio Heidegger, el término Sorge designa solamente una estructura existencial 

y no un fenómeno existensivo como sería, por ejemplo, el de preocupación, de la 

inquietud o de la solicitud. Hemos preferido la palabra “cuidado” (que en castellano 

es más neutra) al término preocupación, que habíamos usado en un comienzo. El 

cuidado debe ser entendido en este contexto en el sentido del conjunto de disposi-

ciones que constituyen el existir humano: un cierto mirar hacia delante, un atener-

se a la situación en que ya se está, un habérselas con los entes en medio de los 

cuales uno se encuentra. En efecto, cuando se hace algo con “cuidado” se está 

vuelto hacia lo que viene en el futuro inmediato, hacia lo que hay que hacer; pero, 

a la vez, se está arraigado en la concretísima situación en la que ya nos movemos 

en cada caso. Además, en estas dos disposiciones se está en contacto con las cosas 

en medio de las cuales nos encontramos.3 

 

 Jorge Eduardo se inclina por el uso de la palabra cuidado porque, según él, 

queda descargada del peso existencial que le proporciona la palabra castellana 

preocupación. Palabra y connotación que García Bacca escoge porque, según él, 

el estado natural o estado propio del Dasein pasa, esencialmente, por estar 

emocional y existencialmente preocupado.  

Para el pensador español, el Dasein se preocupa y ocupa de que los planes 

que tiene para trocar el Universo en Mundo se cumplan según lo previsto. A 

través de la angustia, el Dasein se abre ante su estado incardinado de arrojado 

en el mundo. Las posibilidades de todo Dasein quedan restringidas, esencial-

mente, a convertir y trocar las cosas ya pre-existentes en el Universo de las 

cosas. Según la opinión de García Bacca, esa limitación (el Dasein únicamente 

puede trocar, no crear de la nada) le empuja, existencialmente hablando, a un 

estado permanente de preocupación.  

A nuestro juicio, optar por la palabra “preocupación” conlleva, casi inevita-

blemente, no poder extraer conclusiones e interpretaciones ontológicas diferen-

tes a las del filósofo español. Conclusiones que, inevitablemente, inclinan y de-

forman el sentido originario expuesto en el § 41 de Ser y tiempo. Pudiera afir-

marse, sin temor a un exceso de interpretación por nuestra parte, que (como 

se podrá comprobar) el juicio crítico desarrollado por García Bacca, sentencia y 

 

 
3 Heidegger. Martin, Ser y tiempo. tr. J. E. Rivera. Madrid: Trotta, 2009,  p. 479. 



116 XAVIER GIMENO MONFORT 

 

 116 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

condena al proyecto fenomenológico heideggeriano a “una pena pesimista en 

una prisión solipsista”. 

 Veamos, pues, cual es, a nuestro juicio, el sentido y valor de optar (como 

hace Jorge Eduardo) por la palabra “cuidado” como traducción de la palabra 

alemana Sorge. Para ello, nos remitiremos a los § 41 y § 42 de Ser y tiempo en 

los que Heidegger centrará su descripción fenomenológica en aclarar qué es eso 

de la Sorge, o como nosotros traducimos: “cuidado”. 

 

2.2. La Sorge en territorio heideggeriano 

Comencemos por el  § 41de Sein und Zeit. 

En primer lugar, Heidegger nos indica cuál es la disposición afectiva propia 

del Dasein que, a propósito de dicho temple, comprende su condición existen-

cial de arrojado: 

 

El angustiarse, en cuanto disposición afectiva, es una manera de estar-en-el-

mundo; el ante-qué de la angustia es el estar-en-el-mundo en condición de arroja-

do: aquello por lo que la angustia se angustia es el poder-estar-en-el-mundo. Por 

consiguiente, el fenómeno de la angustia tomado en su totalidad muestra al Dasein 

como un estar-en-el-mundo fácticamente existente. Los caracteres ontológicos fun-

damentales de este ente son la existencia, la facticidad y el estar-caído.4  

 

Es decir, la angustia es el estado de ánimo o disposición afectiva capaz de 

abrir al Dasein ante la realidad existencial de su radical facticidad. 

Facticidad que se revela como un estar ya en el mundo como eyectado, 

como arrojado. Heidegger adelanta que, tras un estudio fenomenológico, el Da-

sein es capaz de advertir los fenómenos propios de su existir fáctico en un 

mundo que, como creía García Bacca, estaba ahí antes que nosotros y perma-

necerá después de nosotros. Pero esto, poco o nada tiene que ver con la idea 

sugerida por Heidegger. El filósofo alemán únicamente se limita a exponer cuál 

es, a su juicio, el sentimiento capacitado para abrir la conciencia ante la expe-

riencia de su radical facticidad y condición de arrojado.  

El segundo elemento que constituye este estar como caído en el mundo (y 

su correspondiente experiencia para la conciencia) tiene que ver con la natural 

disposición de anticipación de todo Dasein: 

 

 
4 Heidegger. Martin, Ser y tiempo. Trad. J. E. Rivera. Madrid: Trotta, 2009, p. 209.  



EL ATAQUE DE JUAN DAVID GARCÍA BACCA A LA CATEGORÍA DE SORGE HEIDEGGERIANA 117 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 117 
 

 

El Dasein ya siempre está “más allá de sí”, pero no como un comportarse respecto 

de otros entes que no son él, sino, más bien, en cuanto está vuelto hacia el poder-

ser que él mismo es. A esta estructura de ser del esencial “irle” la llamamos el anti-

ciparse-a-sí del Dasein. […] El anticiparse-a-sí no es una tendencia aislada en un 

“sujeto” sin mundo, sino que caracteriza al estar-en-el-mundo. Pero éste, junto con 

estar entregado a sí mismo, ya está siempre arrojado en un mundo. La entrega del 

Dasein a sí mismo se muestra originaria y concretamente en la angustia. El antici-

parse-a-sí, más plenamente comprendido “significa anticiparse a sí estando ya en el 

mundo”.5  

 

El anticiparse expuesto fenomenológicamente (y contextualizado según lo 

expuesto en § 41) nos está indicando, esencialmente, el estado y tendencia 

natural del Dasein, atendiendo a su estar futuro en el mundo. A nuestro juicio, 

es fácil caer en la tentación de exponer y relacionar el anticiparse del Dasein, 

con el estado de preocupación.  

Nosotros sugerimos la siguiente posibilidad: resulta sencillo emparentar el 

estado de presente y futuro (anticipación) con el estado existencial de preocu-

pación. De otro modo, pudiera interpretarse que el yo (en su condición de Da-

sein angustiado a propósito de su condición de arrojado) se preocupa por su 

existencia que, según García Bacca, está basada en: planes, intenciones, e in-

clinaciones del Dasein por trocar el Universo en Mundo. 

 

La interpretación que el propio García Bacca sostiene es afirmar que tanto 

la Sorge como el estado de anticipación tienen que ver con la idea de que el 

hombre se anticipa, es decir, tiene unos planes de futuro por los que pretende 

trocar el Universo en Mundo y que, de ello, se desprende su estado existencial 

de preocupado. De este modo, García Bacca está asociando preocupación y an-

ticipación elevando ambas categorías a un nivel supuestamente ontológico que, 

fenomenológicamente, es capaz de describir qué y cómo es el ser del Dasein. El 

filósofo español está interpretando (pensamos que de modo erróneo) un Dasein 

esencialmente preocupado porque, en su anticiparse a sí mismo existencial-

mente, sus planes de vida corren serios riesgos de fracasar, es decir, a uno le 

entra la angustia (la preocupación) cuando toma conciencia de que sus planes 

 

 
5 Ibídem, p. 210. 



118 XAVIER GIMENO MONFORT 

 

 118 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

de trocar cosas del universo en cosas para su mundo corren el peligro  de fra-

casar. 

Creemos que Heidegger no pretendía una especificación existencial tan de-

terminada y específica del encontrarse arrojado. Tampoco creemos que lo pre-

tendiera de la Sorge como cuidado. A nuestro juicio, Heidegger pretendía expo-

ner de modo neutralmente fenomenológico los acontecimientos o principales 

fenómenos que conforman el existir fáctico (como arrojado) de todo Dasein. 

Si esto es así, la Sorge no tendría por qué inclinarse del lado de la preocu-

pación existencial por nada en concreto y, menos aun, por una valoración de 

corte pesimista y poco justa que sostiene que uno se preocupa existencialmen-

te cuando sus planes de vida no salen como él tenía previsto. 

Heidegger reagrupó en un único término (como se ha podido comprobar en 

la cita anterior) las principales características en las que se fundamentaba su 

proyecto fenomenológico encargado de describir ontológicamente al Dasein. 

Dichas características eran: la facticidad, la existencia y la caída.  

El término escogido por Heidegger para sugerir la reagrupación conceptual 

de dicha experiencia fue la palabra alemana Sorge. Heidegger afirma en un 

momento clave del § 41: 

 

 La totalidad existencial del todo estructural ontológico del Dasein debe concebirse, 

pues, formalmente, en la siguiente estructura: el ser del Dasein es un “anticiparse 

a sí estando ya en (el mundo)”, “en medio de” (el ente que comparece dentro del 

mundo). Este ser da contenido a la significación del término “cuidado” (Sorge), que 

se emplea en un sentido puramente ontológico existencial. Queda excluida de su 

significación toda tendencia de ser de carácter óntico, tal como la preocupación o, 

correlativamente, la desesperación.6  

 

Es decir: en primer lugar, el cuidado reagrupa una serie de significados fe-

nomenológicos. En segundo lugar, es el propio Heidegger el encargado de des-

estimar otros conceptos tales como la preocupación o la desesperación.  

Creemos que la razón que empujó a Jorge Eduardo a escoger la palabra 

cuidado para traducir el termino heideggeriano de Sorge respondería a una 

razón, a saber, porque el término Sorge (en el contexto aquí empleada por Hei-

 

 
6 Ibídem, p. 210-211. 



EL ATAQUE DE JUAN DAVID GARCÍA BACCA A LA CATEGORÍA DE SORGE HEIDEGGERIANA 119 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 119 
 

degger) remite a un elemento más neutro, es decir, un sentido más puramente 

(como afirma Heidegger) ontológico existencial.  

Tenemos razones para creer que García Bacca comete una falla de interpre-

tación al inclinarse por la palabra “preocupación”. No únicamente porque con 

dicho término, el sentido de lo dicho se desvía, sino, más bien, porque como el 

propio Heidegger advierte, Sorge no tiene que emparentarse con valores emo-

cionales del tipo de la preocupación.  

Pensamos que el error del filósofo español —sobre el concepto de Sorge ba-

sado en la idea de preocupación— tiene que ver, esencialmente, con un frag-

mento clave del § 41 que transcribimos y explicamos a continuación: 

 

En cuanto fáctico, el proyectarse comprensor del Dasein ya está siempre en medio 

de un mundo descubierto. De éste toma sus posibilidades, y lo hace primeramente 

siguiendo el estado interpretativo del uno. Esta interpretación ha limitado de ante-

mano las posibilidades disponibles al ámbito de lo conocido, asequible, tolerable, de 

lo que se debe y acostumbra hacer. Esta nivelación de las posibilidades del Dasein 

a lo inmediatamente disponible en el cotidianidad lleva a cabo, al mismo tiempo, 

una reducción de lo posible en cuanto posible.7  

 

Creemos que el error cometido por García Bacca al asociar Sorge con pre-

ocupación y, al mismo tiempo, con la idea de anticipación, se basa en la idea de 

que, como podemos leer en el párrafo en cuestión, la interpretación fenome-

nológico existencial de la Sorge se ve seriamente limitada si atendemos a la 

idea de que, como pensaba García Bacca, el hombre está en el mundo como 

uno-de-tantos, en un mundo ya conformado. 

Si esto fuera así, sería razonable pensar que el Dasein tuviera motivos más 

que evidentes para estar preocupado. Los tendría (en el caso de que así fuera), 

si como García Bacca sostiene, el Dasein únicamente pudiera trocar cosas del 

universo, en cosas para sí y pertenecientes al mundo. Pero como se está inten-

tado demostrar, el uso y empleo del concepto Sorge, apunta hacia algo más 

general en el plano óntico ontológico existencial. Por lo tanto, no creemos que 

sea acertada la interpretación garcibaccquiana en este punto porque, esencial-

mente, sostiene una limitación de las posibilidades existenciales del Dasein, al 

 

 
7 Ibídem, p. 212-213. 



120 XAVIER GIMENO MONFORT 

 

 120 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

interpretarlo (consideramos que erróneamente) como uno de tantos, o como un 

hecho simple. 

La opinión que el filósofo español sostiene sobre la Sorge (preocupación) 

pensamos que está infinitamente más próxima (como expone en el siguiente 

fragmento Heidegger) a nociones tales como: deseo, voluntad, inclinación e 

impulso; que a su original sentido y valor heideggeriano. Dice el propio Heideg-

ger: 

 

El estar vuelto hacia las posibilidades se revela entonces, ordinariamente, como un 

mero “desear”. En el deseo, el Dasein proyecta su ser hacia posibilidades que no 

sólo quedan sin asumir en la ocupación, sino que ni siquiera se piensa ni espera 

que se cumplan. Por el contrario: el predominio del “anticiparse a sí” en la modali-

dad del mero deseo lleva consigo una falta de comprensión para las posibilidades 

fácticas. El “estar en el mundo” cuyo mundo ha sido primariamente proyectado co-

mo un mundo de deseos, se ha perdido irremediablemente en lo disponible, pero 

de tal manera que, siendo este último lo único a la mano a la luz de lo deseado, sin 

embargo jamás logra satisfacer. El deseo es una modificación existencial del pro-

yectarse comprensor, que, sumido en la condición de arrojado, se limita a “añorar” 

las posibilidades. Esta añoranza “cierra” las posibilidades; lo presente en el añorar 

desiderativo se convierte en el “mundo real”. El deseo presupone ontológicamente 

el cuidado.8  

 

De un modo más claro: a nuestro juicio, lo que Heidegger está señalando 

es, ni más ni menos, las consecuencias de comprender o asumir de un modo 

corriente y mundano, el hecho del estar arrojado en el mundo. Es decir, la li-

bertad del Dasein en su autoconformación, la idea de proyecto y, finalmente, la 

idea del anticiparse a sí.  

Curiosamente, este fragmento perteneciente al § 41 podría ser la justifica-

ción y defensa del propio Heidegger ante las acusaciones que vierte García Bac-

ca sobre la idea de Sorge entendida como preocupación. Heidegger emplea 

términos corrientes para referirse y exponer las conclusiones extraídas de su 

análisis fenomenológico-existencial. El uso de la palabra Sorge apunta, pues, a 

la idea (siempre desde las alturas de un enfoque fenomenológico existencial) de 

que el Dasein, además de estar ya siempre arrojado en el mundo se anticipa a 

sí desde sí mismo.  

 

 
8 Ibídem, p. 213. 



EL ATAQUE DE JUAN DAVID GARCÍA BACCA A LA CATEGORÍA DE SORGE HEIDEGGERIANA 121 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 121 
 

Pero ese anticiparse (y su condición de arrojado) poco o nada tienen que 

ver con nociones (en un nivel mundano) tales como el deseo. No tienen que ver 

porque el desear (desde un enfoque no ontológico) inclina la balanza termi-

nológica e interpretativa hacia el impulso de querer que las cosas sean las que 

uno tenía planeadas y que, dicho sea de paso, coincide con la interpretación 

que sostenía García Bacca.  

El desear y añorar (la voluntad o la inclinación) pueden ser analizados des-

de el prisma de la Sorge; pero siempre que uno tome como premisa que, en el 

nivel de discurso y contexto que Heidegger propone, estos conceptos son pos-

teriores e inferiores desde un enfoque ontológico; o lo que es lo mismo, el aná-

lisis ontológico de Sorge no se puede ni debe centrar en elementos como el de-

seo o la voluntad.  

Situándonos desde el enfoque heideggeriano de Sorge, éste apunta a las 

posibilidades existenciales que el Dasein posee por su radical condición de arro-

jado. Es decir, Sorge apunta (como término ontológico) a la idea de cuidado. 

Esto es, a que el Dasein (arrojado en el mundo) tiene que hacerse cargo de su 

existir fáctico, de su libertad y sus posibilidades existenciales. Sorge, desde 

este enfoque, no puede derivar (como ocurre con el análisis de García Bacca) 

en la idea de una preocupación propia de un ente concreto en un mundo con-

creto que, deseoso de hacer cumplir sus expectativas, se preocupa de que sus 

limitadas posibilidades se vean cumplidas. 

Expuesto el § 41, es momento de analizar el § 42 de Ser y Tiempo, con el 

objetivo de poder afianzar las razones por la que, a nuestro juicio, la inicial in-

terpretación de García Bacca —sobre los fundamentos heideggerianos— no es 

del todo acertada. 

 

2.3. La mirada excesiva de García Bacca al Fausto de Goethe 

García Bacca hace servir un fragmento del Fausto de Goethe para argu-

mentar la idea de que no sólo el concepto de Sorge —también el resto de las 

categorías por el filósofo español analizados: Schuld, Mangel, Not y Tod— tiene 

fuertes reminiscencias fáusticas. El propio García Bacca se explica del siguiente 

modo: 

 

Según el mismo Heidegger, la interpretación del Ser de nuestra realidad de verdad 

como Preocupación le fue sugerida por la lectura y comparación de la antropología 



122 XAVIER GIMENO MONFORT 

 

 122 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

agustiniana con la ontología aristotélica; y para confirmar su explicación con un 

testimonio neutral, es decir: anterior a la interpretación, aduce en Ser y tiempo una 

fábula de Higinio, que Goethe tomó de Herder y Herder elaboró de su Das Kind der 

Sorge (Suphan, XXXIX, 75). Así, pues, podemos afirmar que Heidegger aprovechó 

para esta parte de Ser y tiempo la escena de Fausto que hemos citado y traducido. 

Sólo que las influencias entre Goethe y Heidegger tal vez no queden circunscritas a 

la persona simbólica de Preocupación (como parecería indicar la cita de Heidegger, 

en las pp. 197-199), sino que creemos se extiende a las “cinco” viejas grises que 

aparecen en la escena citada.9 

 

En primer lugar, la idea de que el concepto de Sorge (en su variante de 

cuidado, y no como preocupación) sea empleado como elemento nuclear de la 

interpretación existencial a propósito de una comparativa entre san Agustín y 

Aristóteles es cierta. De ello da testimonio la cita número 2 de la página 199 de 

Ser y Tiempo: 

 

El enfoque del “cuidado” que ha orientado la precedente analítica existencial de Da-

sein se le fue aclarando al autor a través de los intentos de una interpretación de la 

antropología agustiniana (es decir, grecocristiana) en relación con los principios 

fundamentales de la ontología de Aristóteles.10 

 

En el caso de la segunda parte de la cita, sobre la que García Bacca asegu-

ra que Heidegger tomó prestada la reformulación de Goethe de la fábula de 

Higinio de Herder, a nuestro juicio, no parece acertada.  

En el § 42 de Ser y Tiempo, únicamente aparece reproducido un fragmento 

de la fábula de Higinio de Herder, y no el fragmento de El Fausto de Goethe que 

García Bacca reproduce y asegura que fue crucial no sólo en la inspiración del 

concepto preontológico del término Sorge, sino, también, en el resto de cate-

gorías destacadas por el pensador español. 

Permitamos, pues, que el propio Heidegger se explique. Para ello, reprodu-

cimos la cita número 1 que aparece en la página 198 de Ser y Tiempo y, poste-

riormente, comentemos los puntos de tensión y confrontación: 

 

El autor encontró esta prueba documental preontológica de la interpretación on-

tológico-existencial del Dasein como cuidado en el artículo de K. Burdach, Faust 

 

 
9 García Bacca, Juan David, Introducción literaria a la filosofía. Madrid: Ed. Anthropos, 2003, pp. 208-
209. 
10 Heidegger, Martin, Ser y tiempo. Trad. J. E. Rivera. Madrid: Trotta, 2009,  p. 216.  



EL ATAQUE DE JUAN DAVID GARCÍA BACCA A LA CATEGORÍA DE SORGE HEIDEGGERIANA 123 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 123 
 

und die Sorge, Deutsche Vierteljahrscrift für Literaturwissenshaft und Geistesges-

chichte I (1923). Pp. 1 ss. Burdach muestra que Goethe tomó de Herder y reela-

boró para la segunda parte de su Faust la fábula de la cura, transmitida como fábu-

la 220 de Higinio. Cf. Especialmente pp. 40 ss.11   

 

Es decir, Heidegger descubre que Goethe reelaboró una fábula de Herder 

(Higinio), para desarrollar la segunda parte del Fausto. No es casual, pues, que 

Heidegger cite textualmente un fragmento de la fábula de Herder, y no el frag-

mento que García Bacca reproduce de Goethe.  

No afirmamos que la influencia de Goethe (y su Fausto) no fuera importan-

te para el desarrollo de Ser y Tiempo. Lo que defendemos (basándonos en las 

propias palabras de Heidegger) es que lo que realmente le determinó como 

prueba preontológica del concepto de Sorge en aquél momento era Herder y su 

fábula; independientemente de que llegara a tal descubrimiento a través de 

Goethe o, como el propio Heidegger asegura, un artículo de Burdach que expo-

ne semejante comparativa y descubrimiento12. 

Pensamos, pues, que es un exceso interpretativo por parte de García Bacca 

aseverar que Heidegger tomó como eje central la segunda parte del Fausto pa-

ra su precomprensión ontológica de Sorge. Más aun, cuando el fragmento cita-

do por el propio Heidegger es un fragmento de la fábula de Higinio sobre Sorge. 

Pero aun nos parece mayor desacierto por parte de García Bacca ampliar el su-

puesto radio de acción e influencia de Goethe y su Fausto al conjunto de cate-

gorías existenciales planteadas y desarrolladas por Heidegger en Ser y Tiempo.  

En conclusión, pensamos que la prueba de la precomprensión ontológica del 

concepto de Sorge por parte de Heidegger, queda restringida a la fábula de 

Herder Higinio, esencialmente, porque es la que el propio Heidegger cita. Pero, 

la argumentación y exposición sobre el error de fondo que arrastra García Bac-

ca a propósito del concepto de Sorge (entendido como preocupación) no queda 

únicamente reducida a este párrafo. 

 

 

 

 

 
11 Heidegger, Martin, Ser y tiempo. Trad. J. E. Rivera. Madrid: Trotta, 2009,  p. 215. 
12 El texto se cita según F. Bücheler, Rheinisches Museum, t. 41 (1886), p. 5; la traducción alemana de 
Burdach, loc. Cit., pp 41 s. Aparece referido por Heidegger en una nota a pie de página en Ser y tiempo, 
p. 215. 



124 XAVIER GIMENO MONFORT 

 

 124 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

2.4. Los dos sentidos de Sorge. El problema de los órdenes de discurso 

Heidegger emplea el § 42 como una exposición histórica sobre el hecho de 

que el concepto Sorge, bien pudiera tener dos usos y sentidos diversos. Éstos 

vendrían esencialmente determinados por el enfoque que se tome de dicha pa-

labra. Los dos enfoques (como ahora expondremos) vienen determinados: o 

bien por el punto de vista ontológico existencial, o bien por el enfoque óntico-

teórico.  

Atendamos a las no sutiles diferencias entre ambos, así como al conjunto 

de razones por las que creemos que García Bacca únicamente se centró en el 

segundo de los enfoques, para extraer la errada conclusión de que Sorge debía 

traducirse e interpretarse como preocupación. 

En primer lugar, reproducimos las palabras iniciales de Heidegger, donde 

descarta el uso de Sorge como preocupación: 

 

En las interpretaciones precedentes, que llevaron finalmente a la exposición del 

cuidado como ser del Dasein, lo importante era alcanzar los fundamentos “ontológi-

cos” adecuados para el ente que somos nosotros mismos y que llamamos “hom-

bre”. Para ello fue necesario que desde el comienzo nuestro análisis se apartara de 

la dirección tradicional pero ontológicamente confusa y principalmente cuestionable, 

representada por la definición usual del hombre. Si se la mide por ésta, la interpre-

tación ontológico-existencial podrá parecer extraña, especialmente si el “cuidado” 

se entiende, de un modo puramente óntico, como “preocupación” y “aflicción”.13 

 

Es decir, el asunto que ocupa y preocupa a Heidegger (con respecto al con-

cepto de Sorge) es su enfoque ontológico existencial. El uso de un concepto 

mundano y explayado ya desde su enfoque tradicional u óntico, bien podría 

desviar la interpretación ontológico existencial que busca y persigue Heidegger.  

Pensamos que, de algún modo, García Bacca cae en el error ya anunciado 

por Heidegger en el § 42. Pero, ¿dónde está la justificación y argumentación de 

dicha diferencia entre usos del concepto Sorge? Heidegger afirma hacia el final 

del § 42: 

 

La perfectio del hombre —el llegar a ser eso que él pude ser en su ser libre para 

sus más propias posibilidades (en el proyecto) — es ‘obra’ del “cuidado”. Pero el 

 

 
13 Ibídem, pp. 214-215. 



EL ATAQUE DE JUAN DAVID GARCÍA BACCA A LA CATEGORÍA DE SORGE HEIDEGGERIANA 125 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 125 
 

“cuidado” determina también con igual originariedad la índole radical de este ente, 

según la cual está entregado al mundo de que se ocupa (condición de arrojado). El 

“doble sentido” de la “cura” mienta “una sola” constitución fundamental en su doble 

estructura esencial de proyecto arrojado.  

La interpretación ontológico-existencial no es, en relación con la interpretación ónti-

ca, una mera generalización óntico-teórica. Tal generalización significaría tan sólo 

que todos los comportamientos del hombre están marcados ónticamente por la 

“preocupación” y regidos por una “dedicación a algo”. La “generalización” es ‘on-

tológico-apriorística’. No se refiere a propiedades ónticas que se presentan constan-

temente, sino a una estructura de ser ya subyacente en cada caso. Sólo ella hace 

ontológicamente posible la designación óntica de este ente como “cura”. La condi-

ción existencial de la posibilidad de las “preocupaciones de la vida” y de la “dedica-

ción (a algo)” debe concebirse como cuidado en un sentido originario, es decir, on-

tológico.14 

  

Este es, a nuestro juicio, la mejor prueba de que existe una doble vertiente 

interpretativa del concepto de Sorge.  

Heidegger pretende exponer, de modo fenomenológico, el punto de vista 

ontológico existencial de ser del ente. Este enfoque ontológico existencial ha 

devenido (a propósito del uso del término Sorge) en que dicha palabra adquiera 

un sentido ontológico que inclina toda interpretación hacia la idea laxa de cui-

dado. 

De lo que Heidegger nos advierte principalmente en esta extensa cita es 

que no podemos generalizar (desde un prisma óntico) el concepto de Sorge 

que, independientemente de ser verdadero, fáctico o real, no atrapa el sentido 

más amplio y ontológico del mismo.  

Tenemos, pues, razones para creer que García Bacca no advirtió esta cru-

cial diferencia de enfoques provocando, así, un giro interpretativo ontológico 

sobre el concepto de Sorge. Giro interpretativo que lo mantuvo en un nivel me-

ramente óntico y no ontológico.  

El error de García Bacca no queda restringido al uso de Sorge como pre-

ocupación, sino que va más allá, haciendo que la interpretación de dicho con-

cepto existenciario se mantenga en un nivel óntico no adecuado al contexto 

ontológico que exigía Heidegger y que, a todas luces, era el adecuado para po-

 

 
14 Ibídem, p. 217. 



126 XAVIER GIMENO MONFORT 

 

 126 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

der comprender acertadamente el valor existencial que requiere la interpreta-

ción de estos párrafos de Ser y Tiempo. 

García Bacca relacionará —como intrínsecos entre sí— muerte y preocupa-

ción: 

  

Nuestro Ser (y por el Ser explicamos los seres y les damos caracteres de necesi-

dad, de universalidad, de conexión) padece de temblequera incurable, porque el 

ente sobre el que asienta es real con realidad simplemente de hecho.  

“Nuestro Ser está que se muere, y está de muerte porque la realidad que le hace 

de base es simplemente realidad de hecho”. Tal es el concepto heideggeriano de 

Muerte, como concepto estrictamente ontológico.15 

 

La relación entre muerte y preocupación (Tode y Sorge) está, según García 

Bacca, asentada sobre el quicio de un prisma ontológico que, según él, propor-

ciona el lecho de hecho que sustenta el análisis ontológico-existencial de Hei-

degger. 

Según se ha demostrado suficientemente, esto constituye, en sí mismo, un 

error de base porque, como acabamos de ver, el nivel de discurso e interpreta-

ción en el que se situaría el filósofo español (y del cual parte toda la interpreta-

ción crítica del proyecto fenomenológico de Heidegger) es esencialmente óntico 

y no ontológico. Si esto es así, entonces, tiene sentido (no creemos que ocurra 

lo mismo con el fundamento) el hecho de que García Bacca interprete como 

mera cuestión de hecho el fundamento fenomenológico heideggeriano. Decimos 

“tiene sentido”, porque al relacionar la muerte con la preocupación es difícil no 

extraer la conclusión de que el Dasein, es una mera cuestión de hecho. 

¿Qué significa exactamente eso de “cuestión de hecho” en el esquema in-

terpretativo del filósofo español? Saber-se ser de hecho significa (para García 

Bacca) que el hombre sabe de su finitud, es decir, que posee conciencia de su 

muerte como fin definitivo existencial y que, por ello, al ser uno de tantos, se le 

apodera la temblequera o preocupación existencial. Esta temblequera o preocu-

pación determinará (a juicio de García Bacca) el sentido del ser del Dasein.  

Sabemos (por todo lo argumentado con anterioridad) que esta interpreta-

ción no es en sí errónea. Esta interpretación de la temblequera, del temor a la 

muerte; incluso su relación con el sentido de la preocupación es correcta, es 

 

 
15 García Bacca, Juan David, Introducción literaria a la filosofía. Madrid: Ed. Anthropos, 2003, p. 231. 



EL ATAQUE DE JUAN DAVID GARCÍA BACCA A LA CATEGORÍA DE SORGE HEIDEGGERIANA 127 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 127 
 

correcta únicamente si nos situamos en un orden y nivel de discurso concreto, 

a saber, el óntico que es el orden desde el que expone y desarrolla su crítica el 

filósofo español. Heidegger confronta este orden de discurso con un nivel on-

tológico. Un nivel ontológico que sea reiterado es el que verdaderamente atra-

viesa (como tema y preocupación) toda la obra Ser y Tiempo. 

 

 

3. CONCLUSIÓN 

 

El error de García Bacca se basa, esencialmente, en el hecho de confundir 

el orden de discurso óntico con el ontológico. Este error provoca que el filósofo 

español considere e interprete el proyecto fenomenológico heideggeriano de un 

modo principalmente lato y laxo; infinitamente más de lo que Heidegger pre-

tendía. Como principal consecuencia, García Bacca entiende que la existencia 

del Dasein es, en definitiva, una existencia de hecho. 

Sabemos por todo lo dicho, que los errores del pensador español se centran 

en tres puntos esenciales, a saber:  

1) Traducir el concepto de Sorge como preocupación, lo cual provoca que 

García Bacca emparente preocupación con anticipación. Si esto es así, no resul-

ta difícil comprender que el pensador español creyera que el estado esencial de 

todo hombre es, fundamentalmente, el estado de preocupación por su porvenir. 

Una preocupación generada por la inclinación a anticiparse a sí mismo. Es decir, 

a la inclinación natural del hombre por intentar que sus planes de porvenir y de 

futuro lleguen a buen puerto. Creemos haber podido argumentar que este ar-

gumento es, esencialmente, un error. 

2) Pensamos que también es un error atribuir a Goethe el origen y sentido 

último del conjunto argumentativo y proyecto fenomenológico heideggeriano. 

Existen ciertas referencias a Goethe en la obra de Heidegger y, aun así, no 

puede inferirse, como hace García Bacca, la dependencia y sumisión de Ser y 

tiempo a la obra de Goethe Fausto. 

3) Pensamos que, como comentábamos al inicio de la conclusión, el error 

fundamental y esencial del que no pude escapar García Bacca es, sin lugar a 

dudas, el hecho de situar y sostener todo el sistema crítico y argumentativo 

contra el concepto de Sorge heideggeriana sobre un orden de discurso (óntico) 

muy diferente del que el propio Heidegger de modo explícito y reiterado exige 



128 XAVIER GIMENO MONFORT 

 

 128 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

al inicio de Ser y Tiempo (ontológico). Este cambio de orden de discurso gene-

ra, sin lugar a dudas, una distorsión gravísima a la hora de interpretar el propio 

proyecto heideggeriano. Error común, y no por ello menos grave, que el filósofo 

español no habría sabido evitar. 

 

 



Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014, 129-142. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 
 
* Texto presentado en el X Congreso de la SEFE celebrado en Barcelona Fenomenología, experiencia y 
razón. En el Centenario de “Ideas I”. 

 
 
Fecha de recepción: 2-IV-2014  Fecha de aceptación: 23-VII-2014 

 

 

 

 

LA FENOMENOLOGÍA DE LA RAZÓN Y LA EXPERIENCIA ESTÉTICA. 

EDMUND HUSSERL Y VASILY SESEMANN
* 

 

PHENOMENOLOGY OF REASON AND AESTHETIC EXPERIENCE. 

EDMUND HUSSERL AND VASILY SESEMANN 

 

Dalius Jonkus 

Vytautas Magnus University, Lituania 
phenolt@yahoo.com  

 

 
 
Resumen: La estética fenomenológica debería 
ser capaz de revelar cómo la estructura de 
cualquier objeto estético dado está conectada 
con la experiencia de ese objeto, así como 
demostrar las condiciones necesarias para la 
propia experiencia estética. Para hacerlo, hay 
que argumentar en contra de los supuestos 
unilaterales, como por ejemplo  la suposición 

del objetivismo estético que postula la belleza 
como rasgo exclusivo de la realidad indepen-
diente del sujeto; o la creencia opuesta, que la 
belleza es esencial y únicamente la proyección 
del gusto subjetivo sobre las cosas en el mun-
do. Sesemann analiza el objeto estético y el 
acto estético, enfatizando su conexión. Esta 
conexión se refiere a lo que se describe en la 
fenomenología de Husserl como la correlación 
entre el objeto intencional y el acto intencional. 
Esta conexión puede ser descubierta sólo me-
diante el método fenomenológico: realizando la  
reducción fenomenológica. En este documento 
se explicará en primer lugar la percepción esté-
tica en la estética de Sesemann. Más adelante, 
se examina la concepción de la estructura del 
objeto estético en el contexto de la estética de 
Sesemann: la composición de los elementos, 
las sensaciones en relación con el significado, 
etc. Por último, el artículo sugiere que la estéti-
ca de Sesemann se basa fundamentalmente en 
el método de la reducción fenomenológica. 
  
 
Palabras clave: Fenomenología | Reducción 
fenomenológica | Estética | Descripción | Con-
ciencia 

Abstract: Phenomenological aesthetics should 
also be able to show how the structure of any 
given aesthetic object is connected with the 
experience of that object, as well as to demon-
strate the necessary conditions for the aesthetic 
experience itself. In order to do so, one must 
argue against one-sided assumptions, such as 
the aesthetic objectivism’s supposition that 

beauty is exclusively the trait of reality not at 
all dependent on the subject’s experience of 
it; or its opposite belief that beauty is essential-
ly and solely the projection of the subjective 
taste onto the things in the world. Sesemann 
analizes the aesthetic object and aesthetic act 
by emphasizing their connection. This 
connection relates to what is described in 
Husserls phenomenology as the correlation 
between the intentional object and the 
intentional act. This connection can be 
discovered only by using the phenomenological 
method: by doing phenomenological reduction. 
This paper will first explain the aesthetic per-
ception in Sesemann‘s aesthetics. Later, it 
examine the conception of the aesthetic ob-
ject‘s structure in Sesemann‘s aesthetic: com-
position of elements, sensations in connection 
with meaning; etc. Finally, the paper will argue 
that Sesemann‘s aesthetics is essentially based 
on the method of phenomenological reduction.  
 
 
 
Key Words: Phenomenology | Phenomenologi-
cal reduction | Aesthetics | Description | Con-
sciousness 
 

 

mailto:phenolt@yahoo.com


130 DALIUS JONKUS 

 

 130 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

 

 

1. INTRODUCCIÓN 

 

 La razón en la fenomenología de Husserl no es una cualidad del sujeto, si-

no una correlación entre el sentido de las cosas y su manera de aparecer en la 

conciencia. La racionalidad de la realidad exige una expresión adecuada. Esta 

correlación significa que la manifestación de las cosas no se da al azar, sino que 

es objetiva. La filosofía de la cultura y de la estética revela los significados cul-

turales y estéticos intersubjetivos. El objetivo de esta ponencia es revelar la 

correlación entre la fenomenología de la razón y la experiencia estética, me-

diante la comparación de la fenomenología de Husserl y la estética de Vasily 

Sesemann. Vasily Sesemann nació en el año 1884 en la ciudad de Viborg, Fin-

landia. Su padre era sueco y su madre alemana. Estudió filosofía en la Univer-

sidad de San Petersburgo. De 1909 a 1911 continuó estudiando filosofía en la 

Universidad de Marburgo; en esa ciudad, junto con Ortega y Gasset, fue miem-

bros del grupo de Nicolai Hartmann. En 1923 fue invitado a enseñar filosofía en 

la Universidad de Kaunas, Lituania. Durante la época del dominio de la Unión 

Soviética, fue arrestado y pasó seis años en el Gulag. Después de ser liberado 

se le permitió trabajar como profesor de lógica en Vilnius hasta el día de su 

muerte, el 23 de marzo de 1963. La filosofía de Sesemann fue influenciada por 

las ideas neokantianas y la fenomenología. Su teoría de la estética utiliza el  

método fenomenológico.  

El interés de Sesemann en la estética se hace obvio no solamente por los 

temas tratados en su obra principal La Estética, publicada por primera vez en 

lituano en 1970, después de su muerte, sino también por las investigaciones 

hechas y publicadas en varios artículos. En el año 1922, en un artículo escrito 

en ruso y publicado en la revista rusa Pensamiento 1 durante la postrevolución 

en Petrogrado (actual San Petersburgo), Sesemann formula sus principios esté-

ticos, que no cambiarán en sus publicaciones sucesivas ni en el manuscrito de 

su Estética. Es probable que su interés por la estética comenzara durante su 

época de estudiante en Marburgo, cuando, como hemos dicho, participa en el 



LA FENOMENOLOGÍA DE LA RAZÓN Y LA EXPERIENCIA ESTÉTICA 131 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 131 
 

grupo de discusión de Nicolai Hartmann1. Para poder afirmar esta tesis es nece-

sario analizar otras fuentes escritas como la correspondencia entre Sesemann y 

Nicolai Hartmann. Ahora podemos hacer conjeturas al respecto partiendo de las 

fuentes indirectas a disposición. José Ortega y Gasset, pensador que también 

pertenecía a este grupo de discusión, profundizó en varios aspectos de la esté-

tica y la filosofía de la cultura, reflexionando sobre las posibilidades de la apli-

cación de la fenomenología. Hartmann terminó de escribir su obra Estética, pu-

blicada en 1953, (que podemos definir como una estética fenomenológica) al 

final de la segunda guerra mundial 1944-1945. Todos estos pensadores men-

cionados mantienen una posición crítica con respecto a las teorías estéticas, 

tanto las psicológicas subjetivistas como las naturalistas objetivistas. Sese-

mann, como otros pensadores de su época, pone todo su interés en el libro In-

vestigaciones lógicas de Husserl, en el que se explica el método fenomenológico 

y se anima a recurrir a la experiencia directa y a la descripción del objeto dado 

en ella. También representan un punto de atención para los intelectuales de 

este periodo las investigaciones de Moritz Geiger, que, partiendo desde un en-

foque fenomenológico, intenta purificar el plano de la experiencia estética y 

revelar la singularidad de una vivencia estética. Sin embargo, los estudiosos de 

la estética de Sesemann no se han atrevido hasta ahora a realizar un análisis 

profundo de los vínculos de este autor con la tradición de la filosofía fenome-

nológica.    

En este artículo se hace, en primer lugar, un análisis del objeto estético y 

su correlación con el acto estético; en segundo lugar, se muestra que las con-

cepciones estéticas de Sesemann pertenecen a la tradición fenomenológica. En 

realidad la posición que el pensador sostiene con respecto a las ideas de Hus-

serl sobre la fenomenología pura no está muy clara, debido a algunas circuns-

tancias comprensibles. Aun así, yo considero que es obvia la conexión del desa-

rrollo de su pensamiento con la fenomenología transcendental, si profundiza-

mos en sus teorías sobre la estética, sobre todo al analizar el objeto estético o 

los valores en la correlación con el acto estético.  

En un artículo de Javier San Martín publicado hace poco éste afirma que 

existen varias diferencias entre las Investigaciones lógicas y el primer tomo de 

 

 
1 Javier San Martín,  en su libro dedicado a la fenomenología de Ortega y Gasset, menciona este grupo 
de Nicolai Hartmann.  Cfr. San Martín, J., La fenomenología de Ortega y Gasset, Madrid, Biblioteca 
Nueva, 2012, pp. 52. 



132 DALIUS JONKUS 

 

 132 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

las Ideas de Husserl. Entre estos dos libros se observa una cierta evolución re-

lacionada con la nueva razón práctica y la comprensión del problema de los va-

lores:  

 

Si para considerar el tema del idealismo fenomenológico la distinción de estas dos 

etapas es fundamental, en la consideración de la razón práctica aún lo es más. De 

todas maneras, hay que ver una considerable evolución de Husserl ya en la etapa 

de la fenomenología estática, desde las Investigaciones lógicas a las Ideas. Pero me 

parece que, sobre todo, son más importantes los cambios posteriores. El cambio de 

las Investigaciones lógicas a las Ideas consiste en que en la primera obra los actos 

relacionados con la práctica, la valicepción y los sentimientos que motivan la volun-

tad, son meras cualidades intencionales a las que no se le podrían preguntar por su 

razón porque esta se vehicula solo con la materia intencional que es teórica y no 

tiene relación con la práctica. En las Ideas el análisis es mucho más matizado, por-

que los actos intencionales valiceptivos son actos noéticos que tienen sus correlatos 

en el noema, abriéndolos así a una fenomenología de la razón práctica.2 

 

San Martín subraya que en el primer tomo de las Ideas, comparándolo con 

las Investigaciones lógicas, ocurre un cambio esencial al evaluar las 

posibilidades de la razón práctica; ésta se vincula, en primer lugar, al problema 

de los valores éticos. Sin embargo, yo creo que este giro hacia la práctica 

también nos revela el problema relacionado con los valores estéticos. La 

estética de Vasyli Sesemann es una teoria fenomenológica de los valores 

estéticos, mediante la cual se analiza y describe la objetividad de los valores 

estéticos. La fuente de esta objetividad es la correlación entre objeto estético y 

acto estético. 

 

 

2. DEFINICIÓN DEL OBJETO ESTÉTICO 

 

Según Sesemann, la estética es una disciplina que estudia el sentido del 

fenómeno estético. Los objetos creados por la naturaleza o por el ser humano 

que manifiestan su belleza pertenecen a la esfera de la estética. Sesemann ve 

en la estética una teoría de la belleza, esta, en su sentido más amplio, es iden-

 

 
2  San Martin Javier, „Valores y racionalidad en los diversos tipos de cultura“, Escritos de Filosofia. 
Segunda Serie, Buenos Aires, No1, (2013), pp.117-118.  



LA FENOMENOLOGÍA DE LA RAZÓN Y LA EXPERIENCIA ESTÉTICA 133 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 133 
 

tificada con el valor estético. Podemos decir que el objeto estético tiene su va-

lor cuando es bello y esto supone que el objeto estético es dado al sujeto. La 

belleza como valor estético puede existir solamente como expresión sensorial 

para el sujeto que posee la cualidad de  comprender y evaluar, es decir, que es 

capaz de reconocer el valor estético que contiene un objeto. En la misma defi-

nición del objeto estético reside la referencia a su asociación con una percep-

ción particular y con el acto mismo de evaluación. Esto es un rasgo característi-

co de la definición fenomenológica de los valores. Los valores normalmente sólo 

existen para aquellos que los aprecian y los reconocen. Sin embargo, lo impor-

tante no es sólo el acto de la intuición de los valores, sino también la estructura 

del objeto en sí mismo, que es un requisito previo para la realización del acto 

de evaluación. Sesemann hace hincapié en la relación existente entre los valo-

res estéticos y el acto de evaluación: “Si la belleza es un valor determinado, 

que incluye obras de arte o de la naturaleza y los fenómenos de la vida huma-

na, entonces no depende sólo de la naturaleza del objeto, sino también del su-

jeto, el cual al ser consciente del objeto, siente y reconoce su belleza”3. 

Al considerar los criterios de la belleza estética, nos encontramos con la 

creencia común de que la belleza es una cuestión puramente subjetiva, o como 

dice un refrán popular “Sobre gustos no hay nada escrito”. Esta actitud sugiere 

que la objetividad de la belleza se podrá descubrir sólo si es demostrada objeti-

vamente mediante ciertos métodos experimentales, pertenecientes a las cien-

cias naturales y que además son independientes del sujeto. Sesemann condena 

tales puntos de vista e indica que la metodología de la investigación científica 

de los valores no puede coincidir con los métodos de las ciencias naturales, 

porque estaríamos negando los valores de los mismos fenómenos: “Exigir que 

la ética y la estética sigan los métodos de las ciencias naturales, significa hacer 

una investigación estética y ética de los fenómenos desde un enfoque que no 

permite el desarrollo y la captación de los rasgos característicos del fenóme-

no”4. 

Otra crítica a la estética es que supuestamente es relativa. La belleza no es 

solamente algo subjetivo sino también relativo; cambia según las circunstancias 

culturales e históricas. Esta crítica como la primera enfatiza la belleza como un 

 

 
3 Sezemanas Vosylius, Estetika, Vilnius, Mintis, 1970, p. 12. 
4 Ob. cit., p. 14. 



134 DALIUS JONKUS 

 

 134 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

valor dependiente del sujeto y de las circunstancias accidentales en la que se 

encuentra. Sin embargo, Sesemann rechaza este punto de vista porque, a su 

juicio, la objetividad aquí no significa necesariamente la negación del sujeto. La 

objetividad debe entenderse como la manifestación de la belleza ante el sujeto 

que percibe y valora, ya que dicha valoración debe reunir una serie de condi-

ciones necesarias, como la estructura del objeto mismo y las correspondientes 

capacidades del sujeto. Por ejemplo, el estilo estético de una u otra época 

histórica no cambia por casualidad, sino de acuerdo a la relación cambiante del 

sujeto con el entorno también cambiante. Por lo tanto, podemos decir que esta 

relación o estilo es una unidad tan orgánica que incluso, aunque sufra cambios, 

puede definirse como constante. No es una coincidencia que Sesemann enlace 

la objetividad estética con la manera en que los fenómenos estéticos son dados 

al sujeto consciente de ellos y no con la  objetividad misma  y la realidad en sí 

del mundo existente. 

 

El hecho de que la belleza se manifieste solo ante el sujeto que la percibe y aprecia, 

no implica inmediatamente que el acto de reconocimiento dependa por entero de 

las predilecciones individuales del sujeto, de su carácter y su parecer. Lo que de-

pende de las condiciones subjetivas también puede ser objetivo, si esas condiciones 

se encuentran en la naturaleza general del sujeto o en sus relaciones esenciales 

con el objeto. En este sentido, en la cultura todos los valores son objetivos, a pesar 

de que no pueden existir sin el sujeto que los crea y percibe, mediante el cual pue-

den convertirse en objetos de conocimiento científico.5 

 

La estética como ciencia no debería distanciarse del sujeto que percibe, del 

sujeto consciente, sino revelar las condiciones necesarias del fenómeno estéti-

co. Entonces la intención de la estética no es valorar ciertos fenómenos concre-

tos, sino descubrir las condiciones transcendentales de la expresión estética.  

Esta consideración de las condiciones de expresión estética nos habla no solo 

de la naturaleza transcendental de la filosofía de este pensador, sino que tam-

bién se refiere al vínculo que mantiene con la fenomenología de Husserl. El filó-

sofo alemán en su libro Ideas relativas a una fenomenología pura (I tomo) hace 

de la reflexión transcendental el método más importante de la fenomenología y, 

 

 
5 Ibídem, p.13. 



LA FENOMENOLOGÍA DE LA RAZÓN Y LA EXPERIENCIA ESTÉTICA 135 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 135 
 

de este modo, trata de evitar el objetivismo y el naturalismo inherente en las 

ciencias. 

 

 

3. OBJETIVIDAD DE LA PERCEPCIÓN ESTÉTICA 

 

Sesemann subraya que cualquier teoría estética se basa en las percepcio-

nes estéticas inmediatas. A medida que la percepción estética es valiceptiva, es 

decir, se centra en la belleza del objeto como un valor, está sujeta a las actitu-

des de la conciencia. Sin dichas actitudes específicas, sentir y constatar la be-

lleza es imposible. No es suficiente observar el objeto que supone belleza. La 

apreciación de la belleza acontece en un acto de percepción especial, diferente 

a la percepción común. Sesemann indica que la experiencia estética es direc-

tamente accesible sólo al sujeto mismo que la vive, o sea que es alcanzable 

solo desde la perspectiva de la persona que la experimenta. Para los otros es 

factible manera indirecta a través de la expresión lingüística. ¿Significa esto 

que la experiencia estética está encerrada en la conciencia subjetiva? No. 

Según Sesemann la experiencia estética del otro es perceptible pero solamente 

cuando nosotros mismos la comprobamos partiendo de nuestra propia expe-

riencia, o sea, al reproducir la misma percepción estética del otro. La intersub-

jetividad de la experiencia estética no sólo confirma la posibilidad de repetirla, 

sino también el hecho de que estas experiencias se basan en un fundamento 

objetivo: el mismo objeto estético. “Cuanto más se concentra la percepción en 

el mismo objeto, cuanto más siga las instrucciones inherentes a la estructura 

del objeto sin ceder a la arbitraria ficción de la fantasía subjetiva, mayor y más 

firme será la objetividad del contenido perceptual”6.  

Sesemann evita hacer subjetiva o relativa una experiencia estética, porque 

explica que el fundamento de dicha experiencia es el mismo objeto estético con 

su estructura, o sea el objeto intencional. Para que el sujeto pueda percibir un 

objeto estético, es necesario cumplir con ciertos requisitos. El sujeto no puede 

percibir un objeto de cualquier forma, esta percepción depende de la estructura 

del objeto dado en la experiencia. En otras palabras, la disponibilidad de la in-

tersubjetividad de la vivencia estética está garantizada por la posibilidad de 

 

 
6 Ob. cit., p. 19. 



136 DALIUS JONKUS 

 

 136 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

repetir ese acto y revivirlo como propio; la repetición sólo es posible debido a 

que el acto mismo va dirigido al mismo objeto, que por la expresión de su es-

tructura proporciona instrucciones al sujeto que vive la experiencia y no permi-

te la comprensión arbitraria.  

 En su artículo “La naturaleza poética de la imagen” (1925), Sesemann 

hace una análisis fenomenológico de las singularidades de la estructura de la 

imagen poética, como se manifiestan directamente en el lenguaje de la expre-

sión poética. Él se basa en la suposición de que la estética en primer lugar se 

fundamenta en la experiencia directa, la cual es imposible de reducir al sujeto o 

al objeto, sino que se compone de los dos, formando un todo. La estética no 

solo trata de describir psicológicamente las vivencias internas, sino que concen-

tra su atención en el fundamento objetivo de esas vivencias. Sesemann descri-

be la correlación entre la experiencia intencional y el objeto intencional. Esta 

correlación es paradójica porque incluye sujeto y objeto al mismo tiempo. 

Además esta correlación abarca lo dado físico sensorialmente y la experiencia 

del sentido.  Así que la realidad estética sólo se puede revelar a través de la 

experiencia estética enfocada hacia el objeto estético trascendental.  

Sin embargo, Sesemann revela que tal percepción estética, en la que  se 

garantiza la objetividad a través de la correlación entre el objeto y la experien-

cia, conlleva ciertos riesgos. En primer lugar, la objetividad estética o sea, la 

evaluación de la expresión estética sólo puede lograrse mediante la formación y 

la disciplina. Además, la percepción estética puede ser falsificada:   

 

La falsificación proviene de dos fuentes. Primera [...] las limitaciones del mismo su-

jeto, la estrechez de su visión espiritual, su tendencia a interpretar todo de acuerdo 

a esquemas habituales y a su peculiaridad e individualidad. Y la segunda es una 

imitación o mimetismo, que ha desempeñado un papel importante tanto positivo 

como negativo en la vida social. Cuando evaluamos algo, a menudo no lo hacemos 

de forma independiente, no nos basamos en nuestras propias experiencias, sino 

que seguimos los ejemplos de otros, estamos orientados hacia nuestro entorno so-

cial, la opinión pública o ciertas autoridades.7 

 

Así como cualquier otra experiencia cultural, también la experiencia estética 

puede ser falsificada, ya que en lugar de la experiencia directa de valores, pue-

 

 
7 Ob. Cit., p. 19. 



LA FENOMENOLOGÍA DE LA RAZÓN Y LA EXPERIENCIA ESTÉTICA 137 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 137 
 

den aparecer exigencias o necesidades para cumplir con el  prestigio social o la 

moda. En este caso, la persona no solamente engaña a los demás, sino tam-

bién a sí mismo. La única solución para evitar la falsificación de la experiencia 

estética es perseguir la verdad de la realidad estética. Y la única persona que 

puede lograrlo, según Sesemann, es “sólo aquella que constantemente com-

prueba y profundiza su propia experiencia”8. 

 

 

4. LAS SENSACIONES Y EL SENTIDO EN LA PERCEPCIÓN ESTÉTICA 

 

Cuando hablamos sobre la expresión de los objetos estéticos se suele des-

tacar el papel de la expresión sensorial. Los objetos estéticos no podrían existir 

sin la expresión sensorial. Por lo tanto la dimensión estética se asocia a la par-

ticipación directa en la expresión sensorial. Sesemann muestra dos cosas: pri-

mero, que la expresión sensorial es inseparable del sentido y en segundo lugar, 

que la conexión entre la expresión sensorial y el sentido es ambigua; porque no 

es el sentido el que forma la materia sensorial, sino al contrario, la misma ma-

teria sensorial da forma al sentido. Primero, Sesemann hace una crítica a la 

noción dualista de la expresión sensorial y del sentido, a la expresión externa 

que se contrapone al sentido interno. Un ejemplo obvio es cualquier expresión 

humana. Si queremos entender la vida espiritual de una persona no es necesa-

rio recurrir a un razonamiento por analogía, como sostienen las teorías tradi-

cionales. Sesemann, parte de las descripciones fenomenológicas de Scheler y 

dice:  

 

A partir de las palabras, gestos, y mímica, yo percibo inmediatamente los pensa-

mientos, sentimientos, deseos, estados de ánimo, etc., del otro; y esta percepción  

(y entendimiento) para mí como sujeto que percibe, son tan reales y objetivos co-

mo cualquier otra percepción. Los errores y equivocaciones que se producen aquí 

son los mismos que en la percepción del mundo material.9 

 

Sesemann establece un paralelo entre la percepción de las expresiones 

estéticas y la percepción de las expresiones humanas. La expresión se caracte-

 

 
8 Ibidem. 
9 Ibidem, p.331. 



138 DALIUS JONKUS 

 

 138 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

riza por el hecho de que el sentido vive en ella y no más allá de ella.  Por lo 

tanto, la expresión no tiene que ser conocida a tal punto como si quisiéramos 

reconstruir el otro lado de los significados arraigados. La representación estéti-

ca destruye la oposición supuesta entre lo corporal y lo espiritual, entre el ma-

terial sensorial y el sentido. Sesemann señala que, en la estética, la empatía 

juega un papel muy importante. Según este filósofo, la empatía no puede ser 

explicada desde la analogía o desde el concepto de la proyección psicológica; 

porque estos dos métodos suponen una distinción radical entre el sujeto y el 

objeto, además de una oposición entre ellos. Sesemann argumenta que la em-

patía es fundamental para la percepción estética porque se basa en la correla-

ción entre las formas expresivas del mundo y  la percepción incorporada.  

No menos importante es que el material sensorial en el arte compone el 

medio de expresión. El análisis del lenguaje poético hecho por Sesemann de-

muestra que en la poesía la palabra se eleva a un primer plano como elemento 

sensorial. La palabra misma como expresión sensorial adquiere valor estético, 

ya que no es solo herramienta de representación, sino también un objetivo. 

Este razonamiento  sobre la palabra poética y la expresión ritmico-sensorial del 

sentido recuerda el análisis posterior hecho por Heidegger en el que sostiene 

que la palabra poética revela la esencia del lenguaje. El punto es que la palabra 

poética se convierte en el objetivo de la expresión del sentido lingüístico. El 

significado de la palabra coincide con el ser sensorial de la palabra, porque en 

el lenguaje poético “la composición rítmico sonora de la palabra se transforma 

en una realidad tangible y obtiene un valor por sí misma” (Sesemann, 1970, 

335). Esta coincidencia entre el sentido y la expresión sensorial puede ser 

diferente en las distintas formas del lenguaje. Por ejemplo, en el lenguaje 

artificial y en el lenguaje cotidiano no nos damos cuenta de esta coincidencia, 

pero en el lenguaje retórico la expresión sensorial adquiere una gran 

importancia. Solo en el lenguaje poético la palabra es mágica porque la 

expresión sensorial coincide con el sentido. (Sesemann, 1970, 34). 

En su Estética, Sesemann no solo analiza el lenguaje poético para describir 

la relación entre la expresión sensorial y el sentido, sino también la pintura y la 

música. En la pintura es más importante la organización sensorial de los colores 

y las líneas que el tema  representado. En general, el tema puede faltar pero 

sin colores y líneas, de acuerdo a Sesemann,  la pintura no puede ser:  

 



LA FENOMENOLOGÍA DE LA RAZÓN Y LA EXPERIENCIA ESTÉTICA 139 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 139 
 

Por lo tanto, es importante no sólo que de la misma imagen, o sea que del conjunto 

de colores y líneas que cubren una superficie, quede claro lo que significa y repre-

senta una pintura (y no de las inscripciones del cuadro), sino ante todo que el tema 

(del objeto representado) surja de la propia belleza representada (de la percepción 

sensorial) y sea justificado por esta. La percepción estética en comparación con una 

normal (no estética) es de dirección inversa: un pequeño instante del tema está de-

terminado por los elementos sensoriales.10 

 

Para Sesemann la percepción estética es lo contrario a la percepción normal 

(no estética), porque en la percepción normal el tema está condicionando la 

aparición de los elementos sensoriales (colores, sonidos, formas etc.) y su es-

tructura, pero en la percepción estética los elementos sensoriales son el fun-

damento del tema porque el significado del mismo se ajusta a ellos. En la músi-

ca, así como en el lenguaje poético y la pintura, Sesemann descubre la misma 

coincidencia: la existente entre los elementos sensoriales y el sentido de expre-

sión. En la música, el rol de la organización sensorial es más evidente. La poes-

ía y la pintura están atadas a la representación temática de los objetos, la 

música en cambio no representa nada, sino que expresa directamente los sen-

timientos y la dinámica interna de la experiencia. 

En sus dos libros, las Investigaciones lógicas y en las Ideas relativas a una 

fenomenología pura y una filosofía fenomenológica, Husserl hace la distinción 

entre la materia sensorial y la forma intencional. Él argumenta que la materia 

sensorial primaria adquiere forma solo a través de los actos intencionales; es 

decir, que el material sensorial sin el acto intencional no tiene sentido. Sin em-

bargo, Wilhelm Schapp en su Fenomenología de la percepción así como otros 

fenomenólogos hacen énfasis en la existencia de una correlación entre la expe-

riencia sensorial y el sentido intencional.  

Al profundizar en lo específico de la percepción estética, Sesemann sostiene 

que esta percepción se caracteriza por la orientación al todo como unidad de las 

partes. En otras palabras, nuestra experiencia no se compone de fragmentos 

sensoriales a los cuales después se les adjudican un significado, sino al contra-

rio, el ser humano percibe los objetos como un todo. La estructura de cada 

objeto no solo se compone de fragmentos sensoriales sino se expresa como 

totalidad en la que cada elemento es una parte esencial del conjunto.  

 

 
10 Ibidem, p.36. 
 



140 DALIUS JONKUS 

 

 140 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

Muchos fenomenólogos comparten la idea de la comprensión de la 

percepción como el entendimiento de un todo. Así explican la percepción Hart-

mann y Merleau-Ponty. Sesemann va un paso más allá y desarrolla esta idea. 

Sostiene que el acto de percepción está compuesto no solo de las impresiones 

directas sino que está relacionada con la experiencia acumulada. En el momen-

to en que tiene lugar la percepción, los esquemas de comprensión organizan los 

elementos sensoriales y su significado. Los esquemas de comprensión permiten 

complementar los datos y organizarlos en una dirección determinada. Sese-

mann afirma que “en cada percepción sensorial, aun si es verdadera o falsa, 

nosotros percibimos más de lo que sentimos”11. Los esquemas de la experiencia 

descritos por Sesemann no son otra cosa que la descripción que hace Husserl 

de los mecanismos de la constitución. El significado de un objeto como consti-

tución del todo no exige repetir cada vez la secuencia de operaciones que per-

mite esquemáticamente constituir uno u otro significado. 

 

 

5. LA ESTRUCTURA DEL OBJETO ESTÉTICO 

 

Sesemann en su Estética analiza tanto la percepción estética como el obje-

to estético. La estética es impensable sin el análisis del objeto, porque la obje-

tividad de la percepción estética surge del mismo objeto. Nicolai Hartmann, en 

su Estética, también hace hincapié en el análisis de la estructura del objeto 

estético. Dice: “Los valores estéticos: la belleza y su diversidad, son inherentes 

a la estructura del objeto, es decir a su totalidad multidimensional. Empezando 

desde el análisis del acto vamos hacia al análisis de la estructura del objeto, 

pues solo analizando la estructura del objeto podemos realizar el análisis del 

valor”12.  

Este filósofo centra el análisis de la estructura del objeto estético en la rela-

ción entre el primer plano y el fondo, después pasa a la descripción multidi-

mensional del objeto estético.  

Si hablamos del problema de la estructura del objeto estético, observamos 

que en el análisis de Sesemann es más articulado y se desarrolla un tanto dife-

 

 
11 Ibidem, p.26. 
12 Hartmann Nicolai, Ästhetik, Berlin, Walter de Gruyter, 1966, pp.82. 



LA FENOMENOLOGÍA DE LA RAZÓN Y LA EXPERIENCIA ESTÉTICA 141 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 141 
 

rente que en la filosofía de Hartmann. En primer lugar, cabe señalar que Sese-

mann enfatiza no solo la naturaleza intencional del objeto estético, es decir, su 

dependencia de la percepción estética, sino también la dependencia inversa; 

argumenta que la unidad sensorial del objeto estético es necesaria, porque si 

se desvía la intención de comprensión hacia las partes, el acto de comprensión 

pierde su carácter estético. Tal correlación entre la estructura del objeto estéti-

co y la percepción estética es mucho más importante para Sesemann que para 

Hartmann.  

Analizando la estructura del objeto estético Sesemann distingue la unidad 

del objeto estético, el significado de los componentes, la unidad estática y 

genética y la expresión espacial y temporal. La unidad del objeto estético es un 

todo con diferentes componentes. Estos componentes son elementos diferentes 

que solamente al formar una unidad, un todo, pueden llegar a expresar un va-

lor estético. Cada expresión artística presenta sus propios componentes; es el 

componente el que varía dependiendo de la naturaleza del arte; en la música 

están los tonos e intervalos, en la poesía las palabras, en el dibujo los contor-

nos y, en la pintura, los colores y la luz; y en todas las artes existe una dinámi-

ca rítmica como componente imprescindible para la expresión. Estos elementos 

forman un todo, son parte de una unidad manteniendo una relación opuesta 

entre ellos, una relación de equilibrio o una relación simétrica.  

La singularidad del objeto estético depende de los elementos distintivos y 

de la relación entre los componentes que lo forman. Pero la totalidad del objeto 

estético se forma no sólo por la combinación de diferentes elementos, sino 

también haciendo una distinción de los elementos que deben dominar. El ele-

mento principal en la unidad del objeto estético es llamado por Sesemann fac-

tor dominante. De este factor depende el primer y segundo plano del objeto 

estético y, por supuesto, su composición general. Es decir, la composición de 

los elementos del objeto está imponiendo la lógica de la aparición para sujeto. 

 

 

6. CONCLUSIONES 

 

Sesemann analiza el objeto y el acto estéticos dándole una importancia cla-

ve a la relación existente entre ellos. La relación entre el objeto estético y el 

acto estético corresponde a la descripción de la correlación entre objeto inten-



142 DALIUS JONKUS 

 

 142 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

cional y acto intencional en la fenomenología de Husserl. Esta relación puede 

ser descubierta sólo mediante el uso del método fenomenológico: la reducción 

fenomenológica. Para llevarla a cabo, hay que neutralizar la suposición objeti-

vista que afirma que la belleza es un rasgo de la realidad independiente del su-

jeto y superar la creencia subjetivista de que la belleza es la proyección del 

gusto subjetivo en objetos reales. La descripción fenomenológica revela la be-

lleza como la relación de los valores con la intuición del sujeto evaluador y la 

disposición especial. La reducción que realiza Sesemann le lleva a reflexionar 

sobre las condiciones primarias  de la expresión del objeto estético, presentes 

tanto en la estructura del objeto estético como en la disposición del sujeto que 

obedece a las exigencias de belleza del objeto. Este filósofo subraya que la ob-

jetividad de los valores estéticos no niega la participación del sujeto. La objeti-

vidad es nada menos que la lógica de la expresión del objeto estético. Es por 

eso que cada dimensión de la expresión estética se caracteriza por una unidad 

única del material sensorial y el sentido. La fenomenología de la razón estética 

es posible porque los actos intencionales valiceptivos son actos estéticos que 

tienen sus correlatos en la estructura de los objetos estéticos. 

 



Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014, 143-163. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 
 
* Este trabajo presenta resultados parciales de mi investigación de doctorado, financiada por el Consejo 
Naciones de Investigaciones Científicas y Técnicas (CONICET) durante el período 2010-2015. 

 
 
Fecha de recepción: 17-III-2014  Fecha de aceptación: 11-VII-2014 

 

 

 

 

TIEMPO Y ASOCIACIÓN.  

ACERCA DE LA RELACIÓN ENTRE LOS MANUSCRITOS DE BERNAU Y 

LOS ANÁLISIS SOBRE LA SÍNTESIS PASIVA
* 

 

TIME AND ASSOCIATION. 

ABOUT THE RELATION BETWEEN THE BERNAU MANUSCRIPTS AND 

THE ANALYSIS CONCERNING PASSIVE SYNTHESIS 

 

Verónica Kretschel 

UBA/ CONICET/ CEF, Argentina 
veronicakretschel@gmail.com   

 

 
 
Resumen: Los Manuscritos de Bernau repre-
sentan una obra clave para quien busca enten-
der la teoría del tiempo husserliana. Tanto los 
intérpretes sobre el tema, como el propio Hus-
serl indican que estos escritos constituyen su 
obra maestra (Hauptwerk). Pero la indiscutible 
relevancia de estos manuscritos no quita la 
dificultad que implica dar cuenta de una lectura 
consistente del texto. Nuestra intención aquí 

consistirá en evaluar la relación que pueda 
establecerse entre esta obra y los Análisis sobre 
las síntesis pasivas. La idea que guiará el traba-
jo será que la labor experimental encarada por 
Husserl entre 1917 y 1918 provocó, en el con-
texto del estudio de la temporalidad, el descu-
brimiento de nociones centrales que luego ser-
ían profundizadas bajo el tópico de la asocia-
ción. En particular, analizaremos las transfor-
maciones que se presentan en la noción de 
protención y las descripciones de la modifica-
ción retencional.  
 
 
Palabras clave: Husserl | Asociación | Tiempo 
| Fenomenología genética 

Abstract: The Bernau Manuscripts represents a 
crucial work to understand the Husserlian theo-
ry of time. The interpreters of the subject, as 
much as Husserl himself, point out that this 
studies are a master piece (Hauptwerk). But 
the unquestionable relevance of Bernau does 
not minimize the implied difficulty to achieve a 
consistent interpretation of the text. Our inten-
tion here is to determine the relation between 

this text and The Analysis Concerning Passive 
Synthesis. The main idea of this paper will be 
that the experimental work performed by Hus-
serl between 1917-1918 leads to, in the context 
of time studies, the discovery of key notions. 
The developpment of this notions will be ac-
complished under the topic of association. Par-
ticularly, we will analize the transformations the 
notion of protension presents and the descrip-
tions of retentional modification. 
 
 
 
 
Key Words: Husserl | Association | Time          
| Genetic phenomenology 
 

 

 

 

mailto:veronicakretschel@gmail.com


144 VERÓNICA KRETSCHEL 

 

 144 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

 

Los Manuscritos de Bernau representan una obra clave para quien busca 

entender la teoría del tiempo husserliana. Tanto los comentaristas sobre el te-

ma, como el propio Husserl indican que estos escritos constituyen su obra ma-

estra (Hauptwerk). Pero la indiscutible relevancia de estos manuscritos no quita 

la dificultad que implica dar cuenta de una lectura consistente del texto en su 

conjunto. Nos encontramos aquí con un trabajo de matriz experimental, con 

experimentos mentales (Denkexperimenten) que nos conducen por un verdade-

ro laberinto. En este contexto, nuestra intención consistirá en dar cuenta de la 

relación que pueda establecerse entre esta obra y la obra posterior. Confronta-

remos, en particular, ciertos temas desarrollados o esbozados en el período de 

Bernau con algunas nociones centrales de los Análisis sobre la síntesis pasiva. 

La idea que guiará el trabajo será que la labor experimental encarada por Hus-

serl entre 1917 y 1918 provocó, en el contexto del estudio de la temporalidad, 

el descubrimiento de nociones centrales que luego serían profundizadas bajo el 

tópico de la asociación. 

 

 

1. ¿QUÉ SON LOS MANUSCRITOS DE BERNAU? 

 

Durante las vacaciones de 1917 y 1918 Husserl se dedica con gran entu-

siasmo al estudio de la conciencia temporal1. Primero, aborda la edición de su 

propio material que su asistente Edith Stein se había encargado de componer 

para su publicación. La reelaboración constante de sus escritos lo conduce a 

desarrollar nuevas reflexiones en torno a la temática. Tanto es así que lo ante-

rior es dejado de lado y las nuevas investigaciones se vuelven centrales. Hus-

serl entiende que las ideas con las que está tratando son de la mayor importan-

cia2 y, en este sentido, considera que los Manuscritos de Bernau son su obra 

maestra. Pese a esto, su modo de trabajo le impide darle a los manuscritos una 

unidad adecuada. Como señala Dieter Lohmar: “Con frecuencia comienza con la 

intención de unificar un tema iniciado y ofrecer una presentación aprovechable, 

pero se deja llevar siempre otra vez por nuevos problemas”3. Se produce, así, 

 

 
1 Seguimos aquí a Dieter Lohmar (Hua XXXIII, xvii-xix) 
2 Hua XXXIII, xxii 
3 Hua XXXIII, xxii 



TIEMPO Y ASOCIACIÓN. ACERCA DE LA RELACIÓN ENTRE… 145 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 145 
 

una multiplicación de escritos que al propio Husserl le resulta difícil abarcar. En 

este contexto busca el auxilio de sus asistentes. Finalmente, en 1928, resulta 

ser Eugen Fink quien emprende la tarea de darle forma unitaria a los manuscri-

tos redactados en Bernau, siempre con la intención explícita de que sean publi-

cados4. Fink trabaja en esta tarea durante aproximadamente diez años, con 

distintos niveles de intensidad, dado que se ocupaba también de la re-redacción 

de otros textos de Husserl5. Durante este período de gran intercambio filosófico 

entre discípulo y maestro, Husserl se ve influenciado por los comentarios e in-

terpretaciones de su alumno, y esto lo conduce, nuevamente, a pensar sobre el 

tiempo, dando lugar a los conocidos Manuscritos del Grupo C, que también le 

entrega a Fink. La idea es publicar un texto definitivo sobre la temática, cuya 

primera parte esté conformada por los textos de 1917-1918 y la segunda con 

los escritos posteriores. Dada la dimensión de la labor a la que su asistente se 

enfrentaba, Husserl le propuso compartir la autoría de la obra terminada. El 

objetivo era que Fink elaborara el texto definitivo y  que recién cuando estuvie-

ra terminado Husserl pudiera acceder a él. Pese a todo, el libro no logra alcan-

zar una forma definitiva. En el trabajo sobre los manuscritos comienzan a surgir 

fuertes discrepancias entre el pensamiento del asistente y el del maestro. El 

problema del presencialismo que Fink encuentra en la teoría fenomenológica 

del tiempo, ya desde la publicación de las Lecciones en 1928, no consigue sal-

varse en los textos posteriores pese a las reelaboraciones pertinentes encara-

das por Husserl, a su juicio, de una manera insatisfactoria6. Si bien alcanza a 

preparar un plan definitivo para la edición de los Manuscritos, aparentemente 

decide destruirlo7. Finalmente, en 1969, el material es remitido al Archivo Hus-

serl de Lovaina. El texto con el que contamos actualmente es una edición a 

cargo de Rudolf Bernet y Dieter Lohmar sobre ese material acercado por Fink al 

Archivo.  

Antes de señalar los temas que recorreremos en los Manuscritos, es central 

destacar el papel que representa esta obra respecto a la metodología husserlia-

na. Los intérpretes coinciden en que se producen en ella las primeras aproxi-

 

 
4 P. e.: en  Hua XXXIII, xxiv, xxvii, xxix 
5 Ver. R. Bruzina, Edmund Husserl and Eugen Fink. Beginnings and Ends in Phenomenology 1928-1938, 
New Haven/Londres, Yale University Press, 2007, 28 y ss.  
6 Ver: Idem, 257. y 303 y ss. Fink se refiere a los Manuscritos C como “ 'la culminación metafísica' del 
presencialismo de la teoía husserliana del tiempo”, Idem, 304. 
7 Idem, 310 



146 VERÓNICA KRETSCHEL 

 

 146 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

maciones al la fenomenología genética8 y es significativo que esto sea en el 

contexto del estudio  del tiempo, ya que había sido en ese mismo marco donde 

Husserl había calificado la génesis como un modo de abordaje meramente psi-

cológico9 y, en ese sentido, lo había dejado fuera del alcance de la fenomeno-

logía. En este caso la génesis es incorporada al análisis fenomenológico lo cual, 

no sólo abre todo un nuevo dominio de fenómenos a investigar, sino que intro-

duce, también, sus propias pautas metodológicas. Aunque en estos textos no 

se practica una elucidación formal del método genético, sí existen referencias 

explícitas al contexto genético en el que se despliegan sus reflexiones10. Lo que 

se destaca son algunos de los procesos y de las nociones que Husserl introduce 

aquí y que, luego, formarán parte estrictamente de aquello que llamamos fe-

nomenología genética. Nos referimos con esto a los análisis sobre la delimita-

ción de un ámbito no-yoico de operaciones de la conciencia11, a la noción de 

fuerza afectante12, de presente viviente13 o de hábito14, por nombrar sólo algu-

nos ejemplos.  

En términos generales, hay dos cuestiones muy importantes que caracteri-

zan a la fenomenología genética y que es posible encontrar en estos escritos. 

Una es el hecho de la influencia del pasado en la vida presente del sujeto. La 

idea es que la historia del yo predelinea aquello que le acontece en el momento 

actual y sus expectativas respecto al futuro. Supuesta por la primera, la segun-

da remite a la descripción de una experiencia que se constituye por fuera de la 

actividad del sujeto. Se apunta a una dimensión de la intencionalidad en la que 

tienen lugar procesos elementales de carácter pasivo que son fundamento de 

los estratos más complejos. En los Manuscritos de Bernau podemos encontrar 

ambas cuestiones implicadas en la caracterización de la estructura de la con-

ciencia temporal. 

 

 

 
8 Ver: Rudolf Bernet (Hua XXXIII, xlvi y ss.), Nicolas de Warren (Husserl and the Promise of Time: 
Subjetivity in Trascendental Phenomenology, Nueva York, Cambridge University Press, 2009, 180), 
Toine Koortoms (Phenomenology of Time-consciousness. Edmund Husserl's Analysis of Time-
consciousness, Phaenomenologica 161, Dordrecht/Boston/Londres, Kluwer, 2002,  177) y Luis Niel  
(Absoluter Fluss-Urprozess-Urzeitigung. Husserls Phänomenologie der Zeit, Würzburg, Königshausen & 
Neumann, 2011, 115) 
9 Hua X, 188 
10 Ver, entre otros, Hua XXXIII: 13, 19, 24, 27. 
11 Hua XXXIII, 6 
12 Hua XXXIII, 68 
13 Hua XXXIII, 274 
14 Hua XXXIII, 369  



TIEMPO Y ASOCIACIÓN. ACERCA DE LA RELACIÓN ENTRE… 147 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 147 
 

 

2. ANTECEDENTES DE LA RELACIÓN ENTRE LOS MANUSCRITOS DE 1917/1918 Y LOS ANÁLISIS 

 

 Señalamos antes el largo camino que recorrieron los Manuscritos de Ber-

nau hasta su publicación en 2001. Anteriormente estos escritos eran conocidos 

sólo por aquellos que accedían a los Archivos. Por tanto, había poca difusión de 

las temáticas abordadas por Husserl allí. Se consideraba que los primeros estu-

dios genéticos eran los que conocemos como Análisis sobre la síntesis pasiva, 

obra que se corresponde en gran medida con un curso dictado por primera vez 

en el semestre de invierno de 1920/21 sobre lógica. Con la publicación de 

Hussserliana XXXIII esta tesis fue puesta en duda, como señalamos, al descu-

brir el carácter genético de los Manuscritos de Bernau. 

En este marco es evidente que las conexiones entre uno y otro texto pue-

den establecerse. Nicolas de Warren indica, por ejemplo, que en los Manuscri-

tos: “Husserl ha silenciosamente encimado sus descripciones sobre la concien-

cia originaria del tiempo con la afectividad, y así, interpolado ya el problema de 

la génesis.”15 Esto quiere decir que, dentro del estudio de la temporalidad, se 

encuentra en ciernes una teoría de la afección en el contexto de una fenomeno-

logía genética, cuestión que se desarrollará con profundidad en los Análisis. 

Parece seguirse de esta afirmación una continuidad entre los desarrollos elabo-

rados en Bernau y los de las síntesis pasivas; diríamos que lo que surge como 

una idea novedosa atravesando el tema del tiempo en los primeros textos, es 

investigado con una densidad propia en los escritos posteriores.  

En este sentido resulta interesante contrastar esta lectura con la adoptada 

por Toine Kortooms. En pocas palabras, la tesis de Kortooms es que las proten-

ciones articulan la constitución, dado que la intencionalidad de la conciencia se 

caracteriza por un tender hacia posibilitado por esta fase. Le interesa particu-

larmente el carácter asociativo de la protención y, por eso, le preocupa el modo 

en el que Husserl encara su descripción en los Análisis. Esto es, desvinculando 

la síntesis temporal de la asociativa y volviendo a marcar, según Kortooms, una 

preeminencia del presente. Este autor encuentra en los Análisis dos descripcio-

nes de la temporalidad que serían entre sí contradictorias16. La primera, al co-

 

 
15 N. De Warren, op. cit., 200 
16 T. Kortooms, op. cit, 217 



148 VERÓNICA KRETSCHEL 

 

 148 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

menzar el texto, afín con la descripción de Bernau y la segunda, en el cápitulo 

dedicado a la asociación.  

Para Kortooms, los estudios de Hua XXXIII serían más completos y consis-

tentes. Entiende que las descripciones temporales de los Análisis son un paso 

atrás respecto a los escritos de Bernau. Esto es, que Husserl estaría volviendo a 

un esquema de la temporalidad similar al de las Lecciones y le otorgaría, nue-

vamente, un privilegio al presente como instancia de donación originaria, to-

mando a la protención sólo como una fase de la conciencia temporal. Que la 

protención posea un carácter asociativo permitiría eludir estas críticas, al impli-

car una conciencia que está en movimiento, y daría cuenta de un modo más 

consecuente de la forma tendencial de la conciencia intencional.  

A partir de lo dicho, podemos destacar dos opciones sobre la relación entre 

los textos mencionados. Por un lado, aquella que sostiene que en los Manuscri-

tos de Bernau aparecen “entremezclados” los temas de la asociación dentro de 

un estudio sobre la temporalidad. Por otro, la opción que entiende que allí se 

encuentra una fenomenología del tiempo en sí misma más consistente y que 

lee en el carácter asociativo de la protención una tesis central del pensamiento 

husserliano. Por nuestra parte, buscaremos fundamentar la primera opción bajo 

el supuesto de que el carácter experimental de los Manuscritos implica la apari-

ción de nuevos temas en el contexto de la investigación sobre el tiempo, que 

serán explicitados posteriormente en el marco de la asociación. 

 

 

3. GÉNESIS DE LA NOCIÓN DE ASOCIACIÓN 

 

Nuestro objetivo en lo siguiente es dar cuenta de la aparición en los Manus-

critos de las temáticas asociativas. Nos ceñiremos a dos aspectos de la investi-

gación. El primero es la reconfiguración de la relación entre las fases de la con-

ciencia del tiempo. Como señalamos es posible observar en la dinámica de la 

conciencia temporal que la protención tiene una naturaleza asociativo-

anticipatoria, motivada por el propio carácter intencional de la conciencia que 

implica una orientación al futuro en su tender-hacia. Dicha orientación no se 

desdibuja en escritos posteriores, sino que se mantiene, reconfigurada. En 



TIEMPO Y ASOCIACIÓN. ACERCA DE LA RELACIÓN ENTRE… 149 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 149 
 

efecto, entendemos que en los Análisis  este carácter deriva en la síntesis cono-

cida como asociación inductiva o teoría de la génesis de las esperas17.   

El segundo aspecto al que haremos referencia concierne a la profundización 

en la descripción de la modificación retencional. Se plantean dos tipos de gra-

dualidad de la modificación, la de la intuitividad y la de la afección. En este sen-

tido se habla de dos intensidades que decrecen “con el paso del tiempo” de 

manera homogénea, paralelamente a la descripción de los Análisis. En el ámbi-

to en el que ocurre la primera gradualidad surgen las nociones que se desarro-

llarán en la investigación sobre la protoasociación. Respecto a la segunda gra-

dualidad las conexiones con Husserliana XI son menos evidentes, sin embargo, 

creemos que es posible relacionarla con las operaciones relativas a la influencia 

del pasado en el presente. En general es posible rastrear términos comunes 

que en Bernau son sólo mencionados o empleados y que en los Análisis alcan-

zarán nuevas dimensiones. Son las nociones de: fuerzas de afección (affektive 

Kraft) cubrimiento (Deckung), resonancia (Verklang), fusión (Schmelzung), 

pulsaciones vitales, formación de unidad (del campo oculo-motor) y ejemplos 

de colores, típicos de las investigaciones asociativas. 

Con el trabajo sobre estos dos aspectos buscaremos mostrar dos modos 

según los cuales la asociación surge en el contexto del tiempo18. En el primer 

caso, atribuyéndole operaciones asociativas a la síntesis temporal. En el segun-

do, en el margen del estudio sobre el tiempo, como un análisis complementa-

rio. 

 

3.1. La dinámica de la conciencia y la protención 

3.1.1. La protención asociativa 

El estudio de la temporalización plantea en los Manuscritos de Bernau dos 

caminos. El primero es un análisis desde el punto de vista de la atención. Es 

decir: se toma como punto de partida el volverse activo del yo sobre algo que 

lo afecta, instancia que da comienzo al proceso perceptivo. En este caso se se-

ñala un privilegio de la fase ahora de la conciencia —la presentación originaria 

(Urpräsentation) — en la medida en que la percepción en términos atencionales 

 

 
17 Hua XI, 119-120 
18 Es posible confrontar también el abordaje de otros temas comunes a ambos textos, p. .e: la fenome-
nología del recuerdo (Hua XXXIII, 361 y ss.; Hua XI, 221 y ss.) y la relación presente viviente-ego-hyle 
(Hua XXXIII, 274 y ss.; Hua XI, 196 y ss.). Por razones de espacio, nos limitaremos a los fenómenos 
antes señalados. 



150 VERÓNICA KRETSCHEL 

 

 150 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

tiene un punto inicial: hay un comienzo de la actividad percipiente que coincide 

con el ahora19. El segundo camino remite a una esfera no-atenta de la constitu-

ción, un ámbito sin participación activa del yo: el dominio hylético. Este segun-

do contexto es el que Husserl investiga en adelante20. La idea sería la siguien-

te: si pensamos la conciencia como un flujo hylético donde el yo “flota” con su 

atención dormida: ¿cómo se organizaría la conciencia temporal? En este caso, 

al no haber atención, el presente aparecería desdibujado y sólo podríamos 

hablar de una modificación continua de las fases retencionales y protencionales. 

Se entiende, entonces, cómo la fase presente de la conciencia temporal puede 

entenderse como un mero punto de intersección entre el fluir retencional y el 

protencional21. En la medida en que en el fluir de la vida de la conciencia no 

hay nada que motive el volverse, el ego navega dormido en una temporalidad 

que articula, originaria y pasivamente, lo que fue con lo que será.  

Este proceso se describe en términos de plenificación (Erfüllung) y vacia-

miento (Entleerung). Afirmar la intencionalidad de la conciencia significa atri-

buirle un carácter tendencial. La conciencia se define como un tender-hacia, 

como un apuntar que mienta una necesidad de cumplimiento de lo intencionado 

en forma vacía. En este sentido, afirma Husserl que cada momento del flujo (o 

fase del proceso, según se expresa en los Manuscritos) es “un intervalo de re-

tención, un punto de presentación originaria como protención plenificada y un 

intervalo de protención no plenificada”22. Observamos aquí como las instancias 

“ahora” y “futuro” son definidas en términos de plenificación23. Mientras que el 

“futuro” es una tendencia al cumplimiento, el “presente” es lo intencionado an-

teriormente en forma vacía, que se da ahora en forma intuitiva. Encontramos, 

también, que la retención no es descripta en estos términos. Recordemos que 

esta fase de la conciencia tiene como función, primero, asistir al presente, sos-

teniendo los aspectos recién pasados de aquello que está siendo pecibido, y, 

luego, conservar todo lo intencionado por la conciencia. Parece difícil, así, poder 

adscribirle una tendencia, si pensamos que ésta implica un apuntar “hacia ade-

 

 
19 Hua XXXIII, 3-6 
20 Hua XXXIII, 6 y ss. 
21 N. De Warren, op. cit., 199 
22 Hua XXXIII, 14 
23 Usamos en algunos casos las determinaciones temporales presente, futuro y pasado en un sentido 
amplio, no buscando mentar con esto que las fases de la conciencia temporal posean un carácter tempo-
ral. En efecto, constituyentes de lo temporal, las protoimpresiones, retenciones y protenciones se en-
cuentran por fuera del tiempo y dan lugar a las determinaciones temporales. 



TIEMPO Y ASOCIACIÓN. ACERCA DE LA RELACIÓN ENTRE… 151 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 151 
 

lante”. Con todo, la retención sí es una tendencia, aunque dirigida hacia el vac-

ío.  

Ya en las Lecciones Husserl hablaba de gradualidad para referirse a la mo-

dificación que atañe a las retenciones al alejarse del ahora24 y describía este 

proceso como un paulatino debilitamiento o hundimiento25. A su vez, hacía re-

ferencia también a las diferencias respecto a la claridad de lo evocado y de lo 

modificado. El tema del oscurecimiento que atañe a la modificación retencional 

nos permite comprender esta tendencia según la cual se identifica a las reten-

ciones en los Manuscritos. En este sentido, la tendencia al vaciamiento alude a 

la pérdida de claridad intrínseca a la modificación que parte del máximo de ple-

nitud en lo recién sido y se dirige hacia la pérdida completa de plenitud o la 

oscuridad total. Pero, es necesario volverse sobre la relación que se establece 

entre las instancias de la conciencia. De lo recién citado, puede extraerse evi-

dencia de la importancia que adquiere la protención en el esquema de 

1917/1918. En los escritos anteriores había muy pocas descripciones específi-

cas del operar de esta fase de la conciencia. Frente a esto, en los Manuscritos, 

no sólo ocupa un lugar central por su carácter naturalmente asociado a la di-

reccionalidad de la conciencia, sino que incluso el ahora es caracterizado en 

términos de protención.  

No es válido, con todo, asumir rápidamente el privilegio de la protención 

por sobre las otras fases. La conciencia aquí es dinámica y esto alude a la in-

teracción de las fases. En relación con el tono genético de la investigación, las 

protenciones están fundadas en las retenciones; esto es: la experiencia pasada 

condiciona lo porvenir: "El transcurso de las retenciones, los respectivos conte-

nidos intencionales de las retenciones recién presentadas, actúan sobre la pro-

tención determinando su contenido y predelineándole su sentido.”26O sea, las 

retenciones operarían a nivel del contenido de las protenciones, estableciendo 

un suelo sobre el cual fundar aquello hacia lo cual las segundas tienden. De 

esta afirmación extraemos dos conclusiones negativas: una respecto a la natu-

raleza de las fases de la conciencia, y otra sobre la concepción de futuro que 

esta puesta en juego. La primera nos enfrenta al problema de la naturaleza de 

las fases de la conciencia, tema al que nos referiremos más adelante. La cues-

 

 
24 Hua X, 47 
25 Hua X, 30 y 48, respectivamente. 
26 Hua XXXIII, 38 



152 VERÓNICA KRETSCHEL 

 

 152 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

tión más complicada es, con todo, que si siguiéramos al pie de la letra lo expre-

sado en la cita, el carácter altamente determinado que poseerían las protencio-

nes implicaría una concepción cerrada del futuro. Si la conciencia funda su ten-

der-hacia puramente en lo dado retencionalmente, no es posible comprender 

cómo sería posible concebir la novedad. Esto es: en la medida en que la diná-

mica de la conciencia se limite a una relación entre retenciones y protenciones, 

no hay disponible un ámbito para la donación de lo nuevo y el porvenir se con-

cibe como una mera repetición de lo que fue. A su vez, si anulamos totalmente 

la necesidad de la fase ahora, resulta imposible comprender cómo comienza la 

experiencia temporal. Pareciera que el fluir del tiempo es algo dado sin más, ya 

constituido y repitiéndose. Con todo, esta caracterización brutal de lo que podr-

ían ser las consecuencias más extremas de limitar el privilegio del presente, no 

recoge fielmente todas las interpretaciones sobre la dinámica de la conciencia 

en estos textos. Lecturas más ecuánimes permiten salvar estos problemas.  

Por una parte, a través de la identificación de dos momentos de la presen-

cia: uno, como límite entre protenciones y retenciones, y otro, en tanto instan-

cia de donación de lo nuevo27. Esta instancia habilitaría aquel ámbito para el 

darse de la novedad que parecía vedado por la interpretación más dura respec-

to a la anulación del presente. Por otra parte, también es posible profundizar la 

noción de protención que aquí se pone en juego y observar dos funciones de la 

protención. Mientras que la primera estaría en relación con lo que hemos des-

cripto aquí, con un carácter asociativo fundado en las retenciones (las llamadas 

protenciones cercanas); la segunda apuntaría a la constitución del futuro como 

un horizonte abierto e indeterminado (nombradas como protenciones leja-

nas)28. En esta última interpretación encontramos, entonces, una protención 

anticipativa que opera en la cercanía del presente (plenitud máxima) y una pro-

tención temporal que conforma el futuro lejano e incierto desde una perspectiva 

puramente formal (plenitud mínima). En suma: si complementáramos el es-

quema dinámico de la temporalidad de  1917/1918 con una idea más compleja 

de la presencia, por un lado, y con una doble noción de protención, por el otro, 

 

 
27 La distinción de Niel entre Urpräsens y Urpräsentation podría permitir esta interpretación. Niel, L. op. 
cit., 129 
28 Nótese que esta distinción entre lo cercano y lo lejano se encuentra luego en Hua XI en relación con 
las retenciones (N. De Warren, op. cit., 195). Para la diferencia entre protenciones lejanas y cercanas, 
ver: D. Lohmar, “What does Protention Protend? Remarks on Husserl's Analysis of Protention in the 
Bernau Manuscripts”, Philosophy Today, 46,5 (SPEP Supplement), 154-167. 



TIEMPO Y ASOCIACIÓN. ACERCA DE LA RELACIÓN ENTRE… 153 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 153 
 

alcanzaríamos una noción más consistente e interesante de la temporalidad. 

Con todo, el camino del pensamiento husserliano sobre la temporalidad y la 

influencia del pasado en el presente fue más allá. Quizá entre las razones re-

cién señaladas podrían estar los motivos de por qué Husserl vuelve a considerar 

en los Análisis sobre la síntesis pasiva cuál es el proceso que opera en este 

hecho que es el condicionamiento ejercido por el pasado. 

 

3.1.2. La asociación inductiva 

Lejos de adjudicarle una función asociativa a la protención, en los Análisis 

se plantea otro mecanismo según el cual se anticipa un estilo a partir de la ex-

periencia pasada. Primero, y en consonancia con la primera crítica que indica-

mos en la descripción de los Manuscritos de Bernau, se afirma que: “...las re-

tenciones son vacías y se hunden incluso en el trasfondo retencional. Con ma-

yor razón está consciente el futuro protencional de modo vacío”29.  Esto es: se 

retoma la idea de que las fases constituyentes no tienen la forma de los actos, 

sino que son intenciones vacías. Podríamos agregar, modificaciones intenciona-

les de la fase ahora como donación orginaria. Además se indica que la proten-

ción consiste en un horizonte de futuro indeterminado que acompaña a toda 

fase presente, caracterización próxima a aquellas de las Lecciones30. Frente a 

esto, se señala que la expectativa sí posee un carácter anticipativo.  Husserl 

sostiene que: “Es cuestión de una motivación necesaria: en concordancia con lo 

que es dado retencionalmente, puede ser esperado algo nuevo sobre esa vía 

con un estilo uniforme”31. Esta “expectativa asociativa”, no obstante, no es una 

operación originaria, sino que presupone la síntesis de asociación.  

La teoría de la asociación implica dos niveles. Por una parte,  la asociación 

reproductiva que es una teoría de la genésis de las reproducciones y sus forma-

ciones32 y se encarga de establecer las relaciones entre el presente y el pasado 

a través de la síntesis de evocación33. Por otra parte, y fundada en la anterior, 

se encuentra la asociación inductiva. Esta síntesis es una teoría de las esperas 

y permite la previsión y anticipación de la experiencia futura. Ahora bien, como 

 

 
29 Hua XI, 125 
30 Hua X, 39 y ss. 
31 Hua XI, 186 
32 Hua XI, 119 
33 Hua XI, 187 



154 VERÓNICA KRETSCHEL 

 

 154 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

sostiene Husserl, la asociación presupone la síntesis temporal 34 . Entonces, 

mientras que las retenciones conservan todo lo experienciado, la asociación 

opera en el presente estableciendo relaciones entre lo que se da y lo que se 

dio. Desde el presente, a través de conexiones basadas en la homogeneidad, la 

síntesis asociativa motiva el despertar de lo retenido. Lo que despierta puede 

venir al presente en la forma de un recuerdo, cuando plenificamos aquello in-

tencionado de forma vacía, o, también, en forma de expectativa. En este último 

caso no se hace intuitivo lo ya vivido, sino que, teniendo como base esa expe-

riencia, se anticipa una experiencia que le siguió en el pasado. Por ejemplo: si 

en ciertas circunstancias a A le sigue B, eso motiva la expectativa de que en 

similares circunstancias luego de la aparición de A se espere B. Se habla aquí 

de una asociación inductiva que motiva las anticipaciones de la expectativa so-

bre la base de hechos pasados. Según esto, es posible observar en qué medida 

la legalidad que motiva la expectativa depende fuertemente de la legalidad de 

la asociación reproductiva que gobierna las síntesis que vinculan el pasado con 

el presente. 

A partir de lo desarrollado hasta aquí entendemos que es posible compren-

der a qué nos referíamos con que en los Manuscritos de Bernau surgen, inci-

pientemente, en el contexto del estudio de la temporalidad funciones que 

serán, más adelante, sacadas del ámbito de operación de esta síntesis y darán 

lugar aún tipo nuevo de proceso, i. e. : la asociación. Creemos que esta restric-

ción de la síntesis temporal a un proceso formal permite establecer en el flujo 

de la conciencia ciertos órdenes fijos que se conjugarán con nuestra experiencia 

subjetiva del tiempo y darán lugar a la conformación del tiempo objetivo. El 

despliegue de una síntesis asociativa permitirá, a su vez, explicar cómo se da la 

interacción entre la experiencia pasada, la presente y la futura, a través de la 

determinación de legalidades atribuidas a los contenidos de nuestra experiencia 

que darán cuenta de conexiones concretas que existen en la vida de la concien-

cia del sujeto. 

 

 

 

 

 

 
34 Hua XI, 128 



TIEMPO Y ASOCIACIÓN. ACERCA DE LA RELACIÓN ENTRE… 155 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 155 
 

3.2. La modificación retencional 

Mientras que en la sección anterior mostramos un caso de las investigacio-

nes sobre el tiempo  donde aparecen funciones asociativas atribuidas a la sínte-

sis temporal, en lo siguiente nos dedicaremos al estudio de la modificación re-

tencional, intentando poner en evidencia cómo el análisis sobre el tiempo lleva 

al límite las operaciones de la temporalidad y da la pauta para la consideración 

de la asociación como un proceso complementario. 

 

3.2.1. Dos gradualidades de la modificación35 

Señalamos más arriba que las retenciones y protenciones son caracteriza-

das en los Manuscritos de 1917/1918 en términos de tendencia. Por un lado, la 

retención como una tendencia al vaciamiento máximo y, por otro, la protención 

como una tendencia a la plenitud máxima. Esto siginifica que ambas fases son 

entendidas como modificaciones de la conciencia de ahora, dado que ésta es, 

en efecto, un punto de conciencia de plenificación máxima36. A partir de este 

punto máximo, la conciencia, desde la perspectiva retencional, comienza un 

paulatino proceso de modificación que consiste, en principio, en una pérdida 

gradual de plenitud. En este sentido, llamamos modificación retencional a esta 

gradualidad que comienza en un nivel máximo de plenitud y tiende hacia un 

vacío total.  

Ahora bien, ¿qué significa este vacío? ¿qué es la pérdida de plenitud que 

ocasiona el modificarse retencional? Nombramos “plenitud máxima” (de grado 

1) al momento en que la conciencia se enfrenta en persona con aquello que 

intenciona, es el correlato inmanente de algo dado de forma efectiva37. Es decir 

que, lo que se da, se da de modo intuitivo, directo. La intuición no es, podría-

mos decir, una tendencia, sino el cumplimiento efectivo de una tendencia ante-

rior. En este sentido, habíamos dicho que la impresión originaria era definida 

como protención plenificada, como la plenificación de algo mentado en forma 

vacía. Con todo, el hecho de definir la protoimpresión desde la protención no 

debe llevarnos a concluir que la fase ahora es derivada. La originariedad del 

presente se sostiene en la intuición como un dar de modo inmediato. Como 

 

 
35 Esta sección del trabajo fue presentada en el XXIV Encuentro de Fenomenología y Hermenéutica en la 
Academia Nacional de Ciencias de Buenos Aires en septiembre de 2013. 
36 Hua XXXIII, 35 
37 Hua XXXIII, 40 



156 VERÓNICA KRETSCHEL 

 

 156 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

contrapartida las otras fases, “inintuitivas”, son modificaciones del darse origi-

nario. La ambigüedad en la jeraquización de la relación y/o dependencia entre 

las fases es una cuestión de perspectiva respecto de la observación del proceso 

temporal. Si nos concentramos en el flujo temporal, sin intervención alguna del 

yo, la vida de la conciencia articula pasivamente el pasado con el futuro. Pero, 

si, por el contrario, consideramos la percepción de un objeto, debemos sostener 

la prioridad de la fase impresional, instancia en la cual se produce el estímulo 

que motiva el volverse atento del yo hacia lo dado. 

Esta manera de caracterizar al ahora como algo “lleno” de intuitividad pre-

tende hacer más comprensible en qué sentido es posible describir el proceso 

retencional en tanto vaciamiento. Las retenciones al alejarse del ahora, van 

perdiendo intuitividad, van “vaciándose” de plenitud. En la medida en que el 

presente es la fuente de la intuitividad, cuanto más “pasada” sea una retención, 

más vacía de plenitud será. Hay que tener en cuenta que Husserl está pensan-

do aquí que las retenciones, tanto como las protenciones, no siempre son in-

tenciones vacías. Pareciera que ambas poseen, en un primer momento, la for-

ma de una aprehensión, y, al alejarse del presente, devienen intenciones vac-

ías. Este modo de concebir la modificación no como un cambio abrupto de natu-

raleza, sino como una gradualidad que conduce en sus extremos a un cambio 

de carácter, opera permanentemente en el pensamiento husserliano. La gra-

dualidad es un principio que permite explicar con bastante fidelidad nuestra 

experiencia del tiempo, en la cual los eventos y estados inmanentes se suceden 

unos a otros de modo continuo. De alguna manera, el hecho de caracterizar  las 

fases de la conciencia en un trecho como cierto tipo de aprehensiones y en otro 

como intenciones vacías, apunta a intentar describir con fidelidad como entran 

y salen de nuestra atención los objetos.  

Según lo dicho, tanto protención como retención serían modificaciones de la 

protopresentación. Intentaremos en adelante definir con mayor precisión en 

qué consiste esta modificación. Limitándonos al caso de la modificación de la 

retención, hay que afirmar que la modificación es una pérdida gradual de inten-

sidad. Cuanto más cerca del ahora se encuentra una retención, más intensa es; 

podríamos decir, usando unas notas tan clásicas como ambiguas: más clara y 

distinta. Mientras que la claridad apunta directamente al carácter intuitivo de la 

conciencia, la distinción indica cuán explícito es su contenido. Esto alude a la 

posibilidad de distinguir una retención de otra. En este sentido, el vacío al que 



TIEMPO Y ASOCIACIÓN. ACERCA DE LA RELACIÓN ENTRE… 157 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 157 
 

se dirigen en última instancia las retenciones no es tanto un vacío de claridad, 

como de distinción. Husserl se referirá en los Análisis a este vacío indiferencia-

do como un todo de “pasado contraído”38, donde todo lo que se dio forma una 

unidad sin distinciones. En suma: la modificación apunta, por un lado, a la 

pérdida de claridad o relación con la intuitividad y, por otro, a la pérdida de dis-

tinción o al irse confundiendo unas con otras las retenciones. En relación con 

esta apelación a la claridad y a la distinción, podemos presentar las dos gradua-

lidades con las que da Husserl en su estudio acerca de la modificación retencio-

nal. Cada gradualidad tendrá que ver, a su vez, con las funciones que cumplen 

las retenciones. Esto es: asistir a la percepción en el presente para constituir un 

objeto, mentando sus caras recién sidas, o conservar, fuera del ámbito de la 

presencia, toda la experiencia pasada39.  

Respecto de la función de asistencia de la retención, se habla de una pérdi-

da de intuitividad o, diríamos, de un alejarse del foco intuitivo, de un ir per-

diendo claridad. Se describe un proceso de desvanecimiento (Abklang) de las 

retenciones en el progresivo ir saliendo el objeto percibido de la atención. Este 

desvanecimiento o empobrecimiento de la claridad hace que las retenciones 

sean, gradualmente, más débiles. Con todo, advierte Husserl, que cuando las 

retenciones dejan de contribuir en el presente y pierden toda relación con la 

intuitividad, aún poseen un tipo de intensidad que, también, decrece. De hecho, 

se pregunta si después de salir de la esfera de la presencia, y con la pérdida 

total de claridad, es posible que las retenciones vacías no tengan ninguna in-

tensidad. Como si hubiera un punto máximo de la plenitud y luego un punto 

cero de la plenitud, para finalmente mantenerse en esa carencia total e invaria-

dada de intensidad40. Negando esto, sostiene que existe un segundo tipo de 

empobrecimiento, y se pregunta si no podríamos atribuir esa gradualidad a las 

fuerzas afectantes (affizierende Kraft). Esto es, a las fuerzas que hacen que lo 

nuevo ejerza un estímulo sobre el yo, motivando el volverse de la atención so-

bre ello41. Pese a esta  sugerente pregunta, considera que no debemos equivo-

carnos: “no se trata aquí de las cambiantes diferencias de la afección”, dado 

 

 
38 Hua XI, 172 
39 Como ya señalamos, en los Análisis sobre la síntesis pasiva Husserl se referirá a las primeras como 
retenciones cercanas y a las segundas como retenciones lejanas, Hua XI, 288-289 
40 Hua XXXIII, 67 
41 Hua XXXIII, 68 



158 VERÓNICA KRETSCHEL 

 

 158 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

que si el yo se mantiene atento éstas no tienen por qué variar42. Por el contra-

rio, la gradualidad que debemos explicar, aquella que comienza con el punto 

cero de intuitividad como un proceso de vaciamiento, es independiente de la 

atención del yo y se produce indefectiblemente: es parte esencial del modo 

“automático” en que se nos da la temporalidad. 

Una nota esencial que permite, también, distinguir ambos procesos atañe a 

la cuestión del sentido. Sabemos que la retención es una modificación intencio-

nal de la protoimpresión, según la cual se produce una pérdida de intensidad 

que no implica, en principio, alteraciones respecto al sentido de lo intencionado. 

Es decir, que en la retención permanece la interpretación originaria del material 

sensible, tal como se dio en la fase ahora. Con todo, mientras que en el primer 

caso de modificación retencional hay un decaimiento en la intuitividad de un 

“contenido” que no afecta en absoluto al sentido de lo intencionado y que cul-

mina con ese mismo sentido intencionado de forma vacía, posteriormente, las 

retenciones vacías continúan con el proceso de modificación que afectará, al fin 

de cuentas, al sentido objetivo. Sostiene Husserl respecto a la finalización de 

este fenómeno que  “es un cero de la intensidad y hace dar por terminado el 

fenómeno completo, y con eso, también, cada diferencia con otro fenómeno de 

sentido se pierde”43. Según esto, el segundo proceso de empobrecimiento es el 

fin de una experiencia, es la instancia en la cual lo experienciado “desaparece” 

como una unidad idéntica, confundiéndose con otras experiencias. Por eso 

hablábamos de pérdida de distinción, ya que, en esta situación, sería imposible 

distinguir alguna unidad de sentido. 

 

3.2.3. Las leyes de lo concreto 

En este contexto, Husserl afirma que es necesario explicitar las leyes de lo 

concreto tanto para la “duración viva” como para la “duración muerta”; es de-

cir, tanto para el proceso de modificación que opera en el horizonte intuitivo, 

como para la modificación que excede este ámbito. Pero, ¿qué son estas leyes 

de lo concreto? Y ¿qué tienen que ver con los procesos de modificación reten-

cional? Si bien no se encuentran desarrolladas en los Manuscritos de Bernau, sí 

se nos dan ciertas referencias que nos permiten caracterizarlas y vincularlas 

 

 
42 Hua XXXIII, 68 
43 Hua XXXIII, 69 



TIEMPO Y ASOCIACIÓN. ACERCA DE LA RELACIÓN ENTRE… 159 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 159 
 

directamente con los estudios sobre las síntesis pasivas de los años '20. Tanto 

la delimitación del campo de estudio que se lleva a cabo en los Manuscritos, 

como el vocabulario empleado, nos conducen sin desvíos a estos textos. A su 

vez, el contexto de la modificación retencional como espacio para el surgimien-

to de estas nociones coincide con lo tratado en lo Análisis. De hecho, creemos 

que este contexto es evidencia de la conexión entre una y otra investigación y 

marca la pauta de lo que, luego, serán los límites de la investigación del tiempo 

y su continuación en una teoría de la asociación. Dice Husserl en los Análisis: 

 

Si la conciencia del tiempo es, pues, el lugar originario de la constitución de la uni-

dad de identidad o la objetividad, y además, de las formas de enlace de la coexis-

tencia y la sucesión de todas las objetividades que llegan a ser conscientes, enton-

ces no es más que la conciencia que establece una forma general. La mera forma 

es sin duda una abstracción, y del mismo modo el análisis intencional de la con-

ciencia del tiempo y su operación es de antemano un análisis abstracto (…) el análi-

sis del tiempo por sí solo, precisamente por que hace abstracción del contenido, no 

nos dice qué da unidad de contenido al respectivo objeto, qué configura las diferen-

cias de contenido entre lo uno y lo otro, y precisamente para la conciencia y a partir 

de su propia operación constitutiva, qué posibilita conciencialmente la división y la 

relación entre las partes, etc.44    

 

Esta cita permite ilustrar cuál es la relación entre la temporalidad y la aso-

ciación que pretendemos sostener. Por un lado, señala la preeminencia de la 

síntesis temporal como “lugar originario de la constitución de la unidad de la 

identidad”. Por otro, afirma que la  conciencia temporal es formal por que hace 

abstracción de los contenidos. La conciencia temporal “sólo” brinda la estructu-

ra formal sobre la que se organiza la experiencia. Establece los órdenes de su-

cesión y coexistencia; esto es: determina las relaciones fijas y permanentes 

que instalan relaciones únicas entre las vivencias. En un caso es el hecho de la 

no modificación en el orden de los sucesos cuando se alejan al pasado, el uno 

después de otro que se mantiene inalterado con el paso del tiempo. Pero, tam-

bién, la posibilidad de distinguir entre unidades objetivas que se dan a la vez. 

Lo que no explica la síntesis temporal, justamente por su carácter abstracto, es 

el proceso mismo de constitución de esas unidades objetivas. En la medida en 

que abstrae los contenidos, no permite dar cuenta de cómo estos se organizan. 

 

 
44 Hua XI, 128 



160 VERÓNICA KRETSCHEL 

 

 160 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

Ahora bien, si traspasamos esta caracterización de la síntesis temporal, anali-

zando qué es lo que queda fuera de su accionar, damos con la síntesis de aso-

ciación como aquella que posibilita comprender cómo se conforman las unida-

des objetivas, más allá de la coexistencia y la sucesión; es decir: cómo se or-

ganizan los contenidos. Podríamos llamar leyes de lo concreto a aquellas que 

derivan de esta síntesis, dado que se imponen sobre los contenidos abstraidos 

de la síntesis temporal. Se evidencia aquí de qué modo se complementan am-

bas síntesis. Señala Husserl:  

 

Se advierte pronto que la fenomenología de la asociación es, por así decirlo, una 

continuación más elevada de la teoría de la constitución originaria del tiempo. Me-

diante la asociación la operación constitutiva se extiende a todos los grados de la 

apercepción. Por medio de ella se originan las intenciones específicas. 45 

 

Esto es, la asociación como proceso que da cuenta de la organización de los 

contenidos y, consecuentemente, de la conformación de unidades de sentido 

pre-objetivas, es pensada como una continuación de la teoría del tiempo, en la 

medida en que la presupone y, a la vez, la complementa, permitiendo explicar 

niveles sintéticos que quedaban por fuera del estudio anterior. Pareciera extra-

erse del texto husserliano que es el propio estudio de la temporalidad el que 

conduce a la síntesis de asociación. En los escritos de 1917/1918, en efecto, es 

en ese marco donde surge el tema. 

Ahora bien, según las referencias que se establecen en esos textos, las le-

yes de lo concreto apuntan en dos direcciones. Por un lado, a la duración viva, 

donde lo vivo mienta lo intuitivo, lo “presente”. Las leyes de lo concreto darán, 

en este caso, cuenta de las formaciones de unidad que ocurren en el presente, 

“donde entran en juego siempre nuevas impresiones originarias y donde «se 

forman» originariamente de nuevo los recubrimientos y, entonces, las unifica-

ciones que llevan a la constitución de una unidad cerrada en sí”46. Por otro lado, 

las leyes de lo concreto apuntan a la duración muerta, a la conciencia del tiem-

po que se hunde en el pasado que no posee “vivacidad propia”47 y lo que se 

desarrolla en este punto es el proceso de modificación retencional en términos 

de perspectiva; aborda con mayor detalle qué es lo que ocurre con el segundo 

 

 
45Hua XI, 118 
46Hua XXXIII, 70 
47Hua XXXIII, 70 



TIEMPO Y ASOCIACIÓN. ACERCA DE LA RELACIÓN ENTRE… 161 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 161 
 

empobrecimiento, pensando el tiempo en analogía con el espacio. De aquí que 

podamos afirmar que las leyes de lo concreto parecen no alcanzar fuera del 

ámbito de la intuitividad una dignidad propia. Sólo se señalan los procesos de 

recubrimiento de lo semejante con lo semejante que se dan en la coexistencia y 

el recubrimiento permanente que opera en el proceso orginario. Respecto al 

pasado de la conciencia no se describen fenómenos propios, ni se determina 

qué relaciones establece con el presente; i. e., ni cómo se da el hecho de que la 

experiencia pasada determine la presente, ni cómo se articula un recuerdo, te-

mas que el propio Husserl indica que conciernen a esta temática. Con todo, si 

leemos estos textos bajo la luz de los Análisis, es posible entender a dónde 

conducirán estos estudios iniciales sobre la asociación de contenido. 

En relación con la duración viva —la esfera intuitiva— se desarrolla la pro-

toasociación. Esta síntesis opera en el presente, vinculando según las leyes de 

la asociación, los contenidos que darán lugar a las primeras formaciones de 

sentido. Estudia, correlativamente, los fenómenos que fundan el volverse activo 

del yo: cómo lo sensible capta la atención del ego y motiva la percepción. Lo 

primordial de esta síntesis es la constitución de los campos sensibles y, en pa-

ralelo, el tópico de la afección. La pregunta que domina esta investigación es: 

¿cómo una formación de unidad se constituye por fuera de la actividad yoica y 

qué motiva el despertar del yo? Creemos que esta investigación profundiza 

explícitamente aquello mencionado en los Manuscritos como «las leyes de lo 

concreto para la duración viva». 

Las leyes de la duración muerta no son definidas en los textos llevados a 

cabo en Bernau. El estudio de esta esfera es puramente temporal. Frente a es-

to, Husserl realiza en los Análisis una investigación muy profunda respecto del 

operar de la asociación fuera del ámbito de la intuitividad. Además plantea la 

interacción entre lo intuitivo y lo no-intuitivo, estableciendo las funciones que 

permiten, por una parte, el despertar de un pasado muerto (o dormido)48 y, por 

otra, la incidencia pasiva de ese pasado en el presente de la conciencia. Si bien 

la referencia es mínima, vemos en esa frase de Bernau, que describe la dura-

ción muerta como aquella que no tiene vivacidad propia, el puente que posibili-

ta la conexión con los Análisis. Esa falta total de vivacidad que posee el pasado 

 

 
48Es importante tener en cuenta que en Hua XI la pérdida de distinción total en la que culmina la modifi-
cación retencional es investigada con más profundidad, en términos de una fenomenología del incons-
ciente (Hua XI, 154).  



162 VERÓNICA KRETSCHEL 

 

 162 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

puede ser entendida, en un sentido, como una carencia, como la decadencia de 

plenitud que representa el presente. Sin embargo, el hecho de que el pasado 

no sea vivaz es también lo que permite que opere de manera concomitante, 

que tenga una participación anónima en la vida integral de la conciencia.  

En los estudios husserlianos está muy presente la idea de que la conciencia 

tiene un carácter limitado49. Esto es, que la posibilidad de captar algo de modo 

temático tiene un límite, como si la conciencia tuviera un foco de una determi-

nada dimensión. Este foco presupone indisolublemente un entorno que lo 

acompañe y lo contenga. El pasado cumple esa función respecto al presente, es 

el horizonte que sostiene la presencia y contribuye a otorgarle sentido a la ex-

periencia. A su vez, que el pasado no tenga vivacidad propia, pero que, no obs-

tante, pueda hacerse presente habla de los procesos que operan pasivamente 

para transmitirle vivacidad. Desde el presente la evocación traza las conexiones 

con el pasado. Irradiando fuerza afectante, motiva su despertar que puede ope-

rar pasivamente o volverse un recuerdo. 

 

 

4. CONCLUSIÓN 

 

Planteamos nuestra tarea como una comparación de los Manuscritos con los 

Análisis, basándonos en la naturaleza genética de ambas investigaciones. A su 

vez, limitamos el objeto de estudio a dos fenómenos porque nos parecía que 

mostraban distintos modos en que se relacionan los textos: la protención aso-

ciativa y la gradualidad de la modificación retencional. En el primer caso, vimos 

cómo la función asociativa de la protención deriva en los Análisis en la asocia-

ción inductiva. Intentamos, también, mostrar las causas de esta modificación. 

Respecto a la modificación retencional, observamos cómo, en el contexto de 

estudio de la conciencia temporal, surge el tema de lo concreto. Buscamos ex-

plicitar a qué podría estar refiriéndose Husserl con leyes de lo concreto para la 

duración viva y muerta y lo hicimos conectando estos dos ámbitos de estudio 

con las síntesis, creemos, correspondientes en Hua XI. No quisimos aquí des-

arrollar cómo opera cada una de estos procesos, sino, meramente, delinear las 

conexiones. Así, entendemos que las leyes de lo concreto para la duración viva 

 

 
49 Hua X, 30-31 



TIEMPO Y ASOCIACIÓN. ACERCA DE LA RELACIÓN ENTRE… 163 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 163 
 

remiten a la protoasociación y que las leyes de lo concreto para la duración 

muerta refieren a las síntesis que conectan el presente con el pasado y el futu-

ro (en el caso de la evocación). 

A partir de las continuidades y discontinuidades temáticas abordadas, pro-

curamos, también, tomar posición respecto a la relación que pueda establecer-

se entre los Manuscritos y los Análisis. Tenemos la convicción, y pretendemos 

haberla fundado en ejemplos, de que en Bernau surgen entremezclados con el 

estudio de la temporalidad los temas genéticos que son, luego, tratados explíci-

tamente en los Análisis. Como mostramos en los casos estudiados, en algunas 

oportunidades los procesos son modificados y en otras profundizados. Las dife-

rencias entre uno y otro texto, pensamos, tienen que ver con el carácter nove-

doso de los temas. En la medida en que Husserl se dedica permanentemente a 

repensar sus propias investigaciones, no podemos tomar ninguna teoría como 

definitiva. Menos aún sus Manuscritos que dan testimonio del modo en que 

Husserl concibe la tarea filosófica. 

 



 



Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014, 165-184. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 
 
Fecha de recepción: 9-II-2013  Fecha de aceptación: 18-VI-2013 

 

 

 

 

LEIB AND TECHNOLOGIES:  

RELATIONS AND CO-FOUNDATION 

 

LEIB Y TECNOLOGÍAS:  

RELACIONES Y CO-FUNDACIÓN 

 

Nicola Liberati 

University of Pisa, Italia 
liberati.nicola@gmail.com  

 

 
 
Abstract: The aim of this paper is to study the 
relation and the co-foundation between the 
living body [Leib] and technology in a Husser-
lian approach. 

I want to assert the necessity of abandoning 
the classical concept of the Leib as a naked and 
natural being, constituting itself by its biological 
features. 

Studying the action of technology, firstly as 
mere extension and secondly as incorporation, 
the co-foundational relation between technol-
ogy and Leib will be evident. However, even if 
there is a cultural and historical foundation, 
there remains the necessity of a natural Leib 
being the base of the subject's practical level. 
Leib appears to be natural and cultural at the 
same time, it depends on what you are looking 
for. 
 
 
Key Words: Living body | Technology | Post-
phenomenology | Husserl 

Resumen: El objetivo de este trabajo es estu-
diar la relación y la co-fundación entre el cuer-
po viviente [Leib]  y la tecnología desde una 
perspectiva Husserliana. 

Quisiera afirmar la necesidad de abandonar 
el concepto clásico del Leib como un ser desnu-
do y natural, constituyéndose a sí mismo por 
sus características biológicas. 

Estudiando la acción de la tecnología, en 
primer lugar como una mera extensión y des-
pués como una incorporación, la relación co-
fundacional entre la tecnología y el Leib se hará 
evidente. Sin embargo, aunque exista una 
fundación cultural e histórica, permanece la 
necesidad de un Leib natural que sea la base 
del nivel práctico del sujeto. Leib resulta ser 
natural y cultural al mismo tiempo, depende de 
lo que se esté buscando. 
 
 
Palabras clave: Cuerpo vivo | Tecnología | 
Post-fenomenología | Husserl 

 

 

 

INTRODUCTION 

 

Husserl's phenomenology takes into account the constitution of the object 

and of the subject through technology only marginally. Even if it studies the 

perception of an object very deeply, it leaves out the technological apparatus 

used to obtain such a perception. The things give themselves, accordingly not 

to the subject's natural living body [Leib] only, but even in accordance with the 

mailto:liberati.nicola@gmail.com


166 NICOLA LIBERATI 

 

 166 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

technology the subject is using or can use in order to “reach” a better richness 

of the given. The object is constituted by technology and thus the subject's Leib 

has to be modified in some way by this usage. This paper focus the attention 

exactly on studying this effect. 

 

 

THE CONCEPT OF LEIB IN HUSSERL 

 

The concept of Leib in Husserl’s phenomenology is one of the key elements 

on which his philosophy focusses on the second part of his life. His works 

Ideas   II1 and Ideas   III2 can be seen as an attempt to study the Leib in its 

relations among world, materiality, psyche and subject. 

In order to study how technologies interact with our Leib, we need to intro-

duce it in the way Husserl used such a term. 

The Leib is always opposed to Körper and it has an inner duplicity. 

It is the connecting point between the world and the subject in the sense of 

the “Cartesian” subject. The subject has a body to live and act in the world and 

this body is the Leib. 

The Leib can be seen as physical and “alive”. “Hance the Body is originally 

constituted in a double way: first, it is a physical thing, matter; […] Secondly,  

find on it, and I sense “on” it and “in” it”3. 

That is the reason why Husserl identified the matter as opposed to the un-

ion between Leib and psyche and not between the matter and one of these two 

elements taken singularly. If he had opposed the matter to the psyche, he 

would have induced to suppose that the Leib was “mere” matter. Otherwise, if 

he had made the opposition between the matter and the Leib, it would have 

signified that the Leib is something purely psychic detached from the world. 

 

what we have to oppose to material nature as a second kind of reality is not the 

“soul” but the concrete unity of Body and soul, the human (or animal) subject.4 

 

 
1 Edmund Husserl (1989). Ideas pertaining to pure phenomenology and to a phenomenological Philoso-
phy. Second book: Studies in the phenomenology of constitution. Kluwer Academic Publisher. 
2 Edmund Husserl (1980). Phenomenology and the Foundations of Science: Third Book, Ideas Pertaining 
to a Pure Phenomenology and to a Phenomenological Philosophy. Martinus Nijhoff. 
3  Husserl (1989), Ideas. Second book, op. cit., p. 153. 
4  Ibidem, p. 146. 



LEIB AND TECHNOLOGIES: RELATIONS AND CO-FOUNDATION 167 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 167 
 

This duplicity yields the possibility of having a Leib with physical aspects. 

Our body has a colour just as every other object around us and so the Leib has 

the same physical characteristic of any other Körper. 

The Leib can be seen as a “mere” object among other objects and it can be 

touched as in the case the subject who “touches” a part of their body. This part 

becomes the touched part and it acquires physical qualities such as “smooth” or 

“rough”, or such as “cold” or “hot”. 

However, it is only a surrogate of what the Leib is. The Leib can be per-

ceived as an object with its physical qualities, but at the same time it is per-

ceiving and it cannot be reduced to such physical qualities because it is some-

thing which receives the tactual stimuli of the other touching hand. It is not a 

physical body, a Körper, which is touched by the hand of the subject, but it is a 

part of their Leib which has sensations.  “If I speak of the physical thing “left 

hand,” then I am abstracting from these sensations [touch-sensations] […] If I 

include them […] it becomes Body, it senses.”5 

Thus, as we can see, the concept of Leib since the first introduction implies 

a duplicity which allows it to be something in between. Something which con-

nects the psyche and the matter. The distinction between Körper and Leib is 

this duplicity. 

There is another distinction we should highlight. We can move our Leib and 

we can act with it. Therefore, the Leib concerns two more important aspects: 

1. It is active because the subject acts with it. 

2. It is passive because it is a material object like the others and it is 

sensitive to the stimulation of other objects around it. 

Thus, introducing the movement of the subject as a mere movement or as 

an element which shows an underlying volition, we have three ways of having 

sensations. 

Firstly, we can have sensations because our Leib “touches” a Körper. That 

is an action of the subject toward an external object. 

Secondly, we can have sensations because our Leib touches a Körper be-

cause the object hits us. In this case there is not an action of the subject to-

ward the object, but it is a passive stimulation of our Leib. 

 

 
5  Ibidem, p. 152. 



168 NICOLA LIBERATI 

 

 168 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

These two kinds of sensations are related to the fact that we are Leibs 

among Körpers. However, there is one more kind of sensation. 

We have sensations related to our Leib’s movement. When we move, we 

feel a kinaesthetic sensation related to our movement. We feel sensations when 

our body moves.6 

Having introduced the main differences between Leib and Körper we can 

start to think about how the technology relates to the subject. 

 

 

RELATIONS BETWEEN BODY AND TECHNOLOGY 

 

Considering the instruments first as being part of the whole system which 

allows the subject to live in the world, we can analyse the kinds of relations 

that connect the subject to the world through a technological mediation. 

There are two different types of bodily enlargements which enable us to 

enlight contrasts7 in the world: the embodiment and the hermeneutic enlarge-

ments8.  

 

People can incorporate technologies, as when wearing a pair of glasses which one 

does not look at but looks through. Other technologies we have to read, in the way 

that a thermometer gives information regarding temperature or an ultrasound 

machine gives a picture of an unborn child.9 

 

In Ihde’s opinion there are two additional types of relations, the alterity and 

the background relations. However, we will consider the embodiment relations 

only because they are the ones more related to the “natural” Leib. 

 

 

 
6 On the Kinaesthetic Sensations see Edmund Husserl (1997). Thing and Space. Kluwer Academic Pub-
lishers, § 49; Berry Smith and David Woodruff Smith (1995). The Cambridge Companion to Husserl. 
Cambridge University Press, p.198; John J. Drummond (1975). Presenting and Kinaesthetic Sensations 
in Husserl's Phenomenology of Perception. Georgetown University; John J. Drummond (1979). “On see-
ing a material thing in space: The role of kinaesthesis in visual perception”, in Philosophy and Phenome-
nological Research, 40. 
7 We consider the contrast as a fundamental element according the Husserlian analyses carried out in 
Edmund Husserl (2001). Analyses Concerning Passive and Active Synthesis: Lectures on Transcendental 
Logic. Kluwer Academic Publisher, §§ 27-31. 
8  We use the classical distinction between embodiment and hermeneutic relations made by post-
phenomenology. See Don Ihde (1990). Technology and the lifeworld. From garden to earth, Blooming-
ton, Indiana University, p. 87. 
9  Verbeek, P. P. (2009). Philosophy of man and technology, url: 
http://www.utwente.nl/gw/wijsb/organization/verbeek/oratie_eng.pdf . 

http://www.utwente.nl/gw/wijsb/organization/verbeek/oratie_eng.pdf


LEIB AND TECHNOLOGIES: RELATIONS AND CO-FOUNDATION 169 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 169 
 

 

EMBODIMENT RELATIONS 

 

This kind of relation includes any possible bodily enlargement, as it is gen-

erally understood. Every tool, that allows an object to perceive without becom-

ing a perceived object itself, is considered a body’s enlargement. The tool 

“withdraws”, allowing the perception to flow through it and to point at the “ex-

ternal” object without any interposing hindrance that would produce the stag-

nation of this flow in the technological device itself. 

The perception of the tool causes the instantaneous loss of the “external” 

object, as it occurs in Husserl’s example of the hand that turns from “touching” 

into “being touched”. The tool is “touching”, when the focus is directed out-

wards to the object; the tool is “touched” when the focus is on the “perceiving 

body”. 

Ihde schematises this connection as an intimate relation arising in a nu-

cleus including subject and technology and directed to the world. This nucleus 

points at the world as a whole, as though there were only the subject and not 

the binomial subject-technology10. 

 

(Human-Technology)→ World 

 
The subject lives in such a “symbiosis” with the technological instrument 

that he is directed to the world as if there were not any mediation.  

 

My glasses become part of the way I ordinarily experience my surroundings; they 

“withdraw” and are barely noticed, if at all. I have then actively embodied the 

technics of vision. Technics is the symbiosis [my emphasis added] of artifact and 

user within a human action.11  

 

We can use the glasses-example as elucidation on the focal points of this 

kind of relation12, the subject, wearing glasses on his nose, sees the tree in 

front of him and at the same time perceives the background. Glasses are a 

 

 
10 Don Ihde (1990). Technology and the lifeworld, op. cit., p. 86. 
11 Ibidem., p. 73. 
12 We use this example not because it represents a clear case, but only because it is an example used 
by both, by Ihde (ibidem., p. 73) and Husserl (1989), Ideas. Second book, op. cit. p. 69, and it 
represents a touching point between these two authors. 



170 NICOLA LIBERATI 

 

 170 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

transparent medium13. They are transparent not because of their transparent 

lenses, but because their level of intrusivity into perception is minimal and they 

allow an almost perfect penetration. Glasses do not stop perception but let it 

flow on towards the object, so that the subject’s intentionality is directed to the 

object and not to the tool14. 

Transparent though it may be, the tool is still a medium and, as such, it 

necessarily modifies perception. 

The modifications due to using glasses are not intrusive and quite barely 

observable. Such a mediated perception may be considered as providing just a 

richer definition of the object. Only by analysing more “opaque” tools we can 

have a clue of the possible modification of perception, i.e. we can understand 

how using tools can modify perception. 

Considering then a more opaque tool, such as the telescope used by Galileo 

for his discoveries, we notice that it “withdraws” at a lesser degree. In fact, 

watching through telescope cannot be related to naked perception, since seeing 

through this kind of instrument does not provide only a magnification of the 

object, but also a loss of depth, which does not make it possible for the ob-

server to repeat this kind of perception in “normal” conditions, i.e. from a closer 

point of view. Nevertheless, we cannot consider the magnification as a mere 

dislocation of the eye in another position closer to the object. As Ihde high-

lights, every “magnification” produces also a “reduction” which in this case af-

fects the depth of field15. 

In conclusion, the focal point is the tool’s act of “withdrawing” and the pos-

sibility of the perception to flow through it, pointing directly at the object. Per-

ception is mediated, but can still be considered direct. 

 

 

EFFECTS OF MEDIATION 

 

 

 
13 The body can become “opaque” in the same manner of an instrument. See Richard Zaner, M. (1981). 
The Context of Self: A Phenomenological Inquiry Using Medicine as a Cure, Ohio University Press, p. 48. 
14 Obviously coloured or broken lenses reduce the tool’s transparency, because – for instance – in the 
first case the perceived object assumes a hue due to the mediation of the lens colour. Ihde takes into 
consideration even the presence of dust on the lens as a phenomenon completely on the background. 
15 There is a wide anecdotage about Galileo’s difficulties in convincing his contemporaries that the stain 
of colour perceived through the telescope were exactly the same stain of colour perceived by the naked 
eye. For this reason Ihde points out how Galileo invented a new way of seeing. 



LEIB AND TECHNOLOGIES: RELATIONS AND CO-FOUNDATION 171 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 171 
 

The use of technology as perceptual medium implies a modification of the 

intentionality. Ihde frequently points out that technology expresses its own in-

tentionality. But how is it possible?  Of course we cannot consider intentionality 

as arising out of technology, but we have to take account of the possibility of a 

change in the direction of the subject’s intentionality. Technologies, becoming 

perceptual media, produce modifications in the surrounding world. 

 

Technologies are relativistically transformational and whatever knowledge we gain 

through them reflexively transforms the world which we discover through them and 

the embodied beings which we are in using them.16 

 

The concept of intentionality used by Ihde requires a closer analysis on ac-

count of two important aspects that it entails17. 

The first aspect is related to the need of having a kind of directionality to-

wards some aspects of the world. Using an instrument may modify some 

world’s aspects and, consequently, perception as well. For instance an acoustic 

device could manipulate contrasts, producing a modification to background and 

foreground sounds18. 

The second aspect concerns the mediation itself, as produced by the use of 

a particular technology. Instruments shape the way they are used, by suggest-

ing and evoking19 one particular use20. We can notice here that even the use of 

a tool is mediated by the type of instrument we use. LATEX writing style is not 

the same as that resulting from using a ball-pen, not only because of the differ-

ent shape of the written graphemes, but also in the way the subject approaches 

and structures the writing text. The subject himself is constituted depending on 

the way he uses a particular technology, which shapes and moulds him. For 

that reason Verbeek, quoting H. Baudet21, highlights the pedagogical use of the 

 

 
16 Ihde, D. (1997). “The structure of technology knowledge”, in International journal of technology and 
design education, 7, p. 74. 
17 Verbeek identifies three kinds of intentionality, but only two of them are interesting for our analysis. 
See Peter-Paul Verbeek (2005). What things do. Philosophical reflections on technology, agency, and 
design, Pennsylvania, Penn State University Press, p. 116. 
18 See Don Ihde (1990). Technology and the lifeworld, op. cit., p. 103. 
19 See Peter-Paul Verbeek (2005). What things do, op. cit., pp. 114-115 
20 Every instruments has its instruction’s book (ibidem, p. 115) that, in a wide sense, teaches the 
subject the “right” use. 
21 Ernst Baudet, H. P. (1986).  Een vertrouwde wereld: 100 Jaar innovatie in Nederland, Amsterdam, 
Bert Bakker. 



172 NICOLA LIBERATI 

 

 172 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

“old” pen with respect to the “new” ball-pen: the old one represents a “general 

social discipline”22. 

What turns out be clear is the necessity of considering the use of technol-

ogy not as neutral, but as structuring perception and even subjectivity23. 

 

 

THE BODY SCHEMA 

 

Leib’s enlargement through technology entails some modifications of our 

body as well as, consequently, of the external world. Our surrounding world is 

modified and moulded by our capacity of action. The concept of “zero point” 

supplied by the body is not to be considered as a theoretical aspect of the sub-

ject. In this context the “zero point”24 does not represent the origin of geomet-

rical axes determining an objective space, but it rather means the “here” of the 

subject in a practical sense, i.e. the fulcrum where the subject’s actions start 

from. It is the “zero point” of the “Ich kann”, as the point of application of 

every capacity and every possibility of the subject’s action25. 

We could here discuss Husserl's heavy heritage on Merleau-Ponty concept 

of “body schema”, but more importantly we shall focus on how any possible 

bodily enlargement can radically modify the surrounding world added to the 

subject. We shall thus employ the term “body schema” to understand this 

mechanism26. 

 

 
22 Peter-Paul Verbeek (2005). What things do, op. cit., p. 115. 
23 There are also three further distinctions according to different relations of intentionality, as Verbeek 
highlights:  cyborg intentionality (Verbeek, P. P. (2008). “Cyborg intentionality: Rethinking the 
phenomenology of human-technology relations”, in Phenomenology and the cognitive sciences, 7.3, pp. 
390-392), composite intentionality (ibidem, p. 393) and reflexive intentionality (Verbeek, P. P (2004). 
"Beyond the Human Eye: Technological mediation and posthuman vision", url: 
http//doc.utwente.nl/54460/1/peter-paul_verbeek.pdf) 
24 Husserl (1989), Ideas. Second book, op. cit., p. 158. See Jan Almäng (2007). Intentionality and 
intersubjectivity, Acta Univ. Gothoburgensia, 210 S., p. 141. 
25 It becomes clear how this conception makes closer the Husserlian work to the Merleau-Ponty’s 
philosophy, where the bodily spatiality is conceived as a space of situations and not as a space of places. 
“Et en effet sa spatialité n'est pas comme celle des objects extérieurs ou comme celle des 'sesations 
spatiales' une spatialité de position, mais une spatialité de situation” (Maurice Merleau-Ponty (1945). 
Phénoménologie de la perception. Éditions Gallimard, p. 531, p. 116). 
26 For an historical analysis of this term see Peoeck, K. / Orgass, B. (1971). “The concept of the body 
schema: a critical review and some experimental results”, in Cortex, 7.3.  Many mistakes in Meleau-
Ponty's translated works have generated a series of interpretative misunderstandings (See Shaun 
Gallagher (1995). “Body Schema and Intentionality”, in The body and the self, José Bermudez, L. / 
Anthony Marcel / Naomi Eilan (eds.), Cambridge / London, MIT Press, pp. 225-244;  Carman, T. (1999). 
“The body in Husserl and Merleau-Ponty”,  in Philosophical Topics, 27.2, p. 205). 



LEIB AND TECHNOLOGIES: RELATIONS AND CO-FOUNDATION 173 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 173 
 

The concept of “body schema” should not be confused with the one of 

“body image”, because the latter is referred to the conscious processes by the 

subject27. We can say that, while the first represents the bundle of a series of 

completely unconscious automatisms that makes the subject’s actions possible, 

the second represents their conscious counterparts28 including the intentional 

and conscious directionality of each act as well29. 

When a subject grabs an apple laying on the table in front of him/her, 

he/she does not pay attention to the hand’s movements, but his/her attention 

rather focuses on the apple. The hand moves unconsciously and fluidly to the 

apple. Similarly a pianist, while he/she is playing, does not worry about how 

the fingers are moving on the keyboard, and the “expert” writer, writing a text 

on the keyboard, does not worry about keys’s position, but his/her fingers run 

automatically. The tool’s embodiment inside our body schema makes its use 

completely unconscious, in the same way of a hand’s movement grabbing the 

apple on the table. The instrument becomes one of our parts in the sense that 

we use it unconsciously and our intentionality is directed through it, as it is the 

case for bodily parts30. 

 

Importantly, after training in tool use, the receptive fields of these neurons 

expanded and finally included the entire length of the tool, suggesting that now the 

neurons represented the space that was accessible with the rake.31 

 

It is clear then that the body modifies and influences any “action”32 in the 

world33. Hence it is also clear that the enlargement of the body schema implies 

 

 
27 What is reproved to Husserl is to have not considered the unconscious aspects of the action and so to 
have considered only the body image. 
28 See Shaun Gallagher (2005). “Dynamic models of body schematic processes”, in Body Image and 
Body Schema: Interdisciplinary perspectives on the body, Helena De Preester / Veroniek Knockaert 
(eds.), Amsterdam / Philadelphia, John Benjamins Publishing Company, pp. 233-250. 
29  On this point is interesting how Gallagher considered the body schema as a “pre-noematic” 
component (See Shaun Gallagher (1995). “Body Schema and Intentionality”, op. cit.), not because it is 
important to consider it as internal to the Husserlian terminology nomatic/noetic, but because it gives 
the ideas of something that places itself before any conscious intentionality of the subject. 
30 The enlargement of the body schema is also confermed by neurosciences's studies on bimodal neu-
rons’ operation. This phenomenon can be seen in the neuroscience as a modification of the peripersonal 
space according to the technological device used. Our peripersonal space is modified by the usage of 
some instrument, such as a stick. Experiments demonstrate that we have a space around us where 
objects are perceived as “reachable” (see Farnè, A. / Serino, A. / Làdavas, E. (2007).  “Dynamic size-
change of peri-hand space following tool-use: determinants and spatial characteristics revealed through 
cross-modal extinction”, in Cortex, 43.3). 
31 Don Ihde (1990). Technology and the lifeworld, op. cit., p. 30. 
32 In addition to the “action” we need to consider also the volitional aspects and their enlargement. “A 
tool is an enlargement of the animate organism, namely, when it is “in use.” It is not only an 
enlargement of the sensing animate organism, but also of the animate organism as organ of will” 



174 NICOLA LIBERATI 

 

 174 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

a modification of the world. As the world organizes itself, from a practical point 

of view, under the possibility of an “Ich kann”34, the body schema’s enlarge-

ment yields a modifications of the world, since the subject's “Ich kann” itself is 

modified. “The potentialities of the body schema also determine aspects of the 

external world, as they are experienced”35. 

Exploiting and distorting Aesop’s novel about the fox and grapes, Ihde36 

remarks that a man with a rake would have considered the grapes unripe be-

cause he could have reached them37. 

In more detail the use of the instruments makes the constitution of the ob-

ject wider and more open. The contrast in the world is no more perceivable by 

the sense organs inside the so called body’s “common” constitution, but they 

are liable to a wider range of sensibility. The glasses show the particularities of 

the object offering an otherwise lost richness of details. Radiotelescopes pro-

vide images that are otherwise invisible to the human eye. “Instruments are 

the means by which unspoken things 'speak', and unseen thing become 'visi-

ble'”38. 

 

 

TYPES OF BODY SCHEMAS 

 

Our “Ich kann” should not be considered as an undifferentiated whole; few 

distinctions may be introduced on the basis of the goals of the action. The 

commonly employed examples by Merleau-Ponty have different features inter-

twining one into the other. There are two “classical” examples: the cane of a 

blind man and the feather on a lady’s hat. 

 

 
(Husserl (1980), Ideas. Third book, op. cit.  p. 6). 
33 I.e. the possible enlargement of the Husserlian “Ich kann”. 
34 See Elizabeth Benke, A. (1996). “Edmund Husserl's contribuition to phenomenolgy of the body in 
IdeasII”, in Issues in Husserl's Ideas II (Contributions To Phenomenology), Thomas Nenon / Lester 
Embree (eds.), Vol. 2, Dordrecht / Boston / London, Kluwer Academic Publishers, Chap. 8, pp. 135-160, 
pp. 144-145. 
35  Philip Bray (2000). “Technology and embodiment in Ihde and Merleau-Ponty”, in Metaphysics, 
Epistemology, and Technology (Research in Philosophy and Technology), Carl Mitcham (ed.), Vol. 19. 
Emerald Group Publishing Limited, 2000, url: http://www.utwente.nl/gw/wijsb/organization/brey/ 
Publicaties_Brey/Brey_2000Embodiment.pdf, p. 7. 
36 Don Ihde (1990). Technology and the lifeworld, op. cit., p. 30. 
37 Obviously the sense of the novel is twisted because what in the novel is focal is not the fox’s 
judgement from the point of view of the knowledge. However we can use it to give the idea of the 
world’s modification linked to the body schema’s modification. 
38  Ihde, D. “Postphenomenology – Again?”, url: 
http://sts.imv.au.dk/sites/default/files/WP3_Ihde_Postphenomenology_Again.pdf, p. 20. 



LEIB AND TECHNOLOGIES: RELATIONS AND CO-FOUNDATION 175 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 175 
 

The first difficulty comes out on the subject's “motor skills” level, that is the 

skills of movement. The hat’s feather is incorporated into the lady’s body 

schema. She does not have to pay attention to her movements “taking the 

measures”, calculating the distance between her feather and the surrounding 

obstacles, but she moves as if the feather were part of her, although she hasn't 

got the slightest consideration for it. 

This is totally incongruous with the effects of bodily extension produced by 

the use of the cane in the blind man case. Here the subject moves in the space 

using the cane as a reference point. The unconscious use of the cane works by 

its presence: the cane does not disappear from the subject's consciousness, 

although it remains transparent. 

On the level of “motor skills” what emerge is the difference between these 

two kinds of body schemas based on their “usage”. While the first case repre-

sents what Brey defines a “navigational skill”39, that is the capacity to move 

into physic space, the second case represents the possibility to interact with the 

world. The action goes through the instrument and stops at the world. 

Another problem arises when we take into consideration the perceptual as-

pect of the usage of the blind’s cane, that is the “perceptual skills” conjoined to 

the body schema. The cane does not provide only a feedback allowing the man 

to move, but the blind man perceives with the cane touching the soil with the 

instrument’s tip40. 

Thus we have a distinction between:  

• Motor skills 

 - Navigational 

 - Interactive  

• Perceptual skills  

These distinctions cannot be considered as strict and rigid divisions, but 

each extension presents features of both of them. Each extension linked to the 

motor skills also implies a perceptual skill, even if priority goes to one particular 

usage. Using a pen, for instance, it is possible to perceive the paper running 

under the sphere, but this is subordinated to the motor skills. “For many arte-

 

 
39 See Philip Bray (2000). “Technology and embodiment in Ihde and Merleau-Ponty”, op. cit., p. 9. 
40 We could say that the perceptive capacities run through all the cane’s length without stopping 
themselves into its tip, but it would make the thing too much complicated. 



176 NICOLA LIBERATI 

 

 176 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

facts used in motor tasks, their perceptual function is, however, subordinate to 

their motor function, if it is there at all”41.  

Each bodily extension has to be interpreted as related to a single skill’s ty-

pology, even if it will trespass into the others. 

 

 

EMBODIMENT OR EXTENSION? 

 

We have seen how the subject’s body can be enlarged and modified by 

technological devices, but we still have to study the nature of this enlargement: 

are the technological devices to be considered as Leib’s parts or are they some-

thing completely alien that works “only” at the level of the body schema?  If the 

first hypothesis were true, since our body would be shaped by the technologies 

used, it would be possible to fully modify our corporeity according to historical 

modifications and the primary Leib could not be linked to any “biological” and 

“natural” plane any more. 

Up to this point, in order to make our line of thought as fluid as possible 

and let the attention  focus on the possibilities of body’s enlargement through 

the use of technologies, we have taken into account only the idea according to 

which an instrument is something that we can connect to the body, but does 

not become part of the primary Leib. Also in the cane’s case the instrument is 

something “simply” annexed to the primary Leib. The sole withdrawing of the 

instrument is not sufficient to make it an embodied part of the subject.  

 

The possibility that the prosthesis becomes a knowing body-part is not excluded, 

although it remains limited. Moreover, it is not sufficient for something to withdraw 

into the sensorium of the body (cf. the Merleau-Ponty’s example of the blind man’s 

stick) or to share into the bodily knowledge of the body […] in order to become 

incorporated.42  

 

The key point is clear: the enlargement of the body schema is not sufficient 

to make the instrument incorporated into the subject43. The difference, when 

 

 
41 Ibidem, p. 10. 
42 De Preester, H. / Tsakiris, M. (2009). “Body extension versus body-incorporation: Is there a need for 
a body model?”, in Phenomenology and the cognitive science, 8, p. 310. 
43 Even Merleau-Ponty did not notice this difference because he refers to the blind man’s cane as it were 
an incorporation and an extension (See ibidem, p. 309). 



LEIB AND TECHNOLOGIES: RELATIONS AND CO-FOUNDATION 177 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 177 
 

highlighted, is clearly under everyone’s eyes. In the case of a car driver who 

perceives the granulosity of the highway’s concrete through the car’s wheels, 

we are not allowed to conceive these parts of the car as incorporations into the 

primary Leib, while we can easily conceive a plastic prosthesis that “substi-

tutes” the amputated leg of a soldier as incorporated. 

Husserl offers a useful example in order to study the distinction between 

the primary Leib and the “extended” Leib. 

Once limited the reference of localized sensibility to what is tactually sensi-

ble44, Husserl tries to understand the difference between mere bodily extension 

and what we have named “primary Leib”. The given example is a device that 

links the locomotive’s firebox to the subject, transmitting heat when the firebox 

is working and a fresh sensation when it is flooded45. Husserl considers the lo-

comotive as a possible bodily extension while, from our perspective, what is of 

primary importance is the device itself that allows to “feel” the locomotive. 

However our analysis and the Husserlian example still share the very nodal 

points. 

Distinguishing the “bodily sensations” from the “localised sensation” Husserl 

manages to consider the locomotive as an extension, because every sensation 

has to be bodily related, but not everyone of them can be identified as coming 

from an extended part of the body. The sensations due to the extension are not 

localisable, being mediated by the instrument. We have two kinds of sensa-

tions: the first one that runs from the locomotive to the primary body, and the 

second one related to the primary body itself. We can therefore infer that the 

extended Leib is qualified by the impossibility to have sensations if the primary 

Leib is missing. 

We have to take the subject under this light because founding the distinc-

tion on the localisation, as Husserl does, does not conduce to any useful re-

sults, as the necessity to have a localisation in the primary Leib, that is the Leib 

without any extension, is problematic. 

 

 
44 Every sensibility founded on spatial diffusion are localisable by essence assuming a body typology 
that could perceive its spatial diffusion as extended (Husserl (1980), Ideas. Third book, op. cit., pp. 6-7). 
Moreover it is possible the apprehension of localised sensibilities in a metaphoric way. It is possible to 
have, linked with an alien material body, an extension, linked to the Leib, that brings its modifications to 
the subject’s Leib. In this case we have a sensibility of the object completely unlinked to the possibility 
of localisation. What was not localisable, due to the absence of diffusion, turns into localisable thanks to 
bodily extension that transform its “not diffused” modifications into “diffused” ones. 
45 Ibidem, pp. 104-105,  § 4. 



178 NICOLA LIBERATI 

 

 178 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

There are senses without localisation, such as the sight and the hearing. 

What gives them the “localisation” is the possibility to mediate through the 

mind the not-localised sensation within a bodily part. We have localisation only 

considering the “creation” of sensible organs by mental mediation46. In general 

every form of sensibility becomes localisable into the Leib thanks to mental 

linking to a body space, such as the retina for the visible and the inside part of 

the ear for the sound.  Thus “sense organs”47 constitute themselves as “some-

thing animate organismic , but not material”48, granting the possibility to have 

a direct link with the localisation,  as all amplification became inherent to the 

“perceived animate organicity with perceived localization”49. 

The creation of a primary Leib comes out to be at least problematic, be-

cause we cannot understand why some sense organs fall within the primary 

Leib, giving that their localisation is due “only” to mental action. If we consid-

ered only the tactual body50 as primary Leib, some sense organ would be cut 

off and the localisation could not be valid in order to determine the primary 

Leib. 

The possibility to have a sensation coming from a bodily part without as-

suming the existence of another one results to be the only discriminant be-

tween a primary Leib’s part and one of the extended Leib. The locomotive can-

not be a part of the primary Leib because, if we did not assume the existence of 

our “classical” primary Leib, the transmission would be possible and the subject 

would not have any sensation. The locomotive is not an “independent” part in 

the sense that it cannot stimulate the subject by itself, but it needs the primary 

Leib's help in order to be able to do it. 

Such a distinction should not be interpreted as functional to the concept of 

the primary Leib in itself; it should not be considered as a distinction aiming to 

establish what the “primary” Leib and the extended Leib are. It should rather 

be considered under the light of the pre-existence of a primary Leib. Only as-

suming the primary Leib we could define the bodily extension’s sensations as 

mediated.  

 

 
46 Ibidem, op. cit., p. 5. 
47 Idem. 
48 Ibidem, pp.5-6. This affirmation underlines the Leib’s conception as something different from a mere 
sum of material and sensation. 
49 Ibidem, p. 6. 
50 The Leib linked only to the sense providing the localisation. 



LEIB AND TECHNOLOGIES: RELATIONS AND CO-FOUNDATION 179 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 179 
 

In order to consider the mediation of the sensation produced by the loco-

motive, Husserl has to assume that the concept of immediate stimulus pertains 

to the sense of touch as a double touching-touched stimulus, i.e. a spatially 

localised stimulus. Unfortunately this position has to be abandoned due to its 

relation with the distinction founded on the localisation that we previously had 

to cut off. What is left of the definition of the locomotive’s mediation is only that 

it is mediated. 

A stimulus coming from a nail is “mediated” by the finger. Obviously this 

mediation cannot be accepted as a true mediation, but this impossibility marks 

the fact that the only true discriminant is a precedent creation of the primary 

Leib. We cannot say that the nail is mediated by the finger exclusively because 

it is an integral part of the primary Leib. The locomotive, on the other hand, is 

not considered integral part of the primary Leib and therefore it is always medi-

ated. 

This point can even be more easily grasped, when we consider the opposite 

point of view. If we assumed that everything is not tactually active, such as 

something annexed, where something has sense only if linked to the inside of 

the tactual bodily part, every sense organs’ creation would be in a different and 

secondary plane, because it is mind mediated. The primary Leib would be the 

tactual localised body and only in a second time we would have the production 

of the mediated sense organs, cutting out the possibility of non tactually sensi-

ble Leib. The nail could not fall within our Leib without the finger’s tactual prop-

erties. 

Another example could be represented by the hairs that surrounds our 

body. Obviously each hair, as in the case of the nail, cannot be considered a 

bearer of tactual properties, what makes it a Leib’s part is its capacity to 

transmit sensations to the tactual Leib, the skin, thanks to its junction to it. 

When a body skims the hair, movement is transmitted to the skin producing a 

tactual sensation. Thus, if we were to follow the tactual property’s criterion in 

order to define what the Leib is, even in this case, we would have something 

completely alien and annexed to the primary Leib. The subject, against any 

common thinking, would end up having a primary Leib composed by the skin 

wrapper and a few more things, while each “protuberance”, such as hair, would 

be excluded. The man would be a “bag of skin”. 



180 NICOLA LIBERATI 

 

 180 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

What results evident is the equality laying in this affirmation. The primary 

Leib is considered equal to the subject’s tactual body. As the localisation is 

closely linked to the tactual faculty, it is obvious that any body’s part bearing a 

localisation would be a tactual part too. 

Even if the tactual faculty must have some importance in the Leib’s consti-

tution51, we should not consider it as the unique criterion for its constitution. 

Without the touch we would not have a Leib, but, if we have assumed the touch 

in one part of the body, touch results needless in the other bodily parts thanks 

to the mental mediation. 

Once the concepts of Leib and tactual body are separated, the inclusion of 

every not tactually sensible “protuberance” into the primary Leib becomes ob-

vious, falling again, in this way, within the normal concept of Leib52. 

In conclusion the mediation of a sensation is founded on the possibility to 

have an immediate sensation. This should be conceivable if we considered the 

localisation as a discriminant in order to constitute the sensibility. In practice it 

is not, because the organs of the sensible fields that are not localisable fall 

within the body only because anchored to the sense organs that are constituted 

by mental mediation. This yields a body’s conception that is entirely cultural, as 

the criterion of distinction  between primary Leib and bodily extension is related 

only to what is culturally determined as such. However the subject will always 

have the necessity to have a immutable primary Leib and annexed and medi-

ated extensions, because the normalisation inside the perception determines 

the necessary existence of a primary Leib, even if this actual configuration is 

only one among infinite possibilities. 

 

 

PROSTHESES AND EXTENSIONS 

 

 

 
51 Husserl clearly affirms the impossibility of the existence of the Leib without the tactual faculty 
(Husserl (1989), Ideas. Second book, op. cit., pp. 150-151). See Slatman, J. (2005). “The sense of life: 
Husserl and Merleau-Ponty on touching and being touched”, in Chiasmi International, 7, url: 
http://www.unige.ch/lettres/philo/ics/enseignements_files/Slatman_SenseofLife.pdf and Zahavi, D. 
(1994). “Husserl's Phenomenology of the Body”, in Études Phénoménologiques, 19, pp. 70-71. 
52 Husserl speaks of extended body even in the case of the hair (Husserl (1980), Ideas. Third book, op. 
cit., p. 6). 



LEIB AND TECHNOLOGIES: RELATIONS AND CO-FOUNDATION 181 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 181 
 

What we named “embodiment relations”, following Ihde’s idea, cannot be 

properly considered a true embodiment inside the primary Leib, as they are not 

incorporations53. 

Helena De Preester on this matter makes a distinction between prostheses 

and extensions inside the “bodily capacities”, using the previously analysed dis-

tinction between “motor capacities” and “perceptual capacities”.  

• Technologies fit to modify our motor skills named limb prostheses or limb 

extensions  

• Technologies fit to modify our cognitive skills named cognitive prostheses 

and cognitive extensions 

This distinction is not a rigid one since there are links between the two 

classes, e.g. what can be incorporated at a motor level can be a “mere” exten-

sion at the cognitive level.  

 

The differentiation between these three kinds of prostheses/extensions is not 

absolute or radical. That means that many, if not all, prostheses and extensions do 

not alter only one bodily dimension, but many.54 

 

De Preester suggests the possibility of an incorporation at a perceptual 

level. In this case the possibility to relate to the object in different ways plays a 

crucial role. While the devices providing the possibility to perceive novel aspects 

of the object are to be considered bodily extensions, the ones opening to a new 

kind of relation with the object are to be considered as incorporations. 

However De Preester and Tsakiris suggest the existence of a pre-

constituted bodily model, to which we have to refer in order to know if an 

enlargement can ever be considered as an extension or not, that is if it can 

ever be incorporated into the subject’s primary Leib as a motor part55. That is 

precisely the point we have already rejected. 

The existence of a pre-constituted bodily model is allegedly supported by 

the existence of the phantom limb in the newborns. The presence of such a 

phenomenon in a soldier, who has lost his leg in war, would represent a phe-

 

 
53 We did not underline this aspect because we want to highlight the possibility of the incorporation 
rather then its difficulty. 
54  De Preester, H. (2010). “Technology and the body: The (im)possibilities of reembodiment”, in 
Foundations of Science Online first, p. 3. 
55 It has to follow some parameters such as the bodily specificity and the anatomic similarities (See 
ibidem, p. 6). 



182 NICOLA LIBERATI 

 

 182 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

nomenon which can be easily brought back to a constitution of a primary Leib 

at a cultural level, connected to his flow of experiences. On the contrary the 

newborns are taken to represent an “empty” subject without any kind of ex-

perience and so this kind of phenomenon, the phantom limb, seems to be ex-

plicable only with reference to a “natural” and “biologic” level. If this thesis, 

founded on the mentioned presupposition, was true, it can nevertheless be dis-

carded acknowledging the experiences, and hence the lived experiences, into 

the maternal womb56. Thus the primary Leib’s constitution cannot be linked to a 

merely biologic aspect and naturally given, since it is grounded, even in this 

case, on the experiences of the subject and so it results dependent on them. 

However these studies are very interesting in order to comprehend what we 

have previously defined as the necessary existence of the primary Leib. Each 

person has in himself a pre-constituted model of a certain primary Leib and ac-

cording to it the subject identifies a sensation as “mediated”. The locomotive’s 

examples highlights this point. Its “mediateness” cannot lay in the localisation’s 

principle since there are parts of the primary Leib that are not comprehended 

by this principle, such as hair or nails. The mediation status is derived from the 

necessity to classify a given sensation as not belonging to the primary Leib, 

when it is not conform to the pre-constituted “model”. Also some technologies' 

resistance to incorporation can be linked to the existence of one kind of pre-

constituted “model”, but its nature is not of “natural” and “biological” kind. This 

model is constituted after a possible intrusion at a technological level and thus 

can be considered as a cultural product. 

 

 

CONCLUSIONS 

 

At first we demonstrated that technology should be considered as a Leib’s 

extension: the subject perceives through it as through the primary Leib. 

 

 
56 Remaining outside the neuroscientific works about such a subject, see Rosemary Lerner, R. P. (2010), 
“Thinking of difference and otherness from a Husserlian perspective”, in Advancing phenomenology 
Essays in honor of Lester Embree, Thomas Nenon / Philip Blosser (eds.), Vol. 62, Netherlands, Springer, 
p. 162; Edmund Husserl (1973). Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. 
Dritter Teil: 1929-1935, HuaXV, Den Haag, Martinus Nijhoff, pp. 604-605; Don Ihde (2007). Listening 
and voice. Phenomenology of sound. Second Edition, Albany, State University New York Press, 2007, p. 
116. 



LEIB AND TECHNOLOGIES: RELATIONS AND CO-FOUNDATION 183 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 183 
 

Subsequently, through the analysis of the deeper links between living body 

and technology, we managed to introduce technology into the primary Leib’s 

intimacy. Technology gets to be annexed to the Leib, eventually as constitutive 

of the Leib itself. The Leib's constitution thus cannot be considered the product 

of natural foundational links, but rather of the cultural context, establishing 

what a mediated stimulus consists in and, accordingly, what the primary Leib 

consists in. Moreover, the introduction of technology into the body, first at a 

very superficial level and after at deeper levels, means the corresponding intro-

duction of history and culture into the most intimal subject’s nucleus. 

However we may remark that the heavy cultural heritage of the Leib is not 

felt by the subject as such. The studies on the pre-constituted model make 

clear that the Leib is perceived by the subject as fully natural. Leib is fixed and 

it is related to the canon represented by the pre-constituted model. This repre-

sent what the subject considers the natural foundation of his starting point for 

every practical life57. 

The constitution can be traced back to the cultural context and the history 

of the community where the subject lives in. However each “step” of such an on 

going constitution is a sedimentation and as such it is not perceived at practical 

level. Each step, according to the superposition of one layer to the other, com-

poses the context of life of the present community. On the overall, they can be 

considered as geological substrata that become solid rock under the weight of 

superior and more recent ones. Sedimentations found the ground for the pre-

sent, since the subject lives on it without basing his life on them. 

For instance, the subject can walk down the road without considering all 

the “history” that it entails. He/she can know nothing about the pre-existence 

of an ancient Roman road under what he stands. His/her practical life cannot be 

modified by this pre-existence in any aspect. Such a pre-existence becomes 

fundamental only when he/she focus his/her attention on the reason why the 

road has those “aspects” and characteristics, that is only when he starts to 

question its “naturality”. Without the “cultural approach”, the fact that all roads 

 

 
57 “Die Welt, die für uns ist, ist selbst ein historisches Gebilde von uns, die wir selbst nach unserem Sein 
ein historisches Gebilde sind” (Edmund Husserl (1976). Die Krisis der europäischen Wissenschaften und 
die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in die phänomenologische Philosophie, HuaVI, Den 
Haag, Martinus Nijhoff, p. 313). 



184 NICOLA LIBERATI 

 

 184 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

leads to Rome, could make the subject think that Rome is the “natural” fulcrum 

of the known world. 

In our case the subject's Leib, according to this kind of approach,  allows us 

to consider the two faces of the pre-constituted model along the lines of the 

example of the Roman road. Although the model is a cultural being, it appears 

to the subject as natural. 

This kind of study enable us to see our everyday experience as deeply ef-

fecting the naturality of tomorrow. Any kind of technological usage bears in it-

self a possible modification of our Leib. Any chosen technology is not neutral 

and it moulds us by depositing sedimentations. 

 



Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014, 185-202. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 
 
Fecha de recepción: 28-IV-2014  Fecha de aceptación: 3-VII-2014 

 

 

 

 

DEL EXCESO ÓPTICO A LA MIRADA CAUTIVA:  

LA IMAGEN PICTÓRICA COMO “VISIBLE SATURADO”  

EN LA FENOMENOLOGÍA DEL ÍDOLO DE JEAN-LUC MARION 

 

FROM THE OPTICAL EXCESS TO THE CAPTIVE GAZE:  

THE PICTORICAL IMAGE AS “SATURED VISIBLE” 

IN JEAN-LUC MARION’S PHENOMENOLOGY OF IDOL 

 

Jaime Llorente 

IES “Campo de Calatrava”, Ciudad Real, España 
jakobweinendes@gmail.com 

 

 
 
Resumen: El propósito del presente artículo es 

mostrar el modo en el cual la hermenéutica del 
ídolo de Jean-Luc Marion, es decir, su fenome-
nología de la imagen pictórica, supone un paso 
adelante en la consideración de la teoría feno-
menológica de la intuición. Las nociones de 
“admiración”, “detención de la mirada” o “mos-
tración de lo invisto” cumplen, en este sentido, 
la función de poner de manifiesto cómo el cua-
dro logra mostrarse como un elemento visible 
en cuyo interior tiene lugar el acontecimiento 
de la apoteosis absoluta de la visión. Tal grado 
supremo de la mirada implica un cuestiona-
miento “estético” de las teorías metafísicas 
acerca del fenómeno artístico, a la vez que un 
desarrollo de las iniciales posiciones husserlia-
nas en referencia a la constitución del objeto 
fenoménicamente dado.  
 
 
Palabras clave: Fenomenología | Estética | 
Detención de la mirada | Invisto 
 

Abstract: The aim of this paper is to show the 

way in which Jean-Luc Marion´s hermeneutics 
of the idol (that is, his phenomenology of picto-
rial image) involves a step forward in the con-
sideration of phenomenological theory of intui-
tion. The concepts of “admiration”, “pause of 
the gaze” or “exhibition of the unseen” accom-
plish, in this sense, the role of showing how a 
painting manages to appear as a visible ele-
ment in whose interior the event of the abso-
lute apotheosis of visión takes place. This su-
preme degree of the gaze implies an “aesthet-
ical” questioning of metaphysical theories about 
artistic phenomenon and, at the same time, a 
development of the first husserlian positions in 
reference to the constitution of the 
phenomenomenically given object. 
 
 
 
Key Words: Phenomenology | Aesthetics | 
Pause of the gaze | Unseen 
 

 

 

 

 

 

 

mailto:jakobweinendes@gmail.com


186 JAIME LLORENTE 

 

 186 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

1. EL ÍDOLO AUTÓNOMO COMO INVERSIÓN DE LA MÍMESIS 

 

“La pintura es una lucha contra la visión […]. El subjetivismo del artista no 

podrá ser sincero más que si cesa, precisamente, de pretender que es visión”1. 

De este aparentemente paradójico modo caracteriza Emmanuel Levinas el ras-

go esencial propio de la percepción de la imagen pictórica. Pero, ¿contra qué 

tipo de visión combate propiamente esa “otra” mirada orientada hacia un parti-

cular modo de “fenomenalidad” separado de la epifanía merced a la cual acon-

tece habitualmente la donación de los fenómenos que configuran el horizonte 

del mundo? Manifiestamente contra la visión atenida a esta donación misma. La 

imagen pictórica supone, pues, la apertura de un horizonte intuitivo paralelo al 

originalmente instituido por la mera captación óptica de los objetos visibles que 

se muestran en el interior de la esfera de lo fenoménicamente dado. Un cerco 

de visibilidad inscrito en el seno de la universal epifanía de lo visible, pero cuya 

acogida implica una suerte de paradójica ceguera por saturación intuitiva: un 

deslumbramiento de la mirada por exceso de fenomenicidad. La fenomenología 

de la imagen pictórica llevada a cabo por Jean-Luc Marion en ciertos pasajes de 

Étant donné y La croisée du visible, pero fundamentalmente en el tercer capítu-

lo de De surcroît —consagrado a la descripción fenomenológica del “ídolo” —, 

reviste particular interés en la medida en que encarna la singular tentativa de 

pensar lo visible pictórico en términos de “fenómeno saturado”. 

 Conforme a la caracterización de Marion, el ídolo, esto es, el eídōlon, lo 

dado a ver a través de la representación pictórica, adquiere condición de “para-

doja” o phénomène saturé en tanto que se muestra mediante una donation 

hors norme; en virtud de un “exceso de la intuición sobre el concepto”. Como 

todos los “fenómenos paradójicos”, también el ídolo aparece “gracias a (o a 

pesar de) un exceso irreductible de la intuición sobre todos los conceptos y to-

das las significaciones que quisieran asignársele”2. Con todo, a nuestro juicio lo 

esencial del peculiar estatus del eídōlon pintado no radicaría tanto en su carác-

ter refractario a la discursividad conceptual, cuanto más bien en el modo en 

que el cuadro asume el peculiar carácter de “templo de la fenomenicidad”. 

Templum entendido aquí en su originario sentido etimológico griego, es decir, 

 

 
1 Levinas, Emmanuel. De l´existence à l´existant, Paris, Vrin, 1990, p. 90. En lo sucesivo EE. 
2 Marion, Jean-Luc. De surcroît. Études sur les phénomènes saturés, Paris, PUF, 2010, p. VII. En lo suce-
sivo DS. Todas las traducciones, salvo indicación expresa en sentido contrario, son nuestras. 



DEL EXCESO ÓPTICO A LA MIRADA CAUTIVA: LA IMAGEN PICTÓRICA COMO “VISIBLE SATURADO”… 187 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 187 
 

como “corte”, “escisión” o “cesura” separadora (este es el significado propio del 

verbo témnō) que instituye un límite entre ámbitos a la vez articulados y 

heteróclitos: el de lo sacro y el de lo profano; o —como en el presente caso— el 

de la visibilidad “pro-fana”, “anterior” en cierto modo a la apoteosis de la visibi-

lidad dada merced a la donación del ídolo, y el exceso óptico que éste encarna 

y propicia. Un “templo” o “santuario” de la patencia fenomenológica que se eri-

ge simultáneamente como una prisión para la mirada perceptiva en la medida 

en que logra aprehenderla, tornarla cautiva y retenerla, deteniendo así el 

tránsito indiferente con el que, de forma habitual, gravita y circula sobre la 

multiplicidad configurada por el orden tramado de los fenómenos3. 

Esta detención que constriñe la visión recogiéndola y concentrándola en un 

visible cuya donación excede los límites marcados por la percepción óptica de 

los elementos “físicos”, constituye, según nos parece, el “efecto” fundamental 

ocasionado por la imagen pictórica en cuanto “fenómeno saturado”4. En efecto, 

la demora de la contemplación que el ídolo (el cuadro) propicia, retiene la mi-

rada desgajándola de su movimiento transitivo entre los componentes de la 

trama del fenómeno. Pero —y aquí radica lo esencial— ello no sucede simple-

mente, al modo levinasiano, para hacer resaltar el objeto contemplado “dans sa 

nudité d´ être” (EE, p. 90), ni con el fin de resaltar y subrayar su “enticidad” 

propia (como quisiera Heidegger), sino para “descosmizarlo” arrancándolo de la 

trama organizada de la fenomenicidad mundana. Así pues, lo esencial del modo 

de manifestarse el cuadro radica en la donación de su “efecto”. No, por tanto, 

en su acto de darse como elemento óntico o como “útil” virtualmente inscrito 

en el circuito referencial de la Zuhandenheit, sino en un tipo de Gegebenheit 

situado más allá de toda entidad. El ídolo estético entrega y ofrece a la mirada 

no un ente, sino fundamentalmente un efecto. Es merced a la reducción del 

fenómeno visible a la pura donación donde no se da ya nada puramente óntico 

que ver, como acaece esa particular “invisibilidad del cuadro” característica del 

efecto pictórico. Invirtiendo así el movimiento propio de la mirada heideggeria-

na sobre la obra de arte, Marion desvincula la captación de lo estéticamente 

 

 
3 “Nous regardons le visible par soustraction d´un cadre hors de sa marée sans fin, ni debut, ni limite. 
Regarder, à savoir gérer l´excès du visible, revient à l´encadrer dans le cadre, le templum que trace 
l´inspection de notre regard” (DS, p. 71). 
4 Siguiendo la intuición de Merleau-Ponty conforme a la cual: “depuis Lascaux jusqu´aujourd´hui, pure 
ou impure, figurative ou non, la peinture ne célèbre jamais d´autre énigme que celle de la visibilité” 
(Merleau-Ponty, Maurice. L´Oeil et l´Esprit, Paris, Gallimard, 2004, p. 26). 



188 JAIME LLORENTE 

 

 188 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

bello de su referencia a la hipertrofia visual de la entidad del objeto en ella re-

presentado, es decir, del acontecer veritativo de su Unverborgenheit a través 

del cuadro: “Lo bello no obra para sí, sino, casi como un útil, para la manifesta-

ción del ente. La belleza se cumple y se deroga en la verdad. Se trata del pro-

ceso exactamente inverso al nuestro: reducir la fenomenicidad aún problemáti-

ca […] de lo bello a la fenomenicidad más conocida de lo verdadero, en lugar de 

apoyarse en los recursos de la fenomenicidad de lo bello para acceder a una 

fenomenicidad no conquistada todavía —y, sin duda alguna, más radical, la fe-

nomenicidad de lo dado”5. 

Si de lo que propiamente se trata es de “identificar el correlato intencional 

de un fenómeno como y con lo dado, sin hacerlo recaer inmediatamente en el 

camino del objeto o del ente, ni arrendar demasiado rápidamente su fenomeni-

cidad” es decir, de “hacer aparecer un fenómeno pura y estrictamente dado, sin 

resto y que deba toda su fenomenicidad a la donación”, “un fenómeno que in-

tenta mostrar que escapa a la objetidad y a la enticidad”  (SD, p. 88) sus-

trayéndose al paradigma mismo de lo óntico en general, el eídōlon pictórico 

satisface y consuma plenamente tal pretensión. Lo esencial radica aquí, pues, 

en el tránsito de la mirada desde el objeto al ídolo y a la inversa. Un itinerario 

óptico reversible y asimétrico que genera un drómos entre el ídolo y el ente, 

entre el efecto y la presencia subsistente, óntica y visible del elemento munda-

no. La asimetría entre la contemplación propia de ambas instancias reside en la 

relación que éstas mantienen con el horizonte fenomenológico en cuyo interior 

se dan sus respectivas epifanías. De este modo, el paso de uno a otro muestra 

algo novedoso en relación con el estatus ontológico de los fenómenos que con-

figuran el ámbito de lo percibido. En el ídolo pictórico se da a ver aquello que 

carece de todo horizonte fenomenológico “previo”, en orden a que la mirada 

resulte liberada para captar lo realmente dado de otra forma6. En este sentido, 

el cuadro —y con él el ídolo que contiene en sí— lleva a cabo aquella efectiva 

 

 
5 Marion, Jean-Luc. Siendo dado. Ensayo para una fenomenología de la donación, trad. J. Bassas Vila, 
Madrid, Síntesis, 2008, pp. 95-96. En lo sucesivo SD. 
6 En este sentido, escribe Marion: “La fenomenología sólo se aparta claramente de la metafísica a partir 
del momento y en la exacta medida […] en que logra no nombrar ni pensar el fenómeno a) ni como un 
objeto, es decir, en el horizonte de la objetidad […], b) ni como un ente, es decir, en el horizonte del ser 
[justamente como Heidegger lo hace], tanto si lo entendemos en el sentido de la ontología metafísica, 
como si se pretende «destruirla» bajo el nombre de analítica del Dasein o prorrogarla bajo la Ereignis 
[…]. Dejar aparecer los fenómenos requiere que no se les imponga de entrada un horizonte, sea cual 
sea, que acabaría por excluir algunos de ellos; la aparición de los fenómenos sólo resulta incondicionada 
a partir del instante en el que se los admite por lo que dan -en tanto que datos puramente” (SD, p. 
496). 



DEL EXCESO ÓPTICO A LA MIRADA CAUTIVA: LA IMAGEN PICTÓRICA COMO “VISIBLE SATURADO”… 189 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 189 
 

superación “pictórica” de la metafísica que la teoría heideggeriana acerca de la 

esencia del arte no logra en absoluto consumar. Tal teoría continúa aún atrapa-

da por esa parousía de la enticidad de lo dado en la cual la imagen pictórica 

deviene caso particular del modo en que el mundo “se esencia” (west) y “mun-

dea” (weltet) en sentido universal, es decir, en cuanto totalidad de lo existente. 

Frente a ello, el efecto del cuadro “idolátrico” resulta en mucha mayor medida 

efectivo a la hora de situarse al margen, más acá o más allá de la metafísica, 

que la “puesta-en-obra” heideggeriana de la verdad del ente que acontece en la 

obra pictórica.  

En efecto, en ésta, tal y como Heidegger la presenta en Der Ursprung des 

Kunstwerkes a partir del célebre análisis de las botas pictóricamente represen-

tadas por Van Gogh, los elementos ónticos, lejos de remitir únicamente a sí 

mismos, esto es, de cobrar autonomía perceptiva o independencia visual, refie-

ren transitivamente a la trama ordenada de los fenómenos mundanos. Las bo-

tas utilizadas cotidianamente por su supuesta propietaria no resultan visual-

mente significativas per se, en cuanto imagen saturante de la mirada, sino so-

lamente en la medida en que apuntan al “mundo general de la campesina”, en 

tanto que “en la oscura boca del gastado interior del zapato está grabada la 

fatiga de los pasos de la faena. En la ruda y robusta pesadez de las botas 

(Schuhzeuges) ha quedado apresada la obstinación del lento avanzar a lo largo 

de los extendidos y monótonos surcos del campo mientras sopla un viento 

helado. En el cuero está estampada la humedad y el barro del suelo. Bajo las 

suelas se despliega toda la soledad del camino del campo cuando cae la tarde. 

En el zapato tiembla la callada llamada de la tierra (verschwiegene Zuruf der 

Erde), su silencioso regalo del trigo maduro, su enigmática renuncia de sí mis-

ma en el yermo barbecho del campo invernal. A través de este utensilio pasa 

todo el callado temor por tener seguro el pan, toda la silenciosa alegría por 

haber vuelto a vencer la miseria (Not), toda la angustia ante el nacimiento 

próximo y el escalofrío ante la amenaza de la muerte”7. En contraposición a 

esta concepción merced a la cual el visible pictórico implica un mundo de refe-

rencias externas o trascendentes a sí mismo, la fenomenología marioniana del 

ídolo postula una esencial autorreferencia de lo pictóricamente captado. El cua-

 

 
7 Heidegger, Martin. Holzwege, GA 5, Frankfurt am Main, Vittorio Klostermann, 1977, p. 19 (trad. cast. 
H. Cortés y A. Leyte, Madrid, Alianza, 1995, p. 27). 



190 JAIME LLORENTE 

 

 190 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

dro no remite ya sino a sí mismo, quebrando y obturando, de este modo, el 

habitualmente dado éxtasis ontológico del fenómeno: “El juicio de lo bello ex-

ceptúa al cuadro del estatuto de útil —de su finalidad objetiva de objeto exta-

siado hacia un fin externo. El cuadro, al contrario del útil, no reenvía más que a 

sí mismo […]. El cuadro aparece siempre como un centro absoluto, autorrefe-

rencial, inmóvil, en una palabra, fenomenológicamente, no se mueve —incluso 

en el caso de un “móvil” —, porque ninguna finalidad externa, objetivable y 

conceptualizable lo deporta más allá o fuera de sí” (SD, pp. 92-93).  

Puede compararse, a este respecto, el aludido par de botas pintado por Van 

Gogh con aquel otro que aparece representado en el cuadro de Magritte Le 

modèle rouge (1937). Aquí, al contrario que en Heidegger, la mera transparen-

cia imposible de los pies espectrales que horadan la presencialidad de las botas 

de labor que presiden la imagen, basta para disolver la totalidad de los vínculos 

ontológico-vitales o de orden “cósmico” a los que ellas pudiesen aún remitir. Ni 

la “obstinación”, ni la “soledad” ni la “llamada telúrica”, ni la “alegría” u otros 

afectos hallan en la imagen magrittiana espacio de acomodo. El fantasmagórico 

par de botas cuidadosamente dispuestas en paralelo sobre un suelo yermo y 

ante un simple muro de madera refiere ya solamente a su enigmática epifanía: 

únicamente al misterio ontológicamente milagroso de su aparecer y transpare-

cer. ¿Propicia su mise à l´écart de la fenomenicidad cósmico-mundana el hecho 

de que ahí acontezca en menor medida que en el cuadro de Van Gogh la “pues-

ta en obra de la verdad”? Sucede, más bien, todo lo contrario: desde el punto 

de vista de su intensidad fenoménica, las botas representadas por Magritte res-

plandecen con un volumen de pujanza e irradiación que desborda ampliamente 

la tenue referencia al alētheúein óntico del original merced al cual se definen   

—bajo la mirada heideggeriana— las presentadas por Van Gogh. Aquí no “mun-

dea” o “se esencia” mundo alguno: sólo hay espacio para  la contemplación 

(spectare) de lo puramente espectral, para la simple mostración (phantasía) de 

lo fantasmagórico. Un fenómeno análogo, por lo demás, al ocasionado por otras 

telas magrittianas como En hommage à Mack Sennett (1937) o La philosophie 

dans le boudoir (1966), en las cuales otro útil indumentario de uso cotidiano 

(en este caso un camisón de noche) se torna sede privilegiada de una espectral 

ontofanía de los atributos femeninos. La teoría heideggeriana del arte muestra 

así una radical heteronomía de la imagen merced a la cual ésta resulta incapaz 

de agotar por sí misma todo el dominio posible de la fenomenalidad, mientras 



DEL EXCESO ÓPTICO A LA MIRADA CAUTIVA: LA IMAGEN PICTÓRICA COMO “VISIBLE SATURADO”… 191 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 191 
 

que la fenomenología marioniana del ídolo reconoce a la epifanía del visible 

pictórico una autosubsistencia, una soberanía y una independencia práctica-

mente “ab-solutas”, es decir, “des-ligadas” de todo hipotético referente externo 

a sí mismas. 

Así pues, la fenomenología adquiere prioridad radical sobre la metafísica 

(en contexto “estético”) en la medida en que opera una inversión de la mímēsis 

merced a la cual lo mimetizado resulta investido de primacía con respecto al 

ente “original”: en tanto que la supuesta copia se emancipa de su modelo hasta 

el punto de eclipsarlo, desplazándolo así del centro gravitatorio de la mirada y 

sustituyéndolo como centro preeminente de atención. No se trata ya, pues, de 

que, como sucede en la estética levinasiana, la obra de arte introduzca “una 

invasión de sombra” o un “oscurecimiento crepuscular” en la luminosa econo-

mía general del Ser8, sino del exceso de irradiación óptica que ella propicia: del 

surplus de visibilidad que acaece merced a su “resplandor”, a su éclat. Tampoco 

de postular, al modo heideggeriano, que el arte “hace a lo ente más ente” y 

que su esencia no radica en el hecho de que el artista “reproduzca la realidad 

más exacta y vívidamente que otros”(die Wirklichkeit genauer und schärfer als 

andere abbildet), sino más bien en que él “tiene la mirada esencial (Wesens-

blick) para lo posible, en que conduce a obra (zum Werk bringt) las posibilida-

des ocultas de lo ente, y a través de ello hace por primera vez a los hombres 

videntes para lo realmente existente (das Wirklich-seiende), en lo cual ellos 

vagabundean a ciegas (blindlings)”9, sino de algo totalmente distinto, a saber: 

de reconducir el sentido de la mirada hacia el exceso de visibilidad, hacia la 

cautividad generada por la admiración hacia un fenómeno saturado. Un fenó-

meno en el cual la sobrecarga intuitiva neutraliza la potencia discursiva del con-

cepto: un fenómeno definible únicamente mediante la noción fenomenológica 

de “admiración”. 

 

 

 

 
8 Levinas, Emmanuel. “La réalité et son ombre”, en Les imprévus de l´histoire, Paris, Fata Morgana, 
1994, p. 110. Marion declara al respecto: “A esta visión de un ente, hay pues que añadirle, por grados o 
de golpe, el acontecimiento [événement] de su aparición en persona (Selbstgegebenheit): a la visibilidad 
óntica del cuadro se le añade entonces como una sobre-visibilidad, ónticamente indescriptible -su surgi-
miento […]. Ya no se trata de ver lo que es, sino de ver el acaecimiento que no tiene nada de óntico” 
(SD, p. 98). 
9 Heidegger, Martin. Vom Wesen der Wahrheit. Zu Platons Höhlengleichnis und Theätet, GA 34, Frankfurt 
am Main, Vittorio Klostermann, 1988, pp. 63-64. 



192 JAIME LLORENTE 

 

 192 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

2. ADMIRAR LA APARIENCIA:  
LA IMAGEN PICTÓRICA COMO DETENCIÓN DEL CIRCUITO TRAMADO DE LOS FENÓMENOS 

 

 De un modo explícitamente antiplatónico, Marion postula la supremacía 

del eikōn, del ícono, de la apariencia pictóricamente representada, sobre el mo-

delo óntico original. La semejanza (ressemblance) adquiere tal estatus preemi-

nente en virtud del fenómeno de la admiración. “Ad-mirar” supone un modo 

peculiar de orientar la mirada, un tipo particular de visión. La cesura entre ori-

ginal y copia cobra, pues, entidad merced al acto de admiración del icono pictó-

rico, y ello porque la semejanza “provoca más visión y convoca más la mirada 

que el «original»” en la medida en que “confisque cet éclat originaire et le 

réduit à un commencement disqualifié, obscur, voire à oublier” (DS, p. 72). La 

semejanza invierte, por tanto, el orden ontológico y axiológico originalmente 

instituido por la metafísica (fundamentalmente en su fundacional versión plató-

nica). Ahora no es ya el objeto efectivamente existente —y en menor medida 

aún el óntōs ón ideal que se halla en su origen— la instancia perceptiva que 

acapara la totalidad de la atención visual, sino la hipertrofia de la pura aparien-

cia: el fulgor deslumbrante e insoportable del icono que desplaza al “original” 

como centro gravitatorio de la visión. La idéa como fenómeno saturado, es de-

cir como algo “visto” en cierto modo que se sitúa a la vez epékeina: más allá 

del lenguaje y el discurso estrictamente conceptual, es aquí desplazada por el 

eikōn, por la imagen cuya intensidad de eclosión supera la potencia fenome-

nológica del objeto del cual originariamente deriva, acaparando, de ese modo, 

la totalidad del campo fenomenal: la integridad de la potencia visual: “La res-

semblance apparaît tellement plus que l´original, qu´elle le rejette hors de la 

visibilité” (DS, p. 73). 

La pura apariencia dada en la admiración disloca así el orden ontológico 

asentado por el discurso metafísico tradicional en la medida en que desplaza la 

autonomía de la donación desde el objeto ontológicamente denso y consistente 

hacia el ídolo pictóricamente representado. La relación mimética entre ambos 

es, de este modo, disuelta, puesto que el icono adquiere ahora significación 

propia y autónoma, desligada del elemento del cual originalmente emana, in-

dependizándose radicalmente de éste y revistiéndose de un magnetismo visual 

extraído únicamente de su propio interior. Un magnetismo ajeno ya a toda si-

militud de la imagen pictórica con algo ajeno a sí misma y por la cual la admi-



DEL EXCESO ÓPTICO A LA MIRADA CAUTIVA: LA IMAGEN PICTÓRICA COMO “VISIBLE SATURADO”… 193 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 193 
 

ración idolátrica “tirant sur soi toute la glorie et la confisquant à tout le reste, 

elle entre seule dans la pure semblance” (Ibid.). 

 Gloria, pues, de lo aparente en contraposición con la cual el objeto, el 

ente “real” efectivamente percibido, deviene mero pretexto anecdótico situado 

en un ya superado  pasado: “esquisse”, “ebauche” o, a lo sumo, simple “repro-

duction par anticipation”. Este es el estatus ontológico-metafísico al cual queda 

reducida la pístis platónica cuando es colocada bajo la luz de la semblance ad-

mirativa marioniana. Tiene lugar aquí una auténtica “inversión del centro de 

gravedad de la visibilidad” y de la apariencia: una dislocación de la mirada per-

ceptiva que supone simultáneamente la máxima apoteosis de lo óptico. En vir-

tud de la admiración, el perpetuo movimiento de la mirada se detiene con-

centrándose en un único visible; el circuito de tránsito visual entre los fenóme-

nos mundanos queda súbitamente interrumpido por la aprehensión de la visión 

en el campo atractivo de una apariencia particular y determinada. Una aparien-

cia que además “confisca, en un momento dado, casi toda la fenomenalidad 

disponible en la apertura del mundo” (DS, p. 74). Así pues, la imagen pictórica 

no se muestra como “doble”, “copia” o “reproducción mimética” del fenómeno 

“físico” realmente dado, sino como dominio de la esfera de la fenomenicidad en 

general, que abre un nuevo mundo visible al lado y más allá del mundo visible 

efectivamente percibido: el reino de la pura apariencia o semblance10. 

En la contemplación del ídolo pictórico acontece, pues, un auténtico ma-

rasmo de la perspicacia óptica, es decir, el efectivo naufragio de la facultad que 

la mirada posee a la hora de horadar y atravesar (per-spicere) los fenómenos 

ónticos cuya donación acoge de ordinario. La perspicacia en virtud de la cual el 

nomadismo de la mirada atraviesa los objetos como si éstos deviniesen trans-

parentes y asubstanciales, resulta despojada de su capacidad de hender la tra-

 

 
10 Un dominio tal vez no excesivamente alejado de aquel que Schiller atribuye al pathos estético orienta-
do por la “pulsión lúdica” o Spieltrieb configurador de formas mediante la cual el artista ejerce el “dere-
cho de soberanía” (Herrscherrecht) específicamente humano sobre la esfera de lo “natural objetivo”; 
derecho sustanciado en un artístico-poiético Kunst des Scheins (“arte de la apariencia”): “Toda existen-
cia efectiva proviene de la naturaleza como de un poder extraño; pero toda apariencia proviene origina-
riamente del hombre, como sujeto capaz de tener representaciones; por eso el hombre no hace más que 
usar de su derecho absoluto de propiedad cuando recoge la apariencia, separándola del ente, y obra con 
ella a su gusto, según leyes propias. Con libertad ilimitada puede reunir lo que la naturaleza ha separa-
do, tan pronto como esa unión cabe en su pensamiento; y puede asimismo separar lo que la naturaleza 
ha reunido, tan pronto como la tal separación cabe en su entendimiento. No hay nada que deba serle 
sagrado, en este punto, si no es su propia ley; lo único a que ha de atender es a la raya que separa su 
esfera propia de la esfera de la existencia de las cosas o de la esfera de la naturaleza” (Schiller, Johann 
Christoph Friedrich. “Cartas sobre la educación estética del hombre”, en Escritos sobre estética, trad. M. 
García Morente, M. J. Callejo y J. González Fisac, Madrid, Tecnos, 1991, p. 203). 



194 JAIME LLORENTE 

 

 194 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

ma del fenómeno cuando es situada ante el ídolo pictórico: ante un visible satu-

rado que no tolera fácilmente la natural infidelidad propia de la visión, que no 

consiente ser abandonado con tanta celeridad y despreocupación como los ele-

mentos físico-naturales. En este caso no se da posibilidad alguna de defección, 

sino que la mirada colisiona de modo inesperado con un visible no transparen-

te, refractario a ser horadado y desatendido sin más, que en cierto modo se 

torna súbitamente denso y sólido propiciando el inevitable choque de la mirada 

contra él. Pero este visible que “exerce une plus grande visibilité que ceux du 

monde natural et fascine donc inconditionnellement” (DS, pp. 74-75), es pa-

radójicamente (y “paradoja” es otra denominación para designar el “fenómeno 

saturado”) más visible, a fuer de serlo menos, que lo inmediatamente dado al 

sujeto perceptor. Es más: acapara en tanta mayor medida la esfera de la feno-

menalidad disponible o vacante cuanto más pone en juego, en cierto modo, la 

epifanía de un vacío entitativo: cuanto más muestra un exiguo grado de enti-

dad efectiva o “real”11. La mirada no tiene aquí, propiamente hablando, nada 

que ver, pero, de manera sorprendentemente paradójica, “ve más” y de modo 

más intenso que cuando se orienta hacia donde supuestamente sí lo hay. Este 

es el sentido propio de la “paradoja” en la que esencialmente consiste el 

“fenómeno saturado” de la imagen pictórica y el significado de la respuesta ma-

rioniana a la cuestión relativa a la naturaleza del vacío perspectivístico en cuyo 

seno se extravía el periplo de lo óptico: “¿Qué vacío? No puede tratarse aquí 

del vacío físico el cual, pura ausencia de cosas, deficiencia real de res,  no da 

nada a ver, solamente vértigo […]. El vacío de la perspectiva no añade nada a 

lo visible real sino que lo pone en escena. En efecto, mi mirada en perspectiva 

atraviesa invisiblemente lo visible para que éste, sin experimentar ningún aña-

dido real, se haga tanto más visible” (CV, p. 21)12. 

 

 
11 Es a este vacío al que Marion se refiere al describir la contemplación de la perspectiva pictórica como 
un acto en el cual la mirada se abisma en la transparencia de un medio que, al contrario de lo que suce-
de en el caso de la relación entre el ídolo y los fenómenos mundanos, horada sin detención un dominio 
absolutamente transparente y carente de confines: “Bajo la perspectiva, la mirada penetra, sin otro 
obstáculo o límite que no sea su propia fatiga, el vacío; ese vacío, no lo atraviesa solamente porque no 
se dirige hacia ningún objeto definido en el horizonte; la mirada en perspectiva atraviesa el vacío sin fin 
porque lo atraviesa para nada; en la perspectiva la mirada se pierde en el vacío -estrictamente se pierde 
en el vacío mismo, sobrepasando definitivamente todo objeto para dirigirse hacia ese vacío mismo, en el 
que, además sólo se pierde para encontrarse sin cesar” (Marion, Jean-Luc. El cruce de lo visible, trad. J. 
Bassas Vila y J. Masó, Castellón, Ellago Ediciones, 2006, pp. 20-21. En adelante CV). 
12 Un paso más allá en este sentido lo constituiría acaso aquello que César Moreno caracteriza, en refe-
rencia al Cuadrado negro de Malevich, como “grado cero” de la imagen pictórica: “En este Cuadrado 
negro la vanguardia ya no es la de la velocidad, la acumulación, la simultaneidad, el ruido, lo informe, el 
caos o la relacionalidad delirante (o poética), sino sencillamente la vanguardia del «cero». El Ojo ya 
había visto «demasiada acumulación de cosas» y, sin embargo, aún no lo decisivo, lo imprescindible, el 



DEL EXCESO ÓPTICO A LA MIRADA CAUTIVA: LA IMAGEN PICTÓRICA COMO “VISIBLE SATURADO”… 195 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 195 
 

 El exceso de visibilidad provocado por la refulgencia propia del ídolo 

pictórico suspende, pues, el orden habitual impuesto a la visión por la trama de 

los objetos naturales: es ahora cuando se abre verdaderamente la posibilidad 

de que accedan al aparecer “des phénomènes que la nature et le monde igno-

rent -et c´est à eux que revient l´excellence dernière de tout éclat”. A través 

de la pintura tiene lugar la eclosión de “une semblance que ne ressemble à rien 

de déjà vu avant son intervention, ni dans la nature, ni dans d´autres peintu-

res, pour que s´impose, d´un coup, une somme et une organisation du visible 

telle qu´elle comble et bloque la vue errante” (DS, p. 75). La cautividad de la 

mirada procede, por tanto, en última instancia, de la contemplación de una dis-

posición dislocada de los fenómenos “naturalmente” vistos; un desorden de la 

urdimbre tramada de forma habitual por los visibles ónticos que logra demorar 

y aun paralizar el flujo incesantemente nómada de la visión. Este efecto de de-

tención de lo óptico a través de una singular e inhabitual forma de disponer los 

fenómenos que configura finalmente un espectáculo visible jamás anteriormen-

te visto, es justamente el que propicia la pintura de Magritte. De ahí el comen-

tario del artista a un desconocido acompañante mientras ambos contemplan la 

obra titulada Le mal du pays (1940): “¿Nunca has visto a un hombre apoyado 

en la barandilla de un puente [hombre, además, alado], mirando el agua, y 

detrás de él un león? ¿Nunca? Pues ahora lo has visto, gracias a esta pintura”13. 

Tal efecto de novedad óptica no sólo se logra merced a las sorprendentes e in-

esperadas conjunciones objetuales que pueblan la gran mayoría de las telas de 

Magritte y que se dan profusamente en la pintura surrealista (el enlace entre 

un piano de cola y un anillo de descomunales dimensiones que aparece en La 

main heureuse, por ejemplo). Se consigue también simplemente mediante la 

representación fiel de un grupo de objetos cotidianos encuadrados individual-

mente y designados —al pie— por denominaciones que no les corresponden 

que aparece en La clef des songes (1930) y otras obras magrittianas similares. 

En este caso, es la mera dislocación o transposición entre los objetos repre-

sentados y sus nombres convencionales, la ruptura del vínculo habitual entre 

ambas instancias, la que ocasiona el éclat idolátrico que congela y paraliza el 

curso de la mirada: aquello que conmina a ésta al sedentarismo de la admira-

 

 
reducto último de la Pintura y de la Imagen en su «grado cero»” [Moreno, César. “Sin objeto: Epojé, 
Vanguardia y Fenomenología”, Investigaciones fenomenológicas, nº 6 (2008), p. 399]. 
13 Cit. por Meuris, Jacques. Magritte, Taschen, Köln, 1992, p. 129. 



196 JAIME LLORENTE 

 

 196 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

ción14. Análogo efecto de  desarticulación de lo visto y ralentización del movi-

miento visual causan cuadros como el célebre Canzone d´amore (1914) de 

Giorgio de Chirico. En este caso la admiración surge a partir de la conjugación 

entre un útil de uso cotidiano (un guante clavado en el muro) y un objeto artís-

tico de supuesto carácter “ornamental” (un busto escultórico clásico). Aquí la 

funcionalidad habitual del guante se encuentra absolutamente suspendida; pa-

rece tan escasamente eficaz a la hora de proteger las manos como lo son las 

fantasmagóricas botas de Magritte en orden a hacer lo propio con los pies. Su 

naturaleza de objeto práctico se difumina para perderse definitivamente merced 

a su cercanía a un petrificado rostro griego que se muestra aquí tan escasa-

mente “estético” como funcional o “decorativo”. 

Ambos casos de disposición dislocada y “atáxica” de los objetos propios de 

la percepción habitual se revelan, pues, como ilustraciones de ese “renverse-

ment sans égal” gracias al cual en el ídolo pictórico marioniano logran acceder a 

la visibilidad imágenes y elementos ausentes del horizonte de aquello que el 

mundo natural es capaz de donar a la visión. La hermenéutica del ídolo de Ma-

rion admite ser caracterizada, desde esta perspectiva, como una auténtica fe-

nomenología de la génesis de un nuevo tipo de fenómeno: de una clase de 

fenómenos ajena ya a las leyes instituidas por los goznes que articulan y confi-

guran la mundanidad cósmico-natural. Liberación, pues, con respecto a la tira-

nía del paisaje que, no obstante, se encuadra en el seno de ese mismo paisaje 

a modo de oasis o fisura abierta a la apoteosis de la visibilidad en el corazón 

mismo de lo fenoménicamente visible.  

 

 

 

 

 

 

 
14 En un sentido afín a esta intuición, Benjamin escribe en referencia a la memoria que se remonta a la 
percepción “primordial” u originaria: “La anámnesis platónica no se halla quizá lejos de este recuerdo. 
Sólo que no se trata de una actualización intuitiva de imágenes; en la contemplación filosófica la idea se 
desprende de lo más íntimo de la realidad en cuanto palabra que reclama nuevamente su derecho de-
nominativo. Pero tal actitud no es en última instancia la actitud de Platón, sino la de Adán, el padre de 
los hombres, en cuanto padre de la filosofía. En efecto, el denominar adánico está tan lejos de ser juego 
y arbitrio que en él se confirma el estado paradisíaco como aquel que aún no tenía que luchar con el 
significado comunicativo de las palabras. Lo mismo que las ideas se dan desprovistas de intención en el 
nombrar, en la contemplación han de renovarse” (Benjamin, Walter. El origen del Trauerspiel alemán, 
trad. A. Brotons Muñoz, Madrid, Abada, 2012, p. 17). 



DEL EXCESO ÓPTICO A LA MIRADA CAUTIVA: LA IMAGEN PICTÓRICA COMO “VISIBLE SATURADO”… 197 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 197 
 

3. HACIA LA AUSENCIA DE TODA AUSENCIA: UNA GRIETA ABIERTA A LA HIPERVISIBILIDAD 

 

 Marion se refiere al estatus constitutivamente paradójico propio del ídolo 

pictórico y del cuadro que lo contiene, en los siguientes términos: “L´idole 

n´implique-t-elle pas un excès d´en visibilité, tandis que le cadre  suppose 

d´en restreindre et immobiliser le flux?” (DS, p. 77). La cuestión que se aborda 

mediante esta interrogación no es otra que la relativa a la paradójica conjuga-

ción entre la naturaleza “determinada”, “limitada” y “recortada” (découpé) so-

bre el horizonte fenomenológico general propia del cuadro, y su carácter de 

zona de lo real donde tiene lugar la absorción absoluta de la fenomenalidad y 

donde acontece la detención admirativa de la mirada. Dicho de otro modo: el 

radiante éclat del ídolo pictórico, su fulgurante “estallido” no debería, en princi-

pio, poder ser contenido —al modo de lo que sucede, según Levinas, con “la 

idea de infinito en nosotros”— por la perfilada finitud del cuadro. Y sin embar-

go, tal vez, el ídolo, al lograr tal imposible inserción, corrige y subsana preci-

samente una deficiencia inherente a la percepción visual común. En efecto, la 

auténtica paradoja en la que propiamente consiste el fenómeno saturado del 

cuadro-ídolo radica en la doble negatividad que pone en juego y en el hecho de 

que ella desemboque, a pesar de ello, en una positividad perceptiva absoluta. 

En la imagen pictórica se dan, efectivamente, dos tipos de negatividad. En 

primer lugar aquella que surge a partir del propio carácter limitado del cuadro 

que la acota, situándola aparte o forzándola a desertar (en el original sentido 

etimológico propio del verbo latino desero: “separarse” o “desvincularse” de 

algo) de la totalidad de lo fenoménicamente dado15. La segunda negatividad 

comparece merced al aislamiento de la imagen ocasionado por el hecho de que 

el ídolo detenga y fije la mirada, desligando así lo visto del resto de la trama 

visual. Se da aquí un acto de determinatio admirativa que implica necesaria-

mente negatio ontológica: negación provisional de todo visible trascendente al 

eídōlon pictórico, cautividad de la mirada que secciona los vínculos de lo con-

 

 
15 Este es también el sentido “negativo” con respecto a lo ontológicamente dado que Levinas atribuye al 
“exotismo anticosmista” propio de la mirada estética y a la “destrucción de la representación” que ésta 
lleva esencialmente consigo: “le fait même du tableau qui arrache et met à part  un morceau de 
l´univers et qui, dans un intérieur, réalise la coexistence de mondes impénétrables et étrangers les uns 
aux autres -a une fonction esthétique positive. La limitation du tableau qui tient à la nécessité matérielle 
de faire du limité, fournit grâce aux lignes abstraites et brutales de cette limite une condition positive à 
l´esthétique. Tels aussi les blocs indifférenciés que prolongent les statues de Rodin. La réalité s´y pose 
dans su nudité exotique de réalité sans monde, surgissant d´un monde cassé” (EE, p. 88). 



198 JAIME LLORENTE 

 

 198 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

templado con el resto del horizonte del aparecer. Pero —y aquí reside la decisi-

va paradoja de la idolatría admirativa— esta dúplice negatividad inherente al 

cuadro revierte en pura positividad. Una positividad fenomenológica que se 

muestra como paroxismo del phaínesthai, como plenitud de la semblance que 

da a ver la totalidad de la fenomenicidad representada sin permitir resquicio 

alguno para esa otra “negatividad” contenida en lo “invisto” de la apresenta-

ción: en lo ausente agazapado en la “oscuridad prefenomenal” ubicada tras to-

da presencia. “Positividad” propia, pues, de un éclat cuya irradiación pone a la 

vista todo lo virtualmente susceptible de ser visto, es decir, suprime todo espa-

cio hipotéticamente concedido a la sombra y a la ausencia. El resultado de esta 

negatividad que aparece realmente como plena positividad es la donación ópti-

ca de un “ente” sin envés ni zaga, carente de reverso ausente a la mirada. Una 

imagen definida por la plétora de lo visual donde —por remedar oportunamente 

la fórmula parmenídea— “lo ente toca a lo ente” y lo visible a lo visible, sin po-

sibilidad de espacio para el relativo no-ente que sería la apresentación: la lar-

vada presencia de lo invisto (invu)16.  

Esta presentación visual absoluta en la cual el objeto visible deja de incor-

porar un dorso oculto a la mirada es justamente el rasgo que, en último térmi-

no, Platón deplora al describir críticamente el efecto propio de la representación 

pictórica. De modo también paradójico, lo que Platón echa verdaderamente en 

falta en la célebre imagen “mimética” de la cama pintada, es justamente el re-

verso invisto potencialmente susceptible de devenir observable que el original 

presupone y que el eikōn pictórico elimina. En efecto, la paradoja fundamental 

radica aquí en el hecho de que, desde una perspectiva que condena todo 

eídōlon en la medida en que difiere ontológicamente del óntōs ón en un doble 

nivel (el del objeto “real” y el de la idéa), se reclame precisamente al eikōn 

aquello que la percepción del modelo original menos tiene de entitativo: la 

apousía en la parousía, es decir, paradójicamente, lo ausente que acompaña 

 

 
16 “Con el cuadro, el pintor, como un alquimista, transmuta en visible lo que sin él hubiera permanecido 
definitivamente invisible. A eso lo llamamos lo invisto […]. Lo invisto depende ciertamente de lo invisi-
ble, pero no se confunde con él, puesto que puede transgredirlo para devenir para devenir precisamente 
visible; así, mientras que lo invisible permanece para siempre invisible -irreductible recalcitrante a su 
puesta en escena, a la aparición, a la entrada en lo visible-, lo invisto, invisible solamente provisional, 
ejerce toda su exigencia de visibilidad para, a veces por la fuerza, irrumpir. Lo invisto no deja de surgir 
incesantemente en lo visible” (CV, p. 55). De este modo, a través del “visible saturado” que es esen-
cialmente el ídolo, “Des invus, jusqu´alors dissimulés dans une obscurité préphénomenale, pas même 
invisibles, ni previsibles, parce que nous n´avions aucun soupçon, surgissent et passent, sans s´arreter 
mème à la visibilité naturelle des objets du monde (ces mixtes de présentation et d´apprésentation), à 
la visibilité, dont ils abolissent les limites” (DS, p. 85). 



DEL EXCESO ÓPTICO A LA MIRADA CAUTIVA: LA IMAGEN PICTÓRICA COMO “VISIBLE SATURADO”… 199 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 199 
 

como una sombra de negatividad a lo presente visualmente contemplado. El 

artista platónico no muestra, efectivamente, las cosas “tales como son” (oîa 

éstin), sino “tales como aparecen” (oîa phaínetai), es decir, obviando la repre-

sentación de las caras invistas del objeto que únicamente se exhiben al variar 

la perspectiva de la mirada, esto es, recorriendo espacialmente su perímetro. 

Una variación de perspectiva en la que los lados antes dados a la visión des-

aparecen, intercambiándose y siendo ahora sustituidos por las zonas anterior-

mente no visibles.  

Desde la perspectiva metafísica platónica, esta permuta o suplencia recí-

proca de las partes visibles y no visibles del objeto real introduce, en el marco 

de la experiencia común, la aparente diferencia del objeto consigo mismo, pero 

haciéndolo permanecer aún fiel a su reconocible identidad. Así, la cama “según 

se mire de lado o de frente o en alguna otra dirección […] parece ser diferente 

(phaínetai dè alloía), pero no lo es (diaphérei d´ oudén)”17, mientras que “la 

pintura hecha de cada cosa (graphikē pepoíētai perì hékaston)” se orienta, más 

bien, a “ser imitación de una apariencia (mímēsis phantásmatos)”: no a repro-

ducir la realidad en el modo en que tiene lugar su donación, sino a “imitar lo 

aparente según aparece (hōs phaínetai)”. Es debido a ello que Platón se en-

cuentra en condiciones de declarar que “bien lejos, pues, de lo verdadero se 

encuentra el arte imitativo (mimētikē), y según parece, la razón de que lo pro-

duzca todo reside en que no alcanza sino muy poco de cada cosa (smikrón ti 

hekástou epháptetai) y en que esto poco es un mero fantasma (eídōlon)”18. Ese 

“no alcanzar” la totalidad de la cosa al que Platón se refiere, significa realmen-

te, desde la perspectiva de la hermenéutica marioniana del ídolo, dejar “apre-

sentados” (no revelados a la visión) los aspectos ausentes, negativos, y, en 

definitiva, invistos del objeto.  

Este reproche de incompletud contiene larvadamente una tácita nostalgia 

de la plenitud visual, una inconsciente añoranza de la epifanía integral de aque-

llo que un determinado objeto es capaz de ofrecer a la visión. Aquello que ver-

daderamente Platón echa de menos en las representaciones artísticas no es 

 

 
17 Politeía, 598 a 7-10. 
18 Ibid., 598 b 6-8. El empleo del término “fantasma” resulta aquí (en el marco de la teoría marioniana 
del eídōlon), de forma inversa a la pretendida por Platón, no solamente en absoluto peyorativo, sino 
particularmente afortunado, dado que alude semántica y etimológicamente a “aquello que propiamente 
se muestra”, a “lo propiamente manifiesto”, a aquello que impone su aparición y se agota en su mera 
epifanía. ¿Y qué otra “función” o “actividad” se les atribuye de ordinario a los fantasmas sino la de “apa-
recerse” o “mostrar” su eîdos ante la mirada de alguien? 



200 JAIME LLORENTE 

 

 200 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

sino su incapacidad para colmar el dominio total de lo óptico: su radical defi-

ciencia a la hora de saturar entitativamente el campo completo e íntegro de la 

fenomenicidad dada en cada momento. Esta es justamente la capacidad que 

Marion reconoce en el ídolo pictórico en tanto que fenómeno saturado. En él se 

dan hermanados y comúnmente articulados ante la mirada los aspectos “pre-

sentes” y “ausentes” de lo contemplado, el envés y el anverso del objeto, tor-

nando así patente la totalidad de lo invisto19. En el cuadro lo ausente resulta 

disuelto y la totalidad del campo fenomenal es colmada por lo presentado. Una 

presentación de lo visible dotada de tal volumen de pujanza e intensidad que 

torna prescindible toda tentativa orientada a reconstruir las dimensiones no 

directamente visibles del objeto que se hallan ausentes en la intuición empírica 

de éste, puesto que “dans le tableau elles elles ne manquent plus. Le tableau 

ne représente plus certaines faces presentables d´un objet (du monde) qui res-

terait, pour ses autres faces, seulement apprésentable: il réduit l´objet au 

présentable en lui, en exclut l´ apprésentable; bref, il défait l´objet pour le 

réduire au visible en lui, au pur visible et sans reste; dans le tableau il ne reste 

que du visible entièrement présenté, sans plus promettre rien d´autre à voir 

que ce qui s´offre déjà; ce visible réduit, présenté à l´état pur, sans aucun res-

te d´apprésentation, parvient à une telle intensité, qu´il sature souvent la ca-

pacité de mon regard, voire l´excède” (DS, p. 79). Esta es la razón por la cual 

el ídolo pictórico es capaz de sustituir y desplazar al ente “natural” original: no 

porque se imponga espuria y artificiosamente a él, sino porque, por esencia 

(esto es, “naturalmente”), se le ha concedido un volumen de potencia fenomé-

nica mayor que aquel del que disponen los elementos ónticos comúnmente per-

cibidos en el horizonte del mundo. 

Una presencialidad ópticamente plena que no se identifica ya con la parou-

sía-Anwesenheit tradicionalmente teorizada y anhelada por la metafísica “clási-

ca” (no solamente por la platónica) como óntōs ón, pero que lleva a cumpli-

miento, por vía de la reducción del fenómeno a la pura visibilidad, el sentido 

último de tal pretensión de forma más inmediata y efectiva que los postulados 

 

 
19 Así, por ejemplo, en el caso de la pintura cubista, “Todas las combinaciones son de derecho visibles, 
aunque nuestra visión […] no alcance más que un número inverosímilmente restringido […]. El pintor 
cubista agota felizmente todas sus fuerzas en el camino sin fin hacia la adición imposible y siempre eva-
siva de los estallidos de lo visible […]. Más radical que el impresionista, que sólo pretende mostrar lo que 
experimenta exactamente, el cubista intenta y a veces consigue dejar aparecer lo que no podía ver efec-
tivamente, obstinándose así en dejar que ascienda hasta lo visible incluso su menor posibilidad” (SD, p. 
333). 



DEL EXCESO ÓPTICO A LA MIRADA CAUTIVA: LA IMAGEN PICTÓRICA COMO “VISIBLE SATURADO”… 201 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 201 
 

elementos ontológicamente plenos instituidos por esa metafísica “presencialis-

ta” tan radicalmente cuestionada por Heidegger20. De forma, una vez más, pa-

radójica, aquello que, al decir de Marion, “no es” (el cuadro), se da con una 

intensidad fenoménico-perceptiva dotada de una potencia de imposición a la 

mirada mayor que la presentada por aquello que supuestamente “es” (el objeto 

físico “original”), e incluso más enérgica que aquella hipotéticamente atribuible 

a lo “propiamente ente” (a “lo que es” en sentido eminente). De este modo, en 

franca oposición a la metafísica platónica y a la metafísica tout court, cabría 

afirmar con legitimidad que aquello que desde el punto de vista del alma racio-

nal —es decir, del concepto— no es sino mero phántasma, se muestra ante el 

ojo como el auténtico óntōs ón. 

 

 

4. CONCLUSIÓN 

 

 La hermenéutica marioniana del ídolo pictórico supone, por las razones 

que hemos tratado de indicar a lo largo del presente estudio, una innovadora 

tentativa de superación “estética” de ciertos postulados onto-epistemológicos 

característicamente asentados por el pensamiento metafísico tradicional, así 

como de las posiciones ontológicas heideggerianas en materia de reflexión 

acerca del fenómeno de la obra de arte21. Pero implica asimismo un decisivo 

desarrollo crítico de la teoría husserliana de la constitución del objeto, en la 

medida en que contribuye de modo sumamente pregnante a emanciparla y 

desvincularla de aquellos de sus rasgos aún excesivamente “cosmistas” y liga-

dos a lo mundanamente entitativo22. En este sentido, supone igualmente un 

 

 
20 En este sentido, la donación del ídolo supone una ampliación de la presencialidad intuida: “La dona-
ción amplía la presencia en lo que la libera de todo límite de las facultades, hasta dejar jugar libremente 
al ente; eventualmente al ente en su ser. Y sólo una ampliación así liberadora podrá pretender superar 
la «metafísica de la presencia», la cual, en realidad, no cesa de restringir lo presente y de retener su 
donación” (Marion, Jean-Luc. Reducción y donación. Investigaciones acerca de Husserl, Heidegger y la 
fenomenología, trad. P. Corona, Buenos Aires, Prometeo, 2011, p. 64. En lo sucesivo RD). 
21 En palabras de M. B. Tin: “Only a painting which is able to show itself, to appear, to impose itself as 
phenomenon, escapes the metaphysics, of which nihilism is the negative form. And it is in this capacity 
that painting proves its particular importance in the phenomenology of Jean-Luc Marion […] Excessively 
saturated with intuition, the icon on the one side imposes its gaze one the worshipper, the idol on the 
other side reflects a gaze which is obsessed with its own gaze” [Tin, Mikkel. “Saturated Phenomena: 
From Picture to Revelation in Jean-Luc Marion´s Phenomenology”, Filozofia. Journal for Philosophy, Vol. 
65, nº 9 (2010), p. 875]. 
22 “Lejos de extraer […] la consecuencia de que la significación significa por sí misma, sin necesidad de 
recurrir de ninguna manera a la puesta en presencia intuitiva, Husserl no cesará de reconducir la signifi-
cación hacia una intuición de cumplimiento que lo asegure en la presencia evidente. De este modo, la 
fenomenología perpetuaría, contra su intención misma -contra la intencionalidad de la significación- el 



202 JAIME LLORENTE 

 

 202 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

cardinal progreso con respecto a las originales tesis fenomenológicas acerca de 

la intuición y la reducción trascendental. El propio Marion alude a esta intencio-

nalidad en los siguientes términos: “Voici le tableau: l´espace non physique où 

le visible seul règne, abolit l´invu (l´invisible par défaut) et réduit  le 

phénomène à la visibilité pure. Le tableau relève de la phénoménologie la plus 

classique et la plus stricte, parce qu´il réduit entièrement le phénoménal au 

visible. Et c´est ce que la réduction trascendentale de Husserl ne peut jamais 

atteindre, parce qu´elle reste dans le champ de la nature, malgré toute son 

inversión de l´attitude naturelle, parce qu´elle reste esentiellement  […] préo-

cupée par les objets de la région-monde et obnubilée par leur constitution” 

(DS, p. 84). 

 Contemplado desde esta perspectiva, el cuadro-ídolo no constituye un 

caso particular de aplicación de la reducción fenomenológica, sino la máxima 

ejemplificación de su intensidad cualititativa23. En la medida en que reduce ra-

dicalmente la donación del fenómeno a su pura mostración, a su simple compa-

recencia ante la mirada, el ídolo pictórico lleva a cumplimiento el paroxismo 

mismo del simple aparecer condensado en su esencia más propia: al margen de 

lo ónticamente dado de forma efectiva. No se trata ya, pues, de acoger una 

suerte de “revelación” inmediata suscitada por la epifanía del cuadro, sino, más 

bien, de venerar lo inesperado, insospechado y fortuito que acompaña siempre 

a la facticidad de su simple darse con autonomía ante la visión. Es por ello que, 

según Marion, puesto que toda donación demanda ser acogida, “Ante el menor 

cuadro, hay pues que bajar los ojos para honorar su donación. Sólo después 

podemos alzarlos, con paciente respeto, hacia lo que da eso que se da. Y, en-

tonces, intentar ver al fin lo que se da” (CV, p. 87). 

 

 

 
primado de la presencia, y se hundiría en una última «aventura de la metafísica de la presencia»; en 
síntesis, «la pertenencia de la fenomenología a la ontología clásica » se traicionaría por el recurso a la 
intuición para asegurar la presencia en la significación, pero sobre todo por el primado no interrogado de 
la presencia misma en y sobre la significación” (RD, p. 21). 
23 “En el caso de Marion y de lo que podría fundamentar una perspectiva estética desde la fenomenología 
de la donación, la paradoja de la representación del don expone al límite la «paradoja inicial de la feno-
menología», pues es en la retirada de la donación donde tiene lugar la manifestación” [Madroñero-
Morillo, Mario. “La donación artística. Estética, saturación y donación”, Pensamiento y cultura, Vol. 13, 
nº 2 (2010), p. 202]. 



Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014, 203-222. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 
 
Fecha de recepción: 6-II-2014  Fecha de aceptación: 28-VII-2014 

 

 

 

 

ACERCA DE LA INTERPRETACIÓN DE LANDGREBE 

SOBRE EL CARTESIANISMO DE HUSSERL 

 

ON LANDGREBE’S INTERPRETATION 

OF HUSSERL’S CARTESIANISM 

 

Patricio A. Perkins 

Universidad Católica de Santa Fe, Argentina 
patricio.perkins@gmail.com  

 

 
 
Resumen: Critico la teoría hermenéutica de 
Landgrebe sobre el cartesianismo de Husserl 
mostrando la estructura argumentativa en la 
que se inserta, lo que pretende y lo que está 
forzada a pretender. Su núcleo duro radica en 
los conceptos de crítica inmanente y lógica 
interna y tiene como meta final promover una 
idea de trascendental no-entitativa voluntarista 

y correlacional opuesta a la de un yo absoluto. 
Para probar esto, analizo tres niveles del carte-
sianismo de Landgrebe: primero, la síntesis 
contradictoria entre apodicticidad y experiencia; 
segundo, su interpretación de Filosofía Primera, 
y, tercero, el objetivismo de Husserl. Concluyo 
de la función que juega el cartesianismo en este 
esquema y del fracaso de documentar con 
ejemplos la idea que el concepto no describe 
una noción en la filosofía de Husserl, sino que 
es una herramienta hermenéutica para contro-
lar el sentido de trascendental en esta filosofía.  
 
 
 
 
Palabras clave: Husserl | Landgrebe | Carte-
sianismo | Fenomenología 
 

Abstract: I criticize Landgrebe’s hermeneutical 
theory about Husserl’s Cartesianism describing 
the structure of the argument where this con-
cept is rooted, what it claims and what it is 
forced to claim. The theory’s hard core is based 
on the concepts of immanent critique and inter-
nal logic and it’s final goal consists in advancing 
a non-entitative voluntaristic and correlational 

definition of transcendental opposite to that of 
an absolute I. To prove this, I analyze three 
levels inside Landgrebe’s concept of 
Cartesianism: first, the contradictory synthesis 
of experience and apodicticity; second, his 
interpretation of First Philosophy, and, third, 
Husserl’s objectivism. I conclude from the goal 
that Cartesianism plays in this argument and 
the failure in documenting this idea with exam-
ples that Landgrebe’s Cartesianism is rather an 
hermeneutical tool made to control the defini-
tion of transcendental in Husserl’s philosophy 
than a concept describing Husserl’s thought. 
 
 
 
Key Words: Husserl | Landgrebe | 
Cartesianism | Phenomenology 
 

 

 

 

1. INTRODUCCIÓN 

 

Capítulo fundamental de la tradición hermenéutica sobre la fenomenología, 

el cartesianismo de Husserl sigue siendo hoy campo de disputa entre los espe-

mailto:patricio.perkins@gmail.com


204 PATRICIO A. PERKINS 

 

 204 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

cialistas gracias a los nuevos materiales publicados en Husserliana. Es por eso 

que me gustaría ocuparme del fundador de una interpretación paradigmática e 

influyente de este concepto. Me refiero a la tesis de Landgrebe acerca de la 

despedida de Husserl del cartesianismo. Este autor dio pie a una tradición 

canónica por su natural ascendiente sobre la comunidad husserliana: primero, 

fue uno de los tres asistentes de Husserl encargado transcribir manuscritos, 

darles orden y publicar proyectos (Vongehr 96; Luft “Archivierung” 1-23); lue-

go, primer colaborador del naciente archivo Husserl en Lovaina (Van Breda 9-

10), y, más tarde, director durante catorce años del archivo Husserl en Colonia, 

lugar desde donde formó las nuevas generaciones de transcriptores (Vongehr 

84)1. 

Aún cuando el cartesianismo de Landgrebe sedimentó de diferentes modos 

en muchas generaciones de fenomenólogos como un supuesto incuestionado, 

p. ej. en Kern, Patočka, Luft y Welton, ya desde el inicio fue criticado tanto por 

dar ejemplos errados para su teoría, como por lo problemático de su idea2. Re-

uniendo las diferentes críticas a Landgrebe, deseo concentrarme en la manera 

como él define el cartesianismo de Husserl, lo que pretende y lo que está forza-

do a pretender con el objetivo de mostrar que su teoría no sólo es falsa, sino 

que también admite ser juzgada como sesgada. En pocas palabras, que su car-

tesianismo no es un concepto descriptivo sobre Husserl, sino un instrumento 

para condicionar o controlar la interpretación de esta filosofía. Para lograr esto 

no es sólo fundamental el contenido del cartesianismo de Landgrebe, sino 

además su función, a saber, la meta para la que se lo usa o la conclusión para 

la que sirve. La importancia del motivo pragmático en este concepto se en-

trevé, por ejemplo, leyendo a Patočka, autor para quien esta idea sirve como 

“catarsis” (95) de los elementos de Husserl que estaban corrompiendo el moti-

vo original de la fenomenología. En efecto, como mostraré, el cartesianismo de 

Landgrebe secciona la filosofía de Husserl en dos proyectos antagónicos, uno de 

los que se deshecha en pos del otro. Es finalmente, como afirma Patočka, un 

concepto purificador. 

 

 
1 Ver, por ejemplo, cómo Welton divide en dos las comunidades hermenéuticas sobre Husserl y ubica a 
Landgrebe como fuente de la canónica (1-4, 393-407). 
2 Ver Spiegelberg 72 nota 4; Gadamer 162; cf. Jankovic 56; San Martín “Despedida” 108; Gander 130 
nota 87; Geniusas 134; Luft Phänomenologie 9. El caso de Luft es especial porque reconoce la documen-
tación fallida de Landgrebe, pero de todos modos sostiene la existencia de dos proyectos antagónicos en 
Husserl. 



ACERCA DE LA INTERPRETACIÓN DE LANDGREBE SOBRE EL CARTESIANISMO DE HUSSERL 205 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 205 
 

Para comprender esta función pragmática del cartesianismo, divido la expli-

cación del concepto en tres niveles, anteponiendo una descripción del núcleo 

duro de su interpretación y concluyendo en su meta última, a saber, los senti-

dos del yo. En el núcleo duro defino como idea central el concepto de lógica 

interna en Husserl y, luego, paso a describir los niveles dentro de su noción de 

cartesianismo: el primero, abocado a la síntesis contradictoria entre ideal de 

apodicticidad y exigencia de saturación experiencial; el segundo, consagrado 

principalmente a la documentación de esta hipótesis en Filosofía Primera, y, el 

tercero, dedicado al objetivismo de Husserl, la razón última de su inconsciencia 

y fracaso. 

 

 

2. NÚCLEO DURO: CRÍTICA INMANENTE, LÓGICA INTERNA E INCONSCIENCIA 

 

Landgrebe resume el núcleo duro de su teoría en el título de su artículo so-

bre el tema: La despedida de Husserl del cartesianismo. Husserl, considera él, 

tiene dos ideales filosóficos antagónicos, el cartesiano o moderno y el post-

cartesiano o posmoderno, entre los que acontece una evolución interna de uno 

hacia el otro por el fracaso del primero. El proyecto cartesiano, intentando fun-

damentar la filosofía de manera moderna, pero con exigencias posmodernas, 

sella su fracaso y se despide, al mismo tiempo que abre el juego para una nue-

va filosofía. Landgrebe está suponiendo así dos Husserl en cierto modo discon-

tinuos, porque representan dos proyectos filosóficos en contradicción, aunque 

al mismo tiempo son continuos, ya que uno se sigue del otro con necesidad. 

Esta combinación deja perplejo a San Martín, porque Landgrebe parece soste-

ner una ruptura, más que una continuidad (“Despedida” 108). Pero la continui-

dad de Landgrebe no es homogénea, porque se siguen etapas diferentes entre 

sí, incluso en cierto modo antagónicas, con vistas a una meta madurativa. Me 

gustaría llamar lógica interna a este esquema esencial o núcleo duro del argu-

mento de Landgrebe en el que el cartesianismo juega el papel de primera etapa 

superada. La lógica interna implica, además, que Landgrebe critica a Husserl 

desde dentro de sí mismo (192), idea que me gustaría llamar crítica inmanente. 

Inicialmente, lógica interna y crítica inmanente recuerdan por diferentes 

motivos tanto a Heidegger, como a Hegel. Por un lado, la crítica inmanente re-

cuerda a Heidegger, porque él también la llevó adelante (Prolegomena 140). 



206 PATRICIO A. PERKINS 

 

 206 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

Por el otro, la lógica interna parece una aplicación de la dialéctica hegeliana a la 

evolución del pensamiento de Husserl, siendo Landgrebe el filósofo que capta 

este movimiento dialéctico en marcha en Husserl3.  Si tomamos en cuenta la 

explicación de Heidegger sobre la dialéctica hegeliana, concuerda de hecho con 

la estructura de la lógica interna: “‘Experiencia’ quiere decir para Hegel: llegar 

al conocimiento de lo que no es algo y con ello al mismo tiempo de lo que es, 

de una; e igualmente ‘aparecer’, ‘ser-fenómeno’ dice para él: dividirse [sich 

entzweien], volverse-otro en la igualdad de sí.” (Hegel 107) Esto lo confirma 

además Welton, seguidor de Landgrebe, cuando considera que Husserl se vuel-

ve un otro delante de sí mismo al despedirse del cartesianismo (3). Y también 

la evolución semejante a un desarrollo vital en el que se combina continuidad y 

discontinuidad parece apuntar hacia la misma conclusión. Ahora, ¿por qué divi-

de Landgrebe en dos la filosofía de Husserl? Aunque la respuesta definitiva para 

esta pregunta está en la meta final de la lógica interna, se puede anticipar que 

la división bien podría responder a las críticas que estaba recibiendo Husserl, al 

gusto propio de Landgrebe, o bien a ambos, porque quien adapta para respon-

der a detractores aprueba las críticas (Geniusas 134; Gadamer 119). 

Resumiendo, la lógica interna es la evolución necesaria en Husserl entre 

dos proyectos incompatibles por la presencia de elementos del segundo en el 

primero. Esta idea implica una opción por una crítica inmanente y una sección 

valorativa de su filosofía en proyectos antagónicos, cada uno con un grupo de 

contenidos propio. Lo esencial del componente valorativo de la división no debe 

dejar de remarcarse: se separa en dos para eliminar a uno y promover a otro, 

por eso la meta final revelará más el sentido de este argumento que los conte-

nidos puntuales que Landgrebe ubiqué bajo la noción de cartesianismo. El car-

tesianismo de Landgrebe se sugiere así en sus suposiciones más básicas como 

una herramienta hermenéutica tallada para intervenir a Husserl de un modo 

dialéctico. Descrito el núcleo duro del que forma parte esta noción, paso a des-

cribir sus tres niveles de contenidos. 

 

 

 

 

 
3 Para la posibilidad de aplicar la dialéctica de Hegel sin sus contenidos, se puede ver con provecho Tay-
lor 134. 



ACERCA DE LA INTERPRETACIÓN DE LANDGREBE SOBRE EL CARTESIANISMO DE HUSSERL 207 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 207 
 

3. EL CARTESIANISMO DE LANDGREBE 

 

3.1. Primer nivel. Apodicticidad y experiencia 

Habiendo planteado la estructura más general del argumento de Landgre-

be, ahora es necesario entrar dentro de los contenidos cartesianos puntuales de 

la lógica interna. En un primer nivel, el comentador (173) propone los conteni-

dos básicos para las dos partes en conflicto dentro del cartesianismo: apodicti-

cidad y experiencia. El Husserl cartesiano tiene como meta fundamentar la filo-

sofía de un modo apodíctico, pero se impone a sí mismo la experiencia como 

criterio de saturación. Aquí están los primeros contenidos de la contradicción 

dentro del cartesianismo planteada en el núcleo duro: fundamentar de manera 

moderna es ahora buscar la apodicticidad y el criterio posmoderno, querer sa-

turar la investigación con un caso experiencial. En este punto, entonces, lo que 

dictamina el fracaso del cartesianismo y la evolución obligada es “la vuelta a la 

experiencia absoluta” (187).  

El primer nivel del cartesianismo se resume así en ser la primera determi-

nación del núcleo duro de la lógica interna, determinación que por su cercanía a 

la idea central no tiene aún un vínculo explícito con documentación probatoria. 

Representa así la determinación inicial del conflicto moderno-posmoderno con 

el que se define el concepto de cartesianismo en Husserl. Ahora, ¿por qué una 

vuelta a la experiencia apodíctica está destinada al fracaso? Para encontrar una 

respuesta a esta pregunta, es necesario pasar a un segundo nivel de cartesia-

nismo. 

 

3.2. Segundo nivel. Filosofía Primera: vías cartesiana y psicológica 

El segundo nivel se caracteriza por aplicar la lógica interna a documentos 

puntuales. Esta aplicación obliga a plantear una nueva serie de conceptos teóri-

cos que determinan aún más la carga teórica de la interpretación de Landgrebe. 

Entre ellos se encuentra una hipótesis decisiva para su refutación: la incons-

ciencia de Husserl. Paso a explicarlo.  

La lógica interna se juega, según este autor, entre Ideas I y Crisis como 

términos a quo y ad quem respectivos, siendo Filosofía Primera gozne y testigo 

del fracaso del primer proyecto y del nacimiento del segundo (163-64). Como 

la idea de una evolución entre Ideas I, Filosofía Primera y Crisis con esta carga 



208 PATRICIO A. PERKINS 

 

 208 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

teórica de trasfondo está en contradicción expresa con lo que Husserl opina 

(Hua XXIX 425), Landgrebe subsana este conflicto sosteniendo que Husserl no 

se percató de la lógica interna en marcha. Es necesario destacar la función 

epistemológica de una hipótesis de esta clase, a saber, que es una hipótesis 

psicológica ad hoc con la que Landgrebe se protege de los documentos que 

contradicen su teoría. ¿Cómo es que lo hace? 

Puesto que Ideas I y Crisis son los extremos de la lógica interna, Landgrebe 

elige Filosofía Primera para resolver su argumento, porque cree que “la com-

prensión de la historia evolutiva del pensamiento de Husserl” tiene su punto de 

inflexión allí gracias a que representa no sólo “la historia del fracaso” del modo 

cartesiano de fundamentar la fenomenología, sino que además acontece la 

apertura hacia una nueva manera de preguntar y concebir la subjetividad tras-

cendental más allá de la metafísica moderna (164). Filosofía Primera encarna 

así el esfuerzo definitivo y trágico de una tradición del pensar en fundamentar-

se de modo radical, cuya derrota fuerza a Husserl a “un alejamiento con re-

nuencia” (164) de esta tradición que quería completar, “sin que él fuese cons-

ciente de cuánto él la dinamitó con este intento” (164). En esta lección se da, 

por ende, “el fin de la metafísica”, “el fracaso del subjetivismo trascendental en 

cuanto apriorismo ahistórico y en cuanto finalización del racionalismo moder-

no”, pero subraya Landgrebe introduciendo la hipótesis de la inconsciencia, 

“Husserl no sabía esto” (165). En lo que respecta a la metafísica, entonces, Fi-

losofía Primera testimonia que “Husserl se vio obligado a abandonar el asunto 

mismo buscado […] en cuanto irrealizable” (166). 

El punto de partida para demostrar esta idea son las vías a la reducción, 

vías que en esta lección son dos, la cartesiana y psicológica. De entrada, es 

importante notar que Landgrebe asume el concepto de vía como uno de los 

elementos metafísicos o cartesianos de Husserl. Las vías a la fenomenología 

coinciden así con la idea de ser caminos “en la dimensión de fundamentación 

última”, dimensión que debe ser “una de experiencia absoluta” (174). La rele-

vancia de las vías está basada en “la presuposición” de “un inicio apodíctica-

mente fundamentable, absoluto”, una verdad encontrada “de una vez para 

siempre” (174, 175). A medida que este presupuesto se vuelva cuestionable en 

el correr del argumento de Filosofía Primera y en los años siguientes, Landgre-

be afirma que menguará la idea de una filosofía primera junto con el tema de 

las vías, su número y su relación. Por supuesto que la función de esta interpre-



ACERCA DE LA INTERPRETACIÓN DE LANDGREBE SOBRE EL CARTESIANISMO DE HUSSERL 209 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 209 
 

tación de Landgrebe consiste en sugerir la presencia de la lógica interna por la 

desaparición de los contenidos asociados con el primer proyecto. Sin embargo, 

vale notar que tal apreciación es artificiosa tomando en cuenta lo publicado 

últimamente sobre el tema (Hua XXXIV, XXXVI). 

Landgrebe, de hecho, no está dispuesto a entrar en el tema de las vías, pe-

ro afirma que se ocupará del “momento que las mueve”, “la subjetividad tras-

cendental como ‘campo’ de experiencia trascendental absoluta” (175) y con 

esto da el primer paso significativo hacia una explicación más concreta sobre el 

cartesianismo. El comentador determina tres factores básicos a partir de los 

que justificará esta idea: i) la clase de experiencia de la que se habla, ii) el sen-

tido del sujeto de esta experiencia y iii) su campo de experiencia. En la prácti-

ca, Landgrebe cifra los dos primeros ítems en la vía cartesiana de Filosofía Pri-

mera, mientras que el tercero es tema de la segunda vía (181). Así, la clase de 

experiencia de la fenomenología es “una experiencia que satisface la experien-

cia de absolutez, […] la experiencia de sí reflexiva del ‘yo soy’” (176) alcanzada 

por una vía cartesiana sin los contenidos metafísicos de Descartes. El sujeto de 

esta experiencia es mi propio yo puro, i.e. esfera de ser trascendental absolu-

tamente separado del ser mundano (177). Por lo primero, mi propio yo, se co-

mienza con una egología; por lo segundo, la pureza, se distingue yo trascen-

dental de psicológico. La vía cartesiana de Filosofía Primera rinde así, continúa 

Landgrebe, la esfera de ser absoluto del yo-soy en cuanto experiencia trascen-

dental, pero la vuelta hacia “la evidencia incancelable del yo-soy” ofrece sólo 

“una referencia todavía completamente vacía sobre la dimensión de fundamen-

tación absoluta” (181). Para suplir esto, la segunda vía debe abrir por completo 

el campo de experiencia trascendental introduciendo la novedad de “la teoría de 

las implicaciones intencionales” (182). Remarco, antes de continuar, que esta 

opinión está errada. La vía cartesiana no da una referencia completamente vac-

ía de la dimensión absoluta, sino aparentemente vacía (Hua VI 158), porque es 

demasiado breve desde un punto de vista didáctico. Esto lo confirma un anexo 

de Filosofía Primera (Hua VIII 432-39), un manuscrito de 1937 ya citado (Hua 

XXIX 425) y el epílogo a Ideas I (Hua V 148). Como destacan Geniusas y San 

Martín, las vías son maneras didácticas de introducir en la fenomenología tras-

cendental, no proyectos o metodologías diferentes e incompatibles (133; Méto-

do fenomenológico 39, 134). 



210 PATRICIO A. PERKINS 

 

 210 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

Volviendo al punto anterior sobre la vía psicológica, la implicación intencio-

nal significa que cada acto de la conciencia dirigido al mundo, especialmente 

cada percepción actual, implica ya la presentificación realizable en actos de re-

cuerdo o expectativa. El yo-soy al que me restrinjo, dice Landgrebe, no es sino 

un punto de partida para un haz de diferentes clases de actos (183), conllevan-

do un análisis de la conciencia de actos el descubrimiento de una conciencia de 

horizonte (184). De este modo, la teoría de las implicaciones intencionales no 

es un tema como cualquier otro, sino “un paso esencial sobre la entera tradi-

ción de la teoría de la conciencia moderna” (185). Landgrebe considera que la 

conciencia de horizonte de Filosofía Primera motiva dos temas en la obra tardía 

de Husserl: la vuelta al mundo de la vida y a las condiciones del devenir históri-

co; conforme a esto, los análisis sobre el horizonte son estructurales, pero 

también históricos (186). De una manera análoga, pero inversa, a como hizo 

con el tema de las vías, Landgrebe pretende de nuevo sugerir con esta inter-

pretación la presencia de la lógica interna a partir de la irrupción de temas que 

él asocia con el proyecto posmoderno de Husserl. Pero los documentos se rebe-

lan nuevamente. La conciencia de horizonte, la implicación intencional y el 

mundo de la vida están presentes en la supuesta etapa cartesiana de Husserl 

(Hua III xxiii, 165-66, 191, 197, 235-36; cf. Geniusas 132). La única manera 

con la que Landgrebe podría responder a esta objeción es extremando su ar-

gumento, a saber, argumentando que todos estos ejemplos son justamente el 

lado posmoderno dentro de la modernidad de Husserl. Pero extremando su pos-

tura, Landgrebe sufriría como contragolpe algo notado por Geniusas: ¿qué sen-

tido tiene una división en cartesianismo/pos-cartesianismo entremezclada sin 

cesar en todas las obras de Husserl? (132) Quienes persisten en sostener la 

teoría de Landgrebe, como Welton y Luft, toman justamente este camino: dos 

Husserl continuamente mezclados entre sí. 

Habiendo desplegado esta división de contenidos en Filosofía Primera, Landgre-

be aborda el punto crucial de su análisis: ¿logra la lección “la meta de una fun-

damentación apodíctica de la subjetividad trascendental en cuanto campo de 

experiencia absoluto” (187)? Para Landgrebe, no se alcanza la meta, ni se tiene 

éxito, porque –y esta justificación es fundamental– es imposible una reducción 

a la apodicticidad tomando a la experiencia como ideal de saturación. Por eso 

Husserl, aunque la haya propuesto, nunca la llevó a cabo: 

 



ACERCA DE LA INTERPRETACIÓN DE LANDGREBE SOBRE EL CARTESIANISMO DE HUSSERL 211 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 211 
 

De hecho, él [Husserl] no llevó a cabo en ningún lado esta crítica [la crítica apodíc-

tica] –por una sencilla razón, porque ella en el antiguo sentido de fundamentación 

de un inicio no es realizable de una vez para siempre. Husserl alcanzó la claridad 

completa sobre esto, sin embargo, recién en el contexto de los trabajos sobre Cri-

sis. (187) 

 

Hay dos cuestiones falsas aquí. Primero, Husserl efectivamente llevó a cabo 

la reducción apodíctica, aunque Landgrebe sabiéndolo, lo niegue4; segundo, 

Husserl no considera que la reducción trascendental sea sinónimo de la apodíc-

tica (Cairns 43; cf. Hua XXXIX 211). La equiparación entre las dos revela que la 

división de Husserl en dos, uno cartesiano y otro no-cartesiano, representa una 

división dentro del concepto más importante de la fenomenología, el sentido de 

la reducción trascendental. Pero la idea de dos Husserl, uno buscando la apo-

dicticidad y otro dejándola de lado, como nota Geniusas, no es justificable sin 

una cuota de violencia (133). De hecho, a esta afirmación de Landgrebe equi-

parando reducción trascendental y apodíctica le sigue en la misma página su 

tristemente famosa malinterpretación de un anexo de Crisis. Esta sucesión de 

errores desconcertante deja sin documentación real a la lógica interna propues-

ta por Landgrebe.  

 En este segundo nivel del cartesianismo aparece la expresión más conocida 

de la hipótesis de la inconsciencia necesaria para sostener la idea de la lógica 

interna. Husserl, sostiene Landgrebe, destruyó la metafísica “por sus espaldas” 

(188) al mostrar en Filosofía Primera que es imposible fundar la apodicticidad 

en la experiencia —esta expresión de Landgrebe parece imitar una de la Feno-

menología del Espíritu de Hegel (“hinter seinem Rücken”) (80)–. Justamente 

como la idea que una persona sostenga dos tesis contradictorias durante toda 

su vida al unísono, en su campo de especialidad y generando sin darse cuenta 

los conceptos que refutan una de ellas en favor de la otra choca fuertemente 

contra el sentido común, a la par de postular abiertamente la inconsciencia de 

Husserl en este tema, Landgrebe pretende documentar de algún modo la con-

ciencia de Husserl sobre esta situación. En este contexto deben ubicarse las 

malinterpretaciones que señalé recién y las sugerencias exageradas de un 

vaivén temático en las vías a la reducción, el mundo de la vida, la historia y las 

 

 
4 Hua XVII 295; HuaDok III/3 228; Hua III 505; Hua XXXV xxix-xxx; cf. Luft, Phänomenologie 9; cf. San 
Martín, “Despedida” 108. 



212 PATRICIO A. PERKINS 

 

 212 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

implicaciones intencionales. Existe, entonces, una paradoja en la teoría de 

Landgrebe sobre Husserl, porque postula la inconsciencia, pero busca probar la 

conciencia, evidentemente impulsado por la necesidad de fundamentar de 

algún modo su teoría en alguna clase de documento. 

Sorprende que el mismo Landgrebe reconoce la objeción de violencia her-

menéutica que pesa sobre sus ideas: 

 

A la posible objeción que una interpretación tal de la obra de Husserl prosiguiendo 

el camino de las consecuencias le hace violencia, es de notar que sólo ella posibilita 

aferrar la continuidad y la lógica interna en el desarrollo del pensamiento de Hus-

serl desde Ideas sobre Filosofía Primera hasta la obra tardía de Crisis. (189) 

 

Aunque la hipótesis de la inconsciencia se juegue una vez más en el tercer 

nivel explicativo, creo que la interpretación de la frase arriba citada sienta las 

bases epistemológicas de la refutación de Landgrebe, porque no sólo propone 

una idea, la lógica interna, que lo obliga a postular una hipótesis psicológica ad 

hoc que salve la falta de documentación real, sino que, además, considera que 

su teoría es la única solución posible al problema de la evolución husserliana. 

Una teoría hermenéutica carente de documentación y cerrada a la crítica pierde 

naturalmente una cuota decisiva de cientificidad. 

 

3.3. Tercer nivel. El objetivismo de Husserl 

El tercer nivel del cartesianismo de Landgrebe se caracteriza por definir la 

causa última del fracaso y de la inconsciencia de Husserl, aportando así el últi-

mo bloque de conceptos teóricos previos a la conclusión sobre los sentidos de 

trascendental en Husserl. En este nivel se evidencian las semejanzas con Hei-

degger, porque Landgrebe argumenta en contra del cartesianismo a partir de 

una división entre teoría y práctica en cierto modo análoga a las valoraciones 

de Ser y Tiempo sobre estas dos actitudes. 

Landgrebe quiere superar de una vez por todas “la razón de todas las difi-

cultades” (192) en la interpretación de Husserl, a saber, la convivencia de dos 

proyectos antagónicos. A diferencia del primer nivel donde habla de apodictici-

dad y experiencia, aquí Landgrebe pone en claro que el centro del cartesianis-

mo de Husserl es “la tesis sobre la subjetividad trascendental como el ser abso-

luto” (192), i.e. la absolutez del yo, mostrando así que este nivel de determina-



ACERCA DE LA INTERPRETACIÓN DE LANDGREBE SOBRE EL CARTESIANISMO DE HUSSERL 213 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 213 
 

ción es el paso final antes de su conclusión. Adelantándome, el razonamiento 

de Landgrebe apunta a evacuar la noción de absolutez del yo para poner en su 

lugar otros dos conceptos de yo trascendental.  

Luego de probar de un modo falso que Filosofía Primera documenta el fra-

caso de la fundamentación experiencial de la apodicticidad, el comentador con-

sidera que la refutación final del yo cartesiano radica en el vínculo entre la ab-

solutez del yo y la reflexión trascendental. Esta última justamente es la que 

prueba la absolutez del yo. ¿Por qué la demuestra? En última instancia, Husserl 

recurre a la reflexión porque es objetivista, a saber, piensa que ser significa 

sólo ser-objeto (199). Landgrebe encuentra dos problemas básicos en este 

principio: primero, genera una ignorancia obligada de los contenidos prácticos 

en juego dentro de la reducción; segundo, conlleva el fracaso mismo del pro-

yecto, porque la temporalidad hace imposible objetivar al yo. El objetivismo es, 

por tanto, la causa última tanto de su inconsciencia, como de su fracaso, los 

dos elementos fundamentales de la teoría de Landgrebe. Intento explicar esta 

determinación nueva de la lógica interna con más detalle. 

Según el comentador, la reducción trascendental es un acto de reflexión 

sobre mis vivencias que deja fuera de juego la posición del mundo (194). Esta 

desconexión es el rasgo propiamente trascendental de este acto, de otro modo 

normal como cualquier acto reflexivo. Como la reflexión se define por volver 

patente la vida del yo latente, el tema sobre el que se reflexiona es anónimo 

antes de la reflexión, pero, argumenta Landgrebe, el anonimato del yo trascen-

dental es especial, porque justamente implica la desconexión del mundo. Como 

nada del mundo puede invocar esta latencia única en su especie, no existe mo-

tivación posible para el acto reflexivo trascendental, excepto, sigue Landgrebe, 

un saberme libre de decidirme a realizar este acto: esta es la única motivación 

para la reducción (197). Husserl no se percata de ello justamente por su unila-

teralidad teórica, cuya raíz última está en su objetivismo. Creo que existe una 

objeción sencilla a esta idea de Landgrebe: si el mundo no es capaz de motivar 

la atención en mi ser trascendental, ¿por qué debe motivarlo sólo mi saberme 

libre y no mi entero ser racional trascendental latente? Este argumento sobre el 

anonimato trascendental absoluto se enrola, en realidad, dentro de su condena 

de la teoría y valoración de la práctica. 

Si la inconsciencia se manifiesta en la ceguera delante del yo práctico moti-

vando la reducción, la falsedad de la cerrazón teórica, en cambio, se prueba por 



214 PATRICIO A. PERKINS 

 

 214 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

la imposibilidad de constituir una unidad objetiva de mi vida temporal. La re-

flexión no es capaz de captar la unidad del yo por el fluir temporal. De estas 

dos cosas concluye Landgrebe que la única manera razonable de concebir al yo 

trascendental es la de entenderlo como un yo libre, llamado a la responsabili-

dad desde su interior para ser sí mismo. Ninguna otra solución afirma al yo 

trascendental como una experiencia absoluta, yo que no es objetivable por la 

reflexión ni caracterizable por predicados de objetos (204). De este punto del 

argumento de Landgrebe se deduce que el objetivismo no es sólo intelectualis-

mo, sino también univocismo: Husserl está siendo criticado por predicar del yo 

propiedades compartidas con todo el género de seres bajo la clase objeto, lo 

que significa, por contrapartida, que Landgrebe concibe al yo trascendental co-

mo un no-objeto y un no-ente. En este punto son más claras las semejanzas 

del argumento de Landgrebe con Heidegger, porque la reflexión y la actitud 

teórica también ocupan un lugar central en la crítica de Heidegger a Husserl en 

cuanto perspectivas que bloquean el horizonte ontológico del yo, del mismo 

modo que se valora a su vez la actitud práctica en cuanto acceso primigenio al 

ser del yo. En efecto, Heidegger critica (Sein und Zeit 114) la comprensión del 

yo a partir de la teoría y la reflexión sin mencionar a Husserl, aunque refirién-

dose a él, como se constata por las lecciones de esos años y por las anotacio-

nes de Husserl en los márgenes de su copia de Ser y Tiempo (Prolegomena 

167; Grundprobleme 1927 175; Husserl y Breeur 23). 

Este tercer nivel abre al menos tres discusiones distintas en torno al objeti-

vismo. Primero, si es cierto como principio regulador de la filosofía de Husserl; 

segundo, si esto causa un punto ciego en la percepción del lado práctico del yo 

en la ejecución de la reducción, y, tercero, si el yo libre es la solución para la 

motivación trascendental. Estos tres puntos son en mi opinión básicamente fal-

sos. Paso a intentar mostrarlo con algunos ejemplos. 

La primer falsedad está en definir que para Husserl ser es sinónimo de ser-

objeto. ¿Qué significa esta vaga acusación en la práctica? Como ya dije, el ob-

jetivismo significa para Landgrebe tanto univocismo, como intelectualismo. En 

cuanto a lo primero, si esto quiere decir que el género supremo de ser es la 

categoría formal objeto, Husserl no es objetivista. Ciertamente expresa su pre-

ferencia por los actos dóxicos captando las regiones de ser delante de los valo-

rativos y prácticos, pero de esto no se sigue la reducción del dominio del ser a 

lo formal (Hua III 172). De hecho, la categoría de objeto no es ni siquiera pro-



ACERCA DE LA INTERPRETACIÓN DE LANDGREBE SOBRE EL CARTESIANISMO DE HUSSERL 215 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 215 
 

piamente una región de ser, sino una “quasi-región” (Hua III 126) y sólo es 

causa de homologación de regiones de ser para quien no se percata que el pre-

dicado objeto es “una categoría lógica vacía” (Hua III 105). Justamente, la fe-

nomenología supera ya en el nivel de psicología fenomenológica la homologa-

ción de conciencia y realidad en la que se cae usando al concepto de objeto 

como término medio, cuando descubre que “[e]ntre conciencia y realidad se 

abre un verdadero abismo de sentido” (Hua III 105). En otras palabras, gene-

ralizar no es formalizar (Hua III 31-33; cf. Heidegger, Grundprobleme 

1919/1920 217). Personalmente creo que Husserl está muy lejos de poder ser 

acusado de univocismo, si se atiende a la definición última de yo y de mundo 

que da. En efecto, luego de distinguir conciencia de realidad, Husserl explica 

que todo ser y todo sentido reenvían a mi ser (Hua III 120), i.e. todo ser y toda 

esencia son relativos a mi ser y a mi esencia, la cual a su vez no se relativiza: 

el mundo es estructuralmente relativo al yo y el yo es relativo a sí mismo. Al 

definir el ser trascendental y del mundo en base al par absoluto/relativo y al 

rechazar la no-entidad del yo trascendental, Husserl está reenviando evidente-

mente a una teoría no-unívoca del ser, como lo testimonia también desde otra 

perspectiva la universalidad característica de su idea de sapientia universalis5. 

Ya mostré en otro lado cómo el rechazo de Husserl a la filosofía de Avenarius 

pasa por el univocismo en el concepto de dación del segundo (“La relación fi-

losófica” 40, 45). Aunque no se concentra en el concepto de trascendental, sino 

de modificación intencional, Ricoeur ofrece otro ejemplo del no-univocismo de 

Husserl (118-27; cf. Courtine 497-516). 

En cuanto al intelectualismo, me gustaría afrontarlo a la par de la segunda 

y tercera cuestión, dado que Landgrebe relaciona objetivismo con bloqueo de 

elementos prácticos. Esta crítica es otra simplificación, porque sólo admite sos-

tenerse cortando en partes textos de Husserl sin solución de continuidad6. Es 

imposible resolver aquí este tema extenso y difícil, pero un breve ejemplo de 

Filosofía Primera ilustra bien que es artificioso oponer ser y acción bajo el título 

de cartesianismo y pos-cartesianismo y que no alcanza la libertad para motivar 

la reducción. ¿Qué nos dicen las primeras páginas de esta lección, si nos pre-

 

 
5 En cuanto al par absoluto/relativo, ver Husserl B II 4 82a-b; Hua XXXIX 211; en cuanto a la entidad 
del yo, ver Fink 48 nota 129-30, y, en cuanto a la sapientia, ver Hua VII 62; Hua VI 200. 
6 Por ejemplo, ¿qué hacer con la afirmación de que los tres factores de la intencionalidad son el ser, el 
valor y la acción (Hua III 188, 268-69, 275, 329)? ¿Hay que considerar que Husserl en un mismo párra-
fo es cartesiano, cuando menciona el ser, y pos-cartesiano, cuando menciona valor y acción? 



216 PATRICIO A. PERKINS 

 

 216 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

guntamos por el papel de la libertad en el descubrimiento del yo trascendental? 

Lo primero que salta a la vista es que Husserl recurre a un factor que no es es-

trictamente una acción o un ser, sino un interés especial: mi vocación. Este 

interés único, de hecho, golpea a la puerta de mi atención reclamando que me 

consagre por completo a él (Hua VIII 17). Los contenidos vocacionales son jus-

tamente los enigmas últimos de mi razón, mi propio ser racional. Y, ¿cuál es la 

marca especial de este interés? Que define mi ser o no ser yo mismo, al punto 

que abandonar su interés significa abandonarme y entregarme a él, encontrar-

me. Pero, al mismo tiempo, la idea de una filosofía me llama como un ideal 

práctico para mí bajo cuya tutela no se me sugiere una mera dicha, sino la 

misma felicidad (Hua VIII 16).  La pregunta filosófica perfila así un estilo ideal 

de acción dirigido al conocimiento absoluto y universal de mi vida, a una trans-

formación de mi ser según las razones últimas de su hechura. Como se ve, si la 

radicalidad de la decisión trascendental sólo es tal respondiendo al llamado de 

la vocación filosófica, entonces estas primeras páginas de Filosofía Primera 

están planteando la motivación del camino filosófico como un juego entre reco-

nocimiento, interés y acción: la decisión radical no es nada sin que la vocación 

golpee a la puerta y sin que la conciencia muestre la meta a la que se dirige, al 

mismo tiempo que el interés y la meta son una mera posibilidad sin que la ac-

ción las realice. Que la vocación sea un factor esencial de la motivación filosófi-

ca está confirmado por otro principio básico de la filosofía husserliana: no es 

posible ser filósofo sin probar la insatisfacción de algo que me falta y necesito 

imperiosamente (Hua VI 212; Hua XVII 355; Hua VIII 17). En definitiva, no 

sólo es necesario el saberme capaz de Landgrebe, sino además el amor por la 

filosofía, que es un amor sin fin por el reino de belleza sugerido desde dentro 

de mi ser, feliz en cada cumplimiento dirigido a ella y motivado por un llamado 

lleno de afinidad escuchado en el centro mismo de mi persona como la tarea 

para la que estoy hecho (Hua VIII 14-15). Con estas líneas pretendo poner en 

claro una vez más el prejuicio de Landgrebe. ¿Qué hacer con estas explicacio-

nes de Filosofía Primera? ¿Quién las escribió, el Husserl cartesiano o el pos-

cartesiano? Si Landgrebe respondiese el pos-cartesiano, de nuevo se haría pa-

tente la función arbitraria de su definición, porque existe para dividir, descartar 

y promover temas en Husserl coexistiendo sin solución de continuidad. Y, 

además, ¿qué hacer con el factor interés dentro de la noción de vocación? Aquí 

ya es más difícil siquiera imaginar una respuesta en el argumento de Landgrebe 



ACERCA DE LA INTERPRETACIÓN DE LANDGREBE SOBRE EL CARTESIANISMO DE HUSSERL 217 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 217 
 

centrado en la mera libertad. A esta objeción se le puede agregar otra sobre el 

saberme libre de Landgrebe, puesto que en último instancia es un recurso a un 

elemento entitativo voluntarista. ¿Por qué es suficiente un saberme libre que 

reenvía a un ser libre y no es necesario un saberme racional que reenvíe a un 

ser racional? O mejor aún, ¿cómo resuelve Landgrebe el hecho de que saberme 

libre es indefectiblemente un contenido temático y una validez para la razón, 

además de un rasgo entitativo de mi ser? 

En conclusión, no se constata en la práctica que la teoría de la reflexión 

trascendental bloquee la discusión sobre la motivación trascendental, cuando 

existe un argumento sobre el interés bajo la forma de vocación filosófica, la 

libertad de decidirse por ella y su calidad única de sugerirse como radical; más 

bien, la motivación se presenta insertada dentro de un juego mutuo entre va-

lor, ser y acción. Es cierto que Filosofía Primera no representa la discusión más 

detallada sobre el tema, pero es evidente que la teoría de la reflexión no prohí-

be argumentos sobre la libertad y el interés. Por eso, no sólo es falso pensar 

que la reflexión bloquee el reconocimiento de la libertad, sino que además 

Landgrebe tiene que dar cuenta del factor del interés que deja de lado en su 

explicación. Lo que se perfila en esta clase de argumentos es la preferencia por 

una definición del yo voluntarista y equivocista, a saber, un yo que es un no-

ente libre. Husserl, en cambio, sugiere un yo concebido como el ente absoluto 

con una razón abierta al ser, al valor y a la acción. 

 

 

4. LOS SENTIDOS DEL YO TRASCENDENTAL 

 

La función pragmática del cartesianismo se revela finalmente en la conclu-

sión del argumento de Landgrebe (203-06), donde infiere de su crítica que 

existen dos sentidos de yo trascendental en Husserl. Primero, el yo libre y res-

ponsable de sí imposible de objetivar; segundo, el yo como “este juego de la 

correlación” (203), “la unidad inseparable de experimentar-mundo y su correla-

to intencional, el mundo mentado experimentándose en él” (190). San Martín 

ya notó que esta conclusión es errada, porque Landgrebe presupone, en reali-

dad, tres conceptos de yo trascendental; en efecto, a estos dos, hay que su-

marle el yo cartesiano (“Despedida” 119). Landgrebe, en realidad, está propo-

niendo los dos sentidos posmodernos de yo trascendental suplantando la abso-



218 PATRICIO A. PERKINS 

 

 218 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

lutez del yo del proyecto cartesiano. Es importante notar que estas dos defini-

ciones representan respectivamente el sentido práctico y teórico de la idea-

meta de yo trascendental promovida a través de la lógica interna. Cada concep-

to de yo tiene agrupados bajo sí diferentes conceptos, todos evidentemente 

positivos y en contraste con los negativos del cartesiano. Por ejemplo, el yo 

cartesiano es apodíctico, objeto de reflexión, egológico, substancial, sin histo-

ria, apriori y, además, horizóntico y libre, rasgos alienígenas que causan su fra-

caso; el yo posmoderno es, en cambio, histórico, correlacional, libre, indescrip-

tible, no-egológico, intersubjetivo, carnal, etc. 

Como un yo libre en cuanto único acceso a la experiencia absoluta es una 

respuesta descompensada, da la impresión que la segunda noción de yo post-

metafísico identificada con la correlación es introducida para reemplazar el vac-

ío dejado por el rechazo del yo teórico metafísico. En definitiva, Landgrebe pro-

pone primero un yo metafísico defectuoso carente de lado práctico superado 

por un yo post-metafísico teórico-práctico. Ahora bien, la carencia de basamen-

to textual en esta división revela que la organización de atributos responde más 

a preferencias de Landgrebe, que a una posición consciente o inconsciente de 

Husserl. De las dos ideas posmodernas, la primera no tendrá éxito en la tradi-

ción posterior por su evidente tinte voluntarista, pero la segunda evolucionará 

hasta alcanzar la figura de la teoría de la equiprimordialidad en Welton (93; cf. 

Sokolowski 218-19). La idea general de dos Husserl también se proyecta hacia 

el futuro en muchos comentaristas y de este desarrollo se sugiere un último 

signo de la falsedad en esta teoría. Como fui notando, Landgrebe asocia sutil-

mente a los dos Husserl con dos programas cronológicamente sucesivos, aun-

que cuida de notar que Husserl jamás abandona del todo su cartesianismo. Es 

innegable que una inconsciencia donde los temas se van inclinando en el tiem-

po hacia un lado en detrimento del otro sugiere más realismo que la idea de 

dos programas antagónicos sostenidos inconscientemente al unísono durante 

toda la vida. La cronología sucesiva en los sentidos del yo trascendental alivia-

na la hipótesis ad hoc de la inconsciencia mostrando una cierta conciencia. Aho-

ra, como los adherentes contemporáneos a la tesis de los dos Husserl se en-

frentan con una agobiante cantidad de documentos afirmando la centralidad 

innegable de la absolutez del yo en la filosofía de Husserl, extreman la idea ori-

ginal de Landgrebe sosteniendo directamente la convivencia total entre ambos 



ACERCA DE LA INTERPRETACIÓN DE LANDGREBE SOBRE EL CARTESIANISMO DE HUSSERL 219 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 219 
 

programas durante toda la vida de Husserl7. La tesis de los dos Husserl se 

vuelve así decididamente extrema. 

 

 

4. CONCLUSIÓN 

 

Landgrebe coincide en cierto modo con Heidegger por el contenido de su 

crítica y con Hegel, en la forma de su argumento. De todos modos, su lógica 

interna es falsa hasta tanto y en cuanto no logre documentarse de un modo 

inequívoco sin recurrir a la hipótesis ad hoc de inconsciencia para subsanar sus 

fallas. La combinación de esto y la meta práctica dentro de su cartesianismo 

permiten concluir que no es tanto un concepto descriptivo de la filosofía de 

Husserl, sino una herramienta hermenéutica para controlar su significado bajo 

el título de un comentario literal. Refutada la teoría de Landgrebe, se abre la 

perspectiva de continuar el análisis del cartesianismo de Husserl en otros auto-

res de la tradición fenomenológica, como Kern, Depraz, Welton y Luft, que 

agregan, amplían y modifican de diferentes maneras esta idea original. 

 

 

BIBLIOGRAFÍA 

 

CAIRNS, Dorion. Conversations with Husserl and Fink. The Hague: Martinus Nijhoff, 1976. 

Impreso. Phaenomenologica 66. 

COURTINE, Jean-François. “L’être et l’autre. Analogie et Intersubjectivité chez Husserl.” Les 

Études Philosophiques 3/4 (1989): 497-516. Impreso. 

FINK, Eugen. VI. Cartesianische Meditation. Teil 1. Vol. 1. Dordrecht: Kluwer Academic Pub-

lishers, 1988. Impreso. 2 vols. Husserliana: Edmund Husserl – Dokumente 2. 

GADAMER, Hans-Georg. Neuere Philosophie I. Hegel, Husserl, Heidegger. Tübingen: Mohr, 

1987. Impreso. Gesammelte Werke 3. 

GANDER, Hans-Helmuth. Selbstverständnis und Lebenswelt. 2 ed. Frankfurt am M.: 

Klostermann, 2006. Impreso. 

GENIUSAS, Saulius. The Origins of the Horizon in Husserl’s Phenomenology. Dordrecht: 

Springer, 2012. Impreso. Contributions to Phenomenology 67. 

 

 
7 En cuanto a la centralidad de la absolutez del yo, un ejemplo útil es el manuscrito K III 17/2a que trae 
a colación Goossens, porque es bien tardío y claro, aunque Crisis no deja tampoco de serlo (Hua XXXV 
xxvii nota 1). En cuanto al desarrollo posterior de la tesis de los dos Husserl, puede verse Luft “Pheno-
menological” 227; Welton 260. 



220 PATRICIO A. PERKINS 

 

 220 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Phänomenologie des Geistes. 2 ed. Frankfurt am M.: 

Suhrkamp, 1989. Impreso. Werke 3. 

HEIDEGGER, Martin. Sein und Zeit. Frankfurt am M.: Klostermann, 1977. Impreso. 

Gesamtausgabe 20.  

—  Grundprobleme der Phänomenologie (1919/1920). Frankfurt am M.: Klostermann, 1993. 

Impreso. Gesamtausgabe 58. 

—  Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs. Frankfurt am M.: Klostermann, 1979. 

Impreso. Gesamtausgabe 20. 

— Die Grundprobleme der Phänomenologie. 2 ed. Frankfurt am M.: Klostermann, 1989. 

Impreso. Gesamtausgabe 24. 

—  Hegels Phänomenologie des Geistes. 3 ed. Frankfurt am M.: Klostermann, 1997. 

Impreso. Gesamtausgabe 20. 

Husserl, Edmund. Briefwechsel. Teil 3: Die Göttinger Schule. Vol. 3. Dordrecht: Kluwer Aca-

demic Publishers, 1993. Impreso. Husserliana Dokumente 3. 

—  Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. 

Eine Einleitung in die phänomenologische Philosophie. Den Haag: Martinus Nijhoff, 

1976. Impreso. Husserliana: Edmund Husserl – Gesammelte Werke 6. 

—  Die Krisis der Europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. 

Ergänzungsband: Texte aus dem Nachlass 1934-1937. Dordrecht: Kluwer Academic 

Publishers, 1993. Impreso. Husserliana: Edmund Husserl – Gesammelte Werke 29. 

—  Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebenen Welt und ihrer Konstitution. Texte aus 

dem Nachlass (1916-1937). Dordrecht: Springer, 2008. Impreso. Husserliana: Edmund 

Husserl – Gesammelte Werke 39. 

—  Einleitung in die Philosophie. Vorlesungen 1922/23. Dordrecht: Kluwer Academic Pub-

lishers, 2002. Impreso. Husserliana: Edmund Husserl – Gesammelte Werke 35. 

—  Erste Philosophie (1923/24). Erster Teil: Kritische Ideengeschichte. Den Haag: Martinus 

Nijhoff, 1956. Impreso. Husserliana: Edmund Husserl – Gesammelte Werke 7. 

—  Erste Philosophie (1923/24). Zweiter Teil: Theorie der phänomenologischen Reduktion. 

Den Haag: Martinus Nijhoff, 1959. Impreso. Husserliana: Edmund Husserl – 

Gesammelte Werke 8. 

—  Formale und transzendentale Logik. Versuch einer Kritik der logischen Vernunft. Mit 

ergänzenden Texten. Den Haag: Martinus Nijhoff, 1974. Impreso. Husserliana: Edmund 

Husserl – Gesammelte Werke 17. 

—  Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie. Drittes 

Buch: Die Phänomenologie und die Fundamente der Wissenschaften. Den Haag: 

Martinus Nijhoff, 1952. Impreso. Husserliana: Edmund Husserl – Gesammelte Werke 5. 

—  Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie. Erstes 

Buch:  Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie. 2 vols. Dordrecht: Kluwer 

Academic Publishers, 1976. Impreso. Husserliana: Edmund Husserl – Gesammelte 

Werke 3. 



ACERCA DE LA INTERPRETACIÓN DE LANDGREBE SOBRE EL CARTESIANISMO DE HUSSERL 221 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 221 
 

—  Reduktion. Epoché. Reduktion. Wir als Subjekte für die Welt, wir als Objekte in der Welt. 

1926-1934. MS B II 4. Nachlass von Edmund Husserl, Universität zu Köln. 

—  Transzendentaler Idealismus. Texte aus dem Nachlass (1908-1921). Dordrecht: Kluwer 

Academic Publishers, 2003. Impreso. Husserliana: Edmund Husserl – Gesammelte 

Werke 36. 

—  Zureichender Grund, apodiktischer Erkenntnisbegründung als Weg zur 

phänomenologischen Reduktion gedacht. 1936. MS K III 17. Nachlass von Edmund Hus-

serl, Universität zu Köln. 

—  Zur phänomenologischen Reduktion. Texte aus dem Nachlass (1926-1935). Dordrecht: 

Kluwer Academic Publishers, 2002. Impreso. Husserliana: Edmund Husserl – 

Gesammelte Werke 34. 

HUSSERL, Edmund, y Roland Breeur. “Randbemerkungen Husserls zu Heideggers Sein und 

Zeit und Kant und das Problem der Metaphysik.” Husserl Studies, 14 (1994): 3-63. 

Impreso. 

JANKOVIC, Zoran. Au-delà du signe: Gadamer et Derrida. Paris: L’Harmattan, 2003. Impreso. 

LANDGREBE, Ludwig. “Husserls Abschied vom Cartesianismus.” Der Weg der Phänomenologie. 

Das Problem einer ursprünglichen Erfahrung. 1962. Ed. Landgrebe, Ludwig. Gerd Mohn: 

Gütersloher, 1963. Impreso. 

LUFT, Sebastian. “Die Archivierung des husserlschen Nachlasses 1933-1935.” Husserl Studies, 

20.1 (2004): 1-23. Impreso. 

—   “Husserl’s Theory of the phenomenological Reduction: between Life-world and 

Cartesianism.” Research in Phenomenology, 34.1 (2004): 198-234. Impreso. 

—  Phänomenologie der Phänomenologie. Systematik und Methodologie der 

Phänomenologie in der Auseinandersetzung zwischen Husserl und Fink. Dordrecht: Klu-

wer Academic Publishers, 2002. Impreso. Phaenomenologica 166. 

PATOČKA, Jan. El movimiento de la existencia humana. Trad. Padilla, Teresa, Jesús María Ayu-

so y Agustín Serrano de Haro. Madrid: Encuentro, 2004. Impreso. 

PERKINS, Patricio Agustín. “La relación filosófica entre Husserl y Avenarius en Problemas Fun-

damentales de la fenomenología.” Dianoia LIX.72 (2014): 25-48. Impreso. 

RICOEUR, Paul. Analogie et Intersubjectivité chez Husserl dans les Inédits de la période 1905-

1920 (éd. Iso Kern, Husserliana t. XIII, Nijhoff, 1973). 1974. TS Boîte 35 SP 12. 

Séminaires Phénomenologiques, Archives Fonds Ricoeur, Paris. 118-127. 

SAN MARTÍN, Javier. “La despedida de Husserl del cartesianismo según Landgrebe.” Agora 

16.2 (1997): 101–21. Impreso. 

—  La estructura del método fenomenológico. Madrid: UNED, 2005. Impreso. 

SOKOLOWSKI, Robert. The Formation of Husserl’s Concept of Constitution. Den Haag: Martinus 

Nijhoff, 1970. Impreso. Phaenomenologica 18. 

SPIEGELBERG, Herbert. The Phenomenological Movement. A Historical Introduction. 3 ed. Den 

Haag: Martinus Nijhoff, 1994. Impreso. Phaenomenologica 5/6. 

TAYLOR, Charles. Hegel. Cambridge: Cambridge UP, 1975. Impreso. 



222 PATRICIO A. PERKINS 

 

 222 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

VAN BREDA, Hermann Leo. “Die Rettung von Husserls Nachlass und die Gründung des Husserl-

Archivs.” Trad. Boehm, Rudolf. Geschichte des Husserl-Archivs. Ed. Husserl Archiv Leu-

ven. Dordrecht: Springer, 2007. 1-37. Impreso. 

VONGEHR, Thomas. “Kurze Geschichte des Husserl-Archivs in Leuven und der Husserl Edition.” 

Geschichte des Husserl-Archivs. Ed. Husserl Archiv Leuven. Dordrecht: Springer, 2007. 

71-97. Impreso. 

WELTON, Donn. The Other Husserl: The Horizons of Transcendental Phenomenology. Indiana: 

Indiana UP, 2000. Impreso. 



Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014, 223-248. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 
 
Fecha de recepción: 13-IV-2014  Fecha de aceptación: 30-VII-2014 

 

 

 

 

SOBRE EL FENOMENOLOGIZAR  

COMO CINESTESIA CONCRETIZANTE 

 

ON THE ACT OF PHENOMENOLOGIZING 

AS A CONCRETIZING KINESTHESIS 

 

Pablo Posada Varela 

Université Paris, Sorbonne / Bergische Universität, Wuppertal 
pabloposadavarela@gmail.com 

 

 
Resumen: Nos proponemos, en este artículo, 
sentar las bases necesarias para investigar la 
correlación entre algunas formas de epojé y las 
reducciones a las que dichas suspensiones 
abren, y que corresponden a una concreción 
cada vez más rica. Nuestra aproximación de la 
concreción fenomenológica se apoya, abierta-
mente, en la mereología (i.e. se atiene a los 
estrictos términos de la IIIª Investigación Lógi-
ca). Tras un breve repaso de algunos conceptos 
mereológicos aplicados al giro transcendental 
de la fenomenología, trataremos de apresar, 
mereológicamente, la especificidad de la pro-
blemática finkeana en su VIª Meditación Carte-
siana. Habremos pues de diseccionar las partes 
de la correlación transcendental cruzándolas 

con el particular lugar que, en esa concreción 
(i.e. de la correlación transcendental), ocupa 
esa “parte” no concrescente (sino indirectamen-
te concretizante) que es el yo fenomenologizan-
te. Ella conformará la “parte” antecedente del 
“todo” (en sentido lato) de la cinestesia feno-
menologizante que tratamos de elucidar, y cuyo 
consecuente será el todo (ahora sí en sentido 
estricto) de la correlación transcendental. In-
tentamos así contribuir al esclarecimiento del 
proceso de reducción fenomenológica, sentando 
las bases para una investigación sobre las arti-
culaciones concretas entre epojé y reducción.  
 
 
 
Palabras clave: Concretudes | Concrescencia | 
Mereología | Husserl | Fink | Richir | Epojé | 
Reducción | Nada sino parte | Kluft | Cinestesia 
fenomenologizante 
 

Abstract: The aim of this paper is to lay the 
ground for understanding the correlation be-
tween some forms of epochè and the reduction 
they open to, which corresponds, each time, to 
a richer type of concreteness. Our approach of 
phenomenological concreteness is mereological 
(i.e. within the very terms of the 3rd Logical 
Investigation). Therefore, after remembering 
some basic concepts of the husserlian 
mereology and their possible use within tran-
scendental phenomenology, we try to grasp the 
specificity of the questions posed by Eugen Fink 
in his 6th Cartesian Meditation. We shall expose 
the parts of the transcendental correlation and 
then account for the particular role played, 
“within” this concretion (i.e. that of the tran-

scendental correlation), by this particular “part” 
which is the phenomenologizing ego (if not 
concrescent, yet indirectly concretizing). The 
phenomenologizing ego will be the antecedent 
“part” or term within this “whole” (lato sensu) 
consisting on the phenomenologizing kinesthe-
sis. Thereafter, the consequent term of such a 
kinesthesis corresponds to the whole (this time 
stricto sensu) of the transcendental correlation. 
We thus intend to throw some light on the 
process of phenomenological reduction and set 
the basis for further investigations regarding 
the concrete articulation between epochè and 
reduction. 
 
 
Key Words: Concreteness | Concrescence, 
mereology | Husserl | Fink | Richir | Epochè | 
Reduction | Nothing but part | Kluft | 
Phenomenologizing kinesthesis 
 

 

 

 

mailto:pabloposadavarela@gmail.com


224 PABLO POSADA VARELA 

 

 224 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

 

 

1. ACLARACIONES TERMINOLÓGICAS PREVIAS 

 

Antes de abordar esta interpretación de la reducción como cinestesia con-

cretizante, tratemos de fijar algunos términos que aparecerán de modo recu-

rrente en este trabajo. Tomemos, como hilo conductor de estos esclarecimien-

tos, el par formado por los conceptos “fenomenalizar” y “fenomenologizar” 

pues, en definitiva, se tratará, como veremos, de los términos entre los que, 

precisamente, se articulará la “cinestesia fenomenologizante”, objeto principal 

de este trabajo. Ambos términos, procedentes de las reflexiones metodológicas 

de Eugen Fink, suponen la reducción o, en cierto modo, explicitan el tránsito 

entre la actitud natural y la actitud transcendental-fenomenológica. Para acla-

rarlos, necesitamos decir unas palabras sobre ambas actitudes. Las diferencia-

remos prestando especial atención a la distinta configuración mereológica que 

en cada una de ellas alienta, aclarando de ese modo el suelo teórico en el que 

se mueve este trabajo.  

En actitud natural vivimos en los objetos, extraviados en ellos por así decir-

lo. Pero es esencial comprender que la actitud natural no es sólo eso y, me 

atrevería incluso a decir, ni tan siquiera lo es de modo fundamental. Efectiva-

mente, a este extravío de la vida constituyente en el objeto preside una cierta 

“interpretación” de la situación global en que nos encontramos y se encuentran 

dichos objetos. Esa interpretación, natural pero ajena a la espontaneidad de la 

vida, es la auténtica responsable de que ese extravío de la vida constituyente 

se aderece, se vea balizado e incluso (aperceptivamente) bloqueado como ena-

jenación (de la vida constituyente como, precisamente, constituyente), blo-

queado como quien atraviesa un punto de no retorno. Precisamente por ello 

hará falta la violencia, explícita y contra-aperceptiva, de la epojé. Ahora bien 

¿de qué apercepción, de qué interpretación estamos hablando?  

Evidentemente, lo que tiene todos los visos de lo implícito, sólo muy artifi-

cialmente se deja recoger en un enunciado. Salvando esta distancia, y cons-

cientes de que aquí, inevitablemente, nos alejamos de cómo suceden las cosas 

en realidad, diremos que se trata de una interpretación en punto a lo que sea el 

ser absoluto y subsistente y, por consiguiente, en punto a lo que nosotros, co-

mo sujetos y, con nosotros, nuestra experiencia, seamos en ello en o en él. La 



SOBRE EL FENOMENOLOGIZAR COMO CINESTESIA CONCRETIZANTE 225 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 225 
 

respuesta, implícita claro está, que la actitud natural ofrece, es, a todas luces, 

la más sensata que cabe: el ser absoluto y subsistente, el ente verdaderamente 

independiente (o, en los términos de la IIIª Investigación Lógica, el “concreto 

absoluto”) es el mundo, el Universo. Ante esa verdad palmaria, sólo nos queda, 

por la fuerza de la inclusión, colegir que nosotros y, en nosotros, ese ser de 

extraña consistencia que es nuestra experiencia, estamos incluidos (en un sen-

tido cuasi conjuntista) en ese concreto absoluto que es el mundo.  

Conviene insistir en que, en rigor, lo que aquí presentamos como una “res-

puesta” no es tal pues se ofrece como supuesta evidencia1 antes, incluso, de 

verse inquietada por pregunta alguna. De ahí que la hayamos calificado, más 

arriba, de “implícita”. Ahora bien, por implícita que sea, no deja de consistir en 

una interpretación global de la experiencia de estar en el mundo. En otras pala-

bras, la actitud natural no es, en definitiva, un dejarse vivir natural, sino una 

proto-teoría sobre ese vivir; vivir muy sensatamente conceptuado como inclui-

do en el mundo2. La actitud natural instila en el vivir natural un plus de inter-

pretación que va más allá del mero dejarse vivir en el mundo de la vida. Ese 

plus es, hasta cierto punto, una tesis, por implícita y natural que sea. Tesis que 

no sólo va más allá de ese mero dejarse vivir, sino que, además, interpreta, 

entre otras cosas, ese mero dejarse vivir e incluso esa interpretación como 

acontecimientos acaecidos en el marco impávido de un mundo independiente. 

Precisamente por ello no es baladí insistir en que la actitud natural no coincide 

con el mundo de la vida3. Éste, lejos de absolutizar el mundo, sí tiene presente 

a la subjetividad constituyente como parte esencial. No se está, en rigor, “en” 

el “mundo” de la vida. Antes bien se es, a las cosas (y a uno mismo) a su 

través. 

 

 
1 De hecho, la experiencia conforta de continuo la evidencia de nuestra inclusión en el mundo (evidencia 
que no es otra que la luego transcendentalmente localizada como protodóxica); sin embargo, el proble-
ma de la actitud natural estriba en ir más allá de esa evidencia y “filosofar” o hacer “teorías” al respecto 
(teorías “absurdas” y hechas “desde arriba” dirá Husserl en el capítulo II de la 1ª sección de Ideas I). 
Teorías que, en el fondo, terminan relativizándola. 
2 Incluido al modo de una parte concreta más del mundo y, por si el expediente de la dependencia res-
pecto del mundo no hubiese quedado lo suficientemente asegurado, fundado en esa otra cosa física 
entre las cosas que es mi cuerpo. En realidad, y como nos enseña claramente el libro II de Ideas, el 
estrato de la vida intencional (objeto de la psicología descriptiva) resulta de una doble fundación; funda 
un estrato mediato respecto del estrato de las cosas físicas. Efectivamente, el inmediato estrato fundan-
te de la vida intencional es la vida anímica. Prueba de ello es que las plantas tienen vida anímica, pero 
no vida intencional; prueba de ello también es que no todo nuestro vivir acaece bajo la forma de viven-
cias intencionales. 
3 Es especialmente instructivo al respecto el importante § 55 de Ideas I. En él hallamos una interesante 
prefiguración de lo que luego se entenderá como el mundo de la vida, opuesto a ese íncipit de teoriza-
ción que ya arrastra la actitud natural. 



226 PABLO POSADA VARELA 

 

 226 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

 

Sea como fuere, no se negará que las cosas con las que nos topamos en la 

actitud natural nos aparecen. Son, en cierto modo, fenómenos. Pero no son 

sólo eso, meros fenómenos y, precisamente por ello, no lo son, fenómenos, por 

entero4. Ser fenómeno es ser mero aparecer que se sostiene exclusivamente en 

una correlación de constitución con una subjetividad transcendental y que, por 

lo tanto, no está ya sostenido por ese concreto absoluto entronizado por la acti-

tud natural: el mundo. Antes bien, el mundo también tiene su comparecencia 

fenomenológica, como unidad sintética (las más veces atemática y “horizónti-

ca”) de una vida constituyente. Así, hacer, de un aparecer de la actitud natural 

(“el mundo”, “mi cuerpo”, “el intervalo temporal entre las 14h50 y las 15h15 de 

tal día”, “esta taza”, “esta fugaz vivencia de bienestar”), un “fenómeno” consis-

te en trasladarlo de la configuración mereológica de fondo propia de la actitud 

natural, donde lo absoluto es el mundo, a esa otra configuración mereológica, 

propia de la actitud fenomenológica, donde lo absoluto es la correlación de 

constitución entre la vida transcendental y el mundo5. A ese trasvase llamamos 

“fenomenalización”. Así, en esa nueva configuración mereológica, carente del 

sustrato mundano de fondo, las unidades e identidades aparecidas en la actitud 

natural se “fenomenalizan”: no depositan ya su identidad en un mundo subs-

tante para clausurarla así de una vez por todas, sino que la ponen en juego 

exponiéndola exclusivamente al albur de otras (nada sino) partes de la correla-

ción transcendental. Ahora bien, el proceso de fenomenalización dista mucho de 

ser inmediato.  

Efectivamente, suspender el suelo de ser sobre el que, a modo de concre-

tos relativamente independientes, reposaban las entidades recién mentadas a 

título de ejemplos, y fiar la consistencia de las mismas exclusivamente a su 

relación de constitución transcendental, es un cambio considerable y que puede 

entenderse también como un proceso de “mereologización”. La fenomenaliza-

ción es, en cierto modo, una mereologización. Consiste en hacer de lo que en 

 

 
4 En realidad, y contra lo que desde la actitud natural se piensa, que una cosa sea puro o mero fenóme-
no 1º no va de suyo (sino que requiere el paciente trabajo en que consiste, como veremos, la “fenome-
nologización”), 2º y supone, contra lo que los adverbios “puro” o “mero” parecen sugerir, una riquísima 
explosión de matices. Nos explicaremos enseguida al respecto. 
5 O, por enunciarlo con más rigor, el entrelazamiento monadológico de las correlaciones de constitución 
y el mundo como conjunto sedimentado de los rendimientos transcendentales depositados a lo largo de 
la historia transcendental de las subjetividades constituyentes; rendimientos ora reactivados y prosegui-
dos, ora perdidos, aunque acaso reactivables. 



SOBRE EL FENOMENOLOGIZAR COMO CINESTESIA CONCRETIZANTE 227 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 227 
 

actitud natural aparecía como una parte concreta, pedazo, o todo relativamente 

independiente, nada más y nada menos que una parte abstracta (concretamen-

te abstracta si se quiere), un momento, es decir, una parte absolutamente de-

pendiente: algo que, para ser lo que es, ha de coexistir con otras partes en un 

todo que, por lo demás, contribuye a fundar6. Pues bien, ese todo es la correla-

ción transcendental que, a su vez, no se sostiene sino en virtud de sus partes 

dependientes y en concrescencia, cosa que no sucedía en la configuración me-

reológica propia de la actitud natural, donde la inherencia de las partes (i.e. de 

un concreto relativo) resultaba relativamente espuria a ojos del concreto abso-

luto. Así pues, hacer de los fenómenos estabilizados como cosas de la actitud 

natural meros fenómenos (fenómenos en trance fenomenalización, de ser sólo-

fenómeno) viene a ser trasvasar un supuesto concreto relativamente indepen-

diente, inserto (sensu stricto) en el mundo (el concreto absoluto), en un mo-

mento abstracto y absolutamente dependiente “inserto en” (sensu lato) la co-

rrelación transcendental (como nueva concreción absoluta).  

Este cambio revela, a su vez, y precisamente a la luz de la necesidad de 

complementación que conoce lo que no es “nada sino” parte, todo un riquísimo 

cortejo de implicaciones intencionales, plétora de complementaciones esencia-

les que la posición en un mundo subsistente, propio de la actitud natural, cer-

cenaba. Suspendido el lugar mismo de la posición (el mundo), convertido el 

todo relativo intramundano en “nada sino parte”, afloran toda una serie de im-

plicaciones intencionales que la actitud natural desconocía. ¿Qué decir enton-

ces, en esta tesitura de “fenomenalización”, del “fenomenologizar” o de la “fe-

nomenologización”?  

El “fenomenologizar” corresponde, sencillamente, al procedimiento de sus-

pensión de la tesis de la actitud natural y al correlativo seguimiento y activa 

asistencia a distancia de todas esas implicaciones intencionales. Implicaciones 

que corresponden a la fenomenalización, a su proceso e intensificación, y con-

tribuyen a la auténtica concreción de la vida, que la actitud natural oblitera y 

desconoce. En realidad, se está diciendo con ello que precisamente porque la 

actitud natural está recurrentemente trababa por apercepciones globales, la 

“fenomenalización” del fenómeno no va de suyo. Es más, ésta se ve permanen-

 

 
6 En el estricto sentido que toma este término en el § 21 de la IIIª Investigación Lógica. Desgraciada-
mente, Husserl no permaneció fiel a este estricto concepto de fundación, consectario de la definición de 
“todo” en sentido estricto. 



228 PABLO POSADA VARELA 

 

 228 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

temente truncada por el sistema de apercepciones mundanizantes que configu-

ran la actitud natural. Por eso mismo hace falta hacer algo pues lo cierto es que 

la fenomenalización no se hace sola: es más, lo que se hace solo es el destino 

de inconsecuencia fenomenológica de los apareceres coronados por las aper-

cepciones naturales. Se requiere pues que el yo, que inicia la reducción como 

yo natural, haga algo7. Ese hacer tiene la forma genérica de un contramovi-

miento que no es directamente constituyente (como sí lo es la vida transcen-

dental) sino que hace aparecer lo ya aparecido en la actitud natural (y pseudo-

fenomenalizado o fenomenalizado de modo trunco). Lo hace aparecer no ya 

como concreto relativo recortado sobre el fondo ontológico de mundo subsis-

tente, sino como parte absolutamente dependiente en y de la correlación trans-

cendental. El concreto relativo, despojado por el quehacer fenomenológico del 

suelo del mundo, queda, vertido ahora en los nuevos términos mereológicos de 

la correlación transcendental, disuelto en una fina retícula de dependencias8 

entre nada sino partes en que se resuelven o “mereologizan” los falsos concre-

tos relativamente independientes de la actitud natural e incluso su falso concre-

to absoluto9. Lo que Fink (y Husserl con él a partir de los años 30) llama “fe-

nomenologizar” es el conjunto de operaciones no directamente constituyentes 

por las cuales el yo que hace la reducción hace aparecer (i.e. fenomenaliza) el 

aparecer mismo (la vida) y los aparecientes (las cosas, el mundo) como partes 

dependientes del todo (concreto y absoluto) de la correlación de constitución, 

 

 
7 Fink hablará, precisamente, de un “phänomenologisierendes Tun”. 
8 Ámbito hecho de nada sino partes, pero donde una aparente “penuria” ontológica contrasta con la 
proliferante plétora de matices y co-implicaciones. Es el sutil y finísimo ámbito del “reines” o “blosses 
Phänomen”. No es, en Husserl, una pureza vacía, sino una pureza limpia de auto-apercepciones munda-
nizantes (y auto-englobantes) y precisamente por ello abundantísima. Es la pureza que observa los 
límites de la dación impuestos por la cláusula restrictiva del principio de todos los principios (§ 24 de 
Ideas I). Si la pericia fenomenologizante consigue, mal que bien, estabilizar ese sutil haz, ese límite que 
mienta el principio de todos los principios, y donde ni vida ni mundo se engloban (sino que entran en 
concrescencia, a haces el uno con el otro), entonces asistimos a la maravilla de ver cómo se dispara, en 
todos los sentidos de la correlación transcendental (i.e. del fenómeno puro o del mero fenómeno), toda 
una riqueza fenomenológica sin parigual, riqueza de singularidades eidéticas o momentos abstractos y 
absolutamente dependientes radicalmente expuestos a concrescencia (i.e. a relaciones de dependencia, 
de necesaria complementación). Contrariamente a la actitud natural, esa concrescencia (ya activa o 
ejecutiva en actitud natural) corre ahora, suspendida la tesis de la existencia del mundo, limpia de toda 
mixtura aperceptiva que pudiera deformar su curso, franca para encontrar, en todas las direcciones de la 
correlación trascendental, y precisamente azuzada por la precariedad y ligereza ontológica de sus (nada 
sino) partes, toda una profusión de necesidades de complementación y, en general, de implicaciones 
intencionales.    
9 Si el suelo de la posición no quedase también suspendido (i.e. la “tesis de la existencia del mundo”), 
nos las habríamos con una epojé intramundana, con un trance de neutralización provisional. Tal es, por 
ejemplo, el que suspende una presunta convicción (que se hubiese vuelto relativamente disfuncional) 
para, así, examinarla con detenimiento. De esa epojé, que es una modificación y no una modalización, 
surgirá una modalización de la tesis neutralmente modificada: quedará ésta negada o confirmada, per-
manecerá en la duda o en la simple verosimilitud.  



SOBRE EL FENOMENOLOGIZAR COMO CINESTESIA CONCRETIZANTE 229 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 229 
 

desvelando así (pero nunca directamente constituyendo) las implicaciones in-

tencionales, como si el contramovimiento fenomenologizante fuera análogo al 

efecto de una creación de vacío que indirectamente conlleva que determinadas 

partes se arrimen entre sí. Esbozadas algunas nociones, digamos unas palabras 

sobre el propósito general de este trabajo y, sobre todo, del marco, más am-

plio, en el que se sitúa. 

 

 

2. ESTRUCTURA Y OBJETO DEL PRESENTE TRABAJO 

 

En bien de la comprensión de las líneas que siguen, y para que algunas de 

sus remisiones intrínsecas puedan entenderse, es importante subrayar que este 

trabajo se limita a sentar las bases de un proyecto más amplio y que lo englo-

ba. Efectivamente, a este artículo seguirá al menos una segunda parte que, 

haciendo uso de las distinciones teóricas aquí establecidas, analizará las rela-

ciones entre los diferentes tipos de epojé y de reducción. Esta relación, en sus 

distintas versiones, representa otras tantas instancias concretas de lo que aquí 

presentaremos como “cinestesia fenomenologizante”. Estas páginas se limi-

tarán a dilucidarla en su formalidad. 

Se verá que la cinestesia fenomenologizante, al igual que las clásicas cines-

tesias constituyentes, alberga una estructura en “si... entonces...” que, por lo 

tanto, consta de dos términos: un antecedente y un consecuente10. Así quedará 

establecida la estructura de la cinestesia fenomenologizante en su formalidad. 

La entenderemos, precisamente, como la relación entre fenomenologización y 

fenomenalización. Que la fenomenologización sea cosa de un “yo” (del “yo fe-

nomenologizante”) conforta, en cierto modo, el intento de pensarla como parte 

(en este caso su parte antecedente) o componente de una presunta cinestesia. 

Lo que del fenomenologizar resulte será una determinada fenomenalización (un 

ahondamiento e intensificación del proceso de fenomenalización, i.e. de concre-

tización) y tal será interpretada como la parte consecuente de esa misma cines-

tesia. Pues bien, esta cinestesia, que bien podemos llamar “fenomenologizan-

 

 
10 O, por decirlo de otro modo, las cinestesias albergan una estructura en “si... entonces...”. Para más 
detalles, puede uno referirse a las lecciones de Husserl sobre Cosa y Espacio, a las Ding und Raum Vor-
lesungen (Hua XVI) o a la excelente exposición, más sintética, que de este punto hace Husserl en Krisis 
(Hua VI) en el § 47.  



230 PABLO POSADA VARELA 

 

 230 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

te”, permite esclarecer algunos aspectos del “movimiento” de la reducción. Así, 

las partes de esta cinestesia fenomenologizante también se dejan conceptuar 

como la epojé (parte antecedente), puro movimiento de suspensión, y la tesitu-

ra de concreción a que la epojé re(con)duce (parte consecuente), un determi-

nado caso de correlación transcendental. 

En un siguiente trabajo que seguirá a este artículo se abordará esa particu-

lar versión de la cinestesia fenomenologizante que se dirime entre lo que Fink 

denomina “deshumanización” (como un tipo radicalizado de epojé) y la 

re(con)ducción meóntica de lo transcendental que la deshumanización entraña, 

y donde, con arrelgo a la estructura formal que hemos esbozado, lo primero 

(i.e. la deshumanización) hace las veces de antecedente de la cinestesia feno-

menologizante, y lo segundo (la méontica o lo transcendental concretizado co-

mo meóntica) hace las veces del consecuente de esa versión de la cinestesia 

fenomenologizante. Sólo entonces podremos poner de manifiesto (introducien-

do el concepto de desalineamiento transcendental, que este trabajo tocará de 

modo preliminar) cómo y hasta qué punto la epojé hiperbólica introducida por 

Marc Richir (con su invocación, a modo de hipótesis, del Genio Maligno carte-

siano), permite, haciendo las veces de antecedente de una cinestesia fenome-

nologizante inaudita, abrir un nuevo campo de concretudes, estructurado con 

arreglo a una multiplicidad de registros arquitectónicos (forma sui generis que 

tomará el correspondiente consecuente de la cinestesia fenomenologizante).  

También en este último caso de trance metódico o relación epojé-reducción 

se mantendrá e incluso confirmará la estructura de la cinestesia fenomenologi-

zante que estas líneas se limitarán a describir haciendo uso de algunos térmi-

nos mereológicos apuntados en el apartado anterior toda vez que se hace cues-

tión de “concreciones” y que el fenomenologizar puede (y creo que debe) en-

tenderse como una suerte de “contra-movimiento concretizante” (expresión 

que condensa ambos términos de la cinestesia fenomenologizante). Concreti-

zante pues obra, en el fondo, la “vuelta a las cosas mismas” que la fenomeno-

logía exige. Tratemos de comprender qué puedan ser esas cosas mismas para, 

desde ahí, captar el “todo” del movimiento de fenomenalización, es decir, la 

relación de esas “cosas mismas” con aquel quehacer fenomenologizante que se 

esfuerza por fenomenalizarlas como tales (que literalmente se des-vive por 

ello). 

 



SOBRE EL FENOMENOLOGIZAR COMO CINESTESIA CONCRETIZANTE 231 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 231 
 

 

 

3. SOBRE EL SENTIDO DE UNA “VUELTA A LAS COSAS MISMAS” 

 

De sobra conocida es la pretensión de Husserl de “volver a las cosas mis-

mas”. Ahora bien, qué sean esas “cosas mismas”, he ahí el enigma que se cela 

en el concepto de fenómeno pues el fenómeno es, sin lugar a dudas, la “cosa” 

de la fenomenología, su asunto.  

El fenómeno alberga algo así como la recubierta matriz de alteridad que, de 

un modo más claro y natural, nos aparece en el mundo de la actitud natural 

como lo otro, como lo opuesto a lo propio. La fenomenología reorganiza las na-

turales escisiones y fronteras entre lo otro y lo propio y lo hace no tanto desde 

el ser sino, ya antes (de ahí su vocación transcendental) en y desde el apare-

cer. Efectivamente, “fenómeno” es aquello que se limita a aparecer y en apare-

cer se agota. El fenómeno es pues, si retomamos una expresión de Marc Ri-

chir11, “nada sino fenómeno (rien que phénomène)”. He ahí, en cierto modo, la 

explicitación de su vocación, de su intrínseca intención “argumentativa”: situar-

se en posición transcendental respecto del ser. Decir “nada sino fenómeno” vie-

ne a ser explicitar, mal que bien, el nervio retórico que late bajo todo decir o 

alegar “fenómeno”, “por lo pronto fenómeno”, “antes bien fenómeno”. Que en 

ese ámbito puedan registrarse algo así como leyes de esencia es lo que, no sin 

sorpresa, da pábulo a esa tarea llamada “fenomeno-logía”, y le ofrece su cam-

po de estudio. En él, decíamos, la alteridad brusca y obvia (pero derivada, en 

suma) de las cosas de la actitud natural halla como una cifra más fundamental 

y matricial (al menos eso ambiciona la fenomenología) y que ha de rastrearse 

ya en la “irrealidad”12 del fenómeno. 

Por eso, esas “cosas” no son Dinge sino Sachen. No son objetualidades ex-

teriores a la vida del sujeto, no están perfectamente exentas, ni resultan deli-

mitables, recortadas aperceptivamente y espacio-temporalmente localizables. 

Son otras, ciertamente, y hasta cierto punto “exteriores” (de esa peculiar exte-

rioridad que es la propia transcendencia en la inmanencia o de la inmanencia 

intencional). Sin embargo, esa alteridad toma para sí como una lámina de vida 

 

 
11  Se puede consultar la valiosa página web montada por Sacha Carlson: 
www.laphenomenologierichirienne.org  
12  Se refiere así Husserl al fenómeno en la introducción a Ideas I. 

http://www.laphenomenologierichirienne.org/


232 PABLO POSADA VARELA 

 

 232 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

transcendental que no por ello se fusiona con el mundo. Somos arte y parte en 

(y de) esa matriz de alteridad que es el fenómeno (como dimensión del todo de 

la correlación sujeto-objeto). Ahora bien, Sache o Sachlichkeit mientan como 

una densidad más acá de la consabida diferencia sujeto-objeto según las esci-

siones —decíamos— a que nos acostumbra la actitud natural. En rigor, la dife-

rencia sujeto-objeto no queda cancelada sino más bien profundizada. ¿Cómo? 

Rastreando la traza13 de esa diferencia en registros de fenomenalización más 

profundos. No hay, como ha pretendido cierta fenomenología posthusserliana, 

ruptura del a priori de correlación sino antes bien profundización del mismo 

según  los varios estratos constitutivos. 

Por lo demás, empezamos a comprender que esa alteridad del (todo del) 

fenómeno no es de una pieza, sino compuesta de vida y de mundo. Ocurre, 

simplemente, que, las más de las veces y en según qué latitudes constitutivas, 

nos resulta imposible evidenciar la diferencia vida-mundo incluida, a su vez, en 

el seno de esa diferencia o alteridad originaria que es el fenómeno (y que com-

prende esas dos partes —vida y mundo— en “concrescencia14“). Veremos más 

adelante cómo la epojé finkeana entendida como “deshumanización” es, preci-

samente, un modo de habérselas con esa dificultad.  

Correlativamente, la fenomenología, en su vertiente metódica, habrá de 

lanzarse en pos de una radicalidad en el movimiento de auto-diferenciación 

respecto del fenómeno toda vez que el fenómeno comporta una “parte” de vida 

transcendental en concrescencia con una parte “objetual” o “mundana”. El que-

hacer fenomenologizante habrá de lanzarse en pos de una radicalidad que le 

sirva al fenomenólogo para detectar —i.e. para que se fenomenalice— ese 

mínimo de alteridad en que consiste el fenómeno y que lo convierte en “trans-

cendental” respecto de todo otro objeto. A la radicalidad en teoría transcenden-

tal de los elementos (mínimos de fenomenalización que, en realidad, son 

máximos en punto al sentido de alteridad que allí está en juego) responde una 

radicalidad en teoría transcendental del método: radicalidad en la auto-

 

 
13 En el sentido en que se habla de la “trazabilidad” de un elemento o de un producto. 
14 Término que aparece en varios autores (no necesariamente pertenecientes a la literatura fenomenoló-
gica). En la literatura fenomenológica, la expresión “partes concrescentes” aparece en los desarrollos 
mereológicos de Franz Brentano. Por ejemplo en estudios como “Elementos de conciencia” y otros textos 
incluidos en el conjunto de escritos publicados bajo Deskriptive Psychologie. Aus dem Nachlass 
herausgegeben und eingeleitet von Roderick M. Chisholm und Wilhelm Baumgartner, Felix Meiner, Ham-
burg, 1982. También, claro está, y para lo referente a la mereología brentaniana, podemos referirnos a 
su Kategorienlehre, herausgegeben von A. Kastil. Felix Meiner, Hamburg, 19855 (1933). 



SOBRE EL FENOMENOLOGIZAR COMO CINESTESIA CONCRETIZANTE 233 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 233 
 

diferenciación en aras a manifestar la parte de vida transcendental puesta a 

contribución de fenomenalización en el seno de esa proto-alteridad originaria-

mente compuesta que es el fenómeno (como todo de la correlación transcen-

dental).  

De ahí que, sobre esta exigencia de auto-diferenciación, planee la constan-

te sospecha de estar haciendo cuerpo, sin saberlo, con lo que, ya fenómeno, 

fenómeno inadvertido, habríamos absorbido sin querer, marrando así su feno-

menalización, perdiendo pues recurrentemente las primeras pulsaciones de to-

do aparecer, perdiéndolas de puro haber hecho cuerpo con ellas, de puro 

haberlas —diría Husserl— “presupuesto”. Creo que la tesitura que describimos 

constituye una de las profundas razones de ese “zurück” que acompaña la cita-

da conminación husserliana subrayando la necesidad de una “vuelta” o de que 

el camino a las “cosas mismas” haya de tomar la forma de una “vuelta”: lo cier-

to es que ya siempre y de modo imperceptible hemos dejado esas Sachen tras 

nosotros. Ya siempre las hemos encabalgado sin advertirlo siquiera. Nos las 

encontramos de nuevo, en el mejor de los casos, bajo la forma de alteridad 

derivada que esas Sachen revisten en la actitud natural: Dinge, llanas cosas 

externas, aperceptivamente recortadas de un modo supuestamente claro. 

En aras de elucidar el sentido de la radicalidad de la epojé, es importante 

aclarar un punto que encierra una posible malinterpretación, y que revierte en 

un malentendido respecto de la hiperbolización de la epojé.  

En realidad, la medida de esta radicalidad en el paso atrás de la epojé sólo 

la confiere lo que de fenómeno (en sentido partitivo) se deposita como resulta-

do de esa auto-diferenciación. Ésta última no es radical por serlo sino que sólo 

lo es hasta donde el fenómeno diga o aconseje, hasta donde, de dicha auto-

diferenciación, resulte fenomenalización, y según una estructura de sí… enton-

ces… similar a la de las cinestesias constituyentes15. No se trata en absoluto de 

exagerar por exagerar16. En realidad, el fenómeno mismo es la medida de toda 

hipérbole en la epojé. Ocurre, sencillamente, que no hay medida preestableci-

da, que no sabemos de antemano lo que se fenomenalizará, y por lo tanto la 

 

 
15 Muy bien analizadas por Agustín Serrano de Haro en el artículo “Fundamentos del análisis fenome-
nológico del cuerpo” incluido en las pp. 185-216 de la obra La posibilidad de la fenomenología, Ed. 
Agustín Serrano de Haro, Editorial Complutense, Madrid, 1997. 
16 Richir ha elaborado una crítica de la falsa exageración en varios textos. Citemos el importante artículo 
“Sublime et pseudo-sublime”, en Annales de Phénoménologie nº9, 2010, así como el texto “Hyberbole 
rhétorique et hyperbole phénoménologique” incluido en la obra De la négativité en phénoménologie, J. 
Millon, Grenoble, 2014. 



234 PABLO POSADA VARELA 

 

 234 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

parte de vida transcendental que será parte concrescente de la correlación (en 

el todo del fenómeno) y, correlativamente, cuán radical, cuán honda y profun-

da, habrá de ser la auto-diferenciación en el seno de la vida transcendental17 

que libere o desbloquee esa parte concrescente. A esta ausencia de medida 

previa, al fundamental anti-transcendentalismo especulativo de la fenomeno-

logía o, si se quiere, a su radical empirismo responde, precisamente, una hiper-

bolización de la epojé. Sería malentenderla pensar que ésta no tiene en el 

fenómeno su razón. Y sería arbitrario e irracional insistir en la hipérbole del 

método cuando ésta, en su auto-diferenciación, en su contra-movimiento, ya 

ha generado una concrescencia fenomenológica. No querer ver dicha concres-

cencia o hacer como si no la hubiera, como si no se hubiese “dado”18 (e insistir 

obstinadamente en la hipérbole), contravendría el fenomenológico “principio de 

todos los principios” enunciado en el § 24 de Ideas I. 

 

 

4. ANATOMÍA MEREOLÓGICA DEL CONCRETO “VIVENCIA TRASCENDENTAL” 

 

Ser enteramente consecuente con la fulgurante intuición del a priori de co-

rrelación intencional, fuente continua de sobrecogimiento a lo largo de toda su 

vida, llevará a Husserl a pensar dicha correlación como un todo en sentido es-

tricto (tal y como se define en el § 21 de la IIIª de las Investigaciones Lógi-

cas)19, es decir, como un todo formado por partes absolutamente dependientes 

o “nada sino” partes. Así, y reformulando algunas de las explicaciones apunta-

das en el apartado 1 de este trabajo, las vivencias transcendentales están for-

madas por partes en relación de absoluta dependencia mutua.  

Esta absoluta dependencia entre las partes reabsorbe toda posición de la 

correlación misma como tal. Dicho de otro modo: el todo de la correlación ya 

 

 
17 De un lado y de otro, como veremos más adelante, de un abismo en la subjetividad transcendental y 
al que Fink se referirá con el término “Kluft”, abismo distinto al que existe entre vida y mundo. 
18 El problema estriba, si cabe, en que la anatomía de la concrescencia fenomenalizada incluye una parte 
concrescente de vida transcendental que vuelve profundamente inadecuado para el despliegue y fideli-
dad a dicha concrescencia hablar, en estas latitudes de experiencia, de “dato”, “datitud”, o “donación”. 

Para ulteriores precisiones sobre esta cuestión, me permito remitir al comentario que del Principio de 
todos los principios (§ 24 de Ideen I) hemos intentado en el artículo « Concrescences en souffrance et 
méréologie de la mise en suspens », Eikasia nº 49. http://revistadefilosofia.com/49-14.pdf sobre todo 
en las pp. 286-292. 
19  Cf. Edmund Husserl, Logische Untersuchungen, Hua. XIX/1, pp. 289-290. Sobre la interpretación 
mereológica del giro transcendental de la fenomenología es referencia obligada la excelente obra de 
Agustín Serrano de Haro, Fenomenología transcendental y ontología, editorial UCM, Madrid, 1991. 

http://revistadefilosofia.com/49-14.pdf


SOBRE EL FENOMENOLOGIZAR COMO CINESTESIA CONCRETIZANTE 235 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 235 
 

no queda puesto en otra entidad de rango superior, en una suerte de espacio 

englobante y preexistente20. Así, y por paradójico e insensato que parezca, el 

mundo o, si se quiere, “lo” mundo, habrá de buscarse en el seno de la correla-

ción misma. El arcaísmo del mundo, su insultante independencia, habrá de ne-

gociarse en los términos de la correlación transcendental, acaso en lo más pro-

fundo del sujeto y del horizonte de mundo, en las versiones más arcaicas de 

ambos términos concrescentes. Sea como fuere, habrá de declinarse en los 

términos de una relación de dependencia absoluta entre partes. 

En lo relativo a la anatomía mereológica del fenómeno, de un lado tenemos 

la vivencia transcendental (en sentido estricto), es decir, la “nada sino parte” o 

“parte dependiente” o “sólo-parte21“ “subjetiva” del todo de la vivencia trans-

cendental (“vivencia” tomada en sentido amplio, transitivo e intransitivo). “En” 

esta parte (que es “nada sino parte”) discernimos actos (también en el más 

amplio sentido del término, i.e. incluyendo cualquier registro arquitectónico o 

registro de fenomenalización); actos que comportan sus componentes hiléticas 

(por sí mismas no intencionales) y noéticas (responsables de la dirección inten-

cional).  

Del “otro lado” de la vivencia transcendental (una vez más en sentido am-

plio), nos encontramos con el nóema y con todas las componentes del mismo 

(o con lo “objetual” o “mundanal”, estrictamente noématico o no, en sentido 

genérico). Así, del lado del “nóema”22, surge toda una profusión de partes de-

pendientes: desde el núcleo noemático hasta sus modalizaciones y modificacio-

nes, junto con los horizontes interno y externo. Todo ello sostenido, a su vez, 

por la nóesis (y viceversa), lo uno literalmente pendiendo de lo otro, ambas 

partes pudiendo ser lo que son sólo en virtud del hecho de ser partes del todo 

 

 
20 Contrariamente a lo que aún ocurría en Investigaciones Lógicas donde, como sabemos, la relación 
intencional lo es entre dos partes relativamente independientes, sitas, a su vez, en el mundo, que es el 
único todo absolutamente independiente y omnienglobante. 
21 Por lo tanto, nunca parte sola. En este punto mereológico se percibe el desastre de la reforma or-
tográfica: sólo-parte y solo-parte son sentidos diametralmente opuestos. Lo que es sólo parte nunca 
puede ser parte sola o a solas. 
22 Por lo que hace a la parte objetual, el análisis transcendental encuentra ahora, en suma, todo lo que 
no había sido reconocido antes como parte de la esfera fenomenológica por no constituir un contenido 
ingrediente de la misma. Recordemos que el objeto intencional se había visto expulsado fuera de la 
esfera temática del análisis fenomenológico. Sencillamente no era objeto de análisis. En Investigaciones 
Lógicas el objeto de análisis se reducía a los contenidos ingredientes de las vivencias de conciencia. 
Nunca a los objetos intencionales que en ellas se mostraban. Lo ingrediente (lo “reell”) detentaba, en 
Investigaciones Lógicas, el monopolio del sentido “inmanente”. Amanece, con el giro transcendental, 
otro sentido de lo inmanente, toda vez que dicho giro transcendental no es una conculcación sino una 
confirmación y extensión de la mereología. Se trata de la “inmanencia intencional”, en dependencia 
mereológica con la “inmanencia real (o ingrediente)”. 



236 PABLO POSADA VARELA 

 

 236 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

(de la correlación transcendental) que contribuyen a fundar. Es como si el rigor 

de la Fundierung reposara en la precariedad ontológica de cada una de sus par-

tes fundantes. En ello se cela un misterio, una aparente paradoja (para las on-

tologías más clásicas) sobre la que nunca se insistirá lo suficiente, a saber, que 

hay una correlación entre la absoluta dependencia de estas nada sino partes 

concrescentes de la correlación transcendental de un lado, y su absoluta irre-

ductibilidad del otro. ¿Cómo es posible que la irreductiblidad se conjugue con la 

dependencia absoluta? Husserl nos habla, en el § 49 de Ideas I, de un abismo 

de sentido (Abgrund des Sinnes) entre partes que, sin embargo, son absoluta-

mente dependientes: 

 

Ser inmanente o absoluto y ser trascendente quieren decir, sin duda, ambos “ente”, 

“objeto”, y ambos tienen sin duda, su contenido de determinación objetivo; pero es 

evidente que lo que en ambos lados se llama objeto y determinación objetiva sólo 

se llama así según las categorías lógicas vacías. Entre conciencia y realidad se abre 

un verdadero abismo de sentido [Abgrund des Sinnes].23 

 

Esta cita constituye, por cierto, un perfecto ejemplo del uso “a modo de pa-

lanca”, como nos dice Husserl en la introducción a la 3ª de las Investigaciones 

Lógicas24, de algunos términos de la ontología formal: aquí “Seiende” o “Ge-

genstand” (siendo “todo” y “parte” los términos paradigmáticos; pero no los 

únicos a los que Husserl se refiere en ese pasaje inicial de la 3ª Investigación 

Lógica). Términos que, precisamente, no tienen, el sentido que haría buena la 

crítica de Heidegger a Husserl en este punto. La Gegenständlichkeit en su uso 

husserliano no constituye ninguna delimitación de la fenomenalidad 25 . De 

 

 
23 Edmund Husserl, Ideen I,  Hua III/1, pp. 92-93. Ideas relativas a una fenomenología y una filosofía 
fenomenológica, Tr. Antonio Zirión Qujiano, UNAM, Fondo de Cultura Económica,  p.189. 
24 Edmund Husserl, Logische Untersuchungen, Hua XIX/1, 228. 
25  Extremo que queda clarísimamente enunciado por Husserl en el primer capítulo de Ideas I y, en ge-
neral, siempre que se distingue la ontología formal de las ontologías materiales o, dicho ahora en térmi-
nos de la teoría del juicio, siempre que se delimitan los juicios analíticos respecto de los juicios sintéti-
cos; o, en términos ontológicos, la “región” (en sentido lato) del a priori formal de la región (en sentido 
estricto) del a priori material. Así, en el § 10 de Ideas I insiste Husserl en que la palabra “objeto” (Ge-
genstand) ha de servir para referirse a configuraciones de todo tipo. Más adelante, llamará la atención 
sobre el peligro de interpretar de modo demasiado literal la expresión “región formal”, inclinando a un 
lector desatento a darle cierto contenido (Gehalt) a lo que no lo tiene y poniéndolo en el mismo plano 
que las regiones materiales. Pues bien, me parece que Heidegger le confiere a la presunta forma de la 
“objetualidad (Gegenstänlichkeit)” una virtud “sintética” que, al menos en Husserl, no tiene, con la sal-
vedad, claro está, del caso, enteramente extrínseco, de la “reunión” que de sus contenidos procuran  los 
todos categoriales cf. § 23 de la IIIª Investigación Lógica. Efectivamente, si tomamos el mismo proble-
ma por su lado opuesto, y lo formulamos ahora asistidos por los términos del § 22 de la 3ª de las Inves-
tigaciones Lógicas, la “unión” o “unidad originaria” que acusa un fenómeno (i.e. su unidad cuando es, de 
veras, unidad suya y no unidad extrínseca) no es tributaria de un presunto sobrevenirle la forma objeto, 
sino que se “funda” en leyes atenidas a géneros y especies y que conforman, precisamente, las varias 



SOBRE EL FENOMENOLOGIZAR COMO CINESTESIA CONCRETIZANTE 237 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 237 
 

hecho, testimonio de este uso ontológico formal es también, aquí, nada más y 

nada menos que el término “Seiende”. “Gegenstand” y “Seiende” tan sólo sir-

ven (“dienen” dice Husserl) aquí como palancas (“Hebel”). Se agotan en su fun-

ción de palancas. Palancas en cuyo “fondo” o en cuyos “bordes” sí se revelan 

realidades fenomenológicas, es decir, correlaciones, que observan el carácter 

mutuamente irreductible de vida y mundo.  

Tan pronto como analizamos las cosas más de cerca, nos percatamos de 

que la anatomía mereológica de la correlación transcendental se revela aún 

más complicada de lo que a primera vista pudiera parecer. Resulta que la hete-

rogeneidad en la concrescencia, la irreductiblidad en la dependencia, también 

se despliega en el seno de la vivencia (o inmanencia real). Recordemos que la 

vivencia es lo que, del todo en sentido estricto que es la correlación transcen-

dental, resulta vivido pero no aparece; mientras que, por el contrario, lo apare-

ciente no está, propiamente hablando, vivido, no es auténtico contenido ingre-

diente o real (reell) de la vivencia (Erlebnis). Pues bien, en el seno la vivencia, 

de lo reell, de lo inapareciente vivido, vemos surgir otra trascendencia, una 

trascendencia absolutamente sui generis y que tampoco es asimilable a la de la 

inmanencia intencional; o, si se quiere, una forma de transcender lo reell no en 

el sentido de lo intencional sino “inmanencia adentro”. Nos referimos a la trans-

cendencia de la inmanencia propia del “yo puro”, y que nada tiene de un polo 

puramente abstracto (entre otras cosas porque en él se depositan los hábitos). 

El yo puro no “pertenece” a la vivencia en el mismo sentido en que a ella 

pertenecen las componentes hilética y noética. Sin embargo, ese “yo” contribu-

ye a la concreción de la vivencia transcendental, al todo concreto que es tal o 

cual vivencia transcendental en tal o cual momento de la historia transcenden-

 

 
ontologías regionales (es decir, las ontologías materiales). Así y todo, hay, en Heidegger, algunos pasa-
jes que parecen desconocer estas prevenciones husserlianas en punto a una interpretación quasi-
material de la ontología formal. Podemos referirnos, por ejemplo, al § 26 del curso del semestre de 
invierno 1919-1920, titulado Grundprobleme der Phänomenologie (GA 58). Dicho párrafo incurre, 
además, en una cierta confusión entre coseidad (Dinglichkeit) y objetualidad (Gegenständlichkeit) que 
no es ajena a la cuestión que aquí apuntamos. Más ilustrativo si cabe nos parece el punto 1. del aparta-
do I. del Anejo A (GA 58, p. 131-134) pero, sobre todo, la parte II del anejo B, es decir, las valiosas 
notas de Oskar Becker que permitieron reconstruir la parte final de dicho curso. Así, el punto 10 (GA 58, 
p. 235) recoge de nuevo una velada crítica a la fenomenología husserliana cifrada en un presunto uso de 
la categoría de “objeto” y que, una vez más, menoscaba el modo en que la ontología formal (que, por lo 
demás, no se agota en la categoría de objeto) puede ser usada “a modo de palanca” para manifestar 
ciertas unidades “no objetuales” (ahora en el restringido sentido de Heidegger), como puedan serlo las 
relativas al orden de la síntesis pasiva u otras configuraciones tan poco “objetuales” como las diversas 
modalidades de la “conciencia de horizonte”, los contenidos representantes de la imaginación o phan-
tasmata, o incluso las esencias antes de toda “nominalización”. De todo ello puede decirse que es “obje-
to” (en el sentido de la ontología formal husserliana) sin menoscabo de su carácter, digamos, irreducti-
blemente lateral. 



238 PABLO POSADA VARELA 

 

 238 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

tal de una subjetividad. Lo que es del orden de ese yo (por ejemplo los hábitos) 

no pasa al ritmo del flujo del tiempo inmanente, en el que sí que bañan direc-

tamente las componentes hilética y noética de la parte dependiente subjetiva26. 

Hay todo un cortejo de convicciones y hábitos cinestésicos que ya desde su no 

actualización contribuyen a la concreción de la vida27. Sólo al actualizarse ba-

ñan en el flujo del tiempo interno, continuamente cambiante; pero también 

desde su retirada, desde su no ejecutividad, son fungierend y acaso tengan una 

temporalización específica, una temporalización de lo potencial qua potencial 

que no necesite exclusivamente de un paso al acto para cambiar, para tener 

historia (del mismo modo en que diríamos que las actualizaciones sucesivas de 

una lengua son lo que hace su historia, su diacronía). Incluso desde la retirada 

profundidad de su no ejecutividad, todo un friso de potencialidades contribuye a 

la concretud de una vivencia y más concretamente a la de un acto noético. Así, 

toda nóesis está irremisiblemente nimbada por todo un cortejo de hábitos que 

acompañarán y guiarán su propio desarrollo noético. Del orden del hábito (en 

enriquecimiento y afinamiento constantes, aunque también en riesgo de embo-

tamiento) son los caminos cinestésicos que tomará toda profundización en los 

horizontes externos o internos de las cosas, así como las convicciones que pe-

san en la decantación aperceptiva del tipo de cosa con que cada vez nos las 

habemos y, con ello, la forma en que nos referiremos a ella o nos comportare-

mos ante ella. 

Evidentemente, de este panorama, proliferante tan pronto como nos dete-

nemos a examinarlo de cerca, no podemos olvidar el estatuto problemático de 

los otros yoes. Lo cierto es que, una vez instalado el giro transcendental de la 

fenomenología, lo absoluto (el todo absolutamente independiente) es el entero 

sistema de correlaciones transcendentales en que consiste la intersubjetividad 

transcendental (a lo largo de la historia), y que tiene al mundo como su corre-

lato constitutivo. Efectivamente, una vez cumplida la traducción mereológica 

del idealismo transcendental fenomenológico (que nada tiene, como nos indica 

Fink en el último párrafo de su VIª Meditación Cartesiana, de un idealismo 

clásico, ni es asimilable a ninguno de los idealismos históricos), el todo absolu-

 

 
26 Cf. Agustín Serrano de Haro, Fenomenología transcendental y ontología, Ed. de la Universidad Com-
plutense de Madrid, Madrid, 1990. pp. 394-402. 
27 Este aspecto estructural se hará mucho más pregnante y complejo tan pronto como nos hagamos 
cargo de la situación de multiestratificación de la vida transcendental, de la pluralidad e irreductibilidad 
no sólo de las partes concrescentes, sino también de sus registros de fenomenalización.  



SOBRE EL FENOMENOLOGIZAR COMO CINESTESIA CONCRETIZANTE 239 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 239 
 

tamente independiente no es ya ese mundo que contiene dos regiones, la de 

los objetos (intencionales e independientes de la intencionalidad) y las viven-

cias, sino la historia transcendental constituyente a cargo de la intersubjetivi-

dad monadológica (con el “mundo” como su correlato constitutivo). 

No podemos detenernos aquí en esta cuestión tan delicada. Digamos que 

se trata de un “todo” que no es estrictamente “uno” sino pluralidad originaria 

cohesionada de un modo sui generis que habría que investigar por sí sola. Se 

trata de una “totalidad” originariamente plural, múltiplemente desfasada, y cu-

yo desfase ha de relacionarse con el desfase entre cada vida transcendental (y 

que sólo por mundanización impropia queda agavillado y aplanado en y por el 

tiempo objetivo del mundo). Dicho de otro modo, en cada vida transcendental 

hay un registro constituyente básico donde, sin perjuicio de la singularidad de 

cada quien, se atesta un constituir con, algo semejante a lo que Kant llamaba 

sensus communis. Para ese lugar, para esa proto-espacialización, reserva Richir 

el concepto platónico de chôra28 como proto-espacio que anuda en lo más pro-

fundo dos o más desfases (entre singularidades constituyentes). Se trata de un 

proto-espacio en el que se juega la unidad recóndita de varias vidas constitu-

yentes, su raíz común (elemento esencial para toda fenomenología de lo políti-

co). La profundidad genética en la que se sitúa, de entrada, la chôra, es ipso 

facto, algo así como la concreción del desajuste entre mónadas. Dicha profun-

didad genética está, sin embargo, fuera de presente, y precisamente por ello no 

resulta de un posterior acuerdo entre solipsismos desacordados (descuerdo que 

corresponde, en propio, al registro de la intersubjetividad transcendental), sino 

que es anterior a la problemática misma del solipsismo. Se trata del fundamen-

tal acorde —suerte de concrescencia de 2º grado— ya presente en el fondo de 

cada vida, a velocidades y lentitudes distintas al continuo de las proto-

impresiones (es lo que Richir denominará “interfacticidad transcendental”), y 

donde los sujetos se entienden sin tener que establecer protocolos o sin haber 

de saltar por encima de la individualidad de cada quien. 

Sin embargo, de esta anatomía del concreto transcendental no podemos ol-

vidar un delicado componente. Componente suplementario que incide alejándo-

se, que cuenta no-estando o distando, que es un activo contra-movimiento res-

 

 
28 Sobre este punto puede consultarse el excelente artículo de István Fazakas, “Éléments pour penser la 
scène archaïque de la phénoménalisation”, http://revistadefilosofia.com/55-10.pdf , publicado en el 
número 55 de la revista Eikasia. 

http://revistadefilosofia.com/55-10.pdf


240 PABLO POSADA VARELA 

 

 240 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

pecto de toda concrescencia pero que no por ello está puramente en el aire: su 

contra-movimiento se apoya y toma su impulso en el seno de la parte concres-

cente “vida transcendental” del todo de la correlación. Esta “parte”, de suyo 

dehiscente o des-concrescente (y que permite, desde su contra-movimiento, la 

indirecta fenomenalización de la concrescencia) es absolutamente esencial para 

los desarrollos que siguen. Nos estamos refiriendo al “espectador transcenden-

tal” o a lo que Fink llamaba “yo fenomenologizante”, y que es crucial no con-

fundir con el yo puro, del que hemos hablado más arriba.  

Efectivamente, no es cierto que el yo fenomenologizante venga a ocupar, 

por así decirlo, la traza de trascendencia de la inmanencia que labra el yo puro 

dentro de la vida transcendental (o incluso esa proto-distancia respecto del flu-

jo del tiempo inmanente abierta por esa otra componente constituyente que es 

la conciencia absoluta del tiempo). No. Hay un fundamental des-alineamiento 

entre yo fenomenologizante y yo puro (que, por caso, permite hacer una feno-

menología del yo puro o de las síntesis activas), así como también entre yo fe-

nomenologizante y conciencia absoluta del tiempo. Lo hay entre otras cosas 

porque el yo fenomenologizante no es un elemento directamente constituyente 

(como sí lo son, en cambio, las otras dos partes concrescentes recién citadas). 

Efectivamente, y como ya habíamos sugerido en una nota al pie, desde las 

primeras páginas de este escrito, al abismo de sentido (mencionado más arri-

ba) que partía la correlación transcendental en “vida sujetiva” y “mundo”, se 

añade otro abismo, una escisión o Kluft —nos dirá Fink— cavado, esta vez, no 

ya entre ambas partes concrescentes, sino en el corazón de una de ellas, a sa-

ber en la parte concrescente “vida” o “subjetividad transcendental”29. De ese 

modo, el yo fenomenologizante se separa de la vida transcendental. Pero lo 

hace sin que cierta identidad de ser entre yo transcendental y yo fenomenologi-

zante quede rota. Hay —nos dirá Fink— entre ambos yoes una relación de alte-

ridad en la identidad. Dicha relación constituye un problema de primera impor-

tancia para toda “teoría transcendental del método” fenomenológica. Fink lo 

formula así en el § 11 de su VIª Meditación Cartesiana. Dicho párrafo se titula 

“la actividad fenomenologizante como ‘cientificación’”. En el punto B (titulado 

 

 
29 Para captar este punto es muy recomendable la lectura del texto de Rudolf Bernet, “La réduction 
phénoménologique et la double vie du sujet” en la obra La vie du sujet, PUF, Paris, 1994, sobre todo pp. 
5-18. 



SOBRE EL FENOMENOLOGIZAR COMO CINESTESIA CONCRETIZANTE 241 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 241 
 

“la mundanización de la actividad fenomenologizante”) perteneciente a ese 

mismo párrafo, Fink nos dice: 

 

El problema fundamental dentro de la teoría transcendental del método reside, 

efectivamente, en la oposición transcendental de ser entre el espectador fenomeno-

logizante y el yo transcendental constituyente.30 

 

 

 

5. NIHILIZACION Y CONCRESCENCIA :  

SOBRE EL FENOMENOLOGIZAR COMO CINESTESIA CONCRETIZANTE 

 

La reducción fenomenológica es ese acto paradójico que comienza por una 

cierta Enthaltung o abstención (el término alemán calca la morfología del 

término latino). Cierto es que, en primer término, esta abstención algo tiene de 

sustracción e incluso de abstracción. Efectivamente, es como si la reducción 

pareciera, al menos en los albores de su contra-movimiento fenomenologizante, 

corresponder al sentido corriente de abstención, a su matiz “sustractivo”. Sin 

embargo, resulta que ese contra-movimiento, sin cancelarse como tal, 

re(con)duce (auténtico sentido de reductio) la experiencia hacia una mayor in-

tensidad (suerte de concrescencia transcendental no alienada e intensificada), 

la reconduce, en suma, a una mayor concreción. 

Efectivamente, la reducción puede pensarse como un quehacer “concreti-

zante” (una acreción en/de concretudes). De hecho, nuestro interés en la me-

reología o teoría de los todos y las partes radica, casi exclusivamente, en una 

elucidación del acto de reducción31. No es pues un interés que tenga, primera-

mente, nada de descripción ontológica y mero recuento de partes. Hay, claro 

está, irreductibles en concrescencia. Ahora bien, cuidadosamente constatados, 

 

 
30  Eugen Fink, VI Cartesianische Meditation. Teil I: Die Idee einer transzendentalen Methodenlehre. 
(Husserliana Dokumente, II) Editado por H. Ebeling, J. Holl y G. van Kerhoven, 1988, p. 117. La traduc-
ción es nuestra. Preparamos una traducción al castellano de dicho texto, y de su tomo segundo. 
31 Con el permiso del lector, refiero algunos artículos propios que ilustran este interés, no directamente 
ontológico sino ligado a la reducción, que tiene para mí la mereología: Cf. Pablo Posada Varela, “Concré-
tudes en concrescences. Éléments pour une approche méréologique de la réduction phénoménologique 
et de l’époché hyperbolique”, “Introduction a la réduction méréologique”, y , “Prises à parties : re-
marques sur la kinesthèse phénoménologisante. Concrétudes en concrescences II” en los nº12, 13 y 14 
respectivamente de Annales de Phénoménologie, Association pour la promotion de la phénoménologie, 
Beauvais. Se puede consultar también el artículo de Marc Richir “Qu’est-ce qu’un phénomène”, publicado 
en Les Études philosophiques, nº4 / 1998 en él, comentando un texto de Hua XV, Richir tematiza la 
escurridiza idea husserliana de un “transzendentales Wachsen”.. 



242 PABLO POSADA VARELA 

 

 242 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

y habida cuenta de que la fenomenalización nunca es un proceso acabado, creo 

que la mereología puede servir para aclarar las formas concretas que puede 

tomar la reducción o, si se quiere, el funcionamiento de los dos términos de la 

“cinestesia fenomenologizante” en que consiste el todo del movimiento reducti-

vo32. ¿Qué decir —muy brevemente— de esta “cinestesia fenomenologizante” 

con que conceptuamos el entero recorrido de la reducción?  

La cinestesia fenomenologizante es una cinestesia organizada, como las ci-

nestesias clásicas, con arreglo a dos términos: un antecedente y un consecuen-

te. Por ejemplo: si (antecedente cinestésico) muevo la cabeza (y siento tales y 

cuales sensaciones de esfuerzo), entonces (consecuente cinestésico) induzco 

tales o cuales cambios en lo que aparece (cambios inducidos por mi movimien-

to y no atribuibles a cambios o movimientos en la cosa misma). Hay pues una 

unidad de motivación entre dos tipos de fenómeno: de un lado las sensaciones 

de esfuerzo sentidas en el cuerpo interno, localizadas en el área del cuello, en 

los globos oculares, en las sienes) y de otro los cambios en el fenómeno mismo 

(aparece otra parte del campo fenomenológico, oculta hasta entonces, u ocurre 

que objetos antes atemáticos pasan a ocupar el centro del rayo de atención). 

Análogamente, si ejecuto tal o cual tipo de abstención (antecedente de la cines-

tesia fenomenologizante), entonces genero tales o cuales fenomenalizaciones o 

concrescencias (consecuente de la cinestesia fenomenologizante) en el todo de 

la correlación transcendental. Así a la suspensión (de la tesis de la existencia 

del mundo) responde una determinada fenomenalización de la vida transcen-

dental; del mismo modo, la deshumanización finkeana es necesaria para que la 

correlación transcendental se fenomenalice bajo la forma de una méontica de lo 

transcendental; y, por último, la epojé hiperbólica en Richir fuerza o aúpa esa 

correlación a mostrarse, por fin, bajo la forma, inequívoca y no “substruida”, de 

una vida transcendental multiestratificada según diversos registros de expe-

 

 
32 Lo que no quiere decir que el movimiento de la reducción sea “un todo”, como sí puedan serlo otros 
movimientos. No lo es (de ahí que la fenomenologización no se confunda – confusión gravísima en la 
que considero que a veces han incurrido Richir o Merleau-Ponty – con la fenomenalización). Efectiva-
mente, el yo fenomenologizante no es, como hemos señalado más arriba, una parte concrescente de la 
correlación transcendental. Otra cosa (y otro problema, que abordaremos más detenidamente en la 
anunciada segunda parte de este trabajo) es que no sepamos – he ahí una de las vetas de la suspensión 
hiperbólica – qué del fenomenologizar deja de serlo o de-siste de la concrescencia. Que el yo fenomeno-
logizante no sea una parte concrescente (a diferencia de las nóesis, la hyle, los hábitos, el yo puro en 
jaez de actividad o de pasividad, etc.) lo manifiesta su contra-movimiento. Movimiento contrario, preci-
samente, a la constitución, es decir, a la concrescencia vida-mundo. Contra-movimiento que, en cambio, 
manifiesta e incluso exacerba o “intensifica” (el término es de Fink) dicha concrescencia. 



SOBRE EL FENOMENOLOGIZAR COMO CINESTESIA CONCRETIZANTE 243 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 243 
 

riencia, pone a la vida transcendental en la tesitura de manifestar esa veta, 

fungierend pero hasta entonces no claramente aparente, de su realidad. 

Reformulemos las cosas antes de seguir más adelante: si hay cinestesia fe-

nomenologizante, es porque hay, indudablemente, una correlación entre epojé 

y reducción. Así, a cierto tipo de epojé (neutralidad y suspensión en Husserl, 

deshumanización en Fink, hipérbole en Richir) corresponde un determinado tipo 

de re(con)ducción (en Husserl, reducción fenomenológica ontológicamente neu-

tral en Investigaciones Lógicas, y reducción transcendental constituyente a par-

tir del giro transcendental de la fenomenología, reducción meóntica en Fink, 

reducción arquitectónica en Richir). Cada radicalización en el movimiento de 

epojé (i.e. en el antecedente de la cinestesia fenomenologizante) constituye un 

determinado “paso al límite” que desemboca, cada vez, sobre un nuevo tipo de 

experiencia transcendental (consecuente de la cinestesia fenomenologizante 

que corresponde, en el caso de las cinestesias fenomenologizantes, al todo de 

la correlación, i.e. a una determinada concrescencia entre vida y mundo). Expe-

riencia transcendental (en y para sí misma) cada más rica, es decir, sucesiva-

mente enriquecida por concrescencias de un género cada vez distinto. 

Estos todos concrescentes (una vez más: los consecuentes de la cinestesia 

fenomenologizante, cuyo antecedente —que se exime de la concrescencia para 

generarla— es el puro movimiento fenomenologizante) se verán, vez a vez, 

acuciados por el espectro del psicologismo, que reaparecerá, a partir de Ideas 

I, como psicologismo transcendental. Así, la deshumanización puesta en juego 

por Fink obra, en cierto modo, como una suerte de exceso contra-aperceptivo 

suplementario que se añade a la epojé clásica y que entiende asegurar el 

carácter no mundano (no psicológico) del campo de experiencia transcendental, 

del ámbito —méontico— que Fink denomina pre-ser (de lo) transcendental. Fi-

nalmente, un paso al límite adicional sobreviene con esa vuelta de tuerca su-

plementaria (respecto de la epojé husserliana y la deshumanización finkeana) 

que es la epojé fenomenológica hiperbólica puesta en boga por Richir. Esta 

vuelta de tuerca usará, “a modo de palanca”, la hipótesis del Genio Maligno33. 

 

 
33 Hipótesis que nada tiene de una jaculatoria compulsiva movida por el solo deseo de radicalidad o 
exageración, sino que muy precisamente corresponde a una modalidad del antecedente de la cinestesia 
fenomenologizante impensable si se la abstrae de su consecuente. No es vana la invocación del Genio 
Maligno sencillamente porque el sentido y motivación de dicha invocación pende del consecuente de la 
cinestesia fenomenologizante, es decir, de las concrescencias que dicho antecedente suscita. Una vez 
más, no se trata de exagerar por exagerar, lo cual llevaría a cercenar el vínculo de consecutividad de la 
cinestesia fenomenologizante y a dar un paso atrás por lo que hace a la fenomenalización de las concre-



244 PABLO POSADA VARELA 

 

 244 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

Palanca inaudita y singular, extraña recuperación de la vocación barroca y mo-

derna de la fenomenología y que, a fin de cuentas, subyace al concepto husser-

liano de fenómeno (a pesar del pertinaz recubrimiento aristotelizante que el 

concepto de fenómeno ha sufrido a manos de Heidegger). 

Evidentemente, el quicio de la cinestesia fenomenologizante que venimos 

mentando (cuyo antecedente responde, genéricamente a las varias formas de 

epojé; y cuyo consecuente consiste en los diversos tipos de re-con-ducciones) 

está, precisamente, en la Kluft que se abre, en el seno de la subjetividad trans-

cendental, entre, de un lado, el yo fenomenologizante y, del otro, el yo trans-

cendental constituyente, siendo este último parte dependiente de su constitu-

tum, del “mundo” (el yo fenomenologizante, por su parte, está en una extraña 

relación de exención no completa o exención dependiente; pero, en ningún ca-

so, en una relación de concrescencia con la vivencia transcendental). El conse-

cuente de la cinestesia fenomenologizante es una entidad compuesta, es decir, 

una concrescencia entre vida y mundo intensificada en mayor o menor medida 

por la contra-concrescencia del antecedente de la cinestesia fenomenologizante 

(i.e. por el contra-movimiento fenomenologizante). 

El panorama de indeterminación que se abre del “lado de acá” (i.e. en el 

seno de la parte concrescente “vida transcendental”) es absolutamente vertigi-

noso. Lo es a medida que el fenomenologizar, de-sistiendo de la concrescencia, 

la asiste; la asiste insistiendo, desde su contra-movimiento, del “otro lado (del 

lado de allá)” de la escisión o Kluft dentro de la vida transcendental. Ahora 

bien, hemos de tener presente que esa indeterminación del lado del consecuen-

te de la cinestesia fenomenologizante (una de cuyas partes concrescentes es, 

repitámoslo, este “lado de acá” de la Kluf en la vida transcendental, es decir, el 

lado directamente constituyente y no fenomenologizante, el lado involucrado en 

la constitución) no es del orden de la fusión o de la confusión. Dicho de otro 

modo: por grande que sea la indeterminación, las irreductibilidades en concres-

cencia lo siguen siendo —irreductibles—, pero están sitas —he ahí el sentido de 

la indeterminación de que hablamos— en registros de fenomenalización tan 

profundos, que se le aparecen al yo fenomenologizante en una suerte de sola-

 

 
tudes fenomenológicas. La radicalidad de la suspensión (antecedente de la cinestesia fenomenologizan-
te) tiene en las concrescencias fenomenalizadas (consecuente de la cinestesia fenomenologizante) su 
único motivo. Del mismo modo, y retomando la terminología kantiana recuperada por Fink en su VIª 
Meditación Cartesiana, la teoría transcendental del método lo es de la teoría transcendental de los ele-
mentos y tiene en esta última su exclusivo sentido y motivación. 



SOBRE EL FENOMENOLOGIZAR COMO CINESTESIA CONCRETIZANTE 245 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 245 
 

pamiento originario vida-mundo. La fenomenología de Merleau-Ponty insiste en 

el carácter realmente originario de dicho solapamiento. El solapamiento es para 

él un prius. Es principiante, y matriz de toda experiencia. No así para el Fink de 

la VIª Meditación Cartesiana. Como tampoco para el propio Husserl, o para Ri-

chir que, en este punto, entronca con cierto irreductible dualismo cartesiano. 

Dicho solapamiento sería sólo aparentemente originario. En rigor, el solapa-

miento sólo se debe a una suerte de efecto arquitectónico o, si se quiere, a un 

efecto de perspectiva arquitectónica debido a que, a pesar de su contra-

movimiento, el lugar del antecedente de la cinestesia fenomenologizante (que 

es el lugar desde el que fenomenologizamos, desde el que hacemos fenomeno-

logía) es siempre menos recóndito que el de su consecuente, es decir, que el 

del registro arquitectónico de las concrescencias (que el contra-movimiento fe-

nomenologizante revela). 

Este solapamiento no es discernible de facto. No lo es por lo que de mun-

dano guarda aún, necesariamente, el yo fenomenologizante; un yo fenomeno-

logizante que —no lo olvidemos— incoa su contra-movimiento como yo munda-

no y humano. Sin embargo, sí es discernible de iure. O, si se quiere, el lugar de 

este discernimiento sí se deja encarnar de modo inhumano o, mejor dicho, 

deshumanizado. En ello estriba la radicalidad que introduce Fink en el clásico 

contra-movimiento reductivo husserliano. En realidad, la deshumanización no 

es sino de la explicitación de una implícita exigencia interna a la reducción hus-

serliana. De hecho, y de modo enteramente consecuente con el sentido profun-

damente antipsicologista de la fenomenología, es como si la VIª Meditación 

Cartesiana fuera una suerte de versión encarnada de los Prolegómenos a la 

lógica pura, el modo de empuñarlos por dentro, en carne propia. No ha de ex-

trañar pues que la reducción no se cuente entre las “posibilidades humanas”, 

que no sea una radicalidad al alcance del hombre (“keine dem Menschen 

erreichbare Radikalität” nos dice Fink). Y, sin embargo, ese vértigo fenomeno-

logizante es posible. El hombre, en lo que de sujeto transcendental tiene, se 

autotransciende como hombre y se descubre atónico aupado “en parpadeo (en 

clignotement)” (como diría Richir) o por intermitencias al lugar de su ser trans-

cendental. El solapamiento vida-mundo (empiètement, chiasme o entrelacs son 

expresiones de Merleau-Ponty que servirían para transmitir eso mismo) se pre-

senta como aparentemente inextricable, como un dato fenomenológico primero 

y, sin embargo, no es sino la consecuencia de la diferencia de registro arqui-



246 PABLO POSADA VARELA 

 

 246 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

tectónico entre el yo fenomenologizante (situado en el registro del continuo de 

los presentes en el “momento” en que se incoa su contra-movimiento) y la vida 

transcendental constituyente, necesariamente más arcaica en varios de sus 

estratos (a partir de los cuales se hace más patente un desalineamiento entre 

antecedente y consecuente de la cinestesia fenomenologizante, entre lo feno-

menologizante y las partes transcendentales arcaicas que el fenomenologizar 

revela). Lo que tiene todo el aspecto de un hecho ontológico último34, no es 

más que un espejismo que depende del lugar arquitectónico que, en el análisis, 

ocupe el yo fenomenologizante35. 

Hechas estas precisiones, no exentas de importancia, no deja de ser cierto 

que el yo fenomenologizante se ve súbitamente ahogado en un barullo de vida 

transcendental en el que despunta, mal que bien, el mundo como fenómeno, es 

decir, el mundo en su concreta alteridad. A partir de entonces, la labor de des-

broce del yo fenomenologizante habrá de consistir en osar y ensayar, en poner 

a prueba merced a su contra-movimiento, inaparentes disyunciones entre par-

tes36 de tal modo que éstas susciten e incluso exacerben concrescencias. El yo 

fenomenologizante, expatriado de toda posición de sobrevuelo, desbrozando 

una suerte de “selva virgen (Urwald)” (la expresión, de Husserl, corresponde al 

principio de las Londoner Vorträge), intenta, merced a su retracción, exponer 

las nada sino partes las unas a las otras, desencadenar esa suerte de gravedad 

fenomenológica que no depende de ninguna unidad transcendental de la aper-

cepción sino, precisamente, de las nada sino partes, de un circuito de concres-

 

 
34 Sería la posición de Merleau-Ponty, nunca la de Husserl. 
35 El combate, a veces sin cuartel, contra este espejismo inducido por el lugar arquitectónico del feno-
menologizar es lo que, a nuestro parecer, configura toda la fenomenología del joven Fink ; y ello a pesar 
de lo que haya podido decirse en punto a la proximidad de su pensar con el de Heidegger (o Merleau-
Ponty). Creo que la proximidad del joven Fink con Husserl, así como su crítica a Heidegger, me parece el 
modo más fecundo y profundo de leer la VIª Meditación Cartesiana. 
36 Según lo que hemos tratado de poner en claro en otros trabajos. Sobre todo en la trilogía de artículos 
titulada “Anatomía del quehacer mereologizante (I, II et III)”, y publicada en el nº46 
http://revistadefilosofia.com/46-07.pdf, el nº47 http://revistadefilosofia.com/47-12.pdf, y el nº51 
http://revistadefilosofia.com/51-03.pdf de la revista Eikasia) y cuya matriz estaba en la antigua comuni-
cación “Mereología y fantasía. Sobre el trance de manifestación de relaciones de esencia” publicada en 
las actas del congreso conmemorativo de los 100 años de las Investigaciones Lógicas, organizado por la 
SEFE, y recogida en el volumen Signo, Intencionalidad, Verdad, Universidad de Sevilla, Sevilla 2005. 
(pp. 277-287). En estos trabajos intentábamos, a la luz de algunos conceptos mereológicos, dar con una 
especie de raíz común entre reducción fenomenológica y variación eidética, una suerte de proto-
variación incoativa ya siempre en necesaria coalescencia con la retracción, un espaciamiento horizontal 
siquiera virtualmente abierto por la retracción fenomenologizante. Por lo demás, la existencia de esta 
raíz común entre reducción fenomenológica y variación eidética constituye una de las razones principales 
por las que no puedo compartir algunas críticas que la eidética fenomenológica husserliana recibe en la 
obra de Richir. Son críticas que, si bien se aplican a una eidética ontológica o natural, no valen para una 
eidética fenomenológica cuyo suelo sea el de la correlación transcendental, y ello precisamente en la 
medida en que dicho “suelo” alberga una estructura mereológica radicalmente distinta a la de la actitud 
natural. 

http://revistadefilosofia.com/46-07.pdf
http://revistadefilosofia.com/47-12.pdf
http://revistadefilosofia.com/51-03.pdf


SOBRE EL FENOMENOLOGIZAR COMO CINESTESIA CONCRETIZANTE 247 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 247 
 

cencia enteramente fundado en ellas. La concrescencia transcendental es, jus-

tamente, esa gravedad fenomenológica, esa imantación entre partes absoluta-

mente dependientes y que, a veces, va a redropelo de la escala y horquilla de 

fenomenalización de que toda apercepción transcendental es capaz. Las palan-

cas mereológicas sirven para desencadenar esa imantación entre partes absolu-

tamente dependientes, para exponerlas las unas a las otras sin otra derivación 

o curso que el de su mutua dependencia: he ahí el sentido profundo de la Aus-

schaltung husserliana. Dicho de otro modo, las palancas derivan la corriente de 

la vida hacia el interior de esa concrescencia transcendental entre partes (sien-

do “vida” y “mundo” sus nombres genéricos). La finitud fenomenologizante (an-

te el embrollo de la concrescencia transcendental) obliga a emplear esos con-

ceptos mereológicos a modo de palanca. Servirán para aupar la propia expe-

riencia fenomenologizante a un nivel contra-mundano (o deshumanizado) y así 

afinar y templar unas concrescencias en las que, como sabemos, la subjetividad 

es, más acá de la Kluft fenomenologizante, tanto arte como parte.  

Ahora bien, las concrescencias no aparecen si no es de resultas de estatuir 

diferencias entre partes, osar aquellos cortes en que se presienten, como dijera 

Platón, “las buenas articulaciones” : aquellas en que se dibuja la escisión fun-

damental del propio Abgrund des Sinnes de la correlación transcendental, y ello 

sin que sepamos muy bien aún dónde situar, y en según qué latitudes, “vida” y 

“mundo”, abisales ambos en los rostros que toman en los registros más arcai-

cos de constitución (abisal hacia dentro, del lado de la afectividad; abisal hacia 

afuera, en irrecuperable lontananza, del lado del mundo y de la primigenia for-

mación de horizontes). Osar disyunciones entre partes (1) para volver a poner 

en juego el movimiento de la concrescencia (2) en registros de fenomenaliza-

ción cada vez más profundos (3), he ahí una forma de constelar epojé (1), re-

ducción (2) y, si se quiere, la forma de esta última en que consiste en la reduc-

ción arquitectónica (3), y que corresponde a un transcendental multiestratifica-

do. 

Si nos limitamos al primer término de esta sucesión, no es absurdo consi-

derar a la epojé misma como una suerte de proto-palanca presta a ser imple-

mentada, más adelante, con las palancas explícitamente mereológicas ya men-

tadas, a saber, los conceptos de todo y parte y otros elementos de la ontología 

formal. A decir verdad, es obligado constatar que la fenomenología está trufada 

de ese tipo de “nihilizaciones” provisionales que buscan traer y contraer mayor 



248 PABLO POSADA VARELA 

 

 248 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

concretud. El despliegue de la concrescencia se abre pues desde esa suerte de 

proto-palanca que es la epojé (en sus diversas versiones, incluida su versión 

hiperbólica), y ensaya (con arreglo a lo que podría entenderse como una suerte 

de forma matricial de variación) disyunciones inauditas entre partes en pos de 

concrescencias igualmente inauditas y cada vez más fundamentales. Ahora 

bien, si entendemos que la epojé es una suerte de proto-variación, es, senci-

llamente, porque estatuir posteriores disyunciones, ponerlas a prueba, sería 

imposible sin la violencia de ese primer contra-movimiento fenomenologizante 

(llámese neutralidad ontológica, suspensión de la tesis del mundo, deshumani-

zación o hipérbole acuciada por la hipótesis del Genio Maligno). Toda retracción 

toma ese aspecto nihilizante por el hecho de romper (en pos de una concres-

cencia más fundamental) cierta resistencia aperceptiva. Esa ruptura es, a la 

vez, el paso al límite que permite ganar un campo fenomenológico cada vez 

más rico. 

Sentadas estas bases teóricas en punto a lo que pueda ser algo así como 

una cinestesia fenomenologizante, investigaremos, en una segunda parte del 

presente artículo, su concreta puesta en práctica en los casos concretos de la 

deshumanización finkeana y de la epojé hiperbólica richiriana. 

 

 

 



 

      
 
 
 
 
 
       
      PRESENTACIONES 



  



Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014, 251-262. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 
 
*  Este texto corresponde a un fragmento de la Tesis Doctoral “Los programas universitarios para mayo-
res: necesidad de su reconocimiento y consideración como parte integrante del Espacio Europeo de 
Educación Superior”. Director: Agustín de la Herrán Gascón, Universidad Autónoma de Madrid.  
La lectura pública de la Tesis Doctoral tuvo lugar en Madrid, el 17 de febrero de 2014.  
 
 

Fecha de recepción: 13-V-2014  Fecha de aceptación: 4-VII-2014 

 

 

 

 

LA VIDA COMO NARRATIVA:  

EL INVISIBLE HILO QUE DA SENTIDO A LA HISTORIA
* 

 

LIFE AS NARRATIVE:  

THE INVISIBLE TREAD THAT GIVES MEANING TO HISTORY 

 

 

Fernando Lara Lara 
Universidad de Granada, España 

fll@ugr.es  

 
 
Resumen: El objeto de este artículo es formu-
lar el concepto de identidad narrativa en Paul 
Ricoeur. El método empleado ha consistido en 
la revisión de distintos estudios elaborados por 
este autor, principalmente, los referidos a 
Tiempo y narración, L'identité narrative, y en Sí 
mismo como otro. Se concluye que el concepto 
de identidad narrativa configura el tiempo como 
la unidad narrativa de una vida personal y 

general.  
 
 
Palabras clave: Identidad | Vida | Narración 
 

Abstract: The purpose of this article is to for-
mulate the concept of narrative identity in Paul 
Ricoeur. The method used involved the review 
of various studies by this author, mainly those 
related to Time and Narrative, L'identite narra-
tive and Oneself as Another. It is concluded 
that the concept of narrative identity sets the 
time as the narrative unity of a personal and 
general lifestyle. 

 
 
 
Key Words: Identity | Life | Narration 
 

 

 

 

 

INTRODUCCIÓN 

 

Es Paul Ricoeur, por excelencia, el filósofo de la identidad narrativa. El con-

cepto de identidad narrativa ha sido elaborado principalmente por Ricoeur en 

tres textos, Tiempo y narración (2004; 2008; 2009), y especialmente el tercer 

volumen; L´identité narrative (1988); y en Sí mismo como otro (2003). 

mailto:fll@ugr.es


252 FERNANDO LARA LARA 

 

 252 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

En primer lugar, es necesario aclarar cuál es el método filosófico de Rico-

eur, que permanece constante a lo largo de toda su obra y que se centra en el 

concepto de mediación. El estudio del aspecto metodológico es necesario por 

cuanto el método, el sistema expositivo y la teoría son inseparables con el esti-

lo de argumentación de Ricoeur, pues sigue un mismo esquema: poner en diá-

logo dos lecturas filosóficas para intentar llegar a una “síntesis” que reconcilie 

los opuestos.  A esta síntesis la llamará: “mediación”.  

Tiempo y narración puede leerse como una analítica de la temporalidad e 

historicidad de la existencia humana. Sí mismo como otro puede parecer como 

la respuesta de Ricoeur a la pregunta heideggeriana por el ¿quién? del Dasein 

(Heidegger, 2003). En ambas obras Ricoeur opta por la vía larga del rodeo de 

los signos, símbolos y textos, frente a la vía corta heideggeriana. 

¿Qué hace la narración? desenmascarar  procesos ocultos, en la constitu-

ción del carácter individual como del grupal,  

 

Será tarea de una reflexión sobre la identidad narrativa sopesar los rasgos inmuta-

bles que ésta debe al anclaje de la historia de una vida en un carácter, y los que 

tienden a disociar la identidad del sí de la mismidad del carácter.
1
 

 

Se puede inferir, tomando como base estos trabajos de Ricoeur, el interés 

por el concepto de fidelidad. El modelo de permanencia en el tiempo es el del 

mantenimiento de la palabra dada por obra de la fidelidad. Es el “mantenerse a 

sí”  donde se resume  la dimensión del “quién”. El cumplimiento de la “prome-

sa” viene a significar  lo entendido como permanencia en el tiempo. 

 

 

LA DIMENSIÓN ÉTICA 

 

Simplemente con enunciar  la promesa se sitúa en la obligación de      

“desafiar” al tiempo como modo de “resistencia” al cambio. Por todo ello se 

puede afirmar que la promesa se justifica en una decisión ética que coloca al 

sujeto en la obligación para con el lenguaje y para el reconocimiento de la exis-

 

 
1
 Ibíd., Sí mismo como otro, p. 118. 



LA VIDA COMO NARRATIVA: EL INVISIBLE HILO QUE DA SENTIDO A LA HISTORIA 253 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 253 
 

tencia del otro.  La promesa respeta al lenguaje como institución a la vez que 

renueva la confianza entre los individuos pertenecientes a la misma comunidad. 

La promesa interrumpe los efectos del olvido, y así, que este tipo de per-

manencia en el tiempo sea contrario al tipo de permanencia. En este sentido, 

es el yo el que se compromete mediante la  fidelidad a la palabra dada. 

La permanencia del carácter y el mantenimiento de la palabra dada abren 

un “intervalo de sentido” que debe ser llenado en el plano temporal. Este autor 

busca una noción que funcione a modo de mediación entre ambos extremos, 

ubicada en el intervalo de sentido, sería la oscilante identidad narrativa, 

 

oscilar entre dos límites, un límite inferior, donde la permanencia en el tiempo ex-

presa la confusión del idem y del ipse, y un límite superior, en el que el ipse plantea 

la cuestión de su identidad sin la ayuda y el apoyo del idem.
2
 

 

Así, la identidad narrativa es constitutiva de la identidad personal y del sí 

mismo, enfrentando el problema de las paradojas de la identidad personal ge-

neradas por la tradición filosófica. Por otra parte, la filosofía analítica ha distin-

guido dos modelos de identidad que prescinden de la mediación narrativa. 

 

 

DOS MODELOS DE IDENTIDAD DESDE LA FILOSOFÍA ANALÍTICA 

 

Locke ha establecido una ecuación entre identidad personal y memoria. La 

identidad es el resultado de una comparación, donde lo que se compara es la 

cosa consigo misma,  considerando  la identidad como mismidad. Locke no ol-

vida la dimensión temporal, ya que cuando considera la coincidencia instantá-

nea de una cosa consigo misma y que se mantiene a través del tiempo, no está 

hablando de otra cosa que lo que Ricoeur entiende por ipseidad.  

Afirma Ricoeur que en el análisis de casos llevado a cabo por Locke lo que 

se privilegia es el “qué”, puesto lo que importa es el mantenimiento de la es-

tructura. Cuando analiza el problema de la identidad personal específicamente,  

 

asigna a la reflexión instantánea la «mismidad consigo misma» alegada por la defi-

nición general. Queda sólo por extender el privilegio de la reflexión del instante a la 

 

 
2
 Ibíd., Sí mismo como otro, p. 120. 



254 FERNANDO LARA LARA 

 

 254 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

duración; basta considerar la memoria como la expansión retrospectiva de la re-

flexión tan lejos como pueda extenderse en el pasado; gracias a esta mutación de 

la reflexión en memoria, puede decirse que la “mismidad consigo misma” se ex-

tiende a través del tiempo.
3
 

 

 La introducción del concepto de reflexión instantánea y sus vínculos con la 

noción de memoria dan lugar a una transformación radical en la consideración 

de la “mismidad consigo misma”, por cuanto la ipseidad sustituye a la mismi-

dad. Es el sí capaz de reflexionar y de extender esa reflexión hacia el pasado en 

virtud de su memoria. Con Locke, entonces, nace el criterio de “identidad 

psíquica”, al que Ricoeur opone el criterio de “identidad corporal”, que, en el 

filósofo inglés se ajustaba más a su idea de “mismidad consigo misma”. Pero, 

¿qué sucede con esa identidad cuando se encuentra “suspendida” del testimo-

nio de su mismidad en la memoria? Surgen, las aporías: 

 

aporías psicológicas sobre los límites, las intermitencias (durante el sueño, por 

ejemplo), los fallos de memoria, y también aporías más propiamente ontológicas: 

más que decir que la persona existe en cuanto que recuerda, no es más plausible, 

pregunta J. Butler, asignar la continuidad de la memoria a la existencia continua de 

un alma sustancia?
4
 

 

 Hume es, por otra parte, quien introduce la sospecha acerca del sí y con 

un único modelo de identidad posible: la mismidad; organizada de acuerdo con 

grados. Como cada idea debe tener una impresión respectiva, resulta que la 

idea del sí, al no tener una impresión que le corresponda, es una ilusión.  

¿Cómo es posible que se considere al sí como una continuidad ininterrumpida? 

Contestará Hume en la línea de encontrarlo en la virtud de la imaginación y de 

la creencia. La primera permite transformar lo diverso en idéntico, la creencia 

oficia de unión entre los déficits que deja la impresión. El proceso al interior de 

la conciencia, Hume lo explica con la metáfora de la república, “la unidad de la 

personalidad puede asimilarse a la de una república o de una Commonwealth 

cuyos miembros cambian continuamente mientras permanecen los vínculos de 

asociación”
5
. 

 

 
3
 Ibíd., Sí mismo como otro, p. 121. 

4
 Ibíd., Sí mismo como otro, p. 122. 

5
 Ibíd., Sí mismo como otro, p. 124. 



LA VIDA COMO NARRATIVA: EL INVISIBLE HILO QUE DA SENTIDO A LA HISTORIA 255 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 255 
 

En este caso  Hume presupone un sí que no buscaba. Al buscar en el inte- 

rior de sí mismo una impresión que dé cuenta del sí mismo, Hume da por sen-

tada la existencia del sí mismo. 

Ricoeur para superar esto  centrará su atención en el concepto de “creen-

cias” vinculado al de identidad personal, tomando en consideración el libro de 

Parfit
6
,  Reason and Persons.  

Realiza dos observaciones: no aplica el criterio psicológico a la ipseidad y el 

criterio corporal a la mismidad. Por un lado, el criterio psicológico no es reduc-

tible a la memoria; por otro, el criterio corporal se aplica al problema de la ip-

seidad, ya que el hecho de que el cuerpo pertenezca a un sí mismo es la mayor 

prueba de que la ipseidad no es reductible a la mismidad, “no es su mismidad 

la que constituye su ipseidad, sino su pertenencia a alguien capaz de designar-

se a sí mismo como el que tiene su cuerpo”
7
.  

Respecto al concepto de “criterio”, Ricoeur tiene sus reservas. La mismidad 

puede ser sometida a pruebas de verdad o falsedad, no se puede establecer 

otro tanto con la ipseidad. La ipseidad y la memoria no se vincularían tanto con 

la verificabilidad de su existencia como con lo que Ricoeur llama la “atestación” 

o “atestiguación”. 

De acuerdo con Parfit, las creencias que subyacen en el uso de los criterios 

de identidad personal son de tres tipos: a) identidad como la existencia separa-

da de un núcleo de permanencia; b) la convicción de que puede darse siempre 

una respuesta determinada sobre la existencia de tal permanencia; c) la cues-

tión de la identidad es importante para que la persona pueda reivindicar el es-

tatuto de sujeto moral. 

Parfit refuta estas creencias a través de una serie de tesis. En primer lugar, 

la tesis reduccionista, según la cual la identidad a través del tiempo consiste en 

cierto encadenamiento de acontecimientos  que pueden ser de naturaleza física 

o psíquica, postulando que la existencia de una persona está constituida por la 

existencia de un cerebro y por el encadenamiento de acontecimientos físicos y 

psíquicos que se unen entre sí. Por lo tanto, la identidad es un “hecho separado 

suplementario”, por cuanto es diferente de su cerebro y de su vivencia psíquica, 

 

 
6
 Parfit D.,  Reason and Persons  es un trabajo de filosofía publicado  1984. Focalizado  en ética, raciona-

lidad e identidad personal. Dividido en cuatro partes dedicado a: to self-defeating  theories, rationality 
and time, personal identity and responsibility para las futuras generaciones. 
7
 Ibíd., Sí mismo como otro, p. 125. 



256 FERNANDO LARA LARA 

 

 256 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

de su continuidad física y psíquica. De esta manera la identidad no sería otra 

cosa que una especie de “constructo”  agregado a ese cerebro y a esa cadena 

de acontecimientos.  

Ricoeur señala que el trabajo de Parfit es una búsqueda de establecer la 

identidad personal sobre la base de la mismidad, de modo que, al igual que 

Hume, no estaría presuponiendo el sí que se supone no busca. 

 

 

HEIDEGGER Y RICOEUR 

 

Lo que Ricoeur viene añadir a la obra de Heidegger es la tesis consistente 

en que el tiempo se muda en humano tanto en cuanto es articulado de forma 

narrativa (Ricoeur, 2009).  

Así, frente a la vía corta heideggeriana, la vía larga de Ricoeur en Tiempo y 

Narración consiste en la mediación referida a que una teoría de la narratividad 

opera sobre la fenomenología del tiempo cuya culminación histórica es la de 

Heidegger.  

En Sí mismo como otro, la vía larga de Ricoeur se manifiesta en que la pre-

gunta heideggeriana por el ¿quién? del Dasein se diversifica en cuatro pregun-

tas: ¿quién habla?, ¿quién actúa?, ¿quién narra?, ¿quién es el sujeto moral de 

la imputación? 

En Tiempo y Narración encontramos la definición de identidad que marcará 

la narratividad y que como Ricoeur reconoce le relacionarán en la línea de Han-

nah Arendt: 

 

Identidad está tomada aquí en el sentido de una categoría de la práctica. Declarar 

la identidad de un individuo o de una comunidad es responder a la pregunta: 

¿quién ha hecho tal acción? ¿Quién es el agente, el autor?”. Responder a la pregun-

ta ¿quién?, como lo había dicho con toda energía Hannah Arendt, es contar la histo-

ria de una vida. La historia narrada dice el quién de la acción. Por lo tanto, la propia 

identidad del quien no es más que una identidad narrativa (Ricoeur, 2009, p. 997).  

 

Esta identidad narrativa no es una identidad sustancial o formal (idem), si-

no una identidad reflexiva (ipse), como será expuesta a continuación.  

En segundo lugar, resulta reseñable qué entiende Ricoeur por narración, 

que coincide con lo que Aristóteles califica como mythos, es decir la composi-



LA VIDA COMO NARRATIVA: EL INVISIBLE HILO QUE DA SENTIDO A LA HISTORIA 257 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 257 
 

ción de los hechos (Ricoeur, 2009). El mythos es para Ricoeur la operación de 

configuración  subyacente a los tres modos de producción (poiesis) trabajados 

por Aristóteles en su “Poética”: tragedia, epopeya y comedia. La operación na-

rrativa, para Ricoeur, dispone una nueva temporalidad que denomina tercer-

tiempo o el tiempo calendario que resolvería la aporía del tiempo vivido y el 

tiempo cósmico. 

 

 

LA CONSTITUCIÓN DE LA IDENTIDAD 

 

La composición de los hechos o puesta en intriga es una síntesis de lo hete-

rogéneo, esto es, una nueva congruencia en la manera de ordenar los inciden-

tes (Ricoeur, 2009). La teoría narrativa se presenta como un saber interpretati-

vo, hermenéutico (Ricoeur, 1984; 2006), en el que a partir de la “puesta en 

intriga” el sujeto hace “síntesis de lo heterogéneo” enlazando en una única his-

toria el sentido de su vida. La narración del personaje constituirá su identidad. 

Esta es la respuesta a la cuestión que plantea en el quinto estudio de la obra de 

Ricoeur (2009), una forma de permanencia en el tiempo que sea una respuesta 

a la pregunta ¿quién soy yo?, esto es, tomar la vida articulándola desde lo ya 

sedimentado del carácter, lo nuevo que acontece y lo que el sujeto hace. Para 

encarar este enlace o conexión de acontecimientos, Ricoeur retoma el concepto 

diltheyano de “conexión de vida” (Zusammenhang des Lebens), que es equiva-

lente al de historia de una vida, dando lugar a la integración entre permanencia 

en el tiempo y diversidad, variabilidad, discontinuidad, inestabilidad, tomando 

como parámetro la relación entre identidad y mismidad.  

 

 

LA PERMANENCIA EN EL TIEMPO 

 

Será la cuestión de la permanencia en el tiempo la que hará aflorar la dis-

tinción entre las dos nociones de identidad: la “mismidad” (idem)  y la “ipsei-

dad” (ipse). En su elaboración de una hermenéutica del sí mismo para llegar a 

una ontología del sí mismo, Ricoeur establece una clara distinción entre dos 

significados del concepto de identidad a partir del examen de los 

correspondientes vocablos latinos. Por un lado, estaría idem, el mismo, que 



258 FERNANDO LARA LARA 

 

 258 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

Ricoeur traduce como mismidad (sameness, Gleichheit); por otro, ipse, él 

mismo, equivalente de ipseidad (selfhood, Selbstheit). Ambos términos no 

pertenecen al mismo campo semántico, como lo demuestra ya su lengua de 

origen. En efecto, el ipse posee un rasgo de reflexividad que el idem no tiene. 

Así, el ipse estaría, en principio, más en consonancia con el pronombre 

reflexivo “sí”, que Ricoeur asimila al “se” y, por ende, extiende a todos los 

pronombres, personales e impersonales: el “sí”, entonces, sería un pronombre 

reflexivo omnipersonal (Ricoeur, 1990). 

A diferencia de aquellos que sugieren la idea de una identidad unívoca y 

que permanece inalterada a lo largo del tiempo, Ricoeur sostiene que la 

identidad en el sentido de ipse no supone ninguna afirmación sobre un 

pretendido núcleo inamovible de la personalidad (Ricoeur, 2003). Para apoyar 

esta tesis, señala la ambigüedad que genera sobre el concepto de identidad la 

sinonimia parcial entre mismo e idéntico. El contexto de aparición de mismo es 

el de la comparación. De aquí que Ricoeur considere a la mismidad como un 

sinónimo de la identidad-idem al cual le opone la ipseidad como sinónimo de la 

identidad-ipse.  

En esta línea de pensamiento, en tanto que el ipse indica la respuesta a la 

pregunta ¿quién? de acuerdo con la reflexividad, el idem hace referencia al 

hecho de que dos elementos pueden ser intercambiados en virtud de que son la 

misma cosa y, por ende, responde a la pregunta ¿qué? 

El tipo de reflexividad que encarna el ipse se sustenta en la capacidad que 

posee el sujeto hablante de designarse a sí mismo cuando designa el mundo.  

Siempre que el sujeto emite enunciados acerca del mundo se hace presente 

en tanto que yo enunciador. La cuestión crucial para Ricoeur es saber si la 

manera en que el sujeto se designa a sí mismo es semejante a la manera en 

que designa a un objeto en el mundo .  

Pues bien, el ipse no puede ser reducido al idem tanto como la auto-

designación no puede ser reducida a la designación de un algo que es lo 

mismo. Desde el punto de vista de la filosofía del lenguaje, el ipse estaría 

dentro del campo de estudio de la pragmática, mientras que el idem se situaría 

más del lado de la semántica. De aquí que auto-designarse no consista, de 

ningún modo, en referir a un objeto en el mundo, ya sea de naturaleza física o 

psíquica, que sea el yo. Siguiendo a Wittgenstein cuando sugiere que el yo es 

“un límite del mundo” (1999), el ipse en tanto que sujeto de la enunciación es 



LA VIDA COMO NARRATIVA: EL INVISIBLE HILO QUE DA SENTIDO A LA HISTORIA 259 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 259 
 

un punto de vista acerca del mundo y nunca una sustancia, una cosa inserta en 

él. Así, mismidad e ipseidad son dos modos de ser del yo. 

 

 

EL “CARÁCTER” Y EL “MANTENIMIENTO DE LA PALABRA DADA” 

 

Ahora bien, existen dos modelos de permanencia en el tiempo por lo que a 

la persona se refiere el “carácter” y el “mantenimiento de la palabra dada” 

(Ricoeur, 2009). El carácter, definido como toda aquella conjunción de 

disposiciones duraderas por las que se puede reconocer a una persona 

(Ricoeur, 2003), y el mantenimiento de la palabra dada que es “fidelidad a la 

palabra dada”, pues 

 

veo en este mantenimiento la figura emblemática de una identidad polarmente 

opuesta a la del carácter. El mantenimiento de la palabra expresa un 

mantenimiento del sí que no se puede inscribir, como el carácter, en la dimension 

del algo en general, sino únicamente en la del ¿quién? (Ricoeur, 2003, p. 119).  

 

Tal es la identidad en el sentido de ipseidad. Ricoeur se detiene 

especialmente en el cumplimiento de la “promesa” como el caso emblemático 

de la permanencia en el tiempo, lo que introduce la dimensión ética. En efecto, 

la enunciación de la promesa se convierte en la obligación de desafiar al 

tiempo, ya que implica un modo de resistencia al cambio: aunque cambie de 

parecer, mantener la decisión de cumplir con aquello que se ha prometido. De 

este modo, la promesa encuentra su justificación en una decisión ética que 

coloca al sujeto tanto en la obligación para con el lenguaje como para con el 

reconocimiento de la existencia del otro. 

Volviendo al concepto de identidad narrativa que postula Ricoeur entendida 

como la coincidencia entre una exigencia de concordancia y la asunción de 

discordancias que, hasta el final del relato, discuten esa identidad (Ricoeur, 

2003); resulta interesante recalcar el concepto de concordancia discordante 

como sinónimo de “síntesis de lo heterogéneo” en la configuración de la 

identidad narrada. 

 

 

 



260 FERNANDO LARA LARA 

 

 260 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

LA CONFIGURACIÓN DE LA IDENTIDAD NARRADA 

 

En efecto, según Ricoeur: a) la identidad se construye en un proceso de na-

rrar nuestra vida; b) narrar una vida es narrar sus acciones y pasiones; c) en 

las acciones existe una dimensión ética expresable por medio de alabanzas y 

censuras, teniendo por este motivo la interpretación de los sueños —y por ende 

la de la cultura que se deriva de ella— una dimensión importante de eticidad y 

ésta, inevitablemente, afectará a la felicidad o desgracia del ser humano en 

relación con los demás. 

Así, Ricoeur considera la concordancia como disposición de los hechos o, en 

términos aristotélicos, como mythos. La definición del mythos como disposición 

de los hechos subraya, en primer lugar, la concordancia (Ricoeur, 2009). A su 

vez, ya en el examen llevado a cabo por Aristóteles acerca del mythos trágico, 

se incluye el elemento discordante, por lo que Ricoeur agrega esta concepción a 

su propia noción de identidad narrativa: “por discordancia entiendo los 

trastrocamientos de fortuna que hacen de la trama una transformación 

regulada, desde una situación inicial hasta otra terminal” (Ricoeur, 2003, 

p.139-40). 

En este sentido, cabe aclarar que Ricoeur considera a la composición como 

un proceso que consiste en la mediación entre concordancia y discordancia y al 

que denomina configuración. Así, la concordancia discordante no es otra cosa 

que una especie de síntesis de lo heterogéneo (Ricoeur, 2003). Esta síntesis de 

lo heterogéneo tiene en cuenta tres mediaciones que se dan en el desarrollo 

esencial de la narración y que es lo que entendemos por la intriga: a) la intriga 

media entre los incidentes múltiples y dispersos y la historia una; b) enlaza 

factores como agentes, fines, medios, circunstancias, etc.; c) articula el tiempo 

incidental, que pasa y desaparece y el tiempo vivencial, que dura y permanece.  

La puesta en intriga, en efecto, en cuanto síntesis de lo heterogéneo, 

comprende en una única totalidad temporal e inteligible elementos tan disímiles 

como circunstancias, fines, interacciones, etc., y permite considerar en una 

unidad dinámica los segmentos causales e intencionales de ese 

encadenamiento por excelencia heterogéneo.  

Tal concepto conlleva tomar en consideración no sólo nuestras prácticas 

cotidianas, sino también nuestros planes de vida o proyectos globales de 

existencia  hasta llegar a lo que MacIntyre denomina “la unidad narrativa de 



LA VIDA COMO NARRATIVA: EL INVISIBLE HILO QUE DA SENTIDO A LA HISTORIA 261 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 261 
 

una vida” (Ricoeur, 2003, p.181-187), bajo la categoría ética de “vida buena” 

(entendido como objeto de la intención ética).  

Concluimos por tanto, la vida narrada ha de mediar entre nuestra praxis y 

la ética, introduciendo de esta manera el concepto de “alteridad” en su ética 

narrativa. 

 

 

EL CONCEPTO DE “ALTERIDAD” EN SU ÉTICA NARRATIVA 

 

Tres maneras para ello :  

a) La unidad narrativa de una vida integra la dispersión y alteridad 

introducidas por la contingencia y aleatoriedad de los acontecimientos.  

b) La historia de cada uno no se cierra sobre sí misma, sino que se halla 

enmarañada con otras historias de vida hasta el punto de que, en cierto 

sentido, la historia de cada vida puede consignarse como un segmento de 

historia de otras vidas. 

c) La alteridad se hace presente  por la función que desempeña el relato en 

la constitución de nuestra propia identidad a través de los personajes históricos 

y de ficción en los cuales “nos reconocemos” y a partir de cuyo modelo 

proseguimos el trabajo de nuestra propia identificación. Además, ninguna 

narración es “éticamente neutra” (Ricoeur, 2003), sino que opera variaciones 

imaginativas sobre el juicio moral. Así el relato, mediante la refiguración que 

opera la lectura, contribuye a la formación del juicio moral. 

 

 

CONCLUSIONES 

 

Se puede concluir recalcalcando que el concepto de identidad narrativa 

configura el tiempo como la unidad narrativa de una vida personal y general. La 

identidad narrativa ofrece una particular caracterización  del individuo, e 

incluso, de sujeto,  porque la identidad narrativa muestra al individuo como 

agente.  

Esta unidad refleja la dialéctica de la cohesión y de la dispersión 

mediatizada por la intriga. El ethos de la identidad narrativa será definido como 

una orientación de la acción, cuya función es decribir, prescribir, adscribir el 



262 FERNANDO LARA LARA 

 

 262 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

sentido de la misma acción, horizonte que se denomina visión ética (Martínez 

Sánchez, 2000). 

Por último, se puede señalar que para Ricoeur la identidad narrativa 

eludiría tanto el “sustancialismo” de la tradición cartesiana, que postulaba la 

inmutabilidad de un núcleo intemporal, como la dispersión y disolución en las 

impresiones, tal como sucedía con Hume y Nietzsche. 

 

 

BIBLIOGRAFÍA 

 

HEIDEGGER, M. (2003). Ser y Tiempo, Madrid, Trotta. 

MARTÍNEZ SÁNCHEZ, A. (2000). La filosofía de la acción de Paul Ricoeur, en  Isegoría, 0(22): 

207-227. doi: 10.3989/isegoria.2000.i22.530 

RICOEUR, P. (1990). Individuo e identidad personal. En Veney, P., Sobre el individuo, Buenos 

Aires, Paidós.  

—   (1984). Hermenéutica y psicoanálisis. Buenos Aires, La Aurora. 

—   (1988). L'identité narrative, en Spirit, 7 (8), 295-314. 

—   (2003). Sí mismo como otro, Madrid: Siglo XXI. 

—   (2006). Teoría de la interpretación, México, Siglo XXI.     

—   (2004). Tiempo y narración, I. Configuración del tiempo en el relato histórico. México, 

Siglo XXI. 

—   (2008). Tiempo y narración, II. Configuración del tiempo en el relato de ficción, México, 

Siglo XXI. 

—   (2009). Tiempo y narración, III. El tiempo narrado, México, Siglo XXI. 

WITTGENSTEIN, L. (1999). Tractatus Lógico filosófico, Madrid, Alianza. 

 

 

  



Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014, 263-280. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 
 
*  Este texto es una versión ampliada de la lectura pública de la Tesis Doctoral «Ética, política y religión 
en Charles Taylor. Buscando significados, reencantado el mundo».  
Directores: D. Javier Muguerza y D. Javier San Martín. Universidad Nacional de Educación a Distancia.  
La lectura pública de la Tesis Doctoral tuvo lugar en Madrid, el 30 de junio de 2014.  
 
 

Fecha de recepción: 1-VII-2014  Fecha de aceptación: 30-VII-2014 

 

 

 

 

CHARLES TAYLOR:  

DE LA ANTROPOLOGÍA FILOSÓFICA A LA FILOSOFÍA PRÁCTICA
* 

 

CHARLES TAYLOR:  

FROM PHILOSOPHICAL ANTHROPOLOGY TO PRACTICAL PHILOSOPHY 

  

 

Sonia E. Rodríguez García 
UNED, España 

soniaerodriguez@fsof.uned.es   
 

 
Resumen: Charles Taylor es comúnmente 
identificado como uno de los padres fundadores 
del comunitarismo teórico, pero tal identifica-
ción no da cuenta de la amplitud del pensa-
miento del filósofo canadiense. A través de este 
trabajo de investigación pretendemos articular 
la filosofía de Taylor partiendo del proyecto 
filosófico que explícitamente inicia en sus pri-
meros trabajos, a saber, la configuración de 
una antropología filosófica, a través de la cual 
abordaremos los grandes temas que han ocu-
pado su vida -ética, política y religión- en la 
puesta en marcha de una filosofía con intencio-
nes puramente prácticas.  
 
 
Palabras clave: Charles Taylor  | Antropología 
filosófica | Filosofía moral y política  | Filosofía 
de la religión    

Abstract: Charles Taylor is commonly identi-
fied as one of the founding fathers of 
theoretical communitarianism, but such identifi-
cation does not realize the extent of his think-
ing. Through this research, we try to articulate 
the Taylor's philosophy from his philosophical 
project, that he explicitly started in his early 
work, namely, the configuration of a philosophi-
cal anthropology, through which we will address 
the major issues that have occupied his life -
ethics, politics and religion- in the implementa-
tion of a philosophy with purely practical inten-
tions. 
 
 
 
Key Words: Charles Taylor | Philosophical 
Anthropology | Moral and Political Philosophy | 
Philosophy of religion 
 

 

 

 

Ética, política y religión en Charles Taylor. Buscando significados, reencan-

tando el mundo es el resultado de un trabajo de investigación llevado a cabo en 

los últimos cuatro años, gracias a una beca FPI concedida por el Vicerrectorado 

de Investigación de la UNED. Mi interés por el filósofo canadiense y su obra 

surgió de un modo casual: fue Javier Muguerza —director de la Tesis Doctoral— 

mailto:soniaerodriguez@fsof.uned.es


264 SONIA E. RODRÍGUEZ GARCÍA 

 

 264 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

quien, conociendo de antemano mis intereses e inquietudes, me recomendó la 

lectura de La ética de la autenticidad de Taylor; un libro que me puso en la pis-

ta del filósofo canadiense, del cual, inicialmente, tan solo tenía vagas referen-

cias en torno a su filosofía política y, además, asociada ésta a la corriente del 

comunitarismo.  

Tras un primer trabajo de investigación titulado Ética y autenticidad en 

Charles Taylor1, me animé a presentar un Proyecto de Tesis que tenía como 

objetivo principal “realizar una exposición crítica y sistemática del pensamiento 

de Taylor, mostrando la coherencia interna de su sistema filosófico y prestando 

especial atención a la articulación de su antropología filosófica, epistemología, 

ética, política y filosofía de la religión”. La intuición que subyacía a este objeti-

vo, mi hipótesis de partida, era que, pese a ser más conocido por su pensa-

miento político, el verdadero compromiso de Taylor era fundamentalmente éti-

co.  

La metodología propuesta para alcanzar tal objetivo no era otra que la lec-

tura, comprensión e interpretación de la bibliografía primaria del autor en un 

diálogo constante con la tradición y otros autores contemporáneos, para así 

comprender el sentido y la importancia del sistema conceptual de Taylor dentro 

del panorama filosófico actual. Incluso, en este primer Proyecto de Tesis, que-

daron establecidas las fases de la investigación y un cronograma para las mis-

mas. Sin embargo, toda aquella fantástica planificación se desmoronó cuando, 

al realizar la investigación bibliográfica, tomé conciencia de la magnitud de la 

obra de Taylor y comencé a leer artículos y textos que no encajaban dentro de 

las líneas de investigación trazadas en el Proyecto de Tesis. Después de más de 

dos años leyendo única y exclusivamente la obra de Taylor, desesperada ante 

la imposibilidad de gestionar tan complejo pensamiento, decidí abandonar todos 

los temas vinculados a la antropología filosófica, la epistemología, la fenomeno-

logía y la filosofía del lenguaje, para centrarme única y exclusivamente en éti-

ca, política y religión, apartados éstos con los que me sentía más cómoda. Sin 

embargo, a pesar de haber limitado el contenido, mi investigación no avanzaba 

y yo seguía anclada una y otra vez en los mismos textos, sin ser capaz de ver 

 

 
1 Trabajo de investigación final del antiguo Programa de Doctorado “Dimensiones de la Racionalidad” 
(programa regulado por el RD 778-1998). La defensa pública para la obtención del Diploma de Estudios 
Avanzados en Filosofía Moral tuvo lugar el 25 de noviembre de 2010. 



CHARLES TAYLOR: DE LA ANTROPOLOGÍA FILOSÓFICA A LA FILOSOFÍA PRÁCTICA 265 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 265 
 

ese sentido y esa coherencia interna en el pensamiento de Taylor que, por en-

tonces, sólo intuía. 

Y es que, realmente, la configuración final de la tesis llegó de un modo for-

tuito, cuando preparando en noviembre del 2013 una comunicación para el      

X Congreso Internacional de Fenomenología organizado por la SEFE, coincidie-

ron en el tiempo una serie de lecturas que, de pronto, me dieron esa idea base, 

esa intuición, que hizo que todo cobrase sentido y que los temas que previa-

mente había dejado a un margen volviesen a entrar en la investigación, ahora 

con más fuerza que nunca. Fue así como surgió la idea de que la filosofía de 

Taylor sólo puede ser comprendida a través de su antropología filosófica, un 

proyecto que Taylor explícitamente inicia en sus primeros trabajos y al que     

—me parece— no se le ha concedido la atención necesaria;  el proyecto no es 

otro que la dilucidación de “las (pre)condiciones invariables de la variabilidad 

humana” [the unchanging preconditions of human changeableness], que lle-

varán a Taylor a embarcarse en cada una de las navegaciones ética, política y 

religiosa, que yo misma he propuesto.   

De ahí que el resultado final, la Tesis, tenga dos posibles lecturas. Una lec-

tura lineal ofrece la articulación de la filosofía de Taylor en cada una de las   

áreas abordadas —antropología filosófica, filosofía moral y política y filosofía de 

la religión— respondiendo de este modo al objetivo original del Proyecto de Te-

sis. Pero el núcleo central de la tesis se puede leer diagonalmente a partir del 

capítulo IV, «El proyecto filosófico de Charles Taylor», y el primer capítulo de 

cada una de las siguientes partes, capítulos a los que he denominado “las cues-

tiones”2 ética, política y religiosa. Las “apuestas”3 con las que finaliza cada una 

de estas cuestiones son mis propias apuestas interpretativas y serán las que 

nos permitirán hablar de ese «Reencantando el mundo», título bajo el cual se 

recogen las principales conclusiones de la investigación.  

En esta exposición me voy a centrar únicamente en las líneas principales de 

esta segunda lectura para destacar la tesis fundamental de mi trabajo de inves-

tigación. No obstante, me parece importante señalar previamente, aunque sea 

de modo muy breve, la diferente recepción de la obra de Taylor en el mundo de 

 

 
2 Capítulo V, «Una cuestión ética: identidad y bien», Capítulo IX, «Una cuestión política: identidad y 
trascendencia» y Capítulo XIII, «Una cuestión religiosa: identidad y trascendencia».  
3 Estas apuestas serán explicitadas a lo largo de las próximas páginas, pero baste por el momento apun-
tar que la cuestión ética finaliza con la apuesta por una ética sustantiva, la cuestión política en la apues-
ta por un liberalismo sustantivo y la religiosa en una apuesta por la creencia en la trascendencia.  



266 SONIA E. RODRÍGUEZ GARCÍA 

 

 266 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

habla inglesa y en España, así como la metodología filosófica que Taylor sigue 

en sus escritos, con la intención de arrojar un poco de luz sobre el origen de los 

diferentes malentendidos que han surgido en torno a su obra. Sólo de este mo-

do podremos comprender la magnitud del proyecto filosófico que Taylor cons-

truye desde la configuración de una antropología filosófica hasta la puesta en 

marcha de una filosofía con pretensiones puramente prácticas.  

 

 

1. RECEPCIÓN DE SU OBRA Y METODOLOGÍA FILOSÓFICA 

 

Charles Taylor nació en Montreal en 1913 y estudió Historia en la McGill 

University. En 1953 se trasladó a Oxford, donde comenzó su Tesis Doctoral ba-

jo la supervisión de Isaiah Berlin y Elisabeth Anscombe. En 1976, ocupó la Chi-

chele Chair of Social and Political Theory en el All Souls College of Oxford y co-

menzó a tener peso como figura filosófica. Sin embargo, en Montreal será más 

conocido por su compromiso político como miembro fundador (y posteriormente 

candidato para los comicios electorales en Montreal) del Noveau Parti Democra-

tique du Quebec. Con la publicación de Sources of the Self en 1989, se consa-

gra como filósofo y comienza a ser internacionalmente reconocido. Los siguien-

tes años se dedicará a la exploración de los temas morales y políticos postula-

dos en este primer gran trabajo. Finalmente, en el año 2007 alcanzará un nue-

vo hito en su carrera con la publicación de A Secular Age y la concesión del 

Templeton Prize.  

Desde principios de la década de los 90, en el mundo de habla inglesa, mu-

chos investigadores y filósofos han prestado atención a la obra de Taylor. La 

amplitud de su trabajo hizo que inicialmente su pensamiento fuese clasificado 

como “crítica de la cultura” y posteriormente como “filosofía política”, etiquetas 

que, sin embargo, no atestiguan la verdadera amplitud de la filosofía de Taylor. 

A pesar de ello, muchos le han seguido y han intentado sistematizar su filoso- 

fía, prestando atención tanto a su filosofía moral y política como a su creciente 

preocupación por el proceso de secularización del mundo moderno. En España, 

sin embargo, la recepción de su trabajo ha estado condicionada por la parcial 

traducción de sus libros, que no reflejan fielmente la evolución de su pensa-



CHARLES TAYLOR: DE LA ANTROPOLOGÍA FILOSÓFICA A LA FILOSOFÍA PRÁCTICA 267 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 267 
 

miento4. El énfasis puesto en su participación política en Quebec y en el para-

digmático debate entre liberalismo y comunitarismo favoreció que Taylor fuese 

identificado como uno de los padres fundadores del comunitarismo teórico, cir-

cunstancias a las que no ayudan la falta de conocimiento de sus primeros tra-

bajos, especialmente The Explanation of Behaviour y los Philosophical Papers I 

y II; y la no recepción de sus últimas obras, en concreto, de A Secular Age y de 

Dilemmas and Connections. 

A pesar de esto, la principal dificultad para la comprensión y correcta iden-

tificación del pensamiento de Taylor tiene que ver con su propio estilo y el 

método filosófico llevado a cabo en sus escritos. Taylor es un autor ecléctico. 

Desde sus estudios en Oxford se verá fuertemente influenciado por la corriente 

analítica del Círculo de Viena, pero esta corriente no satisfará su curiosidad in-

telectual, lo que le llevará a estrechar lazos con la filosofía continental y, espe-

cialmente, con la fenomenología de Merleau-Ponty.  

Fenomenología y filosofía del lenguaje son dos corrientes que Taylor entre-

mezcla en sus análisis, conjugando lo que para él es el método fundamental de 

la filosofía: la investigación trascendental. En los trabajos de Kant, Hegel, Mer-

leau-Ponty, Heidegger y Wittgenstein, Taylor encuentra una familia de argu-

mentos que parten de algunas facetas supuestamente innegables de nuestra 

experiencia con el fin de concluir que «esta experiencia debe tener ciertas ca-

racterísticas o ser de un cierto tipo, pues de otro modo estas facetas no podrían 

ser innegables»5. La argumentación trascendental es una “cadena de afirmacio-

nes apodícticas de indispensabilidad” [a chain of apodictic indispensability 

claims] que conciernen a la experiencia y que, en último término, se ocupan de 

nuestra propia actividad, de modo que la tesis fuerte siempre estará vinculada 

a la naturaleza del sujeto humano. Pero la regresión que conduce desde la ex-

periencia a su condición de posibilidad es una cuestión hermenéutica. Taylor 

recupera de Heidegger y de Gadamer el intento de superar la falta de tempora-

lidad en las aproximaciones filosóficas y la reconstrucción histórica como un 

paso necesario dentro de la investigación trascendental.  

 

 
4 Al final de estas páginas ofrecemos el listado completo de los libros del autor así como la información 
sobre las traducciones al español.  
5 Taylor, Ch., «The Opening Arguments of the Phenomenology», en A. MacIntyre (ed.), Hegel: A Collec-
tion of Critical Essays, New York, Doubleday, 1972, p. 151. 



268 SONIA E. RODRÍGUEZ GARCÍA 

 

 268 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

Ésta es la metodología filosófica que Taylor llevará a cabo en sus trabajos: 

entre análisis fenomenológicos y lingüísticos, Taylor seguirá el método de la 

investigación trascendental en la búsqueda de aquellas condiciones de posibili-

dad de la naturaleza humana; pero, una vez alcanzadas estas condiciones, la 

reconstrucción histórica será la que nos permita trazar el trasfondo de significa-

do y comprobar la relevancia de estas teorías en la sociedad actual. Y aquí es 

donde el estilo de Taylor complica todavía más el asunto. En más de una oca-

sión el propio Taylor ha afirmado haberse enfrentado a la dificultad de explicar 

y asentar un conjunto de opiniones, ideas y corrientes; y su forma de hacerlo 

es a través de la articulación de esas ideas básicas como si fuesen propias. El 

peligro es que el lector puede confundir esas posiciones sobre las que Taylor 

tan solo está informando con su verdadero posicionamiento6. Es necesario, por 

tanto, prestar especial atención al comienzo y al final de los textos, donde Tay-

lor a menudo se posiciona entre corrientes comúnmente enfrentadas, y no pre-

cipitarse en la apresurada atribución de ideas, por más fuerza y extensión que 

aquéllas parezcan cobrar en el discurso. Ésta es, en mi opinión, una de las prin-

cipales dificultades en la lectura y correcta identificación del pensamiento de 

Taylor, dificultad que ha dado lugar a más de un malentendido sobre su filoso-

fía.  

  

 

2. EL PROYECTO FILOSÓFICO DE TAYLOR: 
LA CONFIGURACIÓN DE UNA ANTROPOLOGÍA FILOSÓFICA 

 

El proyecto filosófico de Taylor se encuentra claramente recogido en los 

Philosophical Papers. En la introducción a estos libros Taylor recupera la imagen 

de la zorra y el erizo de Berlin, para situarse del lado de los erizos al afirmar 

que todo su trabajo encajaría en lo que se ha denominado “antropología filosó-

fica”: 

 

 
6  «Un problema con el que me encontré fue: cómo dar sentido a este remolino de deba-
tes/intercambios/reacciones mutuas. Cómo establecer las diferentes posiciones sin repetir una y otra 
vez: “en la opinión del grupo A”, “en la opinión del grupo B”. Mi solución a esto (y no sólo en este libro) 
fue iniciar tan pronto como fuese posible el discurso de las diferentes posiciones e incluso con su retóri-
ca; y esto con el fin de dar un sentido de porqué estas posiciones son tan atractivas para aquellos que 
las sostienen. Así que hay gran cantidad de oratio obliqua en el libro. Cuán peligroso es este procedi-
miento es algo que ya he experimentado más de una vez. Es fácil para el lector no ver que estoy infor-
mando sobre posiciones comúnmente mantenidas, y tomar estas posiciones como las mías propias» 
(Taylor, «Replies» [Respuestas de Taylor al simposio sobre su filosofía], New Blackfiars, 91 (2010): 645-
646). 



CHARLES TAYLOR: DE LA ANTROPOLOGÍA FILOSÓFICA A LA FILOSOFÍA PRÁCTICA 269 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 269 
 

 

A pesar de la aparente diversidad de los artículos publicados en esta colección, son 

el trabajo de un monomaníaco; o quizás mejor de lo que Isaiah Berlin llamó un eri-

zo. Si no una única idea, al menos sí un único proyecto relacionado subyace a todos 

ellos. Si hubiese que buscar un nombre, en el que tal agenda encaje en la geografía 

de los dominios filosóficos, el término “antropología filosófica” tal vez sería el me-

jor, aunque este término parezca incomodar a los filósofos de habla inglesa.7  

 

 Todos los trabajos de juventud de Taylor tendrán como núcleo principal el 

rechazo a la imagen del ser humano bosquejada por la epistemología moderna, 

imagen que Taylor resumen en la expresión “yo desvinculado” [disengaged 

self]. La imagen del yo desvinculado es una derivación de la visión representa-

cionalista del conocimiento y muestra a un individuo no comprometido ni influi-

do directamente por las condiciones de la experiencia ordinaria; surge de la 

comprensión del ser humano como un sujeto racional y reflexivo, capaz de des-

ligarse del mundo y de su subjetividad para formar representaciones (menta-

les) puramente objetivas. Frente a esta imagen, Taylor recupera la investiga-

ción trascendental llevada a cabo por Merleau-Ponty, Heidegger y Wittgenstein, 

para recuperar los trascendentales del ser humano como sujeto encarnado, ser 

de significados, agente y animal de lenguaje. Estos cuatro existenciarios se 

unirán en la filosofía de Taylor para dar lugar a la imagen del ser humano como 

“animal que se autointerpreta”, definición por antonomasia del ser humano en 

la obra de Taylor.  

En realidad, la concepción de los seres humanos como animales que se au-

tointerpretan —nos dice el propio Taylor— es una caracterización recurrente en 

la filosofía contemporánea. Se trata de una tesis central dentro de las ciencias 

del hombre que entró gracias a Dilthey y se hizo muy fuerte a mediados y fina-

les del siglo XX con autores como Heidegger, Gadamer y Habermas. Pero la 

tesis de que el hombre es un ser que se autointerpreta no puede ser tomada 

como una perogrullada, pues atenta contra la imagen antropológica que ha di-

bujado la cultura y el pensamiento moderno. La autointerpretación del ser 

humano viola el paradigma de claridad y objetividad, según el cual pensar cla-

ramente sobre algo requiere que pensemos objetivamente; paradigma que en 

antropología exigiría la comprensión del ser humano como un objeto entre 

 

 
7 Taylor, Ch., Philosophical Papers, Cambridge, Cambridge University Press, 1985, p. 1.  



270 SONIA E. RODRÍGUEZ GARCÍA 

 

 270 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

otros objetos, caracterizable puramente en términos de propiedades indepen-

dientes de su experiencia. En contraposición, la afirmación de que el ser huma-

no es un animal que se autointerpreta implica la idea de que la interpretación 

que hagamos de nosotros mismos y de nuestra experiencia es parte constituti-

va de lo que somos y, por tanto, no puede ser considerada simplemente como 

una visión de la realidad, de nuestra realidad, independiente de ésta.  

La imagen del ser humano como animal que se autointerpreta reintroduce 

en la concepción del ser humano la importancia de las emociones y las cargas 

significativas referidas al sujeto. Emoción, bien, valor y significatividad serán 

nociones fundamentales en la construcción de la identidad humana: el ser 

humano es un animal que se autointerpreta y en ese interpretarse configura y 

conforma su propia identidad; la existencia humana está constituida por y, a su 

vez, expresa los significados de dichas autointerpretaciones. Esta antropología 

filosófica de fuerte raigambre fenomenológica será el eje fundamental de toda 

la filosofía de Taylor, el prisma a través del cual se proyectarán las diferentes 

líneas de investigación que desarrollará a lo largo de su obra como una cons-

tante búsqueda de significados.  

Para Taylor, la autointerpretación no puede quedar reducida a una cuestión 

puramente teórica, puramente ontológica, sino que estamos obligados a la in-

terpretación y clarificación del significado de nuestro actuar humano. Así, el 

sentido que damos a nuestras valoraciones y a nuestras acciones nos llevará a 

adentrarnos en la dimensión ética. El significado de las comunidades supraindi-

viduales y suprafamiliares y el reconocimiento de nuestra dependencia respecto 

a ellas nos abre el camino a la dimensión política. Y a estas dos dimensiones, 

debemos agregar el tipo de significaciones que articulamos respecto a aquello 

que Taylor denomina “trascendencia”, lo que nos sumergirá en el ámbito reli-

gioso. Significados y coherencias que Taylor intentará dilucidar y que, ahora, 

nosotros pasamos a bosquejar.  

 

 

3. ANTROPOLOGÍA FILOSÓFICA Y ÉTICA 

 

En el seno de la definición del ser humano como animal que se autointer-

preta aparece ya, por primera vez, una noción que será básica en la filosofía de 

Taylor. La inserción del ser humano en un mundo de valores hace que Taylor 



CHARLES TAYLOR: DE LA ANTROPOLOGÍA FILOSÓFICA A LA FILOSOFÍA PRÁCTICA 271 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 271 
 

postule la idea del ser humano como evaluador fuerte, base de la concepción 

ético-antropológica que Taylor explicitará bellamente en Sources of the Self.  

En esta ocasión, el pensamiento de Taylor va en contra de la imagen del 

ser humano como “yo puntual” [punctual self]. El yo puntual es una extensión 

de la idea del yo desvinculado y conectará directamente con la visión mecani-

cista del mundo. Según esta concepción el yo es responsable de sus pensa-

mientos y representaciones y es capaz de transformar el mundo, de manipular-

lo instrumentalmente en función de sus propios intereses. El yo puntual es ya 

un ser racional, libre y plenamente autónomo. La imagen del punto geométrico 

inspira la idea del yo sin extensión, esto es la idea de la libertad autodetermi-

nante y sin situación. Frente a esta imagen, Taylor recupera la idea de Harry 

Frankfurt según la cual el ser humano es capaz de tener deseos de segundo 

orden, esto es, deseos cuyo objeto es un deseo de primer orden. Esta evalua-

ción cualitativa (evaluación de segundo orden) será denominada por Taylor 

evaluación fuerte, para incidir en la fuerza de los mismos criterios en función de 

los cuales juzgamos nuestras vidas y las de los demás. La idea de fondo es que 

el ser humano es un ser capaz de una vida superior, un ser que aspira a la dig-

nidad y sobre el cual pesa una gran responsabilidad. 

Nuestra identidad —nos dice Taylor— está determinada por aquellas eva-

luaciones fundamentales que son el horizonte indispensable sobre el que re-

flexionamos y nos evaluamos como personas. Nuestras evaluaciones son articu-

laciones que pretenden expresar de forma satisfactoria un sentido y una co-

herencia subyacente, es decir, nuestras evaluaciones son interpretaciones; pero 

dado que su objeto es nuestra propia evaluación —como resultado de nuestra 

capacidad de evaluar—, podemos decir que son autointerpretaciones y, como 

tales, forman parte constitutiva de nuestra propia identidad. Así, podemos con-

cluir diciendo que la evaluación fuerte es reflexión sobre el yo y sus temas más 

fundamentales, aquellos que le comprometen más plena y profundamente. Lo 

que está en juego es la articulación de aquello que, aún permaneciendo inarti-

culado, es sentido como esencial en la configuración de mi propia identidad. Y, 

en este punto, encontramos una responsabilidad mucho más fuerte que la mera 

responsabilidad de las evaluaciones como resultado de nuestra actividad valo-

rativa. Dado que la evaluación exige autointerpretación, autodefinición, auto-

rresolución, nos convertimos en responsables de nosotros mismos. Evaluación 



272 SONIA E. RODRÍGUEZ GARCÍA 

 

 272 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

fuerte y autorresponsabilidad son dos caras del mismo poliedro, el multifacético 

poliedro del yo.  

Taylor extrapola el análisis fenomenológico de la agencia encarnada de 

Merleau-Ponty al ámbito moral, para afirmar que saber quién soy es conocer 

dónde me encuentro en el espacio moral, un espacio determinado por las dis-

criminaciones cualitativas, los bienes e hiperbienes, y los marcos referenciales 

dentro de los cuales nos movemos y entre los que escogemos. Es gracias a esta 

concepción ética de corte teleológico y motivada por el bien, por lo que pode-

mos hablar de una apuesta por una ética sustantiva en Charles Taylor. Esta 

apuesta no supone la exclusión de las cuestiones normativas ni procedimenta-

les, sino más bien la inclusión de bienes y valores (y su diversidad) dentro de la 

reflexión ética y las consideraciones morales, sin que por ello deba tampoco 

postularse la primacía de lo justo ante problemas de realización personal, ni 

viceversa. Esta es la finura del pensamiento de Taylor, intentado unir perspec-

tivas tradicionalmente enfrentadas en la búsqueda de una comprensión más 

rica y profunda. El intento de introducir la valoración sustantiva dentro del pro-

cedimentalismo ético y desgarrar así las rígidas costuras de lo justo y lo correc-

to es también el intento de superar las dicotomías entre universalismo y parti-

cularismo, entre dogmatismo y relativismo. No se trata de darle una primacía 

sistemática a los bienes, sino más bien de lograr un ajuste mutuo entre lo nor-

mativo y lo valorativo.  

Tras el análisis ético-antropológico llevado a cabo en la primera parte de 

Sources of the Self, Taylor iniciará la reconstrucción de las fuentes morales de 

la modernidad para explorar aquellos marcos referenciales que permanecen 

implícitos pero todavía operativos en nuestra cultura actual. El objetivo último 

es dar cuenta de la complejidad y ambivalencia de la modernidad y la recupe-

ración del ideal de la autenticidad, sobre el cual descargar toda su fuerza moral, 

y, de este modo, configurar una ética de la auténtica autenticidad, tarea que 

llevará a cabo en su famoso The Ethics of Authenticity.  

 

 

4. ANTROPOLOGÍA FILOSÓFICA Y POLÍTICA 

 

Pero la influencia del yo desvinculado y del yo puntual no quedará circuns-

crita en esta investigación ético-antropológica, sino que como consecuencia de 



CHARLES TAYLOR: DE LA ANTROPOLOGÍA FILOSÓFICA A LA FILOSOFÍA PRÁCTICA 273 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 273 
 

aquéllos dos Taylor ve surgir la idea del “yo átomo”8, base de las teorías del 

contrato social, así como de algunas vertientes del liberalismo de la neutrali-

dad. Frente a la idea de un individuo prepolítico, sujeto portador de derechos 

naturales y de intereses privados, Taylor recuperará la definición aristótelica del 

hombre como un animal político y la Sittlichkeit hegeliana para afirmar que el 

ser humano es ante todo un animal social. Éste es nuevamente un trascenden-

tal de la naturaleza humana (una condición invariable), que permitirá diferentes 

posicionamientos (la rica variabilidad humana) según qué entendamos por bie-

nes comunes, libertad, derechos humanos y justicia, nociones centrales dentro 

de la reflexión política en Taylor9. 

La crítica de Taylor al atomismo tendrá una triple vertiente. En primer lu-

gar, Taylor no aceptará la concepción del ser humano como un individuo ante-

rior a toda comunidad. Por el contrario, afirmará que el sujeto humano no sólo 

no es materialmente autosuficiente al margen de la sociedad, sino que sólo 

puede vivir humanamente y desarrollar sus facultades específicamente huma-

nas en el seno de una comunidad. En segundo lugar, las fuentes atomistas de 

lealtad son, a juicio de Taylor, insuficientes para explicar el funcionamiento, la 

puesta en marcha y la conservación de la comunidad. El mantenimiento de la 

comunidad requiere la formación de un fuerte vínculo a partir de sentimientos 

de solidaridad, fraternidad y patriotismo, sentimientos que se verán potencia-

dos por la identificación de aquellos que sean considerados bienes comunes 

dentro del espacio social. Y, en tercer lugar, —y he aquí uno de los puntos de 

mayor importancia dentro de la filosofía política del canadiense—, Taylor ne-

gará la primacía de los derechos individuales, pues el establecimiento de dicha 

primacía implicar relegar el principio de “pertenencia a” u “obligación con” la 

 

 
8 Esta última expresión no es utilizada por Taylor pero nos parece adecuada para sintetizar la tercera 
imagen del ser humano que Taylor criticará al explorar las consecuencias sociales y políticas derivadas 
de las dos primeras imágenes. La expresión que Taylor utilizará será “atomización de la sociedad” para 
referirse al predominio de individuos aislados que hacen prevalecer sus intereses privados. A esta misma 
idea nos referimos con la expresión “yo átomo”. 
9 En la década de los 90 Taylor centrará su filosofía en estos temas, planteados como los desarrollos 
políticos de Sources of the Self.  El planteamiento de Taylor en estos años será muy diferente –aunque 
no por ello contradictorio– con respecto a los planteamientos de sus tempranos escritos políticos vincu-
lados a la defensa del NPD de Quebec. No obstante queremos destacar aquí tres textos que considera-
mos que muestran con especial claridad la génesis de la filosofía política del autor y que guardan entre sí 
una estrecha conexión temática: «Atomism» [en A. Kontos (ed.), Powers, Possessions and Freedom, 
Toronto, University of Toronto Press, 1979, 39-61. Recogido en Ch. Taylor (1985b), 187-210, y en Ch. 
Taylor (1997a), 225-256], «Cross Purposes: the Liberal-Communitarian Debate» [en N. L. Rosenblum 
(ed.), Liberalism and the Moral Life, Cambridge, Harvard University Press, 1989, 159-182. Recogido en 
Ch. Taylor (1995a), 181-203] y «The Politics of Recognition» [en Working Paper, Chicago, Center for 
Psychosocial Studies, 1992. Recogido en Ch. Taylor (1993a), 25-73, y en Ch. Taylor (1995a), 225-256]. 



274 SONIA E. RODRÍGUEZ GARCÍA 

 

 274 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

comunidad a un segundo plano. Para los atomistas, la obligación de pertenencia 

es derivada, se nos impone de manera condicionada por ser ventajosa para los 

individuos y, de este modo, queda sometida a la atribución de derechos. Para 

Taylor, en cambio, el ser humano está esencialmente ligado a la comunidad y 

con ella contrae un compromiso de pertenencia y participación y, en conse-

cuencia, los derechos individuales serán derivados de aquel compromiso con la 

comunidad portadora de significados.  

En el seno de esta reflexión, Taylor realizará un gran esfuerzo por hacer del 

liberalismo un régimen compatible y eficaz ante las demandas sociales y las 

políticas actuales. Sin ningún reparo, Taylor afirmará que las sociedades de-

mocráticas occidentales hacen del régimen político liberal el más propicio para 

el logro de los objetivos sociales y el más adecuado a nuestro modelo de socie-

dad civil. Alaba, por tanto, los notables avances del pensamiento liberal y sus 

grandes logros (la defensa del individuo, la libertad y los derechos humanos, 

entre otros); pero introducirá la comunidad en busca de una mejor fundamen-

tación ontológica de la tradición liberal y sus presupuestos. La respuesta de 

Taylor ante el debate entre liberalismo y comunitarismo es una síntesis inte-

gradora con la que se pretenden superar los déficits que ambas tradiciones han 

dejado traslucir en su desarrollo histórico.  

En esta ocasión, la apuesta de Taylor será por un liberalismo sustantivo, 

esto es, un liberalismo que acoja en su seno la reflexión sobre bienes, valores y 

concepciones de la vida buena, sin por ello quedar circunscrito al particularismo 

y localismo de la comunidad, ni tan siquiera desatender las exigencias propias 

de universalismo y neutralidad del liberalismo procedimental; es decir, un libe-

ralismo capaz de mantener una postura holista en las cuestiones ontológicas e 

indivualistas en cuestiones de defensa, esto es, capaz de mantener una visión 

amplia sobre la naturaleza humana y la obligación de pertenencia a una comu-

nidad dada, sin por ello renunciar a la defensa del individuo y su libertad. 

Los equívocos surgidos en torno al debate entre comunitarismo y liberalis-

mo, harán que Taylor intente desentrañar el motivo de estas dificultades, lo 

que le llevará a analizar dos políticas en apariencia contrapuestas que han ve-

nido a insertarse en la modernidad. El análisis y la reconstrucción histórica de la 

política de la dignidad igualitaria y de la política del reconocimiento de la dife-

rencia, llevarán a Taylor a proponer una nueva aplicación práctica, que aúne lo 



CHARLES TAYLOR: DE LA ANTROPOLOGÍA FILOSÓFICA A LA FILOSOFÍA PRÁCTICA 275 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 275 
 

mejor de estas dos alternativas y permita la puesta en marcha de la política del 

reconocimiento igualitario.  

 

 

5. ANTROPOLOGÍA FILOSÓFICA Y RELIGIÓN 

 

Si todos estos temas están entretejidos y de algún modo apuntados desde 

los mismos comienzos de su filosofía, con el nuevo milenio Taylor incorporará 

una nueva dimensión dentro de su filosofía, vinculada en esta ocasión al tema 

de la religión y la secularización del mundo moderno. Así, en un nuevo rechazo 

a la imagen trazada por la tradición, aquélla que nos lleva a la comprensión del 

ser humano como un “yo obliterado” [buffered self]10 —esto es, cada vez más 

cerrado e impermeable a todo aquello que pretenda trascender el mundo pu-

ramente mecanicista trazado por la ciencia moderna—, Taylor recupera la idea 

de un “yo poroso” [porous self], abierto y permeable a fuerzas y espíritus que 

otorgan significados no exclusivamente humanos al mundo que nos rodea. De 

este modo, Taylor postulará como trascendental humano nuestra condición de 

seres espirituales. Este nuevo trascendental del ser humano está íntimamente 

conectado con nuestra condición de evaluadores fuertes así como con la per-

cepción de aquello que identificamos como hiperbienes. De este modo, en Tay-

lor, lo moral y lo espiritual quedan íntimamente conectados. Aquéllas que en 

Sources of the Self habían sido consideradas las fuentes morales de la moder-

nidad quedan transformadas en A Secular Age en las fuentes de poder que ri-

gen y orientan nuestra vida espiritual. Nuestras evaluaciones fuertes nos reve-

lan que en algún lugar, en alguna actividad o en alguna condición existe algo 

que resulta más valioso, más digno, más elevado; algo que nos lleva a un plus 

de plenitud, riqueza, valor y/o significatividad. Si nos situamos en ese lugar, si 

 

 
10 La traducción literal de la expresión “buffered self” sería “yo taponado”. La edición española de Modern 
Social Imaginaries traduce la expresión como “identidad resguardada”. Sin embargo, nosotros nos 
hemos decantado por traducir “buffered” por “obliterado” por recoger la sutilidad y la connotación de la 
descripción de Taylor. La sugerencia de utilizar tan bella expresión se la debemos a Javier San Martín. 
“Obliterar” proviene del francés “oblitérer” y se utiliza para los sellos de correos que cuando son tapona-
dos (expresión utilizada para el sellado y estampado) cierran el tránsito de las franquicias y ya no permi-
ten el paso. Ortega utiliza la expresión en La rebelión de las masas, cap. VIII, para señalar la cerrazón 
mental del hombre-masa. En Taylor, frente a un yo poroso tenemos un yo obliterado, es decir, aquel yo 
cerrado, taponado, que imposibilita el paso y la inundación del sí mismo por parte de aquellas fuerzas y 
seres extramundanos del mundo encantado. Cualquiera de las tres traducciones –yo taponado, identidad 
resguardada o yo obliterado– debe ser entendida bajo el prisma de la impermeabilidad del ser humano 
moderno, frente a aquella antigua porosidad del yo premoderno. 



276 SONIA E. RODRÍGUEZ GARCÍA 

 

 276 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

realizamos esta actividad o alcanzamos tal condición, sentimos nuestra vida 

como más plena, más rica, más admirable, más profunda. Nuestra condición de 

seres espirituales es otra de las condiciones invariables de la variabilidad 

humana, variabilidad que en este caso quedará manifiesta en la posibilidad de 

la creencia en la trascendencia o en la inmanencia. La apuesta final de Taylor 

será, en esta ocasión, por la creencia en la trascendencia.  

Sin embargo, hemos de advertir de una dificultad adicional en este punto. 

Taylor no abordará directamente nuestra condición de seres espirituales como 

en su momento hizo con la condición del ser humano como evaluador fuerte   

—base de la navegación ética—, ni con la condición del ser humano como ani-

mal social —base de la navegación política—, o al menos no lo abordará de un 

modo puramente analítico, pues nuestra condición de seres espirituales tiene 

que ver con nuestro modo de sentir las cosas. La explicitación de tal condición 

invariable, de este trascendental está inserta dentro de la explicación del des-

encantamiento del mundo moderno. Esta explicación no debe ser entendida 

como una teoría —aclara el propio Taylor—, sino más bien como la explicación 

fenomenológica de cómo son sentidas las cosas. Una condición crucial para que 

fuese posible el desencantamiento del mundo fue el nuevo sentido del yo y su 

lugar en el cosmos. Este cambio en el yo implicó una transformación en los 

elementos centrales, mejor dicho, un cambio en la sensibilidad hacia los ele-

mentos centrales (naïvite, finalidad, plenitud) que configuran el espacio espiri-

tual, aquél en el que nos situamos y orientamos en la configuración y dotación 

de sentido de nuestra propia espiritualidad.   

Pero Taylor también está preocupado por entender cómo en un período de 

tiempo muy reducido, en menos de 500 años, hemos pasado de un mundo en 

el que la no-creencia era virtualmente imposible a un mundo en el que la in-

creencia es tan sólo una opción espiritual entre otras muchas. Por eso, las fuen-

tes morales de la modernidad quedarán, finalmente, reconvertidas en las fuen-

tes de la secularización, a través de las cuáles Taylor narrará una serie de his-

torias que se entrecruzan para explicar el auge de la edad de la increencia. Tras 

esta nueva reconstrucción histórica llevada a cabo en A Secular Age, Taylor 

mostrará la necesidad de hacer de la religión un caso especial así como la ne-

cesidad de una radical redefinición de la laicidad, lo que, finalmente, desembo-

cará en una nueva propuesta práctica: en la articulación de un nuevo modelo 



CHARLES TAYLOR: DE LA ANTROPOLOGÍA FILOSÓFICA A LA FILOSOFÍA PRÁCTICA 277 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 277 
 

liberal-pluralista de laicidad que abogue por el diálogo y enriquecimiento mutuo 

de las múltiples formas de espiritualidad del mundo contemporáneo. 

 

 

6. A MODO DE CONCLUSIÓN 

 

Esta es, en líneas generales, la coherencia interna del pensamiento de 

Charles Taylor que he intentado explicitar y sistematizar en mi trabajo de in-

vestigación y que podría recogerse gráficamente en el siguiente esquema: 

 

 

 

Toda su filosofía se elabora y desarrolla a partir de la configuración de una 

antropología filosófica de la modernidad. La filosofía de Taylor es un pensa-

miento en  constante evolución que se despliega desde el rechazo de la imagen 

del ser humano trazado por la epistemología moderna (yo desvinculado) y a 

través de la dilucidación de las condiciones invariables de la variabilidad huma-



278 SONIA E. RODRÍGUEZ GARCÍA 

 

 278 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

na, esto es, los trascendentales del ser humano: animal que se autointerpreta, 

evaluador fuerte, animal social y ser espiritual. 

La metodología filosófica de Taylor se puede apreciar al analizar cada una 

de las disciplinas que aborda con más profundidad a lo largo de su vida. Los 

análisis en torno al ser humano como evaluador fuerte, animal social y ser espi-

ritual (vs. yo “puntual”, yo átomo y yo obliterado) son un claro ejemplo de 

aquella investigación trascendental que partiendo de las facetas innegables de 

la experiencia humana busca las condiciones invariables de la variabilidad 

humana, esto es, de la condición de posibilidad de todo sentir, pensar y actuar 

humano. La reinserción de bienes y valores en la vida humana en todas y cada 

una de sus facetas, en todos estos trascendentales, es lo que nos permite 

hablar de una apuesta por una ética sustantiva, un liberalismo sustantivo y una 

creencia en la trascendencia; apuestas que constituyen una suerte de reencan-

tamiento del mundo, que, en último término, no es más que el deseo de hallar  

ese plus de significatividad que toda vida humana debe tener.  

Por otra parte, la reconstrucción histórica llevada a cabo con las fuentes de 

la moralidad (Sources of the Self), las políticas de la igual dignidad y de la dife-

rencia (Multiculturalism and The Politics of Recognition) y las historias que se 

entrecruzan para dar paso a nuestra era secular (A Secular Age) es una mues-

tra de la amplitud y erudición del pensamiento de Taylor y del intento de recu-

perar la temporalidad en las aproximaciones filosóficas. Es aquí donde se pro-

ducen los malentendidos en torno a su pensamiento, al no identificar correcta-

mente aquellas corrientes e ideas fundamentales sobre las que Taylor está in-

formando y aquéllas que pueden ser consideradas las verdaderas tesis tayloria-

nas. Tampoco es casual que la configuración de su antropología filosófica lleve, 

de este modo, a una filosofía de la cultura, a una crítica de la cultura que dé 

cuenta de la complejidad y de la ambigüedad que nos ha tocado en suerte vivir. 

En este punto, los análisis de Taylor cuentan con el mérito de mostrar los gran-

des logros de la modernidad, sin por ello desatender a aquellos aspectos de 

nuestro mundo actual que son vivenciados como malestares. Pero, lejos de 

quedarse en la postulación de esta ambivalencia, Taylor es capaz de superar los 

análisis teóricos en busca de posibles soluciones para estos aspectos desestabi-

lizadores.   

De ahí que su filosofía entreteja teoría y práctica de un modo magistral, de 

forma que, finalmente, alcancemos una filosofía práctica, una filosofía que está 



CHARLES TAYLOR: DE LA ANTROPOLOGÍA FILOSÓFICA A LA FILOSOFÍA PRÁCTICA 279 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 279 
 

en función de y sirve a la vida, a nuestra vida a través de la articulación de una 

ética de la auténtica autenticidad, la puesta en marcha de una política del reco-

nocimiento igualitario y la configuración de un nuevo modelo liberal-pluralista 

de laicidad; tres propuestas prácticas que guardan entre sí una fuertísima co-

herencia y consistencia y que merecen toda nuestra atención.  

 

 

BIBLIOGRAFÍA 

 

TAYLOR, Charles (1964): The Explanation of Behaviour, London, Routledge & Kegan Paul. 

—    (1970): The Pattern of Politics, Toronto, McClelland and Stewart. 

— (1975): Hegel, Cambridge, Cambridge University Press. Trad. esp. de Francisco Castro, 

Carlos Mendiola y Pablo Lazo, Hegel, Barcelona, Anthropos, 2010. 

— (1979): Hegel and Modern Society, Cambridge, Cambridge University Press. Trad. esp. 

de Juan José Utrilla, Hegel y la Sociedad Moderna, México, F.C.E., 1983. 

— (1983): Social Theory as Practice, Delhi, Oxford University Press.  

— (1985a): Human Agency and Language. Philosophical Papers 1, Cambridge, Cambridge 

University Press. 

— (1985b): Philosophy and the Human Sciences. Philosophical Papers 2, Cambridge, Cam-

bridge University Press.  

— (1989): Sources of the Self. The Making of the Modern Identity, Cambridge, Harvard 

University Press. Trad. esp. de Ana Lizón, Fuentes del yo. La construcción de la identi-

dad moderna, Barcelona, Paidós, 1996.  

— (1991): The Ethics of Authenticity, Cambridge, Harvard University Press [Publicado 

originalmente como The Malaise of Modernity, Toronto, Anansi]. Trad. esp. de Pablo 

Carbajosa, La ética de la autenticidad, Introducción de Carlos Thiebaut, Paidós, Barcelo-

na, 1994. 

— (1992): Rapprocher les solitudes. Écrits sur le fédéralisme et le nationalisme au Canada, 

Guy Laforest (ed.), Quebec, Presses de l’Université Laval. Trad. ing. de Paul Leduc 

Browne,  Reconciling the Solitudes. Essays on Canadian Federalism and Nationalism, 

Montreal, McGill-Queen’s University Press, 1993. Trad. esp. de María Jesús Marín, Do-

nostia, Acercar las soledades: Federalismo y nacionalismo en Canadá, Donostia, Tercera 

Prensa-Hirugarren Prentsa, 1999. 

— (1993): Multiculturalism. Examining the Politics of Recognition, edición e introducción de 

Amy Gutmann, Princenton, Princenton University Press. Trad. esp. de Mónica Utrilla, Li-

liana Andrade y Gerard Vilar, El multiculturalismo y la “política del reconocimiento”, 

México, F.C.E. , 2009, 2ª ed. 

— (1995): Philosophical Arguments, Cambridge, Harvard University Press. Trad. esp. de 

Fina Birulés, Argumentos filosóficos, Barcelona, Paidós, 1997. 

— (1997): La liberté des modernes, edición de Philippe de Lara, París, Presses Universitai-

res de France, París. Trad. esp. de Horacio Pons, La libertad de los modernos, Buenos 

Aires, Amorrortu, 2005. 



280 SONIA E. RODRÍGUEZ GARCÍA 

 

 280 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

— (1999): A Catholic Modernity? Charles Taylor’s Marianist Award Lecture, with responses 

by William M. Shea, Rosemary Luling Haughton, George Marsden, and Jean Bethke 

Elshtain, James L. Heft, ed., Oxford, Oxford University Press.  

— (2002): Varieties of Religion Today. William James Revisited, Cambridge, Harvard Uni-

versity Press. Trad. esp. de Ramón Vilá, Las variedades de la religión hoy, Barcelona, 

Paidós, 2003. 

— (2004): Modern Social Imaginaries, Durham y Londres, Duke University Press. Trad. 

esp. de Ramón Vilá, Imaginarios sociales modernos, Barcelona, Paidós, 2006. 

— (2007): A Secular Age, Cambridge, Harvard University Press. 

— (2010): Laïcité et liberté de conscience [con Jocelyn Maclure], Montreal, Les Éditions du 

Bóreal.  

— (2011a): Dilemmas and Connections. Selected Essays, Cambridge, Harvard University 

Press. 

— (2011b): The Power of Religion in the Public Sphere [con J. Habermas, J. Butler y C. 

West], edición de Eduardo Mendieta y Jonathan VanAntwerpen, Columbia, SSRC Book. 

Trad. esp. de José María Carabante y Rafael Serrano, El poder de la religión en la esfera 

pública, Madrid, Trotta, 2011.  

— (2012): Democracia Republicana/Republican Democracy, Introducción de Renato Cristi, 

Apéndice de Renato Cristi y Ricardo Tranjan, Santiago de Chile, LOM Ediciones.  

 



Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014, 281-289. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 
 
Fecha de recepción: 10-II-2014  Fecha de aceptación: 4-VII-2014 

 

 

 

 

CUESTIONES TERMINOLÓGICAS Y COMENTARIOS  

DE ALGUNAS CUESTIONES CLAVE EN LA TRADUCCIÓN DE  

ANÁLISIS REFLEXIVO DE LESTER EMBREE 

 

TERMINOLOGY QUESTIONS AND COMMENTS 

ON SOME KEY ISSUES IN TRANSLATION OF 

LESTER EMBREE’S REFLEXIVE ANALYSIS 

 

Carles Conrad Serra Pàges 
Grup d’Estudis Fenomenològics / Institut d’Estudis Catalans, Barcelona 

carles.serra@gmail.com 

 
 

 
Resumen: En esta ponencia presentaremos la 
traducción al catalán del libro Análisis Reflexivo, 
de Lester Embree, quien es probablemente el 
representante vivo más influyente y líder de la 
corriente fenomenológica que empezó con la 
New School For Social Research y cuya primera 
generación fue la de Dorion Cairns, Aaron Gur-
witsch y Alfred Schutz. Esta tradición empieza 
con la publicación de Ideas de Husserl en 1913, 
por lo que la traducción de este libro no deja de 
ser un pequeño homenaje al libro en el año de 
su centenario. Contaremos cómo surgió y por 
qué decidimos emprender la traducción del 
libro, para pasar a exponer luego algunas difi-
cultades terminológicas que aparecieron a lo 
largo de la traducción, así como justificar algu-
nos de los términos que usamos para su tra-
ducción. Nos centraremos en los términos que 
pertenecen estrictamente a la tradición de la 
New School, como son ‘intentivity’ and ‘intenti-
ve process’, acuñados por Cairns, para pasar a 
explicar luego el término que Lester prefiere 
para referirse a aquello a lo que se refieren 
estos conceptos: ‘encounterings’. Finalmente, 
acabaremos por comentar la traducción de los 
términos ingleses ‘experience’ (que en catalán y 
en castellano se traduce por ‘experiencia’, que 
es un nombre pero no un verbo) y ‘objects as 
intended to’. En resumen, nuestra intención es 
presentar la traducción del libro Análisis Re-
flexivo al catalán y que esta presentación sea 
un humilde homenaje al autor.  
 
 
Palabras clave: Análisis reflexivo | Fenomeno-
logía constitutiva  | traducción | Ideas 

Abstract: In this paper we are going to present 
the Catalan translation of the book Reflexive 
Analysis, by Lester Embree, who is probably the 
most influential living representative and leader 
of what once was the New School tendency in 
phenomenology headed by Dorion Cairns, Aron 
Gurswitch and Alfred Schutz. This tendency 
began with the publication of Husserl’s Ideas in 
1913. In this way, the translation of this book is 
a small tribute to Ideas in the year of the cele-
bration of its centenary. We will explain how 
and why we decided to translate Embree’s 
book, followed by an exposition of some of the 
terminological difficulties that came up during 
its translation, as well as the justification for 
some of our terminological decisions. We will 
focus on the terms that strictly belong to the 
tradition of the New School tendency, such as 
‘intentiveness’ and ‘intentive process’, coined 
by Cairns, so as to proceed then to explain the 
term that Lester prefers to use to refer to what 
those terms refer to: ‘encounterings’. Finally, 
we will close this talk by commenting on the 
translation of the English words ‘experience’ 
(which in Catalan and in Spanish is translated 
as ‘experiència’, and which can act as a noun 
but not as a verb) and ‘objects as intended to’. 
Summarizing, our intention is to present the 
translation of the book Reflexive Analysis into 
Catalan and we expect this presentation to be a 
humble tribute to the author. 
 
 
 
Key Words: Reflexive analysis | Constitutive 
phenomenology  |  translation  |  Ideas 

 



282 CARLES CONRAD SERRA 

 

 282 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

 

Hoy les voy a hablar de la traducción al Catalán del libro Reflexive Analysis 

de Lester Embree, quien nos acompaña hoy aquí. Lester Embree no necesita 

presentación, pero me limitaré a recordar que seguramente es el representante 

vivo más influyente de la tradición fenomenológica que se inicia con la New 

School For Social Research, tendencia que fundaron los últimos y, según él, 

más fieles discípulos de Husserl: Dorion Cairns, Aron Gurwitsch y Alfred Schutz. 

Se puede decir que esta tradición empezó con la publicación de La filosofía co-

mo ciencia estricta en 1911 y que tuvo su máxima expresión con la publicación 

de Ideas en 1913, por lo que podemos felicitarnos de tenerle hoy aquí, en este 

congreso en el que celebramos el centenario de la publicación de Ideas, y de 

presentar hoy aquí la traducción de su libro Análisis Reflexivo.  

Empezaré por explicar cómo surgió el proyecto, lo cual encontrarán des-

arrollado con más detalle en la nota del autor a la edición catalana. Luego pa-

saré a comentar algunos tecnicismos del argot fenomenológico y las dificultades 

que encontré al traducirlos al catalán. Se verá que hay que tener en cuenta el 

sentido filosófico de estos términos para realizar una traducción fiel. El propósi-

to de mi contribución al congreso no es otro que presentar la traducción al ca-

talán de Reflexive Analysis y que esta presentación sea un humilde homenaje al 

autor.  

Si quisiéramos buscar la génesis del proyecto de la traducción al catalán de 

Reflexive Analysis deberíamos recordar una serie de sucesos. Deberíamos em-

pezar por remontarnos al año 2001, cuando, a lo largo de una estancia que 

realizó en Santiago de Compostela para aprender español, Lester vio que en 

España coexistían 4 lenguas oficiales. Poco después, en 2005, en un congreso 

en Lima, conoció a Joan González, del Grupo de Estudios Fenomenológicos de 

Barcelona. Más tarde, durante el Congreso que la SEFE organizó en Segovia en 

noviembre de 2009, titulado “Fenomenología y política”, coincidimos todos y 

Lester entabló amistad con el grupo de Barcelona en su totalidad. Por aquel 

entonces, Lester había escrito un libro que apareció en inglés en 2003, Reflexi-

ve Analysis, y expresó su interés por publicarlo en Catalán. Todo esto lo encon-

trarán en la nota del autor a la edición catalana. La propuesta enseguida nos 

encandiló y Joan González propuso que fuera yo quien hiciera la traducción, 

seguramente porque pensó que, al ser licenciado en inglés y filosofía, y llevar 

ya tiempo trabajando con el Grupo de Estudios Fenomenológicos de Barcelona, 



CUESTIONES TERMINOLÓGICAS Y COMENTARIOS DE ALGUNAS CUESTIONES CLAVE EN… 283 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 283 
 

yo era la persona más indicada para ello. Le agradezco su confianza. También 

fue Joan quien convenció a Josep Montserrat para publicar el libro. Publicar un 

libro hoy en día es difícil y si no hubiera sido por Josep no lo habríamos conse-

guido. Por otro lado, había varios motivos que justificaban, a mi parecer, llevar 

a cabo este proyecto de traducción. Aunque hay una edición bilingüe inglés-

español publicada en Méjico, es difícil adquirirla en España, y a pesar de que el 

catalán es una lengua minoritaria, la filosofía goza de relativa buena salud en 

Cataluña, si consideramos que en un territorio de poco más de 7 millones de 

habitantes hay tres facultades de filosofía importantes: la Universidad de Bar-

celona, la Universidad Autónoma de Barcelona en Bellaterra y la Universidad de 

Girona. Esto sin tener en cuenta que la UNED tiene varias sedes en Cataluña, 

entre otras ésta en la que nos encontramos hoy, y la UOC también ofrecen la 

posibilidad de obtener el grado de filosofía a distancia. Además, aquí en Catalu-

ña la lengua vehicular de las clases en las facultades es todavía el catalán, por 

lo que es útil tener un libro de texto en esta lengua para facilitar la docencia y 

la discusión en las aulas.  

A pesar de que Reflexive Analysis es una primera aproximación a la feno-

menología, como reza el subtítulo, y de que su principal objetivo es ofrecer una 

visión global de la fenomenología, como a vista de pájaro, nos encontramos 

ante un libro denso. El método que presenta y el lenguaje que emplea no son 

fáciles de manejar. El autor explica que no ha querido sobrecargar el texto con 

notas a pie de página (solo hay un par en todo el libro) y con referencias (solo 

hay un par de referencias de pasada a Cairns y Husserl) para facilitar la lectura 

y hacer la exposición más amena, lo cual claramente me facilitó a mí también la 

traducción del libro. Pero, como he dicho, es un texto denso, por lo que debí 

enfrentarme a otro tipo de dificultades que ahora pasaré a exponer brevemen-

te. 

Es sabido que, no solamente en el argot fenomenológico, sino también en 

la filosofía en general, los filósofos tienen por costumbre utilizar el lenguaje or-

dinario como base para expresar sus ideas. Esto les lleva frecuentemente a 

contorsionar o, para decirlo más positivamente, jugar con las posibilidades 

morfológicas del lenguaje para hacerlo más entendedor y preciso, a pesar de 

que a veces parece que hagan todo lo contrario. Si ojeáis el índice del libro de 

la versión inglesa veréis que los títulos de los capítulos ya son bastante indica-

tivos en este aspecto. Los tres primeros capítulos se titulan respectivamente 



284 CARLES CONRAD SERRA 

 

 284 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

‘observing’, ‘accounting’ y ‘reflecting’, que son substantivaciones de palabras 

cuya forma más usual es la verbal: ‘observe’, ‘account’, ‘reflect’. Así como el 

inglés hace la substantivación del verbo con el gerundio, en catalán (y en cas-

tellano) ésta se lleva a cabo recurriendo al infinitivo, por lo que los títulos de los 

tres primeros capítulos en catalán son ‘observar’, ‘narrar’ y ‘reflexionar’. Mor-

fológicamente, lo mismo sucede con los capítulos 6 y 7: tradujimos ‘analyzing’ 

por ‘analitzar’ y ‘examining’ por ‘examinar’. Pero me parece que en este caso 

no hay una forma nominal o verbal que sea la más corriente, ni en inglés ni en 

catalán. En efecto, podemos considerar que términos como ‘examen’ y ‘análi-

sis’, tanto en sus formas verbales como nominales, son frecuentes en la docen-

cia, sin ir más lejos. Estos términos aparecen ya en la secundaria cuando ‘exa-

minamos’ a los alumnos con un ‘examen’ sobre lo que han aprendido a lo largo 

del curso, o les pedimos que hagan el ‘análisis’ de un gráfico o ‘analicen’ sintác-

ticamente un enunciado, por ejemplo. Por contraste, los términos que aparecen 

en el título del capítulo 4, ‘willing, valuing, believing’, pertenecen, por un lado, 

al primer grupo en el sentido de que su forma más usual en lenguaje ordinario 

es la verbal, como cuando decimos ‘quiero aprobar esta materia’, ‘valoro positi-

vamente que se prohíba fumar en espacios públicos’ o ‘pienso (creo) que de-

bería enseñarse más filosofía en las aulas de secundaria’ y, por el otro, nos lla-

man la atención porque ‘querer, valorar y creer’ son conceptos que chirrían un 

poco en un libro de teoría del conocimiento. El querer y el desear algo parecen 

ser cosas muy subjetivas, aunque si reflexionamos sobre ello parece que deber-

ía ser fácil ponerse de acuerdo sobre lo que se desea en general: tener salud, 

una cierta calidad de vida, ser honesto para el bien de la comunidad, etc. Lo 

mismo sucede con el valorar y el creer. Pero, si leemos el libro veremos que 

para la fenomenología, tal como la entiende Lester Embree, el saber es una 

categoría transversal que equivale a justificación, y el saber no es más que una 

creencia justificada; y lo mismo sucede con el querer y el valorar. En última 

instancia aquello que se cree, valora o quiere positivamente debe ser algo que 

pueda creerse, valorarse o quererse justificadamente.1 Un deseo o un valor no 

justificados no constituirían una experiencia fenomenológica propiamente dicha, 

porque no serían algo justificado fenomenológicamente. Aquí nos podríamos 

 

 
1 Véase por ejemplo el capítulo VII ‘The Derivation of Oughts and Shalls from Ises’ en Can the Doing of 
Phenomenology be learned?, en http://reflectiveanalysis.net/uploads/Doing_Phenonomenology_1.pdf  

http://reflectiveanalysis.net/uploads/Doing_Phenonomenology_1.pdf


CUESTIONES TERMINOLÓGICAS Y COMENTARIOS DE ALGUNAS CUESTIONES CLAVE EN… 285 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 285 
 

preguntar si la poesía, la literatura e incluso las filosofías no fenomenológicas 

tendrían algo que decir acerca de la estética y la ética, acerca de lo bueno y lo 

bello (pienso en los argumentos basados en la falacia intelectualista que uno 

puede encontrar ya en Platón, cuando hace decir a Sócrates ‘que nadie hace el 

mal a sabiendas’). Pero el hacernos estas preguntas nos aleja del análisis pu-

ramente lingüístico de las dificultades que nos encontramos en la traducción del 

libro. El problema, sin embargo, es que es difícil separar lo puramente lingüísti-

co de lo conceptual. 

Esto se me hizo evidente cuando tuve que traducir las expresiones inglesas 

‘intentive process’, ‘experiencing’ y ‘objects as intended to’. La primera, ‘inten-

tive process’, es un neologismo que Dorion Cairns acuñó mientras impartía cla-

ses en la New School for Social Research, como explica Lester Embree en Re-

flexive Analysis 2 . Cairns acuñó la expresión ‘intentiveness’ para traducir el 

término Intentionalität al inglés, término que, como sabemos, ha sido objeto de 

diferentes traducciones, incluso dentro del idioma alemán; por ejemplo, Hei-

degger prefirió el término ‘existencia’ para referirse al objeto propio de la fe-

nomenología. Asimismo, Cairns tradujo Erlebnis (experiencia) en Husserl por 

‘intentive process’. En una conversación que tuve con Francesc Pereña me sugi-

rió que lo mejor era acuñar un neologismo parecido en catalán, es decir, ‘inten-

tivitat’ y ‘procés intentiu’, respectivamente. En Reflexive Analysis, Lester Em-

bree se mantiene fiel, en los tres primeros capítulos del libro, a la expresión 

usada por su maestro Cairns, cuando expone lo que podríamos llamar con más 

precisión una fenomenología material en los dos primeros capítulos, es decir, 

empírica y que se rige por el modelo de las ciencias positivas al describir una 

comida, y recurre a la reflexión propiamente dicha en el tercero. Más adelante, 

especialmente en el último capítulo, cuando habla de las identidades culturales 

y se extiende sobre cuestiones de etnicidad, género y medio ambiente, prefiere 

utilizar los términos ‘encounterings’ y ‘things-as-encountered’3, los cuales, co-

mo él mismo explica en otros textos, prefiere a ‘intentive process’, ‘intentive-

ness’ y ‘things-as-intended-to’, alegando que todo aquello que uno se encuen-

tra se lo encuentra en sociedad o culturalmente. Por ejemplo, en un análisis 

 

 
2 Embree, Lester, Reflexive Analysis, Zeta Books: Bucharest, 2011, p. 21. 
3 Embree toma prestada esta distinción de Samuel Alexander. 



286 CARLES CONRAD SERRA 

 

 286 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

reflexivo titulado ‘Desire’, que todavía no ha sido publicado y que Lester com-

partió conmigo recientemente, dice lo siguiente:  

La fenomenología o el análisis reflexivo es, por supuesto, una investigación 

de los fenómenos, y los fenómenos no son las apariencias de las cosas que se 

tienen por objeto, sino más bien las cosas que aparecen en sí mismas y que 

Husserl llama Erlebnisse. Esta expresión ha sido traducida por “experiencia” y, 

curiosamente, por “experiencia vivida” [efectivamente, uno podría preguntarse 

qué es una experiencia no vivida], pero a veces prefiero seguir a mi maestro 

Cairns usando “procesos mentales” e incluso “procesos intentivos”, pero yo pre-

fiero decir “encuentros”. [Mi énfasis, Carles Serra].4 

La expresión inglesa ‘encountering’ tiene miga por sí misma, porque en 

inglés ‘encounter’ es un sustantivo y la misma palabra, ‘to encounter’, es un 

verbo. Parece que, al acuñar ‘encounterings’, Lester enfatice el hecho de que 

uno se encuentre cosas o que a uno le sucedan cosas en plena acción, es decir, 

pone el énfasis en la acción del verbo y su carácter procesual, y que con ello dé 

a entender que solo a posteriori encorsetamos estos sucesos o acciones en con-

ceptos o nombres. Esta sería la razón por la que Lester recurriría a la sustanti-

vación del verbo añadiendo el sufijo –ing de gerundio, a pesar de que el mismo 

término ya existe como nombre en inglés. Ahora bien, lo que a mí me preocu-

paba era cómo traducir ‘encounterings’ al catalán. Al principio dudaba entre 

‘encontres’ y ‘trobades’ (en castellano ambos términos se traducirían por ‘en-

cuentros’, no hay un equivalente a ‘trobades’ en castellano), pero enseguida me 

di cuenta de que ‘encontre’ en catalán es un nombre y de que no tiene formal 

verbal, a diferencia del castellano, donde sí se puede hablar de un ‘encuentro’ y 

de que alguien se ‘encontró’ algo o a alguien, y que, por consiguiente, ‘trobar’ 

me daría mucho más juego en el momento de traducir los diferentes giros y 

expresiones en los que aparecía esta palabra. El idioma me impuso escoger 

‘trobada’, por decirlo así, a pesar de que lo más lógico hubiera sido escoger ‘en-

contre’, porque ambos términos, el catalán y el inglés, poseen una etimología 

común.  

 

 
4 Texto no publicado, que Lester me envió por correo electrónico el 29 de agosto de 2013:  

Phenomenology or reflective analysis is of course investigation of phenomena and phenomena are 
not the appearances of things-as-intended-to but rather things that themselves appear and that 
Husserl calls Erlebnisse. This expression has been translated as “experience” and, curiously, 
“lived experience,” but I prefer sometimes to follow my teacher Cairns with “mental process” and 
even “intentive process,” but I often prefer to say “encountering.” 

 



CUESTIONES TERMINOLÓGICAS Y COMENTARIOS DE ALGUNAS CUESTIONES CLAVE EN… 287 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 287 
 

Del mismo modo que en inglés existe ‘(to) encounter’ a la vez como sus-

tantivo y como verbo, mientras que en catalán ‘encontre’ sólo es un sustantivo, 

en inglés la palabra ‘(to) experience’ puede funcionar a la vez como sustantivo 

y como verbo, mientras que el equivalente catalán ‘experiència’ (y también el 

castellano ‘experiencia’) solo puede funcionar como nombre. De este modo, si 

consultamos el OED, encontramos los ejemplos ‘she spoke from experience’, en 

el que ‘experience’ funciona como sustantivo, y ‘the company is experiencing 

difficulties’, en el que ‘experience’ funciona como verbo. Por otro lado, la expre-

sión inglesa ‘experience’ también traduce la expresión alemana ‘Erlebnis’, a la 

cual ya nos hemos referido anteriormente, y que suele verterse al castellano 

por ‘vivencia’; y en catalán también hablamos de ‘vivències’, aunque una viven-

cia y una experiencia no son siempre lo mismo. En catalán, una ‘vivència’, 

según el diccionario de la Gran Enciclopedia Catalana, es una experiencia “viva, 

profunda i personal”, mientras que lo que se quiere mentar la mayoría de las 

veces al hablar de experiencia en fenomenología no tiene este componente al-

tamente afectivo. Se puede analizar la ‘experiencia’ desagradable de comer 

algo cuyo sabor no nos gusta, pero que sabemos que es bueno para la salud, 

por ejemplo. Pero el problema tampoco se resuelve usando ‘vivència’ para tra-

ducir ‘experience’, porque en catalán (y en castellano) ‘vivència’ puede funcio-

nar o bien como nombre o bien como adjetivo, pero no como verbo. Además, 

utilizar la morfología del participio y decir de una cosa que es ‘directamente 

vivenciada’ es forzar demasiado el idioma. En cambio, el neologismo ‘experien-

ciar’ no fuerza tanto las cosas, y si hablamos de cosas ‘directamente experien-

ciadas’ o del ‘experienciar una comida’, nos damos cuenta inmediatamente de 

que estamos utilizando la palabra ‘experiencia’ como verbo y, aunque al princi-

pio pueda sonar raro, no es difícil acostumbrarse a este nuevo uso y que pronto 

pase a convertirse en normal. De hecho, con esto seguimos la costumbre, 

cuando se traducen libros de fenomenología al castellano, de traducir ‘expe-

rience’ por ‘experienciar’, por lo que he tomado prestado este recurso. Lamen-

tablemente, no sé quién fue el primero en sugerir esta traducción. 

Finalmente, al traducir el capítulo 3, titulado ‘reflecting’, seguramente el 

más importante del libro, ya que el tema del libro es precisamente el análisis 

reflexivo, me encontré con la expresión ‘objects as intended to’. Tenía dos al-

ternativas: el neologismo ‘intencionar’, que ya se había utilizado anteriormente 

en castellano, o la paráfrasis ‘tenir intencionalment per objecte’ (tener intencio-



288 CARLES CONRAD SERRA 

 

 288 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

nalmente por objeto), que también había visto en algún libro de fenomenología. 

No me dediqué a cotejar traducciones para ver cuál era la más corriente de 

manera exhaustiva, aunque sí consulté un par de libros y vi que el término que 

se utilizaba más frecuentemente para traducir ‘intend’ era ‘intencionar’. Pero yo 

debía ceñirme a mi texto.  

La traducción de ‘intend’ al castellano es ‘tener por objeto’, ‘tener un plan o 

un objetivo’, es decir, expresa la determinación de hacer algo. Si consultamos 

el OED, veremos que las dos definiciones que propone el diccionario enfatizan 

precisamente que la acción se dirige a la consecución de un objetivo, a hacer 

algo en el mundo: (1) ‘to have (a course of action) as one’s purpose or inten-

tion; plan’ y (2)  ‘design or destine something for a particular purpose’.5 En es-

te caso, me parecía que con el neologismo ‘intencionar’ se ponía excesivo énfa-

sis en el carácter intencional de la acción y se perdía el énfasis en el objeto, 

que es precisamente algo que Lester quería expresamente evitar. Así, por 

ejemplo, Lester repetidamente nos recuerda que para la fenomenología ‘toda 

consciencia es consciencia de’ y que, más importante todavía, ‘todos los objec-

tos son objetos de’, y que la fenomenología no solo se preocupa por el creer, el 

valorar, el querer, etc., sino por las cosas en cuanto creídas, valoradas, etc.6 

Incluso, él mismo se plantea la objeción de qué sucede con la ansiedad, que 

Heidegger había puesto en relación con una nada originaria en la que se reve-

laba el carácter no fundado de la existencia. Lester responde diciendo que 

quienes afirman que hay experiencias que no tienen objeto, como por ejemplo 

un estar ansioso sin saber por qué, o el estar imbuido por un sentimiento de 

apatía general o de pasiva mezcolanza, están en realidad hablando de objetos 

globales, que se caracterizan por el tener miedo a algo concreto que no sabe-

mos qué es, pero que sabemos que está en el futuro, que es malo, etc., es de-

 

 
5 verb 

[with object] 

 1have (a course of action) as one’s purpose or intention; plan:[with infinitive]:the company in-

tends to cut 400 jobs[with clause]:it was not intended that colleges should have to revise their cur-
rent schemes 

  (intend something as/to do something) plan that something should be or do something:a 

series of questions intended as a checklist 

  plan that speech should have (a particular meaning):no offence was intended, I assure you 

 2 (usually be intended for/to do something) design or destine something for a particular pur-

pose:pigs intended for human consumptiona one-roomed cottage intended to accommodate a family 

  (be intended for) be meant or designed for the use of (a particular person or group):this bene-

fit is intended for people incapable of work 
 
6 Embree, Lester, Reflexive Analysis, Zeta Books: Bucharest, 2011, pp. 19-20. 



CUESTIONES TERMINOLÓGICAS Y COMENTARIOS DE ALGUNAS CUESTIONES CLAVE EN… 289 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 289 
 

cir, que es definible de algún modo y que, por consiguiente, tienen algunas de 

las propiedades características de los objetos. En otras palabras, lo que no hay 

en estos casos es un objeto en el cual centremos nuestra atención, un objeto 

focal, pero sí que hay un trasfondo o un objeto global hacia el cual dirigimos 

nuestra atención. Cito: 

A veces se afirma que la ansiedad no tiene objeto, es decir, que no hay na-

da que sea tenido intencionalmente por objeto en ella. Esta afirmación es falsa. 

Es verdad que la ansiedad y otros estados de ánimo, por ejemplo la tristeza y 

la euforia, a menudo no están focalizados en cosas concretas, que es una signi-

ficación de la palabra ‘objeto’, por lo que simplemente nos preocupamos por la 

cosa o cosas terribles que el futuro nos pueda deparar. Pero, aun así, la cosa 

que se tiene intencionalmente por objeto está en el futuro y es mala. De este 

modo, hay una cosa vaga y “global” que se tiene intencionalmente por objeto, 

incluso si no se puede decir nada o muy poco sobre ella, por ejemplo si está o 

no bajo nuestro control. También podemos llamar a una cosa global un “obje-

to”. A menudo hay también objetos focales en un primer plano y objetos globa-

les en un segundo plano dentro del todo que se tiene intencionalmente por ob-

jeto. Pero hay que ir con cuidado con el uso de la palabra objeto, y se pueden 

expresar de forma diferente los conceptos aquí implicados.7  

Me gustaría comentar más cosas sobre la traducción del libro y sobre el li-

bro, pero mi objetivo hoy no era más que hablar de algunas cuestiones lingüís-

tica que surgieron al traducir el libro,  que esta presentación sirviera como mi 

humilde contribución a la presentación del libro y como un pequeño homenaje 

al autor.  

 

 

Barcelona, Octubre de 2013. 

 

 
7 Embree, Lester, Reflexive Analysis, Zeta Books: Bucharest, 2011, p. 87. 



 



 

 

 

 

               NOTAS Y

                                  DISCUSIONES 

 

  



 



Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014, 293-307. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 

 

 

EL ORIGEN DEL LENGUAJE EN LA TRADICIÓN HERMENÉUTICA 

 

COMENTARIO  A  ANDRÉS CRELIER,  

INTRODUCCIÓN A LA FILOSOFÍA HERMENÉUTICA DEL LENGUAJE,  

BUENOS AIRES, BIBLOS, 2013, 284 PP.  

  

  

Leticia Basso Monteverde 
CONICET/AAdIE, Argentina 

leticiabassomonteverde@gmail.com 

 
 

 
 

Andrés Crelier piensa su obra como un estudio introductorio a ciertas cues-

tiones filosóficas del lenguaje, revisadas a la luz de la hermenéutica contem-

poránea. Especialmente profundiza en el tratamiento del lenguaje de la her-

menéutica fenomenológica o -como prefiere llamarla- ontológica de Heidegger y 

la hermenéutica filosófica de Gadamer. En estos casos, ahonda en la configura-

ción significativa del mundo y en la comprensión inmediata del lenguaje como 

elemento fundante y productivo del acontecer humano.  

Crelier realiza un análisis crítico de estas propuestas pues, más que nada, 

le interesa problematizar determinados rasgos de estas concepciones del len-

guaje que surgen de la posición filosófica a tomar. Debido a que para compren-

der el sitio que ocupa el lenguaje y su función en el marco de una teoría filosó-

fica se requiere explicitar una serie de discusiones en las cuales aflora y se de-

limita tal asunto. Por este motivo, revisa los antecedentes, las proyecciones y 

las objeciones hechas a tales concepciones. Al respecto, el autor señala que el 

recorte temático e histórico fue pensado de acuerdo al hilo conductor y los ar-

gumentos que presenta. De este modo, la reflexión que desarrolla en su escrito 

se plasma a través de lineamientos claros y problemas centrales del lenguaje, 

que -según él- también pueden encontrarse en la filosofía analítica.  

mailto:leticiabassomonteverde@gmail.com


294 LETICIA BASSO MONTEVERDE 

 

 294 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

En el primer capítulo tuvo en cuenta los orígenes modernos del tema. La 

idea de Crelier fue distinguir las diversas maneras de abordar al lenguaje. A 

propósito diferencia la concepción moderna del lenguaje que lo restringe al po-

der de la razón a-lingüística de la concepción romántica que identifica razón con 

lenguaje. (Cf. p. 16)  

Acerca de la lectura instrumentalista del lenguaje, destaca el proyecto de la 

constitución de una lengua perfecta. Esta primera vía interpretativa rechaza la 

existencia de una relación natural entre lenguaje y pensamiento. Por lo tanto, 

considera que el lenguaje se instituye de manera arbitraria y bajo ciertas con-

venciones que tienen por objetivo encontrar la forma más adecuada de explici-

tar aquello que la razón alberga.  

No obstante, esta lengua perfecta debe desprenderse de toda referencia a 

las lenguas naturales y tiene que representar objetos que justamente no son de 

su naturaleza. Crelier rescata dos emprendimientos específicos de influencia 

baconiana: (1) la idea de signos (carácter real) que refieran directamente a los 

conceptos o las cosas y (2) la suposición de un repertorio de nociones primarias 

a las cuales se remita la lengua perfecta. De este modo, a través de cuatro ca-

sos muestra que el proyecto de la lengua perfecta va de la mano de una clasifi-

cación ontológica cerrada e incompleta. Pues bien, el inventario no puede dar 

cuenta de todos los entes que la innovación tecnológica aporta o, incluso, pier-

de de vista algunos objetos que escapan a la catalogación empleada.  

Ahora bien, Crelier presenta la caracterización universalista del lenguaje 

que propone Leibniz. En este caso, cambia un poco el panorama porque Leibniz 

-a diferencia de los otros representantes de la lectura instrumentalista- consi-

dera que las lenguas naturales no son prescindibles en el proyecto de una len-

gua perfecta. Para este filósofo el significado de los signos no es del todo con-

vencional porque refleja lo que los hombres experimentan. De este modo, los 

signos están vinculados con la realidad -al menos, en el sentido práctico de las 

cosas. Leibniz se concentra en un lenguaje que comprenda los caracteres uni-

versales a través de las relaciones que expresan los primitivos en las nociones 

básicas. Los signos deben encargarse de representar la estructura formal de las 

cosas y, por esto, deben indicar las combinaciones, más que las sustancias allí 

aludidas. Así pues, el algebra será el mecanismo apropiado para dar cuenta de 

las relaciones que los números, como signos, codifican. Crelier dice que en esta 

teoría “….nuestra habilidad para desenvolvernos […] depende de la capacidad 



EL ORIGEN DEL LENGUAJE EN LA TRADICIÓN HERMENÉUTICA 295 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 295 
 

para comprender el orden natural…” (p. 28) Por esto, es primordial para Leibniz 

fundar el lenguaje en lo racional.  

Ciertamente, esta visión formal de la lengua perfecta ya no sería cerrada 

porque al dirigirse a las relaciones propias de las cosas, tendría las herramien-

tas necesarias para continuar codificando nociones derivadas o entidades nue-

vas. La lengua perfecta podría evolucionar porque se concentraría en lo meto-

dológico y no en una ontología finita de objetos clasificados de acuerdo a cier-

tos accidentes. Pareciera que el camino viable se encuentra en “la ciencia gene-

ral de las formas” que proyectó Leibniz, porque al posicionarse en las modali-

dades el estudio habilita la posibilidad de nuevas conexiones de los primitivos. 

Sin embargo, no se puede negar que la simbolización numérica y el criterio de 

clasificación son tareas sumamente complicadas y seguramente insostenibles 

en algún punto del estudio. Por ende, Crelier señala que hay razones precisas 

para el fracaso de estos proyectos y de la concepción instrumentalista del len-

guaje en general.   

Por otro lado, Crelier sostiene la importancia de una revisión de algunos as-

pectos de la doctrina kantiana, alegando su implícita contribución a la concep-

ción del lenguaje. Crelier dice que podría parecer extraño detenerse en Kant 

para analizar un tema que, evidentemente, fue evitado por dicho filósofo y, 

más aun, con la intención de recorrer la lectura hermenéutica del asunto. No 

obstante, en el libro descubre una serie de razones fundamentales para soste-

ner la necesidad de abordar a Kant. Razones que, en sentido estricto, influen-

cian un tipo de interpretación particular de la hermenéutica y, en sentido am-

plio, “abren una posibilidad nueva para pensar el lenguaje”. (p. 44) 

Crelier afirma que Kant se posiciona entre las dos concepciones hasta ahora 

mencionadas porque la filosofía trascendental pone al lenguaje junto a la razón. 

Kant considera que más que emprender la tarea de crear una lengua perfecta, 

hay que explicitar el lenguaje propio de la razón. En este sentido, el lenguaje es 

de orden constitutivo de la experiencia; otra facultad y condición de posibilidad. 

Para Crelier, Kant personifica una bisagra entre la concepción del lenguaje 

según el modelo de la razón (Leibniz y el instrumentalismo) y la concepción de 

la razón según el modelo del lenguaje (Humboldt y la hermenéutica). (Cf. p. 

45) Puesto a que, desprende dos interpretaciones contrapuestas del lenguaje 

de la doctrina kantiana. La primera es la consideración del lenguaje como ins-



296 LETICIA BASSO MONTEVERDE 

 

 296 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

trumento empírico de designación y, la segunda, la lectura trascendental a par-

tir de las categorías como el lenguaje de la razón. 

Respecto de la primera, vinculada a la concepción instrumental, sostiene 

que el lenguaje corresponde a la facultad de designación (Bezeichnungsvermö-

gen). No obstante, inscribe el proceso de designación en un plano empírico y 

restringido a la lengua natural. De esta manera, se pierde la necesidad de cons-

truir una lengua perfecta porque ésta no sirve para codificar la complejidad in-

herente a los conceptos metafísicos. La lengua natural proporciona cierta fami-

liaridad y nos brinda los criterios para clasificar o descomponer lo que tenemos 

ante los ojos. Aunque, tal herramienta está subordinada a condiciones trascen-

dentales (a priori) que le brindan la posibilidad de conocer los objetos de la ex-

periencia a partir de una oferta perceptible y continua para toda simbolización 

(el concepto). En clave hermenéutica, se diría que las facultades le ofrecen el 

horizonte de sentido en el cual el lenguaje es empleado. Así pues, el lenguaje -

como instrumento designador- depende de las facultades de la razón, que sin-

tetizan los objetos para toda empresa lingüística. Entonces, en esta interpreta-

ción de la doctrina kantiana hay una separación entre la razón (universal y ne-

cesaria) y el lenguaje (particular y contingente).  

Respecto de la segunda lectura, Crelier señala que Kant también presentó 

argumentos para sostener la unidad entre pensamiento y lenguaje -en el senti-

do de un lenguaje de la razón. Para Kant existe una relación fuerte entre juicios 

y categorías, esta relación no puede desconocer la articulación lingüística del 

pensamiento. Pues indudablemente, el sujeto se comprende por medio del len-

guaje. Por lo tanto, en el nivel puro de las categorías se puede encontrar una 

forma de articulación compatible con el lenguaje (una especie de estructura a 

priori de todo lenguaje). Sería absurdo afirmar que las categorías en las cuales 

se funda nuestra comprensión de las cosas -cosas de las que hablamos en la 

experiencia- estuvieran totalmente aisladas del juzgar y el significado lingüísti-

co. De lo contrario, para qué el filósofo se esforzó en encontrar una comproba-

ción de la síntesis entre los conceptos puros y los objetos. Está claro que a Kant 

le preocupaba dar cuenta de la continuidad entre lo trascendental y lo empíri-

co1. 

 

 
1 Téngase en cuenta que esta preocupación sigue siendo fundamental en la hermenéutica bajo la forma 
del círculo de comprensión de la vivencia. 



EL ORIGEN DEL LENGUAJE EN LA TRADICIÓN HERMENÉUTICA 297 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 297 
 

Sin embargo, hay que destacar que en esta segunda interpretación el len-

guaje adquiere -al estilo de Leibniz- un carácter universal y formal. En síntesis, 

Crelier subraya que si se coloca al lenguaje natural a la altura de la razón, ésta 

última se destrascendentaliza. Pero si se considera al lenguaje de la razón tras-

cendental se recae otra vez en el conflicto propio de una separación entre len-

guaje y pensamiento.  

En el último inciso del capítulo, referido a la metacrítica de Hamann al a 

priori del lenguaje, Crelier presenta cómo dentro del círculo kantiano emerge un 

pensador que presenta una tesis fuerte en contra de la purificación de la razón 

y a favor de la futura interpretación hermenéutica del lenguaje. Hamann ha 

sido la figura que introdujo el pensamiento romántico y se posicionó en contra 

de la lectura de Kant. De este modo, pronunció: “la razón es lenguaje” y “sin 

palabra, ni razón ni mundo” (Cf. Crelier p. 58)  

Así pues, el pensador habla de tres purificaciones que sufrió la razón: (1) la 

independencia de la tradición y las costumbres, (2) la liberación de la experien-

cia y la inducción cotidiana y (3) la separación del lenguaje. Esta última es la 

que le interesa criticar a Hamann. Habidas cuentas, para él todo el proceso del 

pensar parte del lenguaje. Por consiguiente, a la inversa de Kant, considera que 

toda la estructura trascendental se funda en el lenguaje (entendido como len-

gua natural). Hamann opina que tal prioridad del lenguaje puede analizarse en 

el plano a posteriori y en el a priori. Al respecto, Crelier destaca que lo más dis-

cutible es encontrar cuáles son las cualidades a priori del lenguaje en la intui-

ción (sonidos y letras) y en el entendimiento (significado de las palabras y su 

institución). En este caso, se complica sostener que estos ejemplos de la distin-

ción sean a priori. Uno tendería a considerarlos como un producto de la tradi-

ción y el uso. Por este motivo, Crelier señala que Hamann distingue entre pala-

bras y significados determinados (particulares) e indeterminados (universales) -

aludiendo a su versión subjetiva empírica y su versión objetiva trascendental. 

Por lo tanto, el lenguaje afecta el proceso entero del conocimiento. 

Con todo, lo principal es destacar la transformación del carácter a priori del 

lenguaje a partir del interés por el cruce sintético. El lenguaje es a priori arbi-

trario porque su realidad es histórica y fáctica, y a posteriori necesario pues es 

la condición de posibilidad y elemento constitutivo del conocimiento. De esta 

manera, Crelier indica que la razón se despurifica al inscribirla en la lengua na-

tural dependiendo, entonces, del devenir histórico. Estas conclusiones no son 



298 LETICIA BASSO MONTEVERDE 

 

 298 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

otra cosa que una puesta al descubierto del meollo propio de la filosofía tras-

cendental.  

Finalmente, Crelier analiza las teorías de Herder y Humboldt acerca de la 

lengua natural y su relación con la razón. Crelier inscribe estas teorías en la 

concepción hermenéutica del lenguaje. Aquí el lenguaje pasa a ser un factor 

constitutivo del mundo y su conocimiento. Sin embargo, tal lenguaje no posee 

una naturaleza a priori (en el sentido clásico) sino que se vale de una lectura 

histórica que recoge del devenir de la experiencia las claves necesarias para 

articular lo dado. De este modo, el lenguaje es cuasi trascendental porque de-

termina tanto el origen como el fin de la experiencia. Ya no es un instrumento 

sino la materia y la forma de la práctica.  

Ahora bien, una diferencia sustancial entre Herder y Humboldt consiste en 

que Herder presenta un estudio genético del lenguaje y Humboldt afirma que 

no existe un punto cero del lenguaje. El primero, inicia su investigación en el 

orden de lo natural y distingue a los hombres de los animales. Herder plantea 

que el lenguaje es un elemento central a través del cual el sujeto aprende a 

conceptualizar su realidad; le da sentido. De este modo, reflexión y lenguaje 

van de la mano gracias a la interpretación biologicista que rescata del hombre 

la amplitud del campo de acción, la libertad de elección y la falta de instintos 

como detonantes de la actividad compensatoria que ejerce el animal humano. 

Por lo tanto, el tratamiento se contextualiza en un recorrido en donde el len-

guaje es una invención co-originaria al pensamiento. Por el contrario, para 

Humboldt el lenguaje está emparentado con lo social; es algo que le está dado 

ya al hombre desde siempre y que, por eso, determina la experiencia. Para este 

pensador el lenguaje es estrictamente el de una comunidad. Está marcado por 

la tradición de un pueblo y por una serie de figuras del mundo particulares que 

configuran la experiencia de cierta manera. Por ende, para Humboldt todo es 

lenguaje o se comprende a partir de él. No hay una realidad independiente del 

lenguaje de cada uno. Aquí se habla de un “idealismo lingüístico” y se indica la 

irrebasabilidad del lenguaje. Al punto de sostener -al estilo analítico- la prepon-

derancia de referencias indirectas por sobre las directas2. 

 

 
2 Ya veremos que con la hermenéutica y su seguimiento de la máxima “a las cosas mismas” esto puede 
descartarse.    



EL ORIGEN DEL LENGUAJE EN LA TRADICIÓN HERMENÉUTICA 299 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 299 
 

No obstante, ambos autores sientan las bases para la perspectiva hermen-

éutica del siglo XX que traduce la estructura del lenguaje en el lema “algo como 

algo”. Así pues, Herder y Humboldt se alejan de la lectura instrumentalista y 

meramente designativa para integrar el significado y la referencia en una sola 

unidad. El carácter funcional que adquiere el lenguaje (con la lectura formal de 

“algo como algo”) ya no se sustrae de la vida, sino que se enraíza en ella (con 

la atención en lo material y fáctico). Ahora, las cosas a las que el hombre se 

refiere no se ven ni a través de los ojos de un realista ni de un idealista porque 

materia y forma convergen haciendo que lo trascendental se temporalice y lo 

empírico trascienda. Vale la pena rescatar un pasaje del libro de Crelier: 

“…mientras la materia lingüística abre una diversidad de mundos y no acepta 

validez universal de ningún tipo, la forma comunicativa, anclada en una dispo-

sición humana fundamental, tiene un carácter universal y fundamental” (p. 86) 

Esta dualidad inherente a lo dado y lo producido será un elemento clave para la 

interpretación heideggeriana del sentido.  

El problema que presenta esta mirada es ¿cómo hacer para dar lugar a una 

cuota de objetividad? Si la lengua que constituye el mundo es la lengua de cada 

pueblo o la lengua que se forma con uno, se dificulta sostener un horizonte de 

sentido común. Pareciera que la referencia se relativiza y la perspectiva decan-

ta en un idealismo también “ontológico”. Aunque, tal idealismo podría rechazar-

se partiendo del principio de intersubjetividad dialógica que estructura para 

Humboldt al habla (Rede). Humboldt hace que el habla y con ella el diálogo, 

sean condiciones previas para todo pensamiento. De esta manera, se supone 

que todo sentido y articulación de mundo parte de un trasfondo dialógico que 

asegura la objetividad de lo dado. Así pues, para Humboldt el lenguaje condi-

ciona cada momento o faceta de la configuración de nuestra realidad y de la 

que compartimos. Para Crelier está sería una concepción holista del lenguaje 

opuesta al atomismo de la concepción instrumentalista. Dado que, a pesar de 

encontrar diversas concepciones de mundo cada una de ellas se inscribiría en 

una totalidad dialógica que las haría viables mas allá de ellas mismas.  

Lo principal dentro de esta discusión sobre el lenguaje y, en particular, res-

pecto de la defensa de esta lectura “idealista u holista” se encuentra en la dis-

tinción específica -que aporta la hermenéutica contemporánea- entre una obje-

tividad ya producida y una intersubjetividad a producirse. La “pre-comprensión 



300 LETICIA BASSO MONTEVERDE 

 

 300 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

del mundo” heideggeriana-gadameriana y la idea de una “comunidad de comu-

nicación” apeliana ofrecerán las nuevas pautas para revisitar este problema.   

Luego de introducir en el segundo capítulo una descripción de algunos as-

pectos de las teorías de Heidegger y Gadamer en torno al recorrido de la pro-

blemática del lenguaje desarrollada en el libro, Crelier retoma la discusión que 

se desprende de la lectura trascendental en el ámbito del giro lingüístico de la 

pragmática de Apel. Allí se detiene en los motivos específicos que acusan de 

idealista a la perspectiva hermenéutica. Frente a estos la pragmática trascen-

dental postula sus razones y establece formas para entablar una comunicación 

que vele por la objetividad del conocimiento y la intersubjetividad de sus acto-

res. 

Esta propuesta pierde de vista, sin duda alguna, el complejo entramado de 

sentido que -para Heidegger y Gadamer- precede a toda posible relación entre 

los hombres o entre sus mundos. La hermenéutica y su descripción fenome-

nológica descubren la estructura formal que constituye a las vivencias, y aporta 

la unidad y el sostén de los actos en el plano originario3. Crelier no explica en 

su libro que este nivel primario de análisis parte de una comprensión distinta de 

lo trascendental, con la cual la pragmática no comulga. Heidegger funda lo 

trascendental en lo fáctico y, por ende, se desliga del rasgo subjetivo que po-

dría decantar en la crítica de un idealismo. La hermenéutica ha desacreditado 

con fuerza a la visión subjetivista que pierde de vista lo dado y que precisa lle-

var a cabo una comprobación para contrastar la evidencia de los actos. De este 

modo, aquello que el Dasein experimenta mantiene en juego lo personal y lo 

meramente dado. 

Al respecto, hay que subrayar que la hermenéutica fenomenológica de Hei-

degger transformó el sentido clásico de lo trascendental pues retomó de la doc-

trina kantiana la importancia de la síntesis de lo subjetivo y lo objetivo4. De 

esta manera, lo trascendental ya no se reduce a condiciones de posibilidad de 

la experiencia por parte de un sujeto, sino a condiciones que abarcan además 

 

 
3 Crelier no dice que pese a la crítica a la filosofía de la conciencia husserliana hay en esta interpretación 
de Heidegger una influencia indudable del concepcto del presente viviente y el flujo de las vivencias de 
su maestro. En realidad esta pre-estructura significativa de lo dado no debería tenerse por idealista o 
relativista, si se ve su carácter práctico, singular e histórico, porque para Heidegger se inserta y funda 
en la manifestación del todo unitario del acontecer de vivencias.   
4 Como se mencionó previamente, a Heidegger le interesa mostrar que el sentido de las cosas depende 
del cruce de lo ya constituido y lo producido por el hombre. Crelier pondrá en este cruce al lenguaje 
porque dentro de su interpretación rescatará dos versiones: la que vincula al lenguaje con un aspecto 
constitutivo-originario y la que refiere el lenguaje al aspecto constituyente-derivado. 



EL ORIGEN DEL LENGUAJE EN LA TRADICIÓN HERMENÉUTICA 301 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 301 
 

el plano del objeto -entendido entonces como lo que se muestra y no lo que se 

representa. El sentido de las vivencias y la reconstrucción que de éstas realiza 

la hermenéutica, tiene en cuenta todos los factores que confluyen en el proce-

so. Por eso, no precisa de una verificación de la relación entre lo dado y lo re-

presentado porque, de hecho, son lo mismo. De esta forma elimina la posibili-

dad de un idealismo. Por lo tanto, toda preocupación por la dimensión comuni-

cativa del lenguaje -en el sentido apeliano- es un tema derivado, es decir, sim-

plemente subsidiario al trasfondo originario que los filósofos plantean. 

En la hermenéutica el lenguaje tiene un papel activo en el proceso de confi-

guración del entorno significativo de las vivencias. Un sentido que va de la ma-

no del carácter histórico que sedimenta una tradición y conecta el acontecer 

humano con el flujo de la vida misma. En este sentido, el lenguaje es un ele-

mento constituyente del mundo, es decir, es parte del mundo en cuanto a que 

lo modela (re-significa o actualiza). Pero para sostener que este sea un elemen-

to constitutivo del mundo y del hombre mismo, hay que valerse del proceso de 

realización fáctica de lo trascendental (es decir, de la consideración del lenguaje 

como un modo de ser esencial que se realiza en la experiencia) porque, de otro 

modo, el plano originario excede al lenguaje.  

La idea heideggeriana de una pre-comprensión en la cual el Dasein se en-

cuentra de entrada siendo en el mundo, implica un tipo particular de relación 

con las cosas (similar en algún aspecto a la lectura moderna). Puesto a que la 

pre-comprensión heideggeriana alude a una instancia originaria de carácter 

pre-lingüístico en la cual tenemos de forma implícita una orientación, disposi-

ción y articulación inteligible de lo dado. Esta instancia que Heidegger quiere 

recuperar y hacer explícita a través de un tipo distinto de objetivación a la teó-

rica, no es lo mismo que el nivel teórico en el cual el Dasein -siguiendo sí la 

interpretación de Humboldt- tiene una relación con las cosas condicionada 

(marcada por presupuestos). El mundo que experimenta el Dasein viene carga-

do de “significados” que determinan nuestra experiencia. No obstante, este 

momento en el cual el Dasein experimenta lo dado a partir de conceptos pre-

vios (lingüísticamente modelados) que limitan el “sentido” de la vivencia tiene, 

más bien, que ver con su carácter derivado5. 

 

 
5 Se hace difícil acordar con Crelier en el punto de que lo originario sea “la base misma del lenguaje” (Cf. 
p. 132), llevando a considerar a esta instancia primaria como no pre-lingüística. Hay una distancia im-
portante entre lo que los modernos entienden por lenguaje y lo que Heidegger entiendo por sentido o 



302 LETICIA BASSO MONTEVERDE 

 

 302 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

Entonces, la idea de una pre-comprensión que habilita cierto horizonte 

común de sentido a las experiencias de todos y que libera a Heidegger de la 

crítica de un idealismo, no está vinculado con su concepción del lenguaje (en el 

sentido tradicional) sino con el ámbito originario pre-lingüístico. Esto deja en 

evidencia, el papel que el lenguaje tendría para Heidegger respecto de la confi-

guración de mundo y la condición previa del trasfondo de objetividad que tiñe 

todas las vivencias de los hombres6.  

Gadamer se encarga de retomar el sentido dialógico de la comprensión en 

Humboldt, incorporando nuevamente el lenguaje -en el aspecto material de la 

enunciación- al plano constitutivo. Aquel que Heidegger descuida al no temati-

zar en profundidad el asunto de la intersubjetividad en el plano de la constitu-

ción del mundo. En efecto, para Gadamer la causa de la intersubjetividad per-

manece en lo originario. Pues bien, el filósofo plantea al lenguaje más allá del 

sujeto, en el plano supra-subjetivo del acontecer. El hombre vive en la lengua y 

comprende al mundo de forma lingüística. De esta manera, el ámbito de objeti-

vidad en el cual se maneja surge de una “fusión de horizontes” que proporciona 

la historia misma. Por lo tanto, el lenguaje condiciona la experiencia y modela 

la tradición abriendo perspectivas -como Humboldt creía.  

Según Apel este relativismo genera un problema porque en toda conversa-

ción o interpretación de textos -por dar un ejemplo gadameriano- intervienen 

distintas lecturas. La falta de primacía de una sobre otra genera la imposibilidad 

de acceder a una versión dominante que logre corregir o sostener una postura 

válida frente a otras. No obstante, Gadamer sostiene que el lenguaje no debe 

tomarse como un instrumento para articular algo extra-lingüístico. El asunto en 

cuestión encamina la conversación o el cruce de perspectivas hacia una verdad. 

La lengua termina siendo lo que compartimos porque nos fuerza a encontrar 

junto al otro el sentido. Crelier afirma que: “En la experiencia hermenéutica, no 

pueden separarse forma lingüística y contenido transmitido (…) el entendimien-

 

 
significatividad. Sin embargo, dado a que para Heidegger las vivencias son de carácter histórico y, por 
ende, de entrada se experimentan a partir del legado que la tradición aporta, podría decirse que en un 
comienzo -cronológicamente hablando- el Dasein entiende lo dado a través de conceptos lingüísticamen-
te definidos. Ahora, este es un plano distinto del nivel originario del sentido de las cosas que el filósofo 
alemán quiere rescatar. 
6 Crelier, por su parte, quiere ir más allá de la distinción sentido-significado y entender la articulación 
inteligible de lo dado como un tipo de concepción del lenguaje. Así cuestiona “…qué fenómeno se identi-
fica propiamente con el lenguaje -¿la sintaxis, la materialidad de las palabras, el significado de los 
términos expresados en el habla, etc.?-” (p. 111) 



EL ORIGEN DEL LENGUAJE EN LA TRADICIÓN HERMENÉUTICA 303 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 303 
 

to es un proceso vital en el que vive su representación una comunidad de vida” 

(Cf. p. 150)  

Ahora bien, hasta qué punto se puede hablar de una lingüisticidad origina-

ria si las diversas perspectivas históricas de lo dado no permiten habilitar una 

respuesta acabada. Pareciera que nuevamente el lenguaje se entiende en su 

carácter formal. De otro modo, el contenido realizado es una versión singular 

de la comprensión de un hecho. Pero, para Gadamer las versiones no dejan de 

ser una presentación lingüística ya dada. Esta es una de las paradojas que Cre-

lier quiere rescatar de la postura gadameriana: hablamos del lenguaje como 

una estructura compartida y potencialmente infinita o una forma eventual y 

finita de lo realizado. Hay una tensión entre la interpretación particular y el 

sentido potencial de lo no dicho que la figura de la conversación presenta con 

claridad y que para la hermenéutica no representa un problema sino la forma 

adecuada de ver el mundo.  

 En el tercer capítulo del libro, Crelier destaca que Apel hará un aporte 

significativo a la filosofía hermenéutica del lenguaje porque retomará el pro-

blema hermenéutico -de la pretensión  del acceso a una lingüisticidad universal 

a través de la perspectiva finita de la lengua natural e histórica- para encontrar 

una salida. Eso sí, como anteriormente se dijo, a partir de una lectura kantiana 

tradicional. Para Apel la hermenéutica cometió el error de dejar fuera de su tra-

tamiento la cuestión de la validez del conocimiento. Apel considera que en la 

pre-estructura de comprensión juegan un papel esencial las condiciones de po-

sibilidad establecidas, pues regulan toda comunicación viable y todo principio 

de verdad.  

No obstante, el filósofo presenta una lectura trascendental de la hermenéu-

tica que traiciona el punto inicial de la fenomenología hermenéutica heidegeria-

na: la descripción inmediata de lo dado. Heidegger se posiciona, justamente, en 

contra de la visión fenomenología trascendental husserliana que plantea una 

mirada gnoseológica y propone la epojé para despegarse de las contingencias 

sensibles que enturbian el objeto de estudio. Epojé que, en algún sentido, Apel 

aprueba al introducir un nivel de análisis y fundamentación extra-histórica en el 

cual se logra un progreso del conocimiento, que permite afirmar tesis universa-



304 LETICIA BASSO MONTEVERDE 

 

 304 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

les7. Por el contrario, el filósofo de la Selva Negra abandona las pretensiones de 

validez universal y descarta el proceso de verificación, en pos de efectuar un 

retroceso hacia una instancia originaria pre-normativa. En este sentido, presen-

ta -y parece que Apel omitió esto- otra forma de comprender la noción de ver-

dad, los enunciados, y hasta la lógica. Incluso, tal como se mencionó más arri-

ba, las nociones de trascendental y a priori se transforman profundamente para 

desligarse de los matices meramente subjetivos y gnoseológicos a los que la 

lectura apeliana subscribe. De hecho, en el período de los cursos de Marburgo 

(1923-28), en el cual se incluye a Sein und Zeit, Heidegger resignifica estos 

conceptos e introduce la idea de una lógica hermenéutica que interpreta el 

mundo o lo viviente bajo la óptica fenomenológica aquí naciente. Por consi-

guiente, Apel no hace otra cosa más que retroceder a un estado primitivo, cla-

ramente superado por Heidegger. 

Sin embargo, Crelier destaca que Apel no deja de preocuparse por el desti-

no de la filosofía -si se siguen posturas que destrascendentalizan el tratamiento 

al punto de hacer relativa e histórica la verdad. Por lo tanto, el autor también 

pierde de vista el esfuerzo heideggeriano por encontrar otra manera de enten-

der las estructuras trascendentales que sintetizan lo dado -incluso, en el se-

gundo período de su obra. Pues, la universalidad de sus estructuras se mantie-

ne, aunque se entiendan éstas en otro plano semántico. Heidegger mantendrá 

siempre la contraposición entre el contenido particular (ente) y la forma univer-

sal de lo dado (ser). Este será su modo de ver lo trascendental. A propósito, a 

la pregunta de Crelier que dice: ¿Es suficiente considerar que el a priori de la 

facticidad es la condición de validez de una hermenéutica como la heideggeria-

na? Se responde que mientras se tenga por a priori al conjunto de lo particular 

y lo universal (es decir, a la realización de la síntesis) podrá tenerse por válida 

la propuesta. Pero, según Apel hace falta algo más. Para lograr la validez del 

conocimiento introduce nuevamente la mediación sígnica que aportaría una 

etapa semiótica de interpretación lingüística convencional. Así, se alcanzan la 

universalidad y la intersubjetividad que él sostiene como necesarias. De este 

modo, la objetividad de aquello que conocemos se obtiene de la consecuente 

 

 
7 En tal caso, para Apel la argumentación y validez de los enunciados dentro de una comunidad real 
(histórica) deben fundarse en el nivel trascendental de una comunidad ideal de comunicación que regula 
y da estabilidad al conjunto de presupuestos y razones establecidas.  



EL ORIGEN DEL LENGUAJE EN LA TRADICIÓN HERMENÉUTICA 305 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 305 
 

intervención del lenguaje. Diluyéndose, entonces, la gran contribución de la vía 

hermenéutica. Esto es, la unidad de las cosas, el pensamiento y el lenguaje.  

Finalmente, en el último capítulo del libro Crelier se detiene en dos posibili-

dades encubiertas por la versión idealista de la filosofía hermenéutica del len-

guaje. La primera de ellas se refiere al inconveniente de que en un lenguaje 

formal como el de las ciencias matemáticas, se prescinda de la lengua natural. 

Dado que en algún momento de la praxis matemática hay que discutir o expli-

car determinados aspectos haciendo uso de la lengua histórica y natural. Por 

otro lado, la segunda de ellas apunta a la dificultad que aparece cuando en las 

ciencias cognitivas se intenta sostener la tenencia de mundo en animales no 

humanos. Pues bien, si para la hermenéutica toda comprensión se maneja en el 

plano lingüístico, los animales carentes de habla no podrían entender o mane-

jarse en su entorno e incluso comunicarse. Para Crelier estos dos casos decan-

tan en dos objeciones hechas al idealismo hermenéutico: “De un lado, existe la 

sospecha de que no todo lo comprendido tiene un carácter lingüístico […] y, del 

otro lado, no todas las capacidades cognitivas y volitivas de quienes conocen o 

comprenden están configuradas lingüísticamente o sometidas a categorías lin-

güísticas” (p. 216). 

Ahora bien, la perspectiva hermenéutica del lenguaje no puede reducirse a 

una lectura idealista. El trabajo de la hermenéutica va más allá de la lectura 

gadameriana y apeliana, en su versión más radical. Pues bien, del hecho de que 

todo evento u objeto de la experiencia pueda ser explicitado lingüísticamente -

afirmación que incluso puede tambalear si uno se adentra en la obra heidegge-

riana, por ejemplo. No se sigue, que el lenguaje preceda necesariamente a todo 

ámbito de la experiencia o dimensión de la vida. Más allá de los ejemplos pro-

porcionados por Crelier acerca de las conductas de animales no humanos y de 

niños pequeños, puede encontrarse en la base fundante de la hermenéutica 

contemporánea y en otras lecturas que la influenciaron, la preocupación por 

dilucidar la relación entre el nivel pre-lingüístico de la experiencia y la capaci-

dad para objetivarlo8. 

 

 
8 En efecto, el propio Heidegger en la primera etapa de su obra ha estudiado con intensidad el nivel pre-
lingüístico de la experiencia -que en su momento denomino, para distinguirlo de la articulación predicati-
va, ámbito pre-mundano (Vorweltliche). El filósofo presentó la posibilidad de encaminar la investigación 
hacia una forma particular de objetivar ese ámbito pre-lingüístico de manera adecuada. Es decir, lograr 
explicitar esa dimensión originaria sin hacer uso de la posición teórica derivada. De allí, procede la famo-
sa noción metodológica de la indicación formal (formale Anzeige). Recurso que Heidegger emplea para 
traslucir en un análisis metalingüístico el proceso de objetivación de lo pre-mundano, como se dijo, mo-



306 LETICIA BASSO MONTEVERDE 

 

 306 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

Crelier da cuenta de esto al final de su texto y presenta una exploración de 

la dimensión comunicativa pre-lingüística por medio de un análisis de la infraes-

tructura del lenguaje convencional a partir de las teorías de Mead, Habermas y 

Tomasello. Puesto a que le interesa insistir en el estudio de la intersubjetividad 

inherente a esta faceta previa. Entonces, más que la pregunta por la objetivi-

dad de eso originario que el hombre experimenta en la vivencia cotidiana, quie-

re estudiar la génesis de la comunicación antes de toda predicación de la mis-

ma. De esta manera continua con el tratamiento potencial de aquello que se 

delimita luego con el lenguaje a fin de concluir en la pregunta por la significati-

vidad previa compartida.  

Bajo esta temática problematiza la existencia o no de cierta conciencia de la 

identidad de significados para que pueda darse la comunicación o intercambio 

respecto de algo. En tal caso, además de la identidad ontológica hace falta una 

identidad de sentido que garantice la “validez intersubjetiva” -como sostiene 

Habermas. Al respecto, Crelier indica que la dificultad aparece cuando se quiere 

compatibilizar la dimensión normativa irreductible (de lo convencional) con la 

dimensión primitiva originaria (de lo pre-lingüístico).  

En la teoría Mead existe un “significado objetivo o natural” -previo al ámbi-

to público- que sostiene la infraestructura comunicativa. Ahora bien, para Cre-

lier este significado recae en un “idealismo objetivo” que escapa a la conciencia 

de los participantes y desdibuja los límites de las conductas entre humanos y 

animales. Aquí se pierde el camino hacia una intersubjetividad lingüística. Por 

otro lado, en la teoría de Habermas naufraga la idea misma de una infraestruc-

tura previa porque el lenguaje convencional ya está en juego desde un inicio 

con la intersubjetividad requerida.  

A todo esto, Crelier se pregunta: “¿Cómo describir entonces la génesis lógi-

ca del lenguaje, la estructura en la que se apoya y de la que se obtiene bási-

camente su significatividad? (p. 250) Crelier considera que se trata de una es-

tructura objetiva y social compartida, pero no convencional. Con la teoría de 

Tomasello, Crelier se introduce en la descripción de esta infraestructura previa 

que permite la comunicación y que se caracteriza por su origen natural -a dife-

rencia de la determinación histórica que para Crelier le imprime la hermenéuti-

 

 
mento previo a toda distinción teórica en donde lo dado se experimenta antes de su configuración lin-
güística. 



EL ORIGEN DEL LENGUAJE EN LA TRADICIÓN HERMENÉUTICA 307 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 307 
 

ca al sentido originario. Así pues, Tomasello establece una postura intermedia 

entre Mead y Habermas al rescatar de la infraestructura tres condiciones: (1) la 

capacidad de señalar por medio de gestos, (2) las motivaciones y habilidades 

subjetivas que permiten leer gestos y (3) la emergencia de lo convencional. 

Con esto se logra un recorrido gradual de lo natural a lo convencional. En sínte-

sis, Crelier destaca que “…un lenguaje histórico y convencional procede de una 

instancia pre-lingüística en donde ya funciona plenamente la comunicación.” 

(Cf. P. 270) En este sentido, los humanos pueden comprenderse o llegar al 

mismo estado reflexivo sin siquiera encontrarse aún en la dimensión simbólica 

de lo lingüístico. Con esta tesis Crelier cierra el libro pero, a la vez, abre la dis-

cusión a una gran variedad de preguntas que siguen latentes bajo esta afirma-

ción. Preguntas que deben ser atendidas porque mucho queda por decir del 

origen del lenguaje en las tradiciones aquí aludidas. 

  

 

 



 



Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014, 309-323. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 

 

 

 

¿ES POSIBLE UNA FENOMENOLOGÍA DEL MUNDO DE LA VIDA? 

 

COMENTARIO  A  HANS BLUMENBERG,  

TEORÍA DEL MUNDO DE LA VIDA,  

TRAD. DE GRISELDA MÁRSICO Y UWE SCHOOR, BUENOS AIRES, F.C.E, 2013, 276 PP.  

  

  

Luis Durán Guerra 
Universidad de Sevilla, España 

lduran@aafi.es  

 
 
  

1 

 

La fenomenología es, sin duda, una de las corrientes filosóficas contem-

poráneas a la que más atención ha dedicado Hans Blumenberg (1920-1996), 

un fenomenólogo sui generis él mismo que ha reconocido a Husserl como uno 

de sus grandes maestros. Entre los textos sobre fenomenología publicados en 

vida del autor destacamos los siguientes: “«Mundo de la vida» y tecnificación 

bajo los aspectos de la fenomenología”, aparecido en 1963 e incluido en Las 

realidades en que vivimos1, “Mundo de la vida y concepto de realidad”, publica-

do en inglés por primera vez en 1972 y la primera parte de su importante libro 

de 1986 Tiempo de la vida y tiempo del mundo2 titulada “El malentendido del 

mundo de la vida”, sin olvidar la tercera parte de este mismo libro sobre “La 

fundación originaria” en el fundador de la fenomenología. En cuanto a las publi-

caciones póstumas que también se ocupan de esta escuela fundamental del 

siglo XX debe destacarse por el momento la recopilación Zu den Sachen und 

züruck3 y la obra objeto de esta recensión, Theorie der Lebenswelt4, un texto 

donde el gran filósofo alemán vuelve a abordar un tema que ocupa en el con-

 

 
1 H. Blumenberg, Las realidades en que vivimos, Paidós, Barcelona, 1999. 
2 H. Blumenberg, Tiempo de la vida y tiempo del mundo, Pre-Textos, Valencia, 2007. 
3 H. Blumenberg, Zu den Sachen und züruck, Suhrkamp, Frankfurt, 2002. 
4 H. Blumenberg, Theorie der Lebenswelt, Suhrkamp, Berlin, 2010. 

mailto:lduran@aafi.es


310 LUIS DURÁN GUERRA 

 

 310 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

junto de su obra un lugar central y sobre el que nunca habría dejado de re-

flexionar. Era, pues, necesario aclarar qué se entiende por “mundo de la vida” 

en cada caso, una noción que estaba lejos de tener un significado unívoco y 

que hasta había generado un malentendido en el seno de la propia fenomeno-

logía.  

Blumenberg se había ocupado ya críticamente de la filosofía de Husserl en 

su tesis de habilitación5 sobre la crisis de la fenomenología después de la publi-

cación de las Ideas. El fundador de la metaforología no habría dudado, por lo 

demás, en dar un giro fenomenológico a su teoría más pregnante: la concep-

ción de la “metáfora absoluta” formulada por primera vez en sus célebres Para-

digmas para una metaforología6. La tesis de este trabajo es que existen metá-

foras que no se pueden reducir a conceptos y de ahí el nombre de absolutas 

que Blumenberg les confiere. Pero en un texto teórico que coloca como apéndi-

ce de su ensayo Naufragio con espectador7, la metáfora absoluta ya no era el 

terminus a quo del concepto, pues Blumenberg se da cuenta de que la metáfora 

procede a su vez de una esfera aún más originaria que aparece aquí como el 

“sostén motivacional constante de toda teoría”: el mundo de la vida (Lebens-

welt). Pero Blumenberg ha vinculado a la fenomenología incluso el que pasa por 

ser su proyecto filosófico más ambicioso, la creación de una antropología filosó-

fica que en su vasto tratado póstumo Descripción del ser humano8 reviste nece-

sariamente los caracteres de una “antropología fenomenológica”. La “fenome-

nología de la historia” que nuestro autor ha pergeñado muestra, en última ins-

tancia, que la deuda contraída por el filósofo de Lübeck con la corriente filosófi-

ca inaugurada por Edmund Husserl no será nunca suficientemente exagerada 

por mucho que aquél haya pretendido llevarla también más allá —mediante la 

introducción de la facticidad— de lo que sus presupuestos teóricos permitían en 

un principio. Ahora bien, en la medida en que no es posible una fenomenología 

de la historia sin abordar al mismo tiempo las realidades históricas que repre-

sentan los llamados Lebenswelten, parecía ser sólo cuestión de tiempo —no 

obstante su inveterada renuencia a los pronunciamientos teóricos— que Blu-

 

 
5  H. Blumenberg, Die ontologische Distanz. Eine Untersuchung über die Krisis der Phänomenologie 
Husserls, Kiel, 1950. 
6 H. Blumenberg, Paradigmas para una metaforología, Trotta, Madrid, 2003. 
7 H. Blumenberg, Naufragio con espectador. Paradigma de una metáfora de la existencia, Visor, Madrid, 
1995. 
8 H. Blumenberg, Descripción del ser humano, FCE, México, 2011. 



¿ES POSIBLE UNA FENOMENOLOGÍA DEL MUNDO DE LA VIDA? 311 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 311 
 

menberg se hiciera cargo reflexivamente del que puede considerarse el tema 

fundamental de la fenomenología del último Husserl. 

 

 

2 

 

El término Lebenswelt había sido acuñado por Husserl, como el propio Blu-

menberg nos recuerda en Tiempo de la vida y tiempo del mundo, en un texto 

sobre Kant de 19249, si bien sólo en la postrera Krisis desarrollaba la idea del 

olvido por parte de las ciencias de su común origen en el “mundo de la vida” 

como una de las razones fundamentales de lo que el filósofo moravo llamaba 

“la crisis de las ciencias europeas”10. Con la expresión “mundo de la vida” se 

refería Husserl al mundo vivido que todavía no es tematizado por teoría alguna 

en cuanto es “lo que se da por sentado o supuesto” y que la crítica de la razón 

de Kant presupone como existente sin más. Pues bien: a pesar de que reconoc-

ía que el mundo de la vida no es dado de una vez para siempre, Husserl no 

había dudado nunca de la posibilidad de una ciencia de la Lebenswelt. Lo que 

niega Blumenberg en Teoría del mundo de la vida, aunque nos parezca paradó-

jico, es la posibilidad de una ciencia semejante. Pues en el mundo de lo que se 

da por sentado, la teoría todavía no es posible o ya no es necesaria. El mundo 

de la vida, como “universo de lo sobreentendido”, es una esfera que no puede 

ser tematizada como tal, pues mientras vivimos en él no somos conscientes del 

mismo y cuando nos parece convertirlo en un objeto de conocimiento lo sobre-

entendido ya ha desaparecido. Dicho de otra forma: aunque lo sobreentendido 

sea la nota esencial del mundo de la vida, no nos garantiza que entendamos eo 

ipso al mundo de la vida. No espere, pues, el fenomenólogo encontrar en este 

libro lo que su título promete: antes al contrario, todo él sería la demostración 

palpable de la imposibilidad teórica en la que se ve la fenomenología de descri-

bir el mundo de la vida. 

 

 
9 Cfr. E. Husserl, Kant und die Idee der Traszendentalphilosophie, R. Boehm (ed.), en Erste Philosophie 
(1923/24). Erster Teil, Gesammelte Werke, Nijhoff, La Haya, 1950 ss, vol. VII, p. 232. 
10 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die Transzendentale Phänomenologie, W. 
Biemel (ed.), en Gesammelte Werke, op. cit., vol. VI, 1954, cfr. especialmente Parte III: §§ 28, 29, 33, 
34, 44, 51. Sobre el tema del mundo de la vida véase el reciente volumen de la Husserliana, E. Husserl, 
Die Lebenswelt. Texte aus den Nachlass (1916-1937), R. Sowa (ed.), en Gesammelte Werke, vol. 
XXXIX, Springer, Dordrecht, 2008. 



312 LUIS DURÁN GUERRA 

 

 312 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

El editor de Teoría del mundo de la vida, Manfred Sommer, ha reunido en 

este volumen cinco manuscritos mecanografiados provenientes del Nachlass 

blumenberguiano que se custodia hoy en el Archivo Alemán de Literatura de 

Marbach. Junto a estos textos, Sommer ha creído oportuno reeditar dos ensa-

yos sobre el tema del mundo de la vida que ya habían sido publicados en vida 

de Blumenberg y que constituyen los capítulos V y VI del presente libro. Según 

nos aclara en su “Nota sobre la edición” (pp. 271-273): “La presente edición 

contiene todos los manuscritos del legado identificados con la signatura THL, 

que indica que forman parte del mismo conjunto” (p. 272). No obstante, la di-

visión en capítulos de Teoría del mundo de la vida obedece enteramente al cri-

terio de su editor, pues Blumenberg no dejó especificado en ningún momento 

qué lugares sistemáticos podrían haber ocupado sus textos en un hipotético 

libro sobre el mundo de la vida. A excepción, pues, de los ensayos ya publica-

dos a los que nos hemos referido, los títulos de los capítulos I, II, III, IV, así 

como el VII, que se coloca como apéndice, son meros agregados del editor 

Manfred Sommer, si bien éste nos advierte que “se han elegido formulaciones 

que el propio autor usa o sugiere en su texto”. Realizada esta somera descrip-

ción externa del libro pasamos ya a dar cuenta de su contenido. 

 

 

3 

 

El capítulo I, el más extenso de los que componen el volumen, se basa en 

un manuscrito sin título de paginación continua que Sommer subdivide en ocho 

secciones a las que antepone un subtítulo elegido asimismo por él. “¿Bajo qué 

presupuestos es posible hablar, entonces, de una “teoría del mundo de la vida”, 

postularla?”, pregunta Blumenberg. Éste comienza señalando la indetermina-

ción del concepto “vida” en una expresión de la que no se puede decir que Hus-

serl nos haya dado una definición. En el lapso de tiempo que va de la filosofía 

de la vida (de Bergson a Simmel) a la filosofía del ser (Heidegger) se habrían 

ensayado todas las combinaciones posibles con “vida”. Husserl, sin embargo, 

no había bebido en las fuentes del vitalismo para forjar el famoso concepto, 

sino en el positivismo de Mach y Avenarius, “con su programa de describir la 

“visión natural del mundo” y de constituirla en el punto de partida de una filo-



¿ES POSIBLE UNA FENOMENOLOGÍA DEL MUNDO DE LA VIDA? 313 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 313 
 

sofía de las fundamentaciones elementales de toda teoría” (p. 25). Blumenberg 

contextualiza el gran descubrimiento husserliano:  

 

Si se ve la situación de la filosofía alemana a comienzos de los años veinte deter-

minada por la constelación de cuatro miembros que constituyen el neokantismo, la 

fenomenología, la filosofía de la vida y el positivismo de Praga, el “mundo de la vi-

da” de Husserl significa, el año en que muere Paul Natorp, el abandono de la coali-

ción con Marburgo y el acercamiento a una conjunción, cubierta por la nueva pala-

bra programática, con la filosofía de la vida y el positivismo, que sólo se disociaría 

cinco años después bajo el shock que significó El ser y el tiempo.11 

 

La paradoja del mundo de la vida es que sólo podemos hablar de él cuando 

ya lo hemos perdido. La pregunta es: “¿por qué esta vida no se basta a sí mis-

ma en su mundo de la vida? ¿Por qué produce algo como la teoría, en definitiva 

la ciencia, con la que se problematiza, se debilita, se priva de su potencia?” (p. 

30). Blumenberg no descarta una posible influencia de Bergson sobre Husserl 

en lo que se refiere a la temática del mundo de la vida, pero deja bien claro que 

la fenomenología antes que un retorno al mundo de la vida supone la “perma-

nente remoción de su forma de sobreentendido”, o lo que es lo mismo, la des-

trucción de su propia condición de posibilidad. El mundo de la vida es un con-

cepto límite, transcendental, como el concepto de “mundo” kantiano o la misma 

“cosa en sí”. Así, pues, para hacer su fenomenología,  

 

no tendría sentido atenerse a casos de normalidad promedio, es decir, identificar 

mundo de la vida y cotidianidad, pero tampoco realizar una suerte de ideación; o 

esto último como aproximación sin éxito. No es el promedio, sino el caso extremo, 

no demostrable, no alcanzable como hecho, de lo que tal vez jamás ha habido ni 

habrá, lo que supone una suerte de descripción constructiva al separarse por elimi-

nación de todo lo que no cumple con el caso extremo.12  

 

El eidos del mundo de la vida es un “eidos inferido” (cfr. p. 93). 

La insostenibilidad de la permanencia en el mundo de la vida es una de las 

tesis básicas de los manuscritos que conforman el presente libro. Blumenberg 

compara el estatuto ontológico de la Lebenswelt con el estado de naturaleza de 

Hobbes en tanto la salida del mismo resultaba absolutamente inevitable para el 

 

 
11 Teoría del mundo de la vida, op. cit., p. 26.  
12 Teoría del mundo de la vida, op. cit., p. 40. 



314 LUIS DURÁN GUERRA 

 

 314 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

hombre. No hay razón, pues, para tener al mundo de la vida como un paraíso 

perdido que nos fuera lícito desear. El retorno sólo cabe entenderlo aquí en un 

sentido metodológico, heurístico, en la medida en que nos permita restablecer 

la pregunta por el sentido de la actitud teórica o de las propias ciencias. Pre-

gunta que podría formularse así: “¿Qué queríamos saber en realidad cuando 

empezamos?” y que constituye el hilo conductor, como es sabido, de uno de los 

voluminosos libros de historia de la ideas de Blumenberg, La legibilidad del 

mundo13. Pero tal retorno no debe entenderse en el sentido de una vuelta rous-

seauniana a la naturaleza por mucho que el concepto de mundo de la vida se 

halle investido también de una cierta función de crítica cultural. Ahora bien, 

¿por qué no podemos permanecer en el mundo de la vida? Blumenberg aventu-

ra la siguiente hipótesis: “el mundo de la vida es un mundo cercano, una esfera 

de factores finitos, pero está rodeado de un horizonte lejano, que si bien no es 

infinito, es indeterminado y se hace notar más allá de la frontera “permeable” 

de ambos “mundos”” (p. 58). Lo cual significa que el mundo de la vida no es 

idéntico al mundo, mucho menos al mundo cotidiano. Es la parcialidad de su 

horizonte, por tanto, la que hace que el mundo de la vida esté bajo la amenaza 

constante de la perturbación que supone siempre lo desconocido.  

 

Lo desconocido es lo que siempre existe de manera sólo momentánea, sólo episódi-

ca, lo que no existe en un mundo de la vida. Como mundo parcial, el mundo de la 

vida siempre está rodeado por lo desconocido al acecho. Siempre hay una probabi-

lidad de que eso desconocido trascienda el horizonte del mundo de la vida y apa-

rezca en él; de modo que es sólo una cuestión de tiempo que el mundo de la vida 

admita una necesidad de explicación, pero con ello también que desarrolle patrones 

que se extiendan a lo que antes no requería explicación.14  

 

Esta matización es importante. La salida del mundo de la vida es también 

parcial, pues se demuestra que lo que necesitaba explicación, lo desconocido, 

es al mismo tiempo integrado en el marco de comprensión del propio mundo de 

la vida. Por eso dice Blumenberg que “Los sistemas culturales tienden a esta-

blecer mundos de la vida y, si se los pierde, a restablecerlos”. Pues bien, entre 

esos sistemas culturales, se encuentran la filosofía y la ciencia (como antes el 

mito o la teología) en la medida en que no sólo consuman la expulsión del 

 

 
13 H. Blumenberg, La legibilidad del mundo, Paidós, Barcelona, 2000. 
14 Teoría del mundo de la vida, op. cit., p. 61. 



¿ES POSIBLE UNA FENOMENOLOGÍA DEL MUNDO DE LA VIDA? 315 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 315 
 

mundo de la vida, sino que nos aportan al mismo tiempo los recursos intelec-

tuales necesarios para resolver las consecuencias negativas de esa expulsión. 

Sin embargo, Husserl entendió el tránsito a la actitud teórica como una vo-

lición que convierte la salida del mundo de la vida en un hecho poco menos que 

arbitrario que presenta, para Blumenberg, la forma de un “mito idealista”. Pero 

la irracionalidad de esa decisión es incompatible con los presupuestos meto-

dológicos de la fenomenología, pues habría partido además de un dato que no 

cuestiona en absoluto: el factum de la ciencia como un punto de partida que no 

parece necesario fundamentar ni describir. “Ahora bien”, destaca Blumenberg, 

“esta teoría de la historia no contiene ni el menor indicio de que además de la 

actitud teórica podría haber habido otras opciones de la decisión primariamente 

europea” (p. 84). Cuáles puedan ser esas otras opciones es algo que Blumen-

berg no nos ha aclarado. 

 “¿Cómo puede un mundo de la vida tener como consecuencia toda una his-

toria de esfuerzos teóricos y autonomizaciones?”, he aquí la pregunta que el 

decisionismo de Husserl no plantea y a la que Blumenberg ha tratado de dar 

una respuesta racional. El mundo de la vida no puede ser suprimido por medio 

de un acto de la voluntad tan irracional como inverosímil desde un punto de 

vista histórico; el mundo de la vida se destruye a sí mismo debido a lo que 

Blumenberg llama “su inestabilidad interna y natural, cuya razón no es posible 

comprender en el mundo de la vida y a partir de él: que esa realidad suscepti-

ble de ser defendida está rodeada por otra realidad” (p. 86). El mundo de la 

vida se destruiría, pues, a sí mismo al refinar el entramado de sus presuposi-

ciones sobre la realidad. Blumenberg cree ver aquí una suerte de “destino in-

eludible” del mundo de la vida que explica su insostenibilidad última. ¿Pero 

habría hecho algo más que sustituir el voluntarismo del maestro por un fatalis-

mo no menos fáctico e irracional? En cualquier caso, no constituye un motivo 

suficiente para abandonar el mundo de la vida decir que es irracional. El mundo 

de la vida posee su legalidad propia que no es ni la de la utopía ni la de la pre-

sunta “naturaleza natural” de los críticos de la cultura à la Rousseau. Esa lega-

lidad se basa en la utilidad del prejuicio para la vida. Según Blumenberg, “de-

bemos suponer que las presuposiciones vigentes en el mundo de la vida han 

probado su utilidad para la vida y están provistas de un índice de vínculo con la 

realidad, por exóticas que parezcan cada una por su parte y en contextos cultu-

rales” (p. 101). Ahora bien, lo sobreentendido que compendia todo mundo de la 



316 LUIS DURÁN GUERRA 

 

 316 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

vida no presenta las notas de un idilio inofensivo, pues “si bien lo sobreentendi-

do es el factor estabilizador en la tendencia a la inercia del mundo de la vida, 

en cuanto tal es también el ocultamiento de estados de cosas y carencias de 

fundamentación que tiene lugar en el mundo de la vida” (p. 116). El concepto 

de cotidianidad de Heidegger, con toda su carga negativa, puede interpretarse 

como la demonización moralista de un mundo que Husserl sólo había querido 

llegar a entender. 

 

 

4 

 

El capítulo II, tras un breve excurso histórico donde se constata la vincula-

ción de Husserl con el neokantismo, rastrea la génesis de la temática del mun-

do de la vida en las dificultades que tuvo el filósofo para llevar a cabo el famoso 

paso de la reducción fenomenológica. El concepto de horizonte preludia aquí 

claramente la noción de la Lebenswelt.  

 

El rótulo «mundo de la vida» define también muy tardíamente un programa para 

desprenderse del cartesianismo, para intentar definir el mundo de la vida como un 

contexto del sujeto propio y de otros sujetos, así como de los horizontes de expe-

riencia compartidos.15  

 

Pero tanto como las motivaciones históricas que pudieron tener alguna im-

portancia para el tema del mundo de la vida, le interesan a Blumenberg las que 

tendrían que haber tenido importancia aunque no sepamos si la tuvieron de 

hecho. A este respecto, la idea husserliana de una lógica genética, tendría que 

haber llevado ya a Husserl, por ejemplo, al análisis del mundo de la vida para 

justificar, sin necesidad de apelar aquí a un factor fáctico-voluntarista, el co-

mienzo histórico de la filosofía como un comienzo propio. Del mismo modo, la 

fenomenología podría haber mostrado a través del concepto del mundo de la 

vida como “totalidad del prejuicio” precisamente la utilidad de los prejuicios 

para la vida frente a los fracasados intentos de eliminarlos por parte de las ilus-

traciones. Pues el rendimiento del prejuicio se ve hasta en el propio criterio de 

lo estricto para la filosofía como ciencia en la medida en que “fue extraído di-

 

 
15 Teoría del mundo de la vida, op. cit., p. 129. 



¿ES POSIBLE UNA FENOMENOLOGÍA DEL MUNDO DE LA VIDA? 317 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 317 
 

rectamente de la idea de la acción científica, de la actitud teórica como su re-

presentación meta”. Según Blumenberg, la temática del mundo de la vida es-

taría en una relación de autocrítica con el programa fenomenológico de la filo-

sofía como “ciencia estricta”. Las preguntas se caen por sí solas: “¿por qué tie-

ne que ser “estricta” la ciencia en realidad? ¿No era esa exigencia a su vez un 

fragmento resistente del mundo de la vida del científico que comenzaba a filo-

sofar, uno de sus sobreentendidos profesionales que él creyó no tener que fun-

damentar?” (p. 139). Pero el retorno al mundo de la vida preconizado por el 

Husserl de la Krisis tenía que ver en realidad –cosa que sabe Blumenberg- con 

la exigencia de un nuevo tipo de rigor que debía dejar atrás el cartesianismo 

para poder cimentar la ciencia sobre un principio mucho más sólido. 

El capítulo III  introduce algunas tesis de antropología filosófica para expli-

car un tema recurrente en los textos que nos ocupan: la salida del mundo de la 

vida. El mundo de la vida se presenta como una esfera cerrada que deja pene-

trar frecuentemente, con todo, lo no sobreentendido en su interior. El nombre, 

la metáfora y el concepto son los instrumentos de los que dispone el hombre 

para encajar lo desconocido en lo que de suyo le resulta familiar. Blumenberg 

recoge aquí ideas que ya había expresado en una obra de titánica base: Traba-

jo sobre el mito16. La acción de nombrar o la división de poderes que tienen 

lugar en la magia y en el mito son ejemplos de los procedimientos que pone en 

marcha el ser humano para neutralizar las amenazas que siempre le acechan 

detrás de la periferia del mundo de la vida. “La técnica del tráfico fronterizo 

mítico es la de la metaforicidad. Lo que es conocido en el mundo de la vida sir-

ve para integrar lo desconocido del mundo” (p. 149). El hombre, para Blumen-

berg, es tanto un ser delegativo como un ser que compite. La adopción de la 

verticalidad introdujo la excentricidad de la posición y, con ella, lo no sobreen-

tendido en el mundo de la vida. Escribe Blumenberg:  

 

El ser humano superior, es decir, erguido, también ve y escucha más porque no ve 

y escucha todo directamente, porque puede hacer que vean y escuchen por él, 

puede delegar. La competencia de la autocomparación presupone que se pueda 

percibir también el desempeño de los congéneres, que ese desempeño entre tam-

bién en el horizonte de percepción, lo agrande y lo deforme, que haga excéntrica la 

posición. Sólo la excentricidad aproxima al no sobreentendido. El ser humano no se 

 

 
16 H. Blumenberg, Trabajo sobre el mito, Paidós, Barcelona, 2003. 



318 LUIS DURÁN GUERRA 

 

 318 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

vuelve espectador en forma directa, sino a través de la mediación; a través de ella 

experimento la experiencia ya amortiguada. Es imposible que la conciencia de es-

pectador surja en el ambiente.17  

 

No obstante, apunta Blumenberg, la comparación con nuestros semejantes 

no parece ser la que haya aportado la auténtica medida del ser humano, sino 

aquella otra autocomparación con Dios, que llevada al límite a comienzos de la 

Edad Moderna motivó, como ya sabíamos por La legitimidad de la Edad Moder-

na18, la autoafirmación humana como réplica al absolutismo teológico de finales 

de la Edad Media.     

El capítulo IV, de apenas seis páginas, esboza una interesante variación so-

bre el mito de la caverna de Platón a partir de la tesis blumenberguiana del 

hombre como un ser que delega. Se trata de evitar la violencia que supone la 

figura exógena que hace salir de la caverna por la fuerza a uno de los prisione-

ros. En su lugar, Blumenberg imagina la posibilidad de que se produzca una 

alteración en el lado de la caverna donde los hombres trasportan toda clase de 

objetos. Presuponiendo que la situación de la caverna contemple el factor an-

tropológico de la curiosidad, y añadiendo la hipótesis auxiliar de que las cade-

nas de los prisioneros no sean tan fuertes como para que no puedan soltarse, 

éstos podrían ponerse perfectamente de acuerdo para liberar a uno de ellos y 

mandarlo a explorar el trasfondo de la cueva (cfr., sin embargo, p. 194 donde 

la posibilidad de una alteración en la sucesión de las imágenes en lugar de des-

pertar la curiosidad podría provocar más bien indiferencia). Si entendemos la 

caverna como una metáfora del mundo de la vida o como un mundo de la vida, 

la tesis que se deduce de aquí es clara: “si en los márgenes del mundo de la 

vida aparece algo inusual, una inseguridad, lo desconocido, un factor que gene-

ra temor, se pone en marcha un mecanismo de delegación de funciones” (p. 

167). Se supone que se trata de un mecanismo de delegación de funciones pa-

ra poder explorar lo desconocido sin necesidad de arriesgar la vida del grupo. 

Tanto la salida del mundo de la vida como nuestra relativa permanencia en la 

cueva de la cultura se fundamentan en un motivo impulsor de raíz antropológi-

 

 
17 Teoría del mundo de la vida, op. cit., pp. 155-156. 
18 H. Blumenberg, La legitimación de la Edad Moderna, Pre-Textos, Valencia, 2008. 



¿ES POSIBLE UNA FENOMENOLOGÍA DEL MUNDO DE LA VIDA? 319 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 319 
 

ca, tema que Blumenberg había desarrollado extensamente en la mastodóntica 

Salidas de caverna19. 

 

 

5 

 

El capítulo V reproduce la versión alemana que sirvió de base para la tra-

ducción al inglés de un ensayo publicado en el volumen de homenaje a Aaron 

Gurwitsch editado por Lester E. Embree, Life-World and Consciousness.20 En 

este texto Blumenberg lleva a cabo un análisis magistral de la alegoría de la 

caverna de Platón que le sirve para caracterizar el sobreentendido del mundo 

de la vida de Husserl. Lo que tienen en común la caverna platónica y el husser-

liano mundo de la vida es que tanto el conocimiento de la verdad como la fe-

nomenología son en ellos de todo punto imposibles. Pero mientras que Platón 

busca esa verdad fuera de la caverna, a pleno sol, Husserl se contenta con di-

solver el sobreentendido del mundo de la vida sin salir propiamente de él. Dicho 

en el lenguaje de la alegoría: la salida de la caverna, para Husserl, sólo puede 

tener lugar en el interior de la caverna. Blumenberg, sin embargo, le va a criti-

car a Husserl el voluntarismo con el que concibe la salida del mundo de la vida. 

El filósofo de Lübeck cree que en los análisis de Experiencia y juicio sobre el 

origen de la negación en la receptividad antepredicativa se halla una guía útil 

para describir la salida del mundo de la vida de un modo que no sea voluntaris-

ta. Creemos que lo que se critica aquí es la irracionalidad que semejante deci-

sionismo comporta para la fenomenología. El concepto de conciencia como in-

tencionalidad, “lo siempre próximo que es la conciencia para sí misma”, mues-

tra ya lo improbable del mundo de la vida para el tema de una fenomenología 

que el Husserl de la Krisis se había empeñado en traer “por los carriles de la 

decisión”. Para Blumenberg: “El cambio original de actitud no puede ser un acto 

de posición voluntarista, sino únicamente la experiencia de sí de la conciencia 

en tanto proceso que ya se está actualizando en su intencionalidad” (p. 187). 

Ahora bien, de acuerdo con el “giro antropológico” que se produce en el pen-

samiento de Blumenberg en los años setenta, éste no considera que la inten-

 

 
19 H. Blumenberg, Salidas de caverna, Antonio Machado Libros, Madrid, 2004. 
20 Cfr. Lester E. Embree (ed.), Life-World and Consciousness. Essays for Aron Gurwitsch, Northwestern 
University Press, Evanston (Illinois), 1972, pp. 425-444. 



320 LUIS DURÁN GUERRA 

 

 320 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

cionalidad de la conciencia se imponga como “cumplimiento” en el mundo de la 

vida, sino que antes bien supone una “perturbación” de lo que en ese mundo 

damos por supuesto (cfr. p. 189). Volviendo a la escena de los prisioneros de la 

caverna de Platón, éstos también practican una suerte de “ciencia” que les 

permite recordar la secuencia de sombras y predecir su orden de aparición. La 

“ciencia” de la caverna saca a relucir así el concepto de realidad que en ella 

rige: “real es lo que se puede esperar”. La “idea del conocimiento perfecto” 

husserliana, como “tarea infinita”, se opone tanto a la “ciencia” de los prisione-

ros de la caverna como a la teoría de las ideas platónicas, pues, como dice 

Blumenberg, “el que ha sido liberado y enviado a contemplar las ideas al pare-

cer cumple esta tarea suprema en un lapso finito de tiempo, de modo que pue-

de retornar a la caverna como maestro con un patrimonio asegurado de cono-

cimientos” (p. 193). Blumenberg deduce de aquí la diferencia entre los concep-

tos de realidad de la alegoría de la caverna y la fenomenología. Pues en la me-

dida en que la seducción sofista impide a los prisioneros la experiencia de la 

negación –como la que se produciría si la secuencia de imágenes proyectadas 

alterase su orden-, el modelo de la caverna se muestra ineficaz para “un análi-

sis fenomenológico de la conciencia de la realidad basado en la estructura del 

mundo de la vida” (p. 194). Al contrario de la caverna de Platón, de la que no 

es posible salir sino por un acto de violencia protagonizado por un agente ex-

terno, la salida del mundo de la vida es posible –sin caer en el voluntarismo- 

gracias al claro que la negación abre en el tupido bosque del “universo de so-

breentendidos ya dados”. 

El capítulo VI reproduce una conferencia impartida por Blumenberg en 1959 

y publicada, como dijimos, en el librito Las realidades en que vivimos. El autor 

de La legitimidad de la Edad Moderna replantea en un ensayo deslumbrante el 

problema de la técnica a la luz de los análisis fenomenológicos sobre el mundo 

de la vida. La técnica, para Blumenberg, no se puede entender ya en oposición 

a la naturaleza, como venía siendo habitual, pero tampoco cabe presuponer la 

tecnicidad natural del ser humano para dar una solución, por una parte, al pro-

blema de la transición del mundo de la vida a un mundo técnico en sentido lato, 

y por otra, del pasaje a la tecnificación en sentido moderno. La técnica no es ni 

siquiera, o no lo es originariamente, el ámbito recortado de objetos de una on-

tología regional que sobreentiende qué sea la “cosa misma”; antes bien, la 



¿ES POSIBLE UNA FENOMENOLOGÍA DEL MUNDO DE LA VIDA? 321 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 321 
 

técnica es un proceso, “un estado de la relación misma del ser humano con el 

mundo” que habría surgido “espontáneamente en la historia”.  

La tesis de Blumenberg es que la relación del proceso de tecnificación con 

el mundo de la vida es más compleja que como lo viera Husserl. Éste se había 

representado el desarrollo de la ciencia y la técnica modernas como la conse-

cuencia del olvido de su común origen en el mundo de la vida. La fenomenolog-

ía viene a ser entonces la terapia que el filósofo aplica a una situación que juz-

ga como patológica: la pérdida de sentido de las ciencias de la naturaleza y la 

técnica modernas como crisis de la humanidad europea. El mundo de la vida 

adquiere en este punto una función crítica en tanto no sólo es un mundo opues-

to, por principio, a la actitud teórica de la fenomenología, sino también a la 

propia actitud técnica en cuanto conciencia de la contingencia de la realidad. Lo 

que Husserl no vio, por tanto, es que la técnica es a su vez una consecuencia 

de la “reorientación teórica” que descubre al mundo de la vida, al igual que la 

fenomenología, en su contingencia sacándolo así de su presunta obviedad.  

 

La teorización saca afuera la contingencia del mundo de la vida y la convierte en el 

impulso agudo de la pregunta que brota en nuestro pensamiento sobre el mundo a 

más tardar al término de la Antigüedad: por qué lo dado es así como lo hallamos. 

Husserl no vio, o ya no vio, el problema de la tecnificación desde esta perspectiva, 

tan sugerida por sus investigaciones.21  

   

Ahora bien, esa misma técnica que había nacido, junto a la actitud teórica, 

del cuestionamiento del mundo de la vida, regresa de nuevo al mundo de la 

vida cuando la realidad artificial creada por ella se convierte en algo sobreen-

tendido. Lo que Husserl critica a las ciencias, haber reducido la verdad a factici-

dad renunciando a la propia cientificidad, parece en Blumenberg un efecto in-

evitable de la tecnificación del proceso teórico moderno. Según Blumenberg: 

 

La tecnificación no sólo corta el contexto de fundamentación del comportamiento 

teórico que sale del mundo de la vida, sino que empieza a su vez a regular el mun-

do de la vida cuando la esfera en la que todavía no planteamos preguntas se vuelve 

idéntica a aquella en la que ya no planteamos preguntas, y cuando lo que controla 

y fundamenta la ocupación de ese campo de objetos es la dinámica inmanente de 

 

 
21 Teoría del mundo de la vida, op. cit., p. 220. 



322 LUIS DURÁN GUERRA 

 

 322 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

lo técnicamente siempre listo, la irrefutabilidad de la producción que se equipara al 

poder de la naturaleza.22  

 

Pero esta situación, lejos de ser patológica, dice Blumenberg, no es sino el 

precio a pagar (como renuncia al sentido) por la idea de ciencia de la Edad Mo-

derna que consagra la separación definitiva entre filosofía y ciencia y cuyo 

cumplimiento en la práctica pasa por la legítima tecnificación de sus propias 

pretensiones teóricas. Pretensiones que no estarían, dicho sea de paso, muy 

lejos de las de la propia fenomenología en lo que respecta a la infinitud de la 

tarea teórica que Husserl encomendó a ese “funcionario de la humanidad” que 

debe ser para él el filósofo. 

El capítulo VII redunda sobre cuestiones tratadas en el capítulo I del libro 

que nos ocupa (cfr. pp. 85-108). De ahí quizá la decisión del editor de publicar 

este último manuscrito póstumo a modo de apéndice. Para Blumenberg, el 

mundo de la vida, no siendo él mismo histórico, es la condición de posibilidad 

de la historia23. Pero a diferencia del comienzo absoluto de la historia preconi-

zada tanto por el racionalismo como por la teoría contractualista del Estado 

moderno, la teoría del mundo de la vida parte, por así decirlo, de “la totalidad 

del prejuicio”. O lo que es lo mismo: de una historia que no puede tener fin 

porque tampoco tiene principio. Ahora bien, “La historia, en tanto es el proceso 

de distanciamiento del mundo de la vida, no es la acumulación de prejuicios 

sino su destrucción; claro que es una destrucción parcial, y a eso se debe el 

significado negativo de los prejuicios en el mundo de la vida” (p. 257). Blumen-

berg sostiene la tesis paradójica de que la aparente estabilidad del mundo de la 

vida constituye la causa de su propia labilidad. Si el mundo de la vida no ofre-

ciera “la constancia de una esfera dogmática” que, no obstante, no es dogmáti-

ca, si sus instituciones no hubieran nacido ya bajo el signo del conservaduris-

mo, no habría salida posible del mundo de la vida y, por ende, historia. 

 

 

 

 

 

 
22 Teoría del mundo de la vida, op. cit., p. 230. 
23  Cfr. sobre mundo de la vida e historicidad L. Landgrebe, “Lebenswelt und Geschichtlichkeit des 
menschlichen Daseins”, en B. Waldenfels (ed.), Phänomenologie und Marxismus,vol. II, Suhrkamp, 
Frankfurt, 1977, pp. 13-58. 



¿ES POSIBLE UNA FENOMENOLOGÍA DEL MUNDO DE LA VIDA? 323 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 323 
 

6 

 

Tras la lectura de estos textos podemos concluir que Blumenberg se pre-

senta como un consumado fenomenólogo que sabe adoptar el método del ma-

estro para realizar sugestivas variaciones sobre el tema del mundo de la vida. 

Blumenberg capta como nadie el doble sentido del concepto doble del mundo 

de la vida, pues éste es tanto lo que resulta desmontado por la descripción uni-

versal de la fenomenología como el fundamento sensorial de las ciencias y el 

“sostén motivacional constante de toda teoría” pero al que no nos es dado re-

tornar de ninguna manera. La facticidad (afectividad, historicidad) que el fun-

dador de la fenomenología había negado se cuela, pues, en la filosofía subrepti-

ciamente a través de la noción de la Lebenswelt. La fenomenología de la histo-

ria de Blumenberg asume el legado husserliano, sin sus énfasis metafísicos: el 

platonismo de las esencias, la teleología teórica como filosofía de la historia, el 

voluntarismo del giro hacia la actitud teórica, el “mito idealista” de Europa co-

mo representante del género humano, la “patología de la técnica”, el pathos 

ético del “trabajo infinito”… para acabar recurriendo, sugestivamente, a no po-

cos de los viejos enemigos de la fenomenología en su propósito de fundamentar 

el aparente oxímoron de una antropología fenomenológica: el naturalismo, el 

antropologismo, el biologismo y, no en último término, el historicismo. 

 



 



Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014, 325-334. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 

 

 

FENOMENOLOGÍA DEL PODER, DE LO POLÍTICO 

Y DEL VÍNCULO SOCIAL 

 

COMENTARIO  A  MARC RICHIR, 

LA CONTINGENCIA DEL DÉSPOTA, 

MADRID, BRUMARIA, 2013, 444 PP. 

  

  

Pablo Posada Varela 

Université Paris, Sorbonne / Bergische Universität, Wuppertal 
pabloposadavarela@gmail.com  

 
 
  

El texto que publica Brumaria ( www.brumaria.net )1 supone un verdadero 

hito en la recepción en lengua española de quien, a día de hoy, es, sin duda, 

uno de los filósofos vivos más importantes e interesantes dentro del panorama 

filosófico contemporáneo. Marc Richir, autor de una inmensa y originalísima 

obra, inédita en su mayor parte para el mundo hispanohablante, es un insigne 

representante de la fenomenología, tradición filosófica inaugurada por Edmund 

Husserl a comienzos del siglo pasado. La contingencia del déspota es el primer 

libro de Richir traducido íntegramente al español2. Mención especial merece la 

precisa y elegante traducción a cargo de Fernando Comella. Traducción que, 

 

 
1  El libro se puede pedir, sin gastos de envío adicionales, desde el siguiente enlace: 
http://www.brumaria.net/28-la-contingencia-del-despota/ . También puede adquirirse fácilmente a 
través de la librería La Central (en sus sedes de Madrid y Barcelona). En La Central, en Madrid, tuvo 
lugar, en febrero de 2014, una excelente presentación de este libro que reseñamos a cargo de quien es 
el más antiguo y profundo lector de muchos aspectos de la obra de Richir, a saber, Ricardo Sánchez 
Ortiz de Urbina (presentación accesible en este enlace: http://vimeo.com/88690966). 
2 Ya han sido traducidos al español no pocos artículos. Fundamentalmente en las revistas Eikasia (que le 
ha dedicado a Richir tres números especiales hasta la fecha: el 34 
http://revistadefilosofia.com/numero34.htm , el 40 http://revistadefilosofia.com/numero40.htm y el 47 
http://revistadefilosofia.com/numero47.htm ) o en esta misma revista: el nº9 de  Investigaciones Fe-
nomenológicas http://www.uned.es/dpto_fim/InvFen/InvFen09/indice.html contiene una sección dedica-
da en exclusiva a la fenomenología de Marc Richir. Puede consultarse la bibliografía de (y sobre) Richir 
en español en la utilísima página web puesta en marcha por Sacha Carlson 
www.laphenomenologierichirienne.org , que puede completarse con la información contenida en el apar-
tado de la página web de Brumaria www.brumaria.net dedicado a Richir enmarcado a su vez en la sec-
ción dedicada al “ciclo fenomenológico” www.brumaria.net/projects-2/marc-richir-project /. 

mailto:pabloposadavarela@gmail.com
http://www.brumaria.net/
http://www.brumaria.net/28-la-contingencia-del-despota/
http://vimeo.com/88690966
http://revistadefilosofia.com/numero34.htm
http://revistadefilosofia.com/numero40.htm
http://revistadefilosofia.com/numero47.htm
http://www.uned.es/dpto_fim/InvFen/InvFen09/indice.html
http://www.laphenomenologierichirienne.org/
http://www.brumaria.net/
http://www.brumaria.net/projects-2/marc-richir-project%20/


326 PABLO POSADA VARELA 

 

 326 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

como el propio traductor señala en una breve “Advertencia del traductor” con-

tenida en el volumen, gozó del contacto directo con Richir3 y de largas horas de 

discusión en torno a problemas de contenido y de traducción. 

 

 

1. SOBRE LA EDICIÓN 

 

 Digamos, en primer lugar, algunas palabras sobre la estructura del vo-

lumen, que tiene la particularidad de incluir bastante material complementario. 

Los editores han querido insistir sobre el hecho de que se trata de una obra de 

fenomenología, de fenomenología de lo político en este caso (aunque no exclu-

sivamente). De este aspecto fundamental del pensamiento de Richir como pen-

samiento fenomenológico, tan importante para no malinterpretar esta obra, se 

ha querido dar cuenta en el texto – a cargo de quien esto firma - que, a modo 

de presentación del recorrido intelectual de Richir o de semblanza más o menos 

general, se incluye al final del volumen4. Otro tanto ocurre con el texto incluido 

justo antes de esa semblanza fenomenológica, y que consiste en una serie de 

aclaraciones complementarias sobre algunos términos técnicos de la fenomeno-

logía empleados por Richir en La Contingencia del déspota. Puede ser útil para 

lectores no familiarizados con la terminología fenomenológica o con la obra de 

Richir, y es un útil complemento y ampliación de lo que ya en La contingencia 

del déspota se va explicitando por su propio cauce. Así, nos encontramos con 

algunas aclaraciones complementarias relativas a los términos “apercep-

ción”/”apercibir” y “figuración” en el uso técnico que en fenomenología adquie-

ren. Se explicita también la voz alemana “Spaltung”, otro término técnico de la 

fenomenología, necesitado de explicitación. El lector puede remitirse en todo 

 

 
3 Ambos son prácticamente vecinos, en el sur de Francia. 
4 La contingencia del déspota, además de ser una obra de reflexión política, antropológica e histórica de 
primer orden, constituye también una extraordinaria introducción al resto de la obra de Richir. Efectiva-
mente, La contingencia del déspota es una extraordinaria introducción a la fenomenología en general y a 
la fenomenología de Richir en particular, incluso en el sentido más puro del término. De hecho, hay 
capítulos (como el último o el antepenúltimo) que contienen síntesis del todo maduras, recopilaciones 
valiosísimas y casi únicas de algunos de sus últimos desarrollos fenomenológicos, con algunas de las 
formulaciones más claras y acertadas sobre determinados puntos de la obra richiriana reciente. Así pues, 
también por lo que hace al registro intrínsecamente fenomenológico, La contingencia del déspota es un 
texto imprescindible en la bibliografía richiriana. En todo caso, el lector descubrirá cómo La contingencia 
del déspota, desde ejemplos extraídos de terrenos menos técnicos como puedan ser la historia, la antro-
pología o la política, tiene la enorme virtud de servir como introducción a las consideraciones fenome-
nológicas más puras y aparentemente abstractas. Claridad que, a mi modo de ver, sólo la madurez de 
una obra ya sedimentada (como es hoy la de Richir) podía otorgar. 



FENOMENOLOGÍA DEL PODER, DE LO POLÍTICO Y DEL VÍNCULO SOCIAL 327 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 327 
 

momento a ese texto complementario que, junto a los “materiales para una 

semblanza”, conforman algo así como un dossier que pretende facilitar, enmar-

car y, sobre todo, complementar la lectura de La contingencia del déspota. 

En lo atinente a esta semblanza que cierra el volumen, no se trata de un 

texto expositivo e interpretativo, sino, más bien, de una suerte de antología en 

miniatura trenzada con largos pasajes de textos de Richir extraídos de obras 

fenomenológicas en que reflexiona sobre su propio proceder y sobre su recorri-

do intelectual. De ahí que esa sección se llame “Materiales para una semblan-

za”. En este estadio de la recepción de Richir en español, sí parece mucho más 

enriquecedor e informativo que el lector de La contingencia del déspota dispon-

ga de una suerte de mosaico de textos richirianos, provisionalmente traducidos 

por uno de los editores (el que esto escribe), y extraídos de otras obras, más 

intrínsecamente fenomenológicas. Creo que este mosaico de textos le permitirá 

al lector captar mucho mejor el sentido del proyecto de Richir (a pesar de la 

exigencia filosófica de los pasajes) que cualquier exposición necesariamente 

ajena y con un ineludible ingrediente de interpretación5. Así, en ese texto que 

cierra el volumen, el autor de esa semblanza apenas se limita a ordenar algu-

nos textos de Richir mediante mínimas transiciones, que van desapareciendo 

para dar paso, ya casi sin solución de continuidad, a la letra del propio Richir. Sí 

es importante que el lector tenga constancia, de forma directa, de un registro 

importantísimo de la obra de Richir – el de la reflexión propiamente fenome-

nológica – y que ayuda a situar debidamente La contingencia del déspota en el 

edificio más amplio de la obra richiriana. 

 

 

2. UNA FENOMENOLOGÍA DE LO POLÍTICO (Y DEL VÍNCULO SOCIAL) 

 

Hechas estas aclaraciones sobre la edición, vayamos a su núcleo, a la obra 

misma ¿Qué decir de ella?, ¿qué problemas toca y a qué cuestiones se enfren-

ta? Digamos, en primer lugar, que esta obra ofrece un profundo análisis de al-

gunos de los elementos esenciales que vertebran la política, la sociedad o la 

historia. Por resumir, y aun a riesgo de simplificar, diremos que Richir encara, 

 

 
 5  Hay no pocos trabajos disponibles en la citada página web, montada por Sacha Carlson: 
www.laphenomenologierichirienne.org. 

http://www.laphenomenologierichirienne.org/


328 PABLO POSADA VARELA 

 

 328 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

en las páginas de este libro, la dificilísima pregunta por el origen del poder, con 

sus múltiples irisaciones y derroteros varios6. La pregunta por su origen se des-

grana también en la cuestión de su devenir, con sus muchas bifurcaciones: su 

proceso de legitimación, de cambio y reelaboración, pero también la conocida 

locura del poder que conduce a lo que los griegos llamaban hybris: el poder y 

su consustancial extralimitación o hipérbole, su involución, descalabro o desva-

necimiento. 

Todos estos procesos, más allá de su aparente disparidad, parecen, con to-

do, bailar al compás de una recóndita pauta: la de una continua movilidad 

(acaso suspendida por inopinados contrapuntos de metaestabilidad) que no es 

otra que la resultante de una irreductible contingencia, la intrínseca “contingen-

cia del déspota”. Varias son sus repercusiones. Esta contingencia se funda, a su 

vez, en la contingencia consectaria de lo que Richir llama la “transcendencia del 

poder” y de lo político: la transcendencia de lo político sobre la política. 

 ¿Pero qué es, en rigor, lo político? ¿En qué sentido no cabe reducirlo a la 

política? Y, antes bien, ¿qué es el poder y a qué nos referimos cuando habla-

mos de su intrínseca transcendencia? En esa transcendencia del poder se cela 

su enigma: el poder está, lo hay, se ejerce, pero parece esencialmente móvil, 

inapresable. Circula rebasando todas y cada una de sus incorporaciones posi-

bles. Es ilocalizable por principio, sólo aparentemente localizado y encarnado en 

alguna instancia. Su relativa independencia respecto de sus instancias detenta-

 

 
6 Una valiosa ilustración histórica de algunas de las cuestiones que aborda Richir puede encontrarse en 
la reciente obra de José Varela Ortega, Los señores del poder, Galaxia Gutenberg, Círculo de Lectores, 
2013. Esta obra versa sobre la historia contemporánea de España, desde la invasión francesa hasta la 
democracia post-franquista. Aparte de ser una obra de historia debidamente documentada, Los señores 
del poder es un ensayo interpretativo guiado por preguntas y reflexiones genéricas en torno a la natura-
leza del poder que coinciden en muchos puntos con las que se plantea el propio Richir en La contingencia 
del déspota (o incluso en Du sublime en politique, su anterior obra de fenomenología de lo político). 
Entre las muchas referencias que ambos autores hacen al mundo de la Grecia clásica o al Imperio roma-
no, citemos el ejemplo concreto de las reflexiones que, desde distintas fuentes – Claude Mossé en el 
caso de Varela Ortega, Nicole Loraux en el caso de Marc Richir – despierta en ambos autores la peculia-
ridad etimológica que encierra la voz “democracia”, donde el término “kratos” (pura fuerza incontrolada) 
se prefiere al de “arkhē”(principio, autoridad): efectivamente, algo hizo que los griegos se decantaran 
por el término “demo-cracia” y no por el término “dem-arquía”, igualmente posible, siquiera como calco 
morfológico de otros términos como “monarquía”, “autarquía”, “anarquía” u “oligarquía”. Algo había, en 
el demos que lo hacía intrínsecamente incapaz de arkhē a ojos de los griegos. Otras muchas cuestiones 
hay que tratan ambos autores desde cada uno de sus campos como, por ejemplo, la amenaza de la 
stasis (desorden, disociación de lo que Richir llama el “vínculo social”, y que puede desembocar en gue-
rras civiles explícitas o larvadas) y la correlativa cuestión de la emergencia del tirano (bien para aplacar 
la stasis, bien para terminar de hiperbolizarla); por no hablar de la cuestión adyacente de “los señores 
del poder”, semejantes, en gran medida, a los que Richir, en la estela de Maquiavelo, llamará “los Gran-
des” (sabiendo que dicho término va más allá de los “políticos profesionales”, y se refiere a “actores” 
que nunca aparecerán en el escenario público y menos aún parlamentario). Así, dado el relativo solapa-
miento en los “objeto formales” (como dirían los escolásticos) que vertebran ambos textos, la obra de 
José Varela Ortega comporta interesantes ejemplificaciones de lo que Marc Richir trata aquí de desen-
trañar. 



FENOMENOLOGÍA DEL PODER, DE LO POLÍTICO Y DEL VÍNCULO SOCIAL 329 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 329 
 

doras y ejecutivas justifica la ortopedia de una sustantivación que ni es abusiva 

ni es inexacta sino que responde a una realidad fenomenológica, a lo concreto 

de la experiencia. Obviamente, la dificultad está en decantar algo así como una 

“experiencia política” o “de lo político” (por debajo de la experiencia de la políti-

ca). 

El poder alberga, en suma, una misteriosa y fascinante movilidad que lo 

hace relativamente independiente de los lugares en que, vez a vez, se concen-

tra: he ahí, antes de toda codificación mítica o teológica, su intrínseca trans-

cendencia. Hay el poder, pero no está en sitio alguno. La aducida nota de 

transcendencia del poder queda refrendada por su “indisolubilidad”: efectiva-

mente, eso que se llama “poder” parece imposible de evacuar de toda sociedad 

o trance de vida en común. Como un sangriento sino, como la peor de las mal-

diciones, nada lo disuelve (nota de transcendencia y relativa independencia), ni 

tampoco lo aquieta (nota de movilidad e ilocalizabilidad). La vida en común en-

tre seres humanos ha de componer con ese inquietante exceso. Así y todo, 

acaso el poder pueda declinarse de un modo no coercitivo. He ahí el punto 

esencial de las “Sociedades contra el Estado” que investigó Clastres7, y a las 

que se refiere Richir. Si bien estas sociedades no evacúan por completo el po-

der, al menos sí revelan de otra forma la “contingencia del déspota”. En esas 

sociedades, como mostró Clastres, el “jefe” puede ser expulsado del grupo 

cuando “se las da de jefe”8. He ahí una muestra más de la enigmática “contin-

gencia del déspota”. 

Por la misma razón, Richir presta especial atención a los momentos revolu-

cionarios. Efectivamente, en estos momentos se confirman los componentes de 

transcendencia, inasibilidad e indisolubilidad consustanciales al poder. Y en esos 

momentos probablemente más que en ninguna otra vicisitud. Efectivamente, en 

el corazón de las revoluciones, donde las bifurcaciones proliferan y los falsos 

kairoi se solapan con los verdaderos, casi puede palparse esa misteriosa inde-

pendencia y excedencia del poder respecto de sus elementos de disposición, 

cauce y ejecución. En esos momentos de suspenso revolucionario el poder vaga 

sin fijarse, aunque nunca por mucho tiempo. Nunca como entonces parece tan 

 

 
7 De hecho, el origen de este libro es un ensayo del mismo nombre presentado por Richir en unas jorna-
das sobre Pierre Clastres. Hay una magnífica traducción española de ese ensayo a cargo de Silverio 
Sánchez Corredera en el nº40 de Eikasia http://revistadefilosofia.com/40-09.pdf  
8 Magnífica opción de traducción, a cuenta de Fernando Comella, de la expresión francesa, usada por 
Clastres, “faire le chef”. 

http://revistadefilosofia.com/40-09.pdf


330 PABLO POSADA VARELA 

 

 330 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

concreta esa especie de misterioso exceso, casi como un espectro presto a po-

nerse del lado de quien lo sepa canalizar merced a ese extraño intangible que 

marca diferencias y que se llama “olfato político”. Así y todo, se trata de un ex-

ceso imposible de absorber y domesticar. No puede “inmanentizarse” y disol-

verse en las relaciones entre humanos que, desde su intrínseca violencia, el 

poder ayuda a instituir. No cabe disolverlo una vez prestados los servicios de 

institución o cimentación. Es exceso – de transcendencia – que puede vertebrar 

esa vida en común en la exacta medida en que atesora también la virtualidad 

de  destruirla (dando lugar a la situación que los griegos llamaban de stasis, 

situación de destrucción del “vínculo social”; de ello nos ocuparemos ensegui-

da). Imponderable imposible de desleír, en esos momentos inmediatamente 

posteriores a una revolución o vuelco del orden instituido, ronda por entre las 

gentes y los grupos, presto a fijarse en quienes quieran (y puedan) tomarlo. En 

cualquier caso, toda toma de poder y presunta fijación resultará siempre irre-

ductiblemente provisional. Su perpetuidad precisa del artificio (legitimante o 

abiertamente intimidatorio) que aplaque una y otra vez su connatural provisio-

nalidad. La transcendencia del poder jamás quedará reabsorbida en la inma-

nencia de su ejecutoria concreta e histórica; y quizá en virtud de ese desajuste 

hay algo así como historia. 

Esta contingencia del déspota, consecuencia directa de la nota de trascen-

dencia del poder (o de lo político respecto de la política dada en tal o cual cir-

cunstancia) busca, mal que bien, estabilizarse al amparo de todo un aparato de 

legitimación. Ese aparto de legitimación, arquitrabe que se monta a posteriori, 

no deja de ser un artificio con mayor o menor pertinencia, más o menos alejado 

del suelo nutricio del sentido (ese campo de los fenómenos y de la proliferación 

de sentidos de que hablábamos más arriba)9. Por  eso, acallar la insoportable 

contingencia del déspota incide inevitablemente, aunque de modo más o menos 

acusado, en el reino del simulacro y del trampantojo. En punto a esto último, 

no faltarán, en esta obra que reseñamos, atinadísimas vislumbres sobre la si-

tuación actual, dominada, precisamente, por la lógica del simulacro. 

¿Cuál es la relación de la transcendencia del poder con lo que la experiencia 

humana primero y la cultura (religiosa) después han entendido por “transcen-

 

 
9 Donde nada cabe instituir de estable si no es a expensas de lo que Richir llama “transposición arqui-
tectónica”. 



FENOMENOLOGÍA DEL PODER, DE LO POLÍTICO Y DEL VÍNCULO SOCIAL 331 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 331 
 

dencia”? La codificación teológica de esta cuestión no es más que una expresión 

posible de una matriz fenomenológica mucho más profunda, y que vertebra la 

experiencia humana ¿Cómo influye esta relación en el proceso de legitimación 

del o de los detentadores del poder? ¿A qué responde esta necesidad de legiti-

mación? ¿No se esconde, bajo el déspota, jefe tribal, monarca o príncipe apa-

rentemente legítimos una suerte de tirano originario legitimado a posteriori 

(entronizado sólo aparentemente a priori por la sangre y, en últimas, remon-

tando genealogías, en virtud de algún tipo de ascendencia divina que entronque 

con las genealogías divinas que organiza la mitología)? ¿Sería pues la organiza-

ción mitológica de los mitos varios, originariamente dispersos, una suerte de 

retroyección imaginaria y legitimante del orden del poder y de la realeza? ¿Pero 

tanto y tan lejos alcanza el enigma del poder y de su ejercicio? ¿Tanto, al punto 

de moldear nuestra codificación de la trascendencia? He ahí algunas de las 

muchísimas preguntas que al correr de estas páginas van desgranándose.  

¿Qué decir de la tiranía? ¿Por qué parece haber una relación – siquiera vir-

tual (pero no menos esencial) – entre poder y locura? Algo hay en el enigma 

del poder que hace que no se pueda tomar ni ejercer de cualquier manera. El 

vértigo de su transcendencia, de su intrínseca independencia respecto de todas 

y cada una de sus encarnaduras o vicisitudes de “empuñadura” acaso sea tam-

bién lo que conduce a su ejercicio descontrolado e hiperbólico. Quien o quienes 

tomen el poder (o lo reciban) habrán de componérselas con el vértigo de su 

exceso, como si el poder llevara infartado en sí mismo el suplemento de su 

propia aceleración y descarrilamiento. El poder parece apoderarse de quien lo 

ejerce, empujando a una huida hacia adelante en aras de su sola acumulación y 

aumento. ¿Qué es entonces, en su estructura fenomenológica, el basamento 

afectivo de lo que se conoce como “locura del poder” y que, para los griegos, 

representaba el caso paradigmático de lo que entendían por “hybris”, temible 

por ser el elemento que desencadena y precipita la desgracia colectiva (donde 

pagan justos por pecadores), la némesis? ¿Qué tiene el poder que lo hace tan 

difícil de administrar, y vuelve tan preciada la observancia – por lo demás exen-

ta de recetas claras – de un “arte del buen gobierno”?  

Junto a las problemáticas aludidas, esta obra sienta, asimismo, las bases de 

toda una fenomenología del vínculo social, elemento esencial del poder propia-

mente político. Así, ¿qué hace de una sociedad algo más que una mera suma 

de individuos? ¿De qué depende que una mera amalgama de individuos haga o 



332 PABLO POSADA VARELA 

 

 332 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

forme sociedad, se socialice? y ¿qué papel desempeñan, en el aderezo – o en la 

usurpación – de este vínculo social las figuras del jefe, del príncipe – o del tira-

no? ¿Son realmente imprescindibles? ¿Qué autonomía tiene el pueblo para sen-

tirse (para “autoapercibirse como”) pueblo y gobernarse? Dicho de otro modo: 

¿hasta qué punto puede la percepción o “auto-apercepción” que el pueblo tiene 

de sí mismo prescindir de una mediatización – aperceptiva10 – en y por la figura 

de un jefe o de un príncipe? ¿Cuándo y cómo se vicia y pervierte dicha media-

ción aperceptiva, pasando de auténtica mediación benefactora a una suerte de 

secuestro afectivo a gran escala, desde el caso de la “servidumbre voluntaria” 

más o menos leve a los horrendos totalitarismos de nuestra historia más re-

ciente? ¿Hasta qué punto es inamovible la enseñanza de Maquiavelo en punto 

al carácter ineluctable de la división social entre dominantes y dominados, en-

tre los Grandes (incluido el Príncipe como primus inter pares) de un lado, y el 

Pueblo por el otro? Cuestiones éstas que adquieren nuevos matices a la luz de 

otra rama de preguntas relativas a la suspensión de la fijación del poder (que 

no del poder mismo ni de su transcendencia) y subsiguientes trances de reela-

boración simbólica. 

Efectivamente, establecidos los órdenes y las instituciones ¿cómo irrumpen 

los momentos revolucionarios? He ahí lo que Richir denomina el momento de lo 

sublime en política11. En esos momentos de reelaboración del sentido de la vida 

 

 
10 El lector encuentra ulteriores precisiones sobre este término (el de auto-apercepción) en las aclaracio-
nes terminológicas complementarias incluidas al final del volumen. 
11 Cuestión tratada con detenimiento en su obra Du sublime en politique, Payot, Paris, 1992. Obra im-
presionante, ancestro de la que el lector tiene entre manos, aunque el ámbito de esta es más general 
que el de aquella, circunscrito al análisis fenomenológico de la suspensión que la institución de la realeza 
(según lo que Ernst Kantorowicz denominada los dos cuerpos del rey) sufre en la Revolución Francesa, 
momento de lo sublime en política (admirablemente descrito por el historiador – prácticamente contem-
poráneo – de la revolución francesa Jules Michelet), donde la transcendencia del poder queda suspendi-
da en su primigenio estado de inubicabilidad, para, al punto, cerrarse y reificarse con inusitada violencia 
en lo que se conoce como el Terror (admirablemente descrito por Edgar Quinet, la contracara historiante 
del propio Michelet). Cuál haya sido la reelaboración y relativa transformación o pervivencia postrevolu-
cionaria de la institución teológico-política del poder detectada y descrita por el admirable historiador del 
medievo E. Kantorowicz, he ahí una de las cuestiones fundamentales de la obra de Richir Du sublime en 
politique. Cuestión que Richir elabora de la mano de la distinción entre encarnación e incorporación. 
Sobre este punto, puede consultarse el artículo de Richir “Para una fenomenología de lo político” 
http://revistadefilosofia.com/47-36.pdf , en traducción de Fernando Comella, publicado en Eikasia nº47. 
Una de las primeras recepciones en español de esta obra de fenomenología de lo político de Richir, ante-
cesora de La contingencia del déspota, puede encontrarse en algunos pasajes de la lúcida monografía 
técnica de Derecho Administrativo Las Convalidaciones Legislativas del profesor Andrés Boix Palop, así 
como en algunos de sus artículos, Cf. Andrés Boix Palop, Las Convalidaciones Legislativas, Monografías 
Iustel, Ed. Iustel, 2004, (por ejemplo en las pp. 231-232), o Andrés Boix Palop, “Marc Richir y la legiti-
midad de las democracias representativas” http://revistadefilosofia.com/47-37.pdf en Eikasia nº47, 
2013, pp. 693-704. Para una recepción de Du sublime en politique, más intrínsecamente fenomenológi-
ca, puede consultarse el artículo de Iván Galán Hompanera: “La fenomenología como atavismo”, en 
Arbor CLXXXV 736 marzo-abril 2009. Este texto contiene una extraordinaria y muy elegante exposición 

http://revistadefilosofia.com/47-36.pdf
http://revistadefilosofia.com/47-37.pdf


FENOMENOLOGÍA DEL PODER, DE LO POLÍTICO Y DEL VÍNCULO SOCIAL 333 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 333 
 

en común despunta otro de los elementos fundamentales de esta obra, a saber, 

la utopía. Richir, apoyado en el profundo tratamiento que de la cuestión de la 

utopía lleva acometiendo, desde hace años, Miguel Abensour, muestra cómo 

este elemento utópico, hoy soterrado cuando no anatemizado, es, sin embargo, 

absolutamente básico para la vivacidad de toda sociedad, para su capacidad de 

elaborarse como institución simbólica12. Así pues, ¿qué estatuto fenomenológico 

concederle a la utopía?, ¿cuál es su lugar en la experiencia y, antes bien, en la 

experiencia compartida, en la experiencia con los demás?, ¿es lo que se ha da-

do en llamar “visión utópica” mera imaginería, simple simulacro, o una suerte 

de iluminación, infigurable en lo esencial, pero con visos de verdadera concre-

ción? ¿Cuál es su estructura fenomenológica? ¿Es del orden de la imaginación – 

en coalescencia con la conciencia de imagen (y la estructura bífida que ambas 

comparten) – o más bien del orden de la phantasia (de estructura más directa, 

exenta de toda mediación por una imagen)13? ¿Cuál es su modo propio de tem-

poralización? ¿Cuáles las simas afectivas (tal vez las que sienten reminiscencias 

y premoniciones transcendentales) que la visión utópica moviliza y conmue-

ve?14 

Por lo demás, un fino análisis de la cuestión del simulacro (desde la estruc-

tura de la imaginación, en su coalescencia con la conciencia de imagen y su 

diferencia con la phantasia) le permite a Richir localizar muchas de las matrices 

fundamentales del malestar que impera en nuestras sociedades, caracterizadas 

por la desaparición o soterramiento de lo genuinamente político bajo la política. 

En tanto en cuanto la investigación que aquí se acomete no es meramente ca-

suística o siquiera histórica sino transcendental-fenomenológica, no ha de sor-

 

 
de la idea de “libertad fenomenológica” y del alcance fenomenológico (y filosófico) de algunas de las 
ideas centrales de Du Sublime en politique. 
12 Para una exposición de este concepto puede consultarse el texto de Marc Richir titulado, para su edi-
ción en español “Sobre el concepto de institución simbólica” http://revistadefilosofia.com/40-07.pdf en 
Eikasia nº40 en traducción de Pelayo Pérez García y Silverio Sánchez Corredera (el texto está extraído 
del “Liminar” de la obra de Richir L’expérience du penser, J. Millon, Grenoble, 1998). 
13 Para mayores precisiones sobre estas distinciones técnicas, el lector puede remitirse al dossier feno-
menológico incluido al final del volumen. 
14 Recíprocamente, los fenómenos (como nada sino fenómenos) albergan un componente irreductible-
mente utópico. Citemos este interesante pasaje de la obra de fenomenología pura (por así decirlo) de 
Richir llamada Phénoménologie en esquisses pues me parece que le da al aspecto que aquí presentamos 
todo su alcance intrínsecamente fenomenológico: “[…] los fenómenos son “utópicos” pues su lugar no 
corresponde a ninguno de los lugares del mundo en que estamos; carecen de “lugar” asignable: no hay 
“topología” posible de sus encadenamientos esquemáticos al no haber en estos ni punto (centro) ni 
entorno o relación de vecindad [aquí añade Richir en nota: “Fue J.T. Desanti quien nos hizo esta impor-
tante observación”]. Así y todo, lo que, una y otra vez, se está abriendo en ellos, en sus fenomenaliza-
ciones, no es sino la inminencia de un mundo, pero de un mundo otro que este mundo en el que ya 
siempre estamos”. Marc Richir. Phénoménologie en esquisses. Nouvelles fondations. J. Millon, Grenoble, 
2000, pp 482-483. 

http://revistadefilosofia.com/40-07.pdf


334 PABLO POSADA VARELA 

 

 334 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

prender que los brillantes análisis de episodios históricos y avatares políticos de 

la Grecia clásica, de Roma, o de la Revolución Francesa arrojen mayor claridad 

si cabe sobre la época que nos ha tocado vivir. Muestra indefectible de que el 

calado de este libro es transcendental-fenomenológico reside en que, al modo 

de las variaciones eidéticas propias al ejercicio de la fenomenología, se invo-

quen los más variados casos (en el espacio y en el tiempo). La radicalidad del 

análisis se confirma al tener Richir en cuenta ciertos estudios de la antropología 

cultural y política como los relativos a esas enigmáticas sociedades “primitivas” 

llamadas “sociedades contra el estado” (que con tanto tino estudió el antropó-

logo Pierre Clastres) y que albergan una institución del poder (y de la coerción) 

radicalmente distintas a aquellas en que, inadvertidamente, nos ha tocado vi-

vir15. Ello unido al misterio de que esas “sociedades contra el Estado” parecen 

carecer de Historia, lo cual redunda en el enorme alcance de la investigación de 

Richir por cuanto toca también a la oculta relación que pareciera haber entre lo 

que entendemos por historia (o desarrollo histórico) y una cierta instauración 

del poder como poder coercitivo, instauración propia de determinadas institu-

ciones simbólicas. 

 

 

 
15 Puede consultarse también el artículo de Marc Richir “Algunas reflexiones epistemológicas previas 
sobre el concepto de sociedad contra el Estado” http://revistadefilosofia.com/40-22.pdf en Eikasia nº40, 
en traducción de Fernando Comella. 

http://revistadefilosofia.com/40-22.pdf


Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014, 335-347. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 

 

 

 

EL SENTIR, OTRO MODO DE RACIONALIDAD 

 

COMENTARIO  A  MARÍA DEL CARMEN LÓPEZ,  

DOS FILOSOFÍAS DEL SENTIR: M. MERLEAU-PONTY Y M. ZAMBRANO.  

PERSPECTIVA FENOMENOLÓGICA 

MADRID, EDITORIAL ACADEMIA ESPAÑOLA, 2013, 225 PP.  

  

  

Balbino  Antonio Quesada 

Falta institución y país 
qtalavera67@yahoo.es  

 
  
 

La fuerza poética se afana en dar la palabra a la dimensión latente de la vi-

da humana. Y la palabra crea, alumbrándola, precisamente esa vida latente, 

escondida y ocultada. Así pues, la vida es creada por la palabra y se convierte, 

por tanto, en un imparable fenómeno torrencial e inabarcable, inasible, podría-

mos decir, por aquellas filosofías atenidas al método. Toda el volumen, toda la 

magnitud vital, que por ser latente, no es menos vida ni menos humana, aflora 

a la luz y llama a la puerta del pensar, a la de la filosofía. Si ésta atiende a la 

llamada y abre la puerta, entonces se desliza por los cauces de la creación, por 

el sendero de la poiesis creadora. 

Si de filosofías del sentir se trata, como reza el título del libro, habremos de 

realizar en nosotros, los lectores, una metánoia —en términos paulinos—, una 

radical catarsis tras la cual en nuestro intelecto tenga un espacio legítimo y ra-

cional el binomio conceptual “sentir-ser”. Tal es el propósito de los seis capítu-

los que, desde una perspectiva fenomenológica, componen el libro de Mª Car-

men López Sáenz. 

El primero de ellos, “Ensanchando el cauce del Manzanares”, trasluce que 

una de las “filosofías del sentir” que se van a tratar es la de una filósofa mala-

gueña, discípula de Ortega y de Zubiri, María Zambrano (1904-.1991); la otra, 

de M. Merleau-Ponty (1908-1961). Pues bien, siguiendo con el símil del título 

mailto:qtalavera67@yahoo.es


336 BALBINO ANTONIO QUESADA 

 

 336 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

del capítulo, ensanchar el cauce del rio no implica necesariamente aumentar su 

caudal, pero sí que tal caudal sea menos profundo, más perceptible, de suerte 

que lo que permanecía oculto, se torna visible. Visible a la luz de la razón, por-

que ésta, su aparecer, “es la meta de la filosofía” (17). Ensanchar el cauce 

equivale, por tanto, a ampliar los límites de una razón que tradicionalmente ha 

sido constreñida por mor del método y del sistema, y reducida a “racionalismo”. 

Pero, como se pone de manifiesto reiteradas veces, el racionalismo no es pa-

rangonable a racionalidad ni para Merleau-Ponty ni para M. Zambrano. El pri-

mero es para la malagueña pura abstracción; la segunda, incardinación de la 

vida entera en la filosofía. Y ello porque la filosofía comprendida como logos no 

puede reducirse a la abstracción o especulación conceptual, esto es, al pensa-

miento, sino que debe, para ser fecunda, abrazar la vida específica, tal como se 

da ella misma. Y abrazar la vida se concreta en una manera de entender al ser 

humano sin desatender ninguno de los aspectos de su dimensión vital. Tal es el 

sentido de la razón vital y de ésta como razón poética, cuya función es “sacar 

de su penumbra al sentir”, meta tanto de Zambrano como de Merleau-Ponty.  

El sentir forma parte esencial de la vida del hombre concreto y, por tanto, 

reclama poder ser incorporado a la reflexión filosófica, al logos de las insignifi-

cancias de lo cotidiano, a la razón propia de aquello que hace al ser humano un 

ser concreto, circunstanciado y religado. La meta, en efecto, es llevar a cabo 

una reflexión rigurosa del sentir, no ahogada por el método. Éste no es sino el 

camino la “vía” para desentrañar la totalidad de la vida humana. Para ello se 

sirve Zambrano de la “razón mediadora”, cuya formalidad no es sino la de filo-

sofar “sin cerrar el Espíritu” (14), y que deviene razón poética. La razón media-

dora se inserta entre la razón histórica y la razón vital, para desbordar los 

parámetros de aquélla y profundizar en los vericuetos de ésta, con el fin de po-

ner de manifiesto que las insignificancias de la vida, aquello que hace de la vida 

una vida vivida en un cuerpo, no se conforman en un compendio de principios, 

sino que emergen por mor de “la creación… la fuerza poiética de la razón” (9). 

Tal es el genuino sentido de la razón poética zambraniana.  

El “estilo” es este nuevo modo de plantear filosóficamente una racionalidad 

alternativa; es decir, el estilo es filosofía desde una situación concreta en lo que 

es común. Filosofía es sentir y sentirse situados, “in-corporados” en-el-mundo. 

Filosofía es el estilo de ser mundano desde la concreción de un cuerpo. Pues 

bien, la autora del libro deja manifiestamente clara una cuestión crucial en 



EL SENTIR, OTRO MODO DE RACIONALIDAD 337 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 337 
 

Zambrano: estilo y contenido son coherentes, o lo que es lo mismo: ser y sentir 

conforman el carácter dinámico de la vida. El binomio “ser-sentir” se significa 

en ser sujeto: el ser humano, según Merleau-Ponty,  lo es sintiendo y sintién-

dose. Por tanto, el ser sentiente y sintiente desencadena la fuerza de la razón 

poética o creadora, cuyo poder origina lo que la autora denomina como “una 

cultura actuante” (12).  

La reflexión zambraniana del sujeto, en cierto modo análoga a la del filóso-

fo francés, va a estar marcada por la huella fenomenológica que tanto Ortega 

como Zubiri han dejado en ella, porque lo que la malagueña pretende en todo 

momento, urgida por la sombra de sus maestros, es hacer filosofía: ni sólo te-

oría del conocimiento ni tampoco sólo antropología: filosofía. De manera que 

emprende un camino de reflexión sobre lo humano, al que, de la mano de Mer-

leau-Ponty, considera desde los parámetros del padecer y el trascender. 

Lo propiamente humano es la vida, ser-en-el-mundo corporalmente; es 

sentir subjetiva e intersubjetivamente la humanidad mundana. Así pues, el ser 

humano vive padeciendo (páthos) su propia situación y destino, que es lo au-

sente, lo “por-venir”. Dicho en otros términos: el ser humano se trasciende pa-

deciendo y padece trascendiendo; es decir, padece su “carga de pasividad”, en 

palabras de Zambrano (12). Pasividad que, comprendida al modo del feno-

menólogo francés, tiene el marchamo de ser activa y vigilante. Esta pasividad 

se significa en el modo constitutivo de apertura a lo pre-reflexivo (14), lo cual 

constituye lo objetivo del yo (y los yoes) y del mundo y con ellos se co-implica. 

Lo objetivo del yo es que “soy siendo”. El yo es temporal y mundano. Y en esto 

precisamente consiste la ambigüedad de Merleau-Ponty: ser siendo es sentirse 

no-ser-del-todo, sino “serse” en el devenir, es decir, manifestarse en penulti-

midad. Mas la ambigüedad, para estos dos filósofos, se opone a los seculares 

dualismos, porque lo ambiguo caracteriza al ser humano en cuanto posibilidad 

de ser lo que aún no se ha manifestado. Lo no-manifestado es el drama del ser 

humano. Éste está abocado a aparecer en realidad tal como es, es decir, no-

siendo-aún. Ser y realidad forman una unidad.  

Esta dialéctica existencial entre el “ya pero todavía no” ontológico conforma 

la realidad del yo. Éste se sabe absoluto y, a la vez, relativo y temporal. La 

ambigüedad es el drama que le constituye y caracteriza. Con todo, Zambrano 

considera que hubo un estado originario que precedía a los dualismos, en el 

que ser y realidad conformaban una unidad. En este estado originario también 



338 BALBINO ANTONIO QUESADA 

 

 338 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

la razón, cuyo lugar natural es el ser humano, era unidad de todos los procesos 

que se dan en él, de modo que ser era ser consciente de tener que aparecer.  

Entender el ser-yo-absoluto en tanto que relativo al tiempo, conlleva a co-

legir éste en términos de absoluto. Ahora bien, no es tal ni para Zambrano ni 

para Merleau-Ponty. El tiempo no es uno, sino múltiple; y ahondando en su 

multiplicidad, Zambrano retoma la recurrente cuestión del sueño —tema del 

segundo capítulo—.  

En el sueño la conciencia se adentra en lo no consciente; ella ya no impone 

su ritmo, sino que es impelida al sí-mimo-inconsciente, cuya temporalidad debe 

ser comprendida no en términos de sucesión sino en los de un enaltecimiento 

de determinados momentos de la vida consciente.   

El segundo capítulo, “El Logos sumergido en la atemporalidad y en la pura 

duración (Bergson). Fenomenología de la forma-sueño”, encierra un estudio 

profundo de los elementos y componentes análogos y diversos —ya apuntados 

en el primer capítulo— que tanto Merleau-Ponty como M. Zambrano contem-

plan en una fenomenología del sueño. Algunos de ellos son el tiempo, el espa-

cio, la pasividad, lo consciente (vida atenta, conciencia vigilante) y lo incons-

ciente (pre-reflexivo) de un yo corporal y corporalmente mundano.  

El sueño es, antes que un contenido, una forma; forma que pone de mani-

fiesto cómo el hombre es afectado e interpelado por el mundo, de suerte que la 

pasividad, propia del sueño, se revela como un existenciario del hombre. Mas 

ya se había advertido en el primer capítulo: la pasividad no es inactividad, sino 

creación en el nivel pre-reflexivo, de suerte que el mundo se significa en la vida 

del ser humano como “mundo creador”. Por tanto, el sueño es analizado por los 

dos autores como una morfo-logía del sentir, una morfo-logía de lo pre-

reflexivo y originario. La suya es una fenomenología del sentir, una fenomeno-

logía de la pasividad, porque ésta afecta a todas nuestras acciones. En este 

punto fijan su atención, para describir cómo a través del sueño se manifiesta, 

en diversos modos, el logos de la unidad pre-temática que subyace a toda dife-

renciación vital y a todo dualismo ulterior.  

Para los dos autores, lo real es el mundo y éste es aprehendido sensible-

mente. Ambos profesan una fe en el mundo en tanto que “realidad qua real”, 

de suerte que su modo de ser aprehendido no debe ser puesto en duda, al me-

nos en una duda de corte cartesiano. La experiencia del mundo pone de mani-

fiesto que el acto de percibir lo real no es sino la consecuencia natural de nues-



EL SENTIR, OTRO MODO DE RACIONALIDAD 339 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 339 
 

tro ser-en-el-mundo. Por otro lado, el sueño es una realidad. Aquella realidad 

que emerge en la vida irrefleja y cuyo origen se halla en la conciencia vigilante 

y reflexiva. Sin embargo, ésta tiene su origen en el nivel pre-reflexivo, y ello 

porque el mundo afecta al ser humano y es sentido por éste en los niveles más 

profundos de su sí mismo, o lo que es igual, en la conciencia latente que inexo-

rablemente es afectada por su ser mundano desde un cuerpo.  

El objeto es siempre lo real, la realidad, si bien comprehendida por una rea-

lidad ampliada, no sujeta a reduccionismos. El análisis y la descripción de la 

realidad de la forma-sueño ha de llevarse a cabo, según Zambrano mediante la 

“fenomenología de la pasividad”, por cuanto que “deja aparecer la realidad” que 

mora en la conciencia latente. La pensadora malagueña define esta fenomeno-

logía  como “una búsqueda pasiva […] [y] analítica de la realidad […] y su mo-

do propio deformado como está en los sueños” (22). También para Merleau-

Ponty la pasividad es acción consciente del hombre. Tal concepción de la pasi-

vidad lleva a la autora del libro a defender la siguiente tesis: “en uno de sus 

fenómenos, el del sueño, la conciencia persiste […] como lo que es en la vigilia, 

como conciencia encarnada o cuerpo vivido, desde cuyo simbolismo originario 

se comprende el onírico” (23). De esta forma se evidencia que la conciencia es 

la instancia que nos ancla en la realidad en su doble dimensión: por un lado, lo 

real y, por otro, lo real pre-reflexivo. Es la conciencia precisamente la que trae 

la realidad de la forma-sueño a la razón, ya que ésta es comprendida por Zam-

brano como condición de posibilidad de todo aparecer. La razón comunica la 

realidad de los sueños, una vez que se ha practicado la epojé a todo aquello 

que no se pone en cuestión durante el proceso de vigilia, en orden a retornar 

reflexivamente sobre él. 

Una cuestión principal que se aborda en este capítulo es la de la temporali-

dad. El tiempo se halla intrínsecamente unido a la conciencia y a los conceptos 

de pasividad y realidad. La suspensión del contenido de la conciencia vigilante 

implica una suspensión del tiempo entendido como mera sucesión y es amplia-

do significativamente. En efecto,  suspendido el implacable suceder de los ins-

tantes en los que se halla la conciencia del yo durmiente, el tiempo de éste se 

caracteriza, primero, por ser discontinuo respecto al anterior y, segundo, por su 

carácter “a-temporal”. Es decir, viene a ser como la sublimación de un instante 

concreto del tiempo de la vigilia, por lo que la discontinuidad temporal es, a la 

vez, continuidad. Precisamente lo que pone de manifiesto la fenomenología de 



340 BALBINO ANTONIO QUESADA 

 

 340 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

la forma del sueño es que tal sublimación es posible en tanto que la imagen 

onírica ya está ahí antes de que “yo” la ponga, de tal manera que la aparición 

de lo real y su modalidad temporal en la que lo real aparece es comprensible a 

partir de tal imagen previa.  

Comprender la temporalidad de la vida consciente desde la a-temporalidad 

de lo inconsciente en los términos de discontinuidad en la continuidad es una 

cuestión de alcance en la fenomenología del sueño de los dos autores tratados. 

En efecto, lo que se pone de manifiesto es la multiplicidad formal de los tiem-

pos del sujeto y las diferentes formas de la razón, mas el tiempo y la razón en 

el sueño conforman especialmente una sola forma, a saber, el tiempo y la 

razón interiormente vividos. Merleau-Ponty caracteriza el tiempo onírico me-

diante el concepto de “tiempo primordial” y también el de “pre-temporalidad” 

(35). Sin embargo, en todo, caso, el filósofo caracteriza la temporalidad como 

“aprehensión de la simultaneidad tal y como ella ek-siste” (35). Por su parte, 

Zambrano, opta por una concepción más kantiana del tiempo a caballo también 

entre la propia de Heidegger y la durée de Bergson, aunque con matices. En 

efecto, éste renuncia a los distintos ék-stasis temporales (presente-pasado-

futuro).  

En la realidad del sueño se muestra la propia vida como realidad fenoméni-

ca, es decir, nuestra propia realidad vital, pero como un fenómeno que “desde 

fuera” contemplamos, en la medida en que en el sueño comparecemos ante 

nosotros mismos y ante los demás, sin las restricciones del tiempo y del espa-

cio objetivo. El sueño es una auto-contemplación inaprehensible por nosotros 

mismos, porque su realidad se nos resiste en la medida en que él es lo más 

subjetivo. Su subjetividad pasiva muestra la no escisión entre sujeto y objeto, 

porque en el sueño comparecemos ante nosotros mismos en calidad de objetos, 

al tiempo que somos sus sujetos. Tal es precisamente la realidad del sueño. Sin 

embargo, la comparecencia se produce  “desde fuera”, lo cual pone de mani-

fiesto otra de las características de la fenomenología de la forma-sueño, a sa-

ber, no se re-conoce un lugar o lo que es lo mismo, hay un lugar sin lugar fijo.  

El sueño es también para los dos filósofos experiencia, es decir, percatarse 

del estar, del aparecer, del comparecer. La experiencia del sueño, cuya raíz es 

el tiempo, se determina en un espacio que, como acabamos de ver, no es divi-

sible, sino subjetivo: el espacio vital, según Merleau-Ponty, que es creado por 

la conciencia incorporada. El tiempo y el espacio en los sueños se ordenan a 



EL SENTIR, OTRO MODO DE RACIONALIDAD 341 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 341 
 

partir del centro de la persona que es, a la vez, cuerpo-alma, y su unidad, la 

del tiempo y el espacio, se efectúa en el símbolo. Éste representa una apertura 

de la conciencia encarnada a un sustrato intersubjetivo, al tiempo que remite a 

las realidades diversas que representa. Y lo que principalmente representa es la 

unidad del cuerpo propio, el cual se significa, según Merleau-Ponty, en tanto 

que condición de posibilidad de todo “ahora” y todo “aquí” subjetivos, vividos. 

Pero el símbolo, además, representa también la superación de los dualismos 

sujeto-objeto, dentro-fuera, en la medida en que crea una dimensión que los 

envuelve, personal, distinta de los a prioris kantianos. Así, el tiempo simbólico, 

el tiempo onírico, es trans-temporal, atraviesa todos los tiempos, pero sin con-

fundirlos, sin negar la estructura del tiempo.  

Por otro lado, el símbolo otorga profundidad al sueño. La dimensión simbó-

lica, en efecto nos introduce en la profundidad, en aquel espacio topográfico 

que se crea en el sueño, y cuya profundidad  es propio del corazón. Ella es una 

dimensión espacial o “dimensionalidad” (condición de posibilidad de ese espacio 

que sentimos crearse), no un lugar, que propicia el espacio de la conciencia 

vigilante o pensante. También, para el autor francés, es en la profundidad, ori-

gen de toda espacialidad, donde todo lo invisible, lo latente, se torna visible. La 

profundidad está traspasada de afecciones, ya que es fundamentalmente inten-

siva. Así, fundamenta todo lo que aparece y que es llevado a la razón; contri-

buye a crear un nuevo tipo de inteligibilidad, aquella que es propia de una 

razón que acoge lo diverso y que se halla naturalmente in-corporada. En virtud 

de la profundidad, pues, el contenido del sueño, evanescente de suyo, se en-

carna.  

En el sueño no hay pensamiento, ya que éste es activo. En el sueño se pa-

dece su propia realidad; ésta se impone a la conciencia en la forma de sueño 

creador. Lo creado en el sueño atraviesa la estructura temporal y espacial, 

transita la historia personal; del mismo modo, conjuga, por un lado, intelección 

y sentido, pensamiento y experiencia, y, por otro, las dimensiones activa y pa-

siva del conocimiento.  

Para la fenomenología, la vida consciente no es sino la resulta de una con-

tinua sedimentación del sentir(se), o lo que es igual, el sustrato que emerge de 

la vida inconsciente, que es la vida de un yo particular y encarnado. La patencia 

de la conciencia de un yo despierto recibe su impulso precisamente de ese sus-

trato inconsciente, porque proporciona unidad de sentido a toda una vida.  



342 BALBINO ANTONIO QUESADA 

 

 342 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

El tercer capítulo, que lleva por título: “Merleau-Ponty: La rehabilitación de 

lo sensible como dimensión pasiva del sentir. Zambrano: el sentir originario 

indesligable del ver”, pone de manifiesto que para los dos autores el sentir se 

presenta como una fuerza incoativa (intencionalidad) y como obra que resulta 

de tal fuerza. Así, se puede caracterizar mediante los conceptos de “atención” e 

“intención”, de donde se sigue que la sensibilidad, asimismo, se comprende en 

tanto que facultad representativa y productiva. Por tanto, más allá de cualquier 

alternativa conceptual al hilo de la tradición, el sentir es una relación “inter-

subjetiva” con lo sensible y con toda otra realidad allende la sensibilidad. En 

esta misma línea expositiva, el sentir es definido como “fuerza incoativa”, y 

delimitado mediante los binomios conceptuales de “aisthesis y poiesis”, “acto 

de sentir y expresión del sentir” y “creación y expresión perceptiva y afectiva”; 

y ello para conformar un pensar “dinámico, estético y comprometido”, cuya 

tarea no es otra que la de “deber” descifrar aquello que es sentido. De esta 

manera, sentir es pensar lo sentido y vislumbrar, para poder “(re)crear”, lo que 

habita en la otra ribera. Por tanto,  en la fenomenología de Merleau-Ponty es 

palmaria la existencia de “una poietica de lo sensible; hay sensibilidad en y por 

la poiesis que radica en lo sensible, en la visibilidad” (87).  

Ahora bien, conviene distinguir entre la sensibilidad como facultad y el sen-

tir como elemento constitutivo del yo(es), de suerte que el sentir nos propor-

ciona un carácter, el carácter de ser lo que “se-es”. ¿Y qué “se-es”? “Se-es” un 

yo corporal y, por tanto, mundano, que se piensa siendo, es decir, existiendo y 

viviendo; se piensa siempre abierto a “lo otro”, a lo que se (re)crea. Entender 

el sentir en estos términos presupone ya de antemano una idea de la filosofía, 

que dista un trecho de la idea tradicional. Efectivamente, la idea de la filosofía 

de estos dos filósofos es una tal que permanece abierta a una realidad in fieri, 

de manera que el sentir es previo al conocer, porque la realidad no es sólo un 

objeto estático susceptible de ser percibido, sino también y principalmente un 

polo (intencional) que interactúa con el sujeto que, sintiendo, conoce.  

Una de las cuestiones importantes que se pone de manifiesto en este capí-

tulo es el interés ontológico y fenomenológico de estos autores por el sentir, y 

con él, un nuevo estilo filosófico de claro tinte fragmentario, porque la realidad 

aparece por etapas y está en movimiento; se presenta difuminada al modo te-

nebrista, y por ello la fragmentariedad estilística presenta y expone sus propias 

intuiciones de lo real con la mayor fidelidad posible a la misma realidad: resal-



EL SENTIR, OTRO MODO DE RACIONALIDAD 343 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 343 
 

tar lo ensombrecido sin ocultar lo patente. Intuir (o “barruntar”) lo oculto de lo 

real equivale a traer a la razón el sentir la latencia de la vida, el “logos sumer-

gido” del que habla Zambrano. Y con ello se explicita en ambos autores el apre-

cio y la consideración por un saber conocedor de sus límites, pero también de-

seoso de trascenderlos, un saber activo-pasivo (génesis y síntesis pasivas, en 

términos husserlianos), reflejo de una vida orgánica o corpórea. En efecto, tal 

saber, reflejo de la razón poética, se significa en una intencionalidad corporal, 

de donde emerge una inteligencia también corporal o “practognosia”, cuya na-

turaleza no es un modo particular de conocimiento, sino una adhesión al mun-

do. El ser-en-el-mundo del cuerpo despliega todo un conjunto de habilidades a 

través del permanente ejercicio corporal, y éstas devienen hábitos o acciones, 

cuya intencionalidad no es representativa, sino operante; habitualidades que no 

son sino la adaptación o ajuste a las diversas situaciones que van apareciendo 

a lo largo de la vida y el ejercicio continuo. De esta forma, “el cuerpo es, para 

Merleau-Ponty, matriz de habitualidades o acciones intencionales” (98), cuya 

función es otorgar creativamente nuevas significaciones o sentidos. Por esta 

razón, la intencionalidad corporal posee un carácter operante, en virtud de su 

singular movimiento cenestésico: aquél en virtud del cual el saber corporal 

trasciende su materialidad y finitud hacia una “existencia significativa” (96).  

Lo característico de la re-flexividad o reversibilidad, otra forma de definir el 

sentir, es su simultaneidad entre la institución de sentido y la expresión genéti-

ca del mismo. Definir el sentir como reversibilidad equivale para Merleau-Ponty 

a interpretarlo como un movimiento que va de un polo a otro de la unidad sig-

nificativa de sentido que es lo exterior y lo interior, el alma y el cuerpo, lo visi-

ble y lo invisible. Precisamente en la carne —la encarnación— acontece tal mo-

vimiento de lo inmanente a lo trascendente; la carne es el cuerpo en que se da 

una “profunda circularidad” (104). El cuerpo representa la vida concreta, el 

medio efectuante por el cual el yo es sujeto y, al mismo tiempo, objeto de sí. Y 

el ser sujeto y, a la vez, objeto representa la actividad y pasividad en que se 

conforma la existencia; y ésta es movimiento. Movimiento que define la natura-

leza de la verdad: ésta se va haciendo, y su “hacerse” está orientado hacia ella 

misma. En este sentido, la verdad guía también el quehacer del fenomenólogo 

en su búsqueda de lo real que se sustenta en la idealidad. Más he aquí que el 

objeto y la idea perfilan el campo de la experiencia, ya que en ésta las ideas y 

los hechos (objetos) se mezclan en la forma en que el modo efectuante de 



344 BALBINO ANTONIO QUESADA 

 

 344 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

comprender el mundo, se significa en la existencia, y en tanto que tal, es con-

dición de posibilidad de la aprehensión del objeto.   

El último no sólo es el lado sensible del ser, sino que posee un logos. De ahí 

que el capítulo IV: “El logos sensible y sentiente. Una re-flexión cordial que se 

funda en lo que precede” se ocupe de la reflexión entendida como un “ék-

stasis”, una salida, del logos virtual y estático en que la propia reflexión se ha 

constituido, para retrotraerse hasta lo irreflexivo, origen subyacente de toda 

reflexividad. Así, la reflexión es definida por la autora, en el contexto de los 

autores estudiados, como “un movimiento retrospectivo, más consciente, sobre 

sí, los otros y el mundo, que revierte en una explicitación de las esencias sensi-

bles y de sus eclosiones mundanas” (138).  

De la mano de la reflexión, Merleau-Ponty nos lleva al sustrato del que se 

nutre su idea de la filosofía, que no es otro que la indagación permanente, la 

búsqueda de una coincidencia parcial entre la reflexión y lo pre-reflexivo; Zam-

brano, por su parte, conduce al lector hacia la profundidad del corazón, donde 

radica todo saber; es más, el único saber, que es el saber pre-reflexivo o el 

saber de todo lo psíquico. Si convenimos en que en la filósofa malagueña alma 

y psiquismo son conceptos concomitantes, entonces habremos de poder argüir 

que el saber psíquico es un saber sobre el alma. Y tal saber es sentir, en tanto 

que el sentir refleja, también para Merleau-Ponty, la totalidad de la vida: lo in-

terior y lo exterior, el yo y el mundo, “mis” vivencias, la (a)temporalidad y la 

espacialidad, etc. Y es que la filosofía es precisamente una no-renuncia del sa-

ber radical acerca de las cosas que laten y las que, subyaciendo a éstas, las 

fundamentan y las mantienen.  

Este intento por recuperar el logos virtual o conceptual en el logos silencio-

so refleja, ciertamente, el modo de pensar y de expresar la reversibilidad Mer-

leau-pontiana de la filosofía y la no-filosofía. Es decir, pensamiento y expresión 

son dos facetas de una única unidad que es el sentir; en el pensamiento y en la 

expresión anida el logos del autor francés, un cogito corpóreo que no es asumi-

do como el acto puro del yo que se piensa a sí mismo, abstraído de lo situacio-

nal, sino en términos de relación del yo con la circunstancia. Así, el nuevo logos 

sentiente remueve los cimientos de la filosofía tradicional de mano de la feno-

menología de la relación, cuyo núcleo podría ser caracterizado por la superación 

de los dualismos en favor de la reversibilidad Merleau-pontiana o por la recipro-

cidad de Zambrano; es decir, en favor de la unidad de los contrarios en el sen-



EL SENTIR, OTRO MODO DE RACIONALIDAD 345 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 345 
 

tir, asistido por una razón más amplia, denominada “aisthética” por el francés y 

“poética” por Zambrano.  

En cualquier caso, se trata de dejar traslucir una realidad que ha sido ocul-

tada por la linealidad de un pensamiento monocorde. En efecto, el carácter 

sinfónico y polifónico de la vida cobra carácter de realidad qua real en la expre-

sión lingüística que la metáfora pone de manifiesto. Ésta no reduce la realidad a 

conceptos, ni apresa el concepto en un símbolo lingüístico que se sedimenta en 

la conciencia, sino que revela la singularidad de lo real, que no es sino de 

carácter múltiple e inabarcable. La metáfora respeta y permite vislumbrar la 

trascendencia de lo real, cuya acción en el yo encarnado, unidad de la concien-

cia cognoscente y sintiente, desencadena un movimiento in-espacial entre la 

actividad y la pasividad. La metáfora en los dos autores resalta y significa la 

singularidad de un logos, que es el sustrato de la razón discursiva; un logos 

que, en su discurrir vital, recupera para la filosofía la voz de las cosas mismas, 

la expresión de lo real que nos habla en el interior y que reclama, desde los 

“ínferos” zambranianos ser escuchado.  La escucha atenta de la voz interior, 

eco de la realidad expresiva, propicia en el yo una actividad, que es la acción 

del hombre en el devenir histórico, que, una vez sedimentado, es generadora 

de aquello que tradicionalmente se ha denominado cultura.  

El capítulo V pone de relieve que dicha cultura se nutre de lo que ya era, 

pero trascendiéndolo. De ahí la relevancia que para nuestros autores tiene en el 

discurso filosófico la existencia de “Otras razones: razón mediadora entre filo-

sofía y poesía, razón intuitiva y poética”. En efecto, frente a la razón a-

temporal y racionalista, en la que las ideas se evaden de la vida, creando un 

espacio de confrontación, la razón sentiente, expresión significante de la razón 

poética o aisthética, reúne vida e idealidad en el tópos que Merleau-Ponty de-

nomina “ideas sensibles”. En todo caso, con el título de “otras razones” se quie-

re hacer valer la recuperación del logos en la existencia, es decir, se quiere po-

ner de manifiesto que el tiempo de la razón discursiva ha pasado porque no da 

cuenta de la verdad de la esperanza, y ésta no es otra que una razón compro-

metida con la vida y con la existencia; una razón implicada en el futuro, que es 

el tiempo de la vida.  

Esta razón ampliada, cuya urgencia es reclamada por los dos autores, se 

presenta como una tarea del presente que la filosofía ha de afrontar, porque 

está llamada a desvelar lo que tradicionalmente ha sido confinado a habitar 



346 BALBINO ANTONIO QUESADA 

 

 346 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

entre muros del silencio, y a atender con toda fuerza las voces acalladas de la 

historia (en minúscula), sobre la que se ha levantado la Historia. Dar, pues, la 

palabra a lo pequeño  y despreciado —quizás sea un guiño a W. Benjamin— es 

la tarea fundamental de la razón ampliada; pero también dar voz y vía a esa 

corriente inasible por inmensa que es la vida; una vida que busca no tanto la 

historia de la razón sino las razones en la sinrazón de la historia. En efecto, 

pensar la razón en los términos en que lo hacen los dos autores estudiados im-

plica un compromiso intelectual-vital con la sublimación del instante frente a la 

fluencia continua de los instantes; dicho en otros términos: un compromiso con 

lo innombrado frente a lo conceptuado. Y no es que se desdeñe lo dado por el 

pensar, sino que se busca una actitud filosófica nueva, en la que las cosas den 

razón de sí. Es decir, una filosofía relacional y dialógica que recupere lo otro de 

sí, en tanto que eso otro de sí es el sedimento del discurso sistemático.  

En todo este quehacer filosófico que plantean estos dos autores, la intuición 

desempeña un papel esencial, vale decir principal, y ello porque la intuición es 

el centro de todo el sistema; es una revelación de la realidad. Así, la intuición, 

en Merleau-Ponty, integra un saber conducente a la razón teórico-práctica, un 

saber que engloba todas las dimensiones epistemológicas del ser humano. En 

este mismo sentido, Zambrano considera que “la razón es conocimiento intuiti-

vo” (183). En cualquier caso, una cosa es clara, al hilo de la fenomenología de 

Husserl: la razón es intuición. 

En el capítulo sexto, cuyo título es “Seguir pesando allí donde se gesta el 

pensamiento y la palabra que todavía habla”, se traza una senda de pensa-

miento en la que la razón ha de ser incorporada a la realidad, que es la vida, o 

lo que es igual: trazar un pensar en el que se busque la razón de la vida, que 

es historia; mas al tiempo que se hace tal labor, el logos del Manzanares ha de 

ser llevado a los ínferos, a las entrañas, donde se gesta y se va depositando 

todo el sedimento de la situación. ¿Y qué significa esta tarea de “llevar a”, sino 

dar luz a las zonas de penumbra de los ínferos? ¿Qué puede querer decir “llevar 

a” sino iluminar o dar voz a la inefabilidad del —en lenguaje místico— “más pu-

ro centro”? Dar voz es disponer el centro (las entrañas) a un diálogo con lo ex-

terior. Por eso, la razón zambraniana y Merleau-pontiana es dialógica, y en esa 

medida, es también poiética y aisthética, es decir, creadora; creadora, cierta-

mente, de nuevas dimensiones de lo real que eclosionan, por mor de su fuerza 

interior, en una expresión de sí mismas. Y en su eclosionar vuelven hacia el 



EL SENTIR, OTRO MODO DE RACIONALIDAD 347 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 347 
 

interior para poder ser pensadas por el sujeto. En este ir y volver, en este mo-

vimiento reversible consiste el pensamiento. Pero el pensamiento no es conce-

bido como un acto ajeno a la vida, sino como la consecuencia natural de la vida 

misma, por cuyas grietas emerge el calor abrasador de lo desconocido, que re-

clama ser visto o intuido para poder ser pensado. Sólo la verdad profunda se 

vislumbra en la intuición y reclama para sí una razón que no constriña su poder 

generador de nuevos horizontes de significación de la existencia. Sólo en la 

medida en que la palabra se encarna. tiene el poder de dar voz a todas las co-

sas, y en la medida en éstas tienen voz se puede establecer una relación dia-

lógica con ellas que sea creadora de sentido.  

La autora del libro da voz a una filosofía del sentir, cuyo momento auroral 

invita a transitar por su senda. Y esta senda se nos antoja frondosa y fecunda 

para una filosofía que no le niega la palabra a las zonas en penumbra del sen-

dero, a aquéllas que se sienten pero que no son vistas sin detención. Si se les 

niega su tiempo, son absorbidas por la corriente de una increencia perceptiva. 

 



 



Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014, 349-352. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 

 

 

 

OTRA MIRADA A LA FILOSOFÍA DE LA ACCIÓN EN PAUL RICOEUR. 

SU RECEPCIÓN EN ESPAÑA. 

 

NOTA SOBRE LA TESIS DOCTORAL DE D. FRANCISCO JOSÉ GARCÍA LOZANO,  

HERMENÉUTICA Y RECONOCIMIENTO. LA FILOSOFÍA DE LA ACCIÓN EN PAUL RICOEUR 

Y SU RECEPCIÓN EN EL PENSAMIENTO ESPAÑOL,  

UNIVERSIDAD AUTÓNOMA DE MADRID.  

DIRECTORAS: DRA. JUANA SÁNCHEZ-GEY Y DRA. MARÍA DEL CARMEN LARA  

  

 

María del Carmen Lara 

Universidad de Granada, España 
larnieto@ugr.es  

 

 
  

La hermenéutica  se ha ganado un lugar propio y diferenciado dentro del 

atomizado marco de “tradiciones” de pensamiento contemporáneo, siendo la 

koiné o el lenguaje común de la tardomodernidad. El siglo pasado estuvo mar-

cado por la estela de Heidegger, cuya filosofía en torno a la “constitución del 

sentido” ha sido considerada a menudo como el hilo conductor y denominador 

común del pensamiento filosófico contemporáneo. Sin embargo, lo heterogéneo 

de las propuestas filosóficas del siglo pasado y el agotamiento de muchas de 

ellas han propiciado que la hermenéutica se haya manifestado como el nuevo 

paradigma de la modernidad. Tal preponderancia se debe, especialmente, a 

que la hermenéutica propone un método más afín a la realidad del siglo XXI, en 

el sentido de que resulta más eficaz para abordar problemáticas tales como la 

libertad de acción, la responsabilidad moral, la identidad, la individualidad, en-

tre tantas otras. Hablamos de problemáticas al tratar los conceptos de “liber-

tad” o de “responsabilidad”, puesto que en nuestra sociedad occidental, que se 

caracteriza por el pensamiento fragmentado, por las comunicaciones globaliza-

das y por el predominio de la tecnología, tales nociones se encuentran en crisis 

o, por lo menos, necesitan ser reinterpretadas. La obra de Paul Ricoeur se in-

mailto:larnieto@ugr.es


350 MARÍA DEL CARMEN LARA 

 

 350 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

serta en este contexto fragmentario, buscando dentro del mismo las posibilida-

des de unificación y conceptualización de aquellas problemáticas precisamente 

a partir de esta heterogeneidad de posiciones y temáticas características de 

nuestra actualidad. 

La tesis sobre la que gira Hermenéutica y Reconocimiento. La filosofía de la 

acción en Paul Ricoeur y su recepción en el pensamiento español, pretende un 

acercamiento a uno de los posibles ejes que podemos localizar como vertebra-

dor de todo su pensamiento. Considerada en su totalidad, y atendiendo a los 

múltiples cambios de orientación que Ricoeur ha realizado de década en déca-

da, su obra presenta una complejidad en apariencia difícil de conducir a una 

intención única que vertebre las múltiples inspiraciones que en ella confluyen. 

El propio Ricoeur tiende a distanciarse de una comprensión unitaria de su obra 

y considera el conjunto de sus publicaciones determinados cada uno por una 

problemática fragmentaria. “Mis libros —nos dice en una entrevista concedida 

en 1994— poseen siempre un carácter limitado. Nunca me hecho pregunta ge-

nerales del tipo: ¿qué es la filosofía? Me preocupan los problemas particulares”. 

Sin embargo, y tomando distancia de la posición del propio autor al respecto, 

es posible encontrar en esa múltiple fragmentariedad una preocupación y una 

línea de investigación constante, a la que el autor vuelve una y otra vez. En 

efecto, recorriendo el conjunto de la obra de Ricoeur es posible identificar una 

pregunta y un propósito único y coherente: la pretensión de caracterizar, en los 

límites de lo posible, las estructuras fundamentales del sujeto de la acción. La 

problemática del actuar humano, representa así un eje fundamental de su pen-

samiento. ¿Cómo caracterizar al hombre que actúa, que decide, que toma ini-

ciativas y se hace responsables de ellas? ¿En dónde se enraíza esta capacidad 

que tiene el hombre de obrar libre y responsablemente? ¿Qué es, en definitiva, 

el actuar humano? Es un hecho que estas preguntas no cesan de acompañar la 

investigación de Ricoeur a lo largo de toda su obra. En este sentido, desde los 

comienzos mismos de su obra, cuando proyecta la Filosofía de la Voluntad, Ri-

coeur ha prestado especial atención a la esfera de la praxis.  Primero se intere- 

sa por la estructura del actuar humano en relación con la temática de la volun-

tad; luego retoma esta cuestión estudiando las estructuras inconscientes del 

deseo; finalmente, al mostrar las relaciones entre tiempo y narración, Ricoeur 

echa las bases para comprender las condiciones temporales de la acción. Den- 

tro de su propuesta, se puede rastrear, en relación con el campo de lo práctico, 



OTRA MIRADA A LA FILOSOFÍA DE LA ACCIÓN EN PAUL RICOEUR 351 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 351 
 

una filosofía de la acción que se vincula estrechamente con la dimensión feno-

menológica, hermenéutica, lingüística, ética y política.  En su conjunto, la filo-

sofía de Ricoeur puede ser, por lo tanto, bien caracterizada como una filosofía 

de la acción. Hasta el momento, dicha filosofía de la acción no ha sido objeto de 

una elaboración sistemática. 

Otra ventaja que nos ofrece la filosofía de Ricoeur es el hecho de que gra-

cias a la preponderancia que el “acto voluntario” ocupa en la mayor parte de 

sus escritos, es posible obtener una lectura “guiada” acerca del accionar huma-

no que involucre las perspectivas filosóficas, lingüísticas y políticas más sobre-

salientes, partiendo desde Le volontaire et l'involontaire (1950) hasta el Soi-

même comme un autre (1990) y obras posteriores como La mémoire, 

l´histoire, l´obli (2000) y su último trabajo Parcours de la reconnaissance 

(2004). 

Partiendo de estos presupuestos, la filosofía de Paul Ricoeur pretende, de 

alguna manera, “superar” el carácter fragmentario del pensamiento occidental, 

comenzando por el reemplazo del Cogito cartesiano por un Cogito integral. A 

través de la postulación del concepto de desproporción, que vertebra todo su 

pensamiento, y la postulación de un dualismo dramático presente en todas sus 

etapas (voluntario-involuntario; polo finito-polo infinito; ipseidad-mismidad), 

Ricoeur propone una unidad de conciencia y cuerpo que es anterior a la consti-

tución del “yo”. La búsqueda y propuesta de tesis ha consistido en localizar 

esas zonas de emergencia o, en terminología kantiana ese “tercer término”, 

que logre identificar, unificar y articular la polaridad o desproporción práctica de 

un “yo” o “sí mismo” auténticamente humano. Dentro de este programa consis-

tente en explorar, según Ricoeur, “la experiencia viva y sus significaciones”, 

hemos establecido un diálogo entre disciplinas y pensamientos mayormente 

contemporáneos localizando las distintas estructuras prácticas del actuar 

humano.  

Junto a ello, el abordaje de la Recepción del pensamiento de P. Ricoeur en 

el pensamiento español nos ha permitido ampliar el campo reflexivo de la tesis 

inicial, debido a la poderosa fecundidad del pensamiento ricoeuriano en el 

ámbito hispánico. No resulta fácil abordar la recepción del pensamiento de P. 

Ricoeur en el panorama español, debido principalmente a la diversidad de te-

mas y preocupaciones que siempre rondaban a un pensador tan inquieto como 

él. Sin embargo, hemos de reconocer que casi la totalidad de temas que     



352 MARÍA DEL CARMEN LARA 

 

 352 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

preocuparon al pensador francés han sido abordados desde sus múltiples pers-

pectivas en España (fenomenología: T. Domingo Moratalla, Manuel Maceiras; 

Hermenéutica general: Marecelino Agís; Narratividad/temporalidad: Mariano 

Peñalver, Ángel Gabilondo; Hermenéutica religiosa: José Mª Rubio Ferreres…). 

La respuesta ricoeuriana a la pregunta kantiana ¿qué es el hombre? es, por 

tanto, el hombre capaz. En efecto, a partir del reconocimiento de nuestra pasi-

vidad originaria, nuestro sí-mismo puede también empeñarse en una existencia 

activa, comprometida —la vida del hombre capaz—, buscando una identidad y 

un sentido que acaso se nos escapan, pero que jamás debemos dejar de bus-

car. Restableciendo el lugar central de la identidad del agente respecto al senti-

do de su acción, la importante herencia filosófica de Ricoeur sigue animando a 

los pensadores actuales y futuros, entre tantas otras, también a la tarea de 

recuperar y potenciar la responsabilidad del sí-mismo en una época especial-

mente despersonalizada y des/responsabilizada ante nosotros mismos, ante el 

otro y ante el propio mundo. 

 

Un camino largo para el hombre 

“actuante y sufriente” hasta el    

reconocimiento de que es, en ver-

dad, un “hombre capaz”. 

 

(Caminos del reconocimiento, 110). 

 

 



 

 

 

 

 

RESEÑAS 

  



 



Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014, 356-361. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 

 

 

 

 

 

LESTER EMBREE (ED.) 

GURWITSCH’S RELEVANCE FOR COGNITIVE SCIENCES. 

SPRINGER, DODRECTH, 2004, 

SERIE CONTRIBUTIONS TO PHENOMENOLOGY Nº 52, 233 PP. 

 

 

por Agata Bak 

 
 
 

El presente volumen, editado por 

Lester Embree, contiene doce artí-

culos escritos por el propio editor y 

doce destacados estudiosos (un 

artículo en colaboración). Los auto-

res analizan algunos aspectos parti-

cularmente interesantes de los aná-

lisis gurwitsheanos de la conciencia 

y la combinan a menudo con casos 

clínicos, investigaciones psicológicas 

y experimentos en el campo de la 

neurociencia, para demostrar cómo 

una aproximación fenomenológica 

coopera de hecho con los avances 

científicos. 

La introducción a cargo de Lester 

Embree tiene por objetivo defender 

la aplicabilidad a la ciencia de la filo-

sofía de Gurwitsch y ponderar sus 

logros. Embree se centra en uno de 

los tópicos que tradicionalmente 

impedían que la fenomenología sea 

considerada un interlocutor de la 

ciencia: en concreto, en el hiato ex-

plicativo, explanatory gap, la con-

vicción de que los estados mentales 

no tienen poder causal ninguno so-

bre la realidad. Y es que es notorio 

escuchar que la fenomenología 

rehúse hablar de la causalidad; lo 

cierto es que, según Embree, Gur-

witsch integra plenamente las acti-

tudes mentales en el mundo real, lo 

cual es consecuencia de su idea so-

bre la relación entre la fenomeno-

logía y las ciencias naturales. 

 La causalidad postulada por 

Gurwitsch corrige además la hipóte-

sis de constancia. Esta constituye un 

punto de partida muy común, y reza 

básicamente que la percepción es la 

sensación más la interpretación (p. 

2). Gurwitsch niega este carácter 

aditivo y atómico de los procesos 

perceptivos, e integra los “estímulos 

internos” y los “estimulos externos” 



356 AGATA BAK 

 

 356 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

en una sola causalidad real operante 

en la percepción. Hay que subrayar 

que Gurwitsch insiste en el sustrato 

material, “organismico”, de la expe-

riencia y de los procesos internos, 

otro punto que hace más fácil el 

diálogo entre la fenomenología y las 

ciencias naturales 

Es de agradecer también el es-

fuerzo explicativo que realiza Em-

bree en una de las partes de la in-

troducción, al introducir paulatina-

mente al lector en la terminología 

fenomenológica, como noesis, noe-

ma, actitud, reflexión, o en la com-

plejidad de la percepción, mediante 

un ejemplo. Esto resulta ser una 

grata introducción al potencial de la 

descripción fenomenológica, que se 

ve desplegado en los capítulos que 

siguen.  

Teniendo en mente esta posible 

convergencia entre fenomenología y 

la psicología, y las demás ciencias 

implicadas en la corriente de ciencia 

cognitiva, cada uno de los autores 

encuentra una inspiración distinta 

en el planteamiento gurwitscheano. 

Algunos autores muestran con sus 

contribuciones cómo la fenomeno-

logía permite concebir conceptual-

mente nuevos territorios de investi-

gación en el estudio de fenómenos 

mentales. Los dos primeros artículos 

se centran en la intersubjetividad. 

Frente a una excesiva intelectualiza-

ción de la intersubjetividad que im-

plican varias corrientes de “Teoría 

de la Mente”, ToM, GALLAGHER pro-

pone diseñar con Gurwitsch no solo 

posibles contrargumentos, que po-

nen de relieve la dimensión prerre-

flexiva y prágmatica de la intersub-

jetividad, sino también diseñar ex-

perimentos que confirmen esta teor-

ía. No se trata de negar la actividad 

cognitiva del reconocimiento de in-

tenciones, pues esto tiene una base 

sólida en la neurociencia, sino más 

bien intentar demostrar que vale la 

pena ampliar el espectro de investi-

gación, admitiendo una base prima-

ria de la intersubjetividad: esta es 

pragmática, corporal, y prerreflexi-

va: sujetos menores de 4 años tie-

nen ya esta comprensión incipiente 

de las intenciones de los demás, 

aunque no sea una atribución con-

ceptual. Y es que tanto Gurwitsch 

como ToM  tienen algo que decir 

sobre la empatía, pero que por sí 

solas no captan la totalidad del 

fenómeno. NATALIE DEPRAZ se centra 

en la noción del contexto que pro-

porciona la genuina cognitiva e in-

tersubjetiva apertura (p.50),  y, al 

igual que Gallagher, aboga por una 

reformulación menos cognitivsta de 

la intersubjetividad, para así dar 

cabida a la primacía de lo práctico y 



RESEÑAS 357 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 357 
 

especificamente, de lo ético. Utiliza 

“paradigma de la luminosidad”. La 

contraposición entre claro-oscuro en 

el que se mueve la percepción, 

siempre finita y parcial, y “la invisi-

bilidad” del cuerpo y sus acciones 

permite a la autora distinguir entre 

tres encuentros o contextos inter-

subjetivos. Desde esta óptica anali-

za el encuentro con el Otro, no a la 

manera levinasiana, donde el otro 

deslumbra y subyuga al que ve, sino 

de una luminosidad interior que 

emana de un rostro sonriente. Esta 

relación, la visibilidad concreta de lo 

otro, es para la autora la base de 

una ética relacional. Como en el 

artículo precedente, también aquí se 

aboga por la recuperación de una 

noción contextual, relacional, corpo-

ral y pragmática de la intersubjeti-

vidad.  

Los autores creen que el marco 

conceptual de Gurwitsch permite 

precisar mejor algunos problemas 

propios de la filosofía de la mente. 

SASS aplica la noción gurwitscheana 

del campo de la conciencia al estu-

dio de la esquizofrenia. El análisis 

del campo temático en términos de 

actitud, orientación general de la 

atención y del tema, y su capacidad 

organizativa del margen, le permite 

al autor concebir la condición esqui-

zofrénica en términos de la desor-

ganización del campo temático que 

hace imposible una unidad coheren-

te del campo de la conciencia. Es la 

perdida de la actitud, del compromi-

so con las cosas, carencia de la 

perspectiva la que hace que el cam-

po de conciencia se fragmente y 

pierda coordinación contextual. Los 

estudios recientes sobre la enfer-

medad llaman la atención precisa-

mente sobre este aspecto de la es-

quizofrenia (pp. 66 y siguientes).  

PILAT distingue claramente entre 

enfoque cognitivista-neuronal y la 

fenomenología, pero cree que para 

abordar un problema complejo hay 

que analizarlo a distintos niveles. 

Usa la fenomenología para analizar 

la experiencia del momento presen-

te, pues, según él, las teorías neu-

rológicas de la representación fallan 

al no proporcionar la respuesta de 

cómo un organismo con sus estados 

mentales puede experimentar el 

momento presente. Aparte de aven-

turar su hipótesis neurológica, Pilat 

quiere conceptualizar la experiencia 

del momento presente en su com-

plejidad y por ello atiende al análisis 

gurwitscheano de las “partes transi-

tivas” de James. Su intergración en 

el campo de conciencia permite en-

contrar “la ventana de la concien-

cia”: el campo se organizaría gracias 

a los acontecimientos físicos, pero la 



358 AGATA BAK 

 

 358 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

estructuración del flujo de la epe-

riencia no se regiría por el tiempo 

físico, sino por tiempo experimenta-

do. Seguidamente, lleva esta afir-

mación a análisis de esta última no-

ción, apelando a la conciencia inter-

na del tiempo presente en Husserl. 

Cada percepción actual apunta pro-

tentiva y retentivamente hacia el 

futuro y el pasado; el presen-

te”puro” se encuentra en la pura 

receptividad de las impresiones, el 

estrato pasivo más bajo. Esto es 

comparado con reservas con la no-

ción de marginalidad en Gurwitsch.  

Hay dos autores que abordan los 

problemas de la filosofía de la men-

te con marcada tendencia a la natu-

ralización. El trabajo de BARESSI tra-

ta el tema de la intencionalidad. Los 

analisis guriwtsecheanos le parecen 

convergentes con y enriquecedores 

para las tendencias actuales en la 

filosofía de la mente para concebir 

el tema de la intersubjetividad pri-

maria y una teoría no egológica del 

sujeto. Baressi propone una Teoría 

de Relaciones Intencionales, que 

postula existencia de un estrato pre-

rreflexivo en la comprensión de las 

creencias e intenciones del otro; y 

éste se manifiesta primordialmente 

en actividades conjuntas, en “inten-

ciones compartidas”, afirmación que 

se apoya en varias investigaciones 

en el campo de psicología del desa-

rrollo. Es esta relación la que permi-

te una posterior división en estados 

de primera y tercera persona, que 

ocurre en parte gracias a la imagi-

nación. En cuanto a lo segundo, in-

serta la noción de la intencionalidad 

en una teoría no egológica de la 

conciencia, buscando preservar la 

identidad (temporal) del sujeto. Par-

tiendo de la noción del “sujeto fino” 

(thin subject) de G. Strawson, el 

autor concluye que la unidad de 

conciencia es la actividad unificado-

ra del cerebro en las pulsaciones de 

la conciencia (p.91), siendo el acto 

de experimentar la instancia pri-

mordial. 

YOSHIMI por su parte, traza un pa-

ralelismo valiente entre el campo de 

la conciencia en Gurwitsch y el 

campo electro-magnético del cere-

bro. Aboga por una visión global, no 

atómica, que para él se ejemplifica 

en la noción de campo de concien-

cia. La labor paralela en el campo de 

ciencia cognitiva consistiría en tra-

zar una “neurofenomenología es-

tructural”, que se encargaría de 

“explicar de cómo se dividen en par-

tes los estados conscientes, cómo se 

dividen en partes los estados cere-

brales, y cómo estos dos tipos de 

partes se relacionan entre sí” (p. 

113). Esta relación sería para Yos-



RESEÑAS 359 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 359 
 

himi la de superviniencia y la teoría 

de campo gurwitscehana parece 

particularmente buena para este 

propósito, pues el autor afina la no-

ción de superviniencia en términos 

de la superveniencia de estados 

globales, esto es, del campo de la 

conciencia sobre el campo electro-

magnético. Es más, aboga por para-

lelismos existentes entre ambas ins-

tancias, tanto en la activación de las 

zonas específicas en relación con los 

“datos co-presentes”, como entre 

regiones no focales de la conciencia 

(margen y campo temático) y las 

regiones no focales del campo elec-

tromagnético. En general, y a pesar 

de las dudas acerca de si el campo 

electromagnético es la mejor noción 

para una teoría de superveniencia, 

así como sobre los parelelismos 

concretos, el autor ve fructífero el 

intercambio entre dos disciplinas.  

También se abordan problemas 

tradicionales de la filosofía. VIGNE-

MONT se hace cargo de la paradójica 

situación del cuerpo que, al ser re-

ceptor de continua estimulación, es 

de alguna manera siempre presente 

a nivel estimulativo, pero que por 

otra es ausente, “invisible” –como 

ya había sugerido Depraz. Este pro-

blema es analizado por el autor en 

términos del campo de conciencia 

en Gurwitsch; se trata de indagar 

los niveles de presencia del cuerpo 

en la cognición. Se centra en el 

margen de la conciencia. En princi-

pio, la presencia corporal se situaría 

en condiciones normales en este 

nivel. De acuerdo con ello, el cuerpo 

debería ser irrelevante para nuestra 

actividad cognitiva, pero deberíamos 

ser siempre de alguna manera cons-

cientes (aware) de él. Estas dos 

asumpciones son objeto de análisis 

del autor, quien concluye lo siguien-

te: en primer lugar, el cuerpo sí in-

terfiere en nuestra percepción, pero 

esto no lo hace relevante en el sen-

tido filosófico que se propone en 

este artículo. En segundo lugar, a 

pesar de que Gurwitsch postula que 

somos siempre vagamente cons-

ciente del cuerpo y su posición, el 

autor reclama en base a varios ex-

perimentos, que además de esta 

vaga conciencia del cuerpo, mucha 

de la información sobre el cuerpo 

permanece inconsciente en el senti-

do gurwitscheano. Esto requeriría 

una reformulación de la estructura 

de la conciencia, para incluir lo in-

consciente, sin disminuir la impor-

tancia de lo marginal, y las diferen-

tes representaciones del cuerpo en 

cada nivel, como esquema corporal 

o imagen corporal y sus distintas 

divisiones, lo cual se propone al final 

del artículo. 



360 AGATA BAK 

 

 360 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

ARVIDSON analiza en su artículo la 

estructura de la atención que para 

él se expresa mejor de forma tripar-

tita, si bien es un proceso unificado 

y encarnado. Arvidson cree que la 

diferencia entre las tres partes de la 

conciencia en Gurwitsch realmente 

refiere a tres tipos de atención; y la 

posición que defiende es que todo 

tipo de contenido se estructura en 

tres dimensiones en el campo de la 

conciencia (p. 153), el tema, campo 

temático y margen. El artículo es de 

sumo interés, por cuanto se centra 

en el tema central para la filosofía 

de Gurwitsch, clarificando la termi-

nología y proporcionando evidencia 

experimental de investigaciones re-

cientes para la existencia de los tres 

tipos de atención postulados.  

El artículo de SMITH se propone 

una integración de las distinciones 

gurwitscheanas dentro del campo de 

la conciencia como estructuras de la 

intención en vistas a la explicación 

del fenómeno de inattentional blind-

ness. Su investigación parte de la 

noción del contexto que será la cla-

ve para comprender el encaje teóri-

co;  la divide en conciencia del con-

texto, que refieren al campo (temá-

tico) de la conciencia, y el contexto 

de la conciencia, una instancia on-

tológica que determina la situación 

“real” del sujeto que performa un 

acto consciente. Pues bien, desde 

esta perspectiva el análisis de la 

atención se comprende como es-

tructurado en campo de la concien-

cia y determinado por el noema; 

pero realizado en “el medio percep-

tivo” (una de las categorías ontoló-

gicas de Smith) de lo perciibido. El 

hiato entre la atención y su contexto 

permite abordar el tema de la aten-

ción visual en toda su complejidad, 

explicando fenómenos como cegue-

ra atencional, fundar la validez de la 

percepción como fuente de conoci-

miento en contra del escepticismo e 

insistir en la necesidad de estudio 

de la intencionalidad.  

Finalmente, hay autores que teo-

rizan sobre la misma relación entre 

la fenomenología y la ciencia. En su 

artículo,  NOE traza breve el desa-

rrollo de la ciencia cognitiva según 

F. Varela, en términos de sistemas. 

La ciencia cognitiva sería en primer 

lugar computacionalista, pero el 

avance de la informática y el incre-

mento de la velocidad de computa-

ción no implicó que las máquinas se 

convirtieran en seres pensantes en 

el sentido corriente de la palabra. El 

enfoque conexionista pretende su-

plir esta carencia. El funcionamiento 

de la mente se concibe ahora como 

procesamiento global, que activa 

toda una red de conexiones (neuro-



RESEÑAS 361 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 361 
 

nales). Entre ellas, cabe destacar la 

existencia tanto de representaciones 

simbólicas y explícitas, como de re-

presentaciones subsimbólicas.  Esto 

ya nos permite vislumbrar una de 

las grandes ventajas de la fenome-

nología a la hora de diálogo con las 

ciencias cognitivas, ya que aquella 

abandona el atomismo de la expe-

riencia, concibe la experiencia de 

manera holista y pone de relieve la 

importancia de la experiencia mar-

ginal, bajo el umbral de la atención. 

Finalmente, la tercera etapa que 

reseña el artículo es la de enfoque 

enactivo, representado por Varela, 

que en su giro trascendental  pre-

tende englobar tanto la experiencia 

interna, subjetiva e idealista, como 

el mundo en un “sistema en sí” (p. 

204), autorreferente y autopoiético.  

WIGGINS y SCHWARTZ reconstruyen 

la relación de la fenomenología con 

la ciencia desde la posición de pro-

pio Gurwitsch a base de su apropia-

ción de los logros de la Gestalt. Es-

pecificamente, del rechazo de la 

hipótesis de la constancia, descrita 

en la introducción de Embree, y que 

en su acepción más genérica impli-

caría la idea de que cada estado 

físico- estímulo, tiene su contrapar-

tida en estado cerebral. Frente a 

ello, Gurwitsch responde con el pos-

tulado de hacer fenomenología de la 

vida mental, y lo hace proponiendo 

que los postulados de las teorías 

psicológicas (especificamente Ges-

talt) sean incorporadas a la fenome-

nología “solo si pueden ser confir-

mados, a través de una reflexión 

directa”, como postulados descripti-

vos sobre la vida mental” (p. 226)  

Esto lleva a la relación entre psico-

logía y fenomenología y Gurwitsch 

la formula, rechazando el naturalis-

mo cientificista y el reduccionismo. 

Más bien, se trataría de concebir la 

fenomenología como una disciplina 

que generaliza e idealiza conceptos 

que refieran a la vida mental; su 

labor consistirá pues en proporcio-

nar rasgos ideales de los fenómenos 

que se estudian. Otra parte de su 

labor consistiría en indagar en la 

genealogía de los conceptos científi-

cos al estilo de la investigación que 

lleva a cabo Husserl en Crisis de las 

ciencias europeas.  

EMBREE con modestia intenta qui-

tar importancia a su aportación, 

considerando que no trata de nin-

guna aplicación particular de la fe-

nomenología a la ciencia cognitiva. 

No obstante, sin su riguroso análisis 

de la relevancia muchos artículos 

centrados en el campo de conciencia 

se veían ciertamente menos com-

pletos. 



 



Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014, 363-367. 
e-ISSN: 1885-1088 
 
 

 
 

 

 

 

JAVIER SAN MARTÍN 

ANTROPOLOGÍA FILOSÓFICA I. 

DE LA ANTROPOLOGÍA CIENTÍFICA A LA FILOSÓFICA 

 MADRID, UNED, 2013, 431 PP. 

 

 

por Sonia E. Rodríguez  
 
 
  
  
 

Javier San Martín —director de 

esta revista junto a M.ª Carmen Ló-

pez— no precisa de ninguna presen-

tación en nuestro círculo académico 

y filosófico. En su haber cuenta con 

más de una veintena de títulos por 

todos bien conocidos, entre los que 

podemos destacar La estructura del 

método fenomenológico (Madrid, 

UNED, 1986), La fenomenología 

como teoría de una racionalidad 

fuerte (Madrid, UNED, 1994), Teoría 

de la cultura (Madrid, Editorial Sín-

tesis, 1999), Para una superación 

del relativismo cultural. Antropología 

cultural y antropología filosófica 

(Madrid, Editorial Tecnos, 2009) y 

La fenomenología de Ortega y Ga-

sset (Madrid, Biblioteca Nueva, 

2012).  

Teniendo en cuenta su trayectoria 

intelectual, dedicar a uno de sus 

últimos libros una reseña no parece 

precisar de mayor justificación. Sin 

embargo, el libro que hoy nos ocupa 

lugar posee una peculiaridad y es 

que se trata de la última versión 

corregida y ampliada del manual 

básico de la asignatura Antropología 

Filosófica I; asignatura de la que el 

propio Javier San Martín es coordi-

nador, y manual, en consecuencia, 

destinado a los alumnos de segundo 

del Grado en Filosofía de la UNED. 

Como recurso didáctico, este libro 

quizá no merecería una especial 

atención, pero en seguida compren-

derá el lector que la circunstanciali-

dad del libro no le resta, en ningún 

caso, valor. Por el contrario, junto a 



364 SONIA E. RODRÍGUEZ GARCÍA 
 

 364 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

la sistematicidad y claridad propia 

de estos manuales, Javier San Mar-

tín es capaz de ofrecer no sólo una 

amplia y acertada introducción a 

esta disciplina sino también su pro-

pia perspectiva en la fundamenta-

ción de una antropología filosófica 

que, con claras influencias fenome-

nológicas, mostrará explícitamente 

su pretensión de convertirse en filo-

sofía primera y configurar a partir 

de ella toda una antropología filosó-

fica. Estamos, pues, ante un claro 

ejemplo de libertad de cátedra, que 

sólo una vida dedicada a la investi-

gación y la reflexión puede estable-

cer como derecho intelectual de su 

autor.  

El objetivo del manual no es otro 

que “definir y conseguir un lugar 

para esta materia, partiendo de que, 

si existe un saber científico sobre el 

humano, hay que probar con argu-

mentos convincentes, primero, la 

posibilidad y, luego, la necesidad de 

un discurso filosófico sobre este 

mismo ser” (p. 17). Para ello el libro 

se estructura en tres grandes blo-

ques —“unidades didácticas” para 

los estudiantes— que abordan sis-

temáticamente tres de las principa-

les cuestiones de las que debe dar 

cuenta la antropología filosófica; a 

saber: su propia justificación dentro 

de la filosofía y en relación con las 

demás ciencias humanas, la evolu-

ción del saber sobre el ser humano 

a lo largo de la historia y los retos 

de la antropología filosófica frente a 

la imagen biológica del ser humano. 

Cada bloque temático se organiza, a 

su vez, en cuatro temas fundamen-

tales, que cuentan al final de cada 

uno de ellos con un apartado de 

orientación bibliográfica, a partir del 

cual el Prof. San Martín proyecta 

diferentes líneas de investigación 

que, como punto de partida, permi-

tirán al lector trazar su propio discu-

rrir por los campos de la antropolo-

gía filosófica.  

El primer bloque temático, «El 

sentido de una antropología filosófi-

ca: ciencia y filosofía», trata de dilu-

cidar la posibilidad, necesidad y legi-

timidad de una antropología filosófi-

ca; pues, a pesar de que desde los 

comienzos de la filosofía ha existido 

una reflexión sobre el ser humano, 

sus características, su vida y su po-

sición en el mundo, esta reflexión 

no recibe el nombre de “antropolo-

gía filosófica”, expresión que final-

mente se acuñará en el siglo XVIII 

en contraposición a la proliferación 

de diversas antropologías marcadas 

por un carácter pretendidamente 

científico (antropología biológica, 

antropología fisiológica, antropología 

cultural, etc.). Habrá, pues, que 



RESEÑAS 365 
 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 365 

 

plantearse cuál es la situación de la 

antropología filosófica dentro de la 

filosofía y cuál es el carácter filosófi-

co de este saber sobre el ser hu-

mano; pero, sobre todo, habrá que 

plantearse muy seriamente cuál es 

la relación que guarda o debería 

guardar esta disciplina con las an-

tropologías científicas y, en general,  

con las demás ciencias humanas.  

Javier San Martín expone dos di-

ferentes modelos de articulación 

entre la antropología filosófica y las 

demás ciencias humanas, uno nega-

tivo y otro positivo, para apostar 

explícitamente por el segundo de 

ellos. Mientras que la articulación 

negativa tiende a menospreciar lo 

que otras ciencias humanas dicen 

sobre el hombre, la articulación po-

sitiva implica la valoración positiva 

—valga la redundancia— del saber 

científico sobre el ser humano y fo-

menta, de este modo, el diálogo 

enriquecedor entre las diferentes 

disciplinas que tienen como objeto 

de estudio al ser humano. La articu-

lación positiva tiene, además, dos 

posibles modos: el primero de ellos 

dibuja la imagen del ser humano 

como mismidad y proyecto; el se-

gundo parte de la imagen del ser 

humano como ser de significados y 

otorga a la antropología filosófica la 

tarea de formular, expresar y 

transmitir el sentido que el ser hu-

mano se da a sí mismo. En cual-

quiera de estos dos modos la idea 

de fondo es la misma: el ser hu-

mano no puede ser explicado por ni 

reducido a la imagen que las cien-

cias humanas dibujan de él o         

—como diría Husserl— que la ciencia 

no tiene la última palabra y           

—añadiríamos nosotros— mucho 

menos en la cuestión de qué signifi-

ca ser humano. 

Ahora bien, si el objeto de estu-

dio de la antropología filosófica es el 

ser humano, debemos ser plena-

mente conscientes de nuestra posi-

ción como testigos privilegiados de 

nuestro propio ser. Por ello, el mé-

todo de la antropología partirá de 

nuestra propia autoexperiencia pa-

ra, desde ésta, remontarnos hasta 

las condiciones de posibilidad de lo 

humano, esto es, hasta la estructu-

ra trascendental del ser humano 

que, necesariamente, queda mani-

fiesta en su estructura empírica. Por 

ello, nos dice San Martín, el método 

de la antropología filosófica exige un 

camino de ida y vuelta, pues una 

vez alcanzados aquellos trascenden-

tales humanos nos vemos obligados 

a retornar a la facticidad de la vida 

concreta de cada individuo. Y, en 

este camino de ida y vuelta, feno-



366 SONIA E. RODRÍGUEZ GARCÍA 
 

 366 Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 

 

menología y hermenéutica quedarán 

estrechamente imbricadas.  

El segundo bloque temático, «Las 

concepciones del ser humano a lo 

largo de la historia y en la actuali-

dad», constituye una exposición de 

las principales imágenes del ser 

humano que han arrojado la filoso-

fía y la tradición a lo largo de nues-

tra historia. Tal exposición se re-

monta a las raíces del pensamiento 

antropológico, a partir de la visión 

del ser humano en el pensamiento 

griego (animal que posee logos, 

razón y palabra), hebreo (ser que 

tiene oído y escucha) y cristiano 

(ser creado a imagen y semejanza 

de Dios, que tras el pecado original 

debe buscar su propia salvación), 

por cuanto esta triple vertiente in-

fluirá y confluirá en la imagen del 

ser humano en la modernidad.  

Será, precisamente, en la Edad 

Moderna cuando la filosofía sitúe al 

ser humano como punto de partida. 

Autores como Descartes, Pascal y 

Montaigne serán los encargados de 

instituir y difundir ampliamente la 

idea del ser humano como un ani-

mal caracterizado por su racionali-

dad. Pero serán, finalmente, Rous-

seau y Kant los que diseñarán con 

precisión el ámbito de trabajo an-

tropológico al hablar y diferenciar 

explícitamente tres antropologías 

que —pese a su desigual nomencla-

tura y omitiendo aquí las sutiles di-

ferencias entre sus concepciones— 

destacarán igualmente tres dimen-

siones de estudio de lo humano: lo 

que la naturaleza ha hecho con no-

sotros, la hominización (objeto de 

estudio de la antropología biológica 

para Rousseau, fisiológica para 

Kant); lo que nosotros hacemos con 

nosotros mismos (objeto de estudio 

de la antropología cultural o social 

para Rousseau, pragmática para 

Kant); y, lo que deberíamos hacer, 

el estudio del ser humano no sólo 

descriptivo sino también valorativo 

(objeto de estudio de la antropolo-

gía filosófica para ambos autores).  

El desarrollo histórico continuará 

con la breve exposición de los hitos 

fundamentales de la filosofía de la 

sospecha —Feuerbach, Marx, Freud 

y Nietzsche— en la configuración de 

una antropología de la salvación y, 

finalmente, llegará a las  múltiples 

líneas antropológicas del siglo XX, 

entre las que cabe destacar las de 

Scheler, Plessner y Heidegger, pa-

dres fundadores de la antropología 

filosófica contemporánea. Merecen 

también ser citados los párrafos so-

bre la importante aportación espa-

ñola a la antropología filosófica.  

Por último, el tercer bloque te-

mático, «Antropología biológica y 



RESEÑAS 367 
 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 11, 2014. 367 

 

filosofía del ser humano», aborda 

los retos a los que debe enfrentarse 

la antropología filosófica ante la 

imagen del ser humano instituida 

por la antropología biológica, por ser 

ésta la ciencia fundamental sobre el 

ser humano en cuanto animal y con-

llevar serias consecuencias en su 

intento de explicar la naturaleza 

humana en términos puramente 

biológicos. 

El estudio y la comprensión de 

esta imagen debe ser el punto de 

partida de cualquier antropología 

filosófica seria, esto es, que tome en 

consideración lo que las otras cien-

cias del ser humano dicen sobre él. 

Dentro de este estudio la teoría de 

la hominización será un punto fun-

damental, por cuanto en ella se con-

jugan la selección natural y cultural 

en una constante retroalimentación. 

Tampoco será una cuestión baladí 

los enormes avances científicos que 

en los últimos diez años se han da-

do en la explicación del origen y 

evolución de la especie humana así 

como en la diversificación de las 

razas. 

Sólo atendiendo a estas cues-

tiones estaremos en disposición de 

elaborar una antropología filosófica 

que partiendo de la imagen biológi-

ca del ser humano, avalada por los 

datos de las ciencias, trascienda 

dicha imagen en la búsqueda de una 

comprensión más plena y profunda 

de lo que significa ser humano. Con 

ello nos veremos obligados a pro-

yectar la imagen del ser humano en 

un horizonte crítico utópico, pues 

“es en este terreno en el que se 

ventila el sentido de la vida humana 

como algo especial en la naturaleza, 

por tanto, en cierta medida, como 

algo que va más allá de la vida ani-

mal, aunque sea, obviamente, sin 

dejarla” (pp. 253-254); y, de este 

modo, queda fundamentada la ne-

cesidad de una antropología filosófi-

ca que dé cuenta de aquello a lo que 

no llegan las demás ciencias huma-

nas porque “la vida humana desbor-

da cualquier planteamiento naturali-

zante” (p. 369).  

Comprenderá ahora el que lea 

estas líneas porqué afirmábamos al 

comienzo de esta reseña el interés 

del libro. No se trata de un simple 

manual de antropología filosófica en 

el que el autor recoja con mayor o 

menor acierto los principales enfo-

ques que de ésta se han dado desde 

una perspectiva histórica. Muy por 

el contrario, la voz de San Martín 

está presente a lo largo de todo el 

libro y dará que pensar tanto a es-

tudiantes e investigadores como a 

cualquiera de los que, como la auto-

ra de estas líneas, estemos intere-

sados en esto que se ha dado en 

llamar “antropología filosófica”.  


