
Investigaciones Fenomenológicas, n. 8, 2011,245-253. 
e-ISSN: 1885-1088 
 

 

 

 

 

 

URBANO MESTRE SIDONCHA 

DO EMPÍRICO AO TRASCENDENTAL. A CONSCIÊNCIA E O PRO-

BLEMA MENTE/CORPO ENTRE O MATERIALISMO REDUCIONISTA E A 

FENOMENOLOGÍA DE HUSSERL. 

 

LISBOA, FUNDACÃO CALOUSTE GULBENKIAN, 2011, 360 PP. 

 

 

por Idalina Proença Maia 
 
  
  
 

El título de este libro de Urbano 

Mestre Sidoncha, publicado por la 

Fundación Calouste Gulbenkian, es 

muy revelador de la orientación de 

fondo y de las principales decisiones 

teóricas que sostienen la investiga-

ción dirigida a ponderar el célebre 

problema mind/body. Sin embargo, 

no se piense que se trata de una 

simple narrativa que meramente 

aúna los diferentes tratamientos que 

históricamente han ido concurriendo 

para proceder a su ponderación y 

resolución. A pesar de la innegable 

idoneidad de esa tarea para una 

clarificación global del problema 

mente/cuerpo, es convicción del 

autor que ese esfuerzo resultaría 

vano de no estar integrado en un 

horizonte de sentido más amplio, 

capaz de divisar más allá de la pro-

pia tarea de clarificación —

clarificación que, a su vez, le preste 

a este esfuerzo de comprensión una 

expresión más sistemática y una 

forma unívoca. Ahora bien, una tal 

configuración sólo comenzará a de-

finirse en el momento en que se 

imponga un ejercicio de investiga-

ción del fundamento de determina-

ción del problema; ya no como ex-

presión, entre otras, de un esfuerzo 

difuso de comprensión sino como 

condición de posibilidad de toda la 

investigación consiguiente. Para 

eso, el autor se ha propuesto pensar 

de nuevo este problema secular, 



246 IDALINA PROENÇA MAIA 
 

 246 Investigaciones Fenomenológicas, n. 8, 2011. 

 

con el claro propósito de desvelar el 

fundamento en que se sustenta.  

El libro comienza por convocar 

la comprensión y la propuesta de 

resolución arrojada por las tesis ma-

terialistas de hoy de orientación re-

duccionista —por ser éstas las que 

reclaman abiertamente la resolución 

de este problema secular. El objeti-

vo es, a propósito de las internas 

aporías en que se ve enredado este 

materialismo reduccionista, presen-

tar la contribución de la fenomeno-

logía de Edmund Husserl. Esa deci-

sión está claramente vertida en el 

subtítulo, e informa el lector que el 

libro se mueve entre una compren-

sión empírico-naturalista de la con-

ciencia, magistralmente expresada 

en el programa del materialismo 

reduccionista, y una comprensión 

nueva de esa conciencia, protagoni-

zada por Husserl en el estricto 

ámbito de la fenómeno-logía tras-

cendental.  

Es en este particular marco teó-

rico en el que el autor destaca la 

idea de Relación. A partir de ella, el 

problema mente/cuerpo se definirá 

como problema estructuralmente 

sustentado en la afirmación de ele-

mentos rela-cionales —mentales y 

corpóreos— cuya relación es pro-

blemática en un primer sentido en 

cuanto a que está privada de una 

explicación satisfactoria o convin-

cente (entendida por Urbano Mestre 

Sidoncha de forma similar a la que 

ofrece Mark Rowlands en The Nature 

of Consciousness, cuando la define 

ahí como un Eureka feeling). Lo que 

el principio de la Relación va a esta-

blecer de forma clara es la tesis de 

que las estrategias empírico-

naturalistas, que reclamaban como 

suya la comprensión plena del pro-

blema mente/cuerpo, sólo podrán 

reivindicar, de jure, la paternidad de 

la mera “disolución” del problema. A 

esta diferencia, que el libro señala 

en el plano descriptivo entre resolu-

ción y disolución, el autor junta una 

segunda distin-ción, que apartará, 

de esta vez, la simple correlación de 

la explicación. Una y otra conver-

gen, sin embargo, en una misma 

dirección: por más que se avance en 

el esfuerzo de descripción de las 

estructuras biológicas que sostienen 

nuestras funciones mentales, más 

allá de ese esfuerzo sigue habiendo 

cuestiones sin respuesta (cuestiones 

que David Chalmers apodaba de 

hard questions). 

Hay, no obstante, una primera 

dificultad que el lector afrontará en 

el momento en que intenta pensar 

esta asociación que Urbano Sidon-

cha nos ofrece entre el principio de 

la relación y la asimetría entre la 



RESEÑAS 247 
 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 8, 2011. 247 

 

mera correlación y la explicación. 

Tal dificultad se plantea en la cons-

tatación de que es exactamente la 

relación que, en otras situaciones 

sobradamente conocidas, impide 

cualquier posibilidad de asimetría 

como la que ahora se está exigiendo 

entre correlación y explicación —

como es el bien conocido caso de la 

relación entre agua y H20. Pero esta 

perplejidad, que el propio autor no 

dejará de convocar, es disipada en 

el libro por la afirmación del princi-

pio de la especificidad de la relación 

mente-cuerpo. Para Urbano Sidon-

cha, éste es el principio que corta la 

posibilidad de una aclaración de las 

mentes cuando éstas se dejan re-

conducir, sin más, a los fenómenos 

físicos y biológicos subyacentes. Es 

ampliamente visible en este punto la 

cercanía de motivaciones por lo que 

respecta a las conocidas tesis del 

hiato explicativo de Joseph Levine y 

de la máxima de Thomas Nagel ex-

presada en un célebre artículo que 

se publica en 1974 con el mismísi-

mo título “What is it like te lo be”. 

Efectivamente, ambas plantean co-

mo innegociable condición de posibi-

lidad para una clarificación interna 

del problema mente/cuerpo la idea 

de una asimetría entre actividad 

cerebral y ocurrencias mentales y —

esto no es menos importante— un 

escrupuloso respeto por los elemen-

tos relacionales que, finalmente, 

sólo podrá ser diluidoen su avance, 

pero nunca como decisión teórica de 

fondo que prescriba, en suma, el 

principio de la supresión o de la eli-

minación de lo mental. 

Ahora bien, a la luz de este 

principio metodológico de la rela-

ción, que prescribe como condición 

esencial para la correcta eludización 

del problema mente/cuerpo un es-

crupuloso respeto por los elementos 

relacionales, Urba-no Mestre Sidon-

cha concluye que el materialismo 

reduccionista, en cuanto hace tabula 

rasa de la especificidad de la rela-

ción mente-cuerpo, afrontará el pe-

ligro del eliminacionismo condenan-

do las mentes a tener el mismo des-

tino que había sido reservado a las 

obsoletas categorías científicas co-

mo el flogisto. Esta conclusión a 

menudo aparece en forma interro-

gativa: ¿puede la solución de un 

problema reposar en una compren-

sión de ese mismo problema todavía 

deficitaria? ¿Puede el naturalismo 

reduccionista reclamar legítimamen-

te la resolución de un problema cu-

yo fundamento de determinación 

ignoró desde el principio? ¿No es-

tará la solución reduccio-nista, en su 

propia génesis, amputada de la dife-

rencia que, de haber sido verdade-



248 IDALINA PROENÇA MAIA 
 

 248 Investigaciones Fenomenológicas, n. 8, 2011. 

 

ramente considerada, autorizaría, 

de jure, la conclusión que ahora se 

ve amenazada en sus propios fun-

damentos? 

Hay, sin embargo, otras vías 

que el autor aún quiere considerar 

para intentar superar las aporías en 

que se ve enredada la estrategia 

empírico-naturalista. La primera 

consiste en saber si las formas de 

materialismo que no citan la conclu-

sión reduccionista —la llamada tesis 

de la sobreveniencia (supervenien-

ce)— podrían ayudar a superar el 

problema. Esta posibilidad, que el 

autor considera en un capítulo dedi-

cado específicamente al tema de la 

sobreveniencia, da como resultado 

un retumbante no, dado que para el 

autor no es claro que el propio ma-

terialismo no reduccionista se consi-

ga apartar definitivamente, y yendo 

en contra de la tesis de la relación, 

del descalificado principio de una 

supresión o eliminación de lo men-

tal. La segunda vía va a la propia 

raíz de este instrumento de la rela-

ción puesto por el autor con la mi-

sión de averiguar si no revela una 

especie de estrategia ziguezaguean-

te, una especie de middle-of-the-

road position que, al rechazar fijarse 

en el naturalismo reduccionista y en 

las tesis dualistas, no se detiene 

finalmente en parte alguna. A esta 

duda responde el autor con la afir-

mación de que este principio debe 

ser leído no en un contexto de reso-

lución del problema sino, por el con-

trario, y como condición misma para 

esta resolución, en el que llama 

“contexto de afirmación” o “fase de 

recono-cimiento del problema”. Al 

querer enraizarse en ese suelo ori-

ginario de los fundamentos del pro-

blema, la tesis de la relación pro-

puesta por Urbano Mestre Sidoncha 

no deja de definir, por otro lado, las 

propias condiciones en las que debe 

reposar esta ambicionada resolu-

ción: respeto por la relación y por 

los relata. En esta afirmación se 

juega una parte considerable del 

intento del libro: la consideración en 

igualdad de circunstancias y con 

exclusión de cualquiera presupuesto 

metafísico que haga peligrar la pari-

dad entre fenómenos físicos y men-

tales muestra que el cuidado paten-

tado por el autor en la preservación 

de la diferencia nunca había sido 

planteado en detrimento de la exi-

gencia —no menos sentida— de 

unidad.  

Queda también claro que este 

nuevo abordaje que el libro pro-

mueve es iniciar la actividad allí 

donde se manifiestan las internas 

aporías del modelo reduccionista, el 

cual se verá permanentemente en-



RESEÑAS 249 
 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 8, 2011. 249 

 

marañado en una conclusión sin 

salida de la supresión de los fenó-

menos mentales. En otras palabras: 

cualquier nuevo abordaje del pro-

blema mente/cuerpo debe iniciar su 

actividad allí justamente en donde 

se manifiesten las insuperables difi-

cultades de la tesis naturalista. Para 

el autor, eso significa que sólo una 

estrategia que haga del regreso a 

los fenómenos ahora suprimidos su 

decisión teórica de fondo podrá 

emerger como alternativa creíble. 

Éste es manifiestamente el caso 

de la fenomenología de Edmund 

Husserl, quien encontrará en la co-

nocida máxima del zu den Sachen 

selbst un primero y más decisivo 

paso para prescribir el regreso a la 

conciencia en sus formas específicas 

de (auto)donación contra toda y 

cualquier tentativa de tratarla en 

función de otros fenómenos que 

supuestamente la explican o a los 

que ella sería, en última instancia, 

reducible. Según el autor, lo que 

puede obtenerse inmediatamente de 

esta frase-programa de la fenome-

nología husserliana no es otra cosa 

más que la asunción de una direc-

ción diferente de la que fuera esta-

blecida por la investigación empíri-

co-naturalista de la conciencia. Esta 

primera conclusión se aparta abier-

tamente de dos formas distintas —

muchas veces incompatibles— de 

pensar el posicionamiento de la fe-

nomenología ante el problema men-

te/cuerpo y el modo reduccionista 

de abordarlo: a) la primera forma —

que es la que históricamente escoge 

un buen número de seguidores— es 

la de la fenomenología nada tiene 

que decir en este debate, dado que 

el debate en sí apunta en una direc-

ción radicalmente distinta de la que 

es seguida por la fenomenología qua 

fenomenología en su proceso de 

maduración interna; b) la otra for-

ma es la que considera que la fe-

nomenología puede y debe ser inte-

grada en una discusión seria del 

problema una vez que ella esté en 

disposición de aproximarse al actual 

programa de las ciencias cognitivas 

siguiendo, para ello, la vía de la na-

turalización. En Do Empírico ao 

Trascendental, Urbano Mestre Si-

doncha considera que ninguna de 

estas orientaciones es válida: la 

primera porque ignora que de lo que 

ahora se trata es de la edificación 

de un nuevo abordaje, protagoniza-

do por la fenomenología a partir de 

su “frase-programa” que se cons-

truye con el claro desiderato de des-

terrar los equívocos en que se ha 

visto envuelto el materialismo re-

duccionista; la segunda porque olvi-

da que el proyecto de una naturali-



250 IDALINA PROENÇA MAIA 
 

 250 Investigaciones Fenomenológicas, n. 8, 2011. 

 

zación de la fenomenología, en su 

acepción más estricta, apunta en un 

sentido diametralmente opuesto al 

que es seguido por la propia feno-

menología en su proceso de evolu-

ción interna —proceso que la llevará 

a la asunción de su dimensión tras-

cendental. El autor insiste de modo 

sistemático en este punto: la nove-

dad esencial de la fenomenología 

radica exactamente en la definición 

de un abordaje alternativo del tópi-

co de la conciencia. Y es eso lo que 

la vincula a este debate. Pero, como 

dice Urbano Mestre Sidoncha, éste 

es un abordaje edificado precisa-

mente en base a la suspensión de la 

tesis del mundo y a la de la exclu-

sión de las referencias a lo empírico 

—es decir, de lo empírico determi-

nado naturalmente. Para el autor, 

esto significa que el punto en que la 

fenomenología puede ser útil en el 

debate con los modelos reduccionis-

tas no es el de la prosecución de la 

vía de la naturalización de la con-

ciencia, sino precisamente —y en los 

antípodas de esa dirección— el de la 

asunción plena de un camino cuya 

configuración está trazada exacta-

mente por la suspensión de este o 

de cualquiera otro compromiso de 

naturalización. Eso permitirá al au-

tor ver la fenomenología como un 

itinerario de sistemática desactiva-

ción de una comprensión empírico-

naturalista de la conciencia (de 

hecho, esto da  título al Capítulo VI 

de su libro). 

Ahora bien, la plena asunción 

por parte de la fenomenología de su 

condición más perene de filosofía 

trascendental no compromete la 

posibilidad de una clara inscripción 

en el ámbito del problema men-

te/cuerpo —problema que el autor 

pone, ya de entrada, como el pro-

blema de la comprensión del hom-

bre mundano, del hombre natural 

(es decir, del mismo que está cu-

bierto por el manto de la reducción 

fenomenológica)—, como la feno-

menología demuestra de forma de-

finitiva en el espacio actual de la 

comprensión de nuestra naturaleza 

en cuanto seres corporales y psíqui-

cos. Esta tesis, que se opone a la 

ortodoxia de una larga tradición de 

comentario, está, como es bien 

comprensible, lejos de ser pacífica. 

Dpor lo demás, los mejores argu-

mentos contra su sostenibilidad —

defiende el autor— parecen ser su-

ministrados por el propio Husserl. 

En efecto, parece razonable defen-

der que es sólo la fenomenología, 

con su instrumento metodológico 

central de la reducción fenomenoló-

gica, la que puede acceder a una 

comprensión cabal de un yo puro y, 



RESEÑAS 251 
 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 8, 2011. 251 

 

por tanto, que sólo ella se presenta 

como vía privilegiada para acceder a 

la esencia de la subjetividad. El au-

tor se preguntará, sin embargo, qué 

soluciones aporta la fenomenología 

trascendental para hacer frente a la 

noción de una subjetividad intra-

mundana, natural, en una palabra, 

psicosomática. Para él, la primera 

respuesta se presenta, necesaria-

mente, como una negativa: el 

carácter encarnado de la conciencia, 

o su inscripción en el mudo natural, 

es justamente uno de los aspectos 

que componen la reducción general 

de la tesis del mundo; lo que signifi-

ca una “abstracción” del cuerpo, del 

yo empírico. Cuando se suspende la 

validez objetiva asociada a las co-

sas, el cuerpo físico no tiene ningún 

privilegio que le permita subtraerse 

a ese esfuerzo general de suspen-

sión. Justamente, la célebre expe-

riencia de la weltvernichtung es 

también la de la “aniquilación” del 

cuerpo propio. Ahora bien, si una tal 

concepción del ego puro o trascen-

dental todavía parece relativamente 

extraña a la de un ego psíquico, y, 

si entre estos dos registros parece 

efectivamente existir un foso in-

conmensurable, lo que esto significa 

es que el problema no deberá ser 

sólo el de una mera compatibiliza-

ción de estos dos momentos, sino el 

de garantizar que esta compatibili-

zación se haga todavía en el marco 

de una fenomenología trascenden-

tal, bajo pena de sorprendernos en 

este paso una inclinación hacia el 

terreno de la psicología. Urbano 

Mestre  Sidoncha exhorta el lector a 

ver en el tránsito entre un ego puro 

—que emerge como vértice de toda 

la vida consciente— y un ego real y 

mundano, no un inesperado aban-

dono en relación al recorrido inicia-

do por la fenomenología en 1904 

sino, por el contrario, la total reanu-

dación de esta misma estrategia 

que había sido generada a partir de 

1907 mediante el instrumento de la 

reducción fenomenológica. Eso sig-

nifica, pues, que todavía es la ma-

triz de un idealismo trascendental, 

bajo el signo del principio director 

de “constitución” el que continúa 

activo y operante, en la tentativa —

ahora— de determinar cómo se 

constituye el ego psíquico y somáti-

co.  

 

Este proyecto, magistralmente 

consumado por Husserl en el se-

gundo volumen de Ideen tomando 

como hilo conductor la célebre dis-

tinción entre Körper y Leib, consti-

tuye el itinerario de elección que 

Urbano Mestre Sidoncha recorrerá a 

lo largo del libro. Como dice Mª Luz 



252 IDALINA PROENÇA MAIA 
 

 252 Investigaciones Fenomenológicas, n. 8, 2011. 

 

Pintos-Peñaranda, autora del Prefa-

cio de esta obra, quizás “una de las 

señas de identidad y de originalidad 

de este libro de Urbano Mestre Si-

doncha sea haber trazado las líneas 

principales de su ensayo de un mo-

do acorde con lo que el propio Hus-

serl hubiera deseado y él mismo 

sugirió repetidas veces”. 

El autor detalla aquellos pasos 

dados por Husserl que permitirán a 

la fenomenología prescindir —en 

contra de los presupuestos que 

animan los programas naturalistas— 

de la comprensión del Leib “como 

simple cosa física” (als bloßy physis-

che Ding), sin comprometer, como 

lo harán los dualismos más exacer-

bados, la comprensión del alma co-

mo “objeto de la Naturaleza”, Natu-

robjeckt: a) la afirmación de que la 

cosa material es, en principio, frag-

mentable, pudiendo partirse en par-

tes reales, en cuanto que la seelis-

che Realität no tiene piezas, no tie-

ne lugares; b) el principio de que el 

Leib, al contrario que otros objetos 

o procesos simplemente materiales, 

es un sistema de referencia o “pun-

to cero” a partir del cual todo se 

deja experienciar como estando 

orientado desde él; c) la tesis que 

determina que el Leib es órgano del 

espíritu y que es una animación que 

permite al cuerpo tener expresión 

psíquica; d) igualmente la afirma-

ción —determinante— que interpela, 

como quiere Urbano Mestre Sidon-

cha, a los presupuestos que están 

sirviendo de apoyo a los modelos 

reduccionistas de la mente, dándole 

una inequívoca prioridad (vorzug) a 

lo psíquico; e) la comprensión del 

singular estatuto de objeto de la 

psique, planteado a partir de una 

analogía que Husserl establece con 

las cosas materiales; f) la afirma-

ción de que el Leib es órgano de la 

voluntad, portador de libre movi-

miento, mientras que las meras co-

sas materiales tan sólo se mueven; 

g) la comprensión determinante del 

Leib como soporte de las sensacio-

nes localizables. 

Recorrido este itinerario, el libro 

registra el reencuentro entre el re-

corrido husserliano de Ideen II y el 

principio director de la relación, el 

mismno principio que Urbano Mestre 

Sidoncha había propuesto, antes, 

como guía hermenéutica para re-

pensar el problema mente/cuerpo. 

El marco comprensivo que piensa la 

relación como diferencia de —o co-

mo rechazo de— cualquier especie 

de privación relativamente a una 

capa o estrato extra-físico, parale-

lamente a la exigencia de regreso a 

lo mental como forma que integra y 

salvaguarda esta diferencia son 



RESEÑAS 253 
 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 8, 2011. 253 

 

marcas totalmente perceptibles en 

el Leib husserliano. Desde esta con-

vergencia, que el autor claramente 

disocia de una mera yuxtaposición 

de indicadores, no se obtendrá, fi-

nalmente, la resolución del proble-

ma mente/cuerpo sino su reconfigu-

ración global; reconfiguración que 

en este libro se considera como re-

quisito fundamental para la obten-

ción de un modelo comprensivo más 

creíble y con más respaldos. 

El libro termina con una re-

flexión que a la vez es una invita-

ción para la continuidad de la inves-

tigación abordada en él. En esta 

última sección del trabajo, a propó-

sito de la pregunta “¿qué es el ser 

humano?”, Urbano Mestre Sidoncha 

atrae al lector a pensar que el error 

de naturaleza explicativa (identifica-

do en la I Parte del libro) que de-

terminó el fracaso del materialismo 

reduccionista aún no dice todo sobre 

las razones que nos deben llevar a 

posponer esos modelos como res-

puesta al problema mente/cuerpo. 

El criterio último que decidirá la in-

sostenibilidad de esa especie de ma-

terialismo, concluye el autor, es el 

de la comprensión de lo humano, es 

decir, el del particular modo en que 

nos sentimos humanos, que no se 

deja compaginar con la presentación 

de un simple dispositivo de órganos, 

de una especie de “máquina biológi-

ca” que escapa a la posibilidad, in-

cluso de lo más remota, de una ex-

periencia interna. 

  

 

 


