Investigaciones Fenomenolodgicas, n. 8, 2011, 97-149.

e-ISSN: 1885-1088

LA CUESTION DEL SUJETO EN LA FENOMENOLOGIA DE HUSSERL

Resumen: Se trata de examinar el signifi-
cado —o los significados— del concepto del
sujeto del que se sirve Husserl en los diversos
niveles y perspectivas en que aparece en su
obra, para hacer ver el sentido Ultimo que esta
nocion central alcanza a tener en la fenomeno-
logia, asi como su funcidn en el desarrollo de
los conceptos principales de esta filosofia. El
enfoque critico que se adopta para abordar esta
cuestion se sitla en la posicion de Husserl para
apuntar, a partir de ahi, hacia una posicién
dialéctica.

Palabras clave: Husserl, fenomenologia, suje-
to, ego trascendental, intencionalidad, constitu-
cién.

Eduardo Alvarez

Universidad Auténoma de Madrid, Espafia

eduardo.alvarez@uam.es

Abstract: The aim is to examine the
meaning —or meanings— of the concept of
subject just as it appears on the different levels
and perspectives in Husserl’s work in order to
see the utmost sense that this basic notion
reaches in phenomenology as well as its func-
tion in the development of the main concepts of
this philosophy. The critical approach assumed
in this discussion places itself in Husserl’s posi-
tion to point out from there towards a dialecti-
cal position.

Keywords: Husserl, phenomenology, subject,
transcendental ego, intentionality, constitution.

1. LA CRISIS DE LA RAZON

Y LA RECUPERACION NEOCARTESIANA DEL ENFOQUE GNOSEOLOGICO

Respecto del problema del sujeto, el pensamiento de Husserl significa un

cambio de orientacion en relacién con el que se venia desarrollando de forma

dominante en la segunda mitad del siglo XIX. El idealismo aleman habia condu-

cido el centro de interés filoséfico mas alla del enfoque gnoseoldgico caracteris-

tico de la reflexion moderna hasta hacer de la llamada “Teoria del conocimien-

to” un capitulo de la metafisica: el conocimiento mismo es interpretado por

Hegel como un proceso que no cabe ya distinguir del proceso mismo por el que

lo real se constituye como tal, de tal manera que la teoria del conocimiento es

reinterpretada como ontologia. Por su parte, la reaccidon antiespeculativa del

Fecha de recepcion: 4-VI-2010.

Fecha de aceptacion: 10-1-2011



98 |

EDUARDO ALVAREZ

positivismo y del materialismo decimondnicos, asi como el descentramiento de
la cuestidn del conocimiento por parte de la Lebensphilosophie, no suponen una
restauracion del sujeto moderno, sino muy al contrario una critica de ese viejo
paradigma, tanto en sus formulaciones iniciales como en su reinterpretacion
posterior llevada a cabo por el idealismo aleman. Pues bien, en ese contexto
histoérico, el pensamiento de Husserl significa el proyecto renovado de fundar la
filosofia en el ego cogito, repitiendo asi a su manera el gesto cartesiano en bus-
ca de un nuevo comienzo radical que salga al paso de la profunda crisis intelec-
tual de su tiempo.

Al igual que antes de él Comte y después Ortega, el diagndstico de Husserl
sobre su tiempo adopta la forma de la denuncia de una crisis intelectual, crisis
en cuanto a la falta de fundamento, crisis de la ciencia, que a su vez juzga co-

mo “expresién de la crisis vital radical de la humanidad europea”:

Se trata de una crisis que no ataca la especializacion cientifica en sus éxitos tedricos y
practicos y que, sin embargo, quebranta a fondo su entero sentido de verdad [...] Por-
que la fundacion originaria de la nueva filosofia coincide con la fundacion originaria de
la humanidad europea moderna [...] La crisis de la filosofia significa, pues, en orden a
ello la crisis de todas las ciencias modernas en cuanto miembros de la universalidad fi-
losdfica, una crisis primero latente, pero luego cada vez mas manifiesta, de la humani-
dad europea incluso en lo relativo al sentido global de su vida cultural, a su “existen-
cia” toda.?

Y esa crisis, primariamente intelectual, pero que afecta globalmente a “la
existencia toda”, se refiere a la falta de fundamento en cuanto a la razon ultima
que confiere sentido a nuestra experiencia. Por eso la respuesta ha de hallarse
en el orden intelectual y en relacion con esa busqueda de caracter ultimo: en la
filosofia, por lo tanto, interpretada como ciencia estricta y ciencia de responsa-
bilidad absoluta, y como autorreflexién de la humanidad®. Pues, segiin Husser!:

“La filosofia, la ciencia, no seria, pues, sino el movimiento histérico de la reve-

! Edmund Husserl, Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale Phdnome-
nologie, Husserliana, Hua VI, Den Haag, Martinus Nijhoff, 1962. Las citas estan tomadas de la versidén en
espafiol: La crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia transcendental, Barcelona, Critica, 1991,
cap. I, pp. 3ss. Traduccidn de Jacobo Mufioz y Salvador Mas. En adelante, citaremos como La crisis.

2 Ibidem, cap. 1, § 5, pp. 12s.

3 Edmund Husserl, “Philosophie als strenge Wissenschaft”, Logos (1911). Nos atenemos a una de
las versiones en espafiol de esta conferencia: La filosofia como ciencia estricta, Buenos Aires, Nova,
1981. Traduccién de Elsa Tabernig. Esta publicacién incluye, entre otros estudios de Husserl, la confe-
rencia de este mismo titulo, asi como otro que se incluyoé luego en La crisis, como epilogo, § 73, con el
titulo “La filosofia como autorreflexiéon de la humanidad, como autorrealizacion de la razén”.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.



LA CUESTION DEL SUJETO EN LA FENOMENOLOGIA DE HUSSERL

lacion de la razén universal, connatural —innata— a la humanidad en cuanto
tal*.

Esa crisis es la que se manifiesta en el psicologismo de su tiempo, cuya
critica por parte de Husserl —que es el motivo fundamental de las Investigacio-
nes légicas— trata de poner de manifiesto que la racionalidad que puede fundar
la ciencia y, mas alla, una forma de vida acorde con la exigencia de la verdade-
ra humanidad del hombre, ha de sostenerse y justificarse por si misma, y eso
significa hacerla independiente del nivel de los hechos: el sujeto racional no ha
de ser comprendido en términos psicoldgicos, porque ello supondria reducirlo a
un sujeto meramente factico, que es incapaz por naturaleza —segun Husserl—
de dar cuenta de la aspiracion a lo universal que alienta tanto en la ciencia co-
mo en los afanes de la razén practica. Desde las Investigaciones légicas —que
plantean la critica al psicologismo con relaciéon a la légica y la matematica—
hasta La crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia trascendental —que
renueva aquella critica, referida ahora a las ciencias, cuya crisis de fundamento
pondria de manifiesto la crisis del proyecto racional que define a la humanidad
como tal®, todo el proyecto de Husserl se puede interpretar como una filosofia
del sujeto: de un sujeto cuya realidad como parte objetiva del mundo se trata
de hacer compatible con su comprensién como sujeto racional que en cierto
modo se adelanta a ese mismo mundo en la experiencia que tiene de él. En
esta dificil tension se constituye lo esencial de su pensamiento. La fenomeno-
logia es, en cualquier caso, un proyecto filosofico de recuperacion del sujeto
racional®, proyecto que reacciona en contra de lo que Husserl interpreta como
una crisis de la racionalidad con un alcance que marca la cultura de su tiempo,
y que se elabora a partir de la tradicion del idealismo moderno, sobre todo en
la estela de Descartes y Kant.

Pues bien, el camino para la superacion de esa crisis, interpretada en los
términos de un idealismo intelectualista y cuyo alcance afectaria a todos los
ordenes de la vida humana —pues en definitiva es la crisis de la racionalidad,
que es la caracteristica del hombre— conduce a Husserl a buscar en el ego co-

gito el comienzo fundador de una ciencia de evidencias apodicticas entre las

* La crisis, cap. 1, § 6, p. 16.

® Vid. a este respecto el libro de Javier San Martin La fenomenologia de Husserl como utopia de la
razon, Barcelona, Anthropos, 1987. Aunque el libro en su conjunto insiste en este aspecto, recogido en
su titulo, a ello se refiere en particular en las pp. 36-43.

5 vid. ibidem, p. 135.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.

| 99



100 |

EDUARDO ALVAREZ

gue no cabe ninguna presuncidon como las que caracterizan a la actitud natural.
La evidencia se convierte para él —como para Descartes— en el principio meto-
dico normativo que confiere seguridad en el conoci-miento’. En este sentido,
Husserl reconoce el acierto del método cartesiano de la duda, que cuestiona el
ser del mundo, y realiza el giro que conduce a la subjetividad trascendental: “la
vuelta hacia el ego cogito en cuanto base apodicticamente cierta y ultima de
todo juicio, sobre la cual ha de fundamentarse toda filosofia radical”®.

Esta vuelta al sujeto por parte de Husserl parece obedecer, por lo tanto, al
mismo proyecto que tres siglos antes guiara el esfuerzo cartesiano por encon-
trar una base indubitable para el conocimiento. Sin embargo, enseguida se
hace claro que el camino de Husserl sigue otros derroteros, y ello afecta a di-
versos aspectos: tanto al método empleado para alcanzar ese principio funda-
mental buscado (la “epoché” y la “reduccion” en lugar del método de la duda),
como al rendimiento que se deriva del principio descubierto (todo el campo de
la descripcion y analisis de la experiencia fenomenoldgica), como finalmente, y
sobre todo, al significado que se asigna a ese descubrimiento fundamental del
€go puro.

Empezando por lo Gltimo (de los otros aspectos mencionados me ocuparé
mas adelante), Husserl explica que el error de Descartes consiste en que, es-
tando ante el mas grande de todos los descubrimientos —la subjetividad tras-
cendental—, no supo interpretar correctamente el sentido de ese yo originario,
traicionando de hecho su posicidon de principio, en cuanto convierte al ego en
substantia cogitans, es decir, en una realidad en el sentido de cosa (res), en "“la
humana y separada mens sive animus®, como si se tratara de salvar una parce-
la del mundo cuya realidad precisamente ha sido puesta en cuestion. De tal
modo que Descartes no traspasa el pértico que lleva a la auténtica filosofia
trascendental. Pues no se trata aqui del hombre que se encuentra en la expe-
riencia natural de si mismo, ni de la conciencia psicolégica de si, ni tampoco del

alma. No se trata de ninguna forma de apercepcion natural, que en todo caso

7 Edmund Husserl, Cartesianische Meditationen, Hua I, Den Haag, Martinus Nijhoff, 1950. Citare-
mos los textos en su versidn en espaiol: Meditaciones cartesianas, Madrid, Tecnos, 1986, Meditacion
primera, §§ 5-6, y Meditacion tercera, §§ 24 y 27-8. Traduccién de Mario A. Presas.

8 Ibidem, Meditacién primera, § 8, p. 25. Cfr. también Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und
phdnomenologischen Philosophie, Hualll, Den Haag, Martinus Nijhoff, 1950. Citaremos esta Ultima obra
por la siguiente versidn en espafiol: Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenome-
noldgica, México, F. C. E., 1949, §§ 33-37 y 47-50, pp. 75-85 y 108-116. Traduccion de José Gaos. En
adelante, citaremos como Ideas I.

° Meditaciones cartesianas, Meditacidn primera, § 10, p. 34.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.



LA CUESTION DEL SUJETO EN LA FENOMENOLOGIA DE HUSSERL | 101

seria asunto de las ciencias positivas, como la biologia, la antropologia o la psi-
cologia.'® Se trata —como veremos— del ego puro o yo trascendental, que a
diferencia del kantiano no es sélo una condicidon formal del conocimiento, sino

una condicion del significado del mundo mismo en cuanto fendmeno.

2. EL PROBLEMA DEL FENOMENO ORIGINARIO

Sin embargo, esa vuelta neocartesiana al sujeto la lleva a cabo una filosofia
gue paraddjicamente se designa a si misma aludiendo a aquello que constituye
el contrapunto del yo: al fendmeno u objeto de la conciencia. Esa vuelta al su-
jeto es al mismo tiempo una vuelta al fendmeno que se presenta a la concien-
cia como lo contrapuesto a ella. Esto es lo que se recoge en la famosa consigna
de “ir a las cosas mismas” (“*Zu den Sachen selbst”*!), que no ha de entenderse
como una maxima que preconice la vuelta al realismo precritico de la gnoseo-
logia premoderna. Por el contrario, esta consigna impulsa la filosofia de Husserl
en el sentido del idealismo, puesto que las cosas mismas no son sino las cosas
tal como se hacen presentes en mi conciencia y para ella, y una vez que ésta se
ha desprendido de los afiadidos que en mi manera de ver incorporan la tradi-
cion, los supuestos tedricos o el sentido comun (la actitud natural). Las cosas
mismas son entonces el resultado de una depuracién de estos aditamentos ex-
teriores que se interfieren en mi modo puro de considerarlas y me impiden
apreciarlas tal como son en si mismas, en su puro darse. Ir a las cosas mismas
no es, por lo tanto, abogar por la actitud natural, que es nuestra forma habitual
de experimentarlas envueltos en la doxa, sino que entrafia un movimiento de
vuelta al origen para desentrafiar lo que ellas son con antelacion a la “tesis ge-

I"

neral de la actitud natural”, neutralizando por lo tanto el sentido tético o “fuer-
za doxica” (la pretension de realidad separada o existencia independiente de las
cosas que aparecen como fendmenos) que dicha actitud comporta: esas cosas
mismas no son finalmente sino su puro darse en cuanto fendmenos de la con-
ciencia. Esa vuelta a las cosas, en fin, es el proyecto mismo del método feno-

menoldgico, que se hace efectivo mediante el proceso de la reduccion, a través

10 Ibidem, Meditacién primera, § 11, p. 35.
11 Esta maxima expresa el sentido de la fenomenologia, segun la consideracién sobre la misma que
desarrolla Heidegger en el § 7 de Sein und Zeit, Tibingen, Max Niemeyer, 2001, pp. 27ss.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.



102 |

EDUARDO ALVAREZ

del cual la identidad de las cosas se aproxima incesantemente, a la manera de
una asintota, a su sentido instituido por la conciencia.

Quizas la formula mas apropiada para indicar esta tarea que se propone la
fenomenologia no sea la de volver a las cosas mismas, sino mas bien la que
expresa el imperativo de captar el fendmeno en su pura radicalidad: el fendme-
no originario. De este modo, el esfuerzo filoséfico de Husserl se inscribe en una
larga tradicion que se remonta a los antiguos griegos: a la consideracion de los
presocraticos, segun la cual la naturaleza de las cosas yace oculta bajo sus as-
pectos visibles; o a la nociéon de Heraclito, de acuerdo con la cual la armonia
invisible es mas real que lo que se exhibe inmediatamente en el fendémeno, el
cual aparece y oculta al mismo tiempo; o a la doctrina de Parménides, quien
también ve en el fendmeno la apariencia multiple y sensible que oculta el ser;
etc. Esta tradicion —por no hablar de los pitagéricos— se prolonga con la
busqueda platénica de las Formas inteligibles, asi como con el primado de la
ousia en Aristételes y, a través de la metafisica cristiana, alcanza una nueva
reformulacion en el racionalismo moderno, que vincula el fendmeno a lo que se
hace presente a la conciencia'®. Por lo tanto, la posicién dominante en la tradi-
cion filosofica confiere en general un significado peyorativo a la nocidon de
fenomeno, asociada a la idea de una apariencia encubridora y engafiosa,
ademas de inconsistente y fugitiva. La ciencia moderna, por su parte, impondra
una nueva manera de considerar los fendmenos, con su renuncia a la preten-
sion metafisica —identificada con la tradicién aristotélica— de conocer una
esencia oculta tras los mismos, aunque esa nueva atencion a los fendmenos y
la consiguiente valoracion de la experiencia que comporta no es dbice para que
la ciencia se plantee la tarea de “salvar las apariencias” y encontrar leyes que,
formuladas en los términos de las matematicas, den explicacién de lo que los
fendmenos por si solos no pueden explicar. Pero en el plano filoséfico es Kant
quien ofrece un nuevo enfoque, en cuanto vincula el fendmeno con una nueva
manera de entender la objetividad. El fendmeno no es para él mera apariencia
subjetiva, sino el modo objetivo de presentarse las cosas a la conciencia segun
las formas de intuirlos en el espacio y en el tiempo. De este modo, su funda-

mentacién del conocimiento lo desmarca de la metafisica sin verse por ello abo-

2 Fernando Montero hace un resumen de esa historia de la nocién de “fenémeno” en su libro Re-
torno a la fenomenologia, Barcelona, Anthropos, 1987, pp. 67ss, poniendo de manifiesto los sentidos del
término entre los griegos y siguiendo su evolucidn hasta el giro que impone Kant.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.



LA CUESTION DEL SUJETO EN LA FENOMENOLOGIA DE HUSSERL | 103

cado al fenomenismo subjetivista de Hume. Pero ese modo kantiano de consi-
derar los fendmenos como lo que aparece objetivamente a la conciencia desde
lo que las cosas puedan ser en si mismas implica la idea de una esencia que se
expresa en el fendbmeno —y no solo se esconde tras él—, o que éste es un apa-
recer de y desde aquello que constituiria su esencia (de ella, segun Kant, sélo
se conoce su fendmeno, en tanto éste es precisamente Erscheinung). Asi, en
efecto, lo concibe Hegel también cuando en la Ciencia de la Iégica examina la
dialéctica del fendmeno y la esencia, siguiendo el impulso metafisico del idea-
lismo aleman, que trata de rebasar el limite establecido por Kant respecto de la
cosa-en-si en su afan por recuperar para la filosofia la tarea de conocer lo abso-
luto.

En relacidon con esta historia del sentido del fenédmeno, Husserl adopta la
posicion tipicamente moderna de comprenderlo como el darse de las cosas a la
conciencia. Y a su manera recupera el enfoque kantiano, sélo que depurado de
la dicotomia de forma y contenido, cuya critica desarrollé el idealismo aleman.
Esa distinciéon de forma y contenido, por otra parte, estd asociada a una mane-
ra de entender el conocimiento segun el tipo de apriorismo kantiano. Pero para
Husserl la actividad de la conciencia no consiste en las formas con que ésta
capta el objeto en general, sino en la intencionalidad, de tal manera que —de
acuerdo con el impulso critico de Kant— el objeto se nos revela siempre referi-
do al acto intencional del sujeto. Mediante esta nocion, sin embargo, se aparta
de la tentacion de comprender en términos dialécticos la relacidon sujeto-objeto
y recupera un recurso teorico procedente de la escolastica, renovado por Bren-
tano y reinterpretado por él mismo en la linea moderna que insiste en la activi-
dad de la conciencia. Pero ademas la fenomenologia no restringe el campo de
los fendmenos a lo dado inmediatamente en la sensibilidad. Hay otros aspectos
de la realidad que se exhiben ante la conciencia y pueden hacerse evidentes a
ésta. También aqui Husserl recupera la posicién cartesiana en cuanto a la intui-
cion, que no se limita a los datos sensibles, sino que puede tener por objeto
todo cuanto pueda ser dado a la conciencia.

La tarea que se propone la fenomenologia es, por lo tanto, la de captar el
fenomeno originario. Pero el problema estriba precisamente en aquello que se
presenta como solucion, pues en definitiva ¢qué es un fendmeno originario? ¢éEn
qué consiste eso originario que convierte al fendmeno finalmente en una espe-

cie de presencia absoluta y que permite a Husserl sostener que supera la dis-

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011. |



104 |

EDUARDO ALVAREZ

tincion kantiana entre el fendmeno y la cosa-en-si? Porque si el fendmeno se
presenta ante la conciencia, éno se convierte por ello mismo en algo relativo a
ésta perdiendo asi su caracter puro u originario? ¢No es esto un callején sin
salida por cuanto la determinacion del caracter originario de un fenémeno, con-
vertida en asunto de la conciencia, convierte a aquél precisamente en no-
originario? ¢O es, por el contrario, la conciencia la que se atiene sin mas al
fendmeno sin afadir ni quitar nada de su parte? Aqui se halla un problema fun-
damental de la filosofia de Husserl, cuya respuesta es decisiva en relacidon con
la cuestion del sujeto. Y en rigor estas ultimas preguntas, asi formuladas, dis-
torsionan el enfoque de Husserl, porque presuponen el dualismo de cufio kan-
tiano entre el fendmeno y la cosa, cuyo rechazo radical es precisamente la sefia
de identidad de toda su filosofia. Por eso, la cuestion del fendmeno originario y
la cuestidn del yo puro no son sino aspectos de una misma y Unica tarea, de tal
manera que la dilucidacion de lo que sea el fendmeno originario nos devuelve a
la cuestidn del yo: el fendmeno es aquello que aparece a la conciencia y sélo se
da en ella, y corresponde a ésta —segun Husserl— determinar cual es su autén-
tico sentido originario. Y, sin embargo, en la experiencia que hace del fendme-
no, esa misma conciencia capta que hay algo inmanente en esa experiencia que
remite a lo que estd fuera de la conciencia, a una materia (hy/é) con la que se
topa inicialmente el yo en su esfuerzo activo por constituir el sentido de la cosa
en tanto ésta es reducida a puro fendmeno. Sin embargo, esos contenidos sen-
sibles en cuanto se integran en una vivencia son asumidos por la conciencia
como parte del nédema'>. Ahora bien, no se trata de cualquier tipo de concien-

cia, sino de aquélla que pertenece a un yo puro.

3. DEL YO NATURAL AL YO TRASCENDENTAL

Esa vuelta al sujeto, que sigue el ejemplo de Descartes, se lleva a cabo a
partir de la actitud critica que la filosofia —sobre todo desde Kant— ha adquiri-
do respecto de las estructuras del yo, en el cual la fenomenologia reconoce di-
versos planos de profundidad. Y, por otro lado, en el camino metddico hacia el

€ego cogito y sus cogitationes, el método fenomenoldgico sustituye el recurso de

13 vid. Ideas I, § 97, p. 237.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.



LA CUESTION DEL SUJETO EN LA FENOMENOLOGIA DE HUSSERL

la duda escéptica por el de la abstencién de la conciencia, que deja en suspenso
todo lo que no es apodicticamente evidente y, por ende, encierra algin mo-
mento de presuncidn. El propio Husserl compara esta actitud, que denomina
“epoché”, con “el intento de dudar”, en cuanto que en ambos, y a través de un
acto de mi absoluta libertad, se produce una especie de abolicion de la tesis
gue implicitamente siempre acompafa a la experiencia inmediata, segun la cual
las cosas que se me aparecen tienen una realidad propia que coincide con la
manera en que me las represento habitualmente, lo cual entrafa la suposicién
de que el mundo que estd ahi delante tiene una existencia independiente de
mi**. La abolicién de dicha tesis es la superaciéon de la actitud natural, que —
como dice Husserl— es la propia de la conciencia comun, que vive en la seguri-
dad del mundo y segun la opinion corriente. El conjunto de la fenomenologia se
puede entender precisamente como la tarea filosofica que lleva a cabo la supe-
racion de la actitud natural por parte de la actitud fenomenoldgica, que denun-
cia los tributos que aquélla rinde a la opinidn comun. Pues bien, esa actitud,
gue comparte las creencias de la conciencia comun, se resume en lo que Hus-
serl denomina la “tesis general de la actitud natural”*®, a saber: que el mundo
esta siempre ahi como realidad independiente compuesta por los objetos de la
experiencia.

"8 "en el sentido ya mencio-

Lo que hace la epoché es “aniquilar el mundo
nado de abolir el caracter “tético” de la actitud natural, y no por cierto para
sustituir su tesis por una antitesis, sino para dejarla en suspenso o colocarla
entre paréntesis. “Epoché” tiene, por lo tanto, ese sentido negativo de suspen-
sidn del juicio para no afadir nada al puro mirar’’. Se trata en rigor del mo-
mento negativo de la llamada “reduccion fenomenoldgica”, que constituye el
auténtico nucleo del método de Husserl y que obedece al impulso filoséfico de
“volver a las cosas mismas”, un proyecto que tras aquel momento negativo de

la suspension del juicio encierra ademdas un momento positivo, consistente en

4 Ibidem, §§ 31-32, pp. 69-74.

15 Ibidem, § 30, pp. 68s.

8 Ibidem, § 49, pp. 112ss.

17 Javier San Martin destaca ese sentido negativo que comporta la epoché, en cuanto limitacién
(Einschrdnkung), abstencion (Enthaltung), desconexion (Ausschaltung) o eliminacion de todo prejuicio,
que supone una “puesta entre paréntesis” (Einklammerung) y un “echarse para atras” (Zuriickhaltung)
para mirar. Vid. Javier San Martin: La estructura del método fenomenoldgico, Madrid, Universidad Na-
cional de Educacién a Distancia, 1986, p. 28. Vid. también Ideas I, § 32, p. 73.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.

| 105



106 |

EDUARDO ALVAREZ

la retenciéon de aquello a lo que me he limitado y a lo que ahora —
positivamente— atiendo®®.

Ahora bien, aquel ego ante el que comparecen las cosas como fenédmenos
no es el yo natural (protagonista de la actitud natural), ni tampoco el yo psiqui-
co sobre el que inciden causalmente las cosas mundanas generando en él una
reaccion subjetiva. Desde luego que ya en el plano de la experiencia ordinaria
que caracteriza a la actitud natural cabe una reflexion del yo, y se trata enton-
ces de una reflexidon natural sobre nosotros mismos, que forma parte de nues-
tras vivencias cotidianas sobre lo que somos o hacemos. Esa actitud natural en
cuanto reflexiona es capaz de distinguir la experiencia misma del sujeto como
algo diverso del mundo experimentado. Si se hace de ello ademas ciencia, nos
encontramos entonces en otro nivel de consideracién que rebasa el propio de la
actitud natural. En la perspectiva cientifica que define la psicologia, el yo se nos
presenta en oposicion al mundo exterior o fisico y constituido frente a éste co-
mo un ambito de subjetividad o interioridad. Y en este plano se nos revela que
la vida mental tiene rasgos especificos que la diferencian de la esfera de la rea-
lidad fisica.

Por cierto que la consideracion de la psicologia por parte de Husserl fue ti-
tubeante, porque inicialmente (en Ideas I, por ejemplo) parece considerarla
como una primera fase de la tarea fenomenoldgica, de tal manera que habria
gue hablar entonces de una fenomenologia psicoldégica como previa a la feno-
menologia trascendental. Y en esa fase psicoldgica de la fenomenologia habria
a su vez que distinguir una epoché psicoldgica (la que se abstiene de entrar a
considerar el lado fisico de los fendmenos) y una reduccién psicoldgica (la que
tras aquella abstencion se limita a atender a los fendmenos psiquicos o subjeti-
vos). Sin embargo, posteriormente (en las Meditaciones cartesianas, por ejem-
plo) se inclina por considerar a la psicologia como un nivel de andlisis de los
fendmenos previo al que caracteriza a la filosofia, cuya tarea entonces se iden-
tifica con la fenomenologia trascendental, que se sirve de la reduccién fenome-
noldgica en su doble vertiente de la reduccién trascendental y la reduccién

eidética.

18 Ideas I, § 50, pp. 115s. También el profesor San Martin se refiere a la reduccién llamando la
atencion sobre su doble sentido: el negativo, o epoché, y el positivo, que implica retencién y atencidn,
con el matiz afiadido de “reconduccidon” (Ziruckfiihrung) y de vuelta a las cosas mismas como vuelta a
lo original (Rickgang auf). Vid. La estructura del método fenomenoldgico, pp. 28s 'y 37s.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.



LA CUESTION DEL SUJETO EN LA FENOMENOLOGIA DE HUSSERL

En cualquier caso, el analisis de la vida psiquica —dejando ahora de lado la
critica al psicologismo desarrollada en las Investigaciones légicas— siempre
presentd un gran interés para Husserl, como preludio de la reflexion fenome-
noldgico-trascendental. En particular, se interesé por el modo en que ya en el
nivel del psiquismo —que es anterior al propiamente trascendental— se hace
presente ese rasgo de la conciencia que denomina —siguiendo a Brentano—
“intencionalidad”. Es decir: el caracter de la conciencia de ser conciencia de
algo, de hacer referencia a algo hacia lo que apunta la propia vivencia'®. En el
terreno de lo psiquico, concretamente, la intencionalidad tiene el caracter de la
implicacion, que es lo mismo que decir que los fendmenos psiquicos se relacio-
nan entre si de manera interna, porque las vivencias del yo psiquico son expe-
riencias que implican posibilidades de otras experiencias. Y esta consideracion
nos permite volver sobre lo que antes sefaldbamos acerca de los rasgos es-
pecificos de la vida mental. En efecto, Husserl destaca que, asi como las rela-
ciones entre los fendmenos fisicos son externas (pues son relaciones de coexis-
tencia, resistencia o causalidad), por el contrario, en la esfera psiquica las rela-
ciones entre los fendmenos son internas, pues se trata de relaciones de impli-
cacion. Esa intencionalidad como implicacion, caracteristica de la vida subjetiva,
se pone de manifiesto cuando consideramos, frente a la espacialidad del mundo
fisico, la temporalidad de acuerdo con la cual se constituye la vida subjetiva. En
este sentido, Husserl distingue entre el tiempo cosmoldgico u objetivo y el
tiempo fenomenoldgico, cuyos momentos no son extrinsecos entre si%°.

Ahora bien, la reflexién sobre el yo en el terreno de la psicologia no logra
desprenderse de la conceptualidad natural y, en ese sentido, no escapa del to-
do a la actitud natural. La reflexion fenomenoldgica, por lo tanto, no puede de-
tenerse en este plano de analisis, sino que buscara un ego mas originario que
el yo psico-fisico, un ego cuya experiencia no esté referida al ser natural del
mundo, porque en tal caso seguiria tratdndose de un yo mundano. Esta forma
mundana de entender la subjetividad se encuentra ademas enredada en una
aporia que le resulta insuperable, y que es la aporia de la subjetividad humana,

a saber: el hombre, en tanto sujeto, se representa el mundo contraponiéndolo

19 Ideas I, § 36, pp. 81ss y § 84, pp. 198ss.

20 Ideas I, §§ 81-83, pp. 191ss. Sin embargo, el anélisis que aqui desarrolla Husserl sobre el tiem-
po subjetivo se realiza en el nivel fenomenoldgico-trascendental y no en el de andlisis del yo psiquico.
Pero lo dicho sobre la relacion interior de implicacion entre los momentos del tiempo valdria también en
relacion con la vivencia psiquica del mismo.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.

| 107



108 |

EDUARDO ALVAREZ

a su conciencia al mismo tiempo que se sabe parte de él. En otros términos:
tanto el mundo fenoménico captado como el propio sujeto psico-fisico que lo
experimenta pertenecen ambos a un mismo mundo real, el cual a su vez exigir-
ia entonces un yo previo mas originario que lo convirtiera en su tema. Pero si
éste a su vez, junto con el mundo tematizado por él, pertenece también a un
mundo mas general que los envuelve a ambos, no conseguimos nunca superar
el caracter aporético de semejante nocién de la subjetividad®!. A no ser que —
como hace Husserl— entendamos el yo originario, no como un yo mundano,
sino como la condicion de posibilidad del mundo mismo, es decir, como el ego
trascendental, que es una nocién que se nos impone de manera ineludible si es
gue queremos dar algun sentido a nuestra radical experiencia del mundo.

Esta es la vieja solucion del idealismo, que Husserl asume como definicidon
de su propia posicién, que él mismo presenta como idealismo trascendental®?.
Sin embargo, desde una posicidn critica con el idealismo, cabria arglir contra
Husserl que no hay tal precedencia del yo, ni se produce tampoco la paradoja
en cuestion, pues siempre cabe decir: el mundo me precede materialmente,
aunque el yo precede a su idea del mundo. Sin embargo, Husserl no puede
aceptar semejante posicion debido al principio fundamental que inspira su pen-
samiento, de acuerdo con el cual la cosa misma se reduce una y otra vez a su
puro darse a la conciencia en cuanto fendmeno. Y aqui se hace patente que su
idealismo radicaliza el punto de vista de Kant —también llamado, aunque con
otro sentido, “idealismo trascendental”—: en efecto, para Husserl deja de tener
sentido la distincién entre el fendmeno y la cosa en si, que es una distincion
gue se hace insoslayable cuando —como hace Kant— se comprende el fendme-
no —al menos en su contenido— como /o dado a la conciencia, por decirlo asi,

desde afuera, en calidad de material sensible, dato o contenido que se le impo-

21 Se trata de la formulacién de una paradoja cuya versidon mas cldsica aparece ya en el idealismo
moderno, desde Spinoza, como una paradoja del conocimiento: écomo puede el conocimiento estar
cierto de su adecuacion a los objetos conocidos si éstos se encuentran frente al sujeto que conoce? Si el
conocimiento parte de la oposicidén de sujeto y objeto, écomo puede el sujeto trascenderse en el objeto
conocido? ¢Como puede ser al mismo tiempo el yo y el no-yo? éCdmo puede el yo del conocimiento ser
a la vez el sujeto que conoce y el objeto conocido? En estos términos se expresa el propio Husserl en Die
Idee der Phdnomenologie, Den Haag, Martinus Nijhoff, 1950; version en espafiol: La idea de la fenome-
nologia. Cinco lecciones, México, F. C. E., 1982, pp. 27ss. Traduccion de Miguel Garcia-Baro. Vid. tam-
bién Javier San Martin, La estructura del método fenomenoldgico, pp. 135ss, donde dicha aporia se
plantea también en otros términos: el sujeto humano —nos dice— solo vive por y para el mundo, del
cual sin embargo sdlo sabe por la representacion —subjetiva— que tiene de él; también insiste en que
dicho caracter aporético no solo afecta a la subjetividad psiquica, sino también al mundo que ella se
representa: en efecto, en el mundo representado, y como parte de él, se da el mundo que incluye al
sujeto de esa representacion.

22 Meditaciones cartesianas, Meditacion cuarta, § 41, p. 114.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.



LA CUESTION DEL SUJETO EN LA FENOMENOLOGIA DE HUSSERL

ne, tan sélo a partir del cual puede proceder aquélla a través de las formas que
intuyen o piensan dicho contenido fenoménico. Esta posicion entraia la nocién
de una cosa-en-si cuya realidad se encuentra mas alld de lo que aparece como
dato para la conciencia. Por su parte, Husserl rechaza que se pueda hablar con
sentido de un dato que la conciencia haya de admitir como algo impuesto ex-
ternamente a ella de modo absoluto, de la misma manera que tampoco puede
hablarse con sentido de una cosa en s/, puesto que todo dato y toda cosa tie-
nen un sentido sélo en cuanto lo son para o de la conciencia. Ahora bien, esto
no se puede entender adecuadamente sin hacernos cargo de su concepto de la
intencionalidad, de acuerdo con la cual el objeto es siempre el objeto-de la con-
ciencia.

Pero, de momento, digamos que la reduccidon, en su versién trascendental,
se atiene al puro fendmeno como una vivencia de la conciencia a la que se ha
despojado de todo aditamento extrinseco a su puro fluir. Y el descubrimiento
del yo trascendental se produce —segun Husserl— a través de una reflexion
gque parte del fendmeno tal como éste se revela tras la epoché y la reduccion
llevadas a cabo por el método fenomenoldgico trascendental: no es el yo que
corresponde al fenédmeno psiquico, sino aquél que se concibe como condicién de
posibilidad de toda experiencia, en la cual ademas el objeto experimentado ha
sido reducido a su puro caracter fenoménico, de acuerdo con una actitud que se
abstiene de juzgar sobre la existencia real independiente de dicho objeto. O,
como dice Husserl, “sin que nosotros, en cuanto sujetos que reflexionan, co-
ejecutemos la posicién natural del ser que estd contenida en la percepcién ori-

ginariamente llevada a cabo de modo directo”®*. De modo que:

El no co-gjecutar, el abstenerse del yo en la actitud fenomenoldgica, es cosa suya, y no co-
sa del percibir considerado reflexivamente por él. [...] Asi pues, si llamamos interesa-
do en el mundo al yo que de modo natural realiza sus experiencias en el mundo y vive
inmerso en él [...], sobre el yo ingenuamente interesado se establece el yo fenome-
noldgico como espectador desinteresado.**

Pero esto ultimo es accesible tan sbélo a una nueva reflexidén: la fenome-

nolégico-trascendental. Asi pues:

23 Ibidem, Meditacién segunda, § 15, p. 48.
24 Ibidem, p. 49.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.

| 109



110 |

EDUARDO ALVAREZ

Por la epoché fenomenoldgica yo reduzco mi yo natural humano y mi vida psiquica —el
reino de mi experiencia psicolédgica de mi mismo a mi yo fenomenoldgico-
trascendental, al reino de la experiencia fenomenoldgico-trascendental de mi mismo.
El mundo objetivo que para mi existe [...] extrae todo su sentido y su validez de ser
[...] de mi en cuanto yo trascendental [...].%°

Es el yo trascendental, por lo tanto, el que instituye todo sentido, de acuer-

do con la doctrina de la intencionalidad constituyente.

4. LA INTENCIONALIDAD CONSTITUYENTE DEL EGO

Ya hemos senalado que la vida psiquica —segun la conocida concepcion de
Husserl— presenta ese rasgo singular que consiste en hacer referencia a algo-
otro, pues la vida mental no se cierra en si misma, sino que tiende (intendit)
hacia aquello (la cosa percibida, el objeto deseado, la situacién afiorada en el
recuerdo, etc.) en funcion de lo cual se constituye el fendmeno psiquico de que
se trate. Pero esa tensién por cuya virtud la conciencia apunta fuera de si hacia
algo que reconoce al mismo tiempo como suyo y como diverso de si, esa inten-
tio, es un caracter esencial del yo, no sélo en cuanto sujeto psiquico, sino en
general como definicién del modo mismo de ser del yo. Es decir, la determina-
cion de la actividad como rasgo esencial de la realidad humana por parte de la
modernidad adquiere en Husserl y en su filosofia de la conciencia el significado
de la intencionalidad. Pero, al mismo tiempo, toda la teoria de la intencionali-
dad entrafia el rechazo de la consideracidn sustancialista del yo y supone
igualmente plantear la relacion yo-mundo en términos que se apartan radical-
mente del dualismo de las sustancias.

En efecto, en el pensamiento de Husserl se concibe el ego en su raiz ultima
como la fuente del sentido en general, lo cual equivale a decir: el yo es la razén
ultima del ser de las cosas en cuanto fendmenos, ya que —como hemos visto
antes a propdsito de la comparacion con Kant— no hay nada que se le imponga
como dato absoluto ya constituido®®. Ahora bien, ese ego radical es el yo tras-

cendental, en tanto lo concebimos precisamente como la fuente Ultima de do-

25 Ibidem, Meditacién primera, § 11, p. 36. Vid. también Meditacion segunda, § 15, pp. 48ss.

26 Aunque aqui hay que matizar que esa actividad de la conciencia se topa con los “datos hyléticos”
que constituyen pasivamente la cosa en su materialidad, no obstante lo cual esa materia por si sola no
constituye aln sentido alguno. Esto nos remite a la nocidn de la constitucion pasiva, de la que nos ocu-
paremos mas adelante.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.



LA CUESTION DEL SUJETO EN LA FENOMENOLOGIA DE HUSSERL

nacion de sentido. Conviene precisar a este respecto que no hay diferentes yo-
es —un yo natural, un yo psiquico, un yo trascendental—, sino diferentes pla-
nos de profundidad o de consideracién del yo, cuyas diversas actitudes son
otras tantas maneras distintas de experimentar —desde el nivel natural hasta la
experiencia trascendental. También en este punto se alejé Husserl del dualismo
kantiano sobre el sujeto empirico y el sujeto trascendental.

La intencionalidad caracteristica del ego trascendental no remite a una rea-
lidad empirica independiente, porque la reduccién fenomenoldgico-
trascendental ha inhibido todo juicio acerca del ser real, posible o conjetural del
objeto en cuestion, limitando su consideraciéon a aquello que se da en su puro
aparecer, depurado de consideraciones extrinsecas a lo que se muestra en el
fendmeno. Esto explica el significado de la intencionalidad para Husserl, quien
se acogié a un uso de este término proveniente de Brentano (quien, a su vez,
se habia hecho eco del empleo de dicho término en el campo moral y gnoseolo-
gico por parte de la filosofia medieval), al cual le imprimié sin embargo una
nueva significacion. Porque el reconocimiento de la intencionalidad como un a
priori de la conciencia por parte de Brentano?’ estd asociado en él todavia con
el supuesto realista que atribuye entidad independiente al objeto, del cual la
conciencia —segun ese supuesto— se forma una representacién en tanto aquél
incide causalmente sobre ésta y produce un efecto en ella. De tal manera que,
de acuerdo con esta interpretaciéon de origen escolastico, cabe decir que la con-
ciencia termina reproduciendo en su seno el ser mismo del objeto, aunque no
realmente sino sélo intencionalmente. Husserl, por su parte, rechaza el supues-
to realista de esa “intencionalidad receptiva” —que por otra parte no cambiaba
nada sustancialmente en la concepcién del conocimiento respecto de los viejos
planteamientos del realismo gnoseoldgico- mediante el descubrimiento de lo

1”28, segun el

que se ha llamado “el a priori de correlacion intencional universa
cual de la misma manera que toda conciencia es siempre conciencia-de un ob-
jeto, todo objeto a su vez, en cuanto dado a ella, es objeto-de una conciencia-
de. Es decir: asi como no hay conciencia clausurada que pueda entenderse sin

referencia a los objetos, tampoco éstos estan cerrados o son independientes

27 para Brentano en concreto la intencionalidad es el caracter descriptivo fundamental de los fend-
menos psiquicos. Husserl se refiere a este descubrimiento de Brentano al mismo tiempo que sefala sus
insuficiencias: Ideas I, § 85, p. 205; § 129, pp. 309s; y § 6 del epilogo, pp. 388-390; también Medita-
ciones cartesianas, Meditacion segunda, § 17, p. 57.

28 vid. Javier San Martin, La estructura del método fenomenoldgico, pp. 223ss.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.

| 111



112 |

EDUARDO ALVAREZ

respecto de la subjetividad intencional. El objeto es siempre el objeto intencio-
nal, de manera que, segun esta doctrina, no tendria sentido la nocién de la co-
sa-en-si tal como la entiende Kant, pues eso supondria aceptar que hay un sen-
tido de la cosa fuera de la conciencia.

Esta concepcion de la intencionalidad da la clave del idealismo de Husserl,
en el que no cabe una idea de realidad que trascienda de manera absoluta a la
conciencia misma. Este idealismo es el descubrimiento sistematico de la inten-
cionalidad constituyente misma?°. Es verdad que él no niega el significado que
pueda tener la nocién de la materialidad de las cosas, como tampoco pone en
cuestién la existencia de los otros con su propia vida subjetiva al margen de la
mia, pues no es el suyo un idealismo en el sentido de Berkeley°. Sin embargo,
sostiene que el sentido de esas realidades si ha de originarse en algun sustrato
de la conciencia para que quepa decir que forman parte de mi experiencia:
“[...] el mundo mismo tiene todo su ser como un cierto ‘sentido’ que presupone
la conciencia absoluta como campo del dar sentido”*.

Y esto ultimo nos permite volver sobre lo dicho anteriormente a propdsito
de la inhibicion de realidad o existencia presente en la actitud natural. Pues esa
inhibicién, aun cuando se opone al realismo ingenuo que acompafa a la actitud
natural, no anula sin embargo que la pretension ontica del objeto en cuestiéon
esté de algin modo presente en la forma peculiar de su exhibicién en la con-
ciencia. De tal manera que en dicha exhibicidn pueda admitirse que contiene
algo cuya entidad, en virtud de la forma en que lo capta la conciencia, trascien-
de lo que de él se muestra de modo inmediato. Lo que trasciende al fenédmeno
como tal se hace de algun modo presente en su expresion inmanente; asi pues,
la pretension de realidad del fendmeno esta insita en él, en su forma de darse,
pero ahora no ya en el sentido de la actitud natural, sino como algo que se
halla en el fendmeno “reducido” por el yo trascendental. Dicho de otro modo:
experimento un mundo que se extiende fuera de mi, y en esa medida me hago
cargo de su trascendencia, pero ésta ha de estar necesariamente prefigurada
en el yo, en cuanto es éste el que tiene la experiencia de una realidad que le
trasciende. Por eso emplea Husserl la problematica expresién “trascendencia en

la inmanencia”, mediante la cual trata de expresar que, aun cuando el yo puede

2% Meditaciones cartesianas, Meditacion cuarta, § 41, p. 114.
30 En Ideas I, § 55, pp. 129ss critica explicitamente el “idealismo subjetivo” de Berkeley.
31 Ibidem, p. 130.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.



LA CUESTION DEL SUJETO EN LA FENOMENOLOGIA DE HUSSERL

considerar la nocién de un objeto trascendente, el objeto en cuestidon es algo
para la conciencia y, en cuanto tal objeto intencional, su sentido ha de estar
necesariamente instituido en su origen por la actividad intencional del ego tras-

cendental, pues hay que tener en cuenta que:

[...] todo lo que es para ese ego puro se constituye en él mismo y, ademas, que toda
clase de ser, comprendido aquél caracterizado como trascendente en algun sentido,
tiene su constitucion particular. La trascendencia en todas sus formas es un caracter
inmanente del ser que se constituye en el interior del ego. Todo sentido, todo ser con-
cebible, se llame inmanente o trascendente, cae dentro del ambito de la subjetividad
trascendental en cuanto aquella que constituye el sentido y el ser.?

A este respecto conviene precisar que esa ambigua referencia al sentido y
al ser se debe a que, finalmente, ambos coincidirian: en una aproximacion
asintética que se llevara idealmente hasta el limite, el ser al que apunta la con-
ciencia no se diferenciaria ya del sentido que ella funda para él; sélo que ese
limite es inalcanzable de hecho. Pero lo que esta aqui en cuestién es el concep-
to mismo de intencionalidad, que implica que el ser de la cosa captada no esta
como tal dentro de la conciencia, pues lo que es inmanente a ésta no es sino la
vivencia de la cosa: “No puede darse una cosa en ninguna percepcién posible,
en ninguna conciencia en general posible, como inmanente en el sentido de
ingrediente. Una distinciéon de esencial radicalidad resalta, asi, entre el ser co-
mo vivencia y el ser como cosa*.

Sin embargo, estas ultimas palabras no dan cuenta suficientemente del
sentido que presta Husserl a la intencionalidad, pues si se tratara sélo de la
distincion entre el ser real y el ser como vivencia no habriamos ido mas alla del
significado que le presta Brentano y, antes que él, la escolastica. Husserl le
anade otro sentido, de acuerdo con el cual el ser trascendente de la cosa se da
en el modo mismo de aparecer ésta: en efecto, en la forma en que se presenta
el objeto intencional en la vivencia correspondiente, y segin la manera en que

734 &] mismo se nos aparece como algo tras-

ese objeto se “"matiza” o “escorza
cendente que se da a la conciencia de manera inmanente; es decir, incluso

cuando se trata de lo trascendente, se trata de un modo determinado de apare-

32 Meditaciones cartesianas, Meditacién cuarta, § 41, p. 111. Vid. también Meditacién quinta, §§
47,48 y 49, pp. 138-144.

33 Ideas I, § 42, p. 95.

34 Ibidem, p. 96.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.

| 113



114 | EDUARDO ALVAREZ

cer o de darse a la conciencia y, en tal sentido, sigue siendo inmanente a ella

en cuanto cae en una vivencia intencional:

El ser del mundo es de esta manera [...] trascendente a la conciencia y sigue siéndolo
necesariamente; pero ello no cambia en nada el hecho de que sea Unicamente la vida
de la conciencia aquella en la cual todo lo trascendente se constituye como inseparable
de ella y que ella, tomada especialmente como conciencia del mundo, lleve insepara-
blemente en si el sentido mundo e incluso este mundo gue realmente existe. En Ultima
instancia es Unicamente el descubrimiento de los horizontes de la experiencia el que
aclara la realidad efectiva del mundo y su trascendencia, y luego lo muestra como in-
separable de la subjetividad trascendental que constituye el sentido y la realidad del
ser. [...] Un objeto real del mundo y con mas razén el mundo mismo es una idea infi-
nita, referida a infinitudes de experiencias que han de ser unificadas de modo concor-
dante —una idea que es el correlato de la idea de una evidencia perfecta de la expe-
riencia, o sea, de una sintesis completa de las experiencias posibles.*®

Esto se hace posible en virtud de lo que ya en las Lecciones de 1910-11,
conocidas y publicadas como Problemas fundamentales de la fenomenologia,
denomina Husserl la “distinctio phaenomenologica” o distincidon entre el ser
empirico y el ser fenomenoldgico de las cosas®®, distincidon inevitable cuando,
llevados por la actitud fenomenoldgica, “desconectamos” la pretensién de exis-
tencia de lo que constituye el contenido de nuestra vivencia. En ese mismo tex-
to, y en relacién con lo que pertenece a la realidad que trasciende a la expe-
riencia, leemos unas aseveraciones que aclaran el significado que presta Hus-

serl a su formula de la “trascendencia en la inmanencia”:

Hablamos, y con evidente derecho, de un ser-en-si de las cosas frente al conocimiento
y la conciencia [...] Hablando de un modo cientifico-natural, esto es correcto [...] El
ser dado en la experiencia no se deshace en el percipi, sino que mas bien es un en-si
frente a él, y un en-si que llega a darse, pero sin que, por principio, se dé nunca de
modo absoluto; su mencidn sigue siendo s6lo una mencidn en el sentido de que nece-
sita de una prueba que nunca se ha de dar definitivamente. Con ello, el en-si de la co-
sa es siempre pretension frente al conocimiento, en la medida en que nunca abando-
namos la conciencia de experiencia [...] La cosa se da en la experiencia y, sin embar-
go, de nuevo no se da, pues justamente su experiencia es donacién a través de expo-

siciones y “fenémenos”.?’

Es decir: lo dado en la experiencia, en cuanto fendbmeno inmanente a la
conciencia, apunta mas alld de lo expuesto en esa donaciéon y mienta en si

mismo aquello de la cosa que no se da y queda fuera de la conciencia. Precisa-

35 Meditaciones cartesianas, Meditacidn tercera, § 28, pp. 82s.

3 Edmund Husserl, Problemas fundamentales de la fenomenologia, Madrid, Alianza Universidad,
1994, § 13, pp. 79ss. Traduccion de César Moreno y Javier San Martin.

37 Idem.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.



LA CUESTION DEL SUJETO EN LA FENOMENOLOGIA DE HUSSERL

mente el concepto de Naturaleza es el de lo que, por principio, sobrepasa la
experiencia y no puede darse de modo absoluto en ella®®.

Ahora bien, hay que decir igualmente que tampoco la conciencia tiene una
realidad absoluta separada de los objetos a los que esta intencionalmente refe-
rida. Toda conciencia, segin hemos visto, es siempre conciencia-de un objeto.
Y a partir de esta ultima afirmacion resulta entonces problematico comprobar
que Husserl si habla en ocasiones de la conciencia como de un absoluto®. Con-
viene a este respecto hacer alguna matizacién. En primer lugar, hay que hacer
notar que la conciencia -segun Husserl- define el horizonte de toda presencia,
lo cual hace de ella en cierto modo un absoluto, incluso aceptando que esa pre-
sencia puede remitir a algo que le es ajeno. Pero, en relacidon con esto ultimo, y
en segundo lugar, hay que precisar que, segun Husserl, aun cuando la concien-
cia no alcanza a anular del todo la alteridad de las cosas, si tiende siempre a
apropiarse de dicha alteridad —y a “reducirla” en ese sentido— cuando una y
otra vez instituye o explicita un sentido para la cosa. Es éste un momento deci-
sivo de la fenomenologia, que nos permite entender su compromiso con el
idealismo, pues en definitiva descarta la posibilidad de una alteridad absoluta
para la conciencia, en cuanto que eso que se nos presenta como algo-otro no
puede tomar su sentido —segun Husserl— mas que de la actividad intencional
de la conciencia ante la que aquello aparece. Todavia Kant reconoce los dere-
chos de la alteridad irreductible al sujeto mediante su nocién de la cosa-en-si.
Husserl, por su parte, trata de suprimir ese escollo de lo absolutamente otro
respecto del sujeto, y lo hace por un camino distinto del seguido por el idealis-
mo aleman: no a través de su comprensién como un momento del proceso de
alienacién del espiritu, sino —recuperando el motivo principal de la filosofia car-
tesiana— mediante la “reduccion” de “eso otro” al fendmeno cuyo sentido esta-
blece la conciencia. Y aunque “aquello otro” no acabe nunca de reducirse del
todo al significado con que ella lo capta, y perdure asi un resto de alteridad en
la cosa que le hace frente, el yo responde una y otra vez constituyendo el sen-
tido que permite captar esa nueva presencia; y asi sucesivamente en una tarea
que no tiene fin, porque en definitiva: “la subjetividad trascendental [...] es el

universo del sentido posible”°,

38 Ibidem, § 30, p. 105.
39 vid. por ejemplo el texto ya citado de Ideas I, § 55, p. 129.
40 Meditaciones cartesianas, Meditacion cuarta, § 41, p. 111.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.

| 115



116 |

EDUARDO ALVAREZ

5. LA VIDA PURA DE LA CONCIENCIA Y SU CARACTER BILATERAL

La reduccién trascendental nos ha limitado al campo de la experiencia, de
acuerdo con ese nivel de consideracién alcanzado por la fenomenologia para el
cual —tras la epoché correspondiente— la realidad misma tiende a identificarse
con el fendmeno trascendental. Ahora bien, el analisis fenomenoldgico de ese
campo trascendental de la experiencia lo presenta Husserl con un caracter bila-
teral, en el sentido de que a todo fendmeno asi reducido —que no es ya el
fenomeno en el sentido vulgar— le corresponde, en cuanto objeto intencional,
algun modo de intencionalidad que lo constituye. Esa correlaciéon es un rasgo
universal de toda forma de conciencia, de manera que en ella hay que distin-
guir siempre entre el acto de la conciencia con su fuerza intencional, o “ndesis”,
y el objeto intencional en cuanto lo representado en la representacién, o “nde-
ma”. Este ultimo incluye lo pensado, lo conocido, lo imaginado, lo querido, lo
gue sé de una cosa, de tal manera que abarca la totalidad de la representacion
que tengo de algo, donde a su vez cabe distinguir el nucleo del nédema, que
permanece idéntico en los diversos modos de conciencia en relacién con un ob-
jeto representado, y otros aspectos aludidos, implicados, co-mentados, etc.,
respecto del mismo. En cualquier caso, el néema forma parte de la conciencia y
debe distinguirse de la cosa como tal, que en algun aspecto queda fuera de mi
conciencia: su materia, aun siendo un ingrediente de la vivencia, queda fuera
de la conciencia. Sin embargo, esta distincidon plantea como problema de carac-
ter Ultimo para la fenomenologia el del acercamiento del néema a la cosa mis-
ma mas alld de la conciencia y nunca definitivamente absorbida por ésta. Pare-
ce que aqui la conciencia muestra el poder constante de autotrascenderse. Es el
mismo problema al que antes nos referiamos a propédsito de la trascendencia en
la inmanencia y la posibilidad de absorber enteramente la alteridad de la cosa.
Nos parece que ésta es una cuestidn limite que orienta la tarea de la fenomeno-
logia y que, en definitiva, revela el sentido idealista —y no realista, como pu-
diera hacer creer una interpretacion superficial— de acuerdo con el cual se con-
cibe la intentio. Pues la conciencia no renuncia a determinar el sentido de la
cosa que se halla fuera de ella, sentido que seria finalmente —en una aproxi-

macion asintética— idéntico al ser de la cosa; pero ello es asi al precio de “re-

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.



LA CUESTION DEL SUJETO EN LA FENOMENOLOGIA DE HUSSERL

ducir” la alteridad de la cosa al acto de conciencia por el que ésta constituye su
sentido, segun hemos visto antes.

En este punto conviene precisar la distincién que plantea Husserl entre la
materia (hyl/é) y la forma (morphé). La corriente del ser fenomenoldgico (o sea,
del ser que aparece a la conciencia una vez llevada a cabo la epoché y la reduc-
cion trascendental) tiene una capa material o hy/é sensible y una capa de “ani-
macién formal”. La primera estd compuesta por los “contenidos de la sensa-
cion” (los datos de color, sonido, tacto, etc.), por los sentimientos sensibles (de
placer, dolor, cosquilleo, etc.) y también por los elementos sensibles de la esfe-
ra de los impulsos. Estos “datos hyléticos” son componentes de vivencias con-
cretas mas amplias que en conjunto —dice Husserl— son intencionales, en
cuanto que sobre esos elementos sensibles hay una capa “animadora” o formal
que les da sentido, de manera que aquello sensible sélo a través de esta capa
animadora llega a producir una vivencia intencional concreta*’. En todo el do-
minio fenomenoldgico tiene un papel dominante “esta dualidad y unidad” de la
hylé sensible y la morphé intencional, de materia y forma: “Los datos sensibles
se dan como materia para conformaciones intencionales u operaciones de dar
sentido en diversos grados™?.

Lo que aporta lo especifico de la intencionalidad de la conciencia y, junto
con las materias, configura las vivencias, es lo que hace a la conciencia ser
conciencia de algo, a saber: la ndesis. Los diversos actos noéticos constituyen
lo especifico del nus en el sentido mas amplio del término*3. De tal manera que
las funciones noéticas son las diversas formas posibles de conciencia o modos
de dar sentido, pues el material sensible es de suyo algo sin sentido. Por lo tan-
to, la conciencia es diversa de la materia, que de por si carece de sentido y es
irracional*.

La fenomenologia, en su mas amplia universalidad, trata de averiguar como
se constituyen en la conciencia los objetos de cualquier region y categoria (ob-
jetos ideales, fisicos, culturales, etc.). Es decir, trata de determinar cdmo las
formas fundamentales de conciencia posible disefian, por su propia esencia,

todas las posibilidades del ser; y segin qué leyes esenciales un objeto es el

4! Ideas I, § 85, p. 203.
42 Idem.

43 Ibidem, p. 205.

4 Ibidem, § 86, p. 207.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.

| 117



118 |

EDUARDO ALVAREZ

correlato de esas formas de conciencia. Por lo tanto, a partir de los elementos
materiales o hyléticos, cabe buscar posibles hilos del tejido intencional, en
cuanto funciones noéticas “animadoras” de ese material sensible. Husserl habla
a este respecto incluso de la posibilidad de una hylética pura*. Pero, éno vol-
vemos de este modo al planteamiento kantiano, que considera las formas como
los diversos modos posibles de intuir o de pensar el objeto en general? La res-
puesta negativa que debe darse a esta interrogante se aclara si atendemos a la
distincion materia-forma, combinandola con la oposicién ndesis-néema. La for-
ma del objeto se corresponderia con una funciéon noética de la conciencia. De
modo que la forma es algo del objeto intencional y esta presente en el ndema
de acuerdo con aquella funcion noética de la conciencia. Por su parte, la mate-
ria pertenece a la vivencia concreta como ingrediente, pues, en efecto, la vi-
vencia incluye la referencia a los datos hyléticos, aunque sean exteriores a la
conciencia. Por lo tanto, por principio, la hylé queda fuera de las funciones noé-
ticas y, por lo tanto, trasciende al ndema. Sin embargo, esta tajante afirmacién
es corregida en parte por Husserl, en cuanto sefala que lo que en lo hylético se
“exhibe” o “matiza” como multiple si pertenece al ndema, y entonces, en cuan-
to éste es siempre el correlato de alguna ndesis, cabria hablar incluso no sélo
de formas noéticas, sino también de “materias noéticas*®. Es decir, la constitu-
cion del ser de la cosa alcanza incluso en parte a su materialidad, en la medida
en que dentro de ella hay aspectos que se deslindan de su pura presencia bru-
ta, aspectos con los que el yo se adelanta a su captacion. He aqui de nuevo esa
idea limite de Husserl, segun la cual el sujeto se anticipa a la materia trascen-
dente del mundo, delinedndola de antemano en alguno de sus aspectos, aun-
que pese a todo subsista siempre en las cosas reales un lado macizo e inabsor-
bible.

Pero, en definitiva, toda donacion de sentido se ha de originar necesaria-
mente en el ego primigenio. Por eso, a la objecién planteada por la hermenéu-
tica cuando muestra que para toda conciencia hay siempre ya sentidos consti-
tuidos que ella se encuentra y que se le imponen de antemano, sin que en su
origen ella contribuyera a configurarlos, hasta el punto que cabria decir que

toda conciencia empieza a andar a partir de un estado de cosas en donde todo

4> Ibidem, pp. 208s.
46 Ibidem, § 97, pp. 237s.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.



LA CUESTION DEL SUJETO EN LA FENOMENOLOGIA DE HUSSERL

esta ya interpretado; ante esa objecidn —repito—, Husserl indicaria que dicho
sentido supuestamente previo en rigor no seria tal para la conciencia en cues-
tion hasta que ésta se apropiara de él y lo hiciera suyo, contribuyendo de paso
de esta manera a configurar el sentido de un mundo comdn compartido. Hus-
serl no ignoraba el caracter objetivo y supraindividual de la tradicion y de los
fenomenos culturales, que se transmiten de acuerdo con una dinamica que so-
brepasa a la conciencia individual. Pero eso, una vez mas, no hace sino poner
de manifiesto el momento de alteridad que parece consustancial a la realidad —
también a la que conforma la esfera sociocultural—, respecto de la cual cada
conciencia ha de tomar posicidon para hacerla suya, lo que en el lenguaje de
Husserl quiere decir que los fendmenos de la tradicidon y de la cultura han de
ser asimilados por la conciencia, que —de esta forma— establece su sentido,
aunque solo sea en el modo en que se los apropia a partir de la manera en que
se le hacen presentes. De otro modo, desapareceria el momento de subjetivi-
dad de la cultura y ésta quedaria reducida a una forma de objetividad inerte
equiparable a la de los objetos naturales. Otra cuestién es que dichos fendme-
nos constituyan un mundo comun y compartido, lo cual apunta entonces a una
conciencia intersubjetiva como correlato de aquéllos; pero esto es otro proble-
ma del que luego nos ocuparemos.

Asi pues, hay que distinguir entre la actividad pura de la conciencia, o lado
noético, y lo mentado en los multiples niveles de consideracién en los que
aquélla recala, que es su correlato noematico. El analisis de Husserl sobre los
aspectos noéticos y noematicos de las vivencias se hace particularmente com-
plejo, pero lo que nos interesa destacar aqui es esa bilateralidad irreductible
gue acompafa siempre a la vida pura de la conciencia, conforme a la cual a
todo objeto intencional le corresponde una forma de intencionalidad del ego
consistente en una cogitatio. Husserl lo plantea de acuerdo con el siguiente es-
quema: ego-cogito-cogitatum. Es decir: la actividad del ego consiste en ese
cogito o conjunto de cogitationes, a través de las cuales aquél se refiere a los

diversos cogitata que conforman el cogitatum. El esquema seria entonces:

ego — cogito (las diversas cogitationes) — cogitatum (los diversos cogitata)

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.

| 119



120 |

EDUARDO ALVAREZ

La bilateralidad mencionada arriba se refiere a esos dos aspectos que inelu-
diblemente ha de tener en cuenta el analisis fenomenoldgico: el del objeto in-
tencional (cogitatum) y el de los modos de conciencia conforme a los cuales
aquél es considerado (los que constituyen el cogito). Este desdoblamiento es
ineludible, de tal manera que todo el campo de la experiencia se nos presenta
para el analisis con esa doble dimensién. Y a partir de ahi Husserl entiende que
el hilo conductor trascendental para el descubrimiento de los multiples tipos de
cogitationes o modos posibles de conciencia (que son tipos particulares de in-
tencionalidad) viene dado por el objeto intencional, que esta del lado del cogi-
tatum. Husserl parece renovar asi lo que Kant presenta como deduccién tras-
cendental de las categorias, mediante la cual, a partir de los diversos modos en
que el objeto esta pensado en el juicio, retrocedemos hasta las formas puras de
pensar el objeto en general. Pues es a partir del objeto dado a la conciencia
trascendental como se hace posible que la reflexidon pueda retroceder al corres-
pondiente modo de conciencia y descubrir asi los tipos de intencionalidad que
corresponden a los objetos en cuestidén. La tarea de la teoria trascendental con-
siste justamente en explicitar sistematicamente esos tipos estructurales, for-
mas o funciones noéticas a través de los cuales la intencionalidad constituye
trascendentalmente el objeto®’.

Se pone asi de manifiesto una vez mas la influencia de Kant, respecto de la
cual conviene hacer algunas observaciones. Aunque generalmente se suele
hablar de una renovacion del enfoque cartesiano por parte de Husserl, no es
menos importante en su pensamiento la herencia de Kant. Es verdad que sigue
la estela cartesiana cuando recurre a la intuicién intelectual y al valor normativo
de la evidencia; y, sobre todo, cuando vuelve al ego cogito como principio fun-
damental. Pero el pensamiento de Husserl es sobre todo heredero del criticismo
kantiano, y sus recursos cartesianos en ningun caso significan un retorno a un
punto de vista precritico. Pues toda la reflexion fenomenoldgica es un esfuerzo
sostenido que, en la linea del giro copernicano de Kant, trata de explicar el sen-
tido de los fendmenos mediante la identificacion de los modos de la conciencia
gue intervienen en la determinacién del objeto intencional de que se trate. Por

eso, como ya se ha dicho, a la hora de analizar el campo trascendental de la

47 Meditaciones cartesianas, 22 Meditacion, § 21, pp. 67-69. Vid. también Wilhelm Szilasi, Introduc-
cion a la fenomenologia de Husserl, Buenos Aires, Amorrortu, 1973, p. 136. Traduccién de Ricardo Ma-
liandi.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.



LA CUESTION DEL SUJETO EN LA FENOMENOLOGIA DE HUSSERL

experiencia, Husserl ve en el objeto intencional el hilo conductor para el descu-
brimiento de los multiples tipos de cogitationes o modos noéticos posibles en
que tiene lugar la experiencia de los objetos. Asimismo, Husserl toma de Kant
la nocion de la sintesis, de la cual hace un uso renovado tanto para explicar el
modo de proceder de la conciencia en su determinacion de los objetos, como en

su concepcién de una unidad sintética del yo.

6. CONSTITUCION DEL SENTIDO Y SINTESIS DEL OBJETO

Husserl entiende la intencionalidad como actividad constituyente de acuer-

do con su teoria de la constitucién trascendental del objeto en general®®

, pero
dicha constitucién del objeto no quiere decir creacidn o invencién del mismo, ya
gue en la cosa hay siempre un momento de trascendencia. Pero esta ultima no
indica otra cosa —segun hemos visto— sino un modo de aparecer a la concien-
cia segun un sentido que ha de originarse inmanentemente en ella. Entonces, si
se alcanzara el punto final —aunque inalcanzable de facto— hacia el que tiende
el proceso de apropiacion de la conciencia, el ser del objeto seria finalmente su
sentido constituido por ella. Esta constitucion del ser del objeto que nos revela
su sentido no se hara presente de manera inmediata, sino que remitira al con-
junto total de las experiencias posibles y concordantes que caben de él. Y en la
medida en que el “horizonte intencional” de una vivencia no contiene sélo lo
directa o explicitamente mentado en la experiencia en cuestién, sino ademas
todo el amplio campo de lo “co-mentado” en las multiples formas de implicacio-
nes de la misma (incluyendo las protenciones, o expectativas asociadas a modo
de anticipacién a dicha vivencia; las retenciones, referidas a otras vivencias
similares del pasado que se recuerda; el caracter multiforme de sus modos de
aparicion; etc.), resulta que el sentido objetivo nunca llega a darse del todo de
modo acabado, sino que permanece en ese horizonte intencional. Pues el anali-
sis intencional muestra que en todo cogito lo mentado por la conciencia es
siempre mas que lo que en cada momento se halla como actualmente presente
en ella: hay un horizonte de potencialidades susceptible de sucesivas explicita-

ciones, elucidaciones, aclaraciones. Y este mentar mas alld de si (del objeto

8 Meditaciones cartesianas, Meditacion cuarta, § 41, p. 114.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.

| 121



122 |

EDUARDO ALVAREZ

mentado directamente) que yace en toda conciencia tiene que ser considerado
como un caracter esencial de ella®®. De tal manera que el sentido no es repre-
sentable jamas como algo dado de modo acabado. Y la tarea de la fenomeno-
logia consiste entonces en el trabajo interminable de describir y analizar explici-
tamente todo ese campo de implicaciones predelineadas en el horizonte inten-
cional.

A propdsito del concepto de constitucion, tan fundamental en Husserl, es
interesante la interpretacién propuesta por Paul Ricoeur®’, con la que trata de
alejarse del idealismo subjetivo en la direccién de una visidon hermenéutica. Ri-
coeur entiende la constitucion como explicitaciéon del sentido y no como crea-
cion de éste. Y ciertamente esta interpretacion no es ajena a la concepcién de
Husserl, pues en definitiva el mundo de la vida en el que siempre ya nos halla-
mos se encuentra con la existencia factica de fendmenos dados a la conciencia
natural, tan sélo a partir de la cual se inicia la tarea fenomenoldgica-
trascendental de explicitar y mostrar sintesis de sentido en la constitucion de
los objetos de la experiencia, en un procedimiento retroactivo que busca re-
trospectivamente hacer explicitos los momentos en que aquellos sentidos fue-
ron constituidos. Sin embargo, pensamos que la constitucién del sentido, como
ocurre siempre en Husserl, encierra tanto el momento de hacer explicito lo que
estd ya siempre incorporado en nuestras interpretaciones en cuanto “aquello
con lo que ya contabamos” y ahora ponemos en claro —que es el aspecto resal-
tado por Ricoeur—, como también el momento productivo a través del cual el
sentido se revela originado por un ego que, por decirlo asi, se anticipa a si
mismo en el encuentro con dichas interpretaciones redescubriéndolas como
resultado de su propia actividad intencional.

El comentario anterior a propdsito del concepto de constitucion nos conduce
a la nocién de sintesis —que es un modo de constitucion—, nocién fundamental
en la fenomenologia trascendental para explicar la unidad del objeto y, mas
alla, la unidad misma de la conciencia en cuanto ego. Husserl explica que se
trata en realidad de la forma originaria con que opera la conciencia, en cuanto
ésta unifica diversas vivencias en la experiencia de un objeto. Sin embargo, en

la génesis constitutiva de éste, distingue dos formas diferentes: una sintesis

4 Ibidem, Meditacion segunda, § 16, p. 53.
%0 Vid. Paul Ricoeur, “Hegel et Husserl sur lintersubjectivité”, en AA.VV., Phénomenologies
hégelienne et husserlienne. Les classes sociales selon Marx, Paris, C.N.R.S., 1981, pp. 5-17.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.



LA CUESTION DEL SUJETO EN LA FENOMENOLOGIA DE HUSSERL

activa y una sintesis pasiva. La primera se refiere a la actividad constituyente
mediante la cual el yo, por medio de actos especificos, produce el sentido de un
nuevo objeto sobre la base de objetos ya dados. Husserl senala que la razén
practica en su mas amplio sentido —que incluye a la razéon ldgica— procede
mediante esta actividad constituyente del yo. Asi, por ejemplo, el nimero es el
objeto producido que resulta de la sintesis del acto sucesivo de numerar; o el
predicado es resultado del acto de predicar®’. Pero en el caso de los objetos
fisicos, la constitucion del objeto de que se trate en cada caso se produce me-
diante la sintesis en una unidad de los multiples y multiformes modos en que
dicho objeto aparece en la vida fluyente y continua de la conciencia®®. De tal
manera que esos modos suyos de aparicidon en el tiempo no son una mera su-
cesion inconexa de vivencias, sino que transcurren, por el contrario, en la uni-
dad de una sintesis, gracias a la cual se adquiere la conciencia de una y la
misma cosa como la que aparece en ellos>>. Ahora bien, aunque toda sintesis
tiene el significado de una efectuacién, esa apelacion a la objetividad previa-
mente dada para producir activamente la sintesis de un nuevo objeto quiere
decir que se recurre a lo ya presupuesto. Presupone, por ejemplo, las diversas
caras con antelacion al cubo como unidad sintética de ellas; o presupone las
diferentes perspectivas y modos de darse un cubo para poder captarlo como la
unidad de una forma, un color y un material concretos; o diferentes cubos para
poder elaborar sintéticamente la nocion ideal de cubo; etc. Por eso, Husserl
habla de una sintesis pasiva para referirse a esa presuposicién, a lo siempre ya
dado como objeto “a partir de lo cual” se constituye todo nuevo objeto. Es de-
cir, toda construccién activa del sentido de un objeto pre-supone una pasividad
pre-donante, de manera tal que siguiendo aquella actividad nos topamos con la
constitucién por la sintesis pasiva, o sea, con que es en relacion con los objetos
pre-dados como se efectlia —por asociacion— la sintesis de los nuevos®*. Esto
remite a una consideracién psicoldgica acerca de los momentos del pasado
(Husserl hace referencia incluso a la infancia) en que empiricamente se alcanzé
en su origen la experiencia primera de los objetos que ahora se presupone, pe-

ro desde el punto de vista fenomenoldgico significa que, en nuestra vida, las

51 Meditaciones cartesianas, Meditacién cuarta, § 38, pp. 103ss.

52 Ibidem, Meditacién segunda, § 17, pp. 54ss.

53 Por eso, la forma fundamental de la sintesis es la identificacion. Vid. Ibidem, Meditacién segunda,
8§17, p. 55,y § 18, pp. 57ss.

54 Ibidem, Meditacidn cuarta, § 38, p. 104.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.

| 123



124 |

EDUARDO ALVAREZ

actividades espirituales o actualizadoras, es decir, las que —en este caso—
efectlian un acto creativo de conocimiento, se desarrollan siempre a partir de lo
que la vida nos presenta como algo ya concluido, como mera cosa con la que
topamos y nos es dada sin mas. Esa pasividad alude a una “materia”, como lo
pre-dado, en contraposicion al “espiritu”, que es el lado activo de la capta-
cidn>°. Y mientras esas actividades espirituales efectlian sus sintesis activas
sigue estando operante la sintesis pasiva que les suministra la “materia” a to-
das ellas. Eso quiere decir que la cosa pre-dada sigue apareciendo como unidad
en la intuicidon, aunque sobre ésta pueda hacerse igualmente un analisis que
distinga partes o notas. Ahora bien, esa unidad no deja de ser la unidad de una
historia de experiencias que han aparecido en el tiempo y que ha quedado con-
traida, por decirlo asi, en la fijeza del nuevo objeto que ahora experimento.
Pero el ego puede reflexionar sobre esa historia y tratar de captar los fendme-
nos actuales como formaciones subsecuentes a otras formaciones que los pre-
ceden, segun leyes de formacién pasiva de sintesis siempre nuevas, como con-
figuraciones persistentes en una habitualidad que les es propia.>® Eso significa
que todo lo conocido remite a un originario llegar a conocer. Por lo tanto, esa

">’ siempre dada en la captacién de lo nuevo nos remite a su vez a

“materia
algln momento originario anterior a partir del cual tuvo que poder aparecer
como tal. Por otro lado, gracias a esa sintesis pasiva, el yo tiene siempre un
contorno de objetos como lo que esta ya siempre ahi, y a ella se debe también
el hecho de que todo lo que me afecta sea apercibido como objeto?®.

Ahora bien, la sintesis pasiva implica que en la configuracion de un nuevo
sentido hay un momento de pasividad consistente en que lo nuevo queda nece-
sariamente asociado con lo ya objetivamente dado de antemano. Por eso dice
Husserl que la asociacion es el principio universal de la génesis pasiva, pues
ésta tiene una estructura asociativa®. Pero no se trata aqui de las leyes de
asociacion del empirismo clasico, que Husserl considera una deformacion natu-

ralista de algo que la fenomenologia descubre en su raiz como algo mas pro-

5 Idem.

%6 Ibidem, p. 105.

57 Aqui el término “materia” no se refiere sélo a los datos hyléticos, sino a lo ya dado y conocido
como base para la sintesis activa, y eso ya conocido tiene también su forma. Pero si nos remontamos
hacia atras nos topariamos necesariamente con los datos hyléticos como lo primeramente dado.

%8 Ibidem, p. 106.

% Una forma originaria de asociacion en la sintesis pasiva es la que denomina Husserl “aparea-
miento” o “parificacién” (Paarung), concepto importante en la fundacion de la intersubjetividad, como
luego veremos.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.



LA CUESTION DEL SUJETO EN LA FENOMENOLOGIA DE HUSSERL

fundo. Por el contrario, la estructura asociativa de la sintesis pasiva expresa la
propia legalidad rectora de la intencionalidad constituyente del ego, la cual no
hace sino expresar la sintesis de la conciencia del tiempo en la unidad del ego
como tal. No se trata, por lo tanto, de leyes empiricas que rijan las relaciones

entre los datos psiquicos. Por el contrario, la asociacion

[...] expresa la legalidad intencional esencial de la constitucion del ego puro, el reino a
priori innato, sin el cual, por tanto, no es concebible un ego como tal. Tan sélo gracias
a la fenomenologia de la génesis el ego se hace comprensible como un nexo infinito de
efectuaciones sintéticamente congruentes ligado en la unidad de una génesis univer-
sal. [Pero esto debe adaptarse] a la forma universal y persistente de la temporalidad,
porque esta misma se edifica en una constante génesis pasiva y completamente uni-
versal [...].%°

7. EL YO COMO FORMA DE LA SINTESIS UNIVERSAL:
LA CONTINUA CONCIENCIA DEL TIEMPO INMANENTE Y LA UNIDAD SINTETICA DE LAS VIVENCIAS

En el esquema examinado anteriormente el ego aparece con antelacion no
sOlo al cogitatum, sino también a aquello que es su propia actividad, el cogito;
lo cual quiere decir que hay un yo que es anterior a sus pensamientos, aunque
no nos podamos acercar a él mas que a través de éstos, que fluyen de él. Esto
nos permite hacer una observacion terminolégica pero que tiene un alcance
ontoldgico. Nos referimos al uso de los términos “conciencia” y “yo”, que hasta
ahora venimos usando como equivalentes. En rigor, la vida de la conciencia se
extiende mas alld del yo, como se muestra en el esquema tripartito ego-cogito-
cogitatum, al que antes nos referiamos para distinguir en las vivencias los as-
pectos noéticos de los noematicos. Pero también veiamos cdmo ese esquema
apunta a un polo de unificacién de todas las vivencias en el yo o ego. De ese
modo indica Husserl que, a pesar de la multiplicidad de vivencias que fluyen en
la conciencia y a pesar de la compleja variedad de elementos noéticos y no-
ematicos que el anadlisis puede discriminar en ella, la entera vida de la concien-
cia debe entenderse en su totalidad como un principio unitario. Parece que
Husserl trata de asegurar asi la precedencia ultima del ego en cuanto unidad de

la conciencia que en cierto modo antecede a sus modos de referirse intencio-

80 Meditaciones cartesianas, Meditacion cuarta, § 39, pp. 107s.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.

| 125



126 |

EDUARDO ALVAREZ

nalmente a los objetos. Sin embargo, se trata de una unidad sintética, es decir,
de una unidad que, aunque siempre esta presupuesta en relacion con las nue-
vas experiencias, debe entenderse a la vez como el resultado de una unificacion
o sintesis universal de la infinidad de vivencias que fluyen en la continuidad del
tiempo.

Para aclarar lo anterior, y volviendo a la constitucién del objeto, digamos
gue éste se me da como la unidad sintética de sus modos de aparicién, todos
los cuales mantienen un nexo en la continuidad del tiempo. Pero, por otro lado,
la unidad de la conciencia, que realiza en si de modo permanente ese nexo con-
tinuo de las vivencias, ha de preceder necesariamente a la sintesis de los obje-
tos. Asi pues, al igual que antes hizo Kant, también Husserl funda la unidad del
objeto en la unidad sintética de la conciencia, pues se trata de “[...] un enlace
de la conciencia Unica en la que se constituye la unidad de una objetividad in-

tencional como la misma en los modos mdltiples de aparicion”®*. De modo que:

El objeto de la conciencia en su identidad consigo mismo, durante el vivenciar fluyen-
te, no viene a la conciencia desde afuera, sino que yace implicado en ella como senti-
do, esto es, como efectuacién intencional de la sintesis de la conciencia.®?

Pero aunque la identidad unitaria del objeto se funde en la unidad de la
conciencia, el planteamiento de Husserl difiere del enfoque kantiano en puntos
fundamentales. Una diferencia basica se encuentra en que para Kant la sintesis
de los datos sensoriales en la unidad del objeto presupone la distincion entre
forma y contenido en términos tales que la actividad sintética se entiende como
la de unas formas que se aplican al contenido sensible previamente dado, lo
cual le permite a Kant entender el yo como un principio légico atemporal y
siempre presupuesto en cuanto unidad de las formas légico-trascendentales. En
Husserl, en cambio, semejante distincion no se mantiene en esos términos,
pues la sintesis del objeto se entiende como la unidad de todos sus modos de
aparicion en el tiempo, pero de tal manera que en cada una de sus apariciones
el néema u objeto intencional no es sélo un contenido o sélo una forma, ya que
ambos aspectos son correlato de configuraciones noéticas con las cuales la ac-
tividad de la conciencia los determina intencionalmente. Por lo tanto, Husserl

no concibe la unidad sintética de la conciencia como un mero presupuesto 16gi-

81 Ibidem, Meditacion segunda, § 18, p. 58.
52 Idem.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.



LA CUESTION DEL SUJETO EN LA FENOMENOLOGIA DE HUSSERL

co de caracter intemporal. Por el contrario, el ego trascendental de Husserl, en
cuanto unidad de la conciencia —que hace posible la unidad del objeto— se
presenta como la continua conciencia del tiempo inmanente, que es la forma
fundamental de la sintesis universal, es decir, no la de este o aquel objeto, sino
la sintesis de la vida entera de la conciencia: “Toda vivencia particular concebi-
ble es tan soélo un destacarse en una conciencia total ya siempre presupuesta
como unitaria”®3.

Ahora bien, la unidad sintética de la vida entera de la conciencia, concebida
como continua conciencia del tiempo inmanente que todo lo abarca, supone la
nocion del tiempo fenomenoldgico, que ha de distinguirse del tiempo cdésmico o
tiempo objetivo: como leemos en Ideas, el tiempo fenomenoldgico es la forma
unitaria de todas las vivencias que, por ello mismo, entran en una unica co-
rriente de la conciencia®®. Es esta unidad del tiempo continuo e inmanente a la
conciencia lo que funda la unidad sintética de ésta como un yo temporalizado,

siempre presupuesto en sus vivencias particulares:

La temporalidad no sélo designa algo universalmente inherente a cada vivencia aisla-
da, sino una forma necesaria de unién de unas vivencias con otras. Toda vivencia real
(logramos esta evidencia sobre la base de la clara intuicion de la realidad de una vi-
vencia) es necesariamente una vivencia que dura; mediante esta duracion se inserta
en un continuo sin término de duraciones —un continuo lleno. Toda vivencia tiene ne-
cesariamente un horizonte de tiempo lleno e infinito por todos lados. Esto quiere decir

al mismo tiempo: toda vivencia pertenece a una “corriente de vivencias” infinita.®®
También en Ideas, unas paginas mas adelante, comenta Husserl que esa
corriente de vivencias —que seria una unidad infinita— tiene una forma unitaria
—la temporalidad— que abarca necesariamente todas las vivencias de un yo
puro®®. La unidad del yo puro se captaria, por lo tanto, como la unidad del
tiempo fenomenoldgico que define la forma de todas las vivencias —en cuanto
duran- y de su unioén continua en una unica corriente de la conciencia. De tal
manera que el ego no sélo se intuye como vida que fluye en tanto continuo de
vivencias intencionales, sino que se capta también como siendo uno y el mis-
mo, como polo idéntico que abraza todas las cogitationes particulares®’, inclu-

yendo las referidas al pasado y al futuro hacia las que se extiende, y que el yo

83 Ibidem, p. 59.

%4 Ideas I, § 81, p. 191.

55 Ibidem, p. 193.

% Ibidem, § 82, p. 195.

87 Meditaciones cartesianas, Meditacion cuarta, § 31, pp. 88s.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.

| 127



128 |

EDUARDO ALVAREZ

conecta con su continuo presente viviente en cuanto retenciones y protencio-
nes: el yo se capta distendido temporalmente, recordando(se) y proyectan-
do(se). Asi, el pasado se constituye a partir del ahora de mis recuerdos, del
mismo modo que en el continuo flujo de mis vivencias se proyecta el futuro.

Repitiendo a su manera —una vez mas— el planteamiento kantiano, nos di-
ce Husserl que esa conciencia unitaria y total acompafia a todas sus vivencias,
s6lo que nos presenta esa apercepciéon como la intuicion de la vida total y flu-
yente de la conciencia, siempre presupuesta y respecto de la cual se destaca
una u otra vivencia en particular. Pero a diferencia de Kant no se trata ya de la
unidad de la conciencia comprendida como sujeto légico antepuesto a sus fun-
ciones trascendentales, sino de un yo temporalizado que se intuye a si mismo
como unidad sintética en cuanto conciencia continua del tiempo en el que se
distiende. Por lo tanto, Husserl va mas allad de Kant también en este sentido, en
cuanto admite —siguiendo la linea de Fichte— el conocimiento intuitivo de la
identidad del yo. Ahora bien, en su interpretacion de la relacién entre el yo y el
mundo, Husserl trata de evitar la deriva dialéctica —apartandose asi del camino
fichteano— cuando comprende dicha relacion mediante el concepto de la inten-
cionalidad con su doble sentido, que alude a una conciencia-de referida a un
objeto que a su vez es objeto-de aquélla.

En cualquier caso, nos encontramos aqui con un momento de maxima ten-
sion del pensamiento: el sujeto trascendental de Husserl es un sujeto temporal.
¢Cémo es eso posible? En este caso, la comparacién con Kant no nos sirve de
ayuda, pues aunque para Kant el tiempo es también una forma del sujeto, lo es
en un sentido diferente que nos permite decir que el sujeto trascendental es él
mismo atemporal: el tiempo para Kant es una forma del sujeto en cuanto con-
dicion trascendental de toda intuicion empirica, o sea —como dice Kant— es
una intuicién pura. Pero el sujeto kantiano no es temporal en el sentido de es-
tar él mismo distendido en el tiempo, pues no puede estar en el tiempo si él es
condiciéon del mismo. Pero Husserl empieza por rechazar el dualismo kantiano
referido al sujeto empirico y al sujeto trascendental: es un Unico yo el que per-
tenece al mundo empirico y a la vez se adelanta al mismo para dar cuenta de
su pertenencia a él. Y las experiencias que el sujeto acumula en el tiempo que-
dan sedimentadas en él y son condicidon de las nuevas experiencias. De modo
que el ego trascendental se anticipa a todas las experiencias, a la vez que él

mismo se temporaliza como resultado de las mismas. Su unidad es la de la co-

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.



LA CUESTION DEL SUJETO EN LA FENOMENOLOGIA DE HUSSERL

rriente unitaria de la conciencia que se intuye como una y la misma en la dura-
cion de todas sus vivencias. Pero, écdmo puede el sujeto trascendental ser
temporal y, por ende, ser a la vez empirico? No seria un yo a priori en el senti-
do kantiano, porque ese ego trascendental de Husserl no es independiente de
toda experiencia, en tanto él mismo es un precipitado de experiencias anterio-
res que con él han alcanzado una sintesis unitaria. Sin embargo, es a priori en
el sentido de preceder a toda nueva experiencia y también en el sentido mas
general de que no hay experiencia propiamente dicha —al menos en el sentido
humano del término— sin un polo subjetivo que sea condicién de su posibilidad.
Por otro lado, ese yo trascendental, que al mismo tiempo es un sujeto empirico
en el sentido sefialado, no seria en esos términos un ego puro. No lo seria al
menos segun el significado que Kant asigna a ese término. Y, sin embargo,
Husserl habla de un yo puro. A ello nos referiremos después, pero para expli-
carlo necesitamos antes hacer referencia a la reduccion eidética.

Pero, antes de concluir este punto, es interesante llamar la atencién sobre
la reflexién que Husserl desarrolla en las Meditaciones cartesianas sobre el ego
trascendental, considerando sucesivamente diversos aspectos del mismo:

a) En primer lugar, el ego trascendental se presenta como inseparable de
sus vivencias, constituyéndose a través de ellas y siendo condicién de posibili-
dad de las nuevas experiencias®®.

b) Por otro lado, ese yo es captado intuitivamente -segun hemos visto-
como polo idéntico de las vivencias®.

c) Ademas, ese yo no es un polo vacio de identidad, sino un “sustrato de
habitualidades”, de tal manera —sefala— que la permanencia del objeto (es
decir, su identidad como unidad de una sintesis) en sus diversas apariciones ha
de entenderse como el correlato de la habitualidad que se constituye en el yo-
mismo, en tanto éste es la unidad sintética de sus cogitationes’®.

d) A continuacion, se refiere Husserl a la plena concrecién del yo trascen-
dental como médnada, es decir, al yo concreto que cada cual es en exclusiva,
abstraido de los otros, y que arraiga en “la fluyente multiformidad de su vida

III

intencional” —tan sélo en la cual puede el yo ser concreto. Pues bien, en ese

ego monadico, que representa la maxima concrecién del yo, tiene que encon-

58 Ibidem, Meditacion cuarta, § 30, pp. 87s.
89 Ibidem, Meditacidn cuarta, § 31, pp. 88s.
70 Ibidem, Meditacién cuarta, § 32, pp. 89s.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.

| 129



130 |

EDUARDO ALVAREZ

trarse de modo necesario real o potencialmente toda la vida de la conciencia,
de tal manera —nos dice Husserl— que la explicitacién fenomenoldgica de ese
ego monadico tiene que abarcar todos los problemas constitutivos en general’?.

e) Finalmente, Husserl distingue el ego puro, que no es el yo trascendental
del que venimos hablando, sino el yo trascendental en general, para cuya de-

terminacion hemos de servirnos de la reduccién eidética’?.

8. LA INTUICION EIDETICA, LA CUESTION DEL EGO PURO Y SU SIGNIFICADO ANTROPOLOGICO

El recurso a la intuicion significa que la identidad del objeto, que se revela
—segun lo ya comentado— a través de su sintesis, no resulta —como en Kant—
del uso de los conceptos puros, sino de la donacién de un sentido intuido por el
yo para él a través de las vivencias hechas sobre dicho objeto. Reducido a
fenomeno trascendental por la conciencia fenomenoldgica, ésta capta ahora
ademas su esencia mediante esa intuicion en lo que Husserl denomina “reduc-
cion eidética” de tal fendmeno. Sin embargo, Merleau-Ponty comenta a este
respecto que existe un malentendido cuando se habla en Husserl de la basque-
da de las esencias, porque para él, en rigor, toda reduccion es, a la par que
trascendental, necesariamente eidética, lo cual quiere decir que no podemos
someter a la mirada filosofica nuestra percepcién del mundo sin pasar del
hecho de nuestra existencia a la naturaleza de la misma, la cual tiene necesi-
dad del campo de la idealidad para conocer y conquistar su facticidad’®. En
efecto, la reduccién eidética remite el fendmeno a su pura esencia, lo reduce a
su eidos, y con ello se completa el proceso que nos aleja criticamente de la ac-
titud natural, porque esta nueva actitud fenomenoldgica que nos limita a la
contemplacién de la esencia de los fendmenos entrafa una suerte de supresion
de lo sensible, de abolicion de esa realidad mundana en la que nos desenvol-
vemos por lo comun. Esta reduccion practica la epoché en cuanto a la realidad

factica del objeto en cuestién en busca de su pura idea. Y para efectuar seme-

7! Ibidem, Meditacién cuarta, § 33, pp. 91s.

72 Ibidem, Meditacidn cuarta, § 34, pp. 92ss.

73 Maurice Merleau-Ponty, Fenomenologia de la percepcién, Barcelona, Peninsula, 1975, p. 14. Tra-
duccién de Jem Cabanes.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.



LA CUESTION DEL SUJETO EN LA FENOMENOLOGIA DE HUSSERL

jante operacién el fenomendlogo utiliza el “método de la variacion eidética” o

de “la libre variacidon imaginaria”. Asi, pongamos por caso,

Partiendo del ejemplo de la percepcion de esta mesa, variemos el objeto de percepcion
"mesa" con entera libertad; pero de modo que sigamos teniendo una percepcién como
percepcion de algo [...], manteniendo de modo idéntico tan sdlo el aparecer percepti-
vamente. [Asi], absteniéndonos de toda afirmacion respecto de su validez de ser,
transformamos el factum de esa percepcion en una pura posibilidad entre otras puras
posibilidades totalmente opcionales [...] Por asi decirlo, transferimos la percepcion real
al reino de las irrealidades [...], que nos procura las posibilidades puras; puras de todo
lo que las liga a ese factum y a todo factum en general. [...] El tipo "percepcion" asi
obtenido flota por asi decirlo en el aire —en el aire de las puras cosas imaginables. Asi,
despojado de toda facticidad, se ha convertido en el eidos percepcion", cuyo ambito
ideal integran todas las percepciones idealiter posibles [...] Los analisis de la percep-
cién son entonces andlisis de esencias.”*

De esa manera, todo factum puede pensarse como mero ejemplo de una
posibilidad pura. Pero entonces el correlato de esa variacién imaginaria que
capta lo universal tiene que ser “una conciencia intuitiva y apodictica de lo uni-
versal"’>.

Reducirse a la esencia de las cosas comporta suprimir su consistencia sen-
sible, su peso, su resistencia, su presidén, su existencia mundana en definitiva,
para retener tan sdélo su eidos. Y el significado de esta posibilidad que se le abre
al hombre de separar la esencia inteligible de las cosas de aquello que constitu-
ye su existencia material sensible, es algo que, desde Platon, no ha dejado de
considerarse en la filosofia, sobre todo en la tradicion idealista. Husserl la in-
corpora a su propia reflexion, sefialando que la posibilidad de efectuar esa re-
duccién del objeto fenoménico a su pura esencia inteligible indica en el sujeto
que la lleva a cabo un poder de despegarse de la realidad factica y sensible;
pone de manifiesto en el ego trascendental unas fuerzas noéticas que apuntan
a objetos inteligibles completamente independientes de toda experiencia; es
decir, demuestran la realidad de un yo racional puro.

Insistiendo precisamente en esta consideracion de su maestro sobre la in-
tuicion eidética, Max Scheler desarrolld el significado antropoldgico de la capa-
cidad ideatoria que brinda al hombre la posibilidad del conocimiento. Segun su

concepcion’®, el conocimiento nos permite representarnos el mundo y captar

74 Meditaciones cartesianas, Meditacién cuarta, § 34, pp. 94s.

7> Ibidem, p. 96.

78 Vid. Max Scheler, El puesto del hombre en el cosmos, Buenos Aires, Losada, 1938, pp. 67ss.
Traduccion de José Gaos.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.

| 131



132 |

EDUARDO ALVAREZ

intuitivamente la esencia de las cosas. Pero, a diferencia del acto ideatorio por
el que se nos descubre la esencia de las cosas que conocemos, su existencia se
nos hace patente por una via muy distinta. En efecto, la existencia de las cosas
se nos revela en una experiencia mas primaria, a saber: en la vivencia de la
resistencia que ofrece el mundo ante nuestros impulsos. Esta vivencia precede
a toda conciencia y no es exclusiva del hombre. Y ademas no puede llamarse
en rigor conocimiento, porque no hay conciencia ni representacion alguna en
ella: no es un acto del espiritu —de acuerdo con la terminologia de Scheler-,
sino la vivencia de que hay una realidad que se nos hace patente en la resis-
tencia que encuentra nuestro impulso vital. Pues bien, partiendo de esa base, y
yendo mas alla, idear el mundo seria, por ello mismo, “desrealizarlo”, es decir,
abolir el momento de la realidad factica misma (haciendo epoché —diriamos
con Husserl— de su existencia, que significa resistencia, presion, etc.), y, segun
eso, el conocimiento mismo, en cuanto ideacion de las esencias al margen de
toda existencia, es un acto ascético que comporta la anulacién de ese impulso
vital. La conclusidon de Scheler es que el hombre no sélo es un ser viviente, sino
también el yo que es capaz de un acto contrario a la légica de la vida, porque
puede adoptar una actitud ascética frente a ésta. Esta posicion la desarrolla
Scheler en el contexto de la discusion postnietscheana sobre el espiritu y la vi-
da —y en un sentido dualista opuesto al planteamiento del propio Nietzsche—,
y conduce desde luego a un punto que rebasa los limites entre los que se des-
envuelve la discusién de Husserl sobre el sujeto. Pero se orienta claramente de
acuerdo con la concepcidn de éste sobre la reduccién eidética y su significado
en el plano antropoldgico.

Ahora bien, ese yo capaz de idear el mundo separandolo de su existencia
factica se concibe como actividad que se adelanta a toda realidad ya dada. Por
€s0, en rigor, mi yo no se puede identificar con mi cuerpo. Sin duda soy un
cuerpo que centraliza toda mi experiencia sensible. Pero ese cuerpo que soy se
me presenta como una cierta objetivacién de mi yo. Del mismo modo que pue-
do poner en practica una iniciativa que se distingue y se adelanta a su posible
objetivacion posterior en habitos, rutinas, o automatismos en general, en los
gue se pierde el caracter genuino de mi acciéon primera, también mi cuerpo es
en cierto modo —aparte de la naturaleza que me recorre por dentro y por fue-
ra— un precipitado de impulsos y acciones que cristalizan como el pasado de mi

yo. Por otro lado, puedo experimentar mi propia corporeidad mediante sensa-

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.



LA CUESTION DEL SUJETO EN LA FENOMENOLOGIA DE HUSSERL

ciones de diversos tipos que me la presentan como algo que en cierto modo no
puedo separar de mi mismo. Sin embargo, esas sensaciones que me delatan
como el cuerpo que soy me colocan ante mi propia pasividad. Por eso Husserl
distingue de ellas la actividad originaria del yo, que por un lado parece adelan-
tarse a toda percepcidn pasiva de nosotros mismos, pero que también procede
a partir de ésta mediante un acto reflexivo posterior que vuelve conscientemen-
te sobre si y me permite diferenciarme de ese cuerpo para designarme como un
yo. El yo queda en cierto modo corporeizado cuando él mismo se convierte en
objeto de su propia experiencia, y, por ello mismo, en algo ya dado de nosotros
mismos, cuya expresion mas inmediata es mi cuerpo. Pero distinto siempre de
este yo encontrado es el yo que busca en cuanto actividad autoconsciente que
se sustrae a toda objetivacién o que, al menos, renace una y otra vez a partir
de ésta. Asi pues, en este segundo sentido, mi cuerpo es mio, pero no soy yo. Y
el momento irreductible de la subjetividad humana consiste en ese modo de
resurgir del yo, que siempre de nuevo se diferencia de lo que ya era en cuanto
yo cosificado u objetivado como cuerpo. La grandeza de la filosofia de Husserl
—nos parece— se halla justamente en el reconocimiento de ese momento de
irreductible subjetividad que acompafia a la experiencia humana. Aunque,
segun nuestra interpretacion, su proyecto filoséfico se desenvuelve de acuerdo
con la tradicidn idealista, que lleva a cabo una hipdstasis del yo que no consi-
gue finalmente justificar.

Ahora bien, antes hemos hablado de un yo racional puro, que por definicién
—si somos consecuentes en el uso de las palabras— seria enteramente inde-
pendiente de cualquier experiencia. Recogemos aqui, por lo tanto, el problema
antes apuntado acerca de un yo trascendental que, a diferencia de lo antes se-
falado sobre su caracter temporal y su autoconstitucién a través de sus expe-
riencias, ahora se trata de un sujeto puro. De acuerdo con este término tomado
de Kant’’, tal sujeto no sélo seria a priori, en el sentido ya explicado de ser
condicién de las nuevas experiencias —aunque, segun Husserl, si se habria en-
riquecido con las experiencias anteriores depositadas en él— sino que seria

ademas puro y, por lo tanto, independiente de toda experiencia. Ese ego puro

77 Recuérdese que, de acuerdo con Kant, “puro” es aquel conocimiento que no sélo es a priori, sino
que ademas no ha recibido ningun afiadido empirico. Parece que Husserl tiene en cuenta este uso de
Kant, al cual él anade en ocasiones otro cuando habla, por ejemplo, de fenédmeno puro o de la pura
corriente de las vivencias. En este caso, “puro” se usa con el significado del ser que resulta después de
haber suprimido la actitud natural mediante la reduccidn trascendental.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.

| 133



134 |

EDUARDO ALVAREZ

invocado por Husserl es, por lo tanto, un yo desencarnado, un yo que en cierto
modo se anticipa radicalmente al mundo en su totalidad en cuanto es condicién
de todo cuanto en éste pueda presentarse con sentido. S6lo una nocién seme-
jante del yo le parece a Husserl que puede dar cuenta del significado racional
del conocimiento, pues conocer implica rebasar el plano de la mera facticidad
para alcanzar las ideas mediante las que se comprenden los hechos; significa,
por lo tanto, captar la esencia de los fendmenos —reduccidon eidética— y no
s6lo reducirlos a su pura inmanencia en la conciencia —reduccion trascenden-
tal. Semejante actividad ideatoria no es posible para un yo factico, sino tan sélo
para un sujeto que se adelanta radicalmente a su propio ser mundano.

¢Pero como se determina ese ego trascendental puro? ¢éY cdmo accedemos
a ese yo esencial, cuyo ser inteligible —el eidos “ego” — esta separado de toda
existencia factica? Segun Husserl, no se trata de una nocién extraida por abs-
tracciéon de los diversos yoes, que retuviera lo que todos tienen en comun, pues
en tal caso no habriamos superado el nivel de lo factico: una esencia no es una
suma de hechos. Por el contrario, ese ego esencial se alcanzaria mediante la
“variacion de posibilidad” de mi ego factico, segun el método antes mencionado
de la variacion eidética. Es decir, a partir de mi yo particular y sin necesidad de
plantear siquiera la cuestién de los otros yoes, puedo acceder a “un ego en ge-

neral”, de modo que:

Aqui la extension del eidos "ego" esta determinada por la autovariacion de mi ego.
Sélo yo mismo me imagino como siendo otro, pero no imagino los otros. Asi, pues, la
ciencia de las posibilidades puras precede "en si" a la de las realidades y Unicamente
ella posibilita a ésta como ciencia.”®

Por lo tanto, el ego puro o la esencia del yo se determina como un “ego

III I A\Y

trascendental en general”, que Husserl distingue del “ego trascendental empiri-
co-factico””’®, del cual ya habiamos hablado antes. Ese ego puro, sin embargo,
no es ajeno al yo individual, sino que esta presente en él y en todo ego factico,
del mismo modo que la esencia no es ajena a los fendmenos en que esta pre-
sente. Ese yo puro es el yo racional que todo individuo es capaz de ser cuando
se determina conforme a las ideas. A la fenomenologia le corresponderia enton-
ces la tarea de establecer cudles son las legalidades conforme a las cuales ese

ego puro constituye intencionalmente sus objetos, cudles son las fuerzas noéti-

78 Max Scheler, E/ puesto del hombre en el cosmos, p. 97.
7 Ibidem, p. 96.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.



LA CUESTION DEL SUJETO EN LA FENOMENOLOGIA DE HUSSERL

cas de maxima generalidad que definen su actividad. Hacia eso precisamente

se encaminaria una egologia pura. Por eso, escribe Husserl:

La fenomenologia [...] es un idealismo que no consiste mas que en la autoexplicitacién
de mi ego como sujeto de todo posible conocimiento, llevada a cabo de modo conse-
cuente en la forma de una ciencia egoldgica sistematica, y esto con respecto al sentido
de todo lo que es, que debe poder tener justamente un sentido para mi, el ego. [...] Es
la explicitacion del sentido [...] de todo tipo de ser que yo, el ego, sea capaz de conce-
bir, especialmente del sentido de la trascendencia de la naturaleza, de la cultura, del
mundo en general.®®
Parece, por lo tanto, que con Husserl se renueva esa vieja tendencia mo-
derna que concede un privilegio a la relacion de conocimiento cuando se trata
de entender la relacién del yo con las cosas y consigo mismo. El primado del yo
para él significa que éste nunca es un principio derivado, sino que se encuentra
siempre ya constituido con ocasién de cada nueva experiencia, por mucho que
ésta pueda luego redefinirlo como ego factico (el yo puro seria, en cambio, in-
dependiente de toda experiencia). Sin embargo, surge la duda de si acaso, por
esta via, el idealismo de Husserl no se oculta a si mismo la vivencia del espesor
del mundo y el peso de su opacidad, que se nos impone sin remitirnos a ningu-
na operaciéon previa del yo; si no nos escamotea el sentido sorprendente del
azar, al cual nunca nos podemos anticipar; si no nos hurta el significado de lo
accidental cuando apela a un yo cuya actividad parece ir siempre por delante.
Pues, finalmente, para Husserl, soélo la subjetividad trascendental tiene el
caracter de lo absoluto, sélo ese ego es “irrelativo”, ya que el mundo y sus ob-
jetos, aunque se admitan como reales, estarian marcados por su esencial rela-

tividad al sujeto trascendental.

9. EL YO DE LOS OTROS Y EL PROBLEMA DE LA INTERSUBJETIVIDAD

Segun hemos visto, el yo trascendental de Husserl existe como un yo indi-

vidual. Incluso el yo racional o puro ha de entenderse como el ego esencial que

nos da la idea de lo que basicamente todo sujeto existente es. Por eso, Husserl

80 Ibidem, Meditacion cuarta, § 41, pp. 113s.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.

| 135



136 |

EDUARDO ALVAREZ

dice que en su maxima concrecidn ese sujeto existe como yo monadico®! con su
propio mundo vital (Lebenswelt), en el cual tiene que encontrarse el momento
fundacional de todo sentido. A partir de ahi, a la fenomenologia se le plantea la
dificultad de explicar como se concilia esta ultima afirmacidén con la existencia
indudable de un mundo objetivo y comun de significados que se imponen al
individuo. La discusién de este problema conduce a la cuestién de la intersubje-
tividad y, en definitiva, a la que se refiere a la relacion con los otros. Pero esto
ultimo, a su vez, remite a la pregunta acerca de como se presenta el préjimo
en la esfera de mi conciencia.

En cualquier caso, la cuestién de la intersubjetividad, expresada en abstrac-
to, se refiere a ese tipo peculiar de experiencia que se da en la relacién entre
diversos sujetos. Pero hay que decir, en contra de algunas interpretaciones, que
lo intersubjetivo no es sinénimo de lo social, pues lo intersubjetivo hace refe-
rencia sin mas a la relacién entre los sujetos, cada uno de los cuales comparte
en cierta medida las experiencias del otro, mientras que lo social alude ademas
a una cierta realidad objetiva que media en la relacion entre ellos y que tiene
entidad propia, como pueden ser los usos o las normas. Ortega lo explica bri-
llantemente cuando sefala el sentido impersonal de lo que es propiamente so-
cial: asi —-nos dice-, el guardia que hace un gesto al peatdn para que se detenga
no estd manteniendo con éste un trato personal, sino que actia como agente
de la autoridad; ni él ni el peatdn aparecen en esa relacién propiamente como
personas, sino encarnando simbolos cuyo significado esta cifrado en los cddigos
sociales, como —por ejemplo— el de la circulacién. La “socialidad” existe de ese
modo: como algo impersonal que en algin momento originario pudo tener el
caracter de la intersubjetividad, pero que se ha endurecido en una forma obje-
tiva de tipo simbdlico que se intercala en la relacién entre los sujetos. Por eso
dice Ortega que lo social es lo humano despersonalizado o deshumanizado, o
también lo humano sin el hombre®?, aunque hay que decir que esta Ultima
formula encierra un sentido peyorativo que apunta —como también pasa en el
caso de Heidegger— a una visidn recelosa de la sociedad, especialmente la mo-

derna. En cualquier caso, digamos en resumen que lo social encierra un mo-

81 A este respecto, conviene precisar que asi como la distincion kantiana entre el sujeto trascenden-
tal y el sujeto empirico es al mismo tiempo la distincion entre un sujeto transindividual y un yo indivi-
dual, en Husserl, en cambio, segin hemos visto, no se mantiene esta dicotomia.

82 vid. El hombre y la gente, cap. VIII: “De pronto, aparece la gente”, Madrid, Espasa-Calpe, 1972,
pp. 143ss.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.



LA CUESTION DEL SUJETO EN LA FENOMENOLOGIA DE HUSSERL

mento de intersubjetividad, al cual le afhade ademdas un momento de objetivi-
dad que contribuye a dar sentido a la relacion entre los sujetos.

Y precisamente la concepcion de Husserl se situa en el limite de esta distin-
cion, pues su proyecto filoséfico, en este punto, consiste justamente en el in-
tento de reducir siempre el sentido de toda realidad social objetiva a la con-
ciencia intersubjetiva que le sirve de base, convirtiéndose de este modo la in-
tersubjetividad en un principio trascendental, tan sélo a partir del cual adquirir-
ian su sentido los fendmenos sociales. Y convirtiéndose ademas en un principio
critico, por cuanto supone el rechazo de toda tentacién de hipostasiar o cosifi-
car las relaciones sociales. Paul Ricoeur comenta a este respecto que la socio-
logia comprensiva de Max Weber puede entenderse como el desarrollo sociold-
gico de esta idea de Husserl, que reacciona en contra de una fenomenologia del
espiritu de tipo hegeliano mediante una fenomenologia de la intersubjetividad:
el concepto de la analogia del ego (es decir, la comprension del otro como un
alter ego en analogia con mi propio yo), considerado como el trascendental de
todas las relaciones intersubjetivas, permitiria combatir la tendencia a hiposta-
siar las entidades colectivas mediante la voluntad tenaz de reducirlas siempre a
una red de interaccién. La teoria de los tipos ideales de Weber podria entender-
se entonces como una aplicacion empirica de esta concepcidon de Husserl, que
sustituye el espiritu objetivo hegeliano por la intersubjetividad®®. Y de tal modo,
ademas, que para Husserl la intersubjetividad no es una relacion entre los suje-
tos sin mas, sino un modo de ser fundamental de la conciencia: la conciencia es
intersubjetiva y se encuentra facticamente siempre en relaciéon con los otros.

En todo caso, la interpretacién de la realidad social objetiva a partir de la
intersubjetividad que le sirve de base, es coherente con todo el pensamiento de
Husserl, para quien no hay objeto sin una conciencia a la que aparece y en la
que se origina un sentido para el mismo. En este caso, la realidad social y cul-
tural constituye un tipo de objetividad que tiene como condiciéon de posibilidad
“la intersubjetividad monadoldgica”, o sea, la conciencia monadica intersubjeti-
va, a cuyo ser trascendental se trata ahora de reducir aquella realidad. Pero si
la intersubjetividad es una forma de conciencia, y ésta “en su mdaxima concre-
cion” es un yo monadico, habra que buscar en éste la fuente de todo sentido,

incluyendo la experiencia del yo extrafio, la cual ha de poder ser reducida, me-

83 Vid. Paul Ricoeur, op. cit., pp. 11ss.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.

| 137



138 |

EDUARDO ALVAREZ

diante una “apercepcién analégica”, a la esfera exclusiva del propio yo. Este es
el programa que se plantea Husserl en la quinta y ultima de sus Meditaciones
cartesianas.

Pero, desde nuestro punto de vista, lo que esta aqui en cuestién, en primer
lugar, es la posibilidad misma de considerar la conciencia intersubjetiva con
antelacion a la objetividad social y natural de la cual depende. Semejante pre-
tensidon presupone una visidon abstracta del sujeto -aun cuando Husserl reco-
nozca que siempre se encuentra de facto implicado con otros sujetos-, porque
parte del inaceptable supuesto de que la relacidon entre los sujetos se puede
considerar separandola del momento de objetividad que se intercala entre ellos
y determina de antemano la concreta forma social que necesariamente adopta
toda relacion interhumana. No hay una relacion entre sujetos puros, separados
de su concreta configuracion en un lugar, tiempo y circunstancia determinados
y de las fuerzas objetivas que los determinan. ¢Es que no hay siempre elemen-
tos objetivos que envuelven de antemano las relaciones entre los sujetos, que
se adelantan a ellas y las definen, dotandolas ademas de un significado que
trasciende a las conciencias —y éstas acogen—, ya se trate del pasado comun,
de la cultura que comparten, o de otros aspectos objetivos que pueden aportar
cada uno de ellos a su relacion con el otro? Si es asi, hemos de concluir que la
nocion de la intersubjetividad, asi presentada como un modo de ser trascen-
dental de la conciencia y abstraida, por lo tanto, de su concreta forma social y
de su determinacion natural, es una ficciéon del idealismo filosofico. Y que la
pretension misma de analizar la intersubjetividad en esos términos, que es jus-
tamente la tarea que emprende y desarrolla Husserl en la quinta meditacion
cartesiana, delata el caracter abstracto-especulativo de su andlisis. Ahora bien,
este concepto si tiene sentido y es coherente con el conjunto del pensamiento
de Husserl, en cuanto admite la nocién de un sujeto puro, ante el cual y como
parte de su mundo comparecen los otros con su propia subjetividad: el ego pu-
ro es para él el verdadero yo de la conciencia. Es verdad que Husserl puede
reconocer que sélo a través del otro me conozco como hombre, y que en ese
sentido mi ser mundano se define a partir de mi relacién con los demas. Pero,
como siempre en Husserl, ocurre que el sentido de esa realidad mia constituida
en la relacién interhumana ha de poder ser remitido en ultima instancia al plano

originario de constitucion de todo sentido, que es el del ego monadico. De nue-

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.



LA CUESTION DEL SUJETO EN LA FENOMENOLOGIA DE HUSSERL

VO aqui se renueva esa paradoja de un yo que, siendo mundano, es al mismo
tiempo —en cuanto sujeto trascendental— condicion del mundo en el que esta.
El planteamiento de Husserl estd condicionado por su toma de posicidon ini-
cial, de cufio cartesiano, lo cual le lleva a plantear la discusién en los términos
de un cierto subjetivismo, a saber: éicomo se me aparece el yo de los otros? Sin
embargo, no la aborda al modo en que lo hace el idealismo subjetivista moder-
no, es decir, no pretende “deducir” la realidad de los otros hombres con su
mundo interior de vivencias a partir de las representaciones de mi conciencia.
Mas bien lo discute segun el enfoque caracteristico de la fenomenologia: se tra-
ta de reducir la experiencia del yo extrafio al sentido que en absoluto puede
tener esa experiencia para mi, la cual necesariamente me remite en ultima ins-
tancia a mi yo singular. Es verdad, sin embargo, que de hecho siempre me en-
cuentro entre otros que tienen sus propias experiencias y cuya conciencia cen-
traliza sus particulares vivencias, entre las cuales debo admitir también la que
se refiere a mi en cuanto me convierto en objeto de su consideracién.i®*. Del
mismo modo que los demas son parte de una vida —la mia— que se entiende a
si misma organizada en torno a mi conciencia como centro, mi propio yo se me
aparece también descentrado, en cuanto formo parte de las vivencias de otros
centros de experiencia que me son ajenos. Por lo tanto, la experiencia del alter
ego replantea de una manera nueva y mas profunda la cuestion de la alteridad
y su posible reduccién a la mismidad de mi conciencia, pues ya no se trata sélo
de la constatacién de que hay otros yoes, sino que ademas lo Otro en general
del mundo se me revela ahora como objeto de una conciencia ajena e interpre-
tado por ella: como lo Otro del otro. A este respecto, Husserl afronta este pro-
blema del descentramiento hacia el que parece deslizarse el yo cuando se con-
cibe como parte de la vivencia ajena mediante la reduccidon fenomenoldgica de
esa experiencia, de modo que la vivencia que el otro tiene de mi es, a su vez,
integrada entre mis propias vivencias. A esto precisamente se refiere Husserl
cuando habla de “la doble reduccion fenomenoldgica” en las Lecciones de 1910-

11, conocidas como Problemas fundamentales de la fenomenologia®.

84 por eso dirad Sartre, prosiguiendo con esta reflexién, que la aparicidn del préjimo significa un des-
centramiento del mundo que al mismo tiempo socava la centralizaciéon operada por mi. Vid. El ser y la
nada, Madrid, Alianza Universidad / Losada, 1984, p. 284. Traduccién de Juan Valmar.

85 vid. Edmund Husserl, Problemas fundamentales de la fenomenologia, § 39, pp. 124ss.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.

| 139



140 |

EDUARDO ALVAREZ

Por otro lado, esta conexién entre la experiencia de los diversos sujetos ha
de admitirse si queremos dar cuenta del significado de la objetividad del cono-
cimiento, cuya validez universal implica el reconocimiento de su valor intersub-
jetivo. En efecto, el recurso al préjimo es condicidén indispensable para la cons-
titucion de un mundo comun, el cual se me revela en el conocimiento racional y
cientifico. Como comenta Hyppolite, esta cuestién no ocupa un primer plano
entre los filésofos clasicos anteriores a Kant, porque el cogito conduce primero
a Dios como garantia suprema de la objetividad. Pero cuando el pensamiento
critico rechaza ese salto ontoldgico, el problema de la constitucion de la expe-
riencia viene a tropezar necesariamente con la cuestién del otro®®. La universa-
lidad de la razén, que funda la ciencia, asi como la pretensién de universalidad
de los valores morales, tiene por lo tanto este significado antropoldgico de po-
ner de manifiesto una via a través de la cual el sujeto trasciende su particulari-
dad como individuo, superando en este punto al menos el solipsismo, que es la
tentacion de una filosofia que concibe al sujeto trascendental en su maxima
concrecion como un yo monadico aislado.

En general, nos parece que en la discusion del problema de la intersubjeti-
vidad Husserl combina dos enfoques. Por un lado, desde una perspectiva subje-
tivista de cufio cartesiano, se trata de saber cobmo a partir de mi mismo se me
hace presente la subjetividad del otro, es decir, cdmo se genera la esfera inter-
subjetiva (a partir de la cual podriamos entender entonces el fundamento del
mundo objetivo). Pero, por otro lado, se nos plantea como problema el hecho
insoslayable de que el mundo en que me desenvuelvo lo reconozco, en buena
medida, como un mundo comun y compartido con los demds, de tal manera
que en este segundo enfoque la relacion intersubjetiva estaria presupuesta (y
ello exigiria entonces encontrar en la conciencia la base de la misma). Pero, en
realidad, esos dos enfoques son complementarios y expresan el doble sentido
de la intencionalidad: el que va de la conciencia al objeto y el que, a partir de
éste, busca en la conciencia las operaciones que lo constituyen. Dicho de otro
modo, la realidad de un mundo intersubjetivo es el nédema que sirve de hilo
conductor trascendental para hallar en la conciencia las funciones noéticas que

lo configuran; y, a la inversa, desde el yo monadico, y siguiendo el despliegue

8 Jean Hyppolite, “L'intersubjectivité chez Husserl”, en Ecrits de Jean Hyppolite, I, Paris, P. U. F.,
1971, p. 504.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.



LA CUESTION DEL SUJETO EN LA FENOMENOLOGIA DE HUSSERL

de su intencionalidad constituyente, se trata de aprehender analdégicamente la
experiencia del extrano y, mas alla, la de una realidad que él comparte conmi-
go.

Pues bien, Husserl indica que esa experiencia compartida apunta a una “es-
fera del ser trascendental como intersubjetividad monadoldgica™®’; es decir, el
ego trascendental es una conciencia intersubjetiva. Por lo tanto, Husserl reco-
noce a la intersubjetividad de la conciencia un papel constituyente del sentido
de los fendmenos sociales y del mundo objetivo en general. De igual modo que
la subjetividad es temporal y encarnada en un cuerpo, también es intersubjeti-
va, Yy la reduccion fenomenoldgica descubre que el mundo es, en cuanto feno-
meno, el resultado de la actividad constituyente de la intersubjetividad trascen-

dental®®

, lo cual nos obliga a atribuir un caracter fundante a esa conciencia in-
tersubjetiva.

En términos generales, nos parece que el término “intersubjetividad” es uti-
lizado de manera equivoca por Husserl, y ello por diversas razones:

a) En primer lugar, porque —como hemos dicho— a veces tiende a confun-
dirse con el mundo objetivo, en tanto que compartido, del cual decimos enton-
ces que es intersubjetivo. Pero ese uso del término obedece —segun se ha se-
falado— al subjetivismo que alienta en el pensamiento de Husserl, en el cual el
objeto es reducido una y otra vez al sujeto.

b) Por otro lado, y en otro sentido, se plantea otra ambigliedad cuando el
término en cuestion se refiere tanto a las relaciones entre diversos sujetos, de
las cuales decimos entonces que son intersubjetivas, como también a un modo
de ser trascendental de la conciencia, en cuyo caso decimos que ésta es inter-
subjetiva. Asi, por ejemplo, habla Husserl de una “comunidad intermonéadica”®
y de “intersubjetividad monadoldgica”®. En este caso, la ambigiiedad también
es calculada, porque de acuerdo con su interpretacion esas relaciones intersub-
jetivas en las que el yo siempre se encuentra inmerso han de poder ser reduci-
das al yo monadico, de modo que el alter ego tiene que comprenderse como
una ampliacién al otro del ego singular, cuya conciencia seria entonces inter-

subjetiva.

87 Meditaciones cartesianas, Meditacién quinta: “Descubrimiento de la esfera del ser trascendental
como intersubjetividad monadoldgica”, pp. 119ss.

88 vid. Javier San Martin, La fenomenologia de Husserl como utopia de la razén, p. 117.

89 Meditaciones cartesianas, Meditacidén quinta, §§ 55-56, pp. 159ss.

%0 Esta expresion forma parte del titulo de la meditacién quinta.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.

| 141



142 |

EDUARDO ALVAREZ

c) En tercer lugar, el concepto de intersubjetividad es referido al conoci-
miento de distintas regiones del ser, de modo que Husserl puede decir ya en las
Lecciones de 1910-11 que “intersubjetivo es todo conocimiento matematico”?,
y que “es intersubjetivo, igualmente, cualquier conocimiento fisico”2. A lo cual
podriamos afadir que también es intersubjetivo el conocimiento de los “obje-
tos” culturales, los cuales, a diferencia de los objetos matematicos —que son
ideales— y de los objetos fisicos —que son reales, con una realidad indepen-
diente de la realidad humana—, son constructos que obedecen a la accion
humana concertada, aunque lleguen a tener una inercia propia u objetiva. Asi
pues, la intersubjetividad del conocimiento en algln caso, como el de la ldgica
o las matematicas, no requiere de ningun intercambio de experiencias. Por el
contrario, la intersubjetividad del conocimiento empirico requiere del intercam-
bio de experiencias entre los sujetos. Este intercambio puede construir un
mundo comun con significados objetivos, como los que constituyen la esfera
social y cultural.

En cualquier caso, segun Husserl, el reconocimiento compartido de una
misma realidad objetiva (el ser de la naturaleza o el de la cultura) que se impo-
ne a los sujetos individuales entrafia alguna forma de intersubjetividad en la
gue se encuentra el significado del objeto en cuestion. Ahora bien, ese signifi-
cado tiene que poder ser comprendido como una modificacién intencional de un
sentido primigenio constituido para dicho objeto en la esfera de la plena con-
crecién mondadica del yo®3. La constatacién de que hay un mundo comin com-
partido y otros centros de experiencia distintos del mio plantea al fenomendlo-
go la tarea de encontrar en la conciencia del yo monadico el sentido ultimo de
esa experiencia. Por eso, Husserl recurre a la reduccidn fenomenoldgica para

explicar “la aparicion del otro yo”:

91 “Cualquiera provisto de intuiciéon espacial [podria] emitir y ejecutar los mismos juicios acerca del
espacio con los mismos fundamentos[...]”. Ese conocimiento —afiade— se refiere a la esencia ideal de
algo general, que es no sdlo independiente de los actos singulares llevados facticamente a cabo para
alcanzarlo, sino que ademas, aun siendo intersubjetivo, no requiere de intercambio alguno de experien-
cias. Vid. Problemas fundamentales de la fenomenologia, Anexo XXV al § 36, pp. 177s.

92 Aunque, en este caso, por otra razén —segun aclara Husserl—: “por lo que respecta al conoci-
miento fisico, su intersubjetividad radica en que todos podemos mirar uno y el mismo mundo espacio-
temporal al que, por nuestro cuerpo, pertenecemos nosotros mismos [...]” Aqui se trata, por lo tanto de
un conocimiento empirico, respecto del cual —afiade a continuacién— “los diferentes individuos, gracias
al «intercambio» de sus conocimientos y relaciones de conocimiento, pueden constituir un sistema de
coordenadas comun [...] y un punto temporal que sea en cierto modo determinable de forma comun”.
De tal manera que “cada conocimiento experiencial intersubjetivo esta relacionado con un grupo [...] de
seres inteligentes que estan en relacion de posible empatia”. Idem.

93 Meditaciones cartesianas, Meditacion quinta, §§ 44-48, pp. 125ss.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.



LA CUESTION DEL SUJETO EN LA FENOMENOLOGIA DE HUSSERL

Tenemos que procurarnos una vision que penetre en la intencionalidad explicita e
implicita en la que, sobre la base de nuestro ego trascendental, el alter ego se anuncia
y verifica: tenemos que ver como, en qué intencionalidades, en qué sintesis, en qué
motivaciones se configura en mi el sentido alter ego [...] Esta experiencia y sus efec-
tuaciones son [...] hechos trascendentales de mi esfera fenomenoldgica.*

Asi pues, una vez establecido el significado trascendental de la intersubjeti-
vidad en relacién con la nocién de un mundo comun compartido, Husserl pre-
tende a su vez reducir la esfera intersubjetiva a la esfera propia del yo monadi-
co, de tal manera que la intersubjetividad es comprendida a través de una
“ampliacién” al otro de la propia subjetividad, que mediante una doble reduc-
cion remite primero la experiencia ajena al yo-otro que la constituye y, segun-
do, retrotrae esa experiencia a mi propia subjetividad, tan sélo en la cual —
segun Husserl— se origina todo sentido. Pero écdmo salgo de mi mismo hacia
los otros? En realidad, asi planteada, esta pregunta presupone algo falso, por-
gue el yo nunca ha estado encapsulado en si mismo como si se tratara de una
moénada originalmente aislada. En este punto fue mas lucida la posicion de
Hegel, desarrollada por Marx y, a su manera, también por Freud: el yo monadi-
co es una ficcidn y, en consecuencia, no hay tal salida de mi yo hacia los otros
yoes, puesto que solo entre los otros y frente a ellos se constituye el si-mismo
singular que soy. En otros términos: mi autoconciencia contiene como uno de
sus momentos esenciales el del yo-otro, y lo contiene como un momento co-
originario de su propia constitucién. De tal manera que, como nos explicé Hegel
en el célebre pasaje de la Fenomenologia del espiritu acerca de la lucha por el
reconocimiento, una autoconciencia sélo es posible junto y frente a otra, y nun-
ca aisladamente. Dicho de otra manera: no hay un yo monadico primigenio,
cuya mismidad sea previa al ser de los otros, porque el yo se constituye preci-
samente como un yo-otro respecto de los otros. Sin embargo, el pensamiento
de Husserl permanece fiel a una filosofia del cogito, de modo que la intersubje-
tividad sera subordinada al ego meditans. Como comenta Hyppolite, éste es el
punto principal donde el planteamiento de Husserl difiere del de Hegel, quien
reconoce este problema en la Fenomenologia del espiritu. Pero para Hegel se
trata siempre de la constitucién del nosotros, de tal manera que para él la for-

macioén de la intersubjetividad trasciende cada una de las conciencias de si en

94 Ibidem, Meditacion quinta, § 42, pp. 121s.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.

| 143



144 |

EDUARDO ALVAREZ

las que aquélla se constituye. Husserl, por el contrario, no se situa en el marco
de una filosofia del espiritu, sino en el de una filosofia del cogito®®. Por lo tanto,
desde su punto de vista, aun cuando la subjetividad del hombre vive en un
horizonte social, ocupado por cuerpos y de caracter temporal, la condicion de
sentido de esas realidades radica en el yo que se adelanta a mi cuerpo y a los
otros, y cuyos recuerdos y proyectos distienden el ahora fluyente de la concien-
cia hacia el pasado y el futuro. Asi pues, de acuerdo con el enfoque de Husserl,
los sentidos compartidos intersubjetivamente (por ejemplo, los que se hallan en
los simbolos culturales) han de poder ser retrotraidos ellos mismos a su vez al
momento primordial de constitucién de todo sentido en la esfera del yo propio.

Por lo tanto, la invocacidon de un yo monadico puro le permite a Husserl re-
ducir la intersubjetividad a la esfera de la propia mismidad. Por eso dice Szilasi,
interpretando a Husserl, que yo estoy presente a mi mismo como yo puro, pero
mi determinacion psicofisica (o sea, el yo psicofisico que soy con todo mi mun-
do vital, en el que encuentro también a los otros) me estd co-presentada. A
partir de ahi, Husserl considera legitima la tarea de determinar la esfera propia
y exclusiva de mi yo individual a través de una epoché que lleve a cabo la re-
duccién de la experiencia trascendental a la esfera de la pura mismidad del ego
monadico: hacemos abstraccidon de todo lo mundanal constituido intersubjeti-
vamente para alcanzar el “si-mismo propio” y, como su correlato, lo que es ex-
clusivamente suyo en su experiencia del mundo®®.

Asi pues, se trata ahora del yo trascendental en su maxima concrecién, tan
sOlo a partir del cual aparecen todos los sentidos, incluido el del mundo como
tal con los sujetos que lo habitan. Pero llevar a cabo semejante empresa signifi-
ca determinar con precision “la esfera de lo que me es propio” (Eigenheitssphé-
re) como concreto yo monadico, haciendo abstraccion de toda intencionalidad
referida a la subjetividad extrafia para alcanzar asi el ambito de la mismidad en
que se constituye “lo propio de mi ego”’. La pretension de realizar esta sepa-
racion delata —aparte de lo que ya se ha comentado antes— el significado anti-
dialéctico del enfoque de Husserl, porque supone la tesis de que es posible ais-
lar el yo individual y definir en él un estrato Ultimo en que se constituye origi-

nariamente el sentido de lo real. Aun aceptando que el sentido de un mundo

5 Jean Hyppolite, op. cit., pp. 506s.
9 Meditaciones cartesianas, Meditacion quinta, § 44, pp. 129-131.
7 Ibidem, Meditacidn quinta, § 44, pp. 125ss.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.



LA CUESTION DEL SUJETO EN LA FENOMENOLOGIA DE HUSSERL

comun remite a la pluralidad de los sujetos que lo experimentan y contribuyen
a configurarlo, su reduccion a la esfera trascendental de mi conciencia recondu-
ce aquel sentido a mi ego monadico como estrato ultimo en el que se instituye,

pues:

La reduccion trascendental me liga a la corriente de mis puras vivencias de conciencia.
[...] [Estas] son inseparables de mi ego y [...] pertenecen a la concrecion misma del

ego. [...] Pero, équé sucede entonces con los otros egos?°®
La apelacion en este contexto a la analogia pone de manifiesto la dificultad
de esa tarea. En las anteriormente ya citadas Lecciones del semestre de invier-
no de 1910-11, conocidas y publicadas como Problemas fundamentales de la
fenomenologia, no sélo recurre Husserl a la analogia, sino también al concepto

rn

de “empatia” (Einfiihlung), que significa una especie de proyeccidn que nos
abre a la vida animica del otro®®. De acuerdo con el enfoque de estas Lecciones,
a través de la empatia una conciencia tendria la vivencia de otra conciencia dis-

100 " operando ademdas aqui un tipo especial de analogia: en ella no se al-

tinta
canza la representacion del otro en una imagen, sino que intuimos en el otro su
vivencia de manera inmediata y no al modo en que lo hace la conciencia repre-
sentativa y objetivadora. Es decir: no se trata de la “representacion” del otro en
una imagen de la fantasia (Verbildlichung) y en analogia con la representacion
que pueda tener de mi mismo, sino de su “presentizacién” (Vergegenwérti-
gung)101

En las Meditaciones cartesianas apenas aparece el término “empatia”, quiza

, en la que se me revela su intimidad.

por las resonancias irracionales que suscita!’?; en cambio, si encontramos

aquel uso sui generis de la analogia, nocidon que se emplea en conexién con la

I\\

experiencia del cuerpo ajeno. A este respecto, Husserl distingue entre el “cuer-

%8 Ibidem, Meditacion quinta, § 42, p. 120.

% problemas fundamentales de la fenomenologia, passim.

100 1hidemn, § 38, pp. 122s.

10t Tbidem, § 38, pp. 123s. La decisién del traductor de transcribir este término como “representifi-
cacién” es discutible, y quizd fuera preferible “presentizacién” o incluso “apresentacién”, ya que este
ultimo término —que luego sera utilizado en las Meditaciones cartesianas— aparece cuando mas adelan-
te en estas mismas Lecciones dice Husserl que la intimidad del otro no se me hace presente directamen-
te, sino que solo se hace “apresente” (apprédsent) a través de su cuerpo, en cuanto éste remite a un yo.
Este yo es “compresente” con relacion a su propio cuerpo, y se hace “apresente” en la esfera de mi
propia experiencia. Por cierto que Ortega recoge este mismo enfoque en E/ hombre y la gente, cap. IV.

102 F| término en cuestion aparece de pasada en el § 43, p. 123 de la edicidn citada, pero Husserl lo
menciona una vez, distanciandose de él y sin asumirlo claramente. Parece que Husserl tomd inicialmente
este concepto de Theodor Lipps —aunque no su teoria sobre el tema—, pero no le satisfizo nunca del
todo y acabd por dejarlo mas bien de lado. Vid. el comentario al respecto de Mario A. Presas en la nota
38 de su traduccidn de las Meditaciones cartesianas, pp. 123s. El profesor Roberto Walton piensa, sin
embargo, que Husserl siempre sostuvo vigente ese concepto (observacion expresada en una conversa-
cién particular).

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.

| 145



146 |

EDUARDO ALVAREZ

po fisico” (Kérper), que es el cuerpo considerado como cosa u objeto espacial, y
el “cuerpo organico” (Leib), que es el cuerpo vivido como organismo propio. De
tal manera que cada yo en principio experimenta al otro como cuerpo fisico, y a
si mismo como cuerpo organico; pero también se experimenta a si como cuer-
po fisico en cuanto puede adoptar una actitud enajenante hacia su propia cor-

d!%. Pero habla también del “cuerpo fisico-organico” (Leib-Kérper)'®*

poreida
cuando considera el cuerpo del otro que, aunque primariamente para mi es
cuerpo fisico, también lo experimento en analogia con la vivencia de mi propio
cuerpo, que siendo fisico se me presenta como cuerpo organico'’®: experimento
a los otros como yoes que gobiernan psiquicamente en sus propios cuerpos. Y

este es el camino de acceso a las vivencias del otro yo, pues:

s6lo una similitud que, dentro de mi esfera primordial, enlace aquel cuerpo fisico con
mi cuerpo fisico puede ofrecer el fundamento de motivacion para la aprehension ana-
logizante del primero como otro cuerpo orgédnico.'%®
Esta “aprehension analogizante” —nos dice a continuacién— es una especie
de “apercepcién asimilante” y no una inferencia por analogia: una apercepcion
en la que comprendemos un sentido en cuanto lo remitimos intencionalmente a
una “instauracion originaria” en la cual se habia constituido por primera vez un
objeto de similar sentido. De tal modo que, segun Husserl, la aprehensién del
sentido del alter ego a partir de mi propio ego, y, en general, la comprension
de cualquier sentido de la experiencia cotidiana, sélo se produce mediante esa
“transferencia analogizante” de un sentido objetivo, ya originariamente instau-
rado, al nuevo caso'®’. Es ésta una explicacion del proceso de la experiencia en
la que los nuevos sentidos objetivos se aclaran retrotrayéndolos a las apercep-
ciones correspondientes en las que se encuentra un sentido semejante al que
se asimila el nuevo, y, en definitiva, finalmente a la esfera de la plena concre-

cion del yo monadico, como condicion de posibilidad de todo sentido.

103 Esto dltimo ocurre, por ejemplo, cuando uno se distancia de su propia mano y la mira al modo
en que lo haria un observador que decide dibujar un objeto, o cuando nos miramos en un espejo. La
técnica de los trasplantes de drganos, tan extendida hoy, nos permite también pasar de un concepto a
otro, colocandonos en el lugar de quien se ha sometido a un trasplante y convierte el cuerpo fisico que
en principio le es extrafio (el érgano que se le trasplanta) en parte de su cuerpo organico.

104 Sobre estos significados y las traducciones propuestas, sigo las sugerencias de Mario A. Presas
en la nota 9 de la pagina 26 de su traduccion de las Meditaciones cartesianas.

105 Ibidem, Meditacion quinta, § 43, pp. 122s.

106 Ibidem, Meditacion quinta, § 50, p. 147.

197 1dem.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.



LA CUESTION DEL SUJETO EN LA FENOMENOLOGIA DE HUSSERL

si pues, el otro se “apresenta” en virtud de esa analogia que nunca alcanza
a captar la conciencia ajena como algo presente en una percepcién, sino —dice
Husserl evitando el término “empatia” — en una “aprehensién analogizante”: el
extrafo sélo es concebible como analogon de mi mismidad y con un sentido
gue necesariamente soélo se constituye como modificacién intencional de mi yo
objetivado. Por lo tanto, “desde el punto de vista fenomenoldgico, el otro es
una modificacién de mi mismo”.Y pocas lineas después afiade:[el ego extra-
fo lo experimento como] “un yo apresentado que no soy yo mismo, sino que es
mi modificatum: «otro yo»"*%. En rigor, el yo —y cualquier yo- se aparece en
una apercepcién, aunque se trate del yo ajeno: “Mi ego primordial constituye el
ego que es otro para él en virtud de una apercepcion apresentativa”*°.

Se hace claro, por lo tanto, que para Husserl el otro yo es siempre derivado
respecto del ego primordial, identificado con el yo monadico propio, de tal ma-
nera que para él —como dice Wilhelm Szilasi— el Unico acceso posible al otro es
la explicitacién de lo mio propio*!l. De este modo, pues, Husserl se aparta deci-
didamente de aquella otra tradicion del pensamiento que, desde Hegel, consi-
dera la alteridad tan originaria como la mismidad, hasta el punto de poder
afirmar —frente a Husserl— que la constitucién de la mismidad del yo es inse-
parable del proceso por el que ese yo deviene el otro del otro, de manera que
finalmente la verdad del yo es el nosotros.

Por otra parte, el recurso en este contexto a la “apercepcion analogizante”
para aprehender la conciencia del otro es una aplicacion en el terreno de la in-
tersubjetividad del concepto “trascendencia en la inmanencia”, mediante el cual
trata de “reducir” lo trascendente a la conciencia relativizando su oposicion con
lo inmanente, al tiempo que retrotrae la objetividad de las cosas a la constitu-
cion de su sentido en la conciencia. El problema con Husserl es siempre el de
esta “constitucion de lo Otro”, que no consiste en crear o dar realidad a partir
del ego, pero si en otorgar sentido a cualquier realidad que se me presenta.
Siempre nos topamos con ese procedimiento en virtud del cual lo extrafio se
reencuentra como reconstruido por el yo. En éste siempre se presume un sen-

tido ya comprendido, tan sélo a partir del cual y por asimilacién al mismo —por

108 Ibidem, Meditacion quinta, § 51, p. 152.
199 1hidem, p. 153.

110 1hidem, Meditacion quinta, § 54, p. 157.
111 wilhelm Szilasi, op. cit., p. 132.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.

| 147



148 |

EDUARDO ALVAREZ

aprehensién analogizante— puede comprender otros sentidos que se le propon-
gan. Y asi procede el conocimiento: atribuyendo al objeto que se me presenta
un sentido ya conocido en otros objetos, que ahora reconozco —aunque sea a
través de una analogia asimilante- en el nuevo. La necesidad de esa conexién
de lo extrafio con lo ya conocido, para que aquello pueda ser asimilado —que
Husserl expresa mediante el término “apareamiento” o “parificacion” (Paa-

112y_ se produce de tal manera que lo extrafio sélo resulta accesible me-

rung
diante la modificacién intencional de mi mismo.

Pero la pretensién de llevar a cabo esta ultima reduccién revela de por si, a
su vez, un supuesto fundamental del pensamiento de Husserl: que no hay sen-
tidos que se impongan al yo sino sélo en cuanto éste los interpreta desde su
mismidad monadica. Y ello delata, a su vez, una cierta posicién respecto de la
dindmica cultural que se nos antoja dificil de mantener ante el testimonio
abrumador de las ciencias sociales, que tozudamente indican —en contra de la
asignacion de un papel primario a la iniciativa individual por parte de Husserl—
que la forma que adopta la conciencia del individuo es un producto social y que
la subjetividad es un resultado derivado de la dinamica cultural que modela a
los individuos, los cuales a lo sumo se apropian de los sentidos que les sobre-
pasan para interpretarlos desde su singular posicién elaborando de paso el es-
pacio de su propia subjetividad. Ahora bien, el problema radica en determinar
con precisién qué quiere decir “reduccidon” en este punto concreto. Porque Hus-
serl admitiria sin problemas que los simbolos culturales no son establecidos por
el yo, sino que lo trascienden necesariamente. Pero afadiria que la cuestion
estriba en saber qué significan esos simbolos para mi, puesto que sin un sujeto
gque salga intencionalmente a su encuentro para apropiarselos nada serian en
realidad. Ahora bien, eso quiere decir que la fenomenologia desatiende a la
dindmica independiente de la vida social y que se encuentra con la dificultad de
dar cuenta de los procesos de cambio y de diferenciacién cultural. Pues si todo
sentido se origina en la conciencia —que no se limitaria, por tanto, a acoger lo
que se le impone—, écomo dar cuenta del sentido de los procesos sociales obje-

tivos? Pero es que, ademas, esa apelacion a lo que sean esos simbolos para mi,

112 F| significado de este término alude a esa conexidn, pero tiene ademas una connotacién bioldgi-
ca que indica metaféricamente que esa “union” (de lo extrafio con lo ya conocido) es precisamente lo
que “hace nacer” el nuevo conocimiento. Sin embargo, la parificacién tiene un significado mas general
en el pensamiento de Husserl, porque se trata de una forma originaria de asociacion en la sintesis pasi-
va.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.



LA CUESTION DEL SUJETO EN LA FENOMENOLOGIA DE HUSSERL

en tanto yo me los apropio, no salva el caracter primario de esa apropiacion
como si fuera una actividad originaria del sujeto, pues esa apropiacion que los
individuos hacemos de los significados que nos sobrepasan esta a su vez regida
por pautas sociales de las que a menudo el propio yo individual ni siquiera es
consciente.

Por eso nos parece que su filosofia, en la tradicion del idealismo moderno,
lleva a cabo una hipdstasis del yo, aislando y considerando separadamente el
momento de la subjetividad que necesariamente acompafia a toda experiencia
que pueda llamarse en verdad humana. Ese momento subjetivo tiene lugar
ciertamente en cuanto el individuo no sélo acoge sino que se apropia desde si
mismo del sentido de las cosas, que le es siempre ya dado de antemano como
una realidad objetiva que se le impone y que él, a su vez, interpreta desde su
singular posicion contribuyendo a recrearla. Pero esa apropiaciéon o interpreta-
cion esta también subordinada a factores objetivos. Pues bien, Husserl desen-
raiza y abstrae ese momento subjetivo, destacando ademas su papel activo -en
la linea del idealismo que privilegia la relacion de conocimiento- e interpretan-
dolo de acuerdo con su doctrina de la intencionalidad constituyente. De ese
modo distingue del yo mundano un yo que se adelanta al mundo en cuanto
condicién de posibilidad de éste. Pero la originalidad y la sutileza de su plan-
teamiento, y al mismo tiempo lo que hace tan dificil su comprensiéon —sobre
todo si tratamos de asimilarlo al de Kant—, estriba en la concepcidén de ese ego
puro —que se tiene inmediatamente a si mismo como tal— como el que igual-
mente se determina como el yo psicofisico con su mundo vital (el yo mundano),
en el cual —y como parte del mismo— se encuentran los otros yoes, con los
que comparte ademas un mundo comun. El primado del ego puro, en cuanto
ego trascendental, se refiere entonces a su comprensién como esfera originaria

de donacion del sentido.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 8, 2011.

| 149



