La dialéctica individuo-mundo
en la obra de Husserl

Fernando MONTERO MOLINER
Universitat de Valéncia

A lo largo de la historia de la filosofia las concepciones de la indi-
vidualidad y de la mundanidad han mantenido una cierta tensién
que, con frecuencia, ha hecho que se excluyeran mutuamente. Es de-
cir, ha habido sistemas que se han centrado en el problema de la
individualidad de las cosas, anulando o reduciendo al maximo el de
la universalidad mundana. Otros, en cambio, han establecido ante
todo los fundamentos para una comprension de la comunidad de los
seres, de su insercidon en un mundo y orden universal, omitiendo las
cuestiones concernientes a su individualidad. Platén podria valer
como uno de los modelos de esta concepcién holista: Su teoria de la
koinonia de los géneros o de su mutua symploké senté las bases para
una comprension prioritaria de la totalidad de los seres, basada en los
nexos que mantuviesen entre si las ideas que de ellos tenemos. En
cambio, Aristételes bien puede pasar como un destacado representan-
te de los filésofos que han dado preeminencia a los individuos: La
ousia es ante todo “esto”, “uno numéricamente”. Y es también la
forma prioritaria de la entidad, el primum analogatum de todo cuan-
to se pueda decir que “es”.

Pues bien, en esta conferencia quisiera ocuparme de lo que han
significado la individualidad y la mundanidad en la obra de Husserl.
Y debo adelantar que éste puede ser colocado entre los pensadores
que han mantenido un sano equilibrio dialéctico entre la indivi-
dualidad de las cosas y su insercién en la totalidad del mundo. Como
intentaré precisar, la individualidad de los objetos fue un tema



122 Fernando Montero

relevante en la fenomenologia de las Investigaciones Légicas y de las
Ideas para una fenomenologia pura. Y, por otra parte, no cabe duda
de que el problema del mundo adquirié una importancia creciente en
su obra: Como “mundo circundante” figura ya en las Ideas para una
fenomenologia pura, como “mundo de la vida concreto” en las Medita-
ciones cartesianas y en La crisis de las ciencias europeas, como “mundo
de la vida originario” en Experiencia y juicio y como “mundo primor-
dial” también en las Meditaciones cartesianas. Esta riqueza de “mun-
dos” despierta la confianza en que la fenomenologia de Husserl sea
capaz de hacer justicia a un equilibrio dialéctico entre la individua-
lidad y la mundanidad.

Sin embargo, me pregunto si el desarrollo del método fenomeno-
logico husserliano ha logrado exponer lo que sea la trama mundana
inscrita en los mismos fenémenos que subyacen a la presencia de las
cosas de que tenemos noticia en nuestra actitud natural. Pues, contan-
do con que el “mundo circundante” y el “mundo de la vida concre-
to” sblo pertenecen a esa “actitud natural”, es decir, son mundos que
ofrecen el “punto de partida” o el “hilo conductor” para los analisis
fenomenolégicos, mi pregunta se refiere al “mundo de la vida origi-
nario” de Experienciay juicio y al “mundo primordial” de las Medita-
ciones cartesianas, que constituyen el desenlace de la investigacién
fenomenolégica. ¢Qué estructuras poseen estos dos ultimos “mundos”
que constituyan propiamente la mundanidad? Es cierto que se les
considera como mundos formados por experiencias originarias de una
sorprendente riqueza. Pero lo que me temo es que en ambos casos,
en el “mundo de la vida originario” y en el “mundo primordial”, la
palabra “mundo” sélo signifique de modo vago el conjunto de las ex-
periencias o un “continente” meramente formal. Por tanto, lo que
importa es precisar si las experiencias poseen una articulacién
interna, una urdimbre que decida su mundanidad. Y, sobre todo, hay
que aclarar cémo se inserta ésta en la constitucién de los objetos
individuales o en las estructuras “hyléticas” y “noematicas” que la
reduccidon fenomenoldgica haya descubierto en ellos. Es decir, ¢los
objetos individuales se limitan a llenar un mundo vacio, formado por
el espacio y el tiempo o por los enlaces causales que se extienden por
doquier? ¢O contribuyen con su propia estructura empirica a la cons-

titucién de la trama mundana? Si fuera asi, si la mundanidad estu-
o T e ST . e



LA DIALECTICA INDIVIDUO-MUNDO 123

que supera dialécticamente su individualidad. O que una y otra se
condicionan mutuamente: La mundanidad se desplegaria, como “hori-
zonte externo”, a partir de la constitucién intrinseca de los objetos
individuales, de su “horizonte interno”, a la vez que concentraria su
propia trama universal en las cosas individuales que la llenan.

* * *

Espero que se me perdone la brevedad con que voy a aludir a la fe-
nomenologia de la individualidad que se plantea en las Investigaciones
logicas y en las Ideas para una fenomenologia pura. Pues la voy a
mencionar tan sdlo en la medida en que ofrece el contrapunto para
cualquier teoria sobre la mundanidad. Y, en todo caso, conviene pre-
cisar que se basa en el planteamiento de una Légica formal que es
propio de la primera obra y que influye ampliamente en las Ideas,
aunque en éstas se inicie la Logica trascendental que se encara con el
fenémeno del mundo. Es decir, una Légica formal centrada en el ana-
lisis de los juicios enunciativos, cuyo objeto intencional es “tema-
ticamente auténomo”, tenia que desembocar en la dilucidacién de lo
que sean los “sustratos individuales” que, como dice en la Ldgica
formal y trascendental, son los nicleos Gltimos de todas las formas
sintacticas'. Con otras palabras, un enunciado trata directamente de
“estados de cosas” individuales, o de conjuntos plurales y universales
que, en definitiva, remiten a individuos. Por ello se dice en las Ideas
para una fenomenologia pura que «(...) toda esencia general tiene una
extensién que remite a casos individuales, a un conjunto y totalidad
de posibles ‘éstos’, a los que es posible referirse en el pensamiento
universal-eidético»’. Todo ello justifica que, de hecho, el tema del
“mundo” esté ausente de las Investigaciones ldgicas. S6lo se le mencio-

! Légica formal y trascendental, § 82, p. 211/26. En lo sucesivo la cita de las obras
de Husserl se referira a la edicién Husserliana, indicandose detras de la barra adosada
al niimero de la pagina la linea correspondiente. Las citas de Experiencia y juicio ha-
ran referencia a la edicién Claassen Verlag de Hamburgo (1964).

2 Ideas para una fenomenologia pura, § 13, p. 34/29.



1477 rernanao Montero

na muy de pasada como universo de experiencias. O, de un modo
muy sugestivo, dentro de la critica del psicologismo, cuando se dice
que es inconcebible que el curso del acontecer mundano pueda invali-
dar las leyes logicas®. Es decir. se insinda asi una “mundanidad 16gi-
” basada en los principios analiticos que no pueden ser anulados ni
transtornados por la marcha de los acontecimientos empiricos Y,
por tanto, los hechos que llenan la exper1enc1a, tienen que a;ustarse
a las exigencias impuestas por esos prlnc1plOS 1égicos y asu vigencia
logica a priori. Con otras palabras, éstos constituirdn la trama
inteligible fundamental de una mundanidad que, ciertamente, ain no
hace acto de presencia en las Investigaciones ldgicas, pero que tendra
que ajustarse a las exigencias logicas que en ellas se formulan en
relacion con los “estados de cosas” individuales cuando el problema
del mundo adquiera todo su desarrollo en las obras posteriores.
Pero en las Ideas para una fenomenologia pura el problema de la
individualidad objetiva va a ganar una extraordinaria relevancia. Es
cierto que en esta obra ya aparece el problema del “mundo” desde sus
primeras paginas. Pero, me importa mucho destacarlo, se trata de un
“mundo circundante” (Umwelt), dado en la “actitud natural®, que sélo
Sfigura como “punto de partida” de la investigacién fenomenoldgica. Y
en él figuran como elementos basicos las cosas individuales, los dde
ti, es decir, los objetos que como “esto” aparecen en nuestro trato
familiar con el mundo enmarcados en el espacio y en el tiempo. Pero
ese “mundo circundante” desaparece de los niveles propios de los fe-
némenos alcanzados con la reduccidén. Y entonces, cuando Husserl
despliega el analisis de las estructuras noemdticas de los objetos
intencionales, entra en escena la individualidad noeméaticamente
constituida. En definitiva, se trata de un trasplante del problema de
la individualidad de los “estados de cosas” tratados en las Investiga-
ciones logicas. El propio Husserl se cuida de advertir que lo que ahora
se trata como “sentido objetivo” o “nicleo noematico” es aquello
mismo que en las Investigaciones logicas fue la “materia” de la esencia
significativa de un enunciado. Ahora bien, desde estos enfoques pro-

3 Inv. Log.,, VI Inv., § 65, p. 728/13.



LA DIALECTICA INDIVIDUO-MUNDO 125

pios de la Légica formal, Husserl desarrolla en las Ideas para una
fenomenologia pura, entre los paragrafos 128 y 132, una de sus mds
sugestivas teorias: la de la constitucién de la individualidad de un
objeto intencional en virtud de la “coordinacién” o “coherencia” de
los elementos inteligibles que forman su “nicleo noematico”. Recu-
rriendo a un ejemplo que se ha hecho clasico, sé que el “Lucero de
la tarde” es individualmente lo mismo que el “Lucero de la mafiana”,
es decir, son nombres para un mismo objeto, cuando sus aspectos vi-
sibles, sus situaciones en el firmamento, sus posiciones respecto al
Sol, etc., se coordinan y casan mutuamente. En mi opinidn, es una
teoria que supera ampliamente las banalidades que se han dicho para
justificar la identidad de la “referencia” de expresiones poseedoras de
distinto sentido y que se ha centrado en el recurso a la “sustituibili-
dad de los indiscernibles”, que Frege exhibié mediante una errénea
interpretacién del principio leibniziano aludido en el opisculo Non
inelegans specimen demonstrandi in abstracti'.

Pero, en definitiva, lo que me importa subrayar es que en las
Ideas para una fenomenologia pura, descontando el Epilogo que Hus-
serl escribié mucho mas tarde, como Prélogo de su edicion inglesa,
el problema del “mundo” que fuera planteado inicialmente como
“mundo circundante”, desaparece en beneficio de un magnifico tra-
tamiento de la individualidad objetiva. Es decir, de modo sorpren-
dente Husserl parece olvidarse de la mundanidad cuando alcanza los
niveles de los fenémenos originarios y de su trama noematica.

Por ello me interesa precisar la estructura de la mundanidad
cuando entra en juego el “mundo de la vida” en las tltimas obras de
Husserl. Mis exactamente, ;cdmo se configura la mundanidad cuando
la reduccién fenomenologica retrocede hasta la subjetividad trascen-
dental que fundamenta el “mundo de la vida concreto” Ahora, en
las Meditaciones cartesianas y en La crisis de las ciencias europeas, el
“mundo de la vida concreto” reemplaza al “mundo circundante” de
las Ideas para una fenomenologia pura como mundo propio de la “ac-
titud natural”, que abre paso a las investigaciones fenomenolégicas

* G. W. Leibniz Opera omnia, ed. Erdmann, p. 94.



140 rernanao Montero

por ser su “punto de partida” o su “hilo conductor™. Pues bien,
¢qué estructuras de este “mundo de la vida concreto” son investigadas
cuando se “retrocede” hasta los fendémenos que las fundamentan?
¢Qué queda de ellas cuando se ha descubierto por medio de la reduc-
cién fenomenoldgica las formas de la experiencia del “mundo de la
vida originario” y del “mundo primordial” que subyacen a todo
“mundo de la vida concreto” o cuando se ha puesto de manifiesto las
funciones de la subjetividad que constituyen las idealizaciones que
cubren esos “mundos” como productos culturales o como “subcons-
trucciones” cientificas? ¢Supera ahora Husserl la pobreza que la
mundanidad mostré6 en el desarrollo de la indagacion fenomenolégica
en las Ideas para una fenomenologia pura?

Un dato alentador lo constituye la sorprendente riqueza del
“mundo de la vida concreto” de las Meditaciones cartesianas y de La
crisis en comparacién con el “mundo circundante” de las Ideas, aun-
que siga siendo un mundo dado en la “actitud natural” y “punto de
partida” para la fenomenologia. Pues, dicho con la mayor brevedad
posible, ahora el “mundo de la vida concreto” es considerado desde
una perspectiva histérica, como producto de la sedimentacién de las
construcciones ideales, culturales y cientificas que han ido surgiendo
a lo largo de la historia. En nuestro “mundo de la vida concreto” ac-
tual se han incrustado las teorias atémicas y microbiolégicas. Es un
“mundo” integrado por galaxias. Y en €l se han grabado las f6rmulas
matematicas de que se ha valido la lectura cientifica de las cosas. Lo
cual supone, obviamente, que esté constituido por el espacio y el
tiempo desplegados por los calculos geométricos y cronolégicos. Y,
lo que es mucho mas importante para Husserl, en él se han deposita-
do los ideales del racionalismo que naci6 en Grecia y que ha dado un
sentido, un telos, a la historia de la humanidad europea. No cabe
duda de que es un mundo, por tanto, poseedor de estructuras de una
formidable riqueza. Pero, si se intenta “reducirlas” a sus formas
esenciales, a sus dimensiones basicas, las que puedan aparecer en los

5 Cf. Meditaciones cartesianas, § 59, p. 165/12 y La crisis de las ciencias europeas, §
50, p. 175/37.



LA DIALECTICA INDIVIDUO-MUNDO 127

fenémenos mundanos cuando ese “mundo de la vida concreto” haya
sido investigado fenomenolégicamente, ¢cuales de esas estructuras
persisten en el “mundo de la vida originario” estudiado en Experien-
ciay juicio, en el “mundo primordial” de la quinta de las Meditaciones
cartesianas o, en definitiva, en las funciones de la subjetividad
trascendental que Husserl consideré como constituyentes y deter-
minantes de la mundanidad en general?

En un primer momento se podria confiar en que estas preguntas
tienen una facil respuesta porque conciernen a estructuras del “mun-
do de la vida concreto” que han sido destacadas palmariamente por
Husserl. Entre ellas, deparando un “punto de partida” o un “hilo
conductor” privilegiado para el hallazgo del fenémeno originario del
“mundo”, estan el tiempo y el espacio, la causalidad y el lenguaje, en
especial aquel que da expresién a la teleologia que encauza la his-
toricidad y a los ideales que ba)o el 51gno de infinitud la han guiado.
Y se podria esperar que su mvestlgacmn fenomenolégica ofreciera un
amplio repertorio de fenémenos originarios que trazaran las lineas
fundamentales de lo que se podria llamar una mundanidad primaria.

Ciertamente el espacio, el tiempo y la causalidad, asi como el
lenguaje que las expresa, constituyen formas que cubren la totalidad
del “mundo de la vida concreto” y que, por la universalidad de su
funcién podria creerse que representan la mundanidad. Todo objeto
mundano acaece en el tiempo, en el espacio, estd sometido a rela-
ciones causales con otros objetos y es expresado con un lenguaje que
se extiende por doquier, “constituyéndolo” todo. Ahora bien, lo que
me pregunto es si el analisis fenomenolégico del tiempo, del espacio
y de la causalidad realizado por Husserl hace presente la mundanidad
como una trama universal que arranca de las experiencias originarias
que constituyen las cosas individuales. ¢Descubrié en ellas alguna
estructura que pudiera pasar como la determinante de la misma expe-
riencia mundana, sobre la cual se montara el lenguaje que expresa
significativamente lo que es ese mundo? Es decir, ¢el espacio y el
tiempo, la causalidad y el lenguaje son sblo formas generales en las
que se cobija el universo mundo, como si fuesen recipientes vacios
que estan a la espera de las cosas concretas? ¢O se debe afirmar que



128 Fernando Montero

todo fenomeno y que todo objeto intencional son mundanos porque
en su misma constitucion individual se halla implicita su munda-
nidad? ¢Los sucesos forman mundo porque en su propia urdimbre
particular hay una temporalidad, una espacialidad y una constitucién
causal o significativa que abren el horizonte del mundo? ¢Hay una
mundanidad revelada por el tiempo que es propio de la experiencia
de cada objeto individual, pero que motiva que ese tiempo sea un
momento de una temporalidad universal? Y lo mismo habria que
preguntar en relacion con el espacio y la causalidad. Sobre esa mun-
danidad que dimanase de la singularidad de las cosas se constituiria
la que el lenguaje afiadiera mediante la propia articulacién de sus
elementos verbales y las conexiones semanticas que estos poseyeran.
Y, en definitiva, gracias a su capacidad de hablar de la totalidad de las
cosas y de “mostrar” la trama légica del mundo.

* * *

Un primer motivo que inicie la respuesta a estas preguntas se halla
en La crisis de las ciencias europeas, en un interesante paragrafo (el 47)
que da paso a «ulteriores direcciones de la investigacién», entre las
que estdn las que conciernen a los fendmenos de la kinestesia y la
validez comunitaria del mundo. Dice alli Husserl que «lo singular
(das Einzelne) —en lo que concierne a su conciencia— no es nada por
st; la percepc1on de una cosa es su percepc1on en un campo de percep-
ciones. Y asi como la cosa singular s6lo tiene sentido en la percepcién
mediante un horizonte abierto de ‘percepciones posibles’, en tanto
que lo auténticamente percibido ‘remite’ (‘verweist’) a una multiplici-
dad sistematica de posibles ostensiones, que le pertenecen coherente-
mente en su indole perceptiva, asi la cosa tiene de nuevo un horizon-
te: frente al ‘horizonte interno’ (dispone de) un ‘horizonte externo’,
precisamente en tanto que cosa de un campo de cosas; y esto remite
('uerweist) en definitiva a todo el mundo en tanto que mundo percep-
tivo»®. Es dificil resistir la tentacién de dejarse llevar por la

¢ La crisis de las ciencias europeas, § 47, p. 165/12.



LA DIALECTICA INDIVIDUO-MUNDO 129

extraordinaria riqueza de las lineas que he citado. Pero me limitaré
a comentar lo que supone esa “remisién” o “referencia” (Verweisung)
que cada cosa dirige hacia el “mundo de percepciones” que le perte-
nece coherentemente y que forma su “horizonte externo”. Por cierto,
el término “remisidén” o “referencia” (Verweisung) es precisamente el
que Heidegger utiliz para aludir al motivo basico de la mundanidad,
la remisién o referencia que cada cosa dirige hacia aquellas otras que
forman la situacién en que la primera es utilizable.

Pero, ante todo, me importa destacar que Husserl, a diferencia de
Heidegger, sitia esa “remisién” en el plano de la experiencia. Aunque
en La crisis tiene un cierto protagomismo el “mundo de la vida con-
creto”, el formado por las cosas de que nos ocupamos en nuestra “ac-
titud natural”, es frecuente que en sus paginas se entremezclen consi-
deraciones que pertenecen al “mundo de la vida orlgmarlo y al

“mundo primordial”. Es decir, al mundo de las puras exper1enc1as )
al que las vincula con el “soma” vivo que las percibe. Y éste es el
caso en el texto que ahora nos ocupa. Es manifiesto que corresponde
a un analisis fenomenolégico propio del “mundo de la vida origina-
rio” de Experiencia y juicio. Pues la “remisién” que se menciona es la
que “lo auténticamente percibido” dirige a posibles ostensiones per-
ceptivas, cuya organizacién excluye que constituyan un amasijo cadti-
co de datos sensibles’. Por el contrario, las “ostensiones” a que
remite una percepcién determinada forman una “multiplicidad siste-
matica” que le pertenecen “coherentemente” (einstimmag). La “cohe-
rencia” que mantiene una percepcién con su “campo de percepcio-
nes” es aniloga a la que posee un elemento del “nicleo noematico”
de un objeto individual con el resto del mismo. Por ello habla
Husserl de un “horizonte externo” que se suma al “horizonte inter-
no” formado por la coherencia de los elementos integrantes de la
entidad noematica de un objeto. Y, en definitiva, esa “coherencia”
(Einstimmigkeit) del “horizonte externo” de percepciones con la
percepcidn singular que a ellas remite es la que hace que constituyan
un “mundo en tanto que mundo perceptivo”.

7 Cf. Experiencia y juicio, § 16, p. 75.



130 Fernando Montero

Pero la pertenencia de este texto al nivel del “mundo de la vida
orlgmarlo que subyace al “mundo de la vida concreto” y que re-
quiere la puesta en marcha de la reduccién fenomenologxca que des-
cubre las puras experiencias, se confirma por la aparicién en Ex-
periencia y juicio de un texto similar. Me interesa examinarlo por
cuanto en €l se producen variaciones de léxico que van a ser funda-
mentales para la bisqueda de lo que pueda ser la mundanidad. En
efecto, dice Husserl en el parigrafo 29 de la mencionada obra que
«ningun cuerpo individual, que llevamos a su donacién a través de
nuestra experiencia, esta aislado de por si (ist ja fiir sich isoliert). Cada
cuerpo esta en un nexo (Zusammenhang) unitario que, hablando en
términos Gltimos y universales, es el (nexo) del mundo. Asi, la ex-
periencia sensible universal, concebida como realizindose en una uni-
versal coherencia (Einstimmigkeit), posee una unidad de ser, una uni-
dad de orden superior; la entidad de esta experiencia universal es la
naturaleza total, el universo de todos los cuerpos. También a esta
totalidad del mundo podemos dirigirnos como a un tema de la expe-
riencia»’. Y a continuacién advierte que ello no significa que se
tenga una experiencia simple del mundo como una “naturaleza total”,
sino que ésta se funda en «las experiencias previas individuales de los
cuerpos. Pero también ella (la naturaleza total) es ‘experimentada’,
también a ella nos podemos dirigir —ya al experimentar los cuerpos
individuales— y explicarla en sus particularidades, en las que se
muestra su ser. Asi, todos los sustratos estin entrelazados (verbunden)
entre si; si nos movemos dentro del mundo como universo, ninguno
esta sin relacidn ‘real’ (obne ‘reale’ Beziehung) con otros y con todos
los demas, ya sea mediata o inmediata».

Es cierto que ahora no aparece el término “remision” (Verwei-
sung) que figuraba en La crisis de las ciencias europeas. Sin embargo,
salta a la vista su equivalencia con los términos “nexo” (Zusammen-
hang), “enlace” (Verbindung), “coherencia” (Einstimmigkeit) y “rela-
cién” (Beziehung) que aparecen en el texto de Experiencia y juicio que
se acaba de transcribir. Como veremos, esa ampliacién del vocabula-

8 Experiencia y juicio, § 29, p. 156.



LA DIALECTICA INDIVIDUO-MUNDO 131

rio ampliara también nuestras posibilidades de hallar la mundanidad
o, mejor dicho, de hallar aquellas formas de la experiencia originaria
o primordial que puedan ser consideradas como constitutivas de la
mundanidad en el dominio del “mundo de la vida originario” o del
“mundo primordial”. Y su contribucién va 3 ser importante porque
Husserl fue asombrosamente parco a la hora de utilizar el término
“mundo” para aludir a las posibles estructuras que tejiesen el “mundo
de la vida originario” y el “mundo primordial” y que decidiesen su
mundanidad. En particular, su estudio del “tiempo” (que, como vere-
mos, serd la forma fundamental de esa mundanidad) se realiza sin
referirlo explicitamente a la totalidad de los objetos empiricos, es
decir, al “mundo de la vida originario” que él pudiera constituir.
En efecto, entrando en el examen de la temporalidad como estruc-
tura determinante de la mundanidad, 1o que interesa es el “tiempo
inmanente” de la conciencia, que desde las Ideas para una fenomeno-
logia pura’, se ha opuesto al “tiempo objetivo” (el tiempo de los
relojes o de las fechas histéricas) que se constituye como estructura
del “mundo circundante” mediante las idealizaciones cronométricas
que el hombre realiza. En el paragrafo 64/b de Experiencia y juicio se
recoge esta diferencia, equiparando el tiempo de la “esfera inmanen-
te” al de las experiencias dadas, frente al “tiempo natural”. Para
seguir atando cabos, habria que decir que en las Lecciones para una
fenomenologia de la conciencia intima del tiempo se habia atribuido la
condicién de “fenémeno constituyente del tiempo” a la “subjetividad
absoluta”, que se puede expresar metaféricamente como «‘flujo’, algo
que brota ‘ahora’, en un punto actual, un punto originario»®. Y en
las Meditaciones cartesianas se confirma la pertenencia de ese tiempo
de la “esfera inmanente” al tiempo del “mundo de la vida originario”,
diciendo que «la temporalidad inmanente, la temporalidad que fluye
(. ) —y cuya aclaracién constitutiva es el tema de la teorfa de la
originaria conciencia del tiempo que constituye en si datos tempo-

° Ideas para una fenomenologia pura, § 81, p. 196/29.
10 Lecciones para una fenomenologia de la conciencia intima del tiempo, § 36,
p. 74/36.



132 Fernando Montero

rales— es la que siempre desempeiia la funcién de fundamento mas
bajo»''. Es manifiesto que ese “fundamento mas bajo”, dentro del
proceso de la reduccién fenomenolégica que “retrocede” hacia los
fendmenos originarios, en el anilisis de las experiencias lo depara el
“mundo de la vida originario” desplegado en Experiencia y juicio.

Pues bien, lo que no deja de ser extrafio es que en los estudios
efectuados por Husserl en el nivel de esa temporalidad que corres-
ponde al nivel del “mundo de la vida originario”, no se realice una
explicita equiparacién entre la mundanidad y el tiempo. Sin em-
bargo, esa omisién viene a salvarla un texto de La crisis de las ciencias
europeas en el que se alude a esta conexidén que andamos indagando
entre ambas dimensiones de la conciencia, la mundanidad y el tiem-
po. Dice, en efecto, en el § 46, dentro de un andlisis intencional de
la “percepcién”, que «el mundo es espacio-temporal, en el que toda
cosa tiene su extension corpérea y su duracién y, en relacidén con
ellas tiene de nuevo su posicion en el tiempo universal y en el es-
pacio. De este modo el mundo es constantemente consciente en la
conciencia en vela y tiene vigencia en tanto que horizonte universal.
La percepcidn sdlo se refiere al presente. Pero se presupone que este
presente tiene tras de si un pasado infinito y ante si un futuro
abierto»".

Ahora bien, si este texto abre de manera esperanzadora la posibi-
lidad de realizar un analisis fenomenolégico de la relacién que pueda
mediar entre la temporalidad y 1a mundanidad propia del “mundo de
la vida originario”, ¢en qué consiste exactamente la trama temporal
que forma esa mundanidad originaria? En el texto de La crisis que se
ha citado se alude a que el “presente” percibido tiene “tras de si” un
pasado infinito y “ante si” un futuro abierto. ¢Cémo pueden ese “tras
de si” y ese “ante si” formar una mundanidad temporal? ;Hasta qué
punto la obra de Husserl dio cuenta de una estructura de las expe-
riencias que explicara el “horizonte externo” de cada objeto singular,

Y Meditaciones cartesianas, § 29, p. 99/7.
12 ] a crisis de las ciencias europeas, § 46, p. 162/37.



LA DIALECTICA INDIVIDUO-MUNDO 133

destacando su temporalidad en virtud de algin tipo de “remisién”
que mediase entre los componentes de ese “horizonte externo™?

La respuesta a estas preguntas se ve obstaculizada por el hecho de
que, como he indicado hace un momento, en los estudios consagra-
dos a la fenomenologia del tiempo, Husserl no plantea el problema
de la mundanidad. Sin embargo, disponemos de un recurso para salir
del impasse. Como se recordard, en los textos de La crisis de las
ciencias europeas 'y de Experiencia y juicio que antes cité, en los que se
negaba la existencia de “objetos singulares” o de “cuerpos individua-
les” aislados, se recurria a un vocabulario expresivo de los vinculos
que necesariamente hay entre ellos y que constituyen su mundani-
dad. Me refiero al término “remisién” (Verweisung) y a sus equiva-
lentes “coherencia” (Einstimmigkeit), “conexién” o “nexo” (Zusam-
menhang), “enlace” (Verbindung) y “relacién” (Beziebung). Pues bien,
lo que importa es indagar si en los escritos husserlianos sobre el
tiempo (o sobre el espacio y la causalidad, como veremos a continua-
cién), se utiliza de un modo fundamental ese vocabulario. En ese ca-
s0, se podria decir que la estructura de la temporalidad constituye
una mundanidad que se deberia situar en el nivel de las experiencias
basicas, es decir, del “mundo de la vida originario”. Y, como estimu-
lo para iniciar esa bisqueda, se debe advertir que en una nota al pie
de la pagina 221, en el § 62 de La crisis de las ciencias europeas, se
habla de la “conexién tipica” (typische Zusammengehérigkeit) que man-
tienen entre si los cuerpos, precisando que esa “conexién” concierne
a su “coexistencia” y a su “sucesién”. Por ello cada cuerpo se encuen-
tra entre otros “en una forma tipica de copertenencia que discurre en
una tipica de sucesién”, de forma que “la modificacién de cualidades
de uno remite (verweist) a modificaciones cualitativas en otro”. Pues
bien, la cuestién es hallar en los analisis de la temporalidad efectua-
dos por Husserl algunos textos que, aunque no utilicen el término
“remisién” (Verweisung), recurran a los otros antes citados que, en
definitiva, expresen conexiones 0 mutuas “referencias” entre las
experiencias que constituyan una mundanidad temporal.

Y, en efecto, el término “nexo” o “conexién” (Zusammenbang)
puede reclamar merecidamente el privilegio de expresar ese vinculo



av Fernando Montero

temporal entre los fenémenos del “mundo de la vida originario”, de
modo tal que bien puede ser considerado como constituyente de su
mundanidad primaria. Su presencia es abrumadora cuando Husserl
expone en las Lecciones para una fenomenologia de la conciencia
intima del tiempo lo que son las “retenciones” y “protenciones” que,
a partir del “ahora viviente” forman el “tiempo inmanente” de la
conciencia. Asi, en su § 25 dice que «no se puede representar absolu-
tamente o, mejor dicho, poner una duracién sin que sea puesta en un
nexo temporal (Zeztzusammenhang) sin que haya intenciones respec-
to a ese nexo»". Son intenciones, afiade, que pueden serlo de algo
futuro o pasado. Pero, en cualquier caso, «las intenciones respecto al
nexo (Zusammenbang) en el tiempo se cumplen por medio de la rea-
lizacién de nexos cumplidos hasta el presente actual». Es manifiesto,
por tanto, que el tiempo es concebido como la forma fundamental
que adquieren los nexos constituyentes de la mundanidad en tanto
que «los contenidos inmanentes de la conciencia (... anuncian
(vorweisen) el futuro y evocan (zurﬁckweisen) al pasado»".Todo ello
lo expresa Husserl en Experzencza y juicio repomendo a su aire el
término clasico de “asociacién™ «La asociacidn se entiende aqui de
manera exclusiva como el nexo (Zusammenhang) puramente inmanen-
te del ‘algo recuerda algo’, una cosa sefiala (weist auf) a otra»”. Y mas
adelante' precisa que «el trabajo de la asociacién es, ante todo,
hacer vivo el nexo (Zusammenhang) que guardan todas las percepcio-
nes de un yo, presentes y pasadas, gracias a que estan constituidas en
una conciencia temporal, asi como establecer entre ellas una unidad
basada en la conciencia (...). De esta manera el despertar asociativo
crea las condiciones para la constitucion de las relaciones temporales, del
‘antes’ y ‘después’». Y termina considerando que esa vinculacién «en
el terreno de la receptividad» crea la base para captar en «un nivel

3 Lecciones para una fenomenologia de la conciencia intima del tiempo, § 25,
p. 53/27.

" Ibid., § 40, p. 54/5.

¥ Experiencia y juicio, § 16, p. 78.

6 Ibid., § 42-b, p. 208.



LA DIALECTICA INDIVIDUO-MUNDO 135

superior (...) las relaciones temporales que hallan su expresién en las
modalidades temporales del juicio predicativon.

Por tanto, si se acepta que el término “nexo” (Zusammenhang) es
uno de los que Husser! ha utilizado para expresar la mundanidad ori-
ginaria, cuando se trata de nexos que median entre los elementos
propiamente empiricos, se puede contar con que esa mundanidad se
constituye en el nivel del “mundo de la vida originario” como un
conjunto de nexos de sucesién y temporalidad que estan inscritos en
los mismos fenémenos, superando su individualidad y decidiendo su
“asociacién” mundana.

Aunque sea de modo fugaz, esa equivalencia entre los nexos tem-
porales y la mundanidad es ratificada en el § 38 de Experiencia y
juicio al plantear Husserl el “nexo (Zusammenbang)” que media entre
los objetos intencionales «sobre la base del tiempo como forma de la
senstbilidad». Y afiade que «cuando preguntamos por el enlace (Ver-
bma'ung) que hace posible la unidad entre todas las percepciones y
ostensiones posicionales de un yo, lo que destacamos como tal es el
enlace temporal (die Zeitverbindung) que se funda en la esfera de la
pasividad y, por tanto, en la sensibilidad»". Por ello, precisa en la
pagina siguiente, las percepciones «se mantienen en conexion (Zusam-
menhang) como relacionadas con objetos reales o supuestamente rea-
les dentro de un mundo (innerbalb einer Welt)».

Se me disculpara que deje de lado todos los problemas que encie-
rra esta mundanidad temporal cuando se insertan en ella los ideales
que reclaman una realizacién histérica que concierne a la humanidad
toda. Entonces, como dice en el Apéndice XXV de La crisis de las
ciencias europeas se constituye una «temporalidad histérica que forma,
por decirlo ast, un mundo propio del logos, vinculado con el mundo,
en el que vuelve a insertarse a su manera, integrindose en él»*
Pero, contando con que este “mundo propio del logos”, lo mismo
que cualquier otro mundo que se constituya por medio de idealiza-
ciones tedricas o practicas, realizadas mediante el lenguaje, supone ese

7 Experiencia y juicio, § 38, p. 192.
8 La crisis de las ciencias europeas, Apéndice XXV, p. 494/39.



136 Fernando Montero

mundo de experiencias en el que aquéllos deban “insertarse” o
“sedimentarse”, prefiero terminar considerando otro aspecto de la
mundanidad empirica, el de su espacialidad, esta vez relacionado con
el “mundo primordial” de la 52 de las Meditaciones cartesianas,
anticipado en las Lecciones de 1907 sobre la Cosa y el espacio y las
Lecciones del semestre de invierno de 1910-1911 sobre los «Proble-
mas fundamentales de la fenomenologia» (incluidas en la primera par-
te de La fenomenologia de la intersubjetividad). También de modo
muy sucinto la espacialidad del “mundo primordial” es aludida en los
§S 9-h y 62 de La crisis de las ciencias europeas. La abundancia de
estos textos justifica que me limite a rozar el problema, renunciando
a todo intento de precisar la solucién aportada por Husserl.

En rigor, lo que he dicho sobre el tiempo y la mundanidad origi-
naria puede facilitar la comprens1on de lo que ahora se afiade sobre
el espacio. En todo caso, me importa insistir en que la experiencia
que va a estar en juego en relacidn con el espacio es la que Husserl
llama en las Meditaciones cartesianas el “mundo primordial”. Y que
no es otra cosa que el “mundo de la vida originario” tratado en Expe-
riencia y juicio, con la notable diferencia de que ahora se atiende su
vinculacién con el “soma” (der Leib) viviente de cada sujeto y con las
actividades kinestésicas que éste realiza para percibir ese mundo. Ello
hace que se constituya un “contorno de cosas” (Dingumgebung) y una
“conexién de percepciones” (Wahrnebmungszusammenhbang)®. Pero
esa “conexion de percepciones” tiene una estructura peculiar, en
cierto modo congruente con la que era propia de la temporalidad.
Tiene su “punto central”, similar al “ahora viviente” que organizaba
la sucesién de lo retenido y de lo previsto. Y ese “punto cero” lo
constituye el “soma” que percibe un “contorno” de cosas. Con el
aditamento de que esa percepcién se realiza siempre, de modo mas
o menos explicito, en fusién con las experiencias kinestésicas que
sitdan dinamicamente las cosas percibidas a distancias variables y en
direcciones que se dispersan radialmente del centro decidido por el
propio “soma”. Las conexiones que ahora forman la mundanidad son

19 Cf. el § 24 de las Lecciones sobre Cosa y espacio.



LA DIALECTICA INDIVIDUO-MUNDO 137

las que constituyen, por tanto, las experiencias que, con un fuerte
ingrediente kinestésico, hacen presentes las cosas en torno al “soma”
que las vive como elementos de su “mundo primordial”. Husserl
compendia esta teoria en el § 53 de las Meditaciones cartesianas
diciendo que «mi soma corpéreo (mein kérperliche Leib), en cuanto
referido a si mismo, tiene su modo de darse del agqui central; todo
otro cuerpo, lo mismo que el cuerpo del otro, tiene el modo del 4ll7.
En virtud de mis kinestesias, esta orientacién del alli puede ser
libremente cambiada. Al mismo tiempo, con el cambio de las orien-
taciones, se constituye en mi esfera primordial la naturaleza espacial
(rdumliche Natur) y precisamente se constituye con una referencia in-
tencional a mi somaticidad en tanto que funciona perceptiva-
mente»®.

Y corroborando que la espacialidad arranca de la constitucién in-
trinseca de cada cosa, insertandola en un mundo de experiencias, qui-
siera indicar que en la pagina 80 del § 24 de las Lecciones sobre la cosa
y el espacio del afio 1907, ya formula Husser] la teoria de la esencial
vinculacidn de las cosas individuales con su contorno, anticipando la
que luego apareceria en Experiencia y juicio y en La crisis de las
ctencias europeas (que antes cité): «Una cosa percibida no estd nunca
por si sola (ist aber nie fiir sich allein da), sino que se halla ante
nuestra vista enmedio (inmitten) de un determinado contorno intui-
tivo de cosas (Dingumgebung) (...). El contorno de cosas es siempre
‘percibido’. Como la palabra ‘enmedio’ y la palabra ‘contorno’ sig-
nifican, se trata de una conexién (Zusammenhang) espacial, que une
la cosa percibida particular con las que con ella son percibidas». Y
afiade unas lineas més abajo: «A esas cosas que son percibidas en con-
junto, pertenece también el soma del yo (der Ichleib), que con su
cuerpo estd siempre en el espacio, en el espacio de la totalidad
percibida. Esti alli como un persistente y constante punto de refe-
rencia (Beziehungspunkt), respecto al cual todas las relaciones es-
paciales aparecen en relacién (bezogen), decidiendo la situacion de los

® Meditaciones cartesianas, § 53, p. 145/35.



Fee) Fernando Montero

fenomenos a la derecha y a la izquierda, delante y atrds, arriba y
abajo».

Y ahora sélo me queda aludir con la maxima fugacidad al tercer
elemento del “mundo de la vida originario” o del “mundo primor-
dial” que es el fundamento de una estructura general del “mundo de
la vida concreto”. Se trata de la causalidad. Y esta vez mi concisién
se ve favorecida por el hecho de que, si no estoy mal informado,
Husserl presté menos atencién a este problema. Por ello me limitaré
a mencionar una nota al pie de las paginas 221-222 del § 62 de La
crisis de las ciencias europeas. Parte de ella la cité antes para recoger
su alusién a la “conexidn tipica” que mantienen entre si los cuerpos
en relacién con su coexistencia y su sucesién. Pues bien, afiade
Husserl que «la modificacién de cualidades de uno remite (verweist)
a modificaciones cualitativas en el otro —considerado todo esto de un
modo tosco y relativo, tal y como forma parte de modo esencialmen-
te propio del mundo de la vida; no se habla de causalidad ‘exacta’,
que remite a sub-construcciones idealizantes de la ciencia». Es decir,
lo que aqui se alude ahora como “conexién tipica” en la modificacién
de cualidades no es la “causalidad” exacta de las construcciones cien-
tificas, sino una estructura “tosca” y “relativa” a las experiencias que
mantienen conexiones de mutuo y sucesivo condicionamiento.

* * ok

Resumiendo lo que hasta aqui he sugerido, mi propuesta es que Hus-
ser] sostuvo una concepcién de la mundanidad basada en las “remi-
siones”, “nexos”, “vinculos” y “coordinaciones” de indole temporal,
espacial y causal que se constituyen en las experiencias que forman
el “mundo de la vida originario” y el “mundo primordial”. Son “re-
misiones” o “referencias” que arrancan de la peculiaridad empirica de
los objetos individuales, abriendo un “horizonte externo” mundano
suscitado por el “horizonte interno” de cada cosa. Pero me interesa
destacar una consecuencia que se deriva de lo que vengo apuntando
¥ que se enfrenta abiertamente con la teoria del “mundo de la vida”

de Jiirgen Habermas: la mundanidad empirica del “mundo de la vida



LA DIALECTICA INDIVIDUO-MUNDO 139

originario” y del “mundo primordial” es el fundamento de la munda-
nidad que se forma en el “mundo de la vida concreto” mediante las
construcciones tedricas, en las que el lenguaje ejerce un claro
protagonismo. Pues, en rigor, las idealizaciones que deciden la objeti-
vidad de este “mundo de la vida concreto” no imponen de por si nin-
guna mundanidad. Los seres matematicos no forman un “mundo” en
sentido estricto, como tampoco los fines éticos y politicos que han
dirigido el curso de la historia o las leyes de la economia que han
podido constituir el sistema determinante de sus procesos. Todos
ellos son sistemas abstractos que han podido quedar reducidos a ser
meras especulaciones o posibilidades ideales. Pueden ser “plexos de
significaciones” que, apelando a la f6rmula utilizada por Habermas,
forman el lenguaje y han tenido un valor decisivo en la conducta hu-
mana tedrica y practica. Pero su mundanidad les viene de las expe-
riencias que forman “mundos de la vida originarios” y “mundos pri-
mordiales”, en los que se incrustan o sedimentan las idealizaciones
cientificas y morales, para formar los “mundos de la vida concretos”
que han desfilado en la historia. Con ello sélo pretendo apuntar que,
frente a la tesis de Habermas de que la filosofia del “mundo de la
vida” no necesita de la “fenomenologia de la percepcién” de Husserl,
hay que pensar que esos “mundos de la vida” que Habermas reclama
para dar cuenta de la accidén comunicativa se disolverian en meros
artilugios lingiiisticos, en etéreos “plexos de significaciones” carentes
de auténtica referencia, si no se incrustan en “mundos de la vida” de
indole empirica, que aportan una mundanidad originaria o primor-
dial. Y sélo desde ese supuesto hay que indagar cémo el “mundo de
la vida concreto”, constituido histéricamente segin Habermas en
forma de “mundos objetivos”, “mundos sociales” y “mundos subjeti-
vos”, hace posible 1a “accién comunicativa” que se enraiza en lo que
Husserl denomind “mundo de la vida originario” y “mundo primor-
dial”. O halla en éstos los obsticulos que deben ser superados
mediante los prlnc1p1os loglcos que rigen la estructuras inteligibles de
las cosas y la accién comunicativa. Pero también la mundanidad
empirica es la que facilita los cauces que hacen posible el enten-
dimiento entre las gentes, desde el momento en que los plexos sig-



1TV Fernando Montero

nificativos hallan cumplimiento en la trama empirica del “mundo de
la vida” compartido por la pluralidad de los sujetos que viven un
mundo que les es comin, a pesar de las diferencias que pudieran
mostrar sus “mundos primordiales”.



