DE UN INTERCAMBIO EPISTOLAR DE
FRANCESC PERENYA CON DAN ZAHAVI

Francesc PERENYA
(Edicion y traduccion de Agustin Serrano de Haro)

Presentacion

Al hilo de ciertas conversaciones de correo electrénico que manteniamos
Francesc Perefia y yo mismo sobre asuntos de comprension de la fenomenologia
trascendental, me envio Francesc en febrero de 2011 un adjunto con dos res-
puestas que él habia mandado unas semanas antes a Dan Zahavi, al hilo de otras
conversaciones que ellos habian tenido. El profesor cataldn escribia en alemdn al
profesor danés que le escribia en inglés. Se trata, por supuesto, de misivas breves,
ocasionales, en un lenguaje con poca elaboracién, pero que si dan una viva idea
de c6mo Francesc tenfa en la cabeza muchas ideas agudas acerca de la relacion
Husserl-Heidegger y de cémo él podia entrar con voz propia en el debate entre
conceder la primacia fenomenoldgica a la pasividad corporal de la experiencia o
hacerlo a la existencia humana activa en el mundo entorno. Los dos pequenos
textos son de intensidad creciente, por cuanto el segundo entra en considera-
ciones acerca de como cabria pensar la unidad cooriginaria del cuerpo con la
temporalidad y acerca de si tal examen es un limite para la fenomenologia, una
frontera que ya linda con la meditacién metafisica. Probablemente Perefia no me
mandé los correos originales de Zahavi; al cabo de tanto tiempo no he consegui-
do yo localizarlos. Pero si me preocupé entonces de imprimir los mensajes y de
conservarlos y me ha producido alegria traducirlos y compartirlos ahora con los
lectores de “Investigaciones fenomenoldgicas” en homenaje al inolvidable amigo
y a su pasién filoséfica.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 25 - 29. UNED, Madrid



26 | FRANCESC PERENYA

Primer correo a Dan Zahavi

Yo también encuentro que el silencio de Heidegger acerca del cuerpo es
una gran carencia de su andlisis (una “lacuna”), que naturalmente menoscaba
su tratamiento del espacio. Y concuerdo asimismo en que el espacio no se deja
derivar del tiempo, sobre lo cual él si hizo ocasionalmente una autocritica. Puede
decirse ya que Heidegger nos dejé a deber un andlisis del cuerpo y del espacio.
Tu texto aporta evidencia suficiente, en todo caso, de las razones que pudieron
haberle motivado. Que él considerara al cuerpo una “obviedad” que no mereciera
un andlisis fenomenoldgico, no puede ser realmente su posicion. Seria demasiado
incoherente. Mds importante y mds caracteristico me parece a mi el hecho de que
él considere al cuerpo meramente bajo el concepto de “lo ante los ojos” y que
no atienda suficientemente a la diferencia entre cuerpo vivido y cuerpo fisico.
Lo primero serfa, a mi entender, también incoherente y fenomenolégicamente
mortal. Lo segundo se limitaria a testimoniar una insuficiencia, cuando él de
hecho reconoce, tal como td lo citas, que “the whole being of human being is
characterized in such a way, that it must be grasped as the bodily being-in-the-
world of human being”. Que en su andlisis Heidegger deje sin desarrollar el
“embodiment” no significa necesariamente que el desarrollo no estuviera ahi
en potencia. Al contrario: parece claro que el andlisis del mundo entorno tiene
que contar con el cuerpo: ningln ocuparse con martillos, ningtn uso de ellos,
sin el cuerpo.

Cabe decir que el andlisis del mundo entorno permanece abstracto. Pero
muchos andlisis fenomenoldgicos, al poner de relieve unas partes o aspectos del
fenémeno a costa de otros, son igualmente unilaterales y, con ello, abstractos.
Esto es ya un déficit fenomenoldgico, que en principio debiera subsanarse. Pero,
por el otro lado, cada uno de tales andlisis persigue una meta, apunta a algo, que
es lo que justifica en cierta medida la unilateralidad y el relieve.

Ahora puede uno preguntarse qué puede haber motivado a Heidegger a
proceder tal como procede y a conceder al tiempo la primacia. Si uno se hace
presente el camino que sigue el anélisis del mundo, desde los entes intramunda-
nos hasta el mundo (Ser y tiempo, §§15-18), es claro que el trato con los utiles,
la conexién de remisidn, la conformidad, etc., han de entenderse desde el “por
mor de si”. Si uno somete esto a consideracién en el marco tnico del existir como
el tener-que-ser, como un poder-ser, etc., en breve, en el marco del comportarse
de uno respecto de uno mismo, se llega a la conclusién de que se trata, antes

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 25 - 29. UNED, Madlrid



DE UN INTERCAMBIO EPISTOLAR DE FRANCESC PERENYA CON DAN ZAHAVI 1 27

que nada, de un planteamiento prictico; podriamos decir, de una contribucién
a la teoria de la accién. Incluso concediendo que todo ello compete a un ser-ah{
encarnado (‘embodied” Dasein), que el cuerpo vivido estd concurriendo, asi y
todo el concepto de tiempo es el concepto clave. (Una cuestién colateral: ;qué
filosofia préctica ha llegado a dar cuenta suficientemente del cuerpo?) Es también
caracteristico, asi me lo parece, el que el tratamiento de la espacialidad entre en
escena primeramente como anexo, una vez que el andlisis del mundo ha llegado
a su término.

Esto se confirma luego en el curso posterior de Ser y tiempo: proyecto, com-
prender, cura, ser para la muerte, resolucién anticipadora, voz de la conciencia,
etc.

Hay que preguntar, ademds, si el “ser del Dasein” y los existenciarios no
podrian tener en segunda instancia “sentido corporal” tal como ellos tienen un
sentido temporal. Lo que seria exigible si cuerpo y tiempo fueran cooriginarios.

Si uno trae a la consideracién no tanto la filosoffa prictica cuanto mds bien
un cuestionamiento ontolégico-fenomenoldgico, yo podria conceder en general
que sin el cuerpo esta tltima serfa una mala abstraccién, que cuerpo y tiempo
serfan, en efecto, eventualmente cooriginarios. Pero, tomando en consideracion
el proyecto ontoldgico de Heidegger en Ser y tiempo, habria que plantear la cues-
tién de cudl seria el sentido corporal del ser que se hallarfa en correspondencia
con la “temporalidad”.

En el Heidegger tardio son, por lo demds, espacio y tiempo “mds coorigi-

. b2 <« . » <« . . - « ’ b <«
narios”. La “cuaternidad”, “el juego-tiempo-espacio”, la “topologia del ser”, “la
cosa’, etc. Pero esto no puede considerarse en propiedad una correcciéon de la
unilateralidad del punto de partida trascendental de Ser y tiempo, pues aqui la
corporalidad del Dasein cae en la misma medida que la temporalidad.

Si permanecemos con el Heidegger anterior al giro, yo dirfa que la caren-
cia de Heidegger estriba en tomar en consideracién sélo la vertiente activa, en
desdenar la pasividad, porque los aspectos pasivos del ser-ahi (estado de yecto,
facticidad) han quedado de hecho subordinados al sentido activo del existir. Por
esta razon dice Heidegger poco de la percepcién, por ejemplo.

Que no pueda decirse lo mismo de Husserl es, en mi opinién, una de las
razones para seguir ocupdndose de él. La tltima parte de su texto me ha suscitado

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 25 - 29. UNED, Madrid



28 | FRANCESC PERENYA

también algunas reflexiones y preguntas. Sobre todo, acerca del problema de la
unidad. Las dejo para otra ocasién. Por hoy basta, quiz4 incluso sobra. Me dis-
culpo por el tiempo que te he quitado.

Segundo correo a Dan Zahavi

Cuando se toma como punto de partida que “temporalization and spatializa-
tion must necessarly be thought in their unity”, se me plantea a mi la cuestién
de cémo haya que entenderse aqui “unidad”. Ciertamente que la una sin la otra
serfa una abstraccién, y “there is in that sense no attempt on Husserl to derive
the structures of, say, perceptual intentionality from that of time-consciousness”.
En este sentido ambas serian cooriginarias. Pero cuando la conciencia del tiem-
po es, con todo, “the most basic and fundamental level”, ;no cabe quizd pensar
que ambas, la una y la otra, son justamente originarias y no “derivables” una de
otra, pero que, con todo, no son cooriginarias en el sentido de que una se halla
subordinada a la otra, con lo que esta dltima es la que determina la unidad?
Cuando td o cuando el propio Husserl operdis con el esquema forma/contenido,
es preciso preguntar cémo hay que entender justo este esquema, y mds exacta-
mente si ha de verse a la forma como un “container” que se llena con contenidos
(por mds “complejo”, dindmico o “extdtico” que sea el contenedor). Si esto no
vale, es razonable pensar que la unidad del fenémeno originario -llamémoslo
“tempocorporalidad” (Leibzeitlichkeit)- reside justamente en el tiempo. Incluso
no habiendo, naturalmente, ninguna conciencia ni ninguna autoconciencia sin
afecciones, no puedo yo desprenderme de la idea de que la unidad reposa sobre
el lado de la temporalidad unificadora porque ella determina el cardcter de la
conciencia. En este sentido me parece representativa tu expresién: “we regard
sensing as the original consciousness OF TIME” (subrayado mio): ;no quiere
esto decir que corporalidad y afeccidn se resuelven en la temporalidad en cuanto
conciencia y autoconciencia, en cuanto justamente conciencia?

Yo trato, en todo caso, de tomarme con la maxima seriedad la irreductibi-
lidad del cuerpo al tiempo y la cooriginariedad de ambos. Tu texto argumenta,
con fuerza suficiente, contra la disolucién del cuerpo en el tiempo y contra la
deduccidén del primero a partir del segundo. Pero con ello tenemos una diada
fenomenal originaria que estd en busca de unidad; lo cual ha de aclararse feno-
menolégicamente. Uno no puede ciertamente entender en sentido causal las
cinestesias y afecciones en tanto son originarias, mientras que la causalidad es

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 25 - 29. UNED, Madlrid



DE UN INTERCAMBIO EPISTOLAR DE FRANCESC PERENYA CON DAN ZAHAVI I 29

desde luego “constituida”. Por este camino no puede clarificarse la dualidad aqui
en cuestion y la unidad exigida. Por ello planteo yo en forma interrogativa la
siguiente y arriesgada hipétesis como consideracién de una posibilidad. Cuando
uno se plantea en perspectiva fenomenoldgica la cuestién de qué es lo que retine
a cuerpo y tiempo, qué es lo que hace o determina su conexidn, ;no tropieza
la fenomenologia desde dentro con sus propios limites al preguntar por su fun-
damento de unidad cuando ella se ve remitida a una instancia tltima sin que
pueda hacerla fenédmeno, sin poder describirla y determinarla categorialmente?
La fenomenologia se ve mds bien retrotraida de inmediato a juego o entrejuego
de cuerpo y tiempo [Zusammenspiel] que subyace al dominio de fenomenalidad,
en el que todas las donaciones y todas las experiencias discurren; retrotraida,
pues, a la tarea incesante e inacabable de la constitucion en el “horizonte inde-
finidamente abierto”. Esto comportaria entonces la finitud del Dasein humano,
pero también la del sujeto trascendental, incluido el fenomenologizante como
“espectador desinteresado”.

Arriesgada hipétesis, decia yo. Pues alguien puede preguntar si esto no es mds
bien una recaida metafisica. Mds bien uno debe hacer valer el entrejuego justo
contra la conexién o la cohesién. Pero puede entonces preguntarse: el entrejuego
mismo es la unidad? Y, si no lo fuera, ;debe uno abandonar la pregunta por la
unidad?

Heidegger nos advierte: “El fenémeno de la cooriginariedad de los momen-
tos constitutivos ha sido con frecuencia desatendido en la ontologia debido a la
tendencia irrefrenada a mostrar el origen de todo y de cada cosa a partir de un
“fundamento originario” simple” (Ser y tiempo, §28, s. 131). Con la temporalidad
quizd él mismo cometid, de hecho, tal error. Yo por mi parte debo preguntarme
si no he caido con mi hipétesis en la tendencia irrefrenada. Creo que no, pero
no estoy tan seguro.

Te agradezco tu paciencia.

Recibido: 23-11-2025
Aceptado: 01-12-2025

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 25 - 29. UNED, Madrid



