
Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 25 - 29. UNED, Madrid

DE UN INTERCAMBIO EPISTOLAR DE 
FRANCESC PERENYA CON DAN ZAHAVI

Francesc Perenya
(Edición y traducción de Agustín Serrano de Haro)

Presentación

Al hilo de ciertas conversaciones de correo electrónico que manteníamos 
Francesc Pereña y yo mismo sobre asuntos de comprensión de la fenomenología 
trascendental, me envío Francesc en febrero de 2011 un adjunto con dos res-
puestas que él había mandado unas semanas antes a Dan Zahavi, al hilo de otras 
conversaciones que ellos habían tenido. El profesor catalán escribía en alemán al 
profesor danés que le escribía en inglés. Se trata, por supuesto, de misivas breves, 
ocasionales, en un lenguaje con poca elaboración, pero que sí dan una viva idea 
de cómo Francesc tenía en la cabeza muchas ideas agudas acerca de la relación 
Husserl-Heidegger y de cómo él podía entrar con voz propia en el debate entre 
conceder la primacía fenomenológica a la pasividad corporal de la experiencia o 
hacerlo a la existencia humana activa en el mundo entorno. Los dos pequeños 
textos son de intensidad creciente, por cuanto el segundo entra en considera-
ciones acerca de cómo cabría pensar la unidad cooriginaria del cuerpo con la 
temporalidad y acerca de si tal examen es un límite para la fenomenología, una 
frontera que ya linda con la meditación metafísica. Probablemente Pereña no me 
mandó los correos originales de Zahavi; al cabo de tanto tiempo no he consegui-
do yo localizarlos. Pero sí me preocupé entonces de imprimir los mensajes y de 
conservarlos y me ha producido alegría traducirlos y compartirlos ahora con los 
lectores de “Investigaciones fenomenológicas” en homenaje al inolvidable amigo 
y a su pasión filosófica.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 25 - 29. UNED, Madrid

Francesc Perenya26

Primer correo a Dan Zahavi

Yo también encuentro que el silencio de Heidegger acerca del cuerpo es 
una gran carencia de su análisis (una “lacuna”), que naturalmente menoscaba 
su tratamiento del espacio. Y concuerdo asimismo en que el espacio no se deja 
derivar del tiempo, sobre lo cual él sí hizo ocasionalmente una autocrítica. Puede 
decirse ya que Heidegger nos dejó a deber un análisis del cuerpo y del espacio. 
Tu texto aporta evidencia suficiente, en todo caso, de las razones que pudieron 
haberle motivado. Que él considerara al cuerpo una “obviedad” que no mereciera 
un análisis fenomenológico, no puede ser realmente su posición. Sería demasiado 
incoherente. Más importante y más característico me parece a mí el hecho de que 
él considere al cuerpo meramente bajo el concepto de “lo ante los ojos” y que 
no atienda suficientemente a la diferencia entre cuerpo vivido y cuerpo físico. 
Lo primero sería, a mi entender, también incoherente y fenomenológicamente 
mortal. Lo segundo se limitaría a testimoniar una insuficiencia, cuando él de 
hecho reconoce, tal como tú lo citas, que “the whole being of human being is 
characterized in such a way, that it must be grasped as the bodily being-in-the-
world of human being”. Que en su análisis Heidegger deje sin desarrollar el 
“embodiment” no significa necesariamente que el desarrollo no estuviera ahí 
en potencia. Al contrario: parece claro que el análisis del mundo entorno tiene 
que contar con el cuerpo: ningún ocuparse con martillos, ningún uso de ellos, 
sin el cuerpo.

Cabe decir que el análisis del mundo entorno permanece abstracto. Pero 
muchos análisis fenomenológicos, al poner de relieve unas partes o aspectos del 
fenómeno a costa de otros, son igualmente unilaterales y, con ello, abstractos. 
Esto es ya un déficit fenomenológico, que en principio debiera subsanarse. Pero, 
por el otro lado, cada uno de tales análisis persigue una meta, apunta a algo, que 
es lo que justifica en cierta medida la unilateralidad y el relieve.

Ahora puede uno preguntarse qué puede haber motivado a Heidegger a 
proceder tal como procede y a conceder al tiempo la primacía. Si uno se hace 
presente el camino que sigue el análisis del mundo, desde los entes intramunda-
nos hasta el mundo (Ser y tiempo, §§15-18), es claro que el trato con los útiles, 
la conexión de remisión, la conformidad, etc., han de entenderse desde el “por 
mor de sí”. Si uno somete esto a consideración en el marco único del existir como 
el tener-que-ser, como un poder-ser, etc., en breve, en el marco del comportarse 
de uno respecto de uno mismo, se llega a la conclusión de que se trata, antes 



De un intercambio epistolar de Francesc Perenya con Dan Zahavi

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 25 - 29. UNED, Madrid

27

que nada, de un planteamiento práctico; podríamos decir, de una contribución 
a la teoría de la acción. Incluso concediendo que todo ello compete a un ser-ahí 
encarnado (“embodied” Dasein), que el cuerpo vivido está concurriendo, así y 
todo el concepto de tiempo es el concepto clave. (Una cuestión colateral: ¿qué 
filosofía práctica ha llegado a dar cuenta suficientemente del cuerpo?) Es también 
característico, así me lo parece, el que el tratamiento de la espacialidad entre en 
escena primeramente como anexo, una vez que el análisis del mundo ha llegado 
a su término. 

Esto se confirma luego en el curso posterior de Ser y tiempo: proyecto, com-
prender, cura, ser para la muerte, resolución anticipadora, voz de la conciencia, 
etc.

Hay que preguntar, además, si el “ser del Dasein” y los existenciarios no 
podrían tener en segunda instancia “sentido corporal” tal como ellos tienen un 
sentido temporal. Lo que sería exigible si cuerpo y tiempo fueran cooriginarios.

Si uno trae a la consideración no tanto la filosofía práctica cuanto más bien 
un cuestionamiento ontológico-fenomenológico, yo podría conceder en general 
que sin el cuerpo esta última sería una mala abstracción, que cuerpo y tiempo 
serían, en efecto, eventualmente cooriginarios. Pero, tomando en consideración 
el proyecto ontológico de Heidegger en Ser y tiempo, habría que plantear la cues-
tión de cuál sería el sentido corporal del ser que se hallaría en correspondencia 
con la “temporalidad”. 

En el Heidegger tardío son, por lo demás, espacio y tiempo “más coorigi-
narios”. La “cuaternidad”, “el juego-tiempo-espacio”, la “topología del ser”, “la 
cosa”, etc. Pero esto no puede considerarse en propiedad una corrección de la 
unilateralidad del punto de partida trascendental de Ser y tiempo, pues aquí la 
corporalidad del Dasein cae en la misma medida que la temporalidad.

Si permanecemos con el Heidegger anterior al giro, yo diría que la caren-
cia de Heidegger estriba en tomar en consideración sólo la vertiente activa, en 
desdeñar la pasividad, porque los aspectos pasivos del ser-ahí (estado de yecto, 
facticidad) han quedado de hecho subordinados al sentido activo del existir. Por 
esta razón dice Heidegger poco de la percepción, por ejemplo.

Que no pueda decirse lo mismo de Husserl es, en mi opinión, una de las 
razones para seguir ocupándose de él. La última parte de su texto me ha suscitado 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 25 - 29. UNED, Madrid

Francesc Perenya28

también algunas reflexiones y preguntas. Sobre todo, acerca del problema de la 
unidad. Las dejo para otra ocasión. Por hoy basta, quizá incluso sobra. Me dis-
culpo por el tiempo que te he quitado.

Segundo correo a Dan Zahavi

Cuando se toma como punto de partida que “temporalization and spatializa-
tion must necessarly be thought in their unity”, se me plantea a mí la cuestión 
de cómo haya que entenderse aquí “unidad”. Ciertamente que la una sin la otra 
sería una abstracción, y “there is in that sense no attempt on Husserl to derive 
the structures of, say, perceptual intentionality from that of time-consciousness”. 
En este sentido ambas serían cooriginarias. Pero cuando la conciencia del tiem-
po es, con todo, “the most basic and fundamental level”, ¿no cabe quizá pensar 
que ambas, la una y la otra, son justamente originarias y no “derivables” una de 
otra, pero que, con todo, no son cooriginarias en el sentido de que una se halla 
subordinada a la otra, con lo que esta última es la que determina la unidad? 
Cuando tú o cuando el propio Husserl operáis con el esquema forma/contenido, 
es preciso preguntar cómo hay que entender justo este esquema, y más exacta-
mente si ha de verse a la forma como un “container” que se llena con contenidos 
(por más “complejo”, dinámico o “extático” que sea el contenedor). Si esto no 
vale, es razonable pensar que la unidad del fenómeno originario -llamémoslo 
“tempocorporalidad” (Leibzeitlichkeit)- reside justamente en el tiempo. Incluso 
no habiendo, naturalmente, ninguna conciencia ni ninguna autoconciencia sin 
afecciones, no puedo yo desprenderme de la idea de que la unidad reposa sobre 
el lado de la temporalidad unificadora porque ella determina el carácter de la 
conciencia. En este sentido me parece representativa tu expresión: “we regard 
sensing as the original consciousness OF TIME” (subrayado mío): ¿no quiere 
esto decir que corporalidad y afección se resuelven en la temporalidad en cuanto 
conciencia y autoconciencia, en cuanto justamente conciencia?

Yo trato, en todo caso, de tomarme con la máxima seriedad la irreductibi-
lidad del cuerpo al tiempo y la cooriginariedad de ambos. Tu texto argumenta, 
con fuerza suficiente, contra la disolución del cuerpo en el tiempo y contra la 
deducción del primero a partir del segundo. Pero con ello tenemos una díada 
fenomenal originaria que está en busca de unidad; lo cual ha de aclararse feno-
menológicamente. Uno no puede ciertamente entender en sentido causal las 
cinestesias y afecciones en tanto son originarias, mientras que la causalidad es 



De un intercambio epistolar de Francesc Perenya con Dan Zahavi

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 25 - 29. UNED, Madrid

29

desde luego “constituida”. Por este camino no puede clarificarse la dualidad aquí 
en cuestión y la unidad exigida. Por ello planteo yo en forma interrogativa la 
siguiente y arriesgada hipótesis como consideración de una posibilidad. Cuando 
uno se plantea en perspectiva fenomenológica la cuestión de qué es lo que reúne 
a cuerpo y tiempo, qué es lo que hace o determina su conexión, ¿no tropieza 
la fenomenología desde dentro con sus propios límites al preguntar por su fun-
damento de unidad cuando ella se ve remitida a una instancia última sin que 
pueda hacerla fenómeno, sin poder describirla y determinarla categorialmente? 
La fenomenología se ve más bien retrotraída de inmediato a juego o entrejuego 
de cuerpo y tiempo [Zusammenspiel] que subyace al dominio de fenomenalidad, 
en el que todas las donaciones y todas las experiencias discurren; retrotraída, 
pues, a la tarea incesante e inacabable de la constitución en el “horizonte inde-
finidamente abierto”. Esto comportaría entonces la finitud del Dasein humano, 
pero también la del sujeto trascendental, incluido el fenomenologizante como 
“espectador desinteresado”.

Arriesgada hipótesis, decía yo. Pues alguien puede preguntar si esto no es más 
bien una recaída metafísica. Más bien uno debe hacer valer el entrejuego justo 
contra la conexión o la cohesión. Pero puede entonces preguntarse: ¿el entrejuego 
mismo es la unidad? Y, si no lo fuera, ¿debe uno abandonar la pregunta por la 
unidad?

Heidegger nos advierte: “El fenómeno de la cooriginariedad de los momen-
tos constitutivos ha sido con frecuencia desatendido en la ontología debido a la 
tendencia irrefrenada a mostrar el origen de todo y de cada cosa a partir de un 
“fundamento originario” simple” (Ser y tiempo, §28, s. 131). Con la temporalidad 
quizá él mismo cometió, de hecho, tal error. Yo por mi parte debo preguntarme 
si no he caído con mi hipótesis en la tendencia irrefrenada. Creo que no, pero 
no estoy tan seguro.

Te agradezco tu paciencia.

Recibido: 23-11-2025

Aceptado: 01-12-2025


