AMISTAD Y FILOSOFIA. EN MEMORIA DFE
FRANCESC PERENYA

Jests M. DiAz ALVAREZ

Universidad Nacional de Educacion a Distancia (UNED)
jdiaz@fsof.uned.es

No recuerdo bien cudndo conoci a Francesc Perenya, pero estoy bastante
seguro de que la primera vez que lo vi fue en el marco de los encuentros sobre
fenomenologia mantenidos a comienzos del nuevo milenio en la facultad de filo-
sofia de la UNED de Madrid. La incorporacién, por aquel entonces, al seminario
permanente de la SEFE de un grupo importante de fenomendlogos catalanes
fue una buena suerte para todos y un acontecimiento en si mismo. Y digo esto
porque Joan Gonzélez Guardiola, Marta Jorba, Pau Pedragosa, Ingrid Vendrell,
Carlota Serrahima o Xavi Escribano, por citar solo a algunos de los aqui presen-
tes, apuntaban ya maneras por aquel entonces y se podia intuir que su aportacién
futura a la fenomenologfa seria mas que prometedora, como asi ha resultado.
Su vinculacién al seminario en sucesivas oleadas lo llené de talento y frescura,
revitalizando el cultivo de la filosofia fenomenolégica peninsular.

¢Pero quién habia formado, organizado e inspirado a este grupo de prome-
tedores fenomendlogos catalanes y les habia convencido para venir a Madrid
una vez al mes los fines de semana para hablar de la temporalidad, la intuicién
categorial, la imaginacién, las sintesis pasivas o la crisis de las ciencias europeas,
por citar solo algunos de los muchos asuntos tratados? El responsable de esta
proeza era un ilustre profesor de la universidad de Barcelona del que yo todavia
no habfa tenido noticia alguna y por el que sus discipulos —no hacia falta ser
muy perspicaz para darse cuenta— sentian enorme carifio y respeto intelectual.
Este profundo afecto y respeto por su magisterio fue una de las cosas que mds me
llamé la atencién en aquellas primeras sesiones del seminario. Y es que Francesc
gozaba entre los suyos, un suyos que mds tarde se amplié a todos los que tuvimos
la fortuna de conocerlo, no solo de un enorme prestigio en asuntos fenomenolé-
gicos y filoséficos en general, sino que irradiaba por cada poro de su persona ese
intangible que habitualmente recibe el nombre de respeto o autoridad moral. Y

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 35 - 38. UNED, Madrid


mailto:jdiaz@fsof.uned.es

36 | JESUS M. Diaz ALVAREZ

quiero incidir un momento en este aspecto, pues el maridaje de ambas cosas no
suele abundar en un mundo tan competitivo y egocéntrico como el académico.

Todos conocemos universitarios excelentes en sus materias de estudio, hom-
bres y mujeres de gran erudicién, e incluso altamente creativos, que admiramos
por sus escritos y capacidad especulativa, pero que, sin embargo, carecen de
autoridad moral. La escisién posible, mds que comprobada, entre el mds alto y
original conocimiento tedrico y la excelencia moral que cuaja en afecto es una
vieja herida filoséfica que viene ya desde la época griega y que seguird dando
mucho que pensar, aunque me temo que nuestro querido y anorado Francesc
de poco nos va a servir en este asunto pues, en buena légica socrdtica aunaba de
modo singular, como ya sefialé hace un momento, conocimiento y bonhomia,
autoridad intelectual y autoridad moral. Fue esa preciosa y escasa aleacion la que
me atrajo hacia su persona desde el primer momento y dio paso a una serie de
timidas conversaciones iniciales en las que me fui enterando de su paso por Ale-
mania, mds en concreto, por la Universidad de Heidelberg, en la que permanecié
cuatro anos bajo la tutela de Gadamer y donde conocié bien a Dieter Henrich
o Ernst Tugendhat. También hablamos en aquellos comienzos de su interés por
el idealismo alemdn, del que era un reconocido especialista, o de su aprecio por
la filosofia analitica. Sus conocimientos en todos esos dmbitos eran enormes y
eso lo hacfa especial una vez mds. Porque es verdad que transitar del idealismo a
la fenomenologia o viceversa no es algo tan raro. Hay muchos ilustres ejemplos
al respecto, aunque es preciso reconocer que la mayoria de los expertos en una
y otro suelen visitarse cada vez menos al estar todos crecientemente atrapados
por el virus de la hiper especializacién. Ahora bien, apreciar honestamente y
con curiosidad no inquisitorial los planteamientos de la filosofia analitica desde
una posicién fenomenoldgica, o al revés, siempre ha sido algo bastante mds
excepcional, y no solo en nuestro pais. Y ahi Francesc era, de nuevo, una rara
avis que ejercia un enorme magnetismo para todos aquellos que no gustaban de
encerrarse férreamente en una sola capilla académica y que sentian curiosidad
por otras propuestas.

Cada vez que conversabamos sobre esos asuntos, su sabiduria salia a relucir.
Recuerdo que en este contexto siempre mentaba el caso de Roderick Chisholm,
editor de la revista Philosophy and Phenomenological Research, como un ejemplo
de la buena recepcién que una parte de la filosofia analitica, eso si minoritaria,
habia brindado a la fenomenologia. El didlogo, en suma, no era imposible. Tam-
bién hacfa referencia al ya mencionado Tugendhat y, sobre todo, insistia, igual
que otro querido maestro también ya desaparecido, Lester Embree, que en estas

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 35 - 38. UNED, Madlrid



AMISTAD Y FILOSOFfA. EN MEMORIA DE FRANCESC PERENYA | 37

materias tanto fenomendlogos como analiticos siempre perdian de vista la raiz
comun de ambas tradiciones, a saber, la filosofia austriaca de Bolzano, Meinong
y Brentano.

Con los afios nuestra amistad y aprecio se fue consolidando. También la
conflanza. Yo le mandaba algunos de mis textos, que comentaba con afecto y
rigor, y le pedia que me enviara algo, a lo que siempre se resistia. Solo en una
ocasién, y después de mucho insistir, consegui que me hiciera llegar un escri-
to que, como cabia esperar, result6 ser magnifico. Se titulaba “Racionalidad
universal y diversidad cultural” y apareci6 en un libro que Carmen Lépez y yo
editamos en Biblioteca Nueva en 2012 bajo el rubro Racionalidad y relativismo.
En el laberinto de la diversidad.

No es la ocasién ahora para hacer un andlisis pormenorizado de este impor-
tante trabajo, algo que espero llevar a cabo en otro foro, pero si me gustaria, en
la recta final de mi intervencidn, decir alguna cosa sobre él porque considero que
tanto la temdtica que aborda como el desarrollo que se hace de ella iluminan muy
bien algunas de las preocupaciones filoséficas de Francesc que, en su caso, como
en el de todo filésofo de raza, eran preocupaciones vitales y no puros ejercicios
de elaborada carpinteria conceptual.

Partiendo de un riguroso anilisis del célebre ensayo de Husserl “La filosofia
como ciencia estricta’, y teniendo también presente los articulos sobre Renova-
cion del hombre y la cultura, traducidos por su querido amigo presente también
hoy en esta mesa, Agustin Serrano de Haro, Francesc reflexionaba en su escrito
sobre las virtualidades y problemas que una racionalidad fuerte como la husser-
liana tiene a la hora de afrontar la diversidad cultural ;Es posible compatibilizar
realmente ambas cosas, se pregunta? ;Cabe encajar verdaderamente la pluralidad
en el centro de la propia comprensién husserliana de la racionalidad sin reducir
aquella a una mera comparsa o adorno de la universalidad? O puesto de otra
manera, en una época tan pluralista y cosmovisional como la nuestra, ;tiene
todavia sentido hablar de “filosofia cientifica’, de un fundamento en sentido
estricto que, de alguna forma, y aunque sea asint6ticamente, pudiese eliminar
los vértigos y desacuerdos tltimos y radicales, allanando propiamente el camino
hacia un mundo comin?

Francesc y yo hablamos largo y tendido, en numerosas ocasiones, sobre este
asunto y sus derivadas. Su opinién dltima, reflejada también en este importante
articulo, era, con todas las cautelas antidogmaticas y antiautoritarias posibles, de

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 35 - 38. UNED, Madrid



38 1 JESUS M. Diaz ALVAREZ

corte husserliano-ilustrado. A este respecto, no creo equivocarme demasiado si
afirmo que el viejo maestro alemdn y su idea de racionalidad gozaron siempre, y
hasta el final, de las simpatias de nuestro homenajeado. Por eso en la polémica
Husserl/Heidegger, fenomenologia en sentido husserliano riguroso o herme-
néutica, su corazén y su razén estuvieron en ultima instancia siempre del lado
del autor de la /deas, sin desmerecer nunca, eso si, la importancia y genialidad
del creador de Ser y tiempo o las conexiones que, pese a todo, se podian trazar
entre ambos. En su opcién final pesaba mucho, me parece, la idea de que la linea
hermenéutica que partia de Heidegger no tenia suficientes anticuerpos frente al
relativismo y el nihilismo.

A estas alturas de nuestras vidas y nuestras conversaciones, recuerden que
el articulo al que termino de referirme era de 2012, Francesc sabia bien de mi
creciente desconfianza hacia cualquier tipo de fundacionalismo, incluido el hus-
serliano. Cuando él me insistia en los ya mencionados nubarrones del relativismo
y el nihilismo yo le replicaba que tanto o mds peligroso que eso eran los dogma-
tismos y autoritarismo de la razén o de cualquier otra propuesta de fundamento
que siempre apunta a un cierre de la realidad. El suefio o alucinacién de una
explicacién global me parecia no solo fenomenoldégicamente poco sostenible,
dada nuestra insercién en la historia y en una circunstancia determinada, sino
que tampoco lo vefa deseable. Entender que la realidad es en el fondo un enigma
que acechamos filoséficamente, pero que siempre nos supera, me parecia una
cura de humildad y una apuesta mds sensata para combatir tanto el relativismo
como el dogmatismo. Al expresarle estas ideas y otras parecidas el muy querido y
afiorado Francesc se refa, pipa en ristre, con ese aire sabio y bonachén que siem-
pre le caracterizaba y afiadia: “bueno, bueno, lo seguimos discutiendo. Cuando
escribas algo mds, mdndamelo y lo comentamos”. Mi tltimo envio fue el libro
escrito con Jorge Brioso sobre la filosofia politica de Ortega. Cuando lo recibié
me llamé y me dijo algo fatigado —la enfermedad no le daba tregua—: “a ver
cudndo podemos darle una vuelta”; “tienes que venir a Barcelona”. No pudo ser.
Hablamos bastantes mds veces y volvi a Barcelona, pero en esos momentos la
filosofia ya valia de poco, lo que primaba era el afecto, el consuelo y la amistad.
Lo voy a echar mucho de menos.

Recibido: 23-11-2025
Aceptado: 01-12-2025

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 35 - 38. UNED, Madlrid



