
Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 35 - 38. UNED, Madrid

AMISTAD Y FILOSOFÍA. EN MEMORIA DE 
FRANCESC PERENYA

Jesús M. Díaz Álvarez

Universidad Nacional de Educación a Distancia (UNED)
jdiaz@fsof.uned.es

No recuerdo bien cuándo conocí a Francesc Perenya, pero estoy bastante 
seguro de que la primera vez que lo vi fue en el marco de los encuentros sobre 
fenomenología mantenidos a comienzos del nuevo milenio en la facultad de filo-
sofía de la UNED de Madrid. La incorporación, por aquel entonces, al seminario 
permanente de la SEFE de un grupo importante de fenomenólogos catalanes 
fue una buena suerte para todos y un acontecimiento en sí mismo. Y digo esto 
porque Joan González Guardiola, Marta Jorba, Pau Pedragosa, Ingrid Vendrell, 
Carlota Serrahima o Xavi Escribano, por citar solo a algunos de los aquí presen-
tes, apuntaban ya maneras por aquel entonces y se podía intuir que su aportación 
futura a la fenomenología sería más que prometedora, como así ha resultado. 
Su vinculación al seminario en sucesivas oleadas lo llenó de talento y frescura, 
revitalizando el cultivo de la filosofía fenomenológica peninsular. 

¿Pero quién había formado, organizado e inspirado a este grupo de prome-
tedores fenomenólogos catalanes y les había convencido para venir a Madrid 
una vez al mes los fines de semana para hablar de la temporalidad, la intuición 
categorial, la imaginación, las síntesis pasivas o la crisis de las ciencias europeas, 
por citar solo algunos de los muchos asuntos tratados? El responsable de esta 
proeza era un ilustre profesor de la universidad de Barcelona del que yo todavía 
no había tenido noticia alguna y por el que sus discípulos ––no hacía falta ser 
muy perspicaz para darse cuenta–– sentían enorme cariño y respeto intelectual. 
Este profundo afecto y respeto por su magisterio fue una de las cosas que más me 
llamó la atención en aquellas primeras sesiones del seminario. Y es que Francesc 
gozaba entre los suyos, un suyos que más tarde se amplió a todos los que tuvimos 
la fortuna de conocerlo, no solo de un enorme prestigio en asuntos fenomenoló-
gicos y filosóficos en general, sino que irradiaba por cada poro de su persona ese 
intangible que habitualmente recibe el nombre de respeto o autoridad moral. Y 

mailto:jdiaz@fsof.uned.es


Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 35 - 38. UNED, Madrid

Jesús M. Díaz Álvarez36

quiero incidir un momento en este aspecto, pues el maridaje de ambas cosas no 
suele abundar en un mundo tan competitivo y egocéntrico como el académico. 

Todos conocemos universitarios excelentes en sus materias de estudio, hom-
bres y mujeres de gran erudición, e incluso altamente creativos, que admiramos 
por sus escritos y capacidad especulativa, pero que, sin embargo, carecen de 
autoridad moral. La escisión posible, más que comprobada, entre el más alto y 
original conocimiento teórico y la excelencia moral que cuaja en afecto es una 
vieja herida filosófica que viene ya desde la época griega y que seguirá dando 
mucho que pensar, aunque me temo que nuestro querido y añorado Francesc 
de poco nos va a servir en este asunto pues, en buena lógica socrática aunaba de 
modo singular, como ya señalé hace un momento, conocimiento y bonhomía, 
autoridad intelectual y autoridad moral. Fue esa preciosa y escasa aleación la que 
me atrajo hacia su persona desde el primer momento y dio paso a una serie de 
tímidas conversaciones iniciales en las que me fui enterando de su paso por Ale-
mania, más en concreto, por la Universidad de Heidelberg, en la que permaneció 
cuatro años bajo la tutela de Gadamer y donde conoció bien a Dieter Henrich 
o Ernst Tugendhat. También hablamos en aquellos comienzos de su interés por 
el idealismo alemán, del que era un reconocido especialista, o de su aprecio por 
la filosofía analítica. Sus conocimientos en todos esos ámbitos eran enormes y 
eso lo hacía especial una vez más. Porque es verdad que transitar del idealismo a 
la fenomenología o viceversa no es algo tan raro. Hay muchos ilustres ejemplos 
al respecto, aunque es preciso reconocer que la mayoría de los expertos en una 
y otro suelen visitarse cada vez menos al estar todos crecientemente atrapados 
por el virus de la hiper especialización. Ahora bien, apreciar honestamente y 
con curiosidad no inquisitorial los planteamientos de la filosofía analítica desde 
una posición fenomenológica, o al revés, siempre ha sido algo bastante más 
excepcional, y no solo en nuestro país. Y ahí Francesc era, de nuevo, una rara 
avis que ejercía un enorme magnetismo para todos aquellos que no gustaban de 
encerrarse férreamente en una sola capilla académica y que sentían curiosidad 
por otras propuestas. 

Cada vez que conversábamos sobre esos asuntos, su sabiduría salía a relucir. 
Recuerdo que en este contexto siempre mentaba el caso de Roderick Chisholm, 
editor de la revista Philosophy and Phenomenological Research, como un ejemplo 
de la buena recepción que una parte de la filosofía analítica, eso sí minoritaria, 
había brindado a la fenomenología. El diálogo, en suma, no era imposible. Tam-
bién hacía referencia al ya mencionado Tugendhat y, sobre todo, insistía, igual 
que otro querido maestro también ya desaparecido, Lester Embree, que en estas 



Amistad y filosofía. En memoria de Francesc Perenya

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 35 - 38. UNED, Madrid

37

materias tanto fenomenólogos como analíticos siempre perdían de vista la raíz 
común de ambas tradiciones, a saber, la filosofía austríaca de Bolzano, Meinong 
y Brentano.

Con los años nuestra amistad y aprecio se fue consolidando. También la 
confianza. Yo le mandaba algunos de mis textos, que comentaba con afecto y 
rigor, y le pedía que me enviara algo, a lo que siempre se resistía. Solo en una 
ocasión, y después de mucho insistir, conseguí que me hiciera llegar un escri-
to que, como cabía esperar, resultó ser magnífico. Se titulaba “Racionalidad 
universal y diversidad cultural” y apareció en un libro que Carmen López y yo 
editamos en Biblioteca Nueva en 2012 bajo el rubro Racionalidad y relativismo. 
En el laberinto de la diversidad. 

No es la ocasión ahora para hacer un análisis pormenorizado de este impor-
tante trabajo,  algo que espero llevar a cabo en otro foro, pero sí me gustaría, en 
la recta final de mi intervención, decir alguna cosa sobre él porque considero que 
tanto la temática que aborda como el desarrollo que se hace de ella iluminan muy 
bien algunas de las preocupaciones filosóficas de Francesc que, en su caso, como 
en el de todo filósofo de raza, eran preocupaciones vitales y no puros ejercicios 
de elaborada carpintería conceptual. 

Partiendo de un riguroso análisis del célebre ensayo de Husserl “La filosofía 
como ciencia estricta”, y teniendo también presente los artículos sobre Renova-
ción del hombre y la cultura, traducidos por su querido amigo presente también 
hoy en esta mesa, Agustín Serrano de Haro, Francesc reflexionaba en su escrito 
sobre las virtualidades y problemas que una racionalidad fuerte como la husser-
liana tiene a la hora de afrontar la diversidad cultural ¿Es posible compatibilizar 
realmente ambas cosas, se pregunta? ¿Cabe encajar verdaderamente la pluralidad 
en el centro de la propia comprensión husserliana de la racionalidad sin reducir 
aquella a una mera comparsa o adorno de la universalidad? O puesto de otra 
manera, en una época tan pluralista y cosmovisional como la nuestra, ¿tiene 
todavía sentido hablar de “filosofía científica”, de un fundamento en sentido 
estricto que, de alguna forma, y aunque sea asintóticamente, pudiese eliminar 
los vértigos y desacuerdos últimos y radicales, allanando propiamente el camino 
hacia un mundo común?

Francesc y yo hablamos largo y tendido, en numerosas ocasiones, sobre este 
asunto y sus derivadas. Su opinión última, reflejada también en este importante 
artículo, era, con todas las cautelas antidogmáticas y antiautoritarias posibles, de 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 35 - 38. UNED, Madrid

Jesús M. Díaz Álvarez38

corte husserliano-ilustrado. A este respecto, no creo equivocarme demasiado si 
afirmo que el viejo maestro alemán y su idea de racionalidad gozaron siempre, y 
hasta el final, de las simpatías de nuestro homenajeado. Por eso en la polémica 
Husserl/Heidegger, fenomenología en sentido husserliano riguroso o herme-
néutica, su corazón y su razón estuvieron en última instancia siempre del lado 
del autor de la Ideas, sin desmerecer nunca, eso sí, la importancia y genialidad 
del creador de Ser y tiempo o las conexiones que, pese a todo, se podían trazar 
entre ambos. En su opción final pesaba mucho, me parece, la idea de que la línea 
hermenéutica que partía de Heidegger no tenía suficientes anticuerpos frente al 
relativismo y el nihilismo.

A estas alturas de nuestras vidas y nuestras conversaciones, recuerden que 
el artículo al que termino de referirme era de 2012, Francesc sabía bien de mi 
creciente desconfianza hacia cualquier tipo de fundacionalismo, incluido el hus-
serliano. Cuando él me insistía en los ya mencionados nubarrones del relativismo 
y el nihilismo yo le replicaba que tanto o más peligroso que eso eran los dogma-
tismos y autoritarismo de la razón o de cualquier otra propuesta de fundamento 
que siempre apunta a un cierre de la realidad. El sueño o alucinación de una 
explicación global me parecía no solo fenomenológicamente poco sostenible, 
dada nuestra inserción en la historia y en una circunstancia determinada, sino 
que tampoco lo veía deseable. Entender que la realidad es en el fondo un enigma 
que acechamos filosóficamente, pero que siempre nos supera, me parecía una 
cura de humildad y una apuesta más sensata para combatir tanto el relativismo 
como el dogmatismo. Al expresarle estas ideas y otras parecidas el muy querido y 
añorado Francesc se reía, pipa en ristre, con ese aire sabio y bonachón que siem-
pre le caracterizaba y añadía: “bueno, bueno, lo seguimos discutiendo. Cuando 
escribas algo más, mándamelo y lo comentamos”. Mi último envío fue el libro 
escrito con Jorge Brioso sobre la filosofía política de Ortega. Cuando lo recibió 
me llamó y me dijo algo fatigado ––la enfermedad no le daba tregua––: “a ver 
cuándo podemos darle una vuelta”; “tienes que venir a Barcelona”. No pudo ser. 
Hablamos bastantes más veces y volví a Barcelona, pero en esos momentos la 
filosofía ya valía de poco, lo que primaba era el afecto, el consuelo y la amistad. 
Lo voy a echar mucho de menos.

Recibido: 23-11-2025

Aceptado: 01-12-2025


