
OBJETO Y ACONTECIMIENTO: ENTRE LO 
RACIONAL Y LO RAZONABLE

OBJECT AND EVENT: BETWEEN RATIONALITY 
AND REASONABLENESS

Francisco Novoa-Rojas

Universidad Católica de la Santísima Concepción
fnovoa@ucsc.cl 

Resumen: Este artículo examina la distinción fenomenológica entre fenómenos de 
tipo objeto y fenómenos aconteciales a fin de precisar el lugar de lo racional y lo razo-
nable en la comprensión de lo dado. El objetivo es mostrar que la razón no se divide en 
dos, sino que se ejerce de modo proporcional según la modalidad del aparecer. Metodo-
lógicamente, el trabajo sigue un análisis hermenéutico de los textos de Jean-Luc Marion, 
articulando su propuesta con aportes de Husserl, Heidegger, Ricoeur y Levinas. Los 
resultados muestran que el fenómeno de tipo objeto se valida por adecuación categorial 
y repetibilidad, mientras que el acontecial exige acreditación ex evento. La conclusión 
principal es que lo razonable no sustituye a lo racional, sino que lo complementa, per-
mitiendo una comprensión ampliada del aparecer y una antropología fenomenológica 
del sujeto como adonado.

Palabras clave: fenomenología acontecial, fenomenología, acontecimiento, obje-
tividad, racionalidad.

Abstract: This article examines the phenomenological distinction between object 
phenomena and event phenomena in order to clarify the place of rationality and rea-
sonableness in the understanding of givenness. The aim is to show that reason is not 
divided into two, but is exercised proportionally according to the modality of appearing. 
Methodologically, the study follows a hermeneutical analysis of Jean-Luc Marion’s texts, 
articulated with contributions from Husserl, Heidegger, Ricoeur, and Levinas. The 
results show that the object phenomenon is validated by categorial adequacy and repea-
tability, whereas the event phenomenon requires ex-event accreditation. The main con-
clusion is that reasonableness does not replace rationality but complements it, allowing 
for an expanded understanding of appearing and a phenomenological anthropology of 
the subject as gifted.

Keywords: Evental Phenomenology, Phenomenology, Event, Objectivity, 
Rationality.

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

mailto:fnovoa@ucsc.cl


Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

Francisco Novoa-Rojas150

1. Introducción

En fenomenología se ha ido distinguiendo entre una racionalidad estricta y 
una razonabilidad ampliada para dar cuenta de distintos modos de aparición. 
Ya Husserl (2013) había erigido la evidencia –la intuición adecuada a un sig-
nificado– como criterio de lo racional, con la idea de que solo así se asegura un 
conocimiento riguroso. Sin embargo, los fenómenos que exceden las condiciones 
de presencia plena desafían ese paradigma estrictamente racional (Husserl, 2013, 
§42–44). Varios fenomenólogos han propuesto extender la razón más allá de la 
mera adecuación categorial, hacia una razón razonable proporcionada a lo que 
se da. En la actualidad, se reconoce que la fenomenología debe ensanchar sus 
criterios de inteligibilidad para no excluir manifestaciones que, aun careciendo de 
fundamento causal o previsibilidad, poseen sentido y apelan a la interpretación 
(Filiz, 2024, pp. 29-83). Así, la pregunta por lo racional y lo razonable delimita 
el paso de una razón centrada en el control objetivo a una razón abierta a la 
singularidad y el exceso de ciertos fenómenos.

Un punto de inflexión temprano proviene de Martin Heidegger, quien dife-
renciaba entre el pensar calculador (enfocado en fines determinados) y el pensar 
meditativo (atento al sentido). Como señala, “el pensamiento que calcula nunca 
se detiene, no se encierra en sí mismo. No es un pensamiento meditativo, un 
pensamiento en busca del significado que domina todo lo que existe” (Heidegger, 
1990, p. 163). En otras palabras, Heidegger denuncia que la razón instrumental 
no agota el pensar: junto a la racionalidad calculadora –eficaz pero encerrada en 
lo dado– debe reivindicarse una comprensión meditativa que busca el signifi-
cado más allá de lo inmediatamente útil. Ambas son necesarias en la existencia 
humana, pero Heidegger subraya que la modernidad técnica peca de unilate-
ralidad, huyendo de la segunda. Esta distinción anticipa la idea de que además 
de lo racional (que calcula y domina), existe un uso de la razón más razonable, 
dispuesto a contemplar y esperar el sentido en lugar de forzarlo. En términos 
fenomenológicos, esto abre la puerta a que ciertos fenómenos –no reducibles 
a objeto manipulable– requieran una actitud distinta, menos reductora y más 
receptiva, para ser comprendidos.

Paul Ricoeur desarrolla explícitamente la diferencia entre racionalidad téc-
nica (le rationnel) y razonabilidad práctica (le raisonnable) en el ámbito humano 
e histórico. Según Ricoeur (1985), la esfera técnico-económica de la sociedad 
“solo satisface los requisitos del racional” (p. 62), y por eso el ser humano queda 



Objeto y acontecimiento: entre lo racional y lo razonable

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

151

insatisfecho en ella; necesita buscar lo razonable en un horizonte más amplio, 
“el universal concreto que define la política como tal” (p. 62). Aquí lo racio-
nal alude a lo calculable y universalizable (leyes económicas, medios eficientes), 
mientras que lo razonable remite a la deliberación ética y política informada 
por la historia, la pluralidad y la justicia. En efecto, Ricoeur indica que una 
sociedad puramente racionalizada (por reglas técnicas o formales) deja un resto 
de insatisfacción, ya que el ser humano también aspira a una razón práctica que 
contemple el bien común, la equidad y la prudencia. Así, en el ámbito político-
jurídico él distingue las exigencias de lo racional (coherencia, medios-fines) de 
las exigencias de lo razonable (legitimidad, reconocimiento mutuo, equilibrio de 
derechos). Esta distinción, influyente también en teorías contemporáneas de la 
justicia (por ejemplo, en Rawls), muestra que la fenomenología hermenéutica de 
Ricoeur aboga por ensanchar la razón: no abandonarla, sino complementarla con 
un saber práctico dispuesto al compromiso, la narratividad y la interpretación 
de contextos singulares.

Emmanuel Levinas lleva la cuestión a la esfera ética, cuestionando la suficien-
cia de la razón ontológica occidental cuando enfrenta la alteridad del prójimo. 
Para Levinas, la filosofía tradicional –centrada en lo Mismo y la totalidad– tiende 
a reducir al Otro a categorías del entendimiento, lo cual considera una violencia 
de la razón. Frente a ello, propone una razón razonable (raison raisonnable) fun-
dada en la responsabilidad infinita hacia el otro (Levinas, 2016). El rostro de otra 
persona no es accesible ni a un análisis especulativo ni a una aproximación con-
textual; se manifiesta como lo único desconocido y trascendente. En ese aparecer 
del Otro surge un mandato ético inmediato –no matarás– que interpela al yo y 
lo obliga más allá de todo cálculo (Roggero, 2024). Así, lo racional, entendido 
como justificaciones autónomas y simetría de derechos, cede el paso a lo razona-
ble como acogida de una demanda que no proviene de un razonamiento previo, 
sino de la alteridad misma. La razón fenomenológica debe entonces reformularse: 
ya no como poder de síntesis, sino como respuesta a una trascendencia que no 
puede ser contenida en conceptos (Roggero, 2024b). Levinas desplaza, en con-
creto, el eje hacia una sabiduría ética, una razonabilidad fundada en la empatía 
y la justicia, que corrige las cegueras de la razón autosuficiente.

Pensadores actuales han retomado estas líneas para articular, como pro-
ponemos, una razón ampliada desde la fenomenología acontecial1. Jean-Luc 

1   Como plantea Roggero (2024a, pp. 1-2): La expresión “fenomenología acontecial” busca 
dar cuenta del cambio de estatus en la noción de fenómeno –como bien señalan Hans-Dieter 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

Francisco Novoa-Rojas152

Marion, por ejemplo, distingue entre fenómenos de tipo objeto (regidos por la 
adecuación racional, controlable por el sujeto) y fenómenos denominados bajo 
la noción de acontecimiento (que requieren una razonabilidad hermenéutica, 
pues su sentido emerge sin causa ni previsión). Para Marion, la aparición de 
ciertos fenómenos (la experiencia estética, religiosa o del nacimiento) desborda 
las condiciones conceptuales, forzando a la razón a volverse interpretativa en 
lugar de reductiva. Esto significa que la validación ya no se hace solo por pruebas 
lógicas o empíricas previas, sino ex evento, por los efectos y la respuesta que el 
fenómeno suscita. Coincidiendo con Levinas, se reconoce que la respuesta del 
testigo forma parte de la manifestación misma: lo razonable implica atender al 
testimonio, la memoria y la promesa que trae el fenómeno más que encajarlo 
en un esquema dado. Así, autores contemporáneos (Marion, Romano, Henry, 
etc.) insisten en que la racionalidad clásica de la objetividad es necesaria pero 
insuficiente (Pérez, 2024). Junto a ella debe operar una racionalidad razonable, 
capaz de acoger lo inesperado y de someterse a revisión cuando lo real –en su 
donación– así lo exige. En definitiva, la fenomenología actual concibe la razón 
como una facultad polifónica, es decir, estrictamente racional ante lo repetible y 
medible, y prudentemente razonable ante lo único y desbordante. Esto permite 
integrar rigor y apertura, manteniendo la exigencia de verdad, pero adecuando 
sus modos a la manera de darse de cada fenómeno. 

En este sentido, la hipótesis que defendemos es que la razón permanece 
una, pero en el ámbito humano se ejerce de manera proporcionada a cómo se 
nos da lo real. Cuando lo que aparece se da como objeto, decide por adecuación 
intención–cumplimiento, por control y repetición que aseguran reconocimiento 
y transmisión. Cuando lo que llega se da como acontecimiento y reordena la 
experiencia al pasar, decide por lo que obra en la vida, por los efectos que deja, 
por la memoria compartida que lo sostiene y por la respuesta responsable que 
lo hace oír sin forzarlo. El acento es antropológico. El sujeto no se comprende 

Gondek y László Tengelyi, siguiendo lo propuesto con anterioridad por Jean-Luc Marion y 
por Carla Canullo –ocurrido en el ámbito de la fenomenología francesa de los últimos cin-
cuenta años.  Esta transformación comienza con las elaboraciones en torno al fenómeno del 
“símbolo” en Paul Ricœur, del “sentido espontáneo” y de lo “invisible” en Maurice Merleau-
Ponty, del “rostro” en Emmanuel Levinas y de la “afectividad” en Michel Henry. Pero incluso 
antes también, con la obra de Martin Heidegger y su propuesta de una “fenomenología de lo 
inaparente”, con la tematización del Ereignis como “lo más inaparente de lo inaparente” y con 
la del propio Edmund Husserl, cuando    refiere    al “protoacaecer” [Urgeschehen] de la sub-
jetividad transcendental” o cuando incluye en la categoría de fenómeno a “todo tipo de sen-
timiento, deseo y querer con su comportamiento inmanente”.



Objeto y acontecimiento: entre lo racional y lo razonable

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

153

solo como productor de sentido, sino como donatario cuya comprensión y cuyo 
juicio quedan abiertos a corrección. La razonabilidad no reemplaza a lo racional, 
lo sitúa en su campo y exige virtudes prácticas para revisar decisiones cuando una 
nueva donación deshace expectativas previas. Así, la verdad no se relativiza, se 
guarda mediante criterios distintos según el modo de darse y se vuelve fecunda 
para pensar acciones, instituciones y vínculos.

Para argumentarla, seguiremos un análisis hermenéutico de los textos de 
Marion y haremos un recorrido por los apartados sobre el fenómeno de tipo 
objeto, sobre el fenómeno acontecial y sobre la razón y la razonabilidad, cui-
dando en cada paso su alcance antropológico. En el primero se fija el lugar 
metódico del objeto y la función de una economía de intuición que garantiza 
inteligibilidad común sin agotar la donación. En el segundo se describe el adve-
nir que exige comprensión a posteriori y se muestran las formas de acreditación 
que le son propias –eficacia del paso, sedimentaciones interpretativas, memoria 
e institución–. En el tercero se articula cómo lo racional y lo razonable operan 
juntos en la práctica humana, desde la prueba que verifica hasta la atestación 
que convence por lo que hace vivir y decir de otro modo. El hilo no persigue 
una tipología exhaustiva, propone una regla de uso para decidir sin empobrecer 
el acontecimiento ni desfondar la objetividad. Con esto, se abre el examen del 
fenómeno de tipo objeto.

2. El fenómeno de tipo objeto

Trazar el lugar metodológico del objeto exige partir del núcleo husserliano 
de la evidencia. En Ideas I (2013), el principio de todos los principios fija que 
“toda intuición originariamente dadora es fuente legítima de conocimiento” 
(§24, p. 129) y que lo dado debe aceptarse tal como se da, pero solo en los 
límites en que se da. Esta máxima no es una consigna empirista, sino una regla 
trascendental para el enjuiciamiento de validez en cuanto las enunciaciones valen 
cuando expresan fielmente la dación originaria. De hecho, Husserl formula que 
“la claridad perfecta es la medida de toda verdad y que las enunciaciones que 
dan fiel expresión a sus datos no necesitan cuidarse de ningunos argumentos, 
por muy elegantes que sean” (Husserl, 2013, §78, p. 258). De aquí se sigue que 
la fenomenología no exige presencia plena en cada vivencia, sino un ajuste pro-
porcionado al modo de donación que efectivamente se da.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

Francisco Novoa-Rojas154

La estructura intención–cumplimiento no homologa presencia y fenómeno 
sin resto en cuanto introduce grados de evidencia y admite inadecuación como 
rasgo constitutivo del aparecer en percepción. El objeto se constituye por síntesis 
de perfiles (Abschattungen) y verificación ulterior, de modo que su identidad no 
es un bloque dado de una vez, sino una unidad regulativa susceptible de con-
firmación y corrección (Husserl, 2013). El ideal de adecuación no clausura la 
experiencia; orienta el examen crítico de las pretensiones de sentido según nuevas 
intuiciones, sin convertir la evidencia en un absolutismo de presencia.

Esta arquitectura permite entender por qué la objetividad posee un prestigio 
metodológico en Husserl: no por una sobrevaloración de lo cósico, sino porque 
la experiencia estructura horizontes de co-posibilidad, abre vías de reiteración 
controlable y posibilita la comunicación intersubjetiva de lo mismo; lo objetivo 
se estabiliza por reglas de confirmación y repetición que, lejos de negar la fini-
tud del aparecer, la explicitan como perfectibilidad sistemática. Este prestigio se 
corrige críticamente en La crisis al reconducir la objetividad científica a su suelo 
de sentido, el mundo de la vida, formulado por Husserl de modo programáti-
co: “el mundo de la vida concreto, pues, como siendo al mismo tiempo suelo 
fundacional del mundo “científicamente verdadero”, y al mismo tiempo como 
abarcándolo en su propia concreción universal” (Husserl, 2008, p. 173). La 
objetividad no se demuele; se reinscribe en un horizonte previo de experiencia 
compartida, histórico y práctico, que condiciona tanto la construcción teórica 
como su validez.

Así entendida, la medida por adecuación no uniforma sin más los modos 
de darse. La fenomenología husserliana incorpora niveles pasivos de afección, 
temporalización interna y motivaciones no meramente teóricas que amplían el 
campo de lo evidente más allá de la intuición sensible estricta (Husserl, 2002). 
El trabajo sistemático sobre percepción, afectividad y volición muestra que la 
racionalidad husserliana se ensancha y que la validez debe sopesarse según el 
tipo de acto, su génesis pasiva y su modo de donación (Rabanaque, 2017). Con 
esto, el método no deviene policía de la presencia, sino una crítica fina de los 
diferentes regímenes de donación en los que se juega la validez.

El límite aparece cuando se pregunta si todo fenómeno se deja medir por 
anticipaciones horizónticas y condiciones de posibilidad previas. En la fenome-
nología del acontecimiento, Romano precisa: “una fenomenología del aconteci-
miento excluye que el acontecimiento sea sometido a algo así como condiciones 
previas de posibilidad” (Romano, 2016, p. xvii). No se trata de desautorizar 



Objeto y acontecimiento: entre lo racional y lo razonable

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

155

a Husserl, sino de marcar el punto donde algunos fenómenos configuran su 
sentido en la propia irrupción y, por tanto, exigen un léxico metodológico que 
complemente la lógica de cumplimiento, lo que significa que la medida ya no 
es solo el ajuste, sino la responsividad ante lo que sobreviene y abre su propio 
régimen de aparecer.

Sobre el trasfondo husserliano, la rearticulación reciente que Marion (2010a) 
hace de la fenomenicidad en clave de objetos y acontecimientos permite situar con 
mayor precisión el lugar metodológico del fenómeno pobre y de derecho común 
ya tipificados en Étant donné (2013). Este tipo de fenómenos pertenece al ámbito 
del objeto, allí donde el aparecer se estabiliza bajo el régimen de la adecuación 
y el control intencional (Porcel, 2024). La distinción entre objetos y aconteci-
mientos no elimina la tópica tripartita de Marion, sino que la redistribuye y le 
da un nuevo relieve (Roggero, 2020). En ese marco, lo pobre se entiende como 
modalidad del objeto, pues se mide por la suficiencia mínima de lo que se mues-
tra para ser reconocido, repetido y transmitido como lo mismo. La pobreza de 
intuición no es aquí un defecto axiológico, sino un criterio que define su modo 
de aparecer. En este contexto, hablar de fenómenos de tipo objeto equivale a 
describir el dominio de lo racional, es decir, el régimen de la adecuación, donde 
la validación del aparecer se decide por pruebas formales y categoriales (lo sufi-
ciente para el reconocimiento, la repetición y la transmisión).

La clave marioniana es que el objeto no constituye la forma originaria del 
aparecer, sino un resultado metódico, es decir, una configuración secundaria que 
fija y recorta lo dado. Por eso Marion lo dice con precisión: “el objeto no llega a 
ser conocido según su esencia, sino según las condiciones que el yo impone a su 
experiencia” (2013, p. 150); y, correlativamente, “el objeto de la actitud teórica 
se obtiene por reducción, abstracción y método” (Marion, 2010b, p. 136). Estas 
dos tesis, tomadas en conjunto, delinean la función de la objetivación: no añadir 
contenido al fenómeno, sino imponerle una forma de circulación que sacrifica 
la singularidad de la donación en favor de su previsibilidad, transmisibilidad y 
uso. En términos metodológicos, allí donde el aparecer se somete a reglas de 
suficiencia categorial, emerge el fenómeno de tipo objeto como el modo corriente 
–y, por eso mismo, normativo– de inteligibilidad.

Esta lectura permite entender que la fenomenalidad de los objetos pobres 
o de derecho común no brota de la objetividad como de su principio, sino que 
debe pensarse desde la donación. Por eso, cuando Marion afirma que su proyecto 
“intenta pensar el fenómeno de derecho común y, a través de él, el fenómeno 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

Francisco Novoa-Rojas156

pobre, a partir del paradigma del fenómeno saturado” (2013, p. 316), no institu-
ye una jerarquía excluyente, sino que determina una derivación ya que lo común 
y lo pobre se aclaran como modalidades de la donación, no como el patrón ori-
ginario de la manifestación. La consecuencia es doble. Primero, la objetividad 
no es autosuficiente: depende de operaciones reductivas que estabilizan lo dado. 
Segundo, la pobreza no es carencia valorativa, sino el índice estructural de un 
modo de darse donde la intuición se reduce a lo necesario para la adecuación. De 
ahí que Marion pueda sintetizar el vínculo: “cuanto más aparece como objeto (se 
objetiviza), más pobre se vuelve su intuición” (2010a, p. 307).

Lejos de significar un defecto, esta pobreza es constitutiva del régimen de 
la objetividad puesto que el objeto no empobrece porque le falte por naturale-
za aquello que otros fenómenos sí tienen, sino porque su modo de aparecer 
exige una depuración de la intuición a la medida de la suficiencia formal. Tal 
depuración, al mismo tiempo que limita, habilita; ofrece el suelo estable de la 
experiencia ordinaria, hace posible la coordinación intersubjetiva y permite que 
lo dado, incluso en su mínima comparecencia, conserve inteligibilidad común. 
En este sentido, el fenómeno pobre ocupa un lugar fundamental como umbral 
inferior de la donación (Murga, 2022, p. 461) ya que no queda fuera del campo 
fenomenológico, sino que lo asegura por abajo, garantizando que la circulación 
de sentido no dependa siempre de un exceso de intuición, sino que también 
pueda sostenerse con lo estrictamente suficiente para el reconocimiento y la 
transmisión.

La pregunta que De Surcroît (2010c) instala desde su inicio refuerza este pun-
to: “de la demasía [Surcroît], ante todo ¿aparecen siempre los fenómenos según la 
tranquila adecuación en ellos de la intuición con uno o varios significados, o bien 
siguiendo un déficit medido de aquella con respecto a éste?” (p. v). La disyuntiva 
no contrapone dos reinos inconmensurables, sino que traza el espectro de la 
donación. Desde el ajuste tranquilo hasta el déficit medido, pasando por el exceso 
que desborda la medida. El interés aquí recae en el polo de la adecuación porque 
cuando prevalece la coincidencia entre intuición y significado, la manifestación se 
administra por suficiencia categorial y se consolida como fenómeno de derecho 
común. El déficit medido no significa imposibilidad de aparecer, sino economía 
de intuición al servicio de la claridad y del uso. Un único ejemplo basta para fijar 
la idea: un registro contable contiene solo lo necesario para identificar, verificar 
y transmitir la operación; nada le falta para su función, aunque su intuición sea 
deliberadamente escueta.



Objeto y acontecimiento: entre lo racional y lo razonable

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

157

Con esto se entiende mejor el sentido de la crítica marioniana al aplanamien-
to del aparecer. La operación fenomenológica heredada de Husserl privilegia el 
ajuste entre intención y evidencia y, por eso, tiende a confundir la reducción al 
objeto con la presencia misma. De ahí la advertencia ya mencionada: “se puede 
decir que el fenómeno husserliano, como apariencia perfecta de la presencia, es 
un fenómeno plano” (2010b, p. 90). Leída en su tenor metodológico, la obser-
vación no rompe con Husserl, sino que lo prolonga críticamente. La fenomeno-
logía no puede detenerse en la objetividad como criterio último de validez sin 
perder de vista la amplitud de la donación. El fenómeno de tipo objeto (pobre 
y de derecho común) resulta imprescindible como límite interno, pues asegura 
la inteligibilidad y la coordinación del sentido, a condición de no absolutizarlo 
como medida exhaustiva de la fenomenalidad.

En esta misma dirección, Certitudes négatives (2010a) explicita el fundamento 
de la distinción entre objetos y acontecimientos: “la distinción de los fenómenos 
en objetos y acontecimientos encuentra, pues, su fundamento en las variaciones 
de la intuición. Cuanto más un fenómeno aparece como acontecimiento (se 
acontecializa), tanto más se revela saturado de intuición. Cuanto más aparece 
como objeto (se objetiva), tanto más se revela pobre en intuición” (p. 307). El 
modo de l’objectité no denigra la fenomenicidad; la formaliza en vistas al uso, la 
previsión y la transmisibilidad. Esta formalización vuelve visible el papel estruc-
tural de la pobreza como operador de fiabilidad ya que, sin ella, la circulación de 
lo dado en la vida común se tornaría incierta; con ella, lo dado se hace verificable, 
repetible y comunicable sin requerir siempre un exceso de intuición.

Recapitulando, por tanto, hay elementos principales. (1) Husserl fija el régi-
men de adecuación como criterio de validez y, con ello, eleva a la objetividad a 
patrón de claridad; (2) Marion muestra que esa claridad depende de una reduc-
ción metódica que estabiliza lo dado, de manera que el objeto –en su versión 
pobre o de derecho común– es una figura derivada de la donación; (3) esta 
derivación no invalida la función del objeto, sino que la sitúa: provee el suelo 
estable de la experiencia común, pero no agota la fenomenalidad; (4) la pobreza, 
entendida como suficiencia medida de intuición, es el índice propio del régimen 
objetivo y, por eso, una condición de posibilidad de la inteligibilidad compartida. 
Así, el fenómeno de tipo objeto aparece no como residuo o fracaso, sino como la 
frontera inferior de la fenomenalidad que asegura la continuidad del campo de la 
donación. Lejos de debilitar a la fenomenología, la fortalece, porque permite que 
incluso lo mínimo dado se incluya en el horizonte de la donación y se legitime 
como manifestación.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

Francisco Novoa-Rojas158

De este modo, el fenómeno de tipo objeto cumple una función decisiva 
porque posibilita el reconocimiento, la repetición y la circulación de lo que apa-
rece, garantizando que incluso lo mínimo dado pueda entrar en el ámbito de la 
experiencia y sostener la vida ordinaria. Frente al riesgo de confundir la pobreza 
de intuición con insignificancia o esterilidad, la clave radica en recordar su esta-
tuto metodológico: el déficit controlado de intuición no cancela la donación, 
la administra. Por eso, admitir fenómenos de derecho común no empobrece la 
fenomenología; por el contrario, la amplía, pues confirma la ley fundamental 
que ciñe todo el espectro del aparecer, desde la escasez suficiente hasta el exceso, 
pues todo lo que se da, se da como don.

3. El fenómeno acontecial

El fenómeno acontecial nombra un modo de darse que no deriva su validez 
de condiciones previas ni de una cadena causal, sino que se instituye por su 
propio advenir y por el carácter único de su cumplimiento2. Marion lo formula 
con contundencia al afirmar que el acontecimiento “se resuelve finalmente en sí 
mismo y desde sí mismo, sin causa ni razón, con su sí mismo por fin manifestado” 
(Marion, 2013, p. 237-238). En esta definición se cifra un doble rasgo constitu-
tivo. Por un lado, el acontecimiento no se deja predecir ni reproducir; por otro, 
opera como centro de reorganización del campo fenomenal una vez que se ha 
cumplido. La acontecialidad no designa, pues, un déficit de racionalidad, sino 
una fuente de inteligibilidad ex evento, pues la razón del acontecimiento es su 
darse, y lo que explica se reconstruye desde sus efectos.

Esta auto-institución se reconoce además en la temporalidad propia del acon-
tecimiento, ya que este no ocupa un presente estabilizado como el objeto, sino 
que lo tensa desde el por-venir y lo desborda en su llegada. Marion señala: 

2   En fenomenología, el término cumplimiento traduce el alemán Erfüllung, categoría deci-
siva en Husserl para describir la síntesis en la que una intención vacía se plenifica mediante la 
intuición correspondiente. La verdad se mide por esa coincidencia entre el sentido intencio-
nal y la intuición que lo confirma (Husserl, 2011, §3). Marion, al heredar y reformular este 
concepto, muestra que los fenómenos pobres o de derecho común requieren solo un cumpli-
miento débil –una mínima confirmación intuitiva–, mientras que los fenómenos saturados 
desbordan toda posibilidad de cumplimiento acabado (Marion, 2013, §16-18; 2010c). En 
este marco, hablar de cumplimiento en el fenómeno acontecial implica señalar un modo de 
donación que no se asegura en la adecuación previa entre intención e intuición, sino que se 
instituye en el mismo acontecimiento de su darse



Objeto y acontecimiento: entre lo racional y lo razonable

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

159

El acontecimiento no se mantiene en el presente, no cabe en el presente, 
porque no se limita a él; siempre anticipa sobre el presente, se inclina hacia 
delante del presente en dirección de aquello que le adviene, –como desde 
un balcón uno se inclina, fuera del encierro de la casa, hacia lo abierto que 
se ha de visitar. O más bien, el acontecimiento se inclina hacia lo que advie-
ne más allá del presente, porque el tiempo se presenta siempre por lo que 
viene, puesto que él mismo viene del futuro, y no se lo experimenta sino 
recibiéndolo desde lo que está por delante. El acontecimiento acaece desde 
una presencia continuamente orientada según el porvenir, porque anticipa 
sobre sí (Marion, 2016, p. 185).

De ahí se sigue un principio decisivo de proporcionalidad entre donación 
y manifestación, que especifica la fenomenalidad propia del acontecimiento. 
Lo esencial no radica en un suplemento cuantitativo de contenidos, como si el 
acontecimiento aportara simplemente más datos o una intuición más rica; lo que 
se juega es, más bien, un exceso temporal que desborda cualquier estabilización 
presente. El acontecimiento no termina de mostrarse porque no termina de 
advenir: su aparecer se mantiene abierto en una tensión continua hacia lo que 
viene, de modo que la experiencia de su donación se inscribe en un horizonte 
de espera y de interpretación inagotables. 

Precisamente porque el tiempo del acontecimiento se adelanta a sí mismo 
y no se clausura en un presente cerrado, el exceso de su fenomenalidad consiste 
en arrastrar consigo un despliegue hermenéutico que nunca llega a completarse. 
Como advierte Marion en Réduction et donation (2010b), la fenomenología debe 
comprender que el fenómeno no se mide por la clausura de su objetivación, 
sino por la apertura que deja lugar a su ulterior manifestación. Dicho de otro 
modo, la donación y la manifestación se corresponden dinámicamente: cuanta 
más donación acontece, más se multiplica la exigencia de interpretación, sin que 
se alcance jamás un término último. En esta clave, el acontecimiento se cons-
tituye como fenómeno de exceso no solo porque supere un límite de cantidad, 
sino porque introduce una temporalidad irreductible al presente que obliga a 
una racionalidad interpretativa en permanente trabajo, lo que Pizzi (2024) ha 
caracterizado como una fenomenología traslativa3 propia del fenómeno saturado.

3   En palabras de Pizzi (2024): “una fenomenología traslativa cuestiona el predominio de la 
objetualidad y la enticidad como el paradigma de la fenomenicidad, mostrando así que, en 
rigor, debemos ubicar al exceso como esta “única fenomenicidad”. Esto significa remontarnos 
al fundamento del aparecer de los fenómenos que se dan bajo un régimen objetual u óntico, 
con el fin de dilucidar, por vía de una variación fenoménica, el trasfondo excesivo o saturado 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

Francisco Novoa-Rojas160

Además, en un sentido chrétieniano (1992), el acontecimiento no solo llega, 
sino que llama; y este llamado no se oye primero como un dato neutro, sino que 
acontece en la medida en que recibe respuesta:

La respuesta de Samuel (llamado, seducido, que «toma para sí») hace 
resonar por primera vez la llamada; sin esa respuesta, el Señor no habría 
podido llamar. Así, tanto en la situación de intersubjetividad amorosa como 
en la de la elección, la palabra que toma la iniciativa (que elige, que seduce) 
no comienza a hacerse oír sino cuando, y en la medida en que, la respuesta 
le concede haber sido escuchada: la llamada, a priori, espera el a posteriori de 
la respuesta para comenzar a haber sido dicha y a fenomenalizarse (Marion, 
2013, p. 395).

La lógica que se desprende de este pasaje desautoriza toda lectura que sitúe 
la respuesta como un añadido subjetivo o psicologista a un hecho ya constitui-
do. Aquí la copertenencia llamado-respuesta define la fenomenalidad misma 
del acontecer. Que la llamada espere el a posteriori de la respuesta significa que 
la donación, en régimen acontecial, no se agota en un emisor soberano ni en 
una recepción pasiva, sino que se cumple –se hace fenómeno– en la medida en 
que el adonné se expone y consiente el decir que lo alcanza. La hermenéutica 
del adonné no opera, entonces, como técnica ulterior de interpretación, sino 
como la medida originaria en que el llamado adquiere audibilidad/visibilidad: 
el sentido no se descifra después, se deja venir respondiendo. De este modo, la 
fenomenalización del acontecimiento queda indexada al grado de exposición 
responsiva del adonné, sin que ello implique relativismo, pues la respuesta no 
fabrica el fenómeno, sino que le otorga su comparecencia como don al hacer 
sitio a la palabra que lo convoca 

La principal consecuencia de esta estructura es la banalidad de los fenómenos, 
pues pueden provenir de cualquier parte, lo que implica su inscripción transversal 
en el campo de lo que aparece4. Trasladado al plano de la acontecialidad, esto 
significa que aquello que llega excepcionalmente (no por frecuente, sino por 

que los constituye” (p. 272). Sobre la hermenéutica: “sostenemos que la expresión “fenome-
nología traslativa” pretende ofrecer una serie de herramientas para pensar (a) la variación 
hermenéutica entre los diversos niveles de los fenómenos” (p. 271).
4   Marion aclara el sentido técnico de banal: “hablar de un fenómeno saturado banal no 
implica, por lo tanto, que se vuelva corriente y frecuente; ni que, por el contrario, se vuelva 
obligatoriamente excepcional y raro, y por ello se limite a los márgenes de la fenomenalidad 
común, supuesta como la única capaz de fijar la norma” (Marion, 2005, p. 155).



Objeto y acontecimiento: entre lo racional y lo razonable

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

161

concernir a todos en el sentido de lo banal) puede habitar el corazón de la expe-
riencia común sin reducirse a objeto. La acontecialidad es transversal porque el 
llamado puede emerger en registros heterogéneos; su unidad no la da un género 
de cosas, sino el régimen del llegar que desborda la medida del concepto en el 
instante mismo en que se da.

En rigor, solo un acontecimiento me abre a otro acontecimiento; no lo hace 
un objeto. Así señala Marion (2010a) al afirmar que “solo un nuevo aconteci-
miento, nunca un objeto, puede darme acceso a un evento” (p. 285). Con ello se 
precisa la identidad fenomenal del acontecimiento: su paso es tal que me afecta 
en un cruce donde aparece porque se va, y se va porque aparece; “me adviene, 
me cruza, me sobrepasa y así perece ante mis ojos” (Marion, 2010a, p. 285). Lo 
que se inaugura en el cruce del acontecimiento no puede describirse como la acu-
mulación de objetos que subsisten en serie, sino como una historicidad singular 
que se instituye en el diferimiento mismo de su paso. Cada acontecimiento, al 
darse, abre un horizonte retroactivo y prospectivo que no estaba allí antes de su 
irrupción, configurando así un tiempo propio que no se deja reducir al orden 
de los objetos. En lugar de asegurar una continuidad establecida de antemano, 
el evento introduce una discontinuidad generativa que, lejos de clausurar el 
sentido, lo desborda en la medida misma en que acontece y se retira. Por eso, su 
historicidad no consiste en una cronología de entes, sino en la trama viva que se 
engendra de acontecimiento en acontecimiento, y que sólo se comprende en la 
medida en que se recibe.

Si se exige un ejemplo no banal y conceptualmente decisivo, Marion tematiza 
el naissance como caso paradigmático de acontecimiento puro:

El nacimiento ofrece, pues, los caracteres del acontecimiento por exce-
lencia. Se muestra, en efecto, imprevisible (sin causa, sin condiciones de posi-
bilidad, etc.); siempre provoca un exceso (mi vida misma, que se desarrolla 
sin medida común ni previsible) que puede más de lo que puede (lo im-posi-
ble); adviene de una vez por todas, perfectamente irrepetible, irremediable, 
irreversible, justificando aquello que la metafísica justamente nunca explica 
en el tiempo: su orientación irreversible. Pues la flecha del tiempo proviene 
de mi retraso originario respecto de mi nacimiento. Más que un aconteci-
miento entre otros, más que el acontecimiento por excelencia, más aún que 
el primero de todos los acontecimientos que me afectan, el nacimiento pone 
en obra la acontecimentalidad que sostiene y desencadena todo fenómeno 
como un acontecimiento que acaece (Marion, 2010a, p. 298).



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

Francisco Novoa-Rojas162

La paradoja del nacimiento se advierte en que no remite a un sentimiento 
subjetivo ni a un recuerdo biográfico, sino a la estructura donativa que lo cons-
tituye como acontecimiento. En él se revela que la donación puede cumplirse 
aun sin una mostración inmediata, pues la vida se despliega a partir de un origen 
que nunca puede tematizarse directamente, pero cuya eficacia permanece en cada 
instante. El hecho de que nuestra existencia esté siempre en retraso respecto de su 
comienzo indica que la donación no depende de nuestro poder de tematización, 
sino que nos sostiene desde una procedencia que excede. En este sentido, el naci-
miento ilustra el carácter paradójico del acontecimiento porque instituye toda 
posibilidad de aparecer precisamente porque se da sin poder ser reducido a un 
aparecer objetivo. No hay aquí contradicción, sino la regla misma de los límites 
de los fenómenos: todo fenómeno debe primero darse antes de poder mostrarse, 
y a veces su darse nunca se traduce en un mostrarse pleno.

Así, la acontecialidad reclama una hermenéutica a la altura del desajuste 
entre donación y visibilización. Reprise du donné (2016) describe esta tarea en 
términos precisos: “La hermenéutica constituye en sí misma un caso –particular 
y ejemplar– del juego entre lo que se da y lo que se muestra, entre el llamado 
de lo dado y la respuesta (por el sentido) de lo que en ello se muestra” (Marion, 
2016, p. 84). Esta hermenéutica no ‘domestica’ el evento; administra su exce-
so traduciéndolo en figuras de manifestación, sabiendo que el llamado solo se 
entiende en su propia lógica. La singularidad del evento no excluye variaciones 
y relanzamientos –hasta su posible repetición no idéntica, como Marion discute 
con Derrida (Marion, 2023)–, pero preserva su unicidad insuplantable. En con-
creto, el fenómeno acontecial se define por la primacía del llegar que llama, por 
su temporalidad pro-vectiva, por la copertenencia de respuesta e interpretación, 
y por la posibilidad de inscribirse –sin perder su singularidad– en el tejido de la 
experiencia común.

Entendido en su positividad propia, el fenómeno acontecial no designa un 
objeto más ni un modo intensificado de presencia, sino el advenir mismo en 
cuanto irrecusable y único. Su firma se reconoce en una constelación de rasgos 
que se implican mutuamente: singularidad no iterable, imprevisibilidad sin causa 
previa, inscripción temporal ex evento y exigencia inmediata de respuesta. Marion 
(2013) lo enuncia con nitidez al afirmar que “el acontecimiento no adviene sino 
ex-sistiendo fuera de sus causas, de sus antecedentes o precedentes; es decir, 
excediéndolos, hasta dejarlos” (p. 241). 



Objeto y acontecimiento: entre lo racional y lo razonable

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

163

4. Lo racional y lo razonable

En clave marioniana, la hipótesis de una razón ampliada –que no se agota 
en lo racional, sino que se despliega también como razonable– deriva del propio 
estatuto de la donación: allí donde el aparecer se decide por exceso, por déficit 
medido o por adecuación tranquila, la razón no puede quedar constreñida a una 
sola forma de evidencia sin falsear la fenomenicidad. Lo racional, entendido aquí 
como el régimen que, valida por adecuación categorial y por pruebas contro-
lables, funciona magníficamente en el dominio del objeto y de los fenómenos 
pobres; pero la misma fenomenología de la donación exige reconocer modos de 
validación que no se reducen a esa única forma, porque la donación introduce 
asimetrías (temporalidad provectiva, imprevisibilidad, unicidad del advenir) que 
piden otras reglas de legitimación. El tránsito hacia lo razonable no significa 
renunciar a la razón, sino ajustar su ejercicio a la índole de lo dado, es decir, a 
una racionalidad proporcionada al fenómeno.

En ese sentido, el criterio de proporcionalidad5, que Marion trabaja al distin-
guir objeto y acontecimiento, pobreza y saturación, opera también en la inteligi-
bilidad, puesto que lo que hace razonable (no solo racional) una respuesta o un 
juicio es su proporción a la manera de darse del fenómeno (Marion, 2013, §19). 
Si el fenómeno aparece por exceso de intuición, su inteligibilidad no se juega 
en cerrar lo dado bajo un concepto previo, sino en acoger el exceso sin abolirlo 
(Pizzi, 2024, 195-214); y si aparece bajo escasez suficiente, la inteligibilidad se 
juega en no sobredimensionar lo que el fenómeno no promete. Lo razonable, así, 
no es una coartada relativista, sino la regla de ajuste entre donación y manifes-
tación que evita dos reducciones simétricas: reducir el acontecimiento a objeto 
(por empobrecimiento interpretativo) o exigir al objeto una sobrecarga de sentido 
que no le compete.

Lejos de constituir un añadido externo a la fenomenología, la distinción for-
ma parte integrante de su método porque la hermenéutica que Marion reivindica 
–entendida como gestión del hiato entre lo que se da y lo que eventualmente 
se muestra– articula de hecho un uso razonable de la razón. Esta hermenéutica 

5   La proporcionalidad exige que el juicio se ajuste a la manera concreta en que el fenómeno 
se da: lo que es razonable para un objeto (criterios de repetibilidad y verificación) no lo es 
necesariamente para un acontecimiento (unicidad, respuesta irreductible). Gschwandtner 
(2014) subraya: “Marion muestra cómo el objeto y el acontecimiento parecen diametralmen-
te opuestos y cómo los criterios de conocimiento de uno no sirven para el otro” (p. 38).



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

Francisco Novoa-Rojas164

no suspende el juicio hasta la parálisis ni fuerza un cierre dogmático; por el 
contrario, administra el exceso de la donación traduciendo lo dado en figuras 
interpretativas y manteniendo, al mismo tiempo, la conciencia de su desborde. 
Concebida así, no suaviza el acontecimiento, sino que respeta su temporalidad 
abierta y su modo de advenir como llamada, imponiendo una pauta de racionali-
dad que opera mediante criterios de suficiencia interpretativa y no por exigencias 
de clausura. En ese punto, lo razonable obtiene su perfil propio pues no sustituye 
a la razón por lo irracional, sino que la ajusta –en forma y grado– a la exigencia 
del fenómeno, permitiendo una respuesta que razona desde el fenómeno y con 
el fenómeno, no contra él.

Si lo racional privilegia la prueba categorial, lo razonable, en el campo acon-
tecial, privilegia la prueba ex evento ya que el acontecimiento se valida por el 
rastro de sus efectos, por la reconfiguración del campo que cumple al pasar, por 
la consonancia que suscita en prácticas, lenguajes y vidas6. No se trata de una 
validación subjetivista; es más bien el modo objetivo en que un fenómeno cuya 
esencia es advenir (y retirarse) deja señales verificables: nuevas posibilidades de 
intelección, desplazamientos de expectativas, mutación de escalas. En lugar de 
pedir garantías previas (propias de lo objetual), lo razonable se deja convencer 
por la eficacia del fenómeno en la experiencia, por su capacidad para explicar 
más con menos y abrir caminos de sentido antes vedados.

En el registro de las certezas negativas, Marion muestra que la razón puede y 
debe trabajar con límites cognoscitivos que no son ignorancia, sino condiciones 
que fijan alcance y orientan el pensar. Llamar negativa a una certeza es recono-
cer que se sabe con rigor aquello que no se puede hacer o decir sin traicionar 
el fenómeno; y ese saber orienta positivamente la investigación7. Lo razonable, 
ahí, aparece como el tacto intelectual que no confunde lo que falta con defecto 
de verdad, sino que discierne si la falta es estructura del fenómeno (por ejemplo, 
su invisibilidad de principio) o simple carencia metodológica. Esa diferencia 
evita el círculo vicioso, es decir, absolutizar lo que se ve o bien descalificar como 
irracional lo que no cabe en lo visible.

6   Marion (2005b, pp. 66–67), al referirse al transcurso temporal del acontecimiento en la 
carne, sostiene que éste se apila en ella; cada llegada y cada vivencia se inscriben como capas 
sucesivas que, acumuladas, terminan por dejar en el rostro una huella visible de lo acontecido.
7   Como muestra Pizzi (2024), la dimensión neoplatónica de Dionisio que sigue Marion 
explica la recuperación de un léxico apofático, sin el cual resulta inconcebible el fenómeno 
saturado, pues en esa corriente la predicación une la palabra con la alabanza más que con una 
simple intuición.



Objeto y acontecimiento: entre lo racional y lo razonable

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

165

Este punto se refuerza con la noción de invisibilidad regulada que Marion 
elabora a propósito del acontecimiento en cuanto hay fenómenos que se dan sin 
mostrarse o que solo se muestran mediatamente; la respuesta razonable no es 
negarlos, sino reconocer el orden de mediaciones que les corresponde (lenguaje, 
intrigas intersubjetivas, kinestesias, instituciones). La razón –en su forma razo-
nable– no impone un estándar único de evidencia, sino que discierne el tipo de 
prueba pertinente: testimonio cualificado, trazabilidad de efectos, convergencia 
de interpretaciones, coherencia interna de un relato que permanece fiel al exceso. 
El criterio ya no es ver para creer, sino hacer justicia a lo que se da.

Desde esta óptica, lo razonable nombra la capacidad de juicio que no colapsa 
diferencias de régimen fenomenal. Resulta razonable cerrar por verificación cate-
gorial allí donde el fenómeno se ofrece como objeto; y resulta razonable aplazar 
el cierre, administrar el exceso y corroborar por eficacia allí donde el fenómeno se 
ofrece como acontecimiento. Se trata, por tanto, de una unidad de la razón por 
diferencia de reglas: la razón permanece una (no hay dos razones), pero opera con 
gramáticas distintas según el modo de darse. Ese desplazamiento metodológico 
evita que el análisis derive en psicologismo o en decisionismo, de modo que la 
medida no la pone el sujeto a su arbitrio; la impone el fenómeno al solicitar los 
procedimientos adecuados.

Este giro hacia lo razonable no reniega de la norma de adecuación; la rela-
tiviza a su campo. La adecuación sigue siendo insustituible para mantener el 
suelo común de la experiencia y del discurso –de ahí la centralidad del fenómeno 
pobre. Cuando la donación rebasa la medida del concepto, el intento de salvar 
la racionalidad mediante equivalencias categoriales produce el efecto contrario. 
O bien empobrece el fenómeno hasta volverlo irreconocible, o bien califica de 
irracional lo que no lo es. Lo razonable evita ese falso dilema porque amplía la 
caja de herramientas de la razón sin abdicar de sus fines: verdad, inteligibilidad, 
comunicación.

El vínculo con la testificación es clave para comprender tal distinción. En lo 
objetual, el testigo comprueba; en lo acontecial, el testigo responde y, respon-
diendo, hace audible/visible el llamado (Marion, 2006). No es la subjetividad 
la que inventa el fenómeno; pero sin respuesta no hay fenómeno cumplido 
(Rossodivito, 2024). Lo razonable, entonces, reconoce que la respuesta forma 
parte del modo de validación. De ahí se siguen reglas prudenciales: atención a la 
calidad del testimonio (Mena, 2019), a su coherencia interna, a la comunidad 
hermenéutica que contrasta y afina interpretaciones, a la capacidad performativa 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

Francisco Novoa-Rojas166

del fenómeno de sostener vida y lenguaje en el tiempo (Pizzi, 2024b). Son reglas 
de razón, pero de una razón que juzga desde el don. Estas no son concesiones 
a la indeterminación, sino dispositivos normativos que permiten que la derrota 
de una conclusión –cuando llega una nueva donación– se realice como acto 
de corrección epistemológica responsable y no como abandono de la exigencia 
racional.

La razonabilidad –esa capacidad de emitir juicios que admiten revocación 
frente a nuevas donaciones de sentido– encuentra en Marion un terreno pri-
vilegiado cuando se considera la condición misma del sujeto: ya no un agente 
autosuficiente que produce sentido a partir de premisas cerradas, sino un ser 
configurado por lo que se le da. En esa inversión antropológica, la normatividad 
del juicio no desaparece; se transforma, pues la norma sigue siendo exigente 
porque no cualquier interpretación es válida8, pero su fuerza se ejerce en clave 
provisorio-responsiva. Esa estructuración encaja con la idea de la fenomenolo-
gía de la donación, en la que la evidencia no es únicamente adecuación entre 
concepto e intuición, sino recepción de un don que impone, en su llegada, una 
reconfiguración de las razones que antes parecían concluyentes. En concreto, la 
razonabilidad es el gesto epistemológico que hace inteligible una antropología 
donde el sujeto es, ante todo, receptor y no solo productor de sentido.

El hilo textual lo confirma cuando se piensa la antropología moderna como 
problema; así señala Marion (2010a) al examinar la tradición antropológica: 
“Kant proporciona el indicio –sin duda involuntario– de este escándalo cuan-
do emprende esbozar una antropología” (p. 28). Esta frase señala dos cosas 
relevantes para nuestra investigación: primero, que la tarea de hacer ciencia del 
ser humano ya contiene una tensión (la ciencia que mira al humano desde el 
interior corre el riesgo de convertir lo vivo en mero objeto); segundo, que esa 
tensión obliga a replantear cómo justificamos nuestras afirmaciones sobre lo 
humano. Si la antropología se vuelve investigación sobre un sujeto que se da a 
sí mismo en modos diversos y no siempre previsibles, entonces la razón que la 
gobierna debe aceptar la posibilidad de ser superada por nuevas donaciones de 
la experiencia humana. En este sentido, la derrota epistemológica no es fracaso, 
sino forma de fidelidad hermenéutica.

8   Respecto a la interpretación, Marion señala que esta debe pasar por un proceso de valida-
ción que pasa desde interprete a interprete, de ahí que la misma palabra sea inter-pretación 
(Marion, 2016, §15).



Objeto y acontecimiento: entre lo racional y lo razonable

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

167

En consecuencia, la noción del adonado desplaza el centro de gravedad de 
la pregunta antropológica en cuanto ya no se insiste en el sujeto como origen 
autosuficiente de sentido, sino en la precedencia de una donación que condi-
ciona y remodela la identidad y las exigencias interpretativas. Así, por tanto, 
se puede argumentar que “el concepto de adonado es clave en esta fenomeno-
logía, ya que redefine la existencia humana como una reconfiguración de su 
lugar dentro del marco fenomenológico” (Novoa, 2025a, p. 152). Tomado en 
serio, esto obliga a que nuestras razones sobre lo humano sean revisables: si el 
adonado puede ser reconfigurado por una nueva donación –por un testimonio, 
por un acontecimiento litúrgico, por una experiencia estética que desborda la 
categoría previa– entonces lo razonable exige procedimientos para retractarse, 
reelaborar hipótesis y rehacer inferencias en clave abductiva. La derrota de una 
conclusión previa no descalifica la racionalidad, sino que la transforma en una 
práctica operativa de ajuste a la donación.

Por tanto, si el adonado es ante todo un sujeto constituido por una dona-
ción previa, la posibilidad de que nuestras afirmaciones sobre lo humano sean 
derrotadas no es solo un asunto epistemológico sino una exigencia ética: la 
relación con el otro –entendida como relación de interdonación– convierte la 
revisión racional en una respuesta moral. En otras palabras, cuando una nueva 
donación reconfigura la posición del sujeto, la retractación o la reelaboración 
de nuestras hipótesis no constituyen simples correcciones técnicas sino actos 
de justicia hacia aquello que se ha dado; responder correctamente implica, 
además de verificar coherencias y evidencias, reconocer la autoridad del don 
que nos interpela. Esa doble consistencia –epistémica y ética– explica por qué 
lo razonable instala procedimientos y virtudes como la prudencia para no cerrar 
prematuramente los marcos interpretativos, la humildad para aceptar la sufi-
ciencia potencial de la donación frente a nuestras categorías y la valentía para 
modificar decisiones o enunciados asentados cuando el fenómeno lo exige. Y 
porque la donación suele presentarse en contextos intersubjetivos (testimonio, 
rito, encuentro estético), estas respuestas requieren también prácticas comuni-
tarias que permitan que la derrota de una conclusión sea pública, articulada y 
reparadora, no un gesto solipsista de abandono. 

Esa dimensión interpersonal de la donación explica por qué la razonabi-
lidad es también ética: la relación con el otro como don exige respuestas que 
rehacen la evaluación racional. Frente a esto, se puede argumentar que “el 
otro ya no comparece como correlato empático que mi conciencia sintetiza, 
sino como fenómeno saturado que me excede, des-centra e instituye como 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

Francisco Novoa-Rojas168

adonné-donatario de una presencia que se impone antes de toda iniciativa 
mía” (Novoa, 2025b, p. 11). Allí aparece la razonabilidad en su modalidad 
comunitaria en tanto que las interpretaciones públicas y las decisiones políticas 
o morales deben prever la posibilidad de que un testimonio o una presencia 
convoque nuevas exigencias. 

Con todo, la consecuencia es clara y mesurada: la razonabilidad no quiebra 
la exigencia epistemológica, sino que la complejiza y la precisa. En el dominio 
del objeto sigue siendo pertinente la corrección categorial; en lo acontecial y 
antropológico entra en juego una segunda capa –lo razonable– que articula la 
adecuación formal con la hospitalidad hermenéutica. Ello comporta: (a) privi-
legiar inferencias abductivas cuando el dato excede las categorías disponibles; 
(b) institucionalizar prácticas públicas de contraste y memoria que permitan la 
reapertura responsable de juicios; (c) cultivar virtudes epistémicas que hagan 
posible la revisión de conclusiones sin deslegitimar la búsqueda de la verdad. 
En términos marionianos, captar el fenómeno antropológico exige una razón 
dispuesta a someterse a la revisión que impone lo dado: tal revisión no es renun-
cia, sino regla práctica del rigor en contextos donde lo humano se nos dona más 
allá de nuestros marcos conceptuales.

5. Conclusiones 

La distinción entre fenómeno de tipo objeto y fenómeno acontecial no abre 
dos dominios ontológicos inconexos, sino que establece modos diferenciados de 
validación que dependen de la ley de la donación. En el régimen del objeto, la 
adecuación intención–cumplimiento conserva vigencia porque asegura recono-
cimiento, repetición y transmisión intersubjetiva. Ese prestigio metodológico no 
proviene de una sobrevaloración de lo cósico, sino de su función estabilizadora, 
que fija umbrales de suficiencia sin negar la finitud del aparecer y que, por lo 
mismo, opera como suelo para la experiencia común.

Cuando el fenómeno se instituye al advenir, con temporalidad provectiva y 
unicidad irreductible, el cierre categorial deja de constituir la medida principal. 
Lo que justifica es el cumplimiento mismo y la reconfiguración que deja su paso 
en el campo de experiencia, de manera que la inteligibilidad se obtiene ex even-
to. No se trata de una concesión subjetivista, pues la objetividad adopta aquí 



Objeto y acontecimiento: entre lo racional y lo razonable

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

169

formas propias de visibilidad mediada que se sostienen en memoria compartida, 
trazabilidad de efectos y respuesta del adonné.

De este recorrido emerge una regla de proporcionalidad. A cada modo de 
darse corresponde un modo de prueba. En lo objetual, la prueba se decide por 
suficiencia categorial y control verificable. En lo acontecial, la prueba se decide 
por eficacia del paso, sedimentaciones interpretativas y convergencias públicas 
que acreditan la llegada sin reducirla a esquema previo. La verdad no se relati-
viza, se distribuye según la índole del aparecer, y así se evitan dos reducciones 
simétricas, empobrecer el acontecimiento hasta volverlo objeto o exigir al objeto 
una sobrecarga de sentido que no le compete.

En este marco, sostenemos que lo racional no desaparece, sino que se reubi-
ca. Mantiene su fuerza normativa allí donde rigen la adecuación tranquila y el 
déficit medido, y deja espacio para lo razonable cuando el exceso impone una 
gramática distinta. Lo razonable no sustituye razones por decisiones arbitrarias, 
sino que organiza procedimientos de contraste a la altura del fenómeno que 
llega, con criterios de coherencia interna, calidad del testimonio, convergencia 
hermenéutica y durabilidad performativa.

Las consecuencias metodológicas son nítidas. Se evita el dogmatismo del cie-
rre prematuro porque la investigación admite derrotas locales cuando una nueva 
donación desbarata expectativas instaladas. Se elude también el escepticismo de 
la suspensión indefinida porque existen reglas operativas para decidir en régimen 
de acontecialidad sin exigir imposibles probatorios. La razón queda así exigente 
y revisable, fiel al fenómeno en su exceso y al objeto en su suficiencia.

La hermenéutica del adonné adquiere un relieve específico. Si el llamado 
solo se oye en la respuesta, el cumplimiento del fenómeno requiere exposición 
y acogida. La respuesta no fabrica lo que llega, pero permite su comparecencia 
en el orden del sentido. De ahí la necesidad de prácticas de memoria, archivos, 
relatos, ritos y protocolos de testificación que sostienen en el tiempo lo que no 
puede repetirse como objeto sin traicionar su modo de darse.

El plano antropológico se ve reorientado. Si el sujeto es ante todo donata-
rio, la normatividad del juicio se desplaza hacia una ética de la recepción en la 
que retractar, corregir o reabrir hipótesis, lejos de ser un signo de debilidad, se 
convierte en forma de rigor y, llegado el caso, en acto de justicia respecto de 
aquello que se ha dado. Las virtudes epistémicas dejan de figurar como adornos 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

Francisco Novoa-Rojas170

para transformarse en condiciones de posibilidad de la razón donde el exceso es 
estructural.

Queda, además, el tratamiento de las zonas mixtas. Hay objetos que irrum-
pen con rasgos aconteciales y eventos que sedimentan en objetividades operativas. 
La regla de proporcionalidad permite gobernar esos tránsitos sin sincretismos, 
cambiando de gramática probatoria cuando cambia el régimen del aparecer y 
manteniendo la continuidad del campo de la donación desde la escasez suficiente 
hasta el exceso.

Bibliografía

Heidegger, M. (1990). Sérénité. En Questions, tome III. Gallimard

Husserl, E. (2002). Lecciones de fenomenología de la conciencia interna del tiempo. 
Trotta.

Husserl, E. (2008). La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascendental. 
Prometeo.

Husserl, E. (2011). La idea de la fenomenología. Herder.

Husserl, E. (2013). Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía 
fenomenológica; tomo I. FCE.

Chretien, J-L. (1992). L’Appel et la réponse. De Minuit.

Gschwandtner, C. (2014). Degrees of Givenness. Indiana.

Filiz, K. (2024). Event and Subjectivity. The Question of Phenomenology in Claude 
Romano and Jean-Luc Marion. Brill.

Marion, J.L. (2005a). Le visible et le révélé. Cerf.

Marion, J.L. (2005b). Acerca de la donación. Jorge Baudino.

Marion, J.L. (2013). Étant donné. PUF. 

Marion, J.L. (2010a). Certitudes négatives. Grasset.

Marion, J.L. (2010b). Reduction et donation. PUF.

Marion, J.L. (2010c). De Surcroît. PUF.

Marion, J.L. (2016). Reprise du donné. PUF.



Objeto y acontecimiento: entre lo racional y lo razonable

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

171

Marion, J.L. (2018). Le témoin et le paradoxe. Remarques sur la phénoménalité dans 
le texte biblique. Revue des sciences religieuses, 92(1). https://doi.org/10.4000/
rsr.4033 

Marion, J.-L. (2023). En el nombre o cómo callarlo. Revista de Filosofía UCSC, 22(2), 
217-249. https://doi.org/10.21703/2735-6353.2023.22.2.2315 

Mena, P. (2019). La atención de la solicitud. Revista de Filosofía,  76, pp. 111–126. 
Recuperado a partir de https://revistafilosofia.uchile.cl/index.php/RDF/article

Murga, E. (2022). El discernimiento hermenéutico en Jean-Luc Marion. Revista de 
Filosofía (Madrid), 47(2), 455-470. https://doi.org/10.5209/resf.71121 

Novoa-Rojas, F. (2025a). La cuestión de la antropología en la propuesta de Jean-Luc 
Marion. Tábano, 26, 140-157. https://doi.org/10.46553/tab6857 

Novoa-Rojas, F. (2025b). Além da empatia: acolhendo a alteridade por meio da doa-
ção. Trans/Form/Ação, 48, e025145. 

Pérez, P. (2024). Una forma razonable de decir a-Dios. Sobre el sentido ético de la 
trascendencia en Emmanuel Levinas. Cauriensia. Revista Anual de Ciencias Eclesiás-
ticas, 19, 1133–1154. https://doi.org/10.17398/2340-4256.19.1133

Pizzi, M. (2024a). Fenomenología del exceso. SB.

Pizzi, M. (2024b). Recibir una tradición como expresión del doubler la métaphysi-
que: pragmatismo dionisiano y performatividad en el lenguaje de la saturaci-
ón de Jean-Luc Marion. Revista de Filosofía UCSC, 23(2), 301-314. https://doi.
org/10.21703/2735-6353.2024.23.2.2680

Potestà, A. (2013). El origen del sentido. Metales pesados.

Porcel, M. (2025). La primera tópica del fenómeno según Jean-Luc Marion: donación, 
posibilidad y exceso. Carthaginensia, 41(79), 243–286. https://doi.org/10.62217/
carth.651 

Ricœur, P. (1985). Éthique et politique. Autres Temps. Les cahiers du christianisme 
social, (5), 58-70. 

Rabanaque, L. (2017). Percept, feeling, pragma: Some static and genetic connections. 
In R. Walton, S. Taguchi, & R. Rubio (Eds.), Perception, affectivity, and volition in 
Husserl’s phenomenology (pp. 21–34). Springer. 

Roggero, J. L. (2020). La noción de “fenómeno” en la fenomenología de 
Jean-Luc Marion.  Diánoia,  65(84), 167–189.  https://doi.org/10.22201/
iifs.18704913e.2020.84.1586

Roggero, J. (2024a). Editorial. Invisto, 1(1), 1-4. https://doi.org/10.21703/invis-
to.2024.09  

https://doi.org/10.4000/rsr.4033
https://doi.org/10.4000/rsr.4033
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2023.22.2.2315
https://revistafilosofia.uchile.cl/index.php/RDF/article/view/55777
https://doi.org/10.5209/resf.71121
https://doi.org/10.46553/tab6857
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2024.23.2.2680
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2024.23.2.2680
https://doi.org/10.62217/carth.651
https://doi.org/10.62217/carth.651
https://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2020.84.1586
https://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2020.84.1586
https://doi.org/10.21703/invisto.2024.09
https://doi.org/10.21703/invisto.2024.09


Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 149 - 172. UNED, Madrid

Francisco Novoa-Rojas172

Roggero, J. (2024b). La metafísica como transgresión. La impronta levinasiana en 
la fenomenología de Jean-Luc Marion.  Revista de Filosofía UCSC,  23(2), 367 – 
384. https://doi.org/10.21703/2735-6353.2024.23.2.2895

Rossodivito, J. (2024). La llamada: de la presencia a la manifestación. Una reflexión 
en torno a la diferencia entre metafísica y fenomenología.  Revista de Filosofía 
UCSC, 23(2), 315-333. https://doi.org/10.21703/2735-6353.2024.23.2.2897

Romano, C. (2016). There Is. Fordham.

Recibido: 26/09/2025

Aceptado: 20/10/2025

https://doi.org/10.21703/2735-6353.2024.23.2.2895
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2024.23.2.2897

