RESENAS 247

DERRIDA, ] (2024). Du méme a Lautre. Deux cours sur Husserl, 1963 (ed. Raphaél
Authier y Edouard Mehl). Paris: Editions du Seuil, 214 pp.

Daniel Atvarapo-GRECCO
Universidad Nacional Auténoma de México

danielalvarado@filos.unam.mx

A finales del afio pasado se publicé Du méme a lautre. Deux cours sur Husserl,
1963, trabajo que recoge dos cursos que Jacques Derrida dict6 en la Sorbona
sobre la cuestién de la teologia en el pensamiento de Edmund Husserl y la quinta
meditacién cartesiana. La publicacién, cuya edicién fue establecida por Raphaél
Authier y Edouard Mehl, puede sorprender a més de un lector. ;Por qué no haber
publicado el curso sobre la quinta meditacién cartesiana independientemente?,
spor qué no haber incluido en una sola edicién el curso sobre fenomenologia
y teologia y otro curso que Derrida impartié sobre metafisica y método? A lo
largo de esta resefia me gustaria responder a estas dos preguntas, mostrando, por
un lado, que la cuestién de Dios y del otro van de la mano y por el otro, que
Derrida se mantuvo fiel a una forma de elaborar el problema de la otredad que
remite a Husserl, incluso si, en Gltima instancia, esta fidelidad también entrana
un gesto critico.

El curso que abre la publicacién se titula “Phénoménologie, téléologie, théo-
logie: le Dieu de Husserl” y se compone de cuatro sesiones. A lo largo de ellas es
claro el propésito de Derrida: a pesar del silencio inicial de Husserl respecto a la
teologia, habia una necesidad interna en el discurso fenomenoldgico que obligd
al fenomendlogo a darle un lugar a Dios dentro de la fenomenologia (p. 28). Es
asi como Derrida se lanza a las primeras alusiones a Dios en Ideas 1, prestando
atencién al rol que Husserl le da al momento de describir la validez necesaria e
incondicional de las leyes eidéticas. A través de un didlogo ficticio entre Kant y
Husserl, Derrida insiste en la necesidad de que las leyes eidéticas en lo que con-
cierne a la dacién de los cuerpos pesen tanto sobre los sujetos corpéreos como
sobre Dios. A diferencia de Kant, quien insistirfa en la diferencia entre intuicién
originaria e intuicién derivada al momento de plantear que solo a nosotros,
sujetos finitos en cuanto corpéreos, nos aparecen escorzados los cuerpos, Husserl
senalarfa que una percepcién asi responde a una necesidad esencial sin importar

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madlrid


mailto:danielalvarado@filos.unam.mx

248 RESENAS

al sujeto al que se muestre, ya sea Dios o un sujeto humano, pues la espacialidad
es un predicado esencial de la corporalidad que, de no admitirse, implicaria que
lo que se me muestra a mi, sujeto finito, es ilusorio (p. 38). No puede haber, por
consiguiente, un sujeto que esté exento de las necesidades de esencia. Pero de
limitarnos a esta referencia, ;no deberfa decirse entonces que Dios estd lejos de
ocupar un lugar central en la fenomenologfa?

Derrida dirige su atencién a otros momentos de /deas I, particularmente alli
donde Husserl practica la epojé y luego la reduccién trascendental con tal de
delimitar las estructuras esenciales de conciencia. Toda trascendencia cae bajo el
peso de la epojé fenomenoldgica salvo dos, a saber, el yo puro y Dios. Derrida se
muestra bastante atento al cardcter que tienen tanto el yo puro como Dios, pues
ello da razén de que Husserl, en lugar de haberse desentendido de la cuestién
de Dios, solo la pospuso para regresar a ella. Asi, mientras que el yo puro es una
trascendencia en la corriente de vivencias de la conciencia en la medida en que
estd presupuesto como polo unificador de cada una de ellas (p. 56), Dios es una
trascendencia mediata a la cual no hay acceso y que, sin embargo, se anuncia
en la conciencia reducida fenomenolégicamente (p. 57). Pero, afiade Derrida,
si Dios se anuncia asi (dando lugar a un desarrollo conceptual y filoséfico que
ocupard a Husserl en obras tardias) no sale indemne del tratamiento del que ha
sido objeto por parte de la fenomenologia. En lugar de conservar algtin predicado
asociado comunmente a él, el Dios de Husserl se verd modificado (p. 63).

;Qué tiene en mente Derrida al sugerir que Dios pierde sus “atributos onto-
légicos cldsicos”? En lugar de ser un “otro absoluto”, Dios describird la manera
en que la conciencia alcanza su propio ser trascendiéndose o escapando de s a la
vez (p. 69). Derrida desarrolla esta idea con base dos temas. El primero de ellos
es el de la objetividad ideal, concepto con el cual Derrida piensa tanto en obje-
tos ideales, como los que conforman la tradicién de las disciplinas matemadticas,
como las esencias. Sea cual sea el caso, importa saber aqui que la conciencia que
se da estos objetos es una conciencia que trasciende su finitud y que, al hacerlo,
exige la verdad incondicionada para ella y para cualquier otro sujeto, haciendo
aflorar asi lo divino (p. 70). El segundo tema en el que aflora lo divino en el
pensamiento de Husserl es la idea en sentido kantiano. Leyendo a Derrida, me
atreverfa a afirmar que en su lectura confluyen dos interpretaciones de esta idea.
Habria un primer sentido vinculado a la percepcién horizontal de la cosa —en la
medida en la que se da escorzadamente, hay percepciones que apuntan a la ple-
nificacién de perfiles comentados y no presentes—, y un sentido prictico y ético
mis decisivo en la cuestién de Dios. Que la percepcién sea inacabada prescribe,

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madyrid



RESENAS 249

afirma Derrida, una tarea infinita de la determinabilidad, la cual es solidaria de
la divinidad misma (p. 72).

El seminario cierra con una reflexién sobre la relacién entre la cuestién de
la divinidad y la intersubjetividad. Derrida senala que ambos temas irfan de la
mano no solamente porque la intencionalidad que se refiere a Dios y al otro es
mediata; hay una interrelacién porque Dios es el zelos y valor al que tiende la
comunidad de las ménadas de la que Husserl hablé en la quinta meditacién
cartesiana. Esta afinidad me hace pensar a la férmula “cualquier otro es comple-
tamente otro’, intraducible en espafol en la medida en que la palabra rouz puede
ser tanto un adjetivo como un adverbio en francés. Es este doble uso el que, anos
mds tarde, permite decir a Derrida mientras habla del sacrificio de Isaac que esta
férmula vale tanto para el otro en cuanto otro yo como para Dios. Salvando
las distancias, no parece descabellado sugerir, cuando menos, una cercania por
explorar. A final de cuentas, ;el otro y Dios en la fenomenologia no comparten el
exceso de toda fenomenalidad, la trascendencia que Derrida destaca precisamente
a propésito del otro en cuanto infinitamente otro? (2024b, p. 349).

El siguiente curso versa sobre la quinta meditacién cartesiana. Los lecto-
res mds familiarizados con el trabajo Derrida encontrardn muchas resonancias
entre algunas de las sesiones y “Violence et métaphysique: essai sur la pensée
d’Emmanuel Levinas” (publicado originalmente en 1964 en la Revue de méraphy-
sique et de morale y retomado en Lécriture et la différence en 1967). Sin embargo,
en el seminario hay una atencién a aquellos pardgrafos que, por una razén u
otra, no ocuparon a Derrida de igual manera en su publicacién de 1964. Asi,
Derrida no pierde de vista, desde la primera sesién del seminario, que esta quinta
meditacién no solo versa sobre el otro y el tipo de intencionalidad que lo define
(algo que constituird su principal argumento en contra de Levinas en “Violence
et métaphysique”; desde el comienzo subraya el cardcter trascendental que reviste
las descripciones de Husserl. Esto es crucial porque, en lugar de tratar al alter
ego como el yo de un hombre localizado en el mundo vy, por lo tanto, como una
realidad situada espaciotemporalmente, la aproximacién trascendental hace del
otro un origen del mundo al igual que yo, y, en esa medida, una fuente consti-
tutiva de su sentido (p. 86). Esta precisién nos previene no solo frente a otros
textos en donde Husserl abordé la cuestién de la intersubjetividad (como Ideas
I1 y al cual alude Derrida en este seminario), sino que también da la ocasién
para que Derrida presente sus objeciones en contra de otros filésofos, como Jean-
Paul Sartre (p. 128), quienes rechazaron tajantemente el concepto de alter ego.
Solamente al abordar el cardcter egoico del alter ego se logra hacer justicia de su

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madlrid



250 RESENAS

otredad; de lo contrario, se le reduce al estatus de cosa. Pero, concluye Derrida
en la quinta sesién, es precisamente su cardcter egoico lo que también supone un
problema: ;no es el otro aquello que supone un desafio insuperable no solo para
la fenomenologfa, sino también para la “intencién de la filosofia occidental” por
ser no fenomenalizable? (2025, pp. 201-202). La fenomenologia seria necesaria
para reconocer la alteridad radical del otro incluso si, en tltima instancia, sus
supuestos se ven desbordados al asumir esta tarea.

El curso sobre la quinta meditacién cartesiana se desarrolla en cinco sesio-
nes. En la primera de ellas, Derrida llama la atencién sobre el pathos con el que
Husserl empieza su reflexion. Se trata de un tono sobrio pero patético, pues la
cuestion del otro amenaza con hacer que una crisis invada la idea misma de
la filosofia. El concepto de crisis tiene resonancias con el planteamiento de la
Crisis de las ciencias europeas, pero Derrida distingue su acepcién: si en la Crisis
hay tal, se debe al recubrimiento y olvido de un acto que da origen al sentido,
estableciéndose asi que el olvido es superable. Por el contrario, la crisis de la que
testimoniarifa la quinta meditacidn cartesiana parece insuperable y afectaria a la
idea de la filosofia desde su interior (p. 90). Esta crisis no seria otra que la del
solipsismo, cargo que amenaza no solo a la fenomenologia sino también a la
filosofia en general en la medida en que pone en cuestién las pretensiones de la
verdad como algo universal y vdlido para cualquier sujeto. A pesar de este pathos,
Derrida encuentra un “racionalismo optimista” de la parte de Husserl que lo
hace considerar toda negatividad como “pasajera” o “accidental”. En este senti-
do, todo solipsismo es pasajero o, para ser mds preciso, solamente un momento
en un decurso que siempre se encamina a su superacién. Otra cuestién que
prevalece en este planteamiento y que hilard la reflexién de Derrida a lo largo
del seminario: si con la fenomenologia trascendental se abre verdaderamente el
problema del otro, se debe a que, propone Derrida, el otro en cuanto alter ego
no se deduce de lo “otro” en la medida en que es una conciencia como yo. Sin
embargo, esta idea deja reintroducir una dialéctica de lo mismo y lo otro que
Derrida vincula a una herencia griega: el alter ego es radicalmente otro por ser
una conciencia constituyente de sentido, pero es lo mismo que yo al darse con
el sentido de otro ego (p. 88). La fenomenologia trascendental se encontraria
entonces en oscilacién entre un movimiento que se dirige a su liberacién respecto
a dicha dialéctica de lo mismo y de lo otro, y un movimiento que, sin embargo,
la confina a ella. Retomando a Eugen Fink, Derrida cuestiona las pretensiones
de la fenomenologia al buscar liberarse de los presupuestos filoséficos de una
tradicién a la que sin embargo pertenece y cuyo lenguaje sigue hablando sin

poder abdicar de él (p. 89).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madyrid



RESENAS 251

En la segunda sesién, Derrida contintia elaborando aquello que hacia nece-
saria la tematizacién de la intersubjetividad. Derrida se refiere, en primer lugar,
a la comunicacién, cuya problemdtica atraviesa esta quinta meditacién por cuan-
to la verdad no solo implica validez intersubjetiva, sino también un horizonte
comun en el que el intercambio entre conciencias es posible. Aunado a esto se
encontrarfa una alusién en Ideas | a la Einfiihlung o intropatia (intropathie), cuya
elaboracién anticipa ya que la dacién del otro es estructuralmente similar a la
del recuerdo en la medida en que ambas vivencias se caracterizan por no darse
en la intuicién de una manera plena o directa (p. 123). Me gustaria aprovechar
esta ocasion para insistir en que este fue un tema predilecto de Derrida. La
alusién a la afinidad entre el recuerdo y la intropatia se encuentra también en la
“Introduction a L'Origine de la géométrie” (1962, p. 83) y La Voix et le phénomeé-
ne (1967b, p. 52), trabajos en los que Derrida insiste en la manera en que la
temporalidad deja insinuar la alteridad al interior de la conciencia misma. Pero
el seminario aporta una pieza valiosa en este encadenamiento: Derrida propone
ver entre ambas experiencias “una sola y misma posibilidad”, como si el tiempo
entrafara de suyo una alteridad que impide una reduccién a lo que Husserl, en
el curso de esta quinta meditacién, llamard esfera de propiedad. Derrida invita
asi a los lectores a ver la compenetracién entre temporalidad e intersubjetividad
con base en los manuscritos C (p. 189). Haciendo a un lado la cuestién, Derri-
da procede a un andlisis entre el tratamiento de la intersubjetividad en Ideas
I y Meditaciones cartesianas. La diferencia estaria en que Ideas 11 se ocupa del
problema de la intersubjetividad desde el otro como entidad psicofisica. En los
niveles de constitucién, esto implica una derivacién, pues la psique, en cuanto
situada espaciotempralmente y en conexién con la realidad en virtud del cuer-
po, extrae su sentido de la conciencia trascendental como regién originaria del
sentido (p. 124). Cabe destacar que estas observaciones y las anteriores tienen un
cardcter preliminar por el que Derrida busca justificar tanto el punto de partida
como el camino que toma Husserl para abordar la descripcién del otro. Asi,
una vez hechas estas precisiones, Derrida se lanza a su comentario de la quinta
meditacién.

A lo largo de las otras sesiones, Derrida ofrece una lectura guiada de cada
pardgrafo acompandndola de un comentario. Me limitaré entonces a las obser-
vaciones que considero mds pertinentes. Una de ellas se refiere al §45, en donde
Husserl, después de haber practicado la epojé temdtica que le permite suspender
toda referencia a lo extrano y asi aislar los elementos que permiten su cons-
titucién, habla de una apercepcién mundanizante del ego trascendental. Este
ego trascendental constituye el mundo y realiza una apercepcién de si. Derrida

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madlrid



252 RESENAS

se pregunta entonces si este yo constituido por el ego trascendental no puede
tomarse como el primer otro para el yo. Si la apercepcién significa que el ego
trascendental se mundaniza al apercibirse, que constituye como un ser mundano
o ser en el mundo a través de la apercepcion de si, quizds sea pertinente hablar
del yo mundano como otro yo (2025, p. 157). Otro momento importante viene
en el comentario al §50, en donde aparece el concepto de apresentacion ana-
l6gica y con el cual Husserl describe que el otro el otro se encuentra alli frente
a mi sin que se dé originariamente. La experiencia que tengo del otro supone
entonces una intencionalidad mediata, y es precisamente en torno al concepto
de mediatez, tomado tanto de un vocabulario tecnolégico como semidtico, que
girardn las reflexiones de Derrida. En cualquier caso, la reticencia que Derrida
busca expresar asi se refiere a que la descripcién de la apresentacién del otro es
hecha en un lenguaje de origen mundano, pregunta con la cual Derrida vuelve
a retomar a Fink. Aunque Husserl parezca pensar que es posible neutralizar el
sentido mundano del lenguaje del que se sirve, Derrida considera que no y que el
lenguaje es lo ltimo que la fenomenologia pueda reducir (p. 174). Pero Derrida
no busca deshacerse del concepto de apresentacién analdgica, y ello puede verse
en la manera favorable en que interpreta otra férmula que emplea Husserl para
definir la intencionalidad que me da al otro, a saber, el de modificacién intencio-
nal. En contra de Ricoeur y de Levinas, Derrida insiste en su importancia porque
permite poner de relieve la responsabilidad filos6fica que asi asume Husserl: solo
al reconocer al otro en cuanto alter ego como modificacién intencional mia (es
decir, a sabiendas de que todo lo que pueda decir de él o ella me presupone a mi)
puede respetarse las exigencias de un discurso filoséfico responsable que conoce
sus condiciones y limites (p. 181). Como puede inferirse, este es un punto en
comun con “Violence et métaphysique”, en donde Derrida habla de la respon-
sabilidad filoséfica no solo en relacién con Husserl sino también con Heidegger,
otro filésofo cuyo planteamiento Derrida pone a prueba en contra de las criticas
de Levinas. Queda por averiguarse si este concepto de responsabilidad cambia a
lo largo de la trayectoria filos6fica de Derrida. Pienso nuevamente en el seminario
sobre el secreto, en donde Derrida, retomando la decisién que Abraham toma
frente a Dios de sacrificar a Isaac, vincula la responsabilidad con la incapacidad
de dar cuenta de mis actos (2024b, p. 324). Si en un caso se acentda la respon-
sabilidad filos6fica como aquella que es consciente de los supuestos que hacen
posible cierto discurso, mientras que en el otro se piensa la responsabilidad como
radicalmente heterénoma, se vuelve una tarea pendiente elaborar que lleva la
trayectoria de una determinacién a otra.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madyrid



RESENAS 253

Me gustaria concluir con un comentario sobre la afinidad que Derrida expre-
sa respecto a Husserl. Esta afinidad se refiere a la manera en que la fenomenologfa
trata al otro y en la que logra escapar a las criticas de Levinas (a saber, la violencia
hacia la alteridad del otro al reducirlo al estatus de alter ego). No obstante, aun-
que haya aqui un gesto ético, no ha de olvidarse que se realiza en medio de un
horizonte en el que ya ha acontecido un acto violento: el hecho de que la dacién
del otro me presuponga de un modo u otro para que tenga sentido. Esta serfa una
violencia preética, afirma Derrida, y, por consiguiente, instalada en el aparecer
mismo (pp. 183-184). Me atreveria a decir que esta es una idea que atraviesa la
reflexién de Derrida sobre el otro, a saber, que no hay horizonte ético sin una
herida que implique ya cierta traicién a su singularidad. Es asi como Derrida
cierra “En composant ‘Circonfession”, en donde la posibilidad del perjurio se
debe a que todo lenguaje dirigido al otro deja insinuar a un tercero (2005). No
hay, por lo tanto, ética o relacién de justicia que no presuponga ese primer gesto
de traicién.

Bibliografia

DERRIDA, Jacques (1962). Introduction & LOrigine de la Géométrie. En Edmund Hus-
setl, L'Origine de la géométrie (pp. 3-171). Presses Universitaries de France.

DERRIDA, Jacques (1967a). Violence et métaphysique: Essai sur la pensée d’Emmanuel
Levinas. En Jacques Derrida, Lécriture et la différence (pp. 117-228). Editions du
Seuil.

DERRIDA, Jacques (1967b). La Voix et le phénoméne: introduction au probléme du signe
dans la philosophie de Husserl (6a edicién). Presses Universitaires de France.

DERRIDA, Jacques (2005). « En composant ‘Circonfession’ ». En John D. Caputo y
Michael ]. Scanlon (eds.), Des Confessions. Jacques Derrida, Saint Augustin (pp.
45-61). Stock.

DERRIDA, Jacques (2024b). Répondre — du secret. Séminaire (1991-1992). Editions du
Seuil.

Recibido: 15/09/2025
Aceptado: 17/09/2025

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madlrid



