
Reseñas	 247

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madrid

Derrida, J (2024). Du même à l’autre. Deux cours sur Husserl, 1963 (ed. Raphaël 
Authier y Édouard Mehl). París: Éditions du Seuil, 214 pp.

Daniel Alvarado-Grecco
Universidad Nacional Autónoma de México

danielalvarado@filos.unam.mx

A finales del año pasado se publicó Du même à l’autre. Deux cours sur Husserl, 
1963, trabajo que recoge dos cursos que Jacques Derrida dictó en la Sorbona 
sobre la cuestión de la teología en el pensamiento de Edmund Husserl y la quinta 
meditación cartesiana. La publicación, cuya edición fue establecida por Raphaël 
Authier y Édouard Mehl, puede sorprender a más de un lector. ¿Por qué no haber 
publicado el curso sobre la quinta meditación cartesiana independientemente?, 
¿por qué no haber incluido en una sola edición el curso sobre fenomenología 
y teología y otro curso que Derrida impartió sobre metafísica y método? A lo 
largo de esta reseña me gustaría responder a estas dos preguntas, mostrando, por 
un lado, que la cuestión de Dios y del otro van de la mano y por el otro, que 
Derrida se mantuvo fiel a una forma de elaborar el problema de la otredad que 
remite a Husserl, incluso si, en última instancia, esta fidelidad también entraña 
un gesto crítico.

El curso que abre la publicación se titula “Phénoménologie, téléologie, théo-
logie: le Dieu de Husserl” y se compone de cuatro sesiones. A lo largo de ellas es 
claro el propósito de Derrida: a pesar del silencio inicial de Husserl respecto a la 
teología, había una necesidad interna en el discurso fenomenológico que obligó 
al fenomenólogo a darle un lugar a Dios dentro de la fenomenología (p. 28). Es 
así como Derrida se lanza a las primeras alusiones a Dios en Ideas I, prestando 
atención al rol que Husserl le da al momento de describir la validez necesaria e 
incondicional de las leyes eidéticas. A través de un diálogo ficticio entre Kant y 
Husserl, Derrida insiste en la necesidad de que las leyes eidéticas en lo que con-
cierne a la dación de los cuerpos pesen tanto sobre los sujetos corpóreos como 
sobre Dios. A diferencia de Kant, quien insistiría en la diferencia entre intuición 
originaria e intuición derivada al momento de plantear que solo a nosotros, 
sujetos finitos en cuanto corpóreos, nos aparecen escorzados los cuerpos, Husserl 
señalaría que una percepción así responde a una necesidad esencial sin importar 

mailto:danielalvarado@filos.unam.mx


248	 Reseñas

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madrid

al sujeto al que se muestre, ya sea Dios o un sujeto humano, pues la espacialidad 
es un predicado esencial de la corporalidad que, de no admitirse, implicaría que 
lo que se me muestra a mí, sujeto finito, es ilusorio (p. 38). No puede haber, por 
consiguiente, un sujeto que esté exento de las necesidades de esencia. Pero de 
limitarnos a esta referencia, ¿no debería decirse entonces que Dios está lejos de 
ocupar un lugar central en la fenomenología?

Derrida dirige su atención a otros momentos de Ideas I, particularmente allí 
donde Husserl practica la epojé y luego la reducción trascendental con tal de 
delimitar las estructuras esenciales de conciencia. Toda trascendencia cae bajo el 
peso de la epojé fenomenológica salvo dos, a saber, el yo puro y Dios. Derrida se 
muestra bastante atento al carácter que tienen tanto el yo puro como Dios, pues 
ello da razón de que Husserl, en lugar de haberse desentendido de la cuestión 
de Dios, solo la pospuso para regresar a ella. Así, mientras que el yo puro es una 
trascendencia en la corriente de vivencias de la conciencia en la medida en que 
está presupuesto como polo unificador de cada una de ellas (p. 56), Dios es una 
trascendencia mediata a la cual no hay acceso y que, sin embargo, se anuncia 
en la conciencia reducida fenomenológicamente (p. 57). Pero, añade Derrida, 
si Dios se anuncia así (dando lugar a un desarrollo conceptual y filosófico que 
ocupará a Husserl en obras tardías) no sale indemne del tratamiento del que ha 
sido objeto por parte de la fenomenología. En lugar de conservar algún predicado 
asociado comúnmente a él, el Dios de Husserl se verá modificado (p. 63).

¿Qué tiene en mente Derrida al sugerir que Dios pierde sus “atributos onto-
lógicos clásicos”? En lugar de ser un “otro absoluto”, Dios describirá la manera 
en que la conciencia alcanza su propio ser trascendiéndose o escapando de sí a la 
vez (p. 69). Derrida desarrolla esta idea con base dos temas. El primero de ellos 
es el de la objetividad ideal, concepto con el cual Derrida piensa tanto en obje-
tos ideales, como los que conforman la tradición de las disciplinas matemáticas, 
como las esencias. Sea cual sea el caso, importa saber aquí que la conciencia que 
se da estos objetos es una conciencia que trasciende su finitud y que, al hacerlo, 
exige la verdad incondicionada para ella y para cualquier otro sujeto, haciendo 
aflorar así lo divino (p. 70). El segundo tema en el que aflora lo divino en el 
pensamiento de Husserl es la idea en sentido kantiano. Leyendo a Derrida, me 
atrevería a afirmar que en su lectura confluyen dos interpretaciones de esta idea. 
Habría un primer sentido vinculado a la percepción horizontal de la cosa –en la 
medida en la que se da escorzadamente, hay percepciones que apuntan a la ple-
nificación de perfiles comentados y no presentes–, y un sentido práctico y ético 
más decisivo en la cuestión de Dios. Que la percepción sea inacabada prescribe, 



Reseñas	 249

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madrid

afirma Derrida, una tarea infinita de la determinabilidad, la cual es solidaria de 
la divinidad misma (p. 72).

El seminario cierra con una reflexión sobre la relación entre la cuestión de 
la divinidad y la intersubjetividad. Derrida señala que ambos temas irían de la 
mano no solamente porque la intencionalidad que se refiere a Dios y al otro es 
mediata; hay una interrelación porque Dios es el telos y valor al que tiende la 
comunidad de las mónadas de la que Husserl habló en la quinta meditación 
cartesiana. Esta afinidad me hace pensar a la fórmula “cualquier otro es comple-
tamente otro”, intraducible en español en la medida en que la palabra tout puede 
ser tanto un adjetivo como un adverbio en francés. Es este doble uso el que, años 
más tarde, permite decir a Derrida mientras habla del sacrificio de Isaac que esta 
fórmula vale tanto para el otro en cuanto otro yo como para Dios. Salvando 
las distancias, no parece descabellado sugerir, cuando menos, una cercanía por 
explorar. A final de cuentas, ¿el otro y Dios en la fenomenología no comparten el 
exceso de toda fenomenalidad, la trascendencia que Derrida destaca precisamente 
a propósito del otro en cuanto infinitamente otro? (2024b, p. 349).

El siguiente curso versa sobre la quinta meditación cartesiana. Los lecto-
res más familiarizados con el trabajo Derrida encontrarán muchas resonancias 
entre algunas de las sesiones y “Violence et métaphysique: essai sur la pensée 
d’Emmanuel Levinas” (publicado originalmente en 1964 en la Revue de métaphy-
sique et de morale y retomado en L’écriture et la différence en 1967). Sin embargo, 
en el seminario hay una atención a aquellos parágrafos que, por una razón u 
otra, no ocuparon a Derrida de igual manera en su publicación de 1964. Así, 
Derrida no pierde de vista, desde la primera sesión del seminario, que esta quinta 
meditación no solo versa sobre el otro y el tipo de intencionalidad que lo define 
(algo que constituirá su principal argumento en contra de Levinas en “Violence 
et métaphysique”; desde el comienzo subraya el carácter trascendental que reviste 
las descripciones de Husserl. Esto es crucial porque, en lugar de tratar al alter 
ego como el yo de un hombre localizado en el mundo y, por lo tanto, como una 
realidad situada espaciotemporalmente, la aproximación trascendental hace del 
otro un origen del mundo al igual que yo, y, en esa medida, una fuente consti-
tutiva de su sentido (p. 86). Esta precisión nos previene no solo frente a otros 
textos en donde Husserl abordó la cuestión de la intersubjetividad (como Ideas 
II y al cual alude Derrida en este seminario), sino que también da la ocasión 
para que Derrida presente sus objeciones en contra de otros filósofos, como Jean-
Paul Sartre (p. 128), quienes rechazaron tajantemente el concepto de alter ego. 
Solamente al abordar el carácter egoico del alter ego se logra hacer justicia de su 



250	 Reseñas

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madrid

otredad; de lo contrario, se le reduce al estatus de cosa. Pero, concluye Derrida 
en la quinta sesión, es precisamente su carácter egoico lo que también supone un 
problema: ¿no es el otro aquello que supone un desafío insuperable no solo para 
la fenomenología, sino también para la “intención de la filosofía occidental” por 
ser no fenomenalizable? (2025, pp. 201-202). La fenomenología sería necesaria 
para reconocer la alteridad radical del otro incluso si, en última instancia, sus 
supuestos se ven desbordados al asumir esta tarea.

El curso sobre la quinta meditación cartesiana se desarrolla en cinco sesio-
nes. En la primera de ellas, Derrida llama la atención sobre el pathos con el que 
Husserl empieza su reflexión. Se trata de un tono sobrio pero patético, pues la 
cuestión del otro amenaza con hacer que una crisis invada la idea misma de 
la filosofía. El concepto de crisis tiene resonancias con el planteamiento de la 
Crisis de las ciencias europeas, pero Derrida distingue su acepción: si en la Crisis 
hay tal, se debe al recubrimiento y olvido de un acto que da origen al sentido, 
estableciéndose así que el olvido es superable. Por el contrario, la crisis de la que 
testimoniaría la quinta meditación cartesiana parece insuperable y afectaría a la 
idea de la filosofía desde su interior (p. 90). Esta crisis no sería otra que la del 
solipsismo, cargo que amenaza no solo a la fenomenología sino también a la 
filosofía en general en la medida en que pone en cuestión las pretensiones de la 
verdad como algo universal y válido para cualquier sujeto. A pesar de este pathos, 
Derrida encuentra un “racionalismo optimista” de la parte de Husserl que lo 
hace considerar toda negatividad como “pasajera” o “accidental”. En este senti-
do, todo solipsismo es pasajero o, para ser más preciso, solamente un momento 
en un decurso que siempre se encamina a su superación. Otra cuestión que 
prevalece en este planteamiento y que hilará la reflexión de Derrida a lo largo 
del seminario: si con la fenomenología trascendental se abre verdaderamente el 
problema del otro, se debe a que, propone Derrida, el otro en cuanto alter ego 
no se deduce de lo “otro” en la medida en que es una conciencia como yo. Sin 
embargo, esta idea deja reintroducir una dialéctica de lo mismo y lo otro que 
Derrida vincula a una herencia griega: el alter ego es radicalmente otro por ser 
una conciencia constituyente de sentido, pero es lo mismo que yo al darse con 
el sentido de otro ego (p. 88). La fenomenología trascendental se encontraría 
entonces en oscilación entre un movimiento que se dirige a su liberación respecto 
a dicha dialéctica de lo mismo y de lo otro, y un movimiento que, sin embargo, 
la confina a ella. Retomando a Eugen Fink, Derrida cuestiona las pretensiones 
de la fenomenología al buscar liberarse de los presupuestos filosóficos de una 
tradición a la que sin embargo pertenece y cuyo lenguaje sigue hablando sin 
poder abdicar de él (p. 89).



Reseñas	 251

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madrid

En la segunda sesión, Derrida continúa elaborando aquello que hacía nece-
saria la tematización de la intersubjetividad. Derrida se refiere, en primer lugar, 
a la comunicación, cuya problemática atraviesa esta quinta meditación por cuan-
to la verdad no solo implica validez intersubjetiva, sino también un horizonte 
común en el que el intercambio entre conciencias es posible. Aunado a esto se 
encontraría una alusión en Ideas I a la Einfühlung o intropatía (intropathie), cuya 
elaboración anticipa ya que la dación del otro es estructuralmente similar a la 
del recuerdo en la medida en que ambas vivencias se caracterizan por no darse 
en la intuición de una manera plena o directa (p. 123). Me gustaría aprovechar 
esta ocasión para insistir en que este fue un tema predilecto de Derrida. La 
alusión a la afinidad entre el recuerdo y la intropatía se encuentra también en la 
“Introduction a L’Origine de la géométrie” (1962, p. 83) y La Voix et le phénomè-
ne (1967b, p. 52), trabajos en los que Derrida insiste en la manera en que la 
temporalidad deja insinuar la alteridad al interior de la conciencia misma. Pero 
el seminario aporta una pieza valiosa en este encadenamiento: Derrida propone 
ver entre ambas experiencias “una sola y misma posibilidad”, como si el tiempo 
entrañara de suyo una alteridad que impide una reducción a lo que Husserl, en 
el curso de esta quinta meditación, llamará esfera de propiedad. Derrida invita 
así a los lectores a ver la compenetración entre temporalidad e intersubjetividad 
con base en los manuscritos C (p. 189). Haciendo a un lado la cuestión, Derri-
da procede a un análisis entre el tratamiento de la intersubjetividad en Ideas 
II y Meditaciones cartesianas. La diferencia estaría en que Ideas II se ocupa del 
problema de la intersubjetividad desde el otro como entidad psicofísica. En los 
niveles de constitución, esto implica una derivación, pues la psique, en cuanto 
situada espaciotempralmente y en conexión con la realidad en virtud del cuer-
po, extrae su sentido de la conciencia trascendental como región originaria del 
sentido (p. 124). Cabe destacar que estas observaciones y las anteriores tienen un 
carácter preliminar por el que Derrida busca justificar tanto el punto de partida 
como el camino que toma Husserl para abordar la descripción del otro. Así, 
una vez hechas estas precisiones, Derrida se lanza a su comentario de la quinta 
meditación.

A lo largo de las otras sesiones, Derrida ofrece una lectura guiada de cada 
parágrafo acompañándola de un comentario. Me limitaré entonces a las obser-
vaciones que considero más pertinentes. Una de ellas se refiere al §45, en donde 
Husserl, después de haber practicado la epojé temática que le permite suspender 
toda referencia a lo extraño y así aislar los elementos que permiten su cons-
titución, habla de una apercepción mundanizante del ego trascendental. Este 
ego trascendental constituye el mundo y realiza una apercepción de sí. Derrida 



252	 Reseñas

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madrid

se pregunta entonces si este yo constituido por el ego trascendental no puede 
tomarse como el primer otro para el yo. Si la apercepción significa que el ego 
trascendental se mundaniza al apercibirse, que constituye como un ser mundano 
o ser en el mundo a través de la apercepción de sí, quizás sea pertinente hablar 
del yo mundano como otro yo (2025, p. 157). Otro momento importante viene 
en el comentario al §50, en donde aparece el concepto de apresentación ana-
lógica y con el cual Husserl describe que el otro el otro se encuentra allí frente 
a mí sin que se dé originariamente. La experiencia que tengo del otro supone 
entonces una intencionalidad mediata, y es precisamente en torno al concepto 
de mediatez, tomado tanto de un vocabulario tecnológico como semiótico, que 
girarán las reflexiones de Derrida. En cualquier caso, la reticencia que Derrida 
busca expresar así se refiere a que la descripción de la apresentación del otro es 
hecha en un lenguaje de origen mundano, pregunta con la cual Derrida vuelve 
a retomar a Fink. Aunque Husserl parezca pensar que es posible neutralizar el 
sentido mundano del lenguaje del que se sirve, Derrida considera que no y que el 
lenguaje es lo último que la fenomenología pueda reducir (p. 174). Pero Derrida 
no busca deshacerse del concepto de apresentación analógica, y ello puede verse 
en la manera favorable en que interpreta otra fórmula que emplea Husserl para 
definir la intencionalidad que me da al otro, a saber, el de modificación intencio-
nal. En contra de Ricoeur y de Levinas, Derrida insiste en su importancia porque 
permite poner de relieve la responsabilidad filosófica que así asume Husserl: solo 
al reconocer al otro en cuanto alter ego como modificación intencional mía (es 
decir, a sabiendas de que todo lo que pueda decir de él o ella me presupone a mí) 
puede respetarse las exigencias de un discurso filosófico responsable que conoce 
sus condiciones y límites (p. 181). Como puede inferirse, este es un punto en 
común con “Violence et métaphysique”, en donde Derrida habla de la respon-
sabilidad filosófica no solo en relación con Husserl sino también con Heidegger, 
otro filósofo cuyo planteamiento Derrida pone a prueba en contra de las críticas 
de Levinas. Queda por averiguarse si este concepto de responsabilidad cambia a 
lo largo de la trayectoria filosófica de Derrida. Pienso nuevamente en el seminario 
sobre el secreto, en donde Derrida, retomando la decisión que Abraham toma 
frente a Dios de sacrificar a Isaac, vincula la responsabilidad con la incapacidad 
de dar cuenta de mis actos (2024b, p. 324). Si en un caso se acentúa la respon-
sabilidad filosófica como aquella que es consciente de los supuestos que hacen 
posible cierto discurso, mientras que en el otro se piensa la responsabilidad como 
radicalmente heterónoma, se vuelve una tarea pendiente elaborar que lleva la 
trayectoria de una determinación a otra.



Reseñas	 253

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 247 - 275. UNED, Madrid

Me gustaría concluir con un comentario sobre la afinidad que Derrida expre-
sa respecto a Husserl. Esta afinidad se refiere a la manera en que la fenomenología 
trata al otro y en la que logra escapar a las críticas de Levinas (a saber, la violencia 
hacia la alteridad del otro al reducirlo al estatus de alter ego). No obstante, aun-
que haya aquí un gesto ético, no ha de olvidarse que se realiza en medio de un 
horizonte en el que ya ha acontecido un acto violento: el hecho de que la dación 
del otro me presuponga de un modo u otro para que tenga sentido. Esta sería una 
violencia preética, afirma Derrida, y, por consiguiente, instalada en el aparecer 
mismo (pp. 183-184). Me atrevería a decir que esta es una idea que atraviesa la 
reflexión de Derrida sobre el otro, a saber, que no hay horizonte ético sin una 
herida que implique ya cierta traición a su singularidad. Es así como Derrida 
cierra “En composant ‘Circonfession’”, en donde la posibilidad del perjurio se 
debe a que todo lenguaje dirigido al otro deja insinuar a un tercero (2005). No 
hay, por lo tanto, ética o relación de justicia que no presuponga ese primer gesto 
de traición. 

Bibliografía

Derrida, Jacques (1962). Introduction à L’Origine de la Géométrie. En Edmund Hus-
serl, L’Origine de la géométrie (pp. 3-171). Presses Universitaries de France.

Derrida, Jacques (1967a). Violence et métaphysique: Essai sur la pensée d’Emmanuel 
Levinas. En Jacques Derrida, L’écriture et la différence (pp. 117-228). Éditions du 
Seuil.

Derrida, Jacques (1967b). La Voix et le phénomène: introduction au problème du signe 
dans la philosophie de Husserl (6a edición). Presses Universitaires de France.

Derrida, Jacques (2005).  «  En composant ‘Circonfession’  ». En John D. Caputo y 
Michael J. Scanlon (eds.), Des Confessions. Jacques Derrida, Saint Augustin (pp. 
45-61). Stock.

Derrida, Jacques (2024b). Répondre – du secret. Séminaire (1991-1992). Éditions du 
Seuil.

Recibido: 15/09/2025

Aceptado: 17/09/2025


