HUSSERL Y JULIAN MARIAS: HACIA UNA
FENOMENOLOGIA SITUADA DEL CUERPO

HUSSERL AND JULIAN MARIAS: TOWARD A
SITUATED PHENOMENOLOGY OF THE BODY

Pedro José GRANDE SANCHEZ
Universidad Complutense de Madlrid
pgrand01@ucm.es

ResuMEN: Este articulo compara la concepcién del cuerpo en Edmund Husserl y Julidn
Marias para mostrar cémo, partiendo de la distincién husserliana Leib/Korper y de la centra-
lidad del cuerpo en la orientacién espacial, las afecciones localizadas y la motricidad, la antro-
pologia metafisica de Marifas amplia la fenomenologfa trascendental hacia una comprensién
biografica y circunstancial de la corporeidad. Sostengo que la nocién de Marfas de estructura
empirica y forma de instalacidn del viviente integra la corporeidad en una ontologia personal
y biografica, sin abandonar el rigor fenomenoldgico. El resultado es una propuesta en la que
el cuerpo no solo media la experiencia (Husserl), sino que constituye el modo personal de
estar-en-el-mundo (Marfas). La comparacién permite delinear convergencias (cuerpo como
centro de orientacién, unidad psicofisica, papel del tacto) y divergencias (trascendentalidad
perceptiva vs. biografia y circunstancia), iluminando una fenomenologia del cuerpo situada.

PALABRAS CLAVE: fenomenologfa, corporeidad, antropologia metafisica, Julidn Marfas, Husserl.

AsstrACT: This article compares Edmund Husserl’s and Julidn Marias’s accounts of
the body. Starting from Husserl’s Leib/Korper distinction and his emphasis on bodily
orientation, localized sensations, and motility, I argue that Marias’s metaphysical anthro-
pology widens transcendental phenomenology by integrating a biographical and cir-
cumstantial understanding of embodiment. Marias’s notions of empirical structure and
installation articulate the body as the personal way of being-in-the-world, beyond mere
perceptual mediation. The comparison reveals convergences (the body as zero-point of
orientation, psychophysical unity, the primacy of touch) and divergences (transcenden-
tal-perceptual focus vs. biographical-circumstantial focus), paving the way for a situated

phenomenology of the body.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madlrid


mailto:pgrand01@ucm.es

110 | PEDRO JOSE GRANDE SANCHEZ

Keyworps: Phenomenology, Embodiment, Metaphysical Anthropology, Julidn
Marias, Husserl.

1. Introduccion

En 2010, Agustin Serrano recopilé bajo el titulo Cuerpo vivido' una serie
de ensayos de fil6sofos espafioles del siglo XX, entre ellos José Ortega y Gasset,
José Gaos, Joaquin Xirau y Leopoldo-Eulogio Palacios. A esa seleccién afadié
su propio andlisis fenomenolégico de la atencién y el dolor, con la intencién de
mostrar que la filosofia del cuerpo sigue siendo, en el siglo XXI, un tema central
y de creciente interés dentro de la tradicién hispanohablante®.

Sabemos que Ortega y Gasset, durante su estancia en Marburgo en 1911,
entrd en contacto con la fenomenologia husserliana a través de las /nvestigaciones
légicas, en compafifa de Nicolai Hartmann’. M4s tarde, en Madrid, conocié tam-
bién las /deas I. Su magisterio dio origen a la llamada “Escuela de Madrid”, inte-
grada por pensadores como Manuel Garcia Morente, Xavier Zubiri, José Gaos,
Joaquin Xirau, Maria Zambrano, Rodriguez Huéscar o Julidn Marias. Aunque
cada uno de ellos desarrollé un camino propio, compartian un punto de partida
comun: la filosoffa orteguiana, impregnada de la impronta fenomenoldgica.

Un hito en esta tradicién es el ciclo de conferencias de Ortega de 1925, titu-
lado Vitalidad, alma, espiritu®. Alli se plantea que el cuerpo humano constituye
un objeto tnico en el universo, pues es accesible desde dos perspectivas hetero-
géneas: desde fuera, como cualquier objeto natural, y desde dentro, como expe-
riencia inmediata y vivida. Para nombrar esta segunda perspectiva, Ortega acund

' Serrano de Haro, A. (ed.) (2010). Cuerpo vivido. Madrid: Encuentro.

2 Prueba de ello es el grupo de investigacién coordinado por Agustin Serrano de Haro (Ins-
tituto de Filosoffa, CSIC), que desde hace mds de una década desarrolla proyectos financiados
por el Gobierno de Espana dedicados al estudio fenomenoldgico del cuerpo y de las experien-
cias de dolor y gozo, consolidando asf una linea de trabajo de referencia en el 4mbito hispa-
nohablante.

3 De especial interés resulta la reciente edicién de la correspondencia entre Ortega y Nicolai
Hartmann: Lesczyna, D. (2019). “Ortega y sus condiscipulos de la escuela de Marburgo: la
correspondencia con Nicolai Hartmann”. Revista de Estudios Orteguianos, 38, 121-145.

* Ortega y Gasset, J. “Vitalidad, alma espiritu” en: Serrano de Haro, A, op. cit., pp. 15-52;
también en: Obras Completas II, Madrid: Taurus/Fundacién J. Ortega y Gasset, 2005, pp.
566-592.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madyrid



HUSSERL Y JULIAN MARfAS: HACIA UNA FENOMENOLOGIA SITUADA DEL CUERPO 1 111

el término intracuerpo, identificindolo con la vitalidad. Aunque este concepto
no tuvo un desarrollo sistemdtico posterior, introducifa una intuicién decisiva:
el cuerpo propio no es mera cosa ni simple organismo, sino realidad vivida en
primera persona, ntcleo de la identidad y condicién de la persona.

En este marco, Ortega describe la “gran topografia de nuestro ser intimo”
mediante tres estratos: la vitalidad como nucleo intimo del yo, la esfera afectiva
(alma) y la esfera intelectual-volitiva (espritu). Este trabajo constituye “la primera
aproximacion explicita de la fenomenologia hispanohablante a la cuestién del
propio cuerpo’.

Ahora bien, el cuerpo, mds alld de ser una entidad bioldgica o un objeto
fisico, debe comprenderse como centro constitutivo de nuestra percepcién del
mundo y de nuestra identidad personal. Este desafio filoséfico requiere el cruce
de diversas perspectivas. Por ello, este estudio propone un didlogo entre dos
enfoques. En primer lugar, Edmund Husserl, cuya fenomenologia trascendental
distingue entre el Leib (cuerpo vivido) y el Korper (cuerpo fisico), situando el
cuerpo como condicién de posibilidad de la experiencia, centro de orientacién
y de relaciones intersubjetivas.

En segundo lugar, el filésofo Julidn Marias, heredero directo de Ortega, con-
cibe el cuerpo como dimensién biografica, inseparable de la persona. Para él, la
corporeidad no es un simple instrumento, sino la forma misma de instalacién
del viviente en su circunstancia, portadora de posibilidades y limitaciones.

En contraste, en Husserl el cuerpo vivido (Leib) no se entiende en senti-
do empirico, sino trascendentalmente, como condicién de posibilidad de toda
experiencia del mundo. En la Meditacion quinta (Hua I, 121-177; 149-221), el
cuerpo propio se revela como el tinico objeto dentro del mundo natural que no es
mera cosa fisica, sino cuerpo vivo, sede de sensaciones y mediacién entre el yo y
el mundo. Su cardcter de “instrumento” no debe entenderse, por tanto, como un
medio exterior 0 una herramienta corporal —como el piloto respecto a la nave—,
sino como la condicién trascendental que hace posible toda correlacion entre la
subjetividad y el mundo. El cuerpo es el modo en que el yo actda y padece en
el mundo, la instancia constitutiva mediante la cual toda experiencia adquiere
sentido perceptivo y practico.

5 Cf. Grande Sdnchez, P. J., “Ortega y la fenomenologfa: vitalidad, alma, espiritu” en: Ortega

y Gasset. Razdn y perspectiva vital. Madrid: Ciudad Nueva, 2025, pp. 135-151

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madlrid



112 | PEDRO JOSE GRANDE SANCHEZ

Asi, mientras Husser] mantiene el horizonte trascendental —la reduccién que
reconduce toda objetividad a sus condiciones de constitucién en la conciencia—,
Marfas se sitiia en un plano intermedio entre lo a priori y lo empirico, que él
mismo denomina “estructura empirica’. Esta expresién indica la trama biografica
y circunstancial en la que el ser humano estd instalado, sin alcanzar la radicalidad
constitutiva de lo trascendental husserliano. Ahora bien, de esta confrontacién
surge la siguiente tesis que proponemos: La fenomenologia del cuerpo se enri-
quece cuando la mediacién trascendental del Leib husserliano se articula con la
vida biografica y la circunstancia de Marias; el cuerpo pasa asi de ser condicién de
posibilidad perceptiva a constituirse como nicleo personal de la realidad vivida.

En este sentido, proponemos subrayar la pertinencia de una fenomenologia
del cuerpo situada, que integre la dimension trascendental y la biogrifica, per-
mitiendo una comprensién mds completa del ser humano como ser corporal.

2. El cuerpo en la fenomenologia husserliana

Para comprender la centralidad del cuerpo en el sistema fenomenoldgico de
Husserl®, nos detendremos en cinco ejes fundamentales expuestos en el capitulo
tercero de la segunda seccion de Ideen 11 (Ideas relativas a una fenomenologia pura
y una filosofia fenomenoldgica)’. En este nicleo de la obra, Husserl examina la
corporeidad no solo como dato empirico, sino como condicién trascendental de
posibilidad de la experiencia. Asi, se pone de relieve la distincién —y al mismo
tiempo el entrelazamiento— entre Leib (cuerpo vivido) y Korper (cuerpo fisico);
el cuerpo como Nullpunkt aller Orientierung (punto cero de todas las orientacio-
nes); las sensaciones localizadas o Empfindnisse (ubiestesias), en contraste con las
meras sensaciones externas; la primacia de la esfera tdctil frente a la visual, que
revela el Doppelsinn der Empfindung (doble sentido de la sensacién); y, finalmen-
te, la espacialidad y motricidad, que confieren al cuerpo su papel de érgano de
la voluntad y agente constitutivo del mundo percibido. Estos aspectos, lejos de
constituir temas dispersos, configuran una verdadera fenomenologia del cuerpo

¢ Para una mayor profundizacién se recomienda el trabajo de Javier San Martin: “Apuntes

para una teoria fenomenoldgica del cuerpo”, en: Rivera de Rosales, ]. & Lépez Sdenz, M. del
Carmen (coords.), El cuerpo. Perspectivas filosdficas. Madrid: UNED, 2002, pp. 133-164.

7 El andlisis aqui desarrollado se apoya en la edicidn de Ideas I] incluida en el volumen IV de
Husserliana, preparada por Marly Biemel en 1952, asi como en la traduccién al castellano de
Antonio Zirién, publicada por la Universidad Nacional Auténoma de México en 1997.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madyrid



HUSSERL Y JULIAN MARfAS: HACIA UNA FENOMENOLOGIA SITUADA DEL CUERPO 1 113

que permite comprender cémo, para Husserl, el ser humano no simplemente
“tiene” un cuerpo, sino que en cierto sentido es su cuerpo en tanto apertura
originaria al mundo®.

2.1. Entre lo vivido y lo fisico: la tension Leib/Kérper

Como es sabido, en Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenolo-
gischen Philosophie. Erstes Buch (Ideas I), Husserl introduce la nocién de cuerpo
vivido (Leib) como un objeto constituido por la conciencia: “El papel mismo
con sus propiedades objetivas, su extensién en el espacio, su situacién objetiva
relativamente a esa cosa espacial que se llama mi cuerpo, no es una cogizatio, sino
un cogitatum, no es una vivencia de percepcién, sino un percepto”. Este cuerpo
no es meramente fisico; su significado emerge de la experiencia subjetiva. Leib es
el cuerpo tal como se nos da en la inmediatez vivida, no como un objeto externo,
sino como una parte constitutiva de nuestra propia existencia. Es el cuerpo que
siente, percibe y actda (Zahavi, 1999: 92-97). Cuando experimentamos el dolor
en una mano, no percibimos ese dolor como algo ajeno o externo; lo vivimos
como algo propio. Es en esta dimensién del cuerpo donde se entrelazan la per-
cepcidn, las emociones y la accién

Por contraste, Korper designa el cuerpo entendido como objeto o cosa del
mundo fisico, andlogo a cualquier otro ente que puede ser medido y analizado
desde una perspectiva externa, como hace la biologfa o la fisica. Cuando Hus-
serl explora la dualidad entre el cuerpo fisico (Korper) y el cuerpo vivido (Leib),
sefiala que el primero aparece como un correlato inmediato de la intuicién

8 Para una profundizacién en esta problemdtica puede consultarse el trabajo de Ariela Battdn

Horenstein: “Apuntes criticos a la distincién Leib-Korper en Ideas I1'y la centralidad del Lei-
bkirper para la fenomenologia de la corporeidad” en: Investigaciones Fenomenoldgicas, 20,
2023, pp. 33-54, donde se examina el uso husserliano de los términos relativos a la corporei-
dad en Ideas II, con especial atencién al concepto de Leibkirper. La autora sostiene que este
término no puede reducirse a la cldsica oposicién Leib/Kirper, pues abre una dimension
propia de la experiencia. Asimismo, analiza criticamente las lecturas de E. Behnke (1996) y
N. Depraz (2001), mostrando la relevancia del Leibkirper para la fundamentacién de una
auténtica fenomenologfa de la corporeidad.

? Hussetl, E. (1976) Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen Philoso-
phie. Erstes Buch: Allgemeine Einfiihrung in die reine Phinomenologie. (Husserliana, I111/1).
Den Haag: Martinus Nijhoff, p. 71. La traduccién utilizada es la de José Gaos en Fondo de
Cultura Econémica, México, 1993, p. 79

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madlrid



114 | PEDRO JOSE GRANDE SANCHEZ

sensible. Mi cuerpo fisico se percibe como un objeto mds entre las realidades
que existen en el mundo, compartiendo con ellas propiedades como la visibili-
dad, la tangibilidad y su cardcter fragmentario. Sin embargo, mi cuerpo vivido
trasciende esta condicidn al ser la base de mi experiencia subjetiva y de toda
intencionalidad préctica.

Por otro lado, el Leib es indispensable para cualquier forma de percepcidn,
q

ya que actda como mediador entre el yo y el mundo. Nuestro cuerpo nunca estd

ausente del campo perceptivo'®. Por medio de sus érganos —los ojos, las manos,
g

los oidos— el cuerpo posibilita la interaccién con el entorno, mientras que la

movilidad cinestésica conecta las experiencias perceptivas con la accién del yo.

Las cinestesias, esos “yo muevo” (Ich bewege) o “yo hago” (Ich tue), constituyen

una unidad fundamental en la interaccién del sujeto con el mundo (Bernet, Kern

& Marbach, 1993: 160-165).

En Ideas II, Husser]l amplia esta perspectiva y asigna al cuerpo un papel mds
dindmico, considerdndolo como co-constituyente de la realidad junto con la
conciencia.

El cuerpo es, ante todo, el medio de toda percepcidn; es el érgano de la
percepcién; concurre necesariamente en toda percepcion. En el ver, el ojo
estd dirigido a lo visto (...) Al palpar, la mano se desliza sobre los objetos...

(Hua IV: 56; 88).

Con la introduccién del término Leibkirper (cuerpo corporal), Husserl apun-
ta a un dmbito intermedio que integra elementos del cuerpo fisico y del cuer-
po vivido, sin reducirlo a lo meramente material (res extensa cartesiana). Este
concepto no es una mera sintesis terminolégica, sino un intento de abordar la
complejidad de la corporeidad humana, en tanto que estructura psicofisica que
opera como bisagra entre lo natural y lo espiritual.

En efecto, Husserl reconoce que el Leibkirper juega un papel central
en la constitucién de la realidad: los cuerpos humanos, al ser portadores de

0 Husserl, E. (1991). ldeen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen Philoso-
phie. Zweites Buch: Phinomenologische Untersuchungen zur Konstitution. (Husserliana, IV).
Den Haag: Martinus Nijhoff. p. 144. En la traduccién de Ziridn, op. cit., p. 184. En adelan-
te se citard: Hua, ndmero de volumen, seguido de pdgina y a continuacién la traduccién
indicada en espafiol.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madyrid



HUSSERL Y JULIAN MARfAS: HACIA UNA FENOMENOLOGIA SITUADA DEL CUERPO 1 115

propiedades psiquicas y espirituales, se sitGan en un nivel ontolégico distinto al
de las cosas puramente fisicas. Asi, el Leibkorper se convierte en vinculo esencial
entre la materialidad del mundo y la subjetividad humana.

Yo, el hombre como objeto de la naturaleza, soy cuerpo corporal, y
el cuerpo corporal es —considerado egoista-subjetivamente— objeto de mi
entorno en el ‘aqui’ y estd, considerado objetivamente, en el lugar del espacio

objetivo que se exhibe en el aqui subjetivo (Hua IV: 203; 250).

Dentro de este contexto, el cuerpo fisico (Korper) es percibido mediante
los sentidos, pero siempre mediado por el Leib, que acta como punto cero de
orientacién y como base de toda experiencia sensible (Battdn, 2023: 51-52). La
integracién de la corporeidad en el mundo de la vida evidencia su condicién
fundamental como anclaje entre el sujeto y la realidad circundante.

2.2. El cuerpo como brijula: el Nullpunkt aller Orientierung

Ya hemos mencionado que Husserl concibe el cuerpo humano como una
realidad unica, simultdineamente cosa material (Korper) y realidad vivida (Leib).
Aunque comparte propiedades con otros objetos del mundo natural —visibili-
dad, extensién y tangibilidad— el cuerpo no puede reducirse a una cosa mds de
la naturaleza material. Este cardcter dual es esencial para comprender c6mo el
cuerpo se constituye en un centro de orientacién para la experiencia subjetiva

(Moran, 2000: 172).

En este sentido, el cuerpo ocupa una posicién central en la percepcion del
mundo. Segiin Husserl, cada sujeto experimenta el entorno desde su propia
perspectiva corporal, con el cuerpo funcionando como el Nullpunkt aller Orien-
tierung (punto cero de todas las orientaciones). Este punto central no es un
lugar fisico en el espacio, sino la referencia tltima desde la cual se organiza toda
vivencia espacial. Las cosas aparecen en relacién con el cuerpo: estin “aqui”,
“alld”, “arriba”, “abajo”, “a la derecha” o “a la izquierda”. Estas direcciones no
existen de modo absoluto, sino Gnicamente en funcién de la ubicacién y estruc-
tura corporal del sujeto (Zahavi, 2003: 98-99). Por ejemplo, lo que estd “lejos”
se entiende como lejos del cuerpo del observador; la “derecha” se define como el
lado derecho de su cuerpo. La movilidad libre (freie Bewegung) del cuerpo per-
mite reconfigurar continuamente la experiencia del espacio: aunque los objetos

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madlrid



116 | PEDRO JOSE GRANDE SANCHEZ

mantienen su posicién relativa, la orientacién cambia a medida que el cuerpo
se desplaza. En este proceso, el cuerpo permanece como el centro inmutable de
referencia en la vivencia.

Ahora bien, a diferencia de otros objetos del mundo, el cuerpo propio pre-
senta una peculiaridad decisiva: no puede ser percibido como un objeto externo
completo. El sujeto puede variar su posicién respecto de las cosas para observarlas
desde distintos dngulos, pero no respecto de si mismo. Algunas partes, como
las manos, son visibles solo en perspectivas limitadas; otras, como la cabeza o el
rostro, permanecen invisibles. Esta peculiar relacién resalta la ambivalencia del
cuerpo: es simultdineamente el medio a través del cual percibimos el mundo y
un objeto que percibimos de manera incompleta.

El cuerpo humano, ademis, forma parte del nexo causal del mundo fisico.
Sus movimientos pueden describirse desde la perspectiva de la causalidad natural,
pero Husserl distingue entre movimientos “espontdneos” o “libres”, originados en
la voluntad del sujeto, y movimientos “pasivos”, experimentados como impues-
tos desde fuera. En el primer caso, el sujeto vive una conexién inmediata entre
la decisién y el movimiento corporal: “yo muevo mi mano” (ich bewege meine
Hand). En el segundo caso, el movimiento aparece como algo que le ocurre al
cuerpo: “mi mano es movida” (meine Hand wird bewegt) (Hua IV: 160; 199).
Esta distincién pone de manifiesto la doble naturaleza del cuerpo: es, al mismo
tiempo, un ente material sujeto a leyes fisicas y una entidad vivida vinculada a
la subjetividad.

Por dltimo, el cuerpo actta como puente entre procesos fisicos y psiquicos. Si
el cuerpo se enfria, el sujeto experimenta la sensacién de frio; si recibe un golpe,
siente dolor. Estas experiencias muestran que los fenémenos fisicos y los vividos
se entrelazan de manera inseparable en la corporeidad. Sin embargo, Husserl
subraya que esta relacién no es uniforme ni mecdnica, sino que involucra una
compleja interaccién entre el cuerpo propio y el entorno. Por ejemplo, cuando
un rayo de luz ilumina una mano, el proceso fisico no conduce de manera inme-
diata a una sensacién de color en la mano. En este sentido, el cuerpo constituye
un intermediario Gnico entre el mundo fisico y la experiencia subjetiva, siendo,
en palabras de Husserl, el “aqui” (das Hier) desde el cual se organiza toda per-
cepcién (Hua IV: 2025 249). De este modo, el cuerpo se erige como punto de
referencia fundamental que orienta nuestra relacién con el espacio, los objetos
y las demds personas.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madyrid



HUSSERL Y JULIAN MARfAS: HACIA UNA FENOMENOLOGIA SITUADA DEL CUERPO 1 117

2.3. Sensaciones encarnadas: las Empfindnisse o ubiestesias

Husserl distingue dos tipos fundamentales de sensibilidad. Por un lado, estdn
las meras sensaciones (Empfindungen) de colores, sonidos, olores o sabores, que
pertenecen al campo perceptivo externo y se refieren a objetos en el mundo.
Por otro lado, encontramos las Empfindnisse o sensaciones corporales internas,
que no solo se sienten, sino que se experimentan como localizadas en el propio
cuerpo: el calor en la mano, el frio en los pies, la presién de la ropa sobre los
hombros. Estas sensaciones son fendmenos del cuerpo vivido, indisociables de
la interioridad carnal (Hua IV: 144-147; 184-187).

Es importante sefialar que estos dos tipos de sensibilidad no son excluyentes,
sino estructuras diferenciadas que se entrecruzan. Mientras que las Empfindungen
externas poseen un caricter espacial inherente y permanente, las Empfindnisse
guardan una conexién intima con el Leib. El cuerpo, en tanto objeto fisico,
comparte con otros entes propiedades como la extension, la forma o la dureza;
pero, en tanto cuerpo vivido, posee la capacidad tnica de experimentar sensacio-
nes localizadas que los objetos puramente materiales no pueden tener (Zahavi,

1999: 1006).

Un ejemplo clésico de Husserl aclara esta ambivalencia: si la mano izquierda
toca la derecha, ambas se perciben como objetos fisicos, con cualidades como
suavidad, dureza o temperatura. Sin embargo, simultineamente se despliega un
segundo nivel: la mano izquierda siente el contacto como afeccién interna, mien-
tras que la mano derecha vive el acto como una accién ejecutada. De este modo,
se produce el fendmeno de las “dobles sensaciones” (die Doppelempfindungen).
En este entrecruzamiento, cada mano se vive a si misma ya la otra en una inte-
raccién reciproca, mostrando cémo el cuerpo puede ser al mismo tiempo sujeto

y objeto de la experiencia (Hua IV: 147; 187)

Esta duplicidad perceptiva —la mano que toca y es tocada— distingue radical-
mente al cuerpo de cualquier otro objeto fisico. En este sentido, el cuerpo huma-
no presenta una posicién ambivalente: es simultdneamente cosa natural y campo
de sensacién vivida. Las Empfindnisse revelan, asi, el doble caricter de toda expe-
riencia corporal, en la que percepcién y afeccién se entrelazan inseparablemente.

Cuando interactuamos con objetos o con nuestro propio cuerpo, este doble
cardcter se manifiesta con claridad. Por un lado, aparecen las Empfindungen, es

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madlrid



118 | PEDRO JOSE GRANDE SANCHEZ

decir, la percepcién de objetos externos, como la dureza de la mesa o la lisura del
vidrio de un pisapapeles. Por otro lado, emergen las Empfindnisse, experiencias
internas del cuerpo, como la presién sentida en la palma o el frio localizado en
un dedo.

Este desdoblamiento muestra que la corporeidad no puede comprenderse ni
como simple cosa extensa ni como pura subjetividad, sino como sintesis vivida
en la que se articula lo material y lo fenomenoldgico.

2.4. La intimidad del tacto

En efecto, Husserl reconoce que el Leibkirper juega un papel central en la
constitucién de la realidad: los cuerpos humanos, al ser portadores de propie-
dades psiquicas y espirituales, se sittian en un nivel ontolégico distinto al de las
cosas puramente fisicas (Hua IV: 150, 189). Asi, el Leibkorper se convierte en
vinculo esencial entre la materialidad del mundo y la subjetividad humana.

Husserl sostiene que la tactilidad constituye una estructura fundamental
de la experiencia y que, ademds, define la intimidad propia del cuerpo vivi-
do (Leib). Las sensaciones tictiles —el calor, el frio, la presién o el dolor— no
deben entenderse como propiedades de la materia fisica del cuerpo, sino como
manifestaciones localizadas, Empfindnisse o ubiestesias. Estas sensaciones estdn
indisolublemente vinculadas al cuerpo en tanto realidad que se siente a si misma
desde dentro y en relacién con el mundo. Solo un cuerpo vivido, capaz de ser
portador de sensaciones, puede dar lugar al fenémeno de las dobles sensaciones:
una misma sensacién tdctil puede experimentarse tanto como propiedad de un
objeto externo cuanto como sensacién localizada en el cuerpo que percibe.

Husserl distingue aqui de manera fundamental la esfera tdctil de la visual. En
la tactilidad, el cuerpo aparece tanto como objeto externo (Kdrper) —por ejem-
plo, un dedo palpado por otro dedo— cuanto como cuerpo propio que siente
(Leib). Este fenémeno produce la duplicidad perceptiva: el cuerpo que palpa es,
al mismo tiempo, palpado. En contraste, en la percepcién visual, el ojo no apa-
rece como 6rgano que pueda “verse viendo” o experimentarse a si mismo como
érgano de visién. La experiencia visual, en este sentido, carece de la espacialidad
intima que es propia de la tactilidad.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madyrid



HUSSERL Y JULIAN MARfAS: HACIA UNA FENOMENOLOGIA SITUADA DEL CUERPO 1 119

Husserl subraya que un sujeto carente de tactilidad no podria experimentar
un cuerpo vivido. Si bien podria delimitar visualmente un contorno corporal
—como ocurre en representaciones de espectros o fantasmas—, este careceria de
la intimidad espacializada que define al cuerpo como portador de sensaciones.
La tactilidad proporciona el “aqui absoluto” (das absolute Hier) en el que el yo se
siente y se sufre a si mismo sin posibilidad de distanciamiento.

Este cardcter del cuerpo como vivido surge precisamente de la localizacién
carnal de las sensaciones, en contraposicion a las propiedades extensas de las cosas
materiales. Las sensaciones tictiles no son estados de la materia, sino fenémenos
que se identifican con la manera en que el cuerpo estd presente para el sujeto.
Dicho de otra manera: aunque el cuerpo puede ser visto como cualquier otro
objeto, solo deviene cuerpo vivido a través de las sensaciones tictiles, el dolor y
otras vivencias localizadas.

Por otro lado, Husserl destaca que la tactilidad constituye la base para la
integracién de otras experiencias sensoriales —visuales, auditivas, olfativas— en
la constitucién del cuerpo propio. Mientras que dichas percepciones permiten
delimitar el cuerpo como objeto en el mundo, es la tactilidad la que funda su
unidad vivida y su condicién de sujeto de experiencia.

Un ejemplo puede ilustrar esta fenomenologia: si sostenemos un cubo de
hielo, por un lado percibimos el frio y la textura del hielo (ser-tocante), pero, al
mismo tiempo, sentimos la piel de los dedos reaccionando a ese frio (ser-tocado).
Esta doble percepcidn, posible inicamente en virtud del cuerpo vivido, es esen-
cial para nuestra relacién con el mundo y constituye la experiencia mds inmediata
de nuestra encarnacién.

2.5. Motricidad y mundo: el cuerpo como organo de la voluntad

En efecto, Husserl reconoce que el Leibkirper juega un papel central en la
constitucién de la realidad: los cuerpos humanos, al ser portadores de propie-
dades psiquicas y espirituales, se sittlan en un nivel ontoldgico distinto al de las
cosas puramente fisicas. Asi, el Leibkirper se convierte en vinculo esencial entre
la materialidad del mundo y la subjetividad humana.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madlrid



120 | PEDRO JOSE GRANDE SANCHEZ

El dltimo aspecto que debemos considerar es la motricidad, que para Husserl
resulta esencial en la constitucién de nuestra experiencia del espacio. El cuerpo no
es solo un receptor pasivo de estimulos; es también un agente activo en el espacio y
en el tiempo. El cuerpo es el 6rgano de la voluntad, el dnico objeto que el yo puro
puede mover de manera espontdnea e inmediata. Esto lo convierte en un medio
singular a través del cual el sujeto puede actuar sobre el mundo. Pensemos, por ejem-
plo, en el simple gesto de mover una mano para empujar o levantar un objeto: un
acto aparentemente trivial que, sin embargo, manifiesta la unidad fenomenolégica
de voluntad, motricidad y corporalidad.

De algin modo, es por el cuerpo que hay espacio, y es a través del cuerpo que
el espacio adquiere orientacién y sentido. Sin esta orientacién que surge de nues-
tra corporalidad vivida, el espacio se reducirfa a una abstraccién vacia, carente de
significacién. Como subraya Zahavi (1999: 107), la motricidad no solo organiza
el campo perceptivo, sino que posibilita la constitucién de un mundo habitable.
Asi, el cuerpo no simplemente existe “en” el espacio: él mismo da lugar al espacio al
estructurarlo mediante el movimiento y la percepcidn.

Esto nos lleva a una caracteristica esencial: el cuerpo se constituye como una uni-
dad dual. Por un lado, es el cuerpo percibido y visible, el Kirper, objeto fisico entre
los demds entes del mundo. Por otro, es el cuerpo vivido y percipiente, el Leib, el
que siente, actda y experimenta desde una perspectiva interna. Esta unidad fenome-
noldgica es central en Husserl porque, aunque podamos distinguir abstractamente
ambas dimensiones, en la experiencia concreta se dan siempre como una sola: el
cuerpo que siente es el mismo cuerpo que vemos y movemos (Moran, 2000: 166).

La integracion entre cuerpo, percepcién y movimiento no solo organiza el
espacio, sino que también fundamenta la constitucién del mundo objetivo. En la
interaccién motriz y sensorial con el entorno, el cuerpo posibilita que los objetos se
manifiesten como cosas fisico-espaciales. Al tocar un objeto con la mano, por ejem-
plo, no solo percibimos su textura, dureza o temperatura, sino que estas sensaciones
aparecen siempre localizadas y vinculadas a la extensién del cuerpo en el espacio.
En este sentido, la motricidad constituye el correlato dindmico de la percepcién,
asegurando la sintesis entre lo sensible y lo practico.

Ademis, el cuerpo no es inicamente un agente motriz, sino también un campo
de sensibilidad. No se limita a ser una estructura fisica, sino que constituye el lugar
donde emergen sensaciones, sentimientos y vivencias profundas. Husserl muestra
que el cuerpo no solo percibe el mundo externo, sino que también es el espacio

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madyrid



HUSSERL Y JULIAN MARfAS: HACIA UNA FENOMENOLOGIA SITUADA DEL CUERPO 1 121

donde se experimentan emociones como el placer, el dolor o el bienestar. Estas
sensaciones localizadas —la tensién en un musculo, el alivio al relajarlo— constitu-
yen la base de valores y actos intencionales, como la alegria, la preocupacién o la
disposicion volitiva.

En conclusién, para Husserl el cuerpo no es simplemente una cosa que “tene-
mos”, sino algo que “somos”. Es el punto de partida de toda orientacién espacial, el
mediador de nuestras percepciones, el lugar donde se inscriben nuestras emociones
y el vehiculo de la voluntad. En definitiva, constituye la condicién trascendental de
toda experiencia posible.

3. Corporeidad en Julian Marias: estructura empirica e instalacion

Para abordar la reflexién de Julidn Marias sobre la corporeidad, me centraré en
dos textos clave: su articulo “La estructura corpérea de la vida humana” (Revista de
Occidente, 1962), y su obra Antropologia metafisica (1970), escrita a partir de 1968.
Ambos textos prolongan la herencia orteguiana, pero la reformulan en un horizonte
personalista y biografico. La corporeidad en Julidn Marfas se articula en torno a
estas cinco dimensiones: la instalacién, la transparencia/opacidad, la mundanidad
sensorial, la sexualidad y la interpretacién expresiva. A través de ellas, Marfas muestra
que el cuerpo no es un objeto que tenemos ni una esencia que nos determina por
completo, sino la forma radical en que somos en el mundo, inseparable de nuestra
biografia y de nuestra circunstancia''.

3.1. Instalacion y formas intrahumanas

El concepto de instalacién es una de las aportaciones mds originales de Marfas.
Vivir no es simplemente estar “dentro” de un mundo, sino estar instalado en ¢l de
un modo concreto y personal (Marfas, 1962: 161). Esta instalacién no equivale a
una localizacién espacial, sino al modo singular en que nos proyectamos vitalmente
desde un cuerpo, una lengua, una cultura y una circunstancia. La corporeidad y la
mundanidad constituyen, en este sentido, formas radicales de instalacion: es a través
del cuerpo que habitamos el mundo.

1 Cf. Grande Sinchez, P. J. (2025). Julidn Marias. Madrid: Fundacién Emmanuel Mounier,
pp. 55-117.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madlrid



122 | PEDRO JOSE GRANDE SANCHEZ

Ademds, Marias introduce las formas intrahumanas —género, edad, lengua, cla-
se social- que modifican y diversifican la estructura empirica de la vida humana
(Marias, 1970: 97-106). Estas diferencias no afectan a la estructura analitica —que
incluye los caracteres universales de toda existencia, como la circunstancialidad, la
temporalidad o la corporeidad—, pero si transforman el modo empirico en que esa
vida se realiza.

En este sentido, Marias distingue con precision entre la estructura analitica,
que corresponde a la vida —mi vida— en su nivel radical y universal, y la estructura
empirica, que constituye “el conjunto de las estructuras empiricas con que se nos

presenta la vida humana” (Marfas, 1970: p. 94).

Las formas intrahumanas son, pues, modulaciones internas de la estructura
empirica a través de las cuales la vida se concreta en diversidad de modos histéricos
y biograficos. Por ello, la perspectiva de Marias se sita en un plano intermedio
entre lo a priori y lo empirico: su fenomenologfa del cuerpo y de la vida humana no
es trascendental en sentido husserliano, sino antropoldgica, centrada en las formas
empiricas en que la persona se instala en su circunstancia.

La antropologia en el sentido plenario y adecuado de este término seria la
ciencia de esta estructura empirica; mientras que la teorfa de la vida humana
como realidad radical es la metafisica. Este me parece ser el verdadero lugar
tedrico del problema del hombre, porque este es el lugar efectivo de su realidad.
Este es el dominio de nuestra investigacién; la estructura empirica de la vida

humana (Marias, 1970: 94-95).

3.2. Transparencia, opacidad y corporeidad como limite/posibilidad

El cuerpo humano se nos da habitualmente como transparente: es el medio
invisible a través del cual percibimos el mundo. No vemos nuestro cuerpo, sino
las cosas que se nos presentan gracias a él. Sin embargo, en la enfermedad, el
dolor o la muerte, el cuerpo aparece como opaco: se torna obstdculo, peso, limite
insalvable!2,

2° Como también senala Pedro Lain Entralgo esta ambivalencia entre transparencia y

opacidad define la condicién encarnada, en: E/ cuerpo humano. Teoria actual. Madrid: Espasa

Calpe, 1989, p. 132.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madyrid



HUSSERL Y JULIAN MARfAS: HACIA UNA FENOMENOLOGIA SITUADA DEL CUERPO 1 123

De aqui surge la pregunta: ;somos cuerpo o tenemos cuerpo? El filésofo espa-
fiol rechaza ambos reduccionismos: no somos pura corporeidad, pero tampoco
poseemos un cuerpo como si fuera un objeto externo.

La instalacién mundana coincide con la condicién humana misma, con
la circunstancialidad; pero su forma concreta es la corpérea: corporalmen-
te estoy instalado en el mundo, cuyas cualidades son correlativas de mi
corporeidad. Pero, sobre todo, yo estoy instalado en mi cuerpo; quizd esta
expresion es la que puede aclarar mejor las dificultades que asedian a la filo-
soffa cuando trata de precisar si simplemente “tengo” cuerpo o “soy” cuerpo
(Marias 1970: 148).

Somos corpédreos, del mismo modo que somos circunstanciales. El cuerpo
nos limita —no podemos volar, ni respirar bajo el agua—, pero esas limitaciones
se convierten en motor de invencidn y superacién mediante la técnica (Marfas,
1970: 156). De este modo, el cuerpo es simultineamente limite y posibilidad.

3.3. Corporeidad, sentidos y mundanidad

Para Marias, la corporeidad es inseparable de la mundanidad: es el modo
concreto en que existimos en un mundo dado. Por ser corpéreos, estamos situa-
dos en coordenadas espaciales que organizan nuestra percepcion: arriba/abajo,
izquierda/derecha, delante/detrds. La orientacién espacial se constituye, pues,
desde el cuerpo humano, que da lugar a vectores de sentido (Marias, 1970: 118).

A diferencia de los dngeles —que serfan circunstanciales, pero no locales— los
hombres estamos inexorablemente localizados. Esta localizacién estd mediada por
los sentidos, que poseen una jerarquia: la vista nos abre a la distancia, el oido a
la temporalidad, el tacto a la inmediatez de lo carnal. La corporeidad, en suma,
es la raiz de la apertura al mundo.

3.4. Sexualidad y diferencia estructural

La sexualidad merece en Marias un lugar especial. No basta con afirmar que
el ser humano es un ser “sexual” en sentido bioldgico; lo decisivo es que somos

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madlrid



124 | PEDRO JOSE GRANDE SANCHEZ

sexuados. La diferencia entre varén y mujer atraviesa toda la realidad personal y
social, configurando modos distintos de ser y de relacionarse.

La forma femenina de la vida humana, quiero decir esa forma personal,
empieza por la corporeidad, porque la realidad humana es intrinsecamente
corpérea. Mds atin, la corporeidad es la forma primaria en que encuentro
al otro, y es mi propia corporeidad la que hace que las demds cosas —y por
supuesto los otros hombres— la tengan. Yo encuentro todo lo humano par-
tiendo del cuerpo. Por supuesto yo no soy mi cuerpo; me encuentro con él
como con el resto de mi circunstancia; no lo he elegido, me gusta o no, tal
vez no funciona bien; pero no es que “tenga’ cuerpo, sino que soy corpdreo,
estoy constituido en y por mi corporeidad. Es, como he estudiado en la
Antropologia metafisica, una de las instalaciones fundamentales de la vida
humana” (Marias, 1980: 131).

El sexo humano no es una mera funcién, sino una estructura decisiva de la
vida (Marias, 1970: 159-169). Esta diferencia se inscribe en la corporeidad, pero
la trasciende, proyecténdose en la biografia, la cultura y la historia.

3.5. Corporeidad como interpretacion y expresion

Finalmente, Marfas subraya que el cuerpo no es un mero dato bioldgico, sino
que estd siempre interpretado cultural e histéricamente. La edad, la fuerza, la
belleza o la salud se viven segin significados sociales, que condicionan nuestras
decisiones vitales (Marias, 1962: 170). Ademds, el cuerpo es expresivo: en los
gestos, la postura o el rostro se manifiesta nuestro “quién”. La corporeidad, por
tanto, no es solo el lugar donde vivimos, sino también el medio a través del cual
nos comunicamos y proyectamos hacia los demds.

4. Husserl y Marias: dos perspectivas complementarias sobre la
corporeidad

En esta dltima parte sintetizamos las principales convergencias y divergencias
entre la fenomenologfa de Edmund Husserl y la antropologia metafisica de Julidn
Marias. Mientras que Husserl concibe el cuerpo como mediador perceptivo y

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madyrid



HUSSERL Y JULIAN MARfAS: HACIA UNA FENOMENOLOGIA SITUADA DEL CUERPO 1 125

condicién trascendental de la experiencia, Marfas amplia esta visién integrando
la dimensién biografica, histérica y cultural de la corporeidad.

4.1. Leib, Leibkérper y circunstancia

En Husserl, el cuerpo se articula en tres niveles: el Korper como cuerpo fisi-
co, el Leib como cuerpo vivido y el Leibkirper como cuerpo carnal que integra
ambas dimensiones (Hua IV: 144-151; 184-191). Marias, en cambio, interpreta
el cuerpo desde la tesis orteguiana “yo soy yo y mi circunstancia’, subrayando que
el cuerpo es inseparable de la circunstancia vital y biogrifica (Marias, 1970: 149).

Aqui resulta especialmente iluminadora la distincién husserliana entre Szick
(parte separable) y Moment (parte inseparable del todo). Marias recoge esta dis-
tincién para mostrar que, si bien fisicamente el cuerpo puede parecer un Szick,
en realidad —como cuerpo vivido— es un Moment inseparable de la vida humana
(Marfas, 1970: 49). Separado de su mundo vital, el cuerpo pierde su sentido
como cuerpo vivido y se reduce a mero cuerpo fisico (Kérper). Es inseparable,
por tanto, de su Umuwelt, del entramado de relaciones y significaciones en el que
la vida se realiza.

4.2. El cuerpo como mediacion y como biografia

Para Husserl, el cuerpo es el “punto cero” (Nullpunkt aller Orientierung)
desde el que se organiza el espacio (Hua IV: 158, 197). Esta idea se prolonga en
Marias, que denomina “valoraciones espaciales” a las referencias corporales que
estructuran la experiencia: arriba/abajo, derecha/izquierda, delante/detrds. Como
él mismo observa, si el cuerpo humano fuese radial como una estrella de mar, la
mundanidad adoptarfa otra estructura radicalmente distinta (Marfas, 1970: 154).

Ahora bien, mientras Husserl permanece en el nivel trascendental de la cons-
titucién, Marfas incorpora la dimensién biogréfica. El cuerpo no solo organiza
la percepcidn, sino que es el lugar desde el cual vivimos nuestra historia, nues-
tras relaciones y nuestros proyectos vitales. Aqui radica su propuesta de una
“antropologia metafisica’, que no se limita a describir condiciones formales de
experiencia, sino que piensa la vida como una realidad personal, irrepetible e
histérica.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madlrid



126 | PEDRO JOSE GRANDE SANCHEZ

4.3. Transparencia, opacidad y limites de la percepcion

Ambos filésofos coinciden en sefalar la peculiaridad del cuerpo como objeto
imperfecto de percepcién. Husserl subraya que “ciertas partes del cuerpo solo
puedo verlas en un peculiar acortamiento perspectivo, y otras (por ejemplo, la
cabeza) son invisibles para mi” (Hua IV: 159;199). Marias recoge este andlisis al
distinguir entre el cuerpo como transparente, mediacién hacia el mundo, y como
opaco, cuando se convierte en obstdculo —enfermedad, muerte— (Marias, 1970:
303). Esta ambivalencia refuerza la idea de que el cuerpo no puede reducirse a

objeto fisico, pero tampoco a pura interioridad.

4.4. Estructura sensorial y jerarquia de los sentidos

Husserl enfatiza el papel de la tactilidad como base del Leib: solo en el con-
tacto y las dobles sensaciones el cuerpo se constituye como vivido. Reconoce,
ademds, la necesidad de estudiar la funcién de los distintos grupos sensoriales,
subrayando el oido como un campo poco explorado (Hua IV: 149; 188-189).

Marias amplia este enfoque con la nocién de jerarquia de los sentidos
(Marfas, 1970: 137-138). Para él, los sentidos no se limitan a funciones bio-
l6gicas, sino que se organizan segin necesidades histéricas y culturales. Asi, en
épocas primitivas el olfato fue esencial para la supervivencia, mientras que en la
modernidad predominan vista, tacto y oido. Cada sentido revela un aspecto del
mundo: el tacto la efectividad de lo real, la visidn la estructura de las relaciones
espaciales, y el oido la dimensién envolvente y significativa del lenguaje.

¥ En este punto, la comparacién con Merleau-Ponty resulta esclarecedora. Vid. Phénoméno-

logie de la perception, Paris, Gallimard, 1989, p. 109-110. El fil6sofo francés insiste en la
“doble irreductibilidad” del cuerpo: no es ni mdquina cartesiana ni pura conciencia, sino
condicién encarnada de toda experiencia. Cfr. Serrano de Haro, A., “Espacialidad y dolor.
Meditaciones fenomenoldgicas”, en: Isegoria. Revista de Filosofia, N° 60, ene-jun, 2019, 115-
116. Marfas se sitia en esta misma linea, aunque anade la perspectiva personalista-biogréfica.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madyrid



HUSSERL Y JULIAN MARfAS: HACIA UNA FENOMENOLOGIA SITUADA DEL CUERPO 1 127

4.5. Del Umwelt biologico al mundo biogrdfico

Husserl analiza el cuerpo como inseparable de su Umwelt o mundo circun-
dante, en continuidad con la biologfa fenomenoldgica de Jakob von Uexkiill.
El cuerpo vivido se constituye siempre en interaccidon con su entorno natural:
respirar, alimentarse, habitar un espacio (Hua IV: 158; 198).

Marias amplia este concepto hacia lo biogréfico. El Umwelt humano no solo
incluye elementos naturales, sino también historia, cultura y proyectos persona-
les. El cuerpo humano no vive simplemente en interaccién con su medio biol4-
gico, sino en una circunstancia vital, que integra tiempo, sociedad y biografia.
Asi, el cuerpo es simultdneamente bioldgico, histérico y personal, mediador entre
naturaleza y cultura (Marfas, 1970: 121).

5. Conclusion

La comparacién entre Edmund Husserl y Julidn Marfas permite reconocer
una serie de continuidades y desplazamientos en la reflexién filoséfica sobre el
cuerpo. Ambos coinciden en situar la corporeidad en el ntcleo de la experiencia
humana, aunque con matices distintos. Para Husserl, el Leib es condicién tras-
cendental de la percepcién y mediacién originaria entre conciencia y mundo, de
modo que el cuerpo se constituye como punto cero de toda orientacién espacial,
portador de sensaciones localizadas y 6rgano de la motricidad. Marias, por su
parte, amplia este horizonte y lo desplaza hacia una antropologia metafisica en la
que la corporeidad aparece como forma empirica y biogrifica de la vida, modu-
lada por la circunstancia, la instalacién y las formas intrahumanas.

Las convergencias son evidentes: en ambos casos, el cuerpo no es un sim-
ple objeto fisico, sino mediacién constitutiva de la experiencia; su orientacién
espacial organiza el mundo vivido; su incompletitud perceptiva manifiesta la
ambivalencia entre transparencia y opacidad; y su sensoriedad funda la apertura
al mundo, aunque en Marias esta tltima se articule con una jerarquia histérica
y cultural de los sentidos.

Las divergencias, sin embargo, son igualmente significativas. Husserl piensa
el cuerpo en clave trascendental, como condicién de posibilidad de la experien-
cia perceptiva e intersubjetiva, mientras Marias lo interpreta en clave biografica,

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madlrid



128 | PEDRO JOSE GRANDE SANCHEZ

como instalacién empirica de una vida concreta. El primero introduce la nocién
de Leibkirper para dar cuenta de la unidad psicofisica; el segundo entiende el
cuerpo como modo de ser personal, expresién del “quién” que cada individuo es.
Asimismo, mientras Husserl habla del Umuwelt y del mundo de la vida, Marfas
radicaliza la nocién orteguiana de circunstancia, integrando proyectos, trayec-
torias e interacciones convivenciales.

El resultado de esta confrontacién es lo que aqui denominamos fenomenologia
situada del cuerpo. Se trata de una fenomenologia que reconoce, con Husserl,
el cardcter trascendental del Leib como condicién de posibilidad de toda expe-
riencia, pero que incorpora, con Marias, la dimensién biogréfica, histérica y
circunstancial de la corporeidad. El cuerpo es, en consecuencia, al mismo tiempo
condicién constitutiva de la experiencia y configuracién personal de un mundo
vivido. Esta doble perspectiva no solo rechaza las reducciones naturalistas, sino
que permite comprender la corporeidad como un dmbito donde se entrecruzan
lo trascendental y lo empirico, lo personal y lo social, lo vital y lo histérico,
abriendo asi un horizonte propio para la fenomenologia hispdnica del cuerpo.

Referencias bibliograficas

BarTAN, A. (2023).“Apuntes criticos a la distincidon Leib-Korper en Ideas I y la centra-
lidad del Leibkirper para la fenomenologia de la corporeidad” en: Investigaciones
Fenomenoldgicas, 20, pp. 33-54.

BerNET, R., KERN, 1., & MaRBACH, E. (1993). An Introduction to Husserlian Phenome-
nology. Evanston: Northwestern University Press.

GRANDE SANCHEZ, P. J., (2025). Julidn Marias. Madrid: Fundacién Emmanuel Mou-
nier.

GRANDE SANCHEZ, P J., (2025). Ortega y Gasset. Razén y perspectiva vital. Madrid:
Ciudad Nueva.

Hussery, E. (1950). Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrage. (Husserliana, I).
Den Haag: Martinus Nijhoff. Meditaciones Cartesianas, Trads. José Gaos y Miguel
Garcia-Baré, en: Fondo de Cultura Econémica, Madrid/México, 1985.

Husserw, E. (1976) Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen Phi-
losophie. Erstes Buch: Allgemeine Einfiihrung in die reine Phinomenologie. (Husser-
liana, III/1). Den Haag: Martinus Nijhoff. Trad. José Gaos, en: Fondo de Cultura
Econdémica, México, 1993.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madyrid



HUSSERL Y JULIAN MARfAS: HACIA UNA FENOMENOLOGIA SITUADA DEL CUERPO 1 129

Hussery, E. (1991). Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen Phi-
losophie. Zweites Buch: Phinomenologische Untersuchungen zur Konstitution. (Hus-
serliana, IV). Den Haag: Martinus Nijhoff. Trad. A. Zirién, en: Universidad Nacio-
nal Auténoma de México, 1997.

Lain ENTRALGO, D (1989). El cuerpo humano. Teoria actual. Madrid: Espasa-Calpe.

Marias, J. (1962). “La estructura corpérea de la vida humana”, en: Revista de Occidente,

1(1), 15-35.
Magrias, J. (1970). Antropologia metafisica. Madrid: Revista de Occidente.
Marias, J. (1980). La mujer en el siglo XX. Buenos Aires: Ediciones de Arte Gaglianone.
MERLEAU-PONTY, M. (1989). Phénoménologie de la perception, Paris: Gallimard.
Moran, D. (2000). Introduction to Phenomenology. London: Routledge.

ORTEGA Y GaASSET, J. “Vitalidad, alma espiritu” en: Obras Completas 11, Madrid: Taurus/
Fundacién J. Ortega y Gasset, 2005, pp. 566-592.

SAN MARTIN, ]J. “Apuntes para una teoria fenomenoldgica del cuerpo”, en: Rivera de
Rosales, J. & Lépez Sdenz, M.2 del Carmen (coords.), EL cuerpo. Perspectivas filoséfi-
cas. Madrid: UNED, 2002, pp. 133-164.

SErRrANO DE HARro, A. (ed.) (2010). Cuerpo vivido. Madrid: Encuentro.

SErrANO DE Haro, A. (2019). “Espacialidad y dolor. Meditaciones fenomenoldgicas”,
en: Isegoria. Revista de Filosofia, N° 60, ene-jun, 115-116.

Zauavi, D. (1999). Self-awareness and Alterity. Evanston: Northwestern University
Press.

Zanavt, D. (2003). Husserls Phenomenology. Stanford: Stanford University Press.

Enviado: 15/09/2025
Aceptado: 20/10/2025

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madlrid



