
HUSSERL Y JULIÁN MARÍAS: HACIA UNA 
FENOMENOLOGÍA SITUADA DEL CUERPO 

HUSSERL AND JULIÁN MARÍAS: TOWARD A 
SITUATED PHENOMENOLOGY OF THE BODY

Pedro José Grande Sánchez

Universidad Complutense de Madrid
pgrand01@ucm.es

Resumen: Este artículo compara la concepción del cuerpo en Edmund Husserl y Julián 
Marías para mostrar cómo, partiendo de la distinción husserliana Leib/Körper y de la centra-
lidad del cuerpo en la orientación espacial, las afecciones localizadas y la motricidad, la antro-
pología metafísica de Marías amplía la fenomenología trascendental hacia una comprensión 
biográfica y circunstancial de la corporeidad. Sostengo que la noción de Marías de estructura 
empírica y forma de instalación del viviente integra la corporeidad en una ontología personal 
y biográfica, sin abandonar el rigor fenomenológico. El resultado es una propuesta en la que 
el cuerpo no solo media la experiencia (Husserl), sino que constituye el modo personal de 
estar-en-el-mundo (Marías). La comparación permite delinear convergencias (cuerpo como 
centro de orientación, unidad psicofísica, papel del tacto) y divergencias (trascendentalidad 
perceptiva vs. biografía y circunstancia), iluminando una fenomenología del cuerpo situada.

Palabras clave: fenomenología, corporeidad, antropología metafísica, Julián Marías, Husserl.

Abstract: This article compares Edmund Husserl’s and Julián Marías’s accounts of 
the body. Starting from Husserl’s Leib/Körper distinction and his emphasis on bodily 
orientation, localized sensations, and motility, I argue that Marías’s metaphysical anthro-
pology widens transcendental phenomenology by integrating a biographical and cir-
cumstantial understanding of embodiment. Marías’s notions of empirical structure and 
installation articulate the body as the personal way of being-in-the-world, beyond mere 
perceptual mediation. The comparison reveals convergences (the body as zero-point of 
orientation, psychophysical unity, the primacy of touch) and divergences (transcenden-
tal-perceptual focus vs. biographical-circumstantial focus), paving the way for a situated 
phenomenology of the body.

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madrid

mailto:pgrand01@ucm.es


Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madrid

Pedro José Grande Sánchez110

Keywords: Phenomenology, Embodiment, Metaphysical Anthropology, Julián 
Marías, Husserl.

1. Introducción

En 2010, Agustín Serrano recopiló bajo el título Cuerpo vivido1 una serie 
de ensayos de filósofos españoles del siglo XX, entre ellos José Ortega y Gasset, 
José Gaos, Joaquín Xirau y Leopoldo-Eulogio Palacios. A esa selección añadió 
su propio análisis fenomenológico de la atención y el dolor, con la intención de 
mostrar que la filosofía del cuerpo sigue siendo, en el siglo XXI, un tema central 
y de creciente interés dentro de la tradición hispanohablante2.

Sabemos que Ortega y Gasset, durante su estancia en Marburgo en 1911, 
entró en contacto con la fenomenología husserliana a través de las Investigaciones 
lógicas, en compañía de Nicolai Hartmann3. Más tarde, en Madrid, conoció tam-
bién las Ideas I. Su magisterio dio origen a la llamada “Escuela de Madrid”, inte-
grada por pensadores como Manuel García Morente, Xavier Zubiri, José Gaos, 
Joaquín Xirau, María Zambrano, Rodríguez Huéscar o Julián Marías. Aunque 
cada uno de ellos desarrolló un camino propio, compartían un punto de partida 
común: la filosofía orteguiana, impregnada de la impronta fenomenológica.

Un hito en esta tradición es el ciclo de conferencias de Ortega de 1925, titu-
lado Vitalidad, alma, espíritu4. Allí se plantea que el cuerpo humano constituye 
un objeto único en el universo, pues es accesible desde dos perspectivas hetero-
géneas: desde fuera, como cualquier objeto natural, y desde dentro, como expe-
riencia inmediata y vivida. Para nombrar esta segunda perspectiva, Ortega acuñó 

1   Serrano de Haro, A. (ed.) (2010). Cuerpo vivido. Madrid: Encuentro.
2   Prueba de ello es el grupo de investigación coordinado por Agustín Serrano de Haro (Ins-
tituto de Filosofía, CSIC), que desde hace más de una década desarrolla proyectos financiados 
por el Gobierno de España dedicados al estudio fenomenológico del cuerpo y de las experien-
cias de dolor y gozo, consolidando así una línea de trabajo de referencia en el ámbito hispa-
nohablante.
3   De especial interés resulta la reciente edición de la correspondencia entre Ortega y Nicolai 
Hartmann: Lesczyna, D. (2019). “Ortega y sus condiscípulos de la escuela de Marburgo: la 
correspondencia con Nicolai Hartmann”. Revista de Estudios Orteguianos, 38, 121-145.
4   Ortega y Gasset, J. “Vitalidad, alma espíritu” en: Serrano de Haro, A, op. cit., pp. 15-52; 
también en: Obras Completas II, Madrid: Taurus/Fundación J. Ortega y Gasset, 2005, pp. 
566-592.



Husserl y Julián Marías: Hacia una fenomenología situada del cuerpo 

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madrid

111

el término intracuerpo, identificándolo con la vitalidad. Aunque este concepto 
no tuvo un desarrollo sistemático posterior, introducía una intuición decisiva: 
el cuerpo propio no es mera cosa ni simple organismo, sino realidad vivida en 
primera persona, núcleo de la identidad y condición de la persona.

En este marco, Ortega describe la “gran topografía de nuestro ser íntimo” 
mediante tres estratos: la vitalidad como núcleo íntimo del yo, la esfera afectiva 
(alma) y la esfera intelectual-volitiva (espíritu). Este trabajo constituye “la primera 
aproximación explícita de la fenomenología hispanohablante a la cuestión del 
propio cuerpo5.

Ahora bien, el cuerpo, más allá de ser una entidad biológica o un objeto 
físico, debe comprenderse como centro constitutivo de nuestra percepción del 
mundo y de nuestra identidad personal. Este desafío filosófico requiere el cruce 
de diversas perspectivas. Por ello, este estudio propone un diálogo entre dos 
enfoques. En primer lugar, Edmund Husserl, cuya fenomenología trascendental 
distingue entre el Leib (cuerpo vivido) y el Körper (cuerpo físico), situando el 
cuerpo como condición de posibilidad de la experiencia, centro de orientación 
y de relaciones intersubjetivas.

En segundo lugar, el filósofo Julián Marías, heredero directo de Ortega, con-
cibe el cuerpo como dimensión biográfica, inseparable de la persona. Para él, la 
corporeidad no es un simple instrumento, sino la forma misma de instalación 
del viviente en su circunstancia, portadora de posibilidades y limitaciones.

En contraste, en Husserl el cuerpo vivido (Leib) no se entiende en senti-
do empírico, sino trascendentalmente, como condición de posibilidad de toda 
experiencia del mundo. En la Meditación quinta (Hua I, 121-177; 149-221), el 
cuerpo propio se revela como el único objeto dentro del mundo natural que no es 
mera cosa física, sino cuerpo vivo, sede de sensaciones y mediación entre el yo y 
el mundo. Su carácter de “instrumento” no debe entenderse, por tanto, como un 
medio exterior o una herramienta corporal –como el piloto respecto a la nave–, 
sino como la condición trascendental que hace posible toda correlación entre la 
subjetividad y el mundo. El cuerpo es el modo en que el yo actúa y padece en 
el mundo, la instancia constitutiva mediante la cual toda experiencia adquiere 
sentido perceptivo y práctico.

5   Cf. Grande Sánchez, P. J., “Ortega y la fenomenología: vitalidad, alma, espíritu” en: Ortega 
y Gasset. Razón y perspectiva vital. Madrid: Ciudad Nueva, 2025, pp. 135-151



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madrid

Pedro José Grande Sánchez112

Así, mientras Husserl mantiene el horizonte trascendental –la reducción que 
reconduce toda objetividad a sus condiciones de constitución en la conciencia–, 
Marías se sitúa en un plano intermedio entre lo a priori y lo empírico, que él 
mismo denomina “estructura empírica”. Esta expresión indica la trama biográfica 
y circunstancial en la que el ser humano está instalado, sin alcanzar la radicalidad 
constitutiva de lo trascendental husserliano. Ahora bien, de esta confrontación 
surge la siguiente tesis que proponemos: La fenomenología del cuerpo se enri-
quece cuando la mediación trascendental del Leib husserliano se articula con la 
vida biográfica y la circunstancia de Marías; el cuerpo pasa así de ser condición de 
posibilidad perceptiva a constituirse como núcleo personal de la realidad vivida.

En este sentido, proponemos subrayar la pertinencia de una fenomenología 
del cuerpo situada, que integre la dimensión trascendental y la biográfica, per-
mitiendo una comprensión más completa del ser humano como ser corporal.

2. El cuerpo en la fenomenología husserliana

Para comprender la centralidad del cuerpo en el sistema fenomenológico de 
Husserl6, nos detendremos en cinco ejes fundamentales expuestos en el capítulo 
tercero de la segunda sección de Ideen II (Ideas relativas a una fenomenología pura 
y una filosofía fenomenológica)7. En este núcleo de la obra, Husserl examina la 
corporeidad no solo como dato empírico, sino como condición trascendental de 
posibilidad de la experiencia. Así, se pone de relieve la distinción –y al mismo 
tiempo el entrelazamiento– entre Leib (cuerpo vivido) y Körper (cuerpo físico); 
el cuerpo como Nullpunkt aller Orientierung (punto cero de todas las orientacio-
nes); las sensaciones localizadas o Empfindnisse (ubiestesias), en contraste con las 
meras sensaciones externas; la primacía de la esfera táctil frente a la visual, que 
revela el Doppelsinn der Empfindung (doble sentido de la sensación); y, finalmen-
te, la espacialidad y motricidad, que confieren al cuerpo su papel de órgano de 
la voluntad y agente constitutivo del mundo percibido. Estos aspectos, lejos de 
constituir temas dispersos, configuran una verdadera fenomenología del cuerpo 

6   Para una mayor profundización se recomienda el trabajo de Javier San Martín: “Apuntes 
para una teoría fenomenológica del cuerpo”, en: Rivera de Rosales, J. & López Sáenz, M.ª del 
Carmen (coords.), El cuerpo. Perspectivas filosóficas. Madrid: UNED, 2002, pp. 133-164.
7   El análisis aquí desarrollado se apoya en la edición de Ideas II incluida en el volumen IV de 
Husserliana, preparada por Marly Biemel en 1952, así como en la traducción al castellano de 
Antonio Zirión, publicada por la Universidad Nacional Autónoma de México en 1997.



Husserl y Julián Marías: Hacia una fenomenología situada del cuerpo 

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madrid

113

que permite comprender cómo, para Husserl, el ser humano no simplemente 
“tiene” un cuerpo, sino que en cierto sentido es su cuerpo en tanto apertura 
originaria al mundo8.

2.1. Entre lo vivido y lo físico: la tensión Leib/Körper

Como es sabido, en Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenolo-
gischen Philosophie. Erstes Buch (Ideas I), Husserl introduce la noción de cuerpo 
vivido (Leib) como un objeto constituido por la conciencia: “El papel mismo 
con sus propiedades objetivas, su extensión en el espacio, su situación objetiva 
relativamente a esa cosa espacial que se llama mi cuerpo, no es una cogitatio, sino 
un cogitatum, no es una vivencia de percepción, sino un percepto”9. Este cuerpo 
no es meramente físico; su significado emerge de la experiencia subjetiva. Leib es 
el cuerpo tal como se nos da en la inmediatez vivida, no como un objeto externo, 
sino como una parte constitutiva de nuestra propia existencia. Es el cuerpo que 
siente, percibe y actúa (Zahavi, 1999: 92-97). Cuando experimentamos el dolor 
en una mano, no percibimos ese dolor como algo ajeno o externo; lo vivimos 
como algo propio. Es en esta dimensión del cuerpo donde se entrelazan la per-
cepción, las emociones y la acción

Por contraste, Körper designa el cuerpo entendido como objeto o cosa del 
mundo físico, análogo a cualquier otro ente que puede ser medido y analizado 
desde una perspectiva externa, como hace la biología o la física. Cuando Hus-
serl explora la dualidad entre el cuerpo físico (Körper) y el cuerpo vivido (Leib), 
señala que el primero aparece como un correlato inmediato de la intuición 

8   Para una profundización en esta problemática puede consultarse el trabajo de Ariela Battán 
Horenstein: “Apuntes críticos a la distinción Leib-Körper en Ideas II y la centralidad del Lei-
bkörper para la fenomenología de la corporeidad” en: Investigaciones Fenomenológicas, 20, 
2023, pp. 33-54, donde se examina el uso husserliano de los términos relativos a la corporei-
dad en Ideas II, con especial atención al concepto de Leibkörper. La autora sostiene que este 
término no puede reducirse a la clásica oposición Leib/Körper, pues abre una dimensión 
propia de la experiencia. Asimismo, analiza críticamente las lecturas de E. Behnke (1996) y 
N. Depraz (2001), mostrando la relevancia del Leibkörper para la fundamentación de una 
auténtica fenomenología de la corporeidad.
9   Husserl, E. (1976) Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philoso-
phie. Erstes Buch: Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie. (Husserliana, III/1). 
Den Haag: Martinus Nijhoff, p. 71. La traducción utilizada es la de José Gaos en Fondo de 
Cultura Económica, México, 1993, p. 79



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madrid

Pedro José Grande Sánchez114

sensible. Mi cuerpo físico se percibe como un objeto más entre las realidades 
que existen en el mundo, compartiendo con ellas propiedades como la visibili-
dad, la tangibilidad y su carácter fragmentario. Sin embargo, mi cuerpo vivido 
trasciende esta condición al ser la base de mi experiencia subjetiva y de toda 
intencionalidad práctica.

Por otro lado, el Leib es indispensable para cualquier forma de percepción, 
ya que actúa como mediador entre el yo y el mundo. Nuestro cuerpo nunca está 
ausente del campo perceptivo10. Por medio de sus órganos –los ojos, las manos, 
los oídos– el cuerpo posibilita la interacción con el entorno, mientras que la 
movilidad cinestésica conecta las experiencias perceptivas con la acción del yo. 
Las cinestesias, esos “yo muevo” (Ich bewege) o “yo hago” (Ich tue), constituyen 
una unidad fundamental en la interacción del sujeto con el mundo (Bernet, Kern 
& Marbach, 1993: 160-165).

En Ideas II, Husserl amplía esta perspectiva y asigna al cuerpo un papel más 
dinámico, considerándolo como co-constituyente de la realidad junto con la 
conciencia. 

El cuerpo es, ante todo, el medio de toda percepción; es el órgano de la 
percepción; concurre necesariamente en toda percepción. En el ver, el ojo 
está dirigido a lo visto (…) Al palpar, la mano se desliza sobre los objetos… 
(Hua IV: 56; 88). 

Con la introducción del término Leibkörper (cuerpo corporal), Husserl apun-
ta a un ámbito intermedio que integra elementos del cuerpo físico y del cuer-
po vivido, sin reducirlo a lo meramente material (res extensa cartesiana). Este 
concepto no es una mera síntesis terminológica, sino un intento de abordar la 
complejidad de la corporeidad humana, en tanto que estructura psicofísica que 
opera como bisagra entre lo natural y lo espiritual.

En efecto, Husserl reconoce que el Leibkörper juega un papel central 
en la constitución de la realidad: los cuerpos humanos, al ser portadores de 

10   Husserl, E. (1991). Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philoso-
phie. Zweites Buch: Phänomenologische Untersuchungen zur Konstitution. (Husserliana, IV). 
Den Haag: Martinus Nijhoff. p. 144. En la traducción de Zirión, op. cit., p. 184. En adelan-
te se citará: Hua, número de volumen, seguido de página y a continuación la traducción 
indicada en español.



Husserl y Julián Marías: Hacia una fenomenología situada del cuerpo 

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madrid

115

propiedades psíquicas y espirituales, se sitúan en un nivel ontológico distinto al 
de las cosas puramente físicas. Así, el Leibkörper se convierte en vínculo esencial 
entre la materialidad del mundo y la subjetividad humana.

Yo, el hombre como objeto de la naturaleza, soy cuerpo corporal, y 
el cuerpo corporal es –considerado egoísta-subjetivamente– objeto de mi 
entorno en el ‘aquí’ y está, considerado objetivamente, en el lugar del espacio 
objetivo que se exhibe en el aquí subjetivo (Hua IV: 203; 250).

Dentro de este contexto, el cuerpo físico (Körper) es percibido mediante 
los sentidos, pero siempre mediado por el Leib, que actúa como punto cero de 
orientación y como base de toda experiencia sensible (Battán, 2023: 51-52). La 
integración de la corporeidad en el mundo de la vida evidencia su condición 
fundamental como anclaje entre el sujeto y la realidad circundante.

2.2. El cuerpo como brújula: el Nullpunkt aller Orientierung

Ya hemos mencionado que Husserl concibe el cuerpo humano como una 
realidad única, simultáneamente cosa material (Körper) y realidad vivida (Leib). 
Aunque comparte propiedades con otros objetos del mundo natural –visibili-
dad, extensión y tangibilidad– el cuerpo no puede reducirse a una cosa más de 
la naturaleza material. Este carácter dual es esencial para comprender cómo el 
cuerpo se constituye en un centro de orientación para la experiencia subjetiva 
(Moran, 2000: 172).

En este sentido, el cuerpo ocupa una posición central en la percepción del 
mundo. Según Husserl, cada sujeto experimenta el entorno desde su propia 
perspectiva corporal, con el cuerpo funcionando como el Nullpunkt aller Orien-
tierung (punto cero de todas las orientaciones). Este punto central no es un 
lugar físico en el espacio, sino la referencia última desde la cual se organiza toda 
vivencia espacial. Las cosas aparecen en relación con el cuerpo: están “aquí”, 
“allá”, “arriba”, “abajo”, “a la derecha” o “a la izquierda”. Estas direcciones no 
existen de modo absoluto, sino únicamente en función de la ubicación y estruc-
tura corporal del sujeto (Zahavi, 2003: 98-99). Por ejemplo, lo que está “lejos” 
se entiende como lejos del cuerpo del observador; la “derecha” se define como el 
lado derecho de su cuerpo. La movilidad libre (freie Bewegung) del cuerpo per-
mite reconfigurar continuamente la experiencia del espacio: aunque los objetos 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madrid

Pedro José Grande Sánchez116

mantienen su posición relativa, la orientación cambia a medida que el cuerpo 
se desplaza. En este proceso, el cuerpo permanece como el centro inmutable de 
referencia en la vivencia.

Ahora bien, a diferencia de otros objetos del mundo, el cuerpo propio pre-
senta una peculiaridad decisiva: no puede ser percibido como un objeto externo 
completo. El sujeto puede variar su posición respecto de las cosas para observarlas 
desde distintos ángulos, pero no respecto de sí mismo. Algunas partes, como 
las manos, son visibles solo en perspectivas limitadas; otras, como la cabeza o el 
rostro, permanecen invisibles. Esta peculiar relación resalta la ambivalencia del 
cuerpo: es simultáneamente el medio a través del cual percibimos el mundo y 
un objeto que percibimos de manera incompleta. 

El cuerpo humano, además, forma parte del nexo causal del mundo físico. 
Sus movimientos pueden describirse desde la perspectiva de la causalidad natural, 
pero Husserl distingue entre movimientos “espontáneos” o “libres”, originados en 
la voluntad del sujeto, y movimientos “pasivos”, experimentados como impues-
tos desde fuera. En el primer caso, el sujeto vive una conexión inmediata entre 
la decisión y el movimiento corporal: “yo muevo mi mano” (ich bewege meine 
Hand). En el segundo caso, el movimiento aparece como algo que le ocurre al 
cuerpo: “mi mano es movida” (meine Hand wird bewegt) (Hua IV: 160; 199). 
Esta distinción pone de manifiesto la doble naturaleza del cuerpo: es, al mismo 
tiempo, un ente material sujeto a leyes físicas y una entidad vivida vinculada a 
la subjetividad.

Por último, el cuerpo actúa como puente entre procesos físicos y psíquicos. Si 
el cuerpo se enfría, el sujeto experimenta la sensación de frío; si recibe un golpe, 
siente dolor. Estas experiencias muestran que los fenómenos físicos y los vividos 
se entrelazan de manera inseparable en la corporeidad. Sin embargo, Husserl 
subraya que esta relación no es uniforme ni mecánica, sino que involucra una 
compleja interacción entre el cuerpo propio y el entorno. Por ejemplo, cuando 
un rayo de luz ilumina una mano, el proceso físico no conduce de manera inme-
diata a una sensación de color en la mano. En este sentido, el cuerpo constituye 
un intermediario único entre el mundo físico y la experiencia subjetiva, siendo, 
en palabras de Husserl, el “aquí” (das Hier) desde el cual se organiza toda per-
cepción (Hua IV: 202; 249). De este modo, el cuerpo se erige como punto de 
referencia fundamental que orienta nuestra relación con el espacio, los objetos 
y las demás personas.



Husserl y Julián Marías: Hacia una fenomenología situada del cuerpo 

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madrid

117

2.3. Sensaciones encarnadas: las Empfindnisse o ubiestesias

Husserl distingue dos tipos fundamentales de sensibilidad. Por un lado, están 
las meras sensaciones (Empfindungen) de colores, sonidos, olores o sabores, que 
pertenecen al campo perceptivo externo y se refieren a objetos en el mundo. 
Por otro lado, encontramos las Empfindnisse o sensaciones corporales internas, 
que no solo se sienten, sino que se experimentan como localizadas en el propio 
cuerpo: el calor en la mano, el frío en los pies, la presión de la ropa sobre los 
hombros. Estas sensaciones son fenómenos del cuerpo vivido, indisociables de 
la interioridad carnal (Hua IV: 144-147; 184-187).

Es importante señalar que estos dos tipos de sensibilidad no son excluyentes, 
sino estructuras diferenciadas que se entrecruzan. Mientras que las Empfindungen 
externas poseen un carácter espacial inherente y permanente, las Empfindnisse 
guardan una conexión íntima con el Leib. El cuerpo, en tanto objeto físico, 
comparte con otros entes propiedades como la extensión, la forma o la dureza; 
pero, en tanto cuerpo vivido, posee la capacidad única de experimentar sensacio-
nes localizadas que los objetos puramente materiales no pueden tener (Zahavi, 
1999: 106).

Un ejemplo clásico de Husserl aclara esta ambivalencia: si la mano izquierda 
toca la derecha, ambas se perciben como objetos físicos, con cualidades como 
suavidad, dureza o temperatura. Sin embargo, simultáneamente se despliega un 
segundo nivel: la mano izquierda siente el contacto como afección interna, mien-
tras que la mano derecha vive el acto como una acción ejecutada. De este modo, 
se produce el fenómeno de las “dobles sensaciones” (die Doppelempfindungen). 
En este entrecruzamiento, cada mano se vive a sí misma y a la otra en una inte-
racción recíproca, mostrando cómo el cuerpo puede ser al mismo tiempo sujeto 
y objeto de la experiencia (Hua IV: 147; 187)

Esta duplicidad perceptiva –la mano que toca y es tocada– distingue radical-
mente al cuerpo de cualquier otro objeto físico. En este sentido, el cuerpo huma-
no presenta una posición ambivalente: es simultáneamente cosa natural y campo 
de sensación vivida. Las Empfindnisse revelan, así, el doble carácter de toda expe-
riencia corporal, en la que percepción y afección se entrelazan inseparablemente.

Cuando interactuamos con objetos o con nuestro propio cuerpo, este doble 
carácter se manifiesta con claridad. Por un lado, aparecen las Empfindungen, es 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madrid

Pedro José Grande Sánchez118

decir, la percepción de objetos externos, como la dureza de la mesa o la lisura del 
vidrio de un pisapapeles. Por otro lado, emergen las Empfindnisse, experiencias 
internas del cuerpo, como la presión sentida en la palma o el frío localizado en 
un dedo.

Este desdoblamiento muestra que la corporeidad no puede comprenderse ni 
como simple cosa extensa ni como pura subjetividad, sino como síntesis vivida 
en la que se articula lo material y lo fenomenológico.

2.4. La intimidad del tacto 

En efecto, Husserl reconoce que el Leibkörper juega un papel central en la 
constitución de la realidad: los cuerpos humanos, al ser portadores de propie-
dades psíquicas y espirituales, se sitúan en un nivel ontológico distinto al de las 
cosas puramente físicas (Hua IV: 150, 189). Así, el Leibkörper se convierte en 
vínculo esencial entre la materialidad del mundo y la subjetividad humana.

Husserl sostiene que la tactilidad constituye una estructura fundamental 
de la experiencia y que, además, define la intimidad propia del cuerpo vivi-
do (Leib). Las sensaciones táctiles –el calor, el frío, la presión o el dolor– no 
deben entenderse como propiedades de la materia física del cuerpo, sino como 
manifestaciones localizadas, Empfindnisse o ubiestesias. Estas sensaciones están 
indisolublemente vinculadas al cuerpo en tanto realidad que se siente a sí misma 
desde dentro y en relación con el mundo. Solo un cuerpo vivido, capaz de ser 
portador de sensaciones, puede dar lugar al fenómeno de las dobles sensaciones: 
una misma sensación táctil puede experimentarse tanto como propiedad de un 
objeto externo cuanto como sensación localizada en el cuerpo que percibe.

Husserl distingue aquí de manera fundamental la esfera táctil de la visual. En 
la tactilidad, el cuerpo aparece tanto como objeto externo (Körper) –por ejem-
plo, un dedo palpado por otro dedo– cuanto como cuerpo propio que siente 
(Leib). Este fenómeno produce la duplicidad perceptiva: el cuerpo que palpa es, 
al mismo tiempo, palpado. En contraste, en la percepción visual, el ojo no apa-
rece como órgano que pueda “verse viendo” o experimentarse a sí mismo como 
órgano de visión. La experiencia visual, en este sentido, carece de la espacialidad 
íntima que es propia de la tactilidad.



Husserl y Julián Marías: Hacia una fenomenología situada del cuerpo 

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madrid

119

Husserl subraya que un sujeto carente de tactilidad no podría experimentar 
un cuerpo vivido. Si bien podría delimitar visualmente un contorno corporal 
–como ocurre en representaciones de espectros o fantasmas–, este carecería de 
la intimidad espacializada que define al cuerpo como portador de sensaciones. 
La tactilidad proporciona el “aquí absoluto” (das absolute Hier) en el que el yo se 
siente y se sufre a sí mismo sin posibilidad de distanciamiento.

Este carácter del cuerpo como vivido surge precisamente de la localización 
carnal de las sensaciones, en contraposición a las propiedades extensas de las cosas 
materiales. Las sensaciones táctiles no son estados de la materia, sino fenómenos 
que se identifican con la manera en que el cuerpo está presente para el sujeto. 
Dicho de otra manera: aunque el cuerpo puede ser visto como cualquier otro 
objeto, solo deviene cuerpo vivido a través de las sensaciones táctiles, el dolor y 
otras vivencias localizadas.

Por otro lado, Husserl destaca que la tactilidad constituye la base para la 
integración de otras experiencias sensoriales –visuales, auditivas, olfativas– en 
la constitución del cuerpo propio. Mientras que dichas percepciones permiten 
delimitar el cuerpo como objeto en el mundo, es la tactilidad la que funda su 
unidad vivida y su condición de sujeto de experiencia.

Un ejemplo puede ilustrar esta fenomenología: si sostenemos un cubo de 
hielo, por un lado percibimos el frío y la textura del hielo (ser-tocante), pero, al 
mismo tiempo, sentimos la piel de los dedos reaccionando a ese frío (ser-tocado). 
Esta doble percepción, posible únicamente en virtud del cuerpo vivido, es esen-
cial para nuestra relación con el mundo y constituye la experiencia más inmediata 
de nuestra encarnación.

2.5. Motricidad y mundo: el cuerpo como órgano de la voluntad

En efecto, Husserl reconoce que el Leibkörper juega un papel central en la 
constitución de la realidad: los cuerpos humanos, al ser portadores de propie-
dades psíquicas y espirituales, se sitúan en un nivel ontológico distinto al de las 
cosas puramente físicas. Así, el Leibkörper se convierte en vínculo esencial entre 
la materialidad del mundo y la subjetividad humana.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madrid

Pedro José Grande Sánchez120

El último aspecto que debemos considerar es la motricidad, que para Husserl 
resulta esencial en la constitución de nuestra experiencia del espacio. El cuerpo no 
es solo un receptor pasivo de estímulos; es también un agente activo en el espacio y 
en el tiempo. El cuerpo es el órgano de la voluntad, el único objeto que el yo puro 
puede mover de manera espontánea e inmediata. Esto lo convierte en un medio 
singular a través del cual el sujeto puede actuar sobre el mundo. Pensemos, por ejem-
plo, en el simple gesto de mover una mano para empujar o levantar un objeto: un 
acto aparentemente trivial que, sin embargo, manifiesta la unidad fenomenológica 
de voluntad, motricidad y corporalidad.

De algún modo, es por el cuerpo que hay espacio, y es a través del cuerpo que 
el espacio adquiere orientación y sentido. Sin esta orientación que surge de nues-
tra corporalidad vivida, el espacio se reduciría a una abstracción vacía, carente de 
significación. Como subraya Zahavi (1999: 107), la motricidad no solo organiza 
el campo perceptivo, sino que posibilita la constitución de un mundo habitable. 
Así, el cuerpo no simplemente existe “en” el espacio: él mismo da lugar al espacio al 
estructurarlo mediante el movimiento y la percepción.

Esto nos lleva a una característica esencial: el cuerpo se constituye como una uni-
dad dual. Por un lado, es el cuerpo percibido y visible, el Körper, objeto físico entre 
los demás entes del mundo. Por otro, es el cuerpo vivido y percipiente, el Leib, el 
que siente, actúa y experimenta desde una perspectiva interna. Esta unidad fenome-
nológica es central en Husserl porque, aunque podamos distinguir abstractamente 
ambas dimensiones, en la experiencia concreta se dan siempre como una sola: el 
cuerpo que siente es el mismo cuerpo que vemos y movemos (Moran, 2000: 166).

La integración entre cuerpo, percepción y movimiento no solo organiza el 
espacio, sino que también fundamenta la constitución del mundo objetivo. En la 
interacción motriz y sensorial con el entorno, el cuerpo posibilita que los objetos se 
manifiesten como cosas físico-espaciales. Al tocar un objeto con la mano, por ejem-
plo, no solo percibimos su textura, dureza o temperatura, sino que estas sensaciones 
aparecen siempre localizadas y vinculadas a la extensión del cuerpo en el espacio. 
En este sentido, la motricidad constituye el correlato dinámico de la percepción, 
asegurando la síntesis entre lo sensible y lo práctico.

Además, el cuerpo no es únicamente un agente motriz, sino también un campo 
de sensibilidad. No se limita a ser una estructura física, sino que constituye el lugar 
donde emergen sensaciones, sentimientos y vivencias profundas. Husserl muestra 
que el cuerpo no solo percibe el mundo externo, sino que también es el espacio 



Husserl y Julián Marías: Hacia una fenomenología situada del cuerpo 

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madrid

121

donde se experimentan emociones como el placer, el dolor o el bienestar. Estas 
sensaciones localizadas –la tensión en un músculo, el alivio al relajarlo– constitu-
yen la base de valores y actos intencionales, como la alegría, la preocupación o la 
disposición volitiva.

En conclusión, para Husserl el cuerpo no es simplemente una cosa que “tene-
mos”, sino algo que “somos”. Es el punto de partida de toda orientación espacial, el 
mediador de nuestras percepciones, el lugar donde se inscriben nuestras emociones 
y el vehículo de la voluntad. En definitiva, constituye la condición trascendental de 
toda experiencia posible.

3. Corporeidad en Julián Marías: estructura empírica e instalación

Para abordar la reflexión de Julián Marías sobre la corporeidad, me centraré en 
dos textos clave: su artículo “La estructura corpórea de la vida humana” (Revista de 
Occidente, 1962), y su obra Antropología metafísica (1970), escrita a partir de 1968. 
Ambos textos prolongan la herencia orteguiana, pero la reformulan en un horizonte 
personalista y biográfico. La corporeidad en Julián Marías se articula en torno a 
estas cinco dimensiones: la instalación, la transparencia/opacidad, la mundanidad 
sensorial, la sexualidad y la interpretación expresiva. A través de ellas, Marías muestra 
que el cuerpo no es un objeto que tenemos ni una esencia que nos determina por 
completo, sino la forma radical en que somos en el mundo, inseparable de nuestra 
biografía y de nuestra circunstancia11.

 3.1. Instalación y formas intrahumanas

El concepto de instalación es una de las aportaciones más originales de Marías. 
Vivir no es simplemente estar “dentro” de un mundo, sino estar instalado en él de 
un modo concreto y personal (Marías, 1962: 161). Esta instalación no equivale a 
una localización espacial, sino al modo singular en que nos proyectamos vitalmente 
desde un cuerpo, una lengua, una cultura y una circunstancia. La corporeidad y la 
mundanidad constituyen, en este sentido, formas radicales de instalación: es a través 
del cuerpo que habitamos el mundo.

11  Cf. Grande Sánchez, P. J. (2025). Julián Marías. Madrid: Fundación Emmanuel Mounier, 
pp. 55-117.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madrid

Pedro José Grande Sánchez122

Además, Marías introduce las formas intrahumanas –género, edad, lengua, cla-
se social– que modifican y diversifican la estructura empírica de la vida humana 
(Marías, 1970: 97–106). Estas diferencias no afectan a la estructura analítica –que 
incluye los caracteres universales de toda existencia, como la circunstancialidad, la 
temporalidad o la corporeidad–, pero sí transforman el modo empírico en que esa 
vida se realiza.

En este sentido, Marías distingue con precisión entre la estructura analítica, 
que corresponde a la vida –mi vida– en su nivel radical y universal, y la estructura 
empírica, que constituye “el conjunto de las estructuras empíricas con que se nos 
presenta la vida humana” (Marías, 1970: p. 94). 

Las formas intrahumanas son, pues, modulaciones internas de la estructura 
empírica a través de las cuales la vida se concreta en diversidad de modos históricos 
y biográficos. Por ello, la perspectiva de Marías se sitúa en un plano intermedio 
entre lo a priori y lo empírico: su fenomenología del cuerpo y de la vida humana no 
es trascendental en sentido husserliano, sino antropológica, centrada en las formas 
empíricas en que la persona se instala en su circunstancia. 

La antropología en el sentido plenario y adecuado de este término sería la 
ciencia de esta estructura empírica; mientras que la teoría de la vida humana 
como realidad radical es la metafísica. Este me parece ser el verdadero lugar 
teórico del problema del hombre, porque este es el lugar efectivo de su realidad. 
Este es el dominio de nuestra investigación; la estructura empírica de la vida 
humana (Marías, 1970: 94-95).

3.2. Transparencia, opacidad y corporeidad como límite/posibilidad

El cuerpo humano se nos da habitualmente como transparente: es el medio 
invisible a través del cual percibimos el mundo. No vemos nuestro cuerpo, sino 
las cosas que se nos presentan gracias a él. Sin embargo, en la enfermedad, el 
dolor o la muerte, el cuerpo aparece como opaco: se torna obstáculo, peso, límite 
insalvable12. 

12   Como también señala Pedro Laín Entralgo esta ambivalencia entre transparencia y 
opacidad define la condición encarnada, en: El cuerpo humano. Teoría actual. Madrid: Espasa 
Calpe, 1989, p. 132.



Husserl y Julián Marías: Hacia una fenomenología situada del cuerpo 

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madrid

123

De aquí surge la pregunta: ¿somos cuerpo o tenemos cuerpo? El filósofo espa-
ñol rechaza ambos reduccionismos: no somos pura corporeidad, pero tampoco 
poseemos un cuerpo como si fuera un objeto externo.

La instalación mundana coincide con la condición humana misma, con 
la circunstancialidad; pero su forma concreta es la corpórea: corporalmen-
te estoy instalado en el mundo, cuyas cualidades son correlativas de mi 
corporeidad. Pero, sobre todo, yo estoy instalado en mi cuerpo; quizá esta 
expresión es la que puede aclarar mejor las dificultades que asedian a la filo-
sofía cuando trata de precisar si simplemente “tengo” cuerpo o “soy” cuerpo 
(Marías 1970: 148).

Somos corpóreos, del mismo modo que somos circunstanciales. El cuerpo 
nos limita –no podemos volar, ni respirar bajo el agua–, pero esas limitaciones 
se convierten en motor de invención y superación mediante la técnica (Marías, 
1970: 156). De este modo, el cuerpo es simultáneamente límite y posibilidad.

3.3. Corporeidad, sentidos y mundanidad

Para Marías, la corporeidad es inseparable de la mundanidad: es el modo 
concreto en que existimos en un mundo dado. Por ser corpóreos, estamos situa-
dos en coordenadas espaciales que organizan nuestra percepción: arriba/abajo, 
izquierda/derecha, delante/detrás. La orientación espacial se constituye, pues, 
desde el cuerpo humano, que da lugar a vectores de sentido (Marías, 1970: 118).

A diferencia de los ángeles –que serían circunstanciales, pero no locales– los 
hombres estamos inexorablemente localizados. Esta localización está mediada por 
los sentidos, que poseen una jerarquía: la vista nos abre a la distancia, el oído a 
la temporalidad, el tacto a la inmediatez de lo carnal. La corporeidad, en suma, 
es la raíz de la apertura al mundo.

3.4. Sexualidad y diferencia estructural

La sexualidad merece en Marías un lugar especial. No basta con afirmar que 
el ser humano es un ser “sexual” en sentido biológico; lo decisivo es que somos 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madrid

Pedro José Grande Sánchez124

sexuados. La diferencia entre varón y mujer atraviesa toda la realidad personal y 
social, configurando modos distintos de ser y de relacionarse. 

La forma femenina de la vida humana, quiero decir esa forma personal, 
empieza por la corporeidad, porque la realidad humana es intrínsecamente 
corpórea. Más aún, la corporeidad es la forma primaria en que encuentro 
al otro, y es mi propia corporeidad la que hace que las demás cosas –y por 
supuesto los otros hombres– la tengan. Yo encuentro todo lo humano par-
tiendo del cuerpo. Por supuesto yo no soy mi cuerpo; me encuentro con él 
como con el resto de mi circunstancia; no lo he elegido, me gusta o no, tal 
vez no funciona bien; pero no es que “tenga” cuerpo, sino que soy corpóreo, 
estoy constituido en y por mi corporeidad. Es, como he estudiado en la 
Antropología metafísica, una de las instalaciones fundamentales de la vida 
humana” (Marías, 1980: 131).

El sexo humano no es una mera función, sino una estructura decisiva de la 
vida (Marías, 1970: 159-169). Esta diferencia se inscribe en la corporeidad, pero 
la trasciende, proyectándose en la biografía, la cultura y la historia.

3.5. Corporeidad como interpretación y expresión

Finalmente, Marías subraya que el cuerpo no es un mero dato biológico, sino 
que está siempre interpretado cultural e históricamente. La edad, la fuerza, la 
belleza o la salud se viven según significados sociales, que condicionan nuestras 
decisiones vitales (Marías, 1962: 170). Además, el cuerpo es expresivo: en los 
gestos, la postura o el rostro se manifiesta nuestro “quién”. La corporeidad, por 
tanto, no es solo el lugar donde vivimos, sino también el medio a través del cual 
nos comunicamos y proyectamos hacia los demás.

4. Husserl y Marías: dos perspectivas complementarias sobre la 
corporeidad

En esta última parte sintetizamos las principales convergencias y divergencias 
entre la fenomenología de Edmund Husserl y la antropología metafísica de Julián 
Marías. Mientras que Husserl concibe el cuerpo como mediador perceptivo y 



Husserl y Julián Marías: Hacia una fenomenología situada del cuerpo 

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madrid

125

condición trascendental de la experiencia, Marías amplía esta visión integrando 
la dimensión biográfica, histórica y cultural de la corporeidad.

4.1. Leib, Leibkörper y circunstancia

En Husserl, el cuerpo se articula en tres niveles: el Körper como cuerpo físi-
co, el Leib como cuerpo vivido y el Leibkörper como cuerpo carnal que integra 
ambas dimensiones (Hua IV: 144-151; 184-191). Marías, en cambio, interpreta 
el cuerpo desde la tesis orteguiana “yo soy yo y mi circunstancia”, subrayando que 
el cuerpo es inseparable de la circunstancia vital y biográfica (Marías, 1970: 149).

Aquí resulta especialmente iluminadora la distinción husserliana entre Stück 
(parte separable) y Moment (parte inseparable del todo). Marías recoge esta dis-
tinción para mostrar que, si bien físicamente el cuerpo puede parecer un Stück, 
en realidad –como cuerpo vivido– es un Moment inseparable de la vida humana 
(Marías, 1970: 49). Separado de su mundo vital, el cuerpo pierde su sentido 
como cuerpo vivido y se reduce a mero cuerpo físico (Körper). Es inseparable, 
por tanto, de su Umwelt, del entramado de relaciones y significaciones en el que 
la vida se realiza.

4.2. El cuerpo como mediación y como biografía

Para Husserl, el cuerpo es el “punto cero” (Nullpunkt aller Orientierung) 
desde el que se organiza el espacio (Hua IV: 158, 197). Esta idea se prolonga en 
Marías, que denomina “valoraciones espaciales” a las referencias corporales que 
estructuran la experiencia: arriba/abajo, derecha/izquierda, delante/detrás. Como 
él mismo observa, si el cuerpo humano fuese radial como una estrella de mar, la 
mundanidad adoptaría otra estructura radicalmente distinta (Marías, 1970: 154).

Ahora bien, mientras Husserl permanece en el nivel trascendental de la cons-
titución, Marías incorpora la dimensión biográfica. El cuerpo no solo organiza 
la percepción, sino que es el lugar desde el cual vivimos nuestra historia, nues-
tras relaciones y nuestros proyectos vitales. Aquí radica su propuesta de una 
“antropología metafísica”, que no se limita a describir condiciones formales de 
experiencia, sino que piensa la vida como una realidad personal, irrepetible e 
histórica.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madrid

Pedro José Grande Sánchez126

4.3. Transparencia, opacidad y límites de la percepción

Ambos filósofos coinciden en señalar la peculiaridad del cuerpo como objeto 
imperfecto de percepción. Husserl subraya que “ciertas partes del cuerpo solo 
puedo verlas en un peculiar acortamiento perspectivo, y otras (por ejemplo, la 
cabeza) son invisibles para mí” (Hua IV: 159;199). Marías recoge este análisis al 
distinguir entre el cuerpo como transparente, mediación hacia el mundo, y como 
opaco, cuando se convierte en obstáculo –enfermedad, muerte– (Marías, 1970: 
303). Esta ambivalencia refuerza la idea de que el cuerpo no puede reducirse a 
objeto físico, pero tampoco a pura interioridad13.

4.4. Estructura sensorial y jerarquía de los sentidos

Husserl enfatiza el papel de la tactilidad como base del Leib: solo en el con-
tacto y las dobles sensaciones el cuerpo se constituye como vivido. Reconoce, 
además, la necesidad de estudiar la función de los distintos grupos sensoriales, 
subrayando el oído como un campo poco explorado (Hua IV: 149; 188-189).

Marías amplía este enfoque con la noción de jerarquía de los sentidos 
(Marías, 1970: 137-138). Para él, los sentidos no se limitan a funciones bio-
lógicas, sino que se organizan según necesidades históricas y culturales. Así, en 
épocas primitivas el olfato fue esencial para la supervivencia, mientras que en la 
modernidad predominan vista, tacto y oído. Cada sentido revela un aspecto del 
mundo: el tacto la efectividad de lo real, la visión la estructura de las relaciones 
espaciales, y el oído la dimensión envolvente y significativa del lenguaje.

13   En este punto, la comparación con Merleau-Ponty resulta esclarecedora. Vid. Phénoméno-
logie de la perception, París, Gallimard, 1989, p. 109-110. El filósofo francés insiste en la 
“doble irreductibilidad” del cuerpo: no es ni máquina cartesiana ni pura conciencia, sino 
condición encarnada de toda experiencia. Cfr. Serrano de Haro, A., “Espacialidad y dolor. 
Meditaciones fenomenológicas”, en: Isegoría. Revista de Filosofía, Nº 60, ene-jun, 2019, 115-
116. Marías se sitúa en esta misma línea, aunque añade la perspectiva personalista-biográfica.



Husserl y Julián Marías: Hacia una fenomenología situada del cuerpo 

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madrid

127

4.5. Del Umwelt biológico al mundo biográfico

Husserl analiza el cuerpo como inseparable de su Umwelt o mundo circun-
dante, en continuidad con la biología fenomenológica de Jakob von Uexküll. 
El cuerpo vivido se constituye siempre en interacción con su entorno natural: 
respirar, alimentarse, habitar un espacio (Hua IV: 158; 198).

Marías amplía este concepto hacia lo biográfico. El Umwelt humano no solo 
incluye elementos naturales, sino también historia, cultura y proyectos persona-
les. El cuerpo humano no vive simplemente en interacción con su medio bioló-
gico, sino en una circunstancia vital, que integra tiempo, sociedad y biografía. 
Así, el cuerpo es simultáneamente biológico, histórico y personal, mediador entre 
naturaleza y cultura (Marías, 1970: 121).

5. Conclusión

La comparación entre Edmund Husserl y Julián Marías permite reconocer 
una serie de continuidades y desplazamientos en la reflexión filosófica sobre el 
cuerpo. Ambos coinciden en situar la corporeidad en el núcleo de la experiencia 
humana, aunque con matices distintos. Para Husserl, el Leib es condición tras-
cendental de la percepción y mediación originaria entre conciencia y mundo, de 
modo que el cuerpo se constituye como punto cero de toda orientación espacial, 
portador de sensaciones localizadas y órgano de la motricidad. Marías, por su 
parte, amplía este horizonte y lo desplaza hacia una antropología metafísica en la 
que la corporeidad aparece como forma empírica y biográfica de la vida, modu-
lada por la circunstancia, la instalación y las formas intrahumanas.

Las convergencias son evidentes: en ambos casos, el cuerpo no es un sim-
ple objeto físico, sino mediación constitutiva de la experiencia; su orientación 
espacial organiza el mundo vivido; su incompletitud perceptiva manifiesta la 
ambivalencia entre transparencia y opacidad; y su sensoriedad funda la apertura 
al mundo, aunque en Marías esta última se articule con una jerarquía histórica 
y cultural de los sentidos. 

Las divergencias, sin embargo, son igualmente significativas. Husserl piensa 
el cuerpo en clave trascendental, como condición de posibilidad de la experien-
cia perceptiva e intersubjetiva, mientras Marías lo interpreta en clave biográfica, 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madrid

Pedro José Grande Sánchez128

como instalación empírica de una vida concreta. El primero introduce la noción 
de Leibkörper para dar cuenta de la unidad psicofísica; el segundo entiende el 
cuerpo como modo de ser personal, expresión del “quién” que cada individuo es. 
Asimismo, mientras Husserl habla del Umwelt y del mundo de la vida, Marías 
radicaliza la noción orteguiana de circunstancia, integrando proyectos, trayec-
torias e interacciones convivenciales.

El resultado de esta confrontación es lo que aquí denominamos fenomenología 
situada del cuerpo. Se trata de una fenomenología que reconoce, con Husserl, 
el carácter trascendental del Leib como condición de posibilidad de toda expe-
riencia, pero que incorpora, con Marías, la dimensión biográfica, histórica y 
circunstancial de la corporeidad. El cuerpo es, en consecuencia, al mismo tiempo 
condición constitutiva de la experiencia y configuración personal de un mundo 
vivido. Esta doble perspectiva no solo rechaza las reducciones naturalistas, sino 
que permite comprender la corporeidad como un ámbito donde se entrecruzan 
lo trascendental y lo empírico, lo personal y lo social, lo vital y lo histórico, 
abriendo así un horizonte propio para la fenomenología hispánica del cuerpo.

Referencias bibliográficas

Battán, A. (2023).“Apuntes críticos a la distinción Leib-Körper en Ideas II y la centra-
lidad del Leibkörper para la fenomenología de la corporeidad” en: Investigaciones 
Fenomenológicas, 20, pp. 33-54.

Bernet, R., Kern, I., & Marbach, E. (1993). An Introduction to Husserlian Phenome-
nology. Evanston: Northwestern University Press.

Grande Sánchez, P. J., (2025). Julián Marías. Madrid: Fundación Emmanuel Mou-
nier.

Grande Sánchez, P. J., (2025). Ortega y Gasset. Razón y perspectiva vital. Madrid: 
Ciudad Nueva.

Husserl, E. (1950). Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrage. (Husserliana, I). 
Den Haag: Martinus Nijhoff. Meditaciones Cartesianas, Trads. José Gaos y Miguel 
García-Baró, en: Fondo de Cultura Económica, Madrid/México, 1985.

Husserl, E. (1976) Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Phi-
losophie. Erstes Buch: Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie. (Husser-
liana, III/1). Den Haag: Martinus Nijhoff. Trad. José Gaos, en: Fondo de Cultura 
Económica, México, 1993.



Husserl y Julián Marías: Hacia una fenomenología situada del cuerpo 

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 109 - 129. UNED, Madrid

129

Husserl, E. (1991). Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Phi-
losophie. Zweites Buch: Phänomenologische Untersuchungen zur Konstitution. (Hus-
serliana, IV). Den Haag: Martinus Nijhoff. Trad. A. Zirión, en: Universidad Nacio-
nal Autónoma de México, 1997.

Lain Entralgo, P. (1989). El cuerpo humano. Teoría actual. Madrid: Espasa-Calpe.

Marías, J. (1962). “La estructura corpórea de la vida humana”, en: Revista de Occidente, 
1(1), 15-35.

Marías, J. (1970). Antropología metafísica. Madrid: Revista de Occidente.

Marías, J. (1980). La mujer en el siglo XX. Buenos Aires: Ediciones de Arte Gaglianone.

Merleau-Ponty, M. (1989). Phénoménologie de la perception, París: Gallimard.

Moran, D. (2000). Introduction to Phenomenology. London: Routledge.

Ortega y Gasset, J. “Vitalidad, alma espíritu” en: Obras Completas II, Madrid: Taurus/
Fundación J. Ortega y Gasset, 2005, pp. 566-592.

San Martín, J. “Apuntes para una teoría fenomenológica del cuerpo”, en: Rivera de 
Rosales, J. & López Sáenz, M.ª del Carmen (coords.), El cuerpo. Perspectivas filosófi-
cas. Madrid: UNED, 2002, pp. 133-164.

Serrano de Haro, A. (ed.) (2010). Cuerpo vivido. Madrid: Encuentro.

Serrano de Haro, A. (2019). “Espacialidad y dolor. Meditaciones fenomenológicas”, 
en: Isegoría. Revista de Filosofía, Nº 60, ene-jun, 115-116. 

Zahavi, D. (1999). Self-awareness and Alterity. Evanston: Northwestern University 
Press.

Zahavi, D. (2003). Husserl’s Phenomenology. Stanford: Stanford University Press.

Enviado: 15/09/2025
Aceptado: 20/10/2025


