LA CONFERENCIA DE LISBOA DE ORTEGA
SOBRE LA “IDEA DEL TEATRO” COMO
APLICACION DEL METODO FENOMENOLOGICO

ORTEGA’S LISBON CONFERENCE ON THE “IDEA
OF THE THEATRE” AS AN APPLICATION OF THE
PHENOMENOLOGICAL METHOD

Carlos MoRrujAo
Universidade Catolica Portuguesa
carlosmorujao@ucp.pt

ResuMEN: Este articulo analiza la reaccién del filésofo portugués Delfim Santos a
la conferencia de Ortega en Lisboa de 1946, titulada “Idea del Teatro”. Demostraremos
que Delfim Santos malinterpreté los objetivos de Ortega, ignorando que el filésofo espa-
fiol estaba aplicando el método fenomenolégico. De hecho, sin un conjunto de concep-
tos que se remontan a las Jdeas I de Husserl (como neutralizacidn, irrealidad y fantasfa),
la conferencia de 1946 se vuelve casi incomprensible. Pero también demostraremos
que Ortega no se limita a utilizar conceptos forjados por Husserl. Aplica creativamente
el método fenomenolégico, tal como lo habia expuesto en 1929. Partiendo de que lo
patente oculta lo latente, Ortega procede de lo exterior a lo mds intimo. Asi, empieza
analizando el papel que el edificio de teatro y la distincién entre publico y escenario
juegan en la representacién teatral, para luego discutir lo esencial: la irrealizacién de la
vida, o epoché del mundo efectivo, que se produce en la representacion teatral.

PaLaBras cLave: Ortega, Husserl, neutralizacidn, irrealidad, fantasia.

AssTRrACT: This paper examines Portuguese philosopher Delfim Santos’s response
to Ortega’s 1946 Lisbon lecture, “Idea of the Theater.” The analysis demonstrates that
Delfim Santos misinterpreted Ortega’s objectives, overlooking the fact that Ortega was
employing the phenomenological method. Without reference to key concepts originat-
ing from Hussetl’s Ideas I — such as neutralization, irreality, and fantasy — the meaning
of the 1946 lecture becomes difficult to grasp. Additionally, the paper shows that Ortega

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madlrid


mailto:carlosmorujao@ucp.pt

132 1 CARLOS MORUJAO

does not merely adopt Husserl’s conceptual framework; rather, he applies the phenom-
enological method in a creative manner, consistent with his 1929 Lectures. Proceeding
from the premise that what is manifest often conceals more intimate elements, Ortega
advances from external features to more intrinsic aspects. He begins by exploring the
significance of the theater’s architecture and the distinction between audience and stage,
subsequently addressing the central issue: the irrealization of life, or the epoché of the
effective world, which occurs within theatrical performance.

Keyworbs: Ortega, Husserl, Neutralization, Irreality, Phantasy.

1. Introduccion

La conferencia de Lisboa de Ortega, “Idea del teatro”, impartida el 13 de
abril de 1946, originé duras reacciones en los periédicos portugueses de la época.
Una de las mds violentas reacciones a la conferencia ha venido de un filésofo,
Delfim Santos, en un articulo publicado en la revista Mundo Literdrio en mayo
del mismo afio'. Sin embargo, Delfim Santos, por aquellos afos, era quizis el
tinico filésofo portugués que podria entender a Ortega. En esta conferencia Orte-
ga hace una muy interesante y original aplicacién del método fenomenolégico.
En Alemania, donde conocié a Heidegger y a Nicolai Hartmann, Delfim Santos
pudo también conocer la fenomenologia de Husserl y, vuelto a Portugal, llegé a
escribir sobre ella. El presente trabajo tiene pues dos objetivos: primero, mostrar
que “Idea del Teatro” sélo puede entenderse plenamente desde la fenomenologia
y; después, que Delfim Santos -porque no lo reconoci6 o no quiso reconocerlo- se
equivocd en su interpretacion. Es casi increible que Delfim Santos no lo reco-
nociera y su polémica con Ortega tiene, en mi opinién, inconfesados motivos
personales.

Por supuesto, si no queremos encontrar ahora, en esta polémica, razones
personales de desacuerdo, podremos plantear la hipétesis de que Ortega, en su
conferencia, no supo cémo estar a la altura de su propio pensamiento. En mi
opinién, creo que Ortega estuvo a la altura de su propio pensamiento. Hay por
supuesto varias digresiones en esta conferencia, un proceso comun en los escritos
de Ortega, pero que nunca pierde el hilo de su pensamiento: lo que puede

' Cualquiera que desee tener informacién sobre las controvertidas relaciones entre Delfim

Santos, pero también otras figuras de la escena cultural lisboeta de mediados del siglo XX, y
Ortega, puede consultar el ensayo de Santos (2018: 81-110).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madyrid



LA CONFERENCIA DE LISBOA DE ORTEGA SOBRE LA “IDEA DEL TEATRO” COMO APLICACION... | 133

parecer un desvio para un lector menos atento, para el lector atento se integra
ficilmente en el tema principal. Por eso, es necesario comprender la intencién
de Ortega al impartir esta conferencia. Su temdtica no es solo estética. Asimis-
mo, interesa a Ortega aclarar que hacer teatro o asistir al teatro es una actividad
humana especifica, que implica, desde una perspectiva fenomenoldgica, la rea-
lizacién de un cierto tipo de actos. Por ello, Ortega dedica mucho tiempo -para
el desagrado del filésofo portugués- a demostrar cémo el teatro presupone una
suspension de los actos ejecutivos del Yo y como, para entenderlo, es necesario
percibir la especificidad de los actos de neutralizacién y de los actos de fantasia.
Como es habitual en Ortega, él no expone directamente estos tecnicismos hus-
serlianos, pero ofrece ejemplos muy sugestivos sobre su funcionamiento.

Respecto al método utilizado en la conferencia, Ortega lo denomina “feno-
menolégico”, tras haberlo llamado anteriormente “dialéctico”. Sin embargo, de
inmediato afadié que su dialéctica es muy diferente de la de Hegel: en la dialéc-
tica de Ortega la coincidencia de lo pensado con el pensamiento no es una vio-
lencia sobre la cosa, sino la cosa misma empujando el pensamiento y forzéndolo
a coincidir con ella (el pensamiento empujando la cosa serfa la caracteristica de
la dialéctica hegeliana). La descripcién que hace Ortega de su modus operandi
solo pude recordarnos algunas pdginas famosas de las Meditaciones Cartesianas.

Dice Husserl en el § 17:

Si, por ejemplo, tomo el percibir este cubo por tema de la descripcidn,
veo en la reflexién pura que «este» cubo estd dado continuamente como
unidad objetiva, en una mudable, multiforme diversidad de variantes feno-
ménicas en relaciones determinadas. Estas variantes no son en su curso una
sucesién incoherente de vivencias. Transcurren, por el contrario, en la unidad
de una «sintesis», por cuya virtud se presenta a la conciencia en ellas uno y

el mismo objeto (Husserl, 1950: 77-78).

Por su lado, en la conferencia de Lisboa, dice Ortega: “«Pensar dialéctica-
mente» quiere decir que cada paso mental que damos nos obliga a dar otro nuevo
paso; no uno cualquiera, no asi a capricho, sino otro paso determinado, porque
lo visto por nosotros en el primero de la realidad que nos ocupa —y ahora es la
realidad «Teatro»— nos descubre, queramos o no, otro nuevo lado o componente
de ella que antes no habfamos advertido. Es, pues, la cosa misma, la realidad
misma Teatro quien va a guiar nuestros pasos mentales, quien va a ser nuestro
lazarillo” (Ortega, 2009a: 833).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madlrid



134 | CARLOS MORUJAO

Hay muchos otros pasajes de la conferencia con los cuales podriamos hacer
lo mismo: compararlas a pasajes de las Meditaciones de Husserl, de Ideas I ¢
incluso de las Investigaciones Logicas. Obtendriamos el mismo resultado. Pero no
nos interesan demasiado las consideraciones de dmbito metodoldgico. Nuestro
lazarillo, dice Ortega, es el teatro. Solo nos ayudardn reflexiones sobre el método
si con ellas aclaramos los procedimientos que nos permitirdn llegar a conocer a
la esencia del teatro. Es el teatro, no las reflexiones metodolégicas, lo que aqui
nos interesa.

2. El método de Ortega

La forma en que Ortega empieza su conferencia irrité mucho a Delfim San-
tos. Las cosas, dice Ortega, nos ofrecen perspectivas muy variadas. Una de ellas es
su vejez. En su estado decadente la cosa ya no nos muestra todas sus posibilida-
des, esto es, su idea’. En una ruina quizds podemos ver lo que las cosas han sido.
Sin embargo, para definir su ser hay que verlas cuando estdn en forma. Por eso,
para hablar del teatro hay que conocer al menos algunos de sus ejemplos mayo-
res, desde la antigua Grecia hasta nuestros dias, para ver en los ejemplos menores
sus posibilidades no realizadas. De manera andloga a como se considera que un
deportista estd en dptimas condiciones cuando puede desplegar plenamente sus
capacidades —y es en ese estado donde se le reconoce auténticamente como
tal—, en el dmbito del teatro resulta pertinente centrarse principalmente en sus

2 Dos anos después, en 1948, en un ensayo sobre Toynbee titulado “Sobre una nueva inter-

pretacién de la historia universal”, Ortega retoma este tema de la idea como posibilidad
(Ortega, 2009b: 1362). Ah{ dice Ortega que la idea es “[...] el descubrimiento m4s sublime
y eficaz que se ha hecho hasta ahora en el planeta donde habitamos y que hoy, al cabo de
vueltas mil, constituye mds que nunca el alfa y la omega de todo ejercicio cientifico”. Sin
embargo, esta es una nocién antigua en Ortega. Ya en 1924, en un articulo para el periédico
argentino La Nacidn, se expres6 una idea similar sobre el papel de la idea (Ortega, 2005a:
671). Sin embargo, Ortega no siempre defendié esta concepcidn casi platdnica de las ideas,
cuyos origenes se remontan a su primer libro, las Meditaciones del Quijote. Al abordar la rela-
cién entre ideas y creencias, defiende perspectivas ligeramente diferentes. Sobre este tema,
véase San Martin (1998: 229). Pero, la temprana nocién de lo que sea una idea estd muy
presente en la conferencia de 1946. Véase, por ejemplo, la afirmacién siguiente: “Por lo mis-
mo que una cosa es siempre muchas y divergentes cosas, nos interesa averiguar si al través y
en toda esa variedad de formas no subsiste, mds o menos latente, una estructura que nos
permita llamar a innumerables y diferentes individuos «<hombre», a muchas y divergentes
manifestaciones «Teatro». Esa estructura que, bajo sus modificaciones concretas y visibles,
permanece idéntica, es el ser de la cosa” (Ortega, 2009a: 827-828).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madyrid



LA CONFERENCIA DE LISBOA DE ORTEGA SOBRE LA “IDEA DEL TEATRO” COMO APLICACION... | 135

expresiones mds destacadas, en lugar de enfocarse en sus periodos de decadencia

(Ortega, 2009a: 828).

A esta primera indicacién sobre el método hay que anadir una segunda. La
llamaremos: “desde afuera hacia adentro”. Pronto veremos que se puede dividir
en dos partes distintas. Con la primera parte, en la pagina 832 del Tomo VI de
las Obras Completas, empieza la conferencia propiamente dicha.

Si queremos saber qué es el teatro, podemos empezar sefialando un edificio
de teatro y diciendo: esto es teatro. Ortega no se limita a aplicar un procedimien-
to, que he llamado “desde fuera hacia dentro”, que utilizé por primera vez en
las Meditaciones del Quijote y que profundizé en las lecciones tituladas ; Qué es
filosofia?, de 1929 (Ortega, 2008: 245)°. Se dird que es posible hacer teatro en la
calle, o, como ocurria en la Edad Media, a las puertas de una Iglesia. Sin embar-
go, lo importante aqui no son los muros que separan el interior del exterior, sino
la peculiar disposicién del espacio escénico y la forma en que se establece una
relacién entre los actores y los espectadores. Entendemos lo que estd haciendo
Ortega: busca delimitar con precisién el fenémeno a analizar, lo que sélo se
puede hacer desde fuera, antes de penetrar en su intimidad.

Puede ser que este procedimiento sea particularmente adecuado para el pro-
blema que se estd discutiendo. El edificio que llamamos “teatro” determina, y de
forma muy directa, el espectdculo teatral; la idea que una época se hace del teatro
es inseparable de él. Si pensamos, por ejemplo, en las diferencias del espacio
escénico de la tragedia griega y del drama isabelino, en los tiempos de Shakes-
peare, entendemos fécilmente la justicia de la observacién de Ortega. “Esto es
un teatro” no es soélo la indicacién de un espacio que separa la vida real de los
hombres y sus quehaceres de ese otro en el que se desarrolla la representacién. La
representacién misma —con el cardcter de irrealidad que le es peculiar— debe ser
pensada ya en términos de ese mismo espacio. Sin embargo, la idea de separacién
es importante. El fenomendlogo Alfred Schutz hablaba de niveles de realidad
(por ejemplo, la realidad del mundo de la vida y la realidad de la ficcién) y afir-
maba que era posible transitar de una a la otra. Muy bien: el espacio escénico es
el lugar de esa transicién, que puede hacerse, por supuesto, en las dos direcciones.
Dice Ortega:

3 Sobre el método de Ortega en estas conferencias véase San Martin (1998: 148-152).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madlrid



136 1| CARLOS MORUJAO

Por el Teatro de Esquilo, de Shakespeare, de Calderén entiéndase, ade-
mids e inseparablemente, junto con sus obras poéticas, los actores que las
representaron, la escena en que fueron ejecutadas y el publico que las pre-
sencid. No estoy dispuesto a renunciar a nada de eso, porque yo he venido
aqui (...) para aclarar a ustedes lo que es el Teatro y (...) no me voy de aqui
sin haberlo logrado. Ahora bien, para tal finalidad necesito de todos esos
ingredientes (Ortega, 2009a: 832).

Esta es la segunda parte de la segunda indicacién sobre el método de la
Conferencia, en la misma pdgina 832. Husserl nos habia advertido, en sus /deas
I, que nada debemos retirar a lo que nos ha sido dado en una intuicién. Ortega
aplica esta advertencia husserliana: no podemos retirar a nuestra idea del teatro
el que el teatro no es solo una obra literaria, algo para ser leido. El teatro es algo
que existe para ser ejecutado. La maquinaria teatral es una parte de su esencia.

Ortega analiza esta cuestién en repetidas ocasiones en sus escritos. Por ejem-
plo, en sus Papeles sobre Veldsquez, discute la pintura en términos muy similares.
Segiin Ortega, la pintura se define por lo que alguien produce, y el denominado
arte pictérico, es decir, la técnica particular de un pintor es solo un medio para
que veamos el resultado de su accién. La pintura comienza donde terminan las
acciones con los materiales pictéricos (Ortega, 1950: 219). De manera seme-
jante, el teatro no es literatura teatral, sino la representacién en escena, que se
materializa cuando la literatura termina, utilizando los recursos escénicos nece-
sarios para dicha representacién.

Delfim Santos, que escuché la Conferencia de Ortega, revela, en este asunto,
una particular mala fe. Ironiza con el hecho de que Ortega empiece su anilisis
con una referencia al edificio del Teatro Dona Maria, afirmando que el comienzo
elegido por Ortega tal vez fuera justificado si el filésofo espanol hubiera optado
por el edificio del teatro griego, o por el edificio del teatro isabelino (Santos,
1987: 375). Esto es exactamente lo que acabamos de ver hacer a Ortega, refi-
riéndose a Esquilo, Shakespeare y Calderén. No veo ninguna razén por la que el
teatro de Dona Maria II no pueda suscitar reflexiones del mismo tipo. Ademds,
en mi opinién, es un ejemplo muy hermoso de la arquitectura portuguesa de
mediados del siglo XIX. Pero hay, creo, otra intencién de Ortega en la forma en
que decidié iniciar su conferencia: devolver el teatro, como mero género litera-
rio, a las condiciones de su representacidn, sin las cuales no es plenamente un
especticulo teatral. El fenémeno que estd analizando, dice Ortega (2009a: 385),
no son solo palabras, no es solo literatura: el puiblico no va al teatro solamente

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madyrid



LA CONFERENCIA DE LISBOA DE ORTEGA SOBRE LA “IDEA DEL TEATRO” COMO APLICACION... | 137

para escuchar lo que dicen los actores. Al teatro se va para ver. Por eso es tan
esencial la distincién entre la sala y el escenario, o sea, el espacio de la visién y el

espacio de la representacién®.

Lo mds interesante de todo esto es que, aproximadamente un mes antes de
escribir su articulo sobre la conferencia de Ortega, o sea, el 22 de abril de 1946,
Delfim Santos publicé un articulo sobre las actividades de un grupo de teatro
estudiantil portugués en el que hacia declaraciones similares a las hechas por
Ortega. El fil6sofo portugués elogia el hecho de que se llevara a escena dos obras
de autores portugueses que, al no haber sido atin representadas, corrian el riesgo
de quedarse simplemente en literatura. Ortega ya lo habia dicho el 13 de abril: el
teatro es mds que literatura. Sigamos, sin embargo, con nuestro andlisis. Veremos
cémo Delfim Santos se equivocé en cuestiones atin mds graves.

3. Apuntes sobre el concepto de “irrealidad”

Para entender lo que significa, desde la fenomenologia, una representacién
teatral es esencial una clara comprensién del significado de “irrealidad”. Delfim
Santos no quiso entender esto v sélo retiene, de todo el andlisis de Ortega, que,

q y gd q
para él, en una representacién teatral, el publico se distrae de sus quehaceres
cotidianos. El concepto orteguiano de “distraccién” necesita de un andlisis, que
intentaré hacer al final. Ahora me preocupa el concepto de “irrealidad”.

Los actores en el escenario no presentan sus personas, sino que representan
un personaje distinto de ellos en tanto que hombres o mujeres. Ortega refiere
el caso de una representacién de Hamlet en el Teatro Dofia Marfa en Lisboa,
donde el personaje de Ofelia es representado por la entonces joven actriz por-
tuguesa Mariana Rey Monteiro. Pero la palabra “representacién” es equivoca.
Se puede decir que una imagen de la Torre Eiffel la representa y sin embargo
es la Torre Eiffel ella misma que estd presente en imagen. La Torre Eiffel que
ahora veo en imagen existe en el espacio y en el tiempo; esta su existencia es
indiferente a su existencia en imagen. No es en el mismo sentido que la joven
Mariana representa en escena a Ofelia. Ofelia no tiene otra existencia excepto la
que se muestra en cada lectura o representacién del texto de Shakespeare. Como

* Por supuesto, en el siglo XX hubo varios intentos de eliminar esta rigida distincién. Pode-
mos prescindir de ellos, ya que no son el tema de la conferencia de Ortega.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madlrid



138 1 CARLOS MORUJAO

dice Roman Ingarden (1973: 243), se trata de una objetividad intencional que
sélo simula lo real®.

Alfred Schutz nos brindé excelentes conceptos para reflexionar sobre lo que
le sucede al espectador, aunque Schutz se referia a la relacién con cualquier
q q
obra de ficcién y no especificamente con la representacion teatral. En términos
de Schutz, cada espectador entra, junto con los personajes en escena, en una
. <« .7 b . <« L4 b
especie de “relacién de nosotros” (we-relation). Pero esta “relacién de nosotros
tiene caracteristicas muy peculiares. Mientras que en una “relacién de nosotros”
que ocurre en la vida real la dimensién temporal es el presente, en el teatro no
ocurre lo mismo, ya que el tiempo de la funcién y el del espectador no coinciden.
Incluso si, hipotéticamente, cuando un actor en escena dice “son las 10:00 p.
m.”, esa es precisamente la hora en el reloj del espectador, esta coincidencia se

debe tinicamente a la hora de inicio de la funcién®.

Hay una condicién para que esta simulacién de la que habla Ingarden pueda
acaecer. El edificio “teatro”, la disposicién de sus partes, el escenario, los actores
y el texto que declaman han irrealizado Mariana y posibilitado que nuestra per-
cepcidn, viéndola, vea Ofelia. El contenido fenomenoldgico del acto que mienta
Mariana en el escenario es Ofelia y no Mariana. Es decir, es Ofelia y no Mariana
quien pertenece al espacio representado. Esto solo es posible porque la materia
del acto perceptivo y el sentido en que su objeto es mentado han sufrido una
modificacién. En el § 111 de /deas I Husserl la llamaba “modificacién de fanta-
sta”. Pero Husserl todavia parece tener algunas dificultades para distinguirla de la
“modificacién de neutralidad”, con la que, como veremos, no coincide, aunque se
puede considerar que ambas son especies de un mismo género que Husserl llama
“presentificacién” (Husserl, 1950: 268). Tanto desde el punto de vista noético
como noemdtico, el andlisis de lo que sucede en las modificaciones de fantasia
es muy complejo. La actriz Mariana Rey Monteiro no ha sido simplemente

> Hasta donde sabemos, Ortega no conocia la obra de Ingarden. Al menos no la menciona

en ninguno de sus escritos.

¢ Sobre este tema, véase Fink (1974: 60-61). Fink sefiala correctamente no solo que existe
un mundo de fantasfa, sino también que, asi como existe el tiempo universal, este mundo de
fantasia posee un flujo temporal, ademds de un espacio. Pero, considerando ahora el caso de
la representacidn teatral, ese flujo temporal no tiene nada en comun con el del Ego que con-
templa dicha representacién. Obviamente, la epoché del tiempo universal, que ocurre durante
la representacién, siempre puede ser interrumpida; todo lo que el espectador necesita hacer
es, distraido de lo que pasa en escena, mirar su reloj para saber qué hora es. De hecho, lo
mismo ocurrirfa en el caso del cine o la literatura (volveré todavia més abajo al tema de las
diferencias entre los dos flujos temporales).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madyrid



LA CONFERENCIA DE LISBOA DE ORTEGA SOBRE LA “IDEA DEL TEATRO” COMO APLICACION... | 139

neutralizada, es decir, no se trata de afirmar que se la mienta de manera no posi-
cional. Tampoco se trata de un simple cambio en las caracteristicas déxicas del
acto intencional, como si Mariana Rey Monteiro hubiese pasado a ser dudosa

o probable.

Siel espectador estuviese mentando a Mariana, su presentacién en la escena
tendria un cardcter ponente (Husserl, 1950: 268). Pero, como Sartre lo vio muy
bien, el acto posicional de la conciencia de imagen es muy diferente de un acto de
la conciencia perceptiva (Sartre, 1966: 30). Lo que significa que no empezamos
por poner a Mariana en nuestro mundo perceptivo habitual para luego expulsarla
de él. Sin embargo, en las malas representaciones teatrales o en casos extremos de
errores de casting, la modificacién de fantasia solo se realiza de forma incompleta;
los trazos individuales peculiares del actor se sobreponen a los del personaje que
deberia representar. En estos casos, no se da el proceso de anulacién especifica-
mente teatral (Husserl, 2005: 490): la presentacién perceptiva de la persona del
actor no desaparece en el mundo de fantasia que se representa en escena.

Y, sin embargo, aqui hay un problema, que Ortega analizé de manera muy
fina en uno de los anexos de esta conferencia, que escribié tras su regreso a Espa-
fa. La irrealidad que es la representacion teatral tiene que plasmarse en la figura
de los actores, que tienen un cuerpo, una voz, se mueven de una determinada
manera, gesto, etc. Tras sefalar que Shakespeare no dejé ninguna indicacién
sobre el aspecto fisico de Hamlet y, por tanto, “Hamlet no tiene nariz”, Ortega
afade:

No es fécil de expresar con rigor en pocas palabras qué es lo que del
hombre real que es el actor queda en el personaje y sobrevive a su anula-
cién, para que la fantasmagoria que es Hamlet nazca y viva y sea. Porque
incuestionablemente el actor pone su propia nariz que es irrefragable realidad
(Ortega, 2009c¢: 1482).

En un breve ensayo, publicado en el volumen IV de E/ Espectador, titulado
“Elogio del Murciélago”, Ortega ya habia hecho una referencia a “la nariz de
Hamlet” (Ortega, 2004: 445). Dado que este texto no trata especificamente sobre
teatro, no me extenderé demasiado en el tema. Sin embargo, observo en él una
afirmacién que la “Idea del Teatro” corrige acertadamente. En el articulo de £/
Espectador, Ortega sostiene que el Hamlet de Shakespeare es una obra esencial-
mente destinada a ser leida. Destaca que merece ser leida por la prosa barroca
del escritor inglés y sus metdforas, las cuales se pueden apreciar cémodamente

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madlrid



140 | CARLOS MORUJAO

sentados en un sofd con el texto en la mano, sin perder sus valores esenciales.
Ortega anade que el trabajo del actor es inesencial. La Conferencia de Lisboa
reestablece la verdadera naturaleza de la obra teatral.

4. Aclaramiento conceptual: neutralizacion y ficcion

Para evaluar el rigor del andlisis conceptual que Ortega estd realizando hay
que tener presente lo que dice Husserl en Ideas 1, cuyos §§ 109-111 Ortega, creo,
tiene en mente. Husserl empieza el § 109 analizando lo que llama la modifica-
cién de neutralizacién. Esta es un caricter déxico peculiar de ciertos actos, en los
que la diferencia entre el ser y el no ser de sus respectivos correlatos noemdticos se
nos volvié indiferente, queda suspendida. En consecuencia, no seria exacto decir
que la existencia de la actriz Mariana Rey Monteiro se nos volvié indiferente;
la presencia de la actriz en el escenario nos interesa, pero solo en la medida en
que representa a Ofelia. Una representacién en un escenario se dice en alemdn
Vorstellung; sin embargo, hay que reconocer que estamos, hablando el lenguaje
de la fenomenologia, en presencia de una Vergegenwirtigung. Este término es
utilizado por Husserl para indicar que una cosa no se presenta en carne y hue-
s0, sino sélo mediante la presentacién de otra. Pero primero debemos tener en
cuenta la siguiente advertencia, hecha al final del § 109 de /deas I los correlatos
noemiticos de las posiciones neutralizadas no tienen nada que sea predicable.
La situacidon aqui es muy diferente: precisamente porque no se trata simple-
mente de “neutralizacién”, la actuacién de Mariana en escena deberd hacernos
ver todos los predicados que Shakespeare colocé sobre la figura de Ofelia: por
ejemplo, que es hija de Polonio, o que estd enamorada de Hamlet. Mds adn: los
predicados de Ofelia siguen siendo los mismos incluso cuando la actriz cambia.
En tanto que correlato noemdtico, Ofelia tiene una identidad, es trascendente
a todas las vivencias de la representacidn, igual que las cosas del mundo real
trascienden la multiplicidad de los actos que las intencionan. Por eso también,
y aunque provenga de la imaginacién de Shakespeare, Ofelia tiene una realidad
que no depende exclusivamente de la psicologfa de su genial creador. La esfera de
realidad a la que pertenece —por hablar como Ingarden— no es la de los objetos
fisicos, ni la de las vivencias psiquicas (Ingarden, 1973: 33).

Una vez mids, creo que Schutz nos permite comprender esta situacién con
particular claridad. Ya abordamos el concepto de «we-relation». Ahora bien,
toda «we-relation» —la que el espectador de Hamlet supuestamente quiere

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madyrid



LA CONFERENCIA DE LISBOA DE ORTEGA SOBRE LA “IDEA DEL TEATRO” COMO APLICACION... | 141

establecer con los actores— presupone una comunidad espacio-temporal que
no existe en el teatro. Ya hemos dicho que el espacio de representacion (es decir,
el escenario, cualquiera que sea su forma) supone una ruptura de continuidad
con el espacio del publico, de modo que los actores se hablan entre si y no al
publico; de igual modo, el espectador no se dirige a los actores. Pero igualmente
importante es la diferencia temporal (Barber, 2024: 60). Las respectivas
corrientes de conciencia —es decir, las del espectador y las de los actores—,
como mencioné anteriormente, permanecen distintas gracias a los efectos del
proceso de neutralizacién. De igual modo, cuando dos actores dialogan en
escena, no estamos en presencia de una verdadera relacién cara a cara (thou-re-
lation). Los actores dialogan entre si segin un texto que no se origind en sus
respectivas corrientes de conciencia. Pero esta relacién cara a cara, neutralizada
por el contexto de la representacién, también mantiene una relacién especial con
el espectador, quien no puede intervenir en ella. Todo espectador de Otelo sabe
que Yago le miente a Otelo sobre la fidelidad de Desdémona; la mentira, que el
espectador conoce, pero no puede deshacer, intensifica el efecto dramdtico que
la historia tiene en él.

Por otro lado, como se ha sefialado, lo que se representa en escena no debe
identificarse inicamente como una manifestacién de la vida psiquica del autor o
de su imaginacién. Hamlet y Ofelia poseen una identidad propia que se preserva
en cada puesta en escena. No se reducen al dmbito psicoldgico de su creador,
pero tampoco corresponden a objetos o personas en el sentido convencional del
término (esto se mantiene incluso en el caso hipotético de que Hamlet u Ofelia
hubieran existido histéricamente, lo cual no es el caso). Analizar una obra en
profundidad permite observar una forma distinta de realidad.

Por lo tanto, estamos en presencia de un tipo muy particular de lo que mds
arriba llamamos Vergegenwirtigung. En un tipo diferente, como es el caso de la
memoria, la Vergengenwiitigung es acompanada de un tipo de modalidad déxica
que es la creencia. Nos acordamos de algo que existié en el pasado. Igualmente,
hay una continuidad entre mi yo presente, que se acuerda, y mi yo pasado que
presencié lo que es recordado ahora (Sokolowski. 2000: 81). Pero en el caso del
teatro es diferente: el teatro, dice Ortega, es farsa, es una ficcién. A Delfim San-
tos, que se equivocé a lo largo de su articulo, le irrité el uso del término farsa,
pensando que Ortega se referfa en su conferencia al género teatral baséndose en
una de sus diversas especies, olviddndose, por ejemplo, de la tragedia o del drama.
Ortega, sin embargo, al hablar de farsa estd hablando de lo que Husserl llamé

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madlrid



142 | CARLOS MORUJAO

“modificacién de fantasia”. Serd esta la que nos permitird comprender el tipo de
realidad que tenemos ante nosotros.

En una modificacién de fantasia no hay creencias; el sujeto simplemente
vive en un mundo de ficcién. Hay, sin embargo, dos cuestiones sobre las que
Ortega nos llama la atencién y que debemos analizar. En primer lugar, vivir en
el mundo de la ficcién implica mantener, al menos en condiciones normales, la
creencia en la existencia de un mundo real. Una vez mis, las paredes del teatro,
la distribucién de la sala —con su diferencia entre el escenario y el lugar de los
espectadores— estdn ahi para recorddrnoslo. La representacion teatral no es la vida
real, a la que volveremos cuando termine la representacién. Creo que es en este
sentido que Ortega se refiere a la pasividad del espectador, afirmacién que Delfim
Sanos tampoco entendid. El espectador es pasivo en el sentido de que sabe que
la accién que tiene lugar en la escena no es la vida real, no es una circunstancia
en la que pueda intervenir para cambiar el curso de la vida. Schutz, aunque se
refiere a la novela, también enfatizé la pasividad del lector, afirmando que el
significado subjetivo de una obra de ficcién estaba totalmente determinado por
su autor (Barber, 2024: 54). La temporalidad de su vida efectiva y la temporali-
dad de los personajes de la obra son muy diferentes (Cavallaro, 2017: 166). El
espectador jamds se comportard como Don Quijote en el famoso episodio del
retablo de Maese Pedro (Ortega, 2009a: 841). La accidén nunca le parecerd tan
real —es decir, desplegidndose en una temporalidad igual a la suya— como para
que sienta la necesidad de acudir en ayuda de un personaje. Sin embargo, en su
critica, Delfim Santos afiade que Ortega se contradice a si mismo cuando, un
poco mds adelante, habla de una actividad que seria propia del espectador. Es
una cuestién importante y hay que ver lo que dice Ortega:

La cosa empieza a complicarse un poco y sabrosamente cuando, como
acabo de decir, advertimos que esos hombres y mujeres que se mueven y
dicen en el escenario no son cualesquiera, sino esos hombres y mujeres que
llamamos actores y actrices, esto es, que se caracterizan por una actividad
especialmente intensa. Al paso que los hombres y mujeres de que el ptblico
se compone, en cuanto son publico, se caracterizan por una especialisima
pasividad. En efecto, en comparacién con lo que hacemos el resto del dia,
cuando estamos en el teatro y nos convertimos en publico, no hacemos nada
o poco mds —dejamos que los actores nos hagan —por ejemplo, que nos
hagan llorar, que nos hagan reir. A lo que parece el Teatro consiste en una
combinacién de hiperactivos e hiperpasivos (Ortega, 2009a: 834).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madyrid



LA CONFERENCIA DE LISBOA DE ORTEGA SOBRE LA “IDEA DEL TEATRO” COMO APLICACION... | 143

Cuando nos hacemos publico, ha dicho Ortega, no hacemos nada. Curio-
samente, esto también es a menudo lo que el sentido comin cree que sucede
cuando empezamos a hacer filosofia. De hecho, cuando filosofamos, la naturaleza
ejecutiva de la vida queda, por un momento, suspendida. Esta suspension sin
embargo es una forma muy peculiar de actividad. Vamos a verlo en la siguiente
seccién.

5. Pasividad y actividad

La critica de Delfim Santos llega tan lejos que acusa a Ortega, no solo de
contradecirse en su conferencia, sino de contradecir lo que afirmara en otras
obras suyas, por ejemplo, en Ensimismamiento y Alteracion (Santos, 1987: 374).
Aunque no pudo conocer el texto completo de las lecciones ;Qué es filosofia?,
Delfim Santos, sumando su conocimiento de las obras publicadas de Ortega a
su familiaridad con la fenomenologia, podria haber entendido lo que Ortega
quiso decir cuando dijo que vamos al teatro a distraernos. Es que la vida, como
realidad radical, establece, segin dice Ortega, una relacién intencional con las
cosas en la que ellas adquieren un cardcter de “ser para mi”; no en un posible
sentido idealista de esta expresién, sino mds bien en el sentido de que la realidad
primera de las cosas coincide con su “ser funcionante”. Javier San Martin (1998:
195) tiene un andlisis muy fino de esta expresién orteguiana y de su contexto en
las lecciones ;Qué es filosofia? Ahora resulta que Delfim Santos, que casi siempre
estd més cerca de Heidegger o de Nicolai Hartmann que de la fenomenologia
de Husserl, interpreta esa realidad radical desde la distincién, bien conocida por
quienes han leido Ser y Tiempo, entre autenticidad e inautenticidad’. A partir
de aqui queda abierto el camino para cometer todos los errores posibles sobre lo
que afirma Ortega en la conferencia de Lisboa.

Una vez mds, un concepto schutziano, en este caso, el de “provincias finitas
de sentido”, resulta pertinente para comprender los aspectos fundamentales de
este andlisis. La primera y mds inmediata “provincia de sentido”, denominada por
Schutz como “realidad suprema” (paramount reality), corresponde al mundo del

7 Delfim Santos, creyendo oponerse a Ortega en este tema, afirma que la llamada vida real

es, en realidad, «vida cosificada», porque simplemente gira en torno a las cosas. En un texto
ligeramente posterior, el pensador portugués concluye su argumento sobre la naturaleza de la
existencia con lo siguiente: «En la existencia inauténtica que es la vida cotidiana, el hombre
se relaciona con las cosas, con los demds y rara vez consigo mismo» (Santos 1982¢: 387).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madlrid



144 | CARLOS MORUJAO

trabajo, caracterizado por una relacién objetiva con los objetos, cuya existencia
no se pone en duda®. La resistencia que ofrecen las cosas y la imposibilidad de
manipularlas arbitrariamente confirman su realidad. Asimismo, cabe sefialar que
esta “realidad suprema” implica una relacién pragmdtica tanto con los objetos
como con las personas. En contraste, el mundo de la ficcién conforma una
“provincia de sentido” distinta, generando una epojé respecto a dicha relacién
pragmadtica. Es en este contexto donde puede situarse el origen del concepto
orteguiano de la “distraccién”. No obstante, tal como subraya Michael Barber
(2024: 69), la funcién de esta epojé no consiste tinicamente en relajar nuestros
vinculos intencionales con el mundo de la accién. La suspensién de la relacién
pragmadtica con la vida posibilita, mediante la experiencia de una obra de ficcién,
una visién alternativa de esa misma realidad pragmadtica. Por otra parte, la inten-
sidad emocional experimentada —significativamente superior a la derivada de
las demandas de la vida diaria— contribuye de manera decisiva a la generacién
de nuevos sentidos.

Al no haber entendido lo que Ortega quiere decir con “distraerse”, Delfim
Santos cree estar diciendo algo muy diferente a lo que pensaba Ortega. Asi,
insistiendo en que no se sale de casa para ir al teatro como se sale de casa para
ir a una taberna (para emborracharse, por supuesto), explica que el efecto del
espectdculo en el espectador es provocar ese ensimismamiento que tan bien habfa
Ortega explicado unos afos antes. Por lo tanto, Delfim Santos no entiende que el
ensimismamiento sigue siendo una forma para que alguien se distraiga de la vida,
suspendiendo los hilos intencionales que lo conectan con ella. Cuando alguien se
distrae de la vida, en el sentido orteguiano, lo hace igual al filésofo que reflexiona:
para comprender mejor su propia vida, para que ella sea una vida pensada. En
mi opinién, Ortega plantea en la Conferencia de Lisboa un problema que for-
mulé por primera vez en las Meditaciones del Quijote, aunque ahora, en 1946, lo
hace para un puiblico muy diverso, para quien ciertas cuestiones filoséficas mds
técnicas probablemente resultarian incomprensibles.

En conclusién, todo lo que dice Ortega podria incluso parecerse un poco a
Nietzsche, quien dijo que necesitamos ficciones para vivir. Creo, sin embargo,

8 En realidad, la palabra alemana Wirkwelt podria traducirse como “mundo de accién”. Pero

para Schutz, ademds de otras caracteristicas que mencionamos mds adelante, este Wirkwelt
posee una realidad que se manifiesta, sobre todo, en el trabajo humano y sus caracteristicas
proyectuales especificas; el trabajo implica materializar la intencién de generar un estado de
cosas previamente inexistente, mediante una actividad corporal que interacttia con el mundo
exterior. Sobre este tema, véase Schutz (1962: 230).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madyrid



LA CONFERENCIA DE LISBOA DE ORTEGA SOBRE LA “IDEA DEL TEATRO” COMO APLICACION... | 145

que Ortega sigue fiel a su interpretacién de Husserl. Desde 1914, utilizando un
término de Platén en el Feddn, Ortega y Gasset habia sostenido que el concepto
o la idea, es decir, la cultura superior, no se opone a la vida, aunque tampoco se
identifica con ella. Por supuesto, la irrealidad del concepro difiere de la irrealidad
de la farsa. Pero la fenomenologia permite a Ortega plantear una perspectiva
mds amplia que la de Nietzsche. Para este tltimo, la diferencia esencial entre
una ficcién como la teoria de las ideas de Platén, por ejemplo, y la Orestiada de
Esquilo radica en la cualidad de la voluntad expresada en cada una: una voluntad
reactiva en la primera y afirmativa en la segunda. Desde la ptica fenomenoldgica
de Ortega, ambas formas de irrealidad suspenden provisionalmente el mundo
percibido; el concepto lo hace al cancelar la realidad ejecutiva de la vida (al
ponerla entre paréntesis, como decfa Husserl) para que la vida sea aclarada desde
su propio interior, mientras que la farsa muestra un aspecto bajo el cual la vida
pude ser vivida. En sintesis, la distincién central entre las dos actitudes —teorética
y estética—, segun Ortega, consiste en que en la primera, tras la suspensidn, se
restablece la relacién de coexistencia con el objeto, mientras que en la segunda se
mantiene la contemplacién del objeto’. Sin embargo, tanto el concepto como la
farsa, aunque por vias distintas, impiden que nos desorientemos en nuestra vida
o nos sintamos perdidos en ella.

7 Sobre la diferencia entre coexistencia y contemplacion, véase La Deshumanizacion del Arte

(Ortega, 2005b: 851).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madlrid



146 | CARLOS MORUJAO

Bibliografia

BARBER, Michael (2024). “Social Relationships in the Finite Province of Meaning of
Reading Literature”, Schutzian Research, 16, 51-74. DOI: https://doi.org/10.5840/
schutz2024165

CavALLARO, Marco (2017). “The Phenomenon of Ego-Splitting in Husserl’s Phenom-
enology of Pure Phantasy”. Journal of the British Society for Phenomenology, 48: 2,
162-177. DOI: http://dx.doi.org/l().1080/00071773.2016.1250436

Fink, Eugen (1974). “Re-presentation et image. Contribution a la phénoménologie
de lirréalité ». In De la Phénoménologie (pp. 15-93), Paris, Les Editions de Minuit.

Hussert, Edmund (1950). Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologi-
schen Philosophie, Den Haag, Martinus Nijhof.

Husserr, Edmund (2005). Phantasie, Bildbewusstsein, Erinnerung (Husserliana XXIII),
Dordrecht, Springer.

INGARDEN, Roman (1973). A Obra de Arte Literdria (trad. de Maria Manuela Saraiva),
Lisboa, Fundacgio Calouste Gulbenkian.

ORTEGA Y GASSET, José (1950). Papeles sobre Veldzquez y Goya, Madrid, Revista de
Occidente.

ORTEGA Y GASSET, José (2005a). “El deber de la nueva generacién argentina’, en Obras
Completas, Tomo 111 (pp. 664-672), Madrid, Taurus.

ORTEGA Y GASSET, José (2005b). La Deshumanizacion del Arte, en Obras Completas,
Tomo III (pp. 847-877), Madrid, Taurus

ORTEGA Y GASSET, José (2008). ;Qué es Filosofia?, en Obras Completas, Tomo VIII (pp.
235-374), Madrid, Taurus.

ORTEGA Y GASSET, José (2009a). “Idea del Teatro”, en Obras Completas, Tomo IX (pp.
825-882), Madrid, Taurus.

ORTEGA Y GASSET, José (2009b). “Sobre una nueva interpretacion de la historia univer-
sal”, en Obras Completas, Tomo IX (pp. 1187-1408), Madrid, Taurus.

ORTEGA Y GASSET, José (2009¢). “Teatro, género literario”, en Obras Completas, Tomo
IX (pp. 1481-1483), Madrid, Taurus.

SaN MARTIN, Javier (1998). Fenomenologia y Cultura en Ortega, Madrid, Tecnos.

Santos, Delfim (1982a). “O Homem e o seu Destino”, en Obras Completas 11 (pp.
125-127). Lisboa: Fundagio Calouste Gulbenkian, 2.2 edicao.

SanTos, Delfim (1982b). “Linha Geral da Nova Universidade”, en Obras Completas 11
(pp- 373-390), Lisboa, Funda¢io Calouste Gulbenkian, 2.2 edigao.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madyrid


https://doi.org/10.5840/schutz2024165
https://doi.org/10.5840/schutz2024165
http://dx.doi.org/10.1080/00071773.2016.1250436

LA CONFERENCIA DE LISBOA DE ORTEGA SOBRE LA “IDEA DEL TEATRO” COMO APLICACION... | 147

Santos, Delfim (1982c). “Palestra sobre o Filme ‘A Danga da Morte’”, en Obras Com-
pletas 11 (pp. 385-388), Lisboa, Fundagio Calouste Gulbenkian, 2.2 edi¢io.

Santos, Delfim (1982d). “Ensino Cldssico? Ensino Moderno?”, en Obras Completas 11
(pp- 391-397), Lisboa, Fundagao Calouste Gulbenkian, 2.2 edi¢ao.

SanTos, Delfim (1987). “Filosofia da Distraccio — Ortega e o Teatro”, en Obras Com-
pletas 111 (pp. 373-376), Lisboa, Fundagio Calouste Gulbenkian, 2.2 edigio.

Santos, Filipe Delfim (2018). “Delfim Santos e Ortega y Gasset: Aproximagoes e Dis-
tanciamentos’, en A. Braz-Teixeira, G. del Puerto & R. Epifanio (org.), Presenga de
Ortega e Gasset em Portugal e no Brasil (pp. 81-110), Lisboa, Instituto Cervantes /
MIL. URL: FilipeDelfimSantos_DelfimSantos_e_OrtegayGasset_2018.pdf

SARTRE, Jean-Paul (1966). Llmaginaire, Paris, Gallimard.

SokoLowski, Robert (2000). Introdugdo & Fenomenologia (trad. de Alfredo de Oliveira
Moraes), Sio Paulo, Edi¢coes Loyola.

ScuuTz, Alfred (1962). “On Multiple Realities”, In: Maurice Natanson, (ed.), Collected
Papers I (pp. 207-259), Den Haag, Martinus Nijhoff.

Recibido: 05-09-2025
Aceptado: 28-10-2025

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madlrid


https://run.unl.pt/bitstream/10362/101735/1/FilipeDelfimSantos_DelfimSantos_e_OrtegayGasset_2018.pdf

