
Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madrid

LA CONFERENCIA DE LISBOA DE ORTEGA 
SOBRE LA “IDEA DEL TEATRO” COMO 

APLICACIÓN DEL MÉTODO FENOMENOLÓGICO

ORTEGA’S LISBON CONFERENCE ON THE “IDEA 
OF THE THEATRE” AS AN APPLICATION OF THE 

PHENOMENOLOGICAL METHOD

Carlos Morujão

Universidade Católica Portuguesa
carlosmorujao@ucp.pt

Resumen: Este artículo analiza la reacción del filósofo portugués Delfim Santos a 
la conferencia de Ortega en Lisboa de 1946, titulada “Idea del Teatro”. Demostraremos 
que Delfim Santos malinterpretó los objetivos de Ortega, ignorando que el filósofo espa-
ñol estaba aplicando el método fenomenológico. De hecho, sin un conjunto de concep-
tos que se remontan a las Ideas I de Husserl (como neutralización, irrealidad y fantasía), 
la conferencia de 1946 se vuelve casi incomprensible. Pero también demostraremos 
que Ortega no se limita a utilizar conceptos forjados por Husserl. Aplica creativamente 
el método fenomenológico, tal como lo había expuesto en 1929. Partiendo de que lo 
patente oculta lo latente, Ortega procede de lo exterior a lo más íntimo. Así, empieza 
analizando el papel que el edificio de teatro y la distinción entre público y escenario 
juegan en la representación teatral, para luego discutir lo esencial: la irrealización de la 
vida, o epoché del mundo efectivo, que se produce en la representación teatral.

Palabras clave: Ortega, Husserl, neutralización, irrealidad, fantasía.

Abstract: This paper examines Portuguese philosopher Delfim Santos’s response 
to Ortega’s 1946 Lisbon lecture, “Idea of ​​the Theater.” The analysis demonstrates that 
Delfim Santos misinterpreted Ortega’s objectives, overlooking the fact that Ortega was 
employing the phenomenological method. Without reference to key concepts originat-
ing from Husserl’s Ideas I – such as neutralization, irreality, and fantasy – the meaning 
of the 1946 lecture becomes difficult to grasp. Additionally, the paper shows that Ortega 

mailto:carlosmorujao@ucp.pt


Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madrid

Carlos Morujão132

does not merely adopt Husserl’s conceptual framework; rather, he applies the phenom-
enological method in a creative manner, consistent with his 1929 Lectures. Proceeding 
from the premise that what is manifest often conceals more intimate elements, Ortega 
advances from external features to more intrinsic aspects. He begins by exploring the 
significance of the theater’s architecture and the distinction between audience and stage, 
subsequently addressing the central issue: the irrealization of life, or the epoché of the 
effective world, which occurs within theatrical performance.

Keywords: Ortega, Husserl, Neutralization, Irreality, Phantasy.

1. Introducción

La conferencia de Lisboa de Ortega, “Idea del teatro”, impartida el 13 de 
abril de 1946, originó duras reacciones en los periódicos portugueses de la época. 
Una de las más violentas reacciones a la conferencia ha venido de un filósofo, 
Delfim Santos, en un artículo publicado en la revista Mundo Literário en mayo 
del mismo año1. Sin embargo, Delfim Santos, por aquellos años, era quizás el 
único filósofo portugués que podría entender a Ortega. En esta conferencia Orte-
ga hace una muy interesante y original aplicación del método fenomenológico. 
En Alemania, donde conoció a Heidegger y a Nicolai Hartmann, Delfim Santos 
pudo también conocer la fenomenología de Husserl y, vuelto a Portugal, llegó a 
escribir sobre ella. El presente trabajo tiene pues dos objetivos: primero, mostrar 
que “Idea del Teatro” sólo puede entenderse plenamente desde la fenomenología 
y, después, que Delfim Santos -porque no lo reconoció o no quiso reconocerlo- se 
equivocó en su interpretación. Es casi increíble que Delfim Santos no lo reco-
nociera y su polémica con Ortega tiene, en mi opinión, inconfesados motivos 
personales. 

Por supuesto, si no queremos encontrar ahora, en esta polémica, razones 
personales de desacuerdo, podremos plantear la hipótesis de que Ortega, en su 
conferencia, no supo cómo estar a la altura de su propio pensamiento. En mi 
opinión, creo que Ortega estuvo a la altura de su propio pensamiento. Hay por 
supuesto varias digresiones en esta conferencia, un proceso común en los escritos 
de Ortega, pero que nunca pierde el hilo de su pensamiento: lo que puede 

1   Cualquiera que desee tener información sobre las controvertidas relaciones entre Delfim 
Santos, pero también otras figuras de la escena cultural lisboeta de mediados del siglo XX, y 
Ortega, puede consultar el ensayo de Santos (2018: 81-110).



La conferencia de Lisboa de Ortega sobre la “idea del teatro” como aplicación...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madrid

133

parecer un desvío para un lector menos atento, para el lector atento se integra 
fácilmente en el tema principal. Por eso, es necesario comprender la intención 
de Ortega al impartir esta conferencia. Su temática no es solo estética. Asimis-
mo, interesa a Ortega aclarar que hacer teatro o asistir al teatro es una actividad 
humana específica, que implica, desde una perspectiva fenomenológica, la rea-
lización de un cierto tipo de actos. Por ello, Ortega dedica mucho tiempo -para 
el desagrado del filósofo portugués- a demostrar cómo el teatro presupone una 
suspensión de los actos ejecutivos del Yo y cómo, para entenderlo, es necesario 
percibir la especificidad de los actos de neutralización y de los actos de fantasía. 
Como es habitual en Ortega, él no expone directamente estos tecnicismos hus-
serlianos, pero ofrece ejemplos muy sugestivos sobre su funcionamiento.

Respecto al método utilizado en la conferencia, Ortega lo denomina “feno-
menológico”, tras haberlo llamado anteriormente “dialéctico”. Sin embargo, de 
inmediato añadió que su dialéctica es muy diferente de la de Hegel: en la dialéc-
tica de Ortega la coincidencia de lo pensado con el pensamiento no es una vio-
lencia sobre la cosa, sino la cosa misma empujando el pensamiento y forzándolo 
a coincidir con ella (el pensamiento empujando la cosa sería la característica de 
la dialéctica hegeliana). La descripción que hace Ortega de su modus operandi 
solo pude recordarnos algunas páginas famosas de las Meditaciones Cartesianas. 
Dice Husserl en el § 17: 

Si, por ejemplo, tomo el percibir este cubo por tema de la descripción, 
veo en la reflexión pura que «este» cubo está dado continuamente como 
unidad objetiva, en una mudable, multiforme diversidad de variantes feno-
ménicas en relaciones determinadas. Estas variantes no son en su curso una 
sucesión incoherente de vivencias. Transcurren, por el contrario, en la unidad 
de una «síntesis», por cuya virtud se presenta a la conciencia en ellas uno y 
el mismo objeto (Husserl, 1950: 77-78). 

Por su lado, en la conferencia de Lisboa, dice Ortega: “«Pensar dialéctica-
mente» quiere decir que cada paso mental que damos nos obliga a dar otro nuevo 
paso; no uno cualquiera, no así a capricho, sino otro paso determinado, porque 
lo visto por nosotros en el primero de la realidad que nos ocupa —y ahora es la 
realidad «Teatro»— nos descubre, queramos o no, otro nuevo lado o componente 
de ella que antes no habíamos advertido. Es, pues, la cosa misma, la realidad 
misma Teatro quien va a guiar nuestros pasos mentales, quien va a ser nuestro 
lazarillo” (Ortega, 2009a: 833). 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madrid

Carlos Morujão134

Hay muchos otros pasajes de la conferencia con los cuales podríamos hacer 
lo mismo: compararlas a pasajes de las Meditaciones de Husserl, de Ideas I e 
incluso de las Investigaciones Lógicas. Obtendríamos el mismo resultado. Pero no 
nos interesan demasiado las consideraciones de ámbito metodológico. Nuestro 
lazarillo, dice Ortega, es el teatro. Solo nos ayudarán reflexiones sobre el método 
si con ellas aclaramos los procedimientos que nos permitirán llegar a conocer a 
la esencia del teatro. Es el teatro, no las reflexiones metodológicas, lo que aquí 
nos interesa. 

2. El método de Ortega 

La forma en que Ortega empieza su conferencia irritó mucho a Delfim San-
tos. Las cosas, dice Ortega, nos ofrecen perspectivas muy variadas. Una de ellas es 
su vejez. En su estado decadente la cosa ya no nos muestra todas sus posibilida-
des, esto es, su idea2. En una ruina quizás podemos ver lo que las cosas han sido. 
Sin embargo, para definir su ser hay que verlas cuando están en forma. Por eso, 
para hablar del teatro hay que conocer al menos algunos de sus ejemplos mayo-
res, desde la antigua Grecia hasta nuestros días, para ver en los ejemplos menores 
sus posibilidades no realizadas. De manera análoga a como se considera que un 
deportista está en óptimas condiciones cuando puede desplegar plenamente sus 
capacidades —y es en ese estado donde se le reconoce auténticamente como 
tal—, en el ámbito del teatro resulta pertinente centrarse principalmente en sus 

2   Dos años después, en 1948, en un ensayo sobre Toynbee titulado “Sobre una nueva inter-
pretación de la historia universal”, Ortega retoma este tema de la idea como posibilidad 
(Ortega, 2009b: 1362). Ahí dice Ortega que la idea es “[…] el descubrimiento más sublime 
y eficaz que se ha hecho hasta ahora en el planeta donde habitamos y que hoy, al cabo de 
vueltas mil, constituye más que nunca el alfa y la omega de todo ejercicio científico”. Sin 
embargo, esta es una noción antigua en Ortega. Ya en 1924, en un artículo para el periódico 
argentino La Nación, se expresó una idea similar sobre el papel de la idea (Ortega, 2005a: 
671). Sin embargo, Ortega no siempre defendió esta concepción casi platónica de las ideas, 
cuyos orígenes se remontan a su primer libro, las Meditaciones del Quijote. Al abordar la rela-
ción entre ideas y creencias, defiende perspectivas ligeramente diferentes. Sobre este tema, 
véase San Martín (1998: 229). Pero, la temprana noción de lo que sea una idea está muy 
presente en la conferencia de 1946. Véase, por ejemplo, la afirmación siguiente: “Por lo mis-
mo que una cosa es siempre muchas y divergentes cosas, nos interesa averiguar si al través y 
en toda esa variedad de formas no subsiste, más o menos latente, una estructura que nos 
permita llamar a innumerables y diferentes individuos «hombre», a muchas y divergentes 
manifestaciones «Teatro». Esa estructura que, bajo sus modificaciones concretas y visibles, 
permanece idéntica, es el ser de la cosa” (Ortega, 2009a: 827-828).



La conferencia de Lisboa de Ortega sobre la “idea del teatro” como aplicación...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madrid

135

expresiones más destacadas, en lugar de enfocarse en sus periodos de decadencia 
(Ortega, 2009a: 828).

A esta primera indicación sobre el método hay que añadir una segunda. La 
llamaremos: “desde afuera hacia adentro”. Pronto veremos que se puede dividir 
en dos partes distintas. Con la primera parte, en la página 832 del Tomo VI de 
las Obras Completas, empieza la conferencia propiamente dicha. 

Si queremos saber qué es el teatro, podemos empezar señalando un edificio 
de teatro y diciendo: esto es teatro. Ortega no se limita a aplicar un procedimien-
to, que he llamado “desde fuera hacia dentro”, que utilizó por primera vez en 
las Meditaciones del Quijote y que profundizó en las lecciones tituladas ¿Qué es 
filosofía?, de 1929 (Ortega, 2008: 245)3. Se dirá que es posible hacer teatro en la 
calle, o, como ocurría en la Edad Media, a las puertas de una Iglesia. Sin embar-
go, lo importante aquí no son los muros que separan el interior del exterior, sino 
la peculiar disposición del espacio escénico y la forma en que se establece una 
relación entre los actores y los espectadores. Entendemos lo que está haciendo 
Ortega: busca delimitar con precisión el fenómeno a analizar, lo que sólo se 
puede hacer desde fuera, antes de penetrar en su intimidad.

Puede ser que este procedimiento sea particularmente adecuado para el pro-
blema que se está discutiendo. El edificio que llamamos “teatro” determina, y de 
forma muy directa, el espectáculo teatral; la idea que una época se hace del teatro 
es inseparable de él. Si pensamos, por ejemplo, en las diferencias del espacio 
escénico de la tragedia griega y del drama isabelino, en los tiempos de Shakes-
peare, entendemos fácilmente la justicia de la observación de Ortega. “Esto es 
un teatro” no es sólo la indicación de un espacio que separa la vida real de los 
hombres y sus quehaceres de ese otro en el que se desarrolla la representación. La 
representación misma –con el carácter de irrealidad que le es peculiar– debe ser 
pensada ya en términos de ese mismo espacio. Sin embargo, la idea de separación 
es importante. El fenomenólogo Alfred Schutz hablaba de niveles de realidad 
(por ejemplo, la realidad del mundo de la vida y la realidad de la ficción) y afir-
maba que era posible transitar de una a la otra. Muy bien: el espacio escénico es 
el lugar de esa transición, que puede hacerse, por supuesto, en las dos direcciones. 
Dice Ortega: 

3   Sobre el método de Ortega en estas conferencias véase San Martin (1998: 148-152).



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madrid

Carlos Morujão136

Por el Teatro de Esquilo, de Shakespeare, de Calderón entiéndase, ade-
más e inseparablemente, junto con sus obras poéticas, los actores que las 
representaron, la escena en que fueron ejecutadas y el público que las pre-
senció. No estoy dispuesto a renunciar a nada de eso, porque yo he venido 
aquí (…) para aclarar a ustedes lo que es el Teatro y (…) no me voy de aquí 
sin haberlo logrado. Ahora bien, para tal finalidad necesito de todos esos 
ingredientes (Ortega, 2009a: 832).

Esta es la segunda parte de la segunda indicación sobre el método de la 
Conferencia, en la misma página 832. Husserl nos había advertido, en sus Ideas 
I, que nada debemos retirar a lo que nos ha sido dado en una intuición. Ortega 
aplica esta advertencia husserliana: no podemos retirar a nuestra idea del teatro 
el que el teatro no es solo una obra literaria, algo para ser leído. El teatro es algo 
que existe para ser ejecutado. La maquinaría teatral es una parte de su esencia.

Ortega analiza esta cuestión en repetidas ocasiones en sus escritos. Por ejem-
plo, en sus Papeles sobre Velásquez, discute la pintura en términos muy similares. 
Según Ortega, la pintura se define por lo que alguien produce, y el denominado 
arte pictórico, es decir, la técnica particular de un pintor es solo un medio para 
que veamos el resultado de su acción. La pintura comienza donde terminan las 
acciones con los materiales pictóricos (Ortega, 1950: 219). De manera seme-
jante, el teatro no es literatura teatral, sino la representación en escena, que se 
materializa cuando la literatura termina, utilizando los recursos escénicos nece-
sarios para dicha representación. 

Delfim Santos, que escuchó la Conferencia de Ortega, revela, en este asunto, 
una particular mala fe. Ironiza con el hecho de que Ortega empiece su análisis 
con una referencia al edificio del Teatro Doña María, afirmando que el comienzo 
elegido por Ortega tal vez fuera justificado si el filósofo español hubiera optado 
por el edificio del teatro griego, o por el edificio del teatro isabelino (Santos, 
1987: 375). Esto es exactamente lo que acabamos de ver hacer a Ortega, refi-
riéndose a Esquilo, Shakespeare y Calderón. No veo ninguna razón por la que el 
teatro de Doña María II no pueda suscitar reflexiones del mismo tipo. Además, 
en mi opinión, es un ejemplo muy hermoso de la arquitectura portuguesa de 
mediados del siglo XIX. Pero hay, creo, otra intención de Ortega en la forma en 
que decidió iniciar su conferencia: devolver el teatro, como mero género litera-
rio, a las condiciones de su representación, sin las cuales no es plenamente un 
espectáculo teatral. El fenómeno que está analizando, dice Ortega (2009a: 385), 
no son solo palabras, no es solo literatura: el público no va al teatro solamente 



La conferencia de Lisboa de Ortega sobre la “idea del teatro” como aplicación...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madrid

137

para escuchar lo que dicen los actores. Al teatro se va para ver.  Por eso es tan 
esencial la distinción entre la sala y el escenario, o sea, el espacio de la visión y el 
espacio de la representación4.

Lo más interesante de todo esto es que, aproximadamente un mes antes de 
escribir su artículo sobre la conferencia de Ortega, o sea, el 22 de abril de 1946, 
Delfim Santos publicó un artículo sobre las actividades de un grupo de teatro 
estudiantil portugués en el que hacía declaraciones similares a las hechas por 
Ortega. El filósofo portugués elogia el hecho de que se llevara a escena dos obras 
de autores portugueses que, al no haber sido aún representadas, corrían el riesgo 
de quedarse simplemente en literatura. Ortega ya lo había dicho el 13 de abril: el 
teatro es más que literatura. Sigamos, sin embargo, con nuestro análisis. Veremos 
cómo Delfím Santos se equivocó en cuestiones aún más graves.

3. Apuntes sobre el concepto de “irrealidad”

Para entender lo que significa, desde la fenomenología, una representación 
teatral es esencial una clara comprensión del significado de “irrealidad”. Delfim 
Santos no quiso entender esto y sólo retiene, de todo el análisis de Ortega, que, 
para él, en una representación teatral, el público se distrae de sus quehaceres 
cotidianos. El concepto orteguiano de “distracción” necesita de un análisis, que 
intentaré hacer al final. Ahora me preocupa el concepto de “irrealidad”.

Los actores en el escenario no presentan sus personas, sino que representan 
un personaje distinto de ellos en tanto que hombres o mujeres. Ortega refiere 
el caso de una representación de Hamlet en el Teatro Doña María en Lisboa, 
donde el personaje de Ofelia es representado por la entonces joven actriz por-
tuguesa Mariana Rey Monteiro. Pero la palabra “representación” es equívoca. 
Se puede decir que una imagen de la Torre Eiffel la representa y sin embargo 
es la Torre Eiffel ella misma que está presente en imagen. La Torre Eiffel que 
ahora veo en imagen existe en el espacio y en el tiempo; esta su existencia es 
indiferente a su existencia en imagen. No es en el mismo sentido que la joven 
Mariana representa en escena a Ofelia. Ofelia no tiene otra existencia excepto la 
que se muestra en cada lectura o representación del texto de Shakespeare. Como 

4   Por supuesto, en el siglo XX hubo varios intentos de eliminar esta rígida distinción. Pode-
mos prescindir de ellos, ya que no son el tema de la conferencia de Ortega.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madrid

Carlos Morujão138

dice Roman Ingarden (1973: 243), se trata de una objetividad intencional que 
sólo simula lo real5. 

Alfred Schutz nos brindó excelentes conceptos para reflexionar sobre lo que 
le sucede al espectador, aunque Schutz se refería a la relación con cualquier 
obra de ficción y no específicamente con la representación teatral. En términos 
de Schutz, cada espectador entra, junto con los personajes en escena, en una 
especie de “relación de nosotros” (we-relation). Pero esta “relación de nosotros” 
tiene características muy peculiares. Mientras que en una “relación de nosotros” 
que ocurre en la vida real la dimensión temporal es el presente, en el teatro no 
ocurre lo mismo, ya que el tiempo de la función y el del espectador no coinciden. 
Incluso si, hipotéticamente, cuando un actor en escena dice “son las 10:00 p. 
m.”, esa es precisamente la hora en el reloj del espectador, esta coincidencia se 
debe únicamente a la hora de inicio de la función6.

Hay una condición para que esta simulación de la que habla Ingarden pueda 
acaecer. El edificio “teatro”, la disposición de sus partes, el escenario, los actores 
y el texto que declaman han irrealizado Mariana y posibilitado que nuestra per-
cepción, viéndola, vea Ofelia. El contenido fenomenológico del acto que mienta 
Mariana en el escenario es Ofelia y no Mariana. Es decir, es Ofelia y no Mariana 
quien pertenece al espacio representado. Esto solo es posible porque la materia 
del acto perceptivo y el sentido en que su objeto es mentado han sufrido una 
modificación. En el § 111 de Ideas I Husserl la llamaba “modificación de fanta-
sía”. Pero Husserl todavía parece tener algunas dificultades para distinguirla de la 
“modificación de neutralidad”, con la que, como veremos, no coincide, aunque se 
puede considerar que ambas son especies de un mismo género que Husserl llama 
“presentificación” (Husserl, 1950: 268). Tanto desde el punto de vista noético 
como noemático, el análisis de lo que sucede en las modificaciones de fantasía 
es muy complejo. La actriz Mariana Rey Monteiro no ha sido simplemente 

5   Hasta donde sabemos, Ortega no conocía la obra de Ingarden. Al menos no la menciona 
en ninguno de sus escritos.
6   Sobre este tema, véase Fink (1974: 60-61). Fink señala correctamente no solo que existe 
un mundo de fantasía, sino también que, así como existe el tiempo universal, este mundo de 
fantasía posee un flujo temporal, además de un espacio. Pero, considerando ahora el caso de 
la representación teatral, ese flujo temporal no tiene nada en común con el del Ego que con-
templa dicha representación. Obviamente, la epoché del tiempo universal, que ocurre durante 
la representación, siempre puede ser interrumpida; todo lo que el espectador necesita hacer 
es, distraído de lo que pasa en escena, mirar su reloj para saber qué hora es. De hecho, lo 
mismo ocurriría en el caso del cine o la literatura (volveré todavía más abajo al tema de las 
diferencias entre los dos flujos temporales).



La conferencia de Lisboa de Ortega sobre la “idea del teatro” como aplicación...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madrid

139

neutralizada, es decir, no se trata de afirmar que se la mienta de manera no posi-
cional. Tampoco se trata de un simple cambio en las características dóxicas del 
acto intencional, como si Mariana Rey Monteiro hubiese pasado a ser dudosa 
o probable.

Si el espectador estuviese mentando a Mariana, su presentación en la escena 
tendría un carácter ponente (Husserl, 1950: 268). Pero, como Sartre lo vio muy 
bien, el acto posicional de la conciencia de imagen es muy diferente de un acto de 
la conciencia perceptiva (Sartre, 1966: 30). Lo que significa que no empezamos 
por poner a Mariana en nuestro mundo perceptivo habitual para luego expulsarla 
de él. Sin embargo, en las malas representaciones teatrales o en casos extremos de 
errores de casting, la modificación de fantasía solo se realiza de forma incompleta; 
los trazos individuales peculiares del actor se sobreponen a los del personaje que 
debería representar. En estos casos, no se da el proceso de anulación específica-
mente teatral (Husserl, 2005: 490): la presentación perceptiva de la persona del 
actor no desaparece en el mundo de fantasía que se representa en escena.

Y, sin embargo, aquí hay un problema, que Ortega analizó de manera muy 
fina en uno de los anexos de esta conferencia, que escribió tras su regreso a Espa-
ña. La irrealidad que es la representación teatral tiene que plasmarse en la figura 
de los actores, que tienen un cuerpo, una voz, se mueven de una determinada 
manera, gesto, etc. Tras señalar que Shakespeare no dejó ninguna indicación 
sobre el aspecto físico de Hamlet y, por tanto, “Hamlet no tiene nariz”, Ortega 
añade: 

No es fácil de expresar con rigor en pocas palabras qué es lo que del 
hombre real que es el actor queda en el personaje y sobrevive a su anula-
ción, para que la fantasmagoría que es Hamlet nazca y viva y sea. Porque 
incuestionablemente el actor pone su propia nariz que es irrefragable realidad 
(Ortega, 2009c: 1482).

En un breve ensayo, publicado en el volumen IV de El Espectador, titulado 
“Elogio del Murciélago”, Ortega ya había hecho una referencia a “la nariz de 
Hamlet” (Ortega, 2004: 445). Dado que este texto no trata específicamente sobre 
teatro, no me extenderé demasiado en el tema. Sin embargo, observo en él una 
afirmación que la “Idea del Teatro” corrige acertadamente. En el artículo de El 
Espectador, Ortega sostiene que el Hamlet de Shakespeare es una obra esencial-
mente destinada a ser leída. Destaca que merece ser leída por la prosa barroca 
del escritor inglés y sus metáforas, las cuales se pueden apreciar cómodamente 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madrid

Carlos Morujão140

sentados en un sofá con el texto en la mano, sin perder sus valores esenciales. 
Ortega añade que el trabajo del actor es inesencial. La Conferencia de Lisboa 
reestablece la verdadera naturaleza de la obra teatral.

4. Aclaramiento conceptual: neutralización y ficción

Para evaluar el rigor del análisis conceptual que Ortega está realizando hay 
que tener presente lo que dice Husserl en Ideas I, cuyos §§ 109-111 Ortega, creo, 
tiene en mente. Husserl empieza el § 109 analizando lo que llama la modifica-
ción de neutralización. Ésta es un carácter dóxico peculiar de ciertos actos, en los 
que la diferencia entre el ser y el no ser de sus respectivos correlatos noemáticos se 
nos volvió indiferente, queda suspendida. En consecuencia, no sería exacto decir 
que la existencia de la actriz Mariana Rey Monteiro se nos volvió indiferente; 
la presencia de la actriz en el escenario nos interesa, pero solo en la medida en 
que representa a Ofelia. Una representación en un escenario se dice en alemán 
Vorstellung; sin embargo, hay que reconocer que estamos, hablando el lenguaje 
de la fenomenología, en presencia de una Vergegenwärtigung. Este término es 
utilizado por Husserl para indicar que una cosa no se presenta en carne y hue-
so, sino sólo mediante la presentación de otra. Pero primero debemos tener en 
cuenta la siguiente advertencia, hecha al final del § 109 de Ideas I: los correlatos 
noemáticos de las posiciones neutralizadas no tienen nada que sea predicable. 
La situación aquí es muy diferente: precisamente porque no se trata simple-
mente de “neutralización”, la actuación de Mariana en escena deberá hacernos 
ver todos los predicados que Shakespeare colocó sobre la figura de Ofelia: por 
ejemplo, que es hija de Polonio, o que está enamorada de Hamlet. Más aún: los 
predicados de Ofelia siguen siendo los mismos incluso cuando la actriz cambia. 
En tanto que correlato noemático, Ofelia tiene una identidad, es trascendente 
a todas las vivencias de la representación, igual que las cosas del mundo real 
trascienden la multiplicidad de los actos que las intencionan. Por eso también, 
y aunque provenga de la imaginación de Shakespeare, Ofelia tiene una realidad 
que no depende exclusivamente de la psicología de su genial creador. La esfera de 
realidad a la que pertenece –por hablar como Ingarden– no es la de los objetos 
físicos, ni la de las vivencias psíquicas (Ingarden, 1973: 33).

Una vez más, creo que Schutz nos permite comprender esta situación con 
particular claridad. Ya abordamos el concepto de «we-relation». Ahora bien, 
toda «we-relation» —la que el espectador de Hamlet supuestamente quiere 



La conferencia de Lisboa de Ortega sobre la “idea del teatro” como aplicación...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madrid

141

establecer con los actores— presupone una comunidad espacio-temporal que 
no existe en el teatro. Ya hemos dicho que el espacio de representación (es decir, 
el escenario, cualquiera que sea su forma) supone una ruptura de continuidad 
con el espacio del público, de modo que los actores se hablan entre sí y no al 
público; de igual modo, el espectador no se dirige a los actores. Pero igualmente 
importante es la diferencia temporal (Barber, 2024: 60). Las respectivas 
corrientes de conciencia —es decir, las del espectador y las de los actores—, 
como mencioné anteriormente, permanecen distintas gracias a los efectos del 
proceso de neutralización. De igual modo, cuando dos actores dialogan en 
escena, no estamos en presencia de una verdadera relación cara a cara (thou-re-
lation). Los actores dialogan entre sí según un texto que no se originó en sus 
respectivas corrientes de conciencia. Pero esta relación cara a cara, neutralizada 
por el contexto de la representación, también mantiene una relación especial con 
el espectador, quien no puede intervenir en ella. Todo espectador de Otelo sabe 
que Yago le miente a Otelo sobre la fidelidad de Desdémona; la mentira, que el 
espectador conoce, pero no puede deshacer, intensifica el efecto dramático que 
la historia tiene en él.

Por otro lado, como se ha señalado, lo que se representa en escena no debe 
identificarse únicamente como una manifestación de la vida psíquica del autor o 
de su imaginación. Hamlet y Ofelia poseen una identidad propia que se preserva 
en cada puesta en escena. No se reducen al ámbito psicológico de su creador, 
pero tampoco corresponden a objetos o personas en el sentido convencional del 
término (esto se mantiene incluso en el caso hipotético de que Hamlet u Ofelia 
hubieran existido históricamente, lo cual no es el caso). Analizar una obra en 
profundidad permite observar una forma distinta de realidad.

Por lo tanto, estamos en presencia de un tipo muy particular de lo que más 
arriba llamamos Vergegenwärtigung. En un tipo diferente, como es el caso de la 
memoria, la Vergengenwätigung es acompañada de un tipo de modalidad dóxica 
que es la creencia. Nos acordamos de algo que existió en el pasado. Igualmente, 
hay una continuidad entre mi yo presente, que se acuerda, y mi yo pasado que 
presenció lo que es recordado ahora (Sokolowski. 2000: 81). Pero en el caso del 
teatro es diferente: el teatro, dice Ortega, es farsa, es una ficción. A Delfim San-
tos, que se equivocó a lo largo de su artículo, le irritó el uso del término farsa, 
pensando que Ortega se refería en su conferencia al género teatral basándose en 
una de sus diversas especies, olvidándose, por ejemplo, de la tragedia o del drama. 
Ortega, sin embargo, al hablar de farsa está hablando de lo que Husserl llamó 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madrid

Carlos Morujão142

“modificación de fantasía”. Será esta la que nos permitirá comprender el tipo de 
realidad que tenemos ante nosotros.

En una modificación de fantasía no hay creencias; el sujeto simplemente 
vive en un mundo de ficción. Hay, sin embargo, dos cuestiones sobre las que 
Ortega nos llama la atención y que debemos analizar. En primer lugar, vivir en 
el mundo de la ficción implica mantener, al menos en condiciones normales, la 
creencia en la existencia de un mundo real. Una vez más, las paredes del teatro, 
la distribución de la sala –con su diferencia entre el escenario y el lugar de los 
espectadores– están ahí para recordárnoslo. La representación teatral no es la vida 
real, a la que volveremos cuando termine la representación. Creo que es en este 
sentido que Ortega se refiere a la pasividad del espectador, afirmación que Delfim 
Sanos tampoco entendió. El espectador es pasivo en el sentido de que sabe que 
la acción que tiene lugar en la escena no es la vida real, no es una circunstancia 
en la que pueda intervenir para cambiar el curso de la vida. Schutz, aunque se 
refiere a la novela, también enfatizó la pasividad del lector, afirmando que el 
significado subjetivo de una obra de ficción estaba totalmente determinado por 
su autor (Barber, 2024: 54). La temporalidad de su vida efectiva y la temporali-
dad de los personajes de la obra son muy diferentes (Cavallaro, 2017: 166). El 
espectador jamás se comportará como Don Quijote en el famoso episodio del 
retablo de Maese Pedro (Ortega, 2009a: 841). La acción nunca le parecerá tan 
real –es decir, desplegándose en una temporalidad igual a la suya– como para 
que sienta la necesidad de acudir en ayuda de un personaje. Sin embargo, en su 
crítica, Delfim Santos añade que Ortega se contradice a sí mismo cuando, un 
poco más adelante, habla de una actividad que sería propia del espectador. Es 
una cuestión importante y hay que ver lo que dice Ortega:

La cosa empieza a complicarse un poco y sabrosamente cuando, como 
acabo de decir, advertimos que esos hombres y mujeres que se mueven y 
dicen en el escenario no son cualesquiera, sino esos hombres y mujeres que 
llamamos actores y actrices, esto es, que se caracterizan por una actividad 
especialmente intensa. Al paso que los hombres y mujeres de que el público 
se compone, en cuanto son público, se caracterizan por una especialísima 
pasividad. En efecto, en comparación con lo que hacemos el resto del día, 
cuando estamos en el teatro y nos convertimos en público, no hacemos nada 
o poco más —dejamos que los actores nos hagan —por ejemplo, que nos 
hagan llorar, que nos hagan reír. A lo que parece el Teatro consiste en una 
combinación de hiperactivos e hiperpasivos (Ortega, 2009a: 834).



La conferencia de Lisboa de Ortega sobre la “idea del teatro” como aplicación...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madrid

143

Cuando nos hacemos público, ha dicho Ortega, no hacemos nada. Curio-
samente, esto también es a menudo lo que el sentido común cree que sucede 
cuando empezamos a hacer filosofía. De hecho, cuando filosofamos, la naturaleza 
ejecutiva de la vida queda, por un momento, suspendida. Esta suspensión sin 
embargo es una forma muy peculiar de actividad. Vamos a verlo en la siguiente 
sección.

5. Pasividad y actividad

La crítica de Delfim Santos llega tan lejos que acusa a Ortega, no solo de 
contradecirse en su conferencia, sino de contradecir lo que afirmara en otras 
obras suyas, por ejemplo, en Ensimismamiento y Alteración (Santos, 1987: 374). 
Aunque no pudo conocer el texto completo de las lecciones ¿Qué es filosofía?, 
Delfim Santos, sumando su conocimiento de las obras publicadas de Ortega a 
su familiaridad con la fenomenología, podría haber entendido lo que Ortega 
quiso decir cuando dijo que vamos al teatro a distraernos. Es que la vida, como 
realidad radical, establece, según dice Ortega, una relación intencional con las 
cosas en la que ellas adquieren un carácter de “ser para mí”; no en un posible 
sentido idealista de esta expresión, sino más bien en el sentido de que la realidad 
primera de las cosas coincide con su “ser funcionante”. Javier San Martín (1998: 
195) tiene un análisis muy fino de esta expresión orteguiana y de su contexto en 
las lecciones ¿Qué es filosofía? Ahora resulta que Delfim Santos, que casi siempre 
está más cerca de Heidegger o de Nicolai Hartmann que de la fenomenología 
de Husserl, interpreta esa realidad radical desde la distinción, bien conocida por 
quienes han leído Ser y Tiempo, entre autenticidad e inautenticidad7. A partir 
de aquí queda abierto el camino para cometer todos los errores posibles sobre lo 
que afirma Ortega en la conferencia de Lisboa.

Una vez más, un concepto schutziano, en este caso, el de “provincias finitas 
de sentido”, resulta pertinente para comprender los aspectos fundamentales de 
este análisis. La primera y más inmediata “provincia de sentido”, denominada por 
Schutz como “realidad suprema” (paramount reality), corresponde al mundo del 

7   Delfim Santos, creyendo oponerse a Ortega en este tema, afirma que la llamada vida real 
es, en realidad, «vida cosificada», porque simplemente gira en torno a las cosas. En un texto 
ligeramente posterior, el pensador portugués concluye su argumento sobre la naturaleza de la 
existencia con lo siguiente: «En la existencia inauténtica que es la vida cotidiana, el hombre 
se relaciona con las cosas, con los demás y rara vez consigo mismo» (Santos 1982c: 387).



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madrid

Carlos Morujão144

trabajo, caracterizado por una relación objetiva con los objetos, cuya existencia 
no se pone en duda8. La resistencia que ofrecen las cosas y la imposibilidad de 
manipularlas arbitrariamente confirman su realidad. Asimismo, cabe señalar que 
esta “realidad suprema” implica una relación pragmática tanto con los objetos 
como con las personas. En contraste, el mundo de la ficción conforma una 
“provincia de sentido” distinta, generando una epojé respecto a dicha relación 
pragmática. Es en este contexto donde puede situarse el origen del concepto 
orteguiano de la “distracción”. No obstante, tal como subraya Michael Barber 
(2024: 69), la función de esta epojé no consiste únicamente en relajar nuestros 
vínculos intencionales con el mundo de la acción. La suspensión de la relación 
pragmática con la vida posibilita, mediante la experiencia de una obra de ficción, 
una visión alternativa de esa misma realidad pragmática. Por otra parte, la inten-
sidad emocional experimentada —significativamente superior a la derivada de 
las demandas de la vida diaria— contribuye de manera decisiva a la generación 
de nuevos sentidos.

Al no haber entendido lo que Ortega quiere decir con “distraerse”, Delfim 
Santos cree estar diciendo algo muy diferente a lo que pensaba Ortega. Así, 
insistiendo en que no se sale de casa para ir al teatro como se sale de casa para 
ir a una taberna (para emborracharse, por supuesto), explica que el efecto del 
espectáculo en el espectador es provocar ese ensimismamiento que tan bien había 
Ortega explicado unos años antes. Por lo tanto, Delfim Santos no entiende que el 
ensimismamiento sigue siendo una forma para que alguien se distraiga de la vida, 
suspendiendo los hilos intencionales que lo conectan con ella. Cuando alguien se 
distrae de la vida, en el sentido orteguiano, lo hace igual al filósofo que reflexiona: 
para comprender mejor su propia vida, para que ella sea una vida pensada. En 
mi opinión, Ortega plantea en la Conferencia de Lisboa un problema que for-
muló por primera vez en las Meditaciones del Quijote, aunque ahora, en 1946, lo 
hace para un público muy diverso, para quien ciertas cuestiones filosóficas más 
técnicas probablemente resultarían incomprensibles. 

En conclusión, todo lo que dice Ortega podría incluso parecerse un poco a 
Nietzsche, quien dijo que necesitamos ficciones para vivir. Creo, sin embargo, 

8   En realidad, la palabra alemana Wirkwelt podría traducirse como “mundo de acción”. Pero 
para Schutz, además de otras características que mencionamos más adelante, este Wirkwelt 
posee una realidad que se manifiesta, sobre todo, en el trabajo humano y sus características 
proyectuales específicas; el trabajo implica materializar la intención de generar un estado de 
cosas previamente inexistente, mediante una actividad corporal que interactúa con el mundo 
exterior. Sobre este tema, véase Schutz (1962: 230).



La conferencia de Lisboa de Ortega sobre la “idea del teatro” como aplicación...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madrid

145

que Ortega sigue fiel a su interpretación de Husserl. Desde 1914, utilizando un 
término de Platón en el Fedón, Ortega y Gasset había sostenido que el concepto 
o la idea, es decir, la cultura superior, no se opone a la vida, aunque tampoco se 
identifica con ella. Por supuesto, la irrealidad del concepto difiere de la irrealidad 
de la farsa. Pero la fenomenología permite a Ortega plantear una perspectiva 
más amplia que la de Nietzsche. Para este último, la diferencia esencial entre 
una ficción como la teoría de las ideas de Platón, por ejemplo, y la Orestíada de 
Esquilo radica en la cualidad de la voluntad expresada en cada una: una voluntad 
reactiva en la primera y afirmativa en la segunda. Desde la óptica fenomenológica 
de Ortega, ambas formas de irrealidad suspenden provisionalmente el mundo 
percibido; el concepto lo hace al cancelar la realidad ejecutiva de la vida (al 
ponerla entre paréntesis, como decía Husserl) para que la vida sea aclarada desde 
su propio interior, mientras que la farsa muestra un aspecto bajo el cual la vida 
pude ser vivida. En síntesis, la distinción central entre las dos actitudes –teorética 
y estética–, según Ortega, consiste en que en la primera, tras la suspensión, se 
restablece la relación de coexistencia con el objeto, mientras que en la segunda se 
mantiene la contemplación del objeto9. Sin embargo, tanto el concepto como la 
farsa, aunque por vías distintas, impiden que nos desorientemos en nuestra vida 
o nos sintamos perdidos en ella.

9   Sobre la diferencia entre coexistencia y contemplación, véase La Deshumanización del Arte 
(Ortega, 2005b: 851).



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madrid

Carlos Morujão146

Bibliografía 

Barber, Michael (2024). “Social Relationships in the Finite Province of Meaning of 
Reading Literature”, Schutzian Research, 16, 51-74. DOI: https://doi.org/10.5840/
schutz2024165

Cavallaro, Marco (2017). “The Phenomenon of Ego-Splitting in Husserl’s Phenom-
enology of Pure Phantasy”. Journal of the British Society for Phenomenology, 48: 2, 
162-177. DOI: http://dx.doi.org/10.1080/00071773.2016.1250436

Fink, Eugen (1974). “Re-presentation et image. Contribution à la phénoménologie 
de l’irréalité ». In De la Phénoménologie (pp. 15-93), Paris, Les Éditions de Minuit.

Husserl, Edmund (1950). Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologi-
schen Philosophie, Den Haag, Martinus Nijhof.

Husserl, Edmund (2005). Phantasie, Bildbewusstsein, Erinnerung (Husserliana XXIII), 
Dordrecht, Springer.

Ingarden, Roman (1973). A Obra de Arte Literária (trad. de Maria Manuela Saraiva), 
Lisboa, Fundação Calouste Gulbenkian.

Ortega y Gasset, José (1950). Papeles sobre Velázquez y Goya, Madrid, Revista de 
Occidente.

Ortega y Gasset, José (2005a). “El deber de la nueva generación argentina”, en Obras 
Completas, Tomo III (pp. 664-672), Madrid, Taurus.

Ortega y Gasset, José (2005b). La Deshumanización del Arte, en Obras Completas, 
Tomo III (pp. 847-877), Madrid, Taurus

Ortega y Gasset, José (2008). ¿Qué es Filosofía?, en Obras Completas, Tomo VIII (pp. 
235-374), Madrid, Taurus.

Ortega y Gasset, José (2009a). “Idea del Teatro”, en Obras Completas, Tomo IX (pp. 
825-882), Madrid, Taurus.

Ortega y Gasset, José (2009b). “Sobre una nueva interpretación de la historia univer-
sal”, en Obras Completas, Tomo IX (pp. 1187-1408), Madrid, Taurus.

Ortega y Gasset, José (2009c). “Teatro, género literario”, en Obras Completas, Tomo 
IX (pp. 1481-1483), Madrid, Taurus. 

San Martín, Javier (1998). Fenomenología y Cultura en Ortega, Madrid, Tecnos.

Santos, Delfim (1982a). “O Homem e o seu Destino”, en Obras Completas II (pp. 
125-127). Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2.ª edição.

Santos, Delfim (1982b). “Linha Geral da Nova Universidade”, en Obras Completas II 
(pp. 373-390), Lisboa, Fundação Calouste Gulbenkian, 2.ª edição.

https://doi.org/10.5840/schutz2024165
https://doi.org/10.5840/schutz2024165
http://dx.doi.org/10.1080/00071773.2016.1250436


La conferencia de Lisboa de Ortega sobre la “idea del teatro” como aplicación...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 131 - 147. UNED, Madrid

147

Santos, Delfim (1982c). “Palestra sobre o Filme ‘A Dança da Morte’”, en Obras Com-
pletas II (pp. 385-388), Lisboa, Fundação Calouste Gulbenkian, 2.ª edição.

Santos, Delfim (1982d). “Ensino Clássico? Ensino Moderno?”, en Obras Completas II 
(pp. 391-397), Lisboa, Fundação Calouste Gulbenkian, 2.ª edição. 

Santos, Delfim (1987). “Filosofia da Distracção – Ortega e o Teatro”, en Obras Com-
pletas III (pp. 373-376), Lisboa, Fundação Calouste Gulbenkian, 2.ª edição. 

Santos, Filipe Delfim (2018). “Delfim Santos e Ortega y Gasset: Aproximações e Dis-
tanciamentos”, en A. Braz-Teixeira, G. del Puerto & R. Epifânio (org.), Presença de 
Ortega e Gasset em Portugal e no Brasil (pp. 81-110), Lisboa, Instituto Cervantes / 
MIL. URL: FilipeDelfimSantos_DelfimSantos_e_OrtegayGasset_2018.pdf

Sartre, Jean-Paul (1966). L’Imaginaire, Paris, Gallimard.

Sokolowski, Robert (2000). Introdução à Fenomenologia (trad. de Alfredo de Oliveira 
Moraes), São Paulo, Edições Loyola.

Schutz, Alfred (1962). “On Multiple Realities”, In: Maurice Natanson, (ed.), Collected 
Papers I (pp. 207-259), Den Haag, Martinus Nijhoff. 

Recibido: 05-09-2025

Aceptado: 28-10-2025

https://run.unl.pt/bitstream/10362/101735/1/FilipeDelfimSantos_DelfimSantos_e_OrtegayGasset_2018.pdf

