
Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

JULIA IRIBARNE: HACIA UNA ÉTICA 
TRASCENDENTAL

JULIA IRIBARNE: TOWARDS A 
TRANSCENDENTAL ETHICS

Irene Mónica Breuer

Bergische Universität Wuppertal
ibreuer@hotmail.com

Resumen: Esta contribución se centra en la reflexión filosófica de Julia Iribarne 
sobre la intersubjetividad trascendental husserliana y la constitución de una ética tras-
cendental. Revela la inseparabilidad de la ética y la metafísica y considera sus impli-
caciones para las cuestiones relativas al sentido de la vida. Se presta especial atención 
al diálogo entre esta filosofía y la literatura. Basándose en la obra de Husserl, Iribarne 
propone establecer una ética trascendental fundamentada en la igualdad trascendental 
entre el propio ser y el de los demás, y en la libertad y la responsabilidad mutua. El tema 
general de su obra es el sentido de la vida, que aborda en su singular significación ética 
a través del concepto de ‘centramiento descentrado’. Según Iribarne, solo asumiendo 
la responsabilidad por nosotros mismos y por los demás en una comunidad unida por 
el amor puede toda nuestra vida adquirir dignidad y sentido éticos. Este es el mensaje 
central de Iribarne. Es de una actualidad innegable.

Palabras clave: ética, igualdad, intersubjetividad, metafísica, sentido, vida.

Abstract: This contribution explores Julia Iribarne’s philosophical reflections on 
Husserlian transcendental intersubjectivity and the constitution of a transcendental 
ethics. It reveals the inseparability of ethics and metaphysics and considers the implica-
tions of this for questions concerning the meaning of life. Particular attention is given 
to the dialogue between this philosophy and literature. Building on Husserl’s work, 
she proposes establishing a transcendental ethics grounded in transcendental equality 
between one’s own being and that of others, and in freedom and mutual responsibility. 
The overarching theme of her work is the meaning of life, which she addresses in her 
unique ethical significance through the concept of ‘decentered centring’. According to 
Iribarne, only by assuming responsibility for ourselves and for others in a community 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

Irene Mónica Breuer66

bound by love can our whole life gain dignity and ethical meaning. This is Iribarne’s 
central message. It is undeniably topical.

Keywords: Ethics, Equality, Intersubjectivity, Metaphysics, Sense, Life.

1. Introducción. La recepción de la fenomenología en Argentina 
y su elaboración ética en Francisco Romero, Alejandro Korn y 
Eugenio Pucciarelli. 

Las diversas escuelas de pensamiento en Argentina que han recepcionado a la 
fenomenología y la antropología filosófica se caracterizan por haber entendido la 
filosofía y la cultura como instrumentos tanto para la transformación de la socie-
dad como para la definición de la identidad nacional. Para ello, han elaborado 
una teoría ética de los valores fundamentales o axiología cuyas raíces humanistas 
hacen hincapié en los conceptos de libertad responsable y voluntad teleológica 
de alcanzar valores espirituales superiores. La filosofía se entiende como un saber 
socialmente comprometido que acepta y sostiene una pluralidad de perspectivas 
de acuerdo con los contextos variables de inserción y que se abstiene de tomar 
partido político. La recepción de la fenomenología y antropología filosófica opera 
por integración de las diferentes corrientes filosóficas, a las que reúne bajo el 
primado de una ética de sesgo humanista. 

En este sentido, ya en 1952 Francisco Romero sostenía en su Sobre la filosofía 
en América que la “mente iberoamericana” se caracterizaba, por un lado, por la 
“predilección por las cuestiones atinentes al espíritu, los valores y la libertad”, la 
tendencia a unificarlos bajo la “afirmación del espíritu como la esencia o el ápice 
de la realidad” y la afirmación de la “espiritualidad” como “libre realización del 
valor” (Romero 1952, 17). Romero destaca que “para el hombre americano, la 
libertad es una experiencia tanto colectiva como individual, porque las naciones 
de América se constituyen y nacen mediante actos de liberación, y porque el 
individuo tiene ante sí un amplio horizonte geográfico y social abierto a su libre 
iniciativa” (ibid.). Por otra parte, como observó más tarde en 1960, en Ortega y 
Gasset y el problema de la jefatura espiritual y otros ensayos, un rasgo sobresaliente 
fue la consideración de una multiplicidad de perspectivas, para lo que acuñó el 
término “occidentalidad más espacio libre”, rasgos todos ellos que atestiguaban la 
“unidad fundamental”, la “uniformidad primaria” y la originalidad de la cultura 
latinoamericana, donde “persiste como vínculo un conjunto ancestral de ideas, 



Julia Iribarne: hacia una ética trascendental

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

67

sentimientos e instituciones comunes, y también un haz bastante homogéneo de 
problemas” (Romero 1960, 114–116). Romero hizo hincapié en el “sentimiento 
de libertad” (Romero 1952, 17) que subyace a la teoría de los valores de Korn, 
de “raíz humanísima”, en la que se expresa la “personalidad humana y se encarna 
la lucha contra todas las coacciones” y “el esfuerzo por la libertad” (ibid., 67).

Por su parte, Alejandro Korn (1860-1936) en su obra principal La libertad 
creadora (1930), subraya los conceptos de libertad, que no es absoluta, y de 
voluntad, que se esfuerza teleológicamente por la realización de valores espiri-
tuales superiores. Por lo tanto, no puede imaginar “una ética sin obligación, sin 
responsabilidad, sin sanción y, sobre todo, sin libertad”, que, al liberarnos del 
“automatismo mecánico”, nos devuelva “la dignidad de nuestra personalidad 
consciente, libre y dueña de su destino” (Korn, 1948/1930, p. 46). Como escribe 
Pucciarelli en su prefacio a la edición de 1948, “el hábito se repite y la libertad 
crea” (Korn, 1948, p. 9), palabras que transmiten el mensaje esencial de Korn: 
“Si queremos un mundo mejor, lo crearemos” venciendo resistencias y obstácu-
los (ibid.). Korn sostiene en “Nuevas bases” (1940 [1925]) que el positivismo 
debe ser “subordinado” a una “concepción superior” que afirme “la autonomía 
de la personalidad humana como lo exige la ética. Porque importa ante todo 
emancipar al hombre de su servidumbre y devolverle su jerarquía como creador 
de la cultura, destinada a actualizar su libertad intrínseca” (Korn 1940, 291). 
Korn reivindica la personalidad libre y el restablecimiento de la responsabilidad 
de la conducta humana para fundamentar con ello la ética: “La filosofía es teoría 
de los valores o sea axiología”, señala Korn en “Axiología” (1938, 102). Su pos-
tura teórica básica, que intenta combatir tanto el solipsismo como el realismo 
ingenuo, a menudo está en desacuerdo con el planteamiento epistemológico de 
Kant. La recepción que Korn hace de la ética kantiana se destaca por su libre 
apropiación del criticismo, ya que para Korn la razón práctica no funge como la 
instancia decisiva de la moralidad, sino como un rechazo íntimo y pre-reflexivo 
de las condiciones materiales a las que está sujeta la acción (cf. Dotti 1992). Para 
Korn, la voluntad no es en realidad la razón en su uso práctico, sino un impulso 
vital que permite desafiar el determinismo de la naturaleza. La verdadera libertad 
es una prerrogativa de la voluntad y siempre se realiza cuando el yo no se somete 
o deja de someterse a objetivos materiales o instintivos. Esta “buena voluntad” 
no es un “hecho” externo, sino interno, que sin embargo pertenece al mundo de 
las apariencias (cf. Dotti 1988, 63). 

Con respecto a Francisco Romero (1891-1962) la tesis principal que presenta 
en Teoría del Hombre de 1952 es que la experiencia nos enfrenta a un movimiento 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

Irene Mónica Breuer68

de “trascendencia” que, como “impulso o empuje”, emana de una “voluntad 
de conciencia” (1965 [1952], 46) e impregna la realidad. Este movimiento se 
intensifica y abarca diversas formas de radiación que se extienden gradualmente 
desde la realidad inorgánica, pasando por la vida, el psiquismo pre-intencional 
y el psiquismo intencional, hasta el reino del espíritu (cf. Walton 1997, 676; 
2022, 97f.). En esta obra, Romero elabora una síntesis de antropología filosófica 
y fenomenología, por cuanto su concepción se fundamenta en el hecho humano 
originario, la conciencia intencional, y dentro de ella, la percepción objetivadora. 
La actitud intencional lleva en sí la actitud espiritual; el espíritu lleva a su pleni-
tud el ser del hombre y su proyección hacia el valor, que se expone en una teoría 
de los valores. El hombre es considerado en su integridad, como constituido por 
la intencionalidad y el espíritu (cf. Walton 1997, 676; 2022, 97s.). Al igual que 
Korn, afirma el “paralelismo de la libertad y la trascendencia”, en la medida en 
que la “trascendencia absoluta” de los actos mentales y culturales se correlaciona 
con la supresión de las “coacciones naturales”. En definitiva, Romero desarrolla 
una teoría general de la realidad y esboza una “metafísica de la trascendencia” 
como marco para el estudio de la realidad y de los valores, “cumpliendo el requi-
sito filosófico de no mantener ningún problema particular aislado de las concep-
ciones concernientes a la totalidad” (Romero 1965 [1952], 163s.), confiriendo 
a la fenomenología husserliana un giro marcadamente realista. 

Eugenio Pucciarelli (1907-1995) comparte con sus maestros Romero y Korn 
un profundo humanismo y un compromiso concomitante con la justicia social 
y la cultura nacional que no funciona por exclusión, sino mediante una síntesis 
provisional de rasgos culturales propios y ajenos que varía según las circuns-
tancias y caracteriza la identidad como nación (cf. Breuer 2023). En cuanto 
a los problemas „que se han hecho carne“ en su conciencia, ellos han sido la 
razón, el tiempo, la técnica y la ideología. Esta primacía no excluye que sus 
intereses teóricos se hayan extendido a otros campos como la naturaleza de la 
filosofía y el humanismo. Además, se ha dedicado a la historia de la filosofía y 
a la literatura argentinas, temáticas a las que subyace la pregunta por la conditio 
humana (2007). Frente a esta pluralidad de temas, Pucciarelli destaca en su 
“Autopresentación”, que es necesario entablar un diálogo sobre los problemas, 
distinguiendo entre la situación particular de los problemas, que es afectada por 
el paso del tiempo, y su contenido, que no es afectado por la historia. En todas 
las oportunidades Pucciarelli señala que ha “tratado de no olvidar las implicacio-
nes éticas de la enseñanza de la filosofía, enseñanza dirigida no a la inteligencia 
sino al hombre entero miembro de una sociedad” (1987, 42). Este escrito nos 
revela su vocación humanista, en tanto menciona los tres principios a los que se 



Julia Iribarne: hacia una ética trascendental

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

69

ajustó su pensamiento y accionar. El primero proviene de Bergson, que invoca 
a “obrar como hombre de pensamiento y pensar como hombre de acción”. El 
segundo principio remite a Croce, quien enseñaba que “querer un objetivo es 
crear las condiciones que hacen posible su conquista”, pues es contradictorio e 
irresponsable querer algo en abstracto, “prescindiendo de la situación histórica 
en que se vive”. El tercer principio es el de vivir, sentir y concebir el día de hoy 
como si fuera el primero de la vida en aras de dignificarla en la acción. Este con-
sejo es aún valido en nuestros días, “para quienes consideran que ‘no hay nada 
malo que no pueda empeorar’, refrán que se cumple con aterradora precisión en 
la vida política de este medio continente donde nos arrojó el azar” (ibid.). Estas 
preocupaciones éticas son compartidas por Julia Iribarne, su discípula, en quien 
se centra esta contribución.

2. Julia Iribarne, la continuidad de las consideraciones éticas

Como destacan Roberto J. Walton y Javier San Martín en la nota editorial 
a la edición en común de Investigaciones Fenomenológicas y Escritos de Filosofía 
dedicada a su memoria (2015), además de proponer fundar la ética transcenden-
tal en base a la igualdad como sentido propio de las operaciones trascendentales 
que hacen posible la experiencia del otro, Julia V. Iribarne (1929-2015) intentó 
su aplicación al ámbito mundano, en un esfuerzo para reorganizar y resolver las 
relaciones conflictivas reinantes en la sociedad. En este sentido, en su De la ética 
a la metafísica sostiene que la afirmación “éticamente habita el hombre” implica 
una acción que apunta a la concreción de lo más correcto y justo dentro del 
ámbito de las posibilidades y en medio de una comunidad intersubjetivamente 
constituida e impulsada por el amor (2007, 237–249). Sus reflexiones giran en 
torno a dos tópicos principales: la libertad y la intersubjetividad, las cuales con-
ducen a la transformación de la vida misma (Walton & San Martín 2015, 11) 
y contribuyen a su sentido, que Iribarne resume en su original propuesta de la 
paradoja del ‘centramiento descentramiento’ entendida como articulación de la 
necesidad de la preservación de un sí mismo con las obligaciones morales para 
con el prójimo. En lo que sigue, analizaremos parte de su obra, en especial la 
que se centra en la cuestión de la intersubjetividad dentro del marco de la ética, 
destacando su aportación original.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

Irene Mónica Breuer70

3. El sentido de la vida en la convergencia ética de libertad e 
intersubjetividad: la intersubjetividad trascendental 

La cuestión de la intersubjetividad es desarrollada detenidamente en su libro 
La intersubjetividad en Edmund Husserl (1988), su tesis de doctorado. Como 
Pucciarelli destaca en el prólogo, el itinerario que recorre Iribarne es el correcto: 
después de interrogarse por la existencia de una teoría de la intersubjetividad en 
los textos de Husserl y de la necesidad de responder a la objeción del solipsismo, 
el análisis aborda la V Meditación Cartesiana, donde examina la fenomenología 
en sus aspectos estático y genético. Su análisis demuestra que la unidad de la 
teoría de la intersubjetividad va de la mano con la fenomenología transcenden-
tal entendida como monadología (Pucciarelli 1987, III). Para demostrar que 
“la fenomenología trascendental conduce coherentemente a una monadología” 
(Iribarne 1987, 22), Iribarne parte del problema planteado por la intersubjetivi-
dad y de las dificultades que Husserl enfrenta para dar cuenta de la objetividad 
universalmente válida del mundo desde la perspectiva de una conciencia consti-
tutiva, puesto que es “intrínsecamente imposible al solus ipse desvelado dar cuenta 
de la objetividad. Objetivo es universal, objetivo e intersubjetivo” (ibid., 12). 
Necesitamos un sujeto “universal”, pero a la vez “concreto”, para poder referirnos 
a una multiplicidad de sujetos. Iribarne plantea claramente las exigencias que 
debe cumplir el análisis. Se debe mostrar que: 1) todo sujeto debe ser autocons-
tituido; 2) cada sujeto debe ser constituido como tal en otro sujeto, pues de lo 
contrario no resultaría un universo monadológico, 3) la constitución del Otro 
debe corresponder a la autoconstitución del Otro para asegurar su validez; 4) 
los sujetos deben constituir un mundo concordante de objetividad para que la 
comunicación sea posible; 5) el mundo constituido debe incluir a cada uno mis-
mo y a los Otros para asegurar su unidad. Finalmente, todas estas afirmaciones 
deben ser confirmadas por mi ego trascendental para tener un fundamento real. 
El análisis husserliano de la intersubjetividad, que Iribarne detalla en la obra de 
referencia, aspira a justificar cada una de estas exigencias (ibid., 13).

Iribarne destaca los esfuerzos de Husserl por realizar esta tarea, que sólo la 
ética permite realizar, puesto que ella “es la ruina del solipsismo, la rehabilita-
ción de un esencial ser-con” (ibid., 11). Husserl intenta “eludir la prisión del 
‘yo pienso’”, sin abandonar el contexto trascendental, ya que “toda validez debe 
proceder de la dinámica inmanente al sujeto, pero toda subjetividad constituida 
debe, para ser tal, estar avalada por el Otro, ser con-validada” (ibid., 13). Es la 
conciencia trascendental la que constituye la objetividad, que es esencialmente 



Julia Iribarne: hacia una ética trascendental

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

71

universal e intersubjetiva. Para Husserl, agrega Iribarne en la traducción alemana 
de su obra, “toda validez debe provenir de la dinámica inmanente de la consti-
tución del sentido por parte del sujeto, pero toda subjetividad constituida, para 
ser tal, debe encontrar su conformación en el otro” (1994, 17). Iribarne no deja 
de destacar, empero, que si la consciencia transcendental puesta al descubierto 
en reducciones sucesivas, es decir, el ‘yo’ puro que ha sido iluminado en niveles 
sucesivamente superiores de abstracción, es la única zona de fundamentación 
radical de la cognición, entonces el lugar de la dación del otro debe encontrarse 
dentro de los límites de este ‘yo’ (ibid.). Iribarne concluye, por lo tanto, que la 
unidad que caracteriza los análisis husserlianos sobre la intersubjetividad está 
basada en la pertenencia de todos los niveles al campo trascendental. Este campo 
se evidencia en el tiempo intersubjetivo, sobre cuyas bases “yo y nosotros se entre-
lazan mutualmente”: “Llevo los otros en mí”, ésta es para Iribarne la afirmación 
de validez universal clave de la fenomenología husserliana (ibid., 195). 

Esa experiencia del otro equivale, como señala Javier San Martín, a la “apari-
ción o descubrimiento de la intersubjetividad trascendental”. Para ello, continúa 
este autor, se debe ampliar la “reducción fenomenológica trascendental a una 
reducción fenomenológica intersubjetiva” (cf. Hua I, 236), gracias a la cual el 
otro se revela “como otro trascendental”. Si bien Iribarne no habla de “reducción 
intersubjetiva”, sí se explaya sobre la doble reducción (1987, 45, 47, 51, 53–57, 
etc.). Al caracterizar la trascendentalidad de los otros a partir de las experiencias 
propias de los otros – llevamos a los otros en nosotros mismos – Iribarne mues-
tra que la reducción intersubjetiva pone al Otro como Otro trascendental (San 
Martín 2015, 298). Al respecto, en el prólogo al libro de Iribarne Edmund Hus-
serl. La fenomenología como monadología (2002), Walton esclarece esta cuestión:

Así, la legitimación de la condición trascendental del otro no reside en 
su propia reducción trascendental, que bien podría no ser efectuada por 
él, sino en esa reducción mía “en” el otro que es posible porque la empatía 
admite también el procedimiento de la doble reducción. Con otras palabras, 
la explicitación de las implicaciones intencionales de la propia vida del ego 
nos lleva más allá de ella, y pone de manifiesto el mayor alcance de la vida 
trascendental al convertir la reducción egológica en una reducción intersub-
jetiva (Walton 2002, 13).

Es por ello que la segunda reducción, la reducción intersubjetiva, no implica 
una vivencia de mi propio curso, sino una inherente a otro curso, a otro yo que 
es un yo del Otro trascendental del mismo modo que mi yo pasado: Ambos son 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

Irene Mónica Breuer72

puestos al descubierto por medio de una reflexión ‘en’ la empatía (ibid.). Sin 
embargo, a nuestro parecer, en la medida en que Iribarne comprende la epojé 
como una reducción a la esfera de evidencia propia del ego, se deja de reconocer 
en forma cabal la trascendentalidad del Otro, es decir, su prioridad constitutiva 
no sólo en el nivel pre-objetivo del comportamiento corporal, sino también en el 
nivel de la vida espiritual objetivada. Como Husserl destaca, “el Otro es el primer 
ser humano, no yo” (Hua XIV, 418, 402). Estamos originalmente unidos en una 
comunidad de pulsiones en la manera de un “entrelazamiento intencional” (Hua 
XV, 366). Husserl entiende a esta esfera como “radicalmente pre-egoica”, ya que 
pertenece al estrato inferior de la “pasividad exenta de ego” (ibid., 595), es decir, 
a la esfera del ‘yo’ anterior a la constitución de un sí mismo. Por consiguiente, 
una unificación del sí mismo y del Otro tiene lugar en un nivel que es previo a 
la empatía recíproca. Como lo expresa Husserl:

El otro es para sí de la misma manera, pero su para sí es al mismo tiempo 
mi para-mí, en la forma de mi potencialidad de la apresentación. Pero él 
mismo esta apresentado en mí y yo en él. Llevo a los Otros en mí en tanto 
apresentados en su mismidad y a ser apresentados y en tanto soy yo mismo 
llevado por los Otros. […]. La co-presencia de los Otros es inseparable de 
mi en mí en mi presentificación de mí mismo viviente, y esta co-presencia 
de los Otros es fundante del presente del mundo (Hua Mat. VIII, 56s.).

La “interioridad de ser uno para el otro” en tanto entrelazamiento inten-
cional es “el hecho primordial metafísico, es el entrelazamiento de lo absoluto” 
(Hua XV, 366). Husserl agrega que cada uno encuentra al Otro como un Otro 
distinto con sus propias capacidades, pero “intencionalmente en sí mismo y 
‘en relación’ al mismo mundo” (ibid.). El término “metafísico”, aplicado a lo 
“absoluto” significa que el ‘yo’ es un “ser absoluto”, y que está referido a un 
universo de “co-yoes trascendentales” (ibid., 370). Este reconocimiento de una 
esfera pre-egoica, en donde cada uno es para sí mismo y portador de los Otros 
implica que no puedo ser quien soy sin los Otros que existen para mí, a la vez 
que estos Otros no pueden serlo sin mí, puesto que “la inclusión intencional es 
la necesidad de la coexistencia trascendental” (ibid.). Las reflexiones husserlianas 
sobre la coexistencia de seres distintos que llevan a su/s Otro/s en sí mismos dejan 
claro, a diferencia de lo afirmado por Iribarne, que el ego propio no posee una 
prioridad constitutiva. Por consiguiente, la reducción egológica que justifica su 
concepción de la fenomenología trascendental como monadología demuestra ser 
sólo el primer paso hacia la reducción intersubjetiva. En realidad, la reducción 
intersubjetiva quiebra con la monadología concebida como centrada en el propio 



Julia Iribarne: hacia una ética trascendental

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

73

ego constituyente de una pluralidad de egos en comunión. En conclusión, a pesar 
de este problema, el mérito de La intersubjetividad en Edmund Husserl es haber 
puesto de relieve el “gran giro” efectuado por el pensamiento de Husserl, “la elu-
cidación de la intersubjetividad”, y haberlo localizado en la esfera trascendental 
(2002, 196; cf. Walton 2015, 381).

4. Fenomenología y monadología – Hacia una ética trascendental I: 
la igualdad trascendental

Iribarne reconoce una intersubjetividad originaria que quiebra con la subjeti-
vidad monadológica reducida a la esfera del ego propio en su artículo “Edmund 
Husserl. La fenomenología como monadología” (1985). En él, intersubjetividad 
y libertad convergen en la ética: Iribarne anticipa los temas de sus posteriores 
reflexiones, desarrollando un “enfoque genético”, en el cual la explicitación de 
la experiencia del otro es presentada según tres momentos, que aluden a los 
estratos del ámbito trascendental y que comprenden “lo constituido, su historia 
y su protohistoria”: 1) una “monadología idealista”, donde la aprehensión de una 
comunidad monádica compuesta de polos-yo está orientada hacia un único y 
mismo mundo; 2) una “monadología social”, donde los yo-seres humanos con-
cretos con sus habitualidades, se desvelan recíprocamente en la comunicación; 
finalmente, 3) una “monadología pre-reflexiva” que concierne a la protohistoria 
del ego reflexivo. Esta elaboración de la expresión husserliana “las mónadas tie-
nen ventanas” no sólo permite entender al ego aislado como un recurso metódi-
co, sino que fundamentalmente justifica la interpretación de la fenomenología 
como monadología, que es “el resultado” de “la explicitación de la experiencia 
del otro” (1985, 75), ya que en Husserl se asiste “a la identificación […] de lo 
egológico con lo intersubjetivo (ibid., n.14).

Esta ética intersubjetiva que requiere un entrelazamiento de mónadas en 
una coexistencia armoniosa está basada en el reconocimiento de una “igualdad 
radical” entre ellas, un concepto en torno del cual gira el tratamiento de los 
problemas desarrollados en su Edmund Husserl. La fenomenología como mona-
dología (Buenos Aires, 2002). Como destaca Walton, el aporte original de esta 
obra es su propuesta de fundamentación de una ética transcendental a partir 
de la igualdad como el sentido propio de las operaciones trascendentales que 
hacen posible la experiencia del otro (Walton 2015, 381). Al respecto, Iribarne 
afirma que el sentido de la estructura de la conciencia configurante del mundo, 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

Irene Mónica Breuer74

es decir, de las operaciones trascendentales constitutivas, es “la afirmación de la 
recíproca igualdad” (Iribarne 2002, 427). Esta “igualdad trascendental” (ibid.) 
se evidencia en la experiencia singularizadora del otro ser humano, por cuan-
to, “originariamente, radicalmente, lo sé igual a mí” (ibid., 429). La “igualdad 
radical” es la “condición de posibilidad de la constitución del Otro”, ella nos 
proporciona la certidumbre de que “el Otro, la Otra, es mi par”: ésta es la base de 
la comprensión de nuestro prójimo. Esta “igualdad radical” tiene su origen en el 
ámbito de la constitución trascendental, donde se descubre “mi entretejimiento 
igualitario con los Otros”, sin los cuales no podrían concebirse ni el mundo ni la 
objetividad. Los seres humanos nos constituimos recíprocamente como prójimos 
“porque la estructura misma de las operaciones que permiten captar el sentido de eso 
que somos los unos para los otros es el de la igualdad” (ibid., 430). Esta “igualdad 
trascendental” se evidencia en los rasgos existenciales que compartimos, como 
el ser “arrojado” en determinadas circunstancias, el ser responsables del ser que 
vamos siendo, y fundamentalmente en “nuestra posibilidad de crecimiento en 
la dimensión de la libertad” (ibid., 430s.). 

El hombre no nace libre, liberarse es su tarea, es decir, ser capaz de decidir 
libremente las normas a las que sometemos nuestra libertad, cuya expresión es 
“nuestra recíproca diferenciación”: “El derecho a llegar a ser diferentes” es otra 
forma radical derivada de la igualdad trascendental (ibid., 431). Una vez realizada 
la “primera inmersión solipsista” de cada uno respecto de su consciencia, para 
acceder a sus vivencias personales en relación con su propio ser, el solipsismo “se 
quebranta” gracias a la irrupción del “fenómeno radical de entrelazamiento con 
los Otros, los pares” (ibid., 432). Por la “fuerza de la posición de igualdad”, sin la 
cual no seríamos capaces de concebirnos los unos a los otros, sabemos que somos 
solidarios con nuestra vida y, fundamentalmente, respecto de los seres humanos, 
“sujetos de esperanza”, proyectados a nuestro futuro. Cuando se fuerza la igual-
dad originaria que fundamenta la solidaridad, y se instala la contradicción en la 
consciencia constitutiva y configuradora del mundo, se “instituye la violencia”: 
“Él es igual a mí, pero derechos sólo tengo yo, o sea que él, que es igual a mí 
mismo al mismo tiempo no es igual a mí” (ibid.). La comprensión del mundo ya 
no compromete mi solidaridad con el prójimo. En consecuencia, la violencia no 
sólo “contradice el sentido y funcionamiento de la intersubjetividad, sino que 
desrealiza su simbolización mediada por el pronombre ‘nosotros’ […]. El Otro 
ser humano, mi prójimo, no es mi prójimo” (ibid., 433). Iribarne destaca que 
“la más radical forma de violencia”, es “la violencia hecha a la coherencia de mi 
conciencia”, que se origina en “la convicción de que el Otro, la Otra, no es igual 
a mí”: Esta ruptura de la unidad y coherencia de la conciencia consigo misma 



Julia Iribarne: hacia una ética trascendental

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

75

es la “clave de bóveda” de todas las formas de violencia, ella rompe con “el fac-
tum radical de que el Otro es ‘mi par’” (ibid., 434). Como destaca Iribarne, el 
nacimiento de nuestra capacidad configuradora de mundo no coincide ni con 
el nacimiento de la solidaridad ni con el nacimiento del espíritu, sino con el 
momento en que el ser humano acepta que “la igualdad, que es condición de su 
comprensión del prójimo, rija la organización del mundo que configura” (ibid.). 
En su concusión, Iribarne enfatiza que

como sujetos trascendentales tenemos la capacidad desarrollada de con-
figurar significativamente el mundo a partir de lo dado. Parte de eso ‘dado’ 
es la solidaridad que cada uno vivencia respecto de sí mismo, su igualdad 
respecto de los demás y su reverso: el derecho de cada prójimo a ser solidario 
consigo mismo (ibid., 435). 

En consecuencia, la fractura de la igualdad trascendental, que equivale a “la 
instauración de la desigualdad entre los hombres” es para Iribarne “el acto más 
originario de violencia y el acto más elemental de inmoralidad” (ibid.). Este 
lúcido análisis nos revela que el reconocimiento de la igualdad trascendental 
entre los seres humanos es el primer acto instaurador de la ética trascendental.

A la luz de estas consideraciones éticas, se hace evidente la importancia del 
análisis detallado de los esfuerzos realizados por la fenomenología husserliana 
para superar el aislamiento de la mónada leibniziana, que Iribarne desarrolla a 
lo largo del libro: las arduas elaboraciones de Husserl con el objetivo de abrir 
ventanas a la mónada leibniziana, el otorgamiento de una referencia común a 
las mónadas al mundo, que, en Husserl, implica la constitución por parte de la 
subjetividad trascendental, y, por último, la orientación de las mónadas hacia 
un telos ideal, que en Leibniz asume el carácter de una república del espíritu. 
Iribarne se detiene en aspectos fundamentales de la fenomenología husserliana 
como la síntesis pasiva, la constitución de la identidad a partir de la génesis del 
yo en el fluir temporal originario, la intencionalidad instintiva, la comunidad 
del amor, temas a los cuales Husserl se dedicó una vez realizado el giro a hacia 
una fenomenología genética, como señala Walton en el iluminador prólogo a 
la obra (2002, 20, cf. 2015, 381).  Al respecto enfatiza que la importancia y la 
originalidad del pensamiento husserliano respecto de otras filosofías trascenden-
tales reside en “la estructura y la vigencia del funcionamiento instintivo”, que se 
lleva a cabo en el ámbito trascendental, a partir del cual se configura el mundo 
y la intersubjetividad (Iribarne 2002., 129). 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

Irene Mónica Breuer76

Iribarne analiza el funcionamiento de la síntesis pasiva como la condición 
de posibilidad de la identidad personal, y señala el surgimiento del yo personal 
como libre, siendo clave para este desarrollo el concepto de ‘autorregulación’. Al 
examinar la ipseidad en relación con la memoria y el olvido, Iribarne confronta 
la posición husserliana con las de H. Bergson y de M. Proust, posiciones que 
coinciden en la concepción de la memoria como “condición sine que non para 
el desarrollo de la identidad personal” (ibid., 152). Asimismo, pone de relieve 
que “la recurrencia de habitualidades sería una forma de memoria” (ibid., 135), 
habitualidades que pueden integrarse en un todo armonioso de las mónadas. A 
este horizonte no le es ajeno el ejercicio de la libertad, que se manifiesta en la 
“creación de sí mismo por sí mismo”, tema que Iribarne analiza en la experiencia 
empática en la fenomenología husserliana, y el ‘ser-con’ en la obra de M. Heide-
gger y J.P. Sartre. La libertad se manifiesta además en el hecho de que si bien la 
herencia y la intersubjetividad influyen en la constitución del ego, la “separación 
del ego” no sólo permite su recreación sino además posibilita los cambios y la 
evolución histórica de la humanidad (ibid., 167). Enlazando estos últimos temas, 
Iribarne se dedica a la cuestión de las relaciones entre teoría y praxis dentro de 
una concepción de la razón que es unificadora, por un lado de la función práctica 
de la teoría y por el otro, de la ética como función práctica de la teoría. 

Los puntos centrales de la monadología son, para Iribarne, la comunidad 
ética y la idea-Dios, los cuales contribuyen a elucidar las implicaciones de la 
filosofía práctica de Husserl. En lo que concierne a la ética, el primer tema tra-
tado es la libertad en sus manifestaciones, alcances y límites, un tema clave de 
su pensamiento. Sus análisis culminan en la interrelación “creatividad-auténtica 
humanidad” que se realiza en la acción auténtica, la de la razón, que “se muestra 
en el ejercicio de la personalidad creadora y el reconocimiento universal de lo 
humano en el hombre”, acción que se actualiza en el entretejimiento del indivi-
duo y la comunidad (ibid., 229).  Subyace a estos estudios la convicción de que 
la libertad verdadera sólo es posible en tanto el ser humano es miembro de una 
comunidad ética, constituida como comunidad universal, conducida por una 
“voluntad responsable” que, articulando las pluralidades, aspira a “realizar el ‘todo 
de las mónadas’ según la universalidad de la razón” (ibid.). 

La naturaleza teleológica de la ética ocupa, por consiguiente, un lugar desta-
cado en los análisis de Iribarne. Por un lado, la ética se orienta a la constitución 
de una comunidad universal, por el otro, la teleología proporciona el marco 
referencial para los problemas del valor, la persona moral y su entrelazamien-
to intersubjetivo, donde, en base a la interpretación de areté como excelencia, 



Julia Iribarne: hacia una ética trascendental

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

77

Iribarne aborda nuevamente el tema que recorre toda su obra, el del sentido de la 
vida: la búsqueda de una coherencia de la razón cada vez más perfecta no agota 
el sentido de la concepción de la areté en Husserl, sino que abarca la responsabi-
lidad por sí mismo que es inseparable de la responsabilidad por el Otro, siendo 
el “amor ético o universal” una “intención de cuño universal” (ibid., 257), que 
guía la actualización del todo de las mónadas. La comunitarización en el amor 
y en la responsabilidad mutuas están dirigidas a la idea de Dios “como límite 
absoluto” de una “entelequia divina”. 

La fenomenología trascendental, afirma Iribarne, aspira a “la creación de un 
Gotteswelt, el mundo de una persona divina de orden superior mediante el amor 
universal ético”, proceso que conduce al cumplimiento de fines sometidos a “lo 
absolutamente debido” (ibid., 258), proceso al cual no es ajeno el estado en tanto 
momento del desarrollo de las mónadas hacia el cumplimiento del telos ideal. La 
entelequia divina que se realiza en la comunidad del amor y la responsabilidad 
resulta el telos de la persona moral, proceso en el que se resume el sentido de la 
vida. Iribarne subraya la gran importancia que adquiere para Husserl una filosofía 
segunda o metafísica preocupada por la facticidad y el acceso a lo divino y analiza 
sus desarrollos ulteriores, como los de M. Henry, J.-L. Marion y J.-L Chrétien. 
La parte final del libro se detiene en la cuestión de la organización perceptiva en 
la génesis trascendental y su articulación de la experiencia en el comportamien-
to del niño autista, para mostrar cómo se altera el proceso de adquisición de 
habitualidades. Otro tema es el de los sueños, que es examinado en referencia a 
Husserl y a las concepciones de J. Hering y T. Conrad a la luz de las reflexiones 
de H.R. Sepp. El análisis se extiende a los aportes de la psicología profunda de 
L. Binswanger y a los de la literatura en M. Zambrano. 

El libro cierra con una original propuesta: la razón de ser de la conciencia 
solidaria es aquella que configura a los Otros y al mundo en concordancia con 
el sentido trascendental de las operaciones constitutivas, cuya “expresión exis-
tencial” es la “igualdad trascendental” entre los seres humanos (ibid., 33). Como 
se detalla al comienzo del apartado, la revelación del Otro se manifiesta como 
igualdad entre el propio ser y el de los Otros, una igualdad radical, vivida y 
reconocida como fundamento de una ética trascendental.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

Irene Mónica Breuer78

5. El sentido de la vida en la imbricación de la esperanza, la finitud 
y la muerte 

 Finalmente, los temas de la esperanza, la finitud y la muerte se imbrican 
en su libro En torno al sentido de la vida. Ensayos fenomenológico-existenciales 
(Morelia, 2012). A través de esta meditación sobre la vida asistimos a un bello 
e iluminador análisis de la existencia humana. Es un libro sobre la vida huma-
na, y nos invoca a sentirnos involucrados “en la diáfana descripción de sus 
pulsaciones, sus incertidumbres y riesgos, de las oportunidades para conferirle 
o encontrar su sentido, y, por tanto, de vivir con posibles certezas salvadoras”, 
como destaca Walton (2015, 383). Los temas mencionados, en la pluma de 
Husserl y Borges, ocupan un lugar privilegiado en esta obra, en la cual nos 
detendremos más extensamente por ser la última y por la relevancia ética de las 
cuestiones tratadas. Los análisis filosóficos abarcan otras múltiples cuestiones 
suscitadas por grandes pensadores de la literatura contemporánea como Bor-
ges, Pessoa, García Márquez, Gabriel Marcel, Sartre, Bloch, Becket, Vallejo y 
Unamuno, en cuya obra Iribarne muestra cómo los temas de la fenomenología 
han sido elaborados por la literatura. Estos análisis se enriquecen con alusiones 
a textos religiosos de la antigua Mesopotamia y de Egipto, del hinduismo, del 
budismo y de la tradición judeocristiana, y con ejemplos extraídos de la cine-
matografía. A la reflexión sobre estos temas “subyace”, como señala la autora 
en la “Introducción”, “la cuestión sobre el sentido de la vida” (Iribarne 2012, 
14), al que dedica el último capítulo de la obra. La pregunta por el sentido de 
la vida es indudablemente, la más radical de las preguntas, la que, a nuestro 
entender, subyace a toda reflexión filosófica sobre la finitud de nuestra exis-
tencia.

Iribarne recurre a Husserl para destacar lo imaginario y el presente vivido 
en la vigilia del kairós ante una autorrenovación de calidad irrepetible, la aspi-
ración a la felicidad y la lucha contra el destino para resaltar la Einmaligkeit o 
singularidad de la vida que vivimos, en la creencia de que es el conjunto de la 
vida misma lo que nos permite dar sentido a la propia vida. Iribarne pone un 
énfasis especial en el análisis del tiempo y en las configuraciones o concreciones 
de nuestro modo de ser tiempo y en la forma de nuestro ser temporal que vive 
el pasado decantado en forma de herencia, en la vigilia del kairós, y el futuro 
como apertura que posibilita la creatividad (ibid., 71). Mientras el término 
‘herencia’ designa una tradición intersubjetivamente trasmitida, el concepto 
de ‘kairós’ revela un ‘momento oportuno’ en relación con la decisión de poner 



Julia Iribarne: hacia una ética trascendental

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

79

en marcha una acción, si bien Iribarne reconoce que nuestras limitaciones en 
cuanto a la capacidad de leer correctamente las circunstancias presentes y a 
la posibilidad de prever todas las variables vinculadas a nuestra acción en el 
futuro. La orientación hacia el futuro se une a la conciencia imaginativa de la 
posibilidad de mejorar o superar las dificultades presentes para apuntar hacia la 
producción de algo nuevo (ibid., 71–82). Destaca el análisis de la mortalidad 
del ser humano y la inmortalidad del sujeto trascendental, la aspiración a la 
felicidad y la lucha contra el destino que se opone, y la creencia en un sentido 
del todo de la vida que permite rescatar el sentido de la vida propia, tema al 
que nos dedicamos en el siguiente apartado.

Los rasgos esenciales de la existencia humana, la temporalidad de la con-
ciencia, los sueños como producto constituido, la cuestión de la identidad 
personal, el sistema de valores, la memoria, la tradición, la vocación individual 
y hasta el entretejimiento subjetivo, se hallan presentes en la obra de Borges, 
a la que Iribarne somete a la mirada fenomenológica: la constitución husser-
liana del mundo como “una acción recíproca” entre el sujeto que constituye el 
mundo y el mundo que revierte sobre él (ibid., 23), la estructura temporal de 
la consciencia como un fluir temporal inspirada en Heráclito, la capacidad de 
reflexión de la consciencia con el tema del espejo que evocan la cuestión de la 
identidad personal, del yo constituyente y del yo constituido, de la memoria, 
del cuerpo vivido, la sedimentación de las habitualidades y la instauración de 
valoraciones con la constitución de una nueva identidad en los personajes, 
el perspectivismo con la obra de Dante y Cervantes, fenómeno que implica 
que, estando algunas perspectivas vedadas a nosotros, el reconocimiento de 
quiénes hemos sido y el sentido de nuestra vida sólo se nos revelan en la hora 
de nuestra muerte, la tradición, la trama intersubjetiva y la memoria, con la 
particularidad del criollismo y la posibilidad de la transformación imaginaria 
de sí mismo. Borges es valorado no por sus seguridades sino justamente por 
sus incertidumbres respecto de la identidad personal y el sentido de la vida, 
que se hallan reconciliados en “la sospecha de una memoria universal”, lo que 
nos permite, a Borges y a sus lectores, dar gracias por el ser inagotable de la 
poesía (ibid., 48). 

La finitud es examinada en una reflexión del modo en que “la experiencia 
de los propios límites ‘refluye’ sobre cada vida”, es decir, cómo ella obra sobre 
nuestro modo de vivirla (ibid., 133s.). Guía estas reflexiones la idea de que 
es la conciencia de nuestra finitud, la que vuelve nuestros días preciosos; es la 
experiencia de finitud y no la de omnipotencia, la que caracteriza la experiencia 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

Irene Mónica Breuer80

humana. La cuestión es analizada a la luz del tema de la existencia dirigi-
da hacia la muerte según Heidegger, y también en referencia a Sartre, quien 
entiende esta experiencia como “facticidad”. Su sentido se vincula a aquello que 
no podemos modificar ni suprimir, como la corporalidad, el pasado que tiene 
“la solidez de los definitivo ‘a nuestras espaldas’”, y la libertad, que implica la 
necesidad de elegir permanentemente nuestro ser (ibid., 140). Iribarne también 
alude a los análisis de Fink sobre los fenómenos “fundamentales” de la exis-
tencia en los que se manifiesta la finitud como la muerte, el amor, la lucha, el 
trabajo y el juego, a los que Iribarne añade los fenómenos del conocimiento y 
la comunicación, los cuales no agotan el espectro de experiencias posibles de la 
finitud (ibid., 141–143). Al respecto destaca que no es difícil señalar los límites 
del conocimiento haciéndose eco de una frase de Einstein, que nos conmina 
a reconocerlos, so pena de ponernos “en ridículo con los dioses” (ibid., 142).

 Asimismo, la comunicación es limitada, pues depende del horizonte del 
sentido del otro, lo que solo permite un acceso restringido a la fuente incons-
ciente de la que abrevan nuestras convicciones y nuestros actos. Estas reflexio-
nes cierran con la pregunta por el sentido de la vida humana. Por un lado, el 
sentido de la finitud es doble: “la vida es esta vez” a la vez que “nadie puede 
vivir mi vida por mí. Mi vida es la mía. En esta cuestión no hay duplicados” 
(ibid., 144); por el otro, la realización de nuestra propia mismidad sólo llega 
a cumplirse en la medida en que nos entregamos a “la creación de una obra 
o a la solidaria responsabilidad por los demás” (ibid., 145), temas que más 
adelante Iribarne profundiza al concebirlos bajo la paradoja del ‘centramiento 
descentrado’. Iribarne señala, además, que, siendo la vida de cada uno irrepe-
tible y corriendo el peligro de perderse, surge en ella un “reclamo” similar a 
“una exigencia de rescate o salvación”: Se trata de asumir lo que nos es dado, 
“asumir el sentido, salvar la vida” (ibid., 146) y “descubrir el sentido irrepeti-
ble de cada vida personal” (ibid., 147). Aun cuando empuñemos la vida con 
seriedad, esforzándonos por hacer frente a las circunstancias adversas, y seamos 
conscientes de nuestra finitud, podemos reír ante este hecho, en una “reafir-
mación de la vida” como “gesto de confianza frente al misterio” (ibid., 148).

Se trata pues, de una confianza que se fundamenta en la esperanza. Iribarne 
subraya que el Eclesiastés ya expresa la mirada desconsolada del ser humano 
frente a los avatares de la vida, y se pregunta por la posibilidad de mantener 
una actitud esperanzada (ibid., 98s.). La autora se ocupa de delimitar esta 
actitud frente a otras, como la del optimista, la del deseo y del anhelo. Se 
refiere particularmente al contraste entre la “actitud desesperanzada”, que se 



Julia Iribarne: hacia una ética trascendental

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

81

manifiesta en un desencanto, una suerte de derrota existencial, y la “actitud de 
desesperación”, que alude al estado emocional de quien se siente acorralado 
por determinadas circunstancias, como la pérdida de un ser querido o un fra-
caso económico o profesional. Mientras la desesperación provoca reacciones, a 
menudo desmesuradas, ante estas situaciones, la desesperanza, por el contrario, 
no conduce a la acción, sino que, en ella, desaparece toda referencia al futu-
ro, pues el desesperanzado ha perdido la razón de ser, el mundo no convoca, 
su entorno, el prójimo y las cosas del mundo le resultan indiferentes, pues 
desaparecen los signos vitales que lo llevan a comprometerse con ellos. Ya no 
hay “intención de planificación de cada día”, el sujeto se segrega, no sólo del 
mundo, sino de sí mismo también. 

Ante esta desesperanza, ante la ausencia de valor y sentido, solo subsiste 
“la espera desinteresada de la nada”, la espera de la muerte (ibid., 102). Ante 
esta desesperanza, la esperanza nace cuando surge algo nuevo en el curso de los 
acontecimientos o en nuestras circunstancias que es ajeno a la propia voluntad. 
A pesar de que la confianza comparte con el deseo el carácter de ser un llamado 
hacia la realización de su objeto, el objeto del deseo compromete el ejercicio 
de nuestra voluntad y de nuestra acción, mientras que la esperanza implica 
mantener una radical humildad y una confianza básica porque la esperanza está 
rodeada de incertidumbres y de factores ajenos a nuestro control. La actitud 
esperanzada entraña confianza y entrega al futuro, por lo que se produce una 
cierta “refluencia” del futuro intencionado sobre el presente, llevando al con-
secuente reconocimiento de la finitud de nuestros días a la vez que iluminando 
y convirtiendo en preciosos los días de nuestra vida (ibid., 103–105). 

Iribarne delimita una “dimensión mundana” de una “dimensión transcen-
dente de la esperanza” (ibid., 105). En el primer caso se trata de un enfoque del 
futuro en que las características negativas de nuestro mundo se transforman en 
favorables.  Esta forma de esperanza tiene un alcance variado. La proyección 
menor concierne al ámbito en que se desarrollan nuestras acciones. Asumimos 
nuestras limitaciones, reconocemos nuestra capacidad restringida de modificar 
nuestras circunstancias concretas, y esto nos lleva a reflexionar sobre la mejor 
orientación de nuestra acción y sobre la meta ideal a las que se tiende, lo cual 
nos lleva a alentar esperanzas. Esta dirección futura nos enfrenta a “una de las 
preguntas del ser más radicales e inevitables: es la pregunta por el sentido de 
nuestra vida y de ese todo en que nuestra vida se halla inmersa” (ibid., 106). 
Cuando esta pregunta se orienta a lo inmanente al mundo, la respuesta se 
halla en la vida comunitaria, que es experimentada con un valor propio y en 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

Irene Mónica Breuer82

la esperanza en un mundo mejor. Mientras que en la dimensión mundana 
subyace una esperanza en el devenir futuro en paz de la humanidad, donde 
la dignidad humana sea universalmente reconocida, en la dimensión de tras-
cendencia se vislumbra un sentido más abarcador, que incumbe a nuestro ser 
y al misterio. Frente a la comprobación de la finitud de la vida, se afirma la 
esperanza de un no-fin, el deseo de eternidad. Cuando no se concibe un alma 
inmortal, la memoria se presenta como posibilidad de escapar a la aniquilación 
absoluta (ibid., 188s.). La esperanza escatológica o de un no-fin es un “don”, 
porque no resulta de la propia voluntad ni responde a órdenes ajenas (ibid., 
109). 

Siguiendo a Marcel, se suman dos condiciones esenciales de la esperanza: 
una condición profética porque implica una referencia a ’lo que debe ser’, y una 
condición salvadora, que remite a una misteriosa eficacia contraria a aquella de 
las armas y que se asimila a un milagro. La expresión trascendente de la espe-
ranza se manifiesta en una confianza básica y en una “esperanza de pertenencia 
a un todo de sentido que nos desborda, nos precede y nos contiene”, y, agrega 
Iribarne, “al que sería maravilloso volver algún día” (ibid., 116). Tal vez sea 
éste un ideal inalcanzable; en las posiciones de Scheler y Unamuno Iribarne 
encuentra meditaciones sobre la esperanza y el rol que le cabe a la filosofía: 
“la filosofía, por su parte, considera la cuestión como metafísica y aunque no 
logre dar respuestas definitivas tiene el derecho de sostener el tema en forma 
de preguntas” (ibid., 161). La metafísica es teología, por lo que la idea de 
inmortalidad es una cuestión de creencia y no de intuición, como lo sostiene 
Scheler; aun cuando se pretenda con Unamuno la resurrección de su cuerpo 
o alma y la persistencia de la memoria, esto no quita que el entrelazamiento 
de la vida, la esperanza y la razón sean testigo de pretensiones que desafían la 
racionalidad y se acercan al mito (ibid., 165s.). 

La muerte nos recuerda nuestra finitud y el valor de la vida. Es por ello que 
“una meditación sobre la muerte es el reverso de una meditación sobre la vida. 
Sólo lo que ha vivido puede morir” (ibid., 151). Iribarne se detiene en algunas 
experiencias que se relacionan con ella. Estamos sometidos a una pérdida de 
energía vital, y sentirse abandonados por ella nos hace pensar en la proximidad 
de la muerte. Se trata de “una experiencia significativa como anticipadora de la 
propia muerte” (ibid., 153). Si la vitalidad decae por debajo de un cierto nivel, 
ya sea por enfermedad, tristeza, desesperación, nos embarga la experiencia de 
un deslizarse hacia la muerte, que se siente como una entrega al cansancio y 
a una expectativa de alivio. Bajo estos estados de ánimo se experimenta una 



Julia Iribarne: hacia una ética trascendental

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

83

“relación amistosa” con la muerte (ibid.). Otra experiencia que nos revela el 
sentimiento de la muerte es la experiencia de no ser amado por nadie ni ser 
necesario para nadie. Se abre “un desierto de afectos”, y quedamos embargados 
por una situación sin signos positivos ni negativos, es decir, en una monotonía 
donde se disuelven todos los afectos y por ende, nosotros mismos. 

Nuestra experiencia de la muerte se relaciona también con la muerte del 
otro, cuya ausencia se percibe. Se la percibe como un “aniquilamiento de 
nuestra expectativa anticipante de su presencia”, en los objetos que nos recuer-
dan su ausencia (ibid., 154). Por lo tanto, si bien la experiencia originaria 
efectiva de la propia muerte es imposible, vivimos otras que se convierten 
en una “pseudoinstitución originaria” de ella (ibid., 156). Iribarne concluye 
que “el ser humano maduro y experimentado puede reconciliarse con la idea 
de su muerte” ya que “vivir en paz” con la muerte que hemos aceptado es “la 
manera humana de morir”: “Vivir es llevar a cabo una tarea, dar respuesta a un 
llamado; habiéndola llevado a cabo, querríamos partir hacia algo diferente y 
no seguir viviendo interminablemente del mismo modo o empezar de nuevo” 
(ibid., 158). Iribarne aboga por una aceptación pacífica de la muerte, y destaca 
la respuesta de Husserl a la antinomia desgarradora entre la necesidad de morir 
y la voluntad de persistir, que se resuelve en la creencia: 

Sólo puedo tener fuerzas en la creencia en un mundo pleno de sentido, 
en un mundo que alcanza el sentido a partir de nosotros y que, a pesar de 
todas las irrupciones del sinsentido, alcanza sentido mediante la fuerza que 
supera [obstáculos] en la comunidad de los hombres de buena voluntad, de 
tal modo que nuestra fuerza es ‘fuerza de Dios’ (ibid., 182 en traducción 
de Iribarne, cf. Hua XLII, 406).

En estas líneas es posible constatar la inevitable oposición entre la esperanza 
de persistir y el temor a desaparecer. Es posible que la mejor respuesta para 
vivir sin obviar el factum de la propia muerte sea, tal como lo sostiene Iribarne 
siguiendo a Husserl, la “creencia en el sentido del todo (Iribarne 2012, 182), 
que no es sino la creencia en el sentido de la vida.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

Irene Mónica Breuer84

6. Hacia una ética trascendental II: el sentido ético de la vida a 
través de la paradoja del ‘centramiento descentrado’

En la misma obra, En torno al sentido de la vida, Iribarne retoma a Husserl 
para responder a la pregunta por el sentido de la vida, tomando como referen-
cia sus textos para la revista japonesa Kaizo. En ellos, considera los rasgos del 
mundo y de la persona para la que el mundo es tal, el problema de la confor-
midad consigo mismo, la cuestión de los valores y su relación con los fines y las 
circunstancias que se oponen al predominio del sentido. La cuestión del sentido 
se vincula a ciertos conceptos: la finalidad, en cuanto entendemos el sentido 
como realización que apunta a un desarrollo que le precede, el telos, como 
dimensión ideal que orienta la realización del sentido, el valor, pues el sentido 
por el que se pregunta es una finalidad, y, por ende, es valioso; la historia y su 
potencialidad significante que la marcha de la humanidad ha decantado en el 
tiempo (ibid., 234). Estas cuestiones se nuclean en torno a la pregunta acerca 
de la correcta actitud del ser humano que aspira a la felicidad, en un mundo 
cuyo sentido racional es interferido por las formas de negatividad que Husserl 
reúne bajo el término ‘destino’ (ibid., 236). 

El destino interfiere en la realización de proyectos y obras, en las que el 
ser humano resume el sentido de la vida: la vulnerabilidad física y psíquica 
atenta contra la culminación de proyectos y la búsqueda de sentido; el azar, lo 
contingente, lo accidental, implican el mismo peligro; el error, puesto que la 
repercusión futura de la acción es imprevisible, lo cual conduce al sinsentido, 
lo imprevisible de la naturaleza, todos estos factores conllevan la aniquilación 
de valores y conducen a afirmar el sinsentido de la vida (ibid., 241–244). La 
dificultad que se agrega para la afirmación del sentido de la vida es la imprevi-
sibilidad del futuro, que no es sino su rasgo esencial (ibid., 244). A pesar del 
azar y de las circunstancias adversas, el ser humano pleno aspira hacia los valores 
superiores, y se eleva hacia una valoración de la vida desde el punto de vista de 
lo mejor, de modo que la vida brinde la satisfacción más plena posible. La dicha, 
destaca Iribarne, no es la forma de la vida plena, sino la alegría por el triunfo de 
lo mejor para todos los que se ama y, en fin, para todos los seres humanos. La 
persona cuya acción se orienta siempre hacia lo mejor posible abre su camino 
a la vida ética (ibid., 240s.). 

Sin embargo, la irracionalidad del destino y del error de conocimiento y 
decisión, nos hace dudar de que la vida misma tenga sentido. Frente a este 



Julia Iribarne: hacia una ética trascendental

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

85

hecho, Iribarne se pregunta si tiene sentido la vida ética en busca de lo mejor 
posible, en comunidad amorosa y sometimiento al imperativo categórico (ibid., 
241).  De la conciencia de la vulnerabilidad de nuestra situación en el mundo y 
cosmos, Iribarne desprende la conclusión, en su interpretación de la meditación 
husserliana, de que

el amor es una capacidad disposicional propia de los seres humanos; 
si se la actualiza en el sentido de la universalización ética, el ser humano 
encuentra su camino hacia lo superior en la opción por lo mejor posible, 
tal como resulte de su crítica racional, para si mismo, para sus prójimos y 
para la humanidad (ibid., 249).

La persona cuyos actos están siempre orientados hacia lo mejor posible abre 
la vía a una vida ética (ibid., 240). Aun frente a las calamidades que pueda depa-
rarnos el destino, “el amor y la consecuente compasión y solidaridad respecto 
de uno mismo y del otro nos lleva a optar por el comportamiento ético” (ibid., 
249). O bien, en otras palabras: Husserl ha señalado la igualdad trascendental 
y existencial de los seres humanos. La grandeza del ser humano se evidencia en 
la disposición de amar y de crear el bien; si bien el ser humano es consciente de 
sus propias miserias que le pueden impedir elegir el camino hacia lo mejor, esto 
no invalida que el sentido de la vida sea la búsqueda del bien. Aun aceptando la 
hipótesis de la carencia de sentido de lo cósmico y de la historia, “el ser humano 
realiza su sentido en la asunción de su responsabilidad” (ibid.), una toma de res-
ponsabilidad por el prójimo que se aúna a “la exigencia” planteada por Husserl, 
de “creer en el sentido del Todo”, pues, sin esta creencia, no tendríamos fuerzas 
para conducir la propia vida (ibid.). Se trata de una exigencia autoimpuesta, que, 
a nuestro entender, es un último recurso para afirmar la vida frente a la fuerza 
de la adversidad.

Las reflexiones de Iribarne culminan en una concepción ética a través de la 
paradoja del “centramiento descentrado”, la cual constituye el aporte original y 
central con el que corona su obra: 

El centramiento se manifiesta en el hecho de que la motivación más 
primordial que subyace a la renovación de las tomas de posición y habitua-
lidades de la persona es su preocupación por la vida como la vida mía, la que 
está a mi cargo. Se trata de la busca de una ‘satisfacción vital’ que me lleva a 
preguntarme por mi auténtica existencia, la que me traería cierto bienestar 
(ibid., 223).



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

Irene Mónica Breuer86

No sólo la experiencia tan radical como el “yo pienso” o la del “yo puedo” impli-
can un grado máximo de centramiento, sino también la experiencia de sentimientos 
como la tristeza, la alegría, el dolor, y también la experiencia del deseo, la expectativa 
y la frustración, propios del ser humano, pues en cada caso se trata de experiencias 
mías (ibid., 225). La identidad que ha de ser preservada alude a la responsabilidad 
consigo mismo. Tal responsabilidad exige a la persona asumir su esencia teleológica 
y orientarse voluntariamente según el telos, una “vida universal referida a una ‘tarea 
vital’ unitaria” que no es sino la preservación de sí mismo (ibid., 224s.). En cuanto 
esta responsabilidad compromete la propia libertad y decisión, se presenta, en prin-
cipio, estrictamente centrada en la propia identidad (ibid., 226). Esta afirmación de 
una identidad personal fundamentalmente centrada, centrípeta, es complementada 
por la función de descentramiento, centrífuga, que alude al carácter intersubjetivo 
de la subjetividad (ibid.). 

Esta paradoja está no sólo relacionada con el énfasis de Husserl en la profun-
didad y hasta la inevitabilidad de la presencia del otro, quien es responsable por el 
reconocimiento del sí mismo de cada sujeto (Hua XV; 366, 371), sino también 
alude a la relación amorosa de los amantes que renuncian a su propia voluntad en 
aras de la voluntad del otro, es decir,  alude a expresiones como “ser-el-uno-con-
el-otro”, “ser-el-uno-para-el-otro”, “ser-el-uno-en-el-otro” y la posibilidad de ser 
“el-uno-según-el-otro” (ibid., 228). El mantenerse fiel a sí mismo implica a la vez 
centramiento y descentramiento:

La experiencia en que culmina el centramiento descentrado de la identidad, 
que la preservación de sí mismo aspira a conservar, es la persona ética. La per-
sona ética, para ser tal, tiene que ser centrada, debe ser consciente de sí misma, 
autorregulada y responsable por sí misma, sin embargo, esa autorreferencialidad 
incluye, esencialmente, descentramiento (ibid., 230).

Esta reflexión ética que articula magistralmente la necesidad de autosuficiencia 
y preservación del sí mismo con el reconocimiento de las obligaciones morales para 
con el prójimo, nos muestra que el otro participa necesariamente en la constitución 
de mi propia identidad. Esta apelación a valores y fines éticos demuestra ser una 
condición de posibilidad de una vida auténticamente humana. La aspiración de la 
preservación de un sí mismo que ha asumido el hacerse responsable por los demás, 
no es suprimida por las limitaciones externas como guerras, o la degradación final 
del mundo, que afectan la reflexión filosófica sobre la posible falta de sentido del 
mundo y de la vida (ibid., 231). La experiencia en que culmina el centramiento des-
centrado de la identidad, es la “persona ética”: Ella debe “ser consciente de sí misma, 



Julia Iribarne: hacia una ética trascendental

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

87

autorregulada y responsable por sí misma”, sin embargo, alcanza la “conformidad 
consigo misma” únicamente en la medida en que aspira a alcanzar los valores éticos 
más altos que no son sino aquellos que lo son para “el prójimo, de jure, para toda 
la humanidad” (ibid., 230). 

Se trata de una “solidaridad radical que responde al hecho de la universal vul-
nerabilidad humana”, que no es suprimida por las limitaciones, ni por la posible 
“carencia de sentido en lo cósmico” y en la “historia”, sino por el contrario, es la 
única base propicia para la convivencia: “El ser humano realiza su sentido en la res-
ponsabilidad” y “se humaniza por la respuesta ética. La vulnerabilidad del otro nos 
convoca y el sentido de nuestra propia vida es responder a su llamado” (ibid., 259). 
Es por ello que “el sentido de ser de nuestro ser seres humanos es ser centrado-des-
centrados a favor del respeto y la responsabilidad por la dignidad humana del otro” 
(ibid.) a la vez que por la propia. Desde este punto de vista, no habría una relación 
necesaria entre el sentido final y totalizador de la vida, por una parte, y por otra, la 
decisión de cada ser humano de conducir éticamente la propia vida” (ibid., 249).

7. Conclusiones 

De la presente exposición de la recepción de la fenomenología y de la antropolo-
gía filosófica en Argentina se desprende que ésta no fue pasiva, sino crítica, resultado 
de su inserción en la problemática sociocultural propia. Los filósofos han elaborado 
en mayor o menor medida una axiología de matiz humanista que promueve la 
libertad responsable y la voluntad teleológica con miras no sólo a postular, sino a 
llevar a la práctica valores espirituales superiores. En este sentido, estas disciplinas 
se unen para postular un ideal de humanismo que enfatiza la dimensión personal, 
el compromiso social de la práctica filosófica, y la búsqueda de fundamentos del 
saber y la razón, sin descuidar ni la consideración de las diferentes dimensiones de 
la experiencia de la vida comunitaria y cultural ni la función militante y crítica del 
filósofo. Por ello la filosofía se entiende como un saber socialmente comprome-
tido que deviene una fuerza activa en la construcción de una comunidad regida 
por principios éticos, posición que sustenta la generación de maestros que precede 
inmediatamente a Iribarne, compuesta por Romero, Korn y Pucciarelli, quienes sin 
duda alguna han ejercido una influencia notable sobre la autora. En conclusión, 
Iribarne nos deja una importante lección de vida: Aun cuando no se pueda afirmar 
una conexión necesaria entre sentido y decisión, debe reconocerse que sólo bajo la 
condición de asumir nuestro ser centrado-descentrado puede nuestra vida revestir 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

Irene Mónica Breuer88

un sentido y una dignidad éticas. Esta insistencia final de Iribarne en el sentido 
ético de nuestras vidas es una diáfana y lúcida apelación por recuperar los principios 
éticos que deben regir toda conducta humana, una tarea que reviste una innegable 
urgencia en vista de la presente crisis ética que atraviesan nuestras sociedades. 

Bibliografía

Breuer, I. (2023). “La recepción de la fenomenología en Argentina: Eugenio Pucciarelli”, en 
Investigaciones Fenomenológicas N° 20, 2023a, p. 55–92, https://doi.org/10.5944/
RIF.20.2023.37867

Dotti, J.E. (1988). Die Anfänge der Kantrezeption in Argentinien (1837–1930), 
en: Dotti, J.E, Holz, H., Radermacher, H. (Hrsg.), Kant in der Hispanidad (pp. 
47–72), Bern, Peter Lang.

Dotti, J.E. (1992). La letra gótica. Recepción de Kant en Argentina desde el romanticismo 
hasta el treinta, Buenos Aires, Facultad de Filosofía y Letras.

Korn, A. (1938). “Axiología”, en Ensayos filosóficos. Apuntes filosóficos. Buenos Aires: 
Claridad, reimpreso en Obras, Vol. I, La Plata: Universidad Nacional de la Plata.

Korn, A. (1940). “Nuevas Bases” en Influencias filosóficas en la evolución nacional, 
Obras, Vol. III, La Plata: Universidad Nacional de la Plata. 

Korn, A. (1948, 1930). La libertad creadora, Buenos Aires, Claridad.

Husserl, E. Hua XIV. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. 
Zweiter Teil: 1921-1928, I. Kern (ed.), The Hague, Nijhoff, 1973.

Husserl, E. Hua XV. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. 
Dritter Teil: 1929-1935, I. Kern (ed.), The Hague, Nijhoff, 1973.

Husserl, E., Hua Mat. VIII, Späte Texte über Zeitkonstitution (1929–1934). Die 
C-Manuskripte. D. Lohmar (ed.), Dordrecht, Springer, 2006.

Husserl, E., Hua XLII. Grenzprobleme der Phänomenologie. Analysen des Unbewusstseins 
und der Instinkte. Metaphysik. Späte Ethik. Texte aus dem Nachlass (1908-1937), R. 
Sowa, Th. Vongehr (eds.), Cham, Springer, 2014.

Iribarne, J.V., (1985). “La fenomenología como monadología”, en Escritos de Filosofía 
N° 15-16, 71–82.

Iribarne, J.V. (I: 1987, II: 1988). La Intersubjetividad en Husserl. Bosquejo de una teoría 
Buenos Aires: Lohlé, traducción revisada: (1994). Husserls Theorie der Intersubjekti-
vität, M.A. Herlyn (Üb)., H.R. Sepp (Mitw.), Freiburg i. Br., Karl Alber.

Iribarne, J.V. (2002). Edmund Husserl. La fenomenología como monadología, Buenos 
Aires, Academia Nacional de Ciencias de Buenos Aires.



Julia Iribarne: hacia una ética trascendental

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid

89

Iribarne, J.V. (2007). De la ética a la metafísica. En la perspectiva del pensamiento de 
Edmund Husserl, Bogotá, Universidad Pedagógica Nacional.

Iribarne, J.V. (2012). En torno al sentido de la vida. Ensayos fenomenológicos sobre la 
existencia, Morelia, Jitanjáfora.

Pucciarelli, E. (1987). “Presentación”, en J. Iribarne, La Intersubjetividad en Husserl. 
Bosquejo de una teoría, I, Buenos Aires, Lohlé, I–V.

Pucciarelli, E. (2007). “Autopresentación”, en Escritos de Filosofía 47, 291-310.

Pucciarelli, E. (1987). Los rostros del humanismo, Buenos Aires, Fundación Banco de 
Boston. 

Romero, F.  (1952). Sobre la filosofía en América, Buenos Aires, Rail.

Romero, F. (1960). Ortega y Gasset y el problema de la jefatura espiritual. Buenos Aires, 
Losada.

Romero, F.  (1965). Teoría del hombre, Buenos Aires, Losada.

San Martín, J. (2015). “El camino hacia una antropología trascendental”, en R.J. Wal-
ton, J. San Martín (eds.), “Julia V. Iribarne. Intersubjetividad, ética y antropología”, 
Escritos de Filosofía N°3, en asociación con Investigaciones Fenomenológicas, Serie 
Monográfica 6, 289–312.

Walton, R.J. (1997). “Spain and Latin America”, en L. Embree, D. Carr et al. (eds.), 
Encyclopaedia of Phenomenology, Dordrecht, Kluwer, . 675–679

Walton, R.J. (2002). “Prólogo”, en J.V. Iribarne, Julia V. (2002). Edmund Husserl. La 
fenomenología como monadología, Buenos Aires, Academia Nacional de Ciencias de 
Buenos Aires, 9–22.

Walton, R.J. (2015). “El núcleo ético de los temas filosóficos capitales”, en R.J. Wal-
ton, J. San Martín (eds.), “Julia V. Iribarne. Intersubjetividad, ética y antropología”, 
Escritos de Filosofía N°3, en asociación con Investigaciones Fenomenológicas, Serie 
Monográfica 6, 379–396.

Walton, R.J. (2022). “Culture and Person in Francisco Romero’s Phenomenology”, 
en B.C. Hopkins & D. De Santis (eds.), The New Yearbook for Phenomenology and 
Phenomenological Philosophy XX. Special Issue, Phenomenology and the Hispanic 
World, London/New York, Routledge, 97–114.

Walton, R.J. & San Martín, J. (2015). “Nota Editorial”, en R.J. Walton, J. San Martín 
(eds.), “Julia V. Iribarne. Intersubjetividad, ética y antropología”. Escritos de Filo-
sofía N°3, en asociación con Investigaciones Fenomenológicas, Serie Monográfica 6, 
11–12.

Recibido: 05-09-2025

Aceptado: 01-12-2025


