JULIA IRIBARNE: HACIA UNA ETICA
TRASCENDENTAL

JULIA IRIBARNE: TOWARDS A
TRANSCENDENTAL ETHICS

Irene MoOnica BREUER
Bergische Universitcit Wuppertal
ibreuer@hotmail.com

ResuMeN: Esta contribucién se centra en la reflexién filoséfica de Julia Iribarne
sobre la intersubjetividad trascendental husserliana y la constitucién de una ética tras-
cendental. Revela la inseparabilidad de la ética y la metafisica y considera sus impli-
caciones para las cuestiones relativas al sentido de la vida. Se presta especial atencién
al didlogo entre esta filosofia y la literatura. Basdndose en la obra de Husserl, Iribarne
propone establecer una ética trascendental fundamentada en la igualdad trascendental
entre el propio ser y el de los demds, y en la libertad y la responsabilidad mutua. El tema
general de su obra es el sentido de la vida, que aborda en su singular significacién ética
a través del concepto de ‘centramiento descentrado’. Segun Iribarne, solo asumiendo
la responsabilidad por nosotros mismos y por los demds en una comunidad unida por
el amor puede toda nuestra vida adquirir dignidad y sentido éticos. Este es el mensaje
central de Iribarne. Es de una actualidad innegable.

PALABRAS CLAVE: ética, igualdad, intersubjetividad, metafisica, sentido, vida.

AsstrACT: This contribution explores Julia Iribarne’s philosophical reflections on
Husserlian transcendental intersubjectivity and the constitution of a transcendental
ethics. It reveals the inseparability of ethics and metaphysics and considers the implica-
tions of this for questions concerning the meaning of life. Particular attention is given
to the dialogue between this philosophy and literature. Building on Husserl’s work,
she proposes establishing a transcendental ethics grounded in transcendental equality
between one’s own being and that of others, and in freedom and mutual responsibility.
The overarching theme of her work is the meaning of life, which she addresses in her
unique ethical significance through the concept of ‘decentered centring’. According to
Iribarne, only by assuming responsibility for ourselves and for others in a community

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid



66 | IRENE MONICA BREUER

bound by love can our whole life gain dignity and ethical meaning. This is Iribarne’s
central message. It is undeniably topical.

Kevworbs: Ethics, Equality, Intersubjectivity, Metaphysics, Sense, Life.

1. Introduccion. La recepcion de la fenomenologia en Argentina
y su elaboracion ética en Francisco Romero, Alejandro Korn y
Eugenio Pucciarelli.

Las diversas escuelas de pensamiento en Argentina que han recepcionado a la
fenomenologfa y la antropologia filos6fica se caracterizan por haber entendido la
filosofia y la cultura como instrumentos tanto para la transformacién de la socie-
dad como para la definicién de la identidad nacional. Para ello, han elaborado
una teorfa ética de los valores fundamentales o axiologia cuyas raices humanistas
hacen hincapié en los conceptos de libertad responsable y voluntad teleoldgica
de alcanzar valores espirituales superiores. La filosofia se entiende como un saber
socialmente comprometido que acepta y sostiene una pluralidad de perspectivas
de acuerdo con los contextos variables de insercién y que se abstiene de tomar
partido politico. La recepcion de la fenomenologia y antropologia filoséfica opera
por integracién de las diferentes corrientes filoséficas, a las que retine bajo el
primado de una ética de sesgo humanista.

En este sentido, ya en 1952 Francisco Romero sostenia en su Sobre la filosofia
en América que la “mente iberoamericana” se caracterizaba, por un lado, por la
“predileccién por las cuestiones atinentes al espiritu, los valores y la libertad”, la
tendencia a unificarlos bajo la “afirmacién del espiritu como la esencia o el dpice
de la realidad” y la afirmacién de la “espiritualidad” como “libre realizacién del
valor” (Romero 1952, 17). Romero destaca que “para el hombre americano, la
libertad es una experiencia tanto colectiva como individual, porque las naciones
de América se constituyen y nacen mediante actos de liberacién, y porque el
individuo tiene ante si un amplio horizonte geogrifico y social abierto a su libre
iniciativa” (ibid.). Por otra parte, como observé més tarde en 1960, en Ortega y
Gasset y el problema de la jefatura espiritual y otros ensayos, un rasgo sobresaliente
fue la consideracién de una multiplicidad de perspectivas, para lo que acuné el
término “occidentalidad mds espacio libre”, rasgos todos ellos que atestiguaban la
“unidad fundamental”, la “uniformidad primaria” y la originalidad de la cultura
latinoamericana, donde “persiste como vinculo un conjunto ancestral de ideas,

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madlrid



JULIA IRIBARNE: HACIA UNA ETICA TRASCENDENTAL | 67

sentimientos e instituciones comunes, y también un haz bastante homogéneo de
problemas” (Romero 1960, 114—116). Romero hizo hincapié en el “sentimiento
de libertad” (Romero 1952, 17) que subyace a la teoria de los valores de Korn,
de “raiz humanisima”, en la que se expresa la “personalidad humana y se encarna
la lucha contra todas las coacciones” y “el esfuerzo por la libertad” (ibid., 67).

Por su parte, Alejandro Korn (1860-1936) en su obra principal La libertad
creadora (1930), subraya los conceptos de libertad, que no es absoluta, y de
voluntad, que se esfuerza teleolégicamente por la realizacién de valores espiri-
tuales superiores. Por lo tanto, no puede imaginar “una ética sin obligacién, sin
responsabilidad, sin sancién vy, sobre todo, sin libertad”, que, al liberarnos del
“automatismo mecdnico”, nos devuelva “la dignidad de nuestra personalidad
consciente, libre y duena de su destino” (Korn, 1948/1930, p. 46). Como escribe
Pucciarelli en su prefacio a la edicién de 1948, “el hébito se repite y la libertad
crea’ (Korn, 1948, p. 9), palabras que transmiten el mensaje esencial de Korn:
“Si queremos un mundo mejor, lo crearemos” venciendo resistencias y obstdcu-
los (ibid.). Korn sostiene en “Nuevas bases” (1940 [1925]) que el positivismo
debe ser “subordinado” a una “concepcién superior” que afirme “la autonomia
de la personalidad humana como lo exige la ética. Porque importa ante todo
emancipar al hombre de su servidumbre y devolverle su jerarquia como creador
de la cultura, destinada a actualizar su libertad intrinseca” (Korn 1940, 291).
Korn reivindica la personalidad libre y el restablecimiento de la responsabilidad
de la conducta humana para fundamentar con ello la ética: “La filosofia es teoria
de los valores o sea axiologia”, senala Korn en “Axiologia” (1938, 102). Su pos-
tura tedrica bdsica, que intenta combatir tanto el solipsismo como el realismo
ingenuo, a menudo estd en desacuerdo con el planteamiento epistemoldgico de
Kant. La recepcién que Korn hace de la ética kantiana se destaca por su libre
apropiacién del criticismo, ya que para Korn la razén préctica no funge como la
instancia decisiva de la moralidad, sino como un rechazo intimo y pre-reflexivo
de las condiciones materiales a las que estd sujeta la accién (cf. Dotti 1992). Para
Korn, la voluntad no es en realidad la razén en su uso prictico, sino un impulso
vital que permite desafiar el determinismo de la naturaleza. La verdadera libertad
es una prerrogativa de la voluntad y siempre se realiza cuando el yo no se somete
o deja de someterse a objetivos materiales o instintivos. Esta “buena voluntad”
no es un “hecho” externo, sino interno, que sin embargo pertenece al mundo de

las apariencias (cf. Dotti 1988, 63).

Con respecto a Francisco Romero (1891-1962) la tesis principal que presenta
en Teoria del Hombre de 1952 es que la experiencia nos enfrenta a un movimiento

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid



68 | IRENE MONICA BREUER

de “trascendencia’ que, como “impulso o empuje”, emana de una “voluntad
de conciencia” (1965 [1952], 46) e impregna la realidad. Este movimiento se
intensifica y abarca diversas formas de radiacién que se extienden gradualmente
desde la realidad inorgédnica, pasando por la vida, el psiquismo pre-intencional
y el psiquismo intencional, hasta el reino del espiritu (cf. Walton 1997, 676;
2022, 97f.). En esta obra, Romero elabora una sintesis de antropologfa filoséfica
y fenomenologia, por cuanto su concepcién se fundamenta en el hecho humano
originario, la conciencia intencional, y dentro de ella, la percepcién objetivadora.
La actitud intencional lleva en si la actitud espiritual; el espiritu lleva a su pleni-
tud el ser del hombre y su proyeccién hacia el valor, que se expone en una teoria
de los valores. El hombre es considerado en su integridad, como constituido por
la intencionalidad y el espiritu (cf. Walton 1997, 676; 2022, 97s.). Al igual que
Korn, afirma el “paralelismo de la libertad y la trascendencia”, en la medida en
que la “trascendencia absoluta” de los actos mentales y culturales se correlaciona
con la supresién de las “coacciones naturales”. En definitiva, Romero desarrolla
una teorfa general de la realidad y esboza una “metafisica de la trascendencia”
como marco para el estudio de la realidad y de los valores, “cumpliendo el requi-
sito filoséfico de no mantener ningtin problema particular aislado de las concep-
ciones concernientes a la totalidad” (Romero 1965 [1952], 163s.), confiriendo
a la fenomenologia husserliana un giro marcadamente realista.

Eugenio Pucciarelli (1907-1995) comparte con sus maestros Romero y Korn
un profundo humanismo y un compromiso concomitante con la justicia social
y la cultura nacional que no funciona por exclusién, sino mediante una sintesis
provisional de rasgos culturales propios y ajenos que varia segtn las circuns-
tancias y caracteriza la identidad como nacién (cf. Breuer 2023). En cuanto
a los problemas ,,que se han hecho carne® en su conciencia, ellos han sido la
razén, el tiempo, la técnica y la ideologia. Esta primacia no excluye que sus
intereses tedricos se hayan extendido a otros campos como la naturaleza de la
filosoffa y el humanismo. Ademds, se ha dedicado a la historia de la filosoffa y
a la literatura argentinas, temdticas a las que subyace la pregunta por la conditio
humana (2007). Frente a esta pluralidad de temas, Pucciarelli destaca en su
“Autopresentacién”’, que es necesario entablar un didlogo sobre los problemas,
distinguiendo entre la situacién particular de los problemas, que es afectada por
el paso del tiempo, y su contenido, que no es afectado por la historia. En todas
las oportunidades Pucciarelli senala que ha “tratado de no olvidar las implicacio-
nes éticas de la ensefianza de la filosofia, ensenanza dirigida no a la inteligencia
sino al hombre entero miembro de una sociedad” (1987, 42). Este escrito nos
revela su vocacién humanista, en tanto menciona los tres principios a los que se

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madlrid



JULIA IRIBARNE: HACIA UNA ETICA TRASCENDENTAL I 69

ajustd su pensamiento y accionar. El primero proviene de Bergson, que invoca
a “obrar como hombre de pensamiento y pensar como hombre de accién”. El
segundo principio remite a Croce, quien ensenaba que “querer un objetivo es
crear las condiciones que hacen posible su conquista”, pues es contradictorio e
irresponsable querer algo en abstracto, “prescindiendo de la situacién histérica
en que se vive”. El tercer principio es el de vivir, sentir y concebir el dia de hoy
como si fuera el primero de la vida en aras de dignificarla en la accién. Este con-
sejo es atn valido en nuestros dias, “para quienes consideran que ‘no hay nada
malo que no pueda empeorar’, refrdn que se cumple con aterradora precisién en
la vida politica de este medio continente donde nos arrojé el azar” (ibid.). Estas
preocupaciones éticas son compartidas por Julia Iribarne, su discipula, en quien
se centra esta contribucién.

2. Julia Iribarne, la continuidad de las consideraciones éticas

Como destacan Roberto J. Walton y Javier San Martin en la nota editorial
a la edicién en comdn de Investigaciones Fenomenoldgicas y Escritos de Filosofia
dedicada a su memoria (2015), ademds de proponer fundar la ética transcenden-
tal en base a la igualdad como sentido propio de las operaciones trascendentales
que hacen posible la experiencia del otro, Julia V. Iribarne (1929-2015) intentd
su aplicacién al dambito mundano, en un esfuerzo para reorganizar y resolver las
relaciones conflictivas reinantes en la sociedad. En este sentido, en su De la ética
a la metafisica sostiene que la afirmacién “éticamente habita el hombre” implica
una accién que apunta a la concrecién de lo més correcto y justo dentro del
dmbito de las posibilidades y en medio de una comunidad intersubjetivamente
constituida e impulsada por el amor (2007, 237-249). Sus reflexiones giran en
torno a dos tépicos principales: la libertad y la intersubjetividad, las cuales con-
ducen a la transformacién de la vida misma (Walton & San Martin 2015, 11)
y contribuyen a su sentido, que Iribarne resume en su original propuesta de la
paradoja del ‘centramiento descentramiento’ entendida como articulacién de la
necesidad de la preservacién de un si mismo con las obligaciones morales para
con el préjimo. En lo que sigue, analizaremos parte de su obra, en especial la
que se centra en la cuestién de la intersubjetividad dentro del marco de la ética,
destacando su aportacién original.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid



70 | IRENE MONICA BREUER

3. El sentido de la vida en la convergencia ética de libertad e
intersubjetividad: la intersubjetividad trascendental

La cuestién de la intersubjetividad es desarrollada detenidamente en su libro
La intersubjetividad en Edmund Husserl (1988), su tesis de doctorado. Como
Pucciarelli destaca en el prélogo, el itinerario que recorre Iribarne es el correcto:
después de interrogarse por la existencia de una teoria de la intersubjetividad en
los textos de Husserl y de la necesidad de responder a la objecién del solipsismo,
el andlisis aborda la V Meditacion Cartesiana, donde examina la fenomenologia
en sus aspectos estdtico y genético. Su andlisis demuestra que la unidad de la
teorfa de la intersubjetividad va de la mano con la fenomenologia transcenden-
tal entendida como monadologia (Pucciarelli 1987, III). Para demostrar que
“la fenomenologia trascendental conduce coherentemente a una monadologfa”
(Iribarne 1987, 22), Iribarne parte del problema planteado por la intersubjetivi-
dad y de las dificultades que Husserl enfrenta para dar cuenta de la objetividad
universalmente vilida del mundo desde la perspectiva de una conciencia consti-
tutiva, puesto que es “intrinsecamente imposible al so/us ipse desvelado dar cuenta
de la objetividad. Objetivo es universal, objetivo e intersubjetivo” (ibid., 12).
Necesitamos un sujeto “universal”, pero a la vez “concreto”, para poder referirnos
a una multiplicidad de sujetos. Iribarne plantea claramente las exigencias que
debe cumplir el andlisis. Se debe mostrar que: 1) todo sujeto debe ser autocons-
tituido; 2) cada sujeto debe ser constituido como tal en otro sujeto, pues de lo
contrario no resultarfa un universo monadolégico, 3) la constitucién del Otro
debe corresponder a la autoconstitucién del Otro para asegurar su validez; 4)
los sujetos deben constituir un mundo concordante de objetividad para que la
comunicacién sea posible; 5) el mundo constituido debe incluir a cada uno mis-
mo y a los Otros para asegurar su unidad. Finalmente, todas estas afirmaciones
deben ser confirmadas por mi ego trascendental para tener un fundamento real.
El andlisis husserliano de la intersubjetividad, que Iribarne detalla en la obra de
referencia, aspira a justificar cada una de estas exigencias (ibid., 13).

Iribarne destaca los esfuerzos de Husserl por realizar esta tarea, que sélo la
ética permite realizar, puesto que ella “es la ruina del solipsismo, la rehabilita-
cién de un esencial ser-con” (ibid., 11). Husserl intenta “eludir la prisién del
‘yo pienso’”, sin abandonar el contexto trascendental, ya que “toda validez debe
proceder de la dindmica inmanente al sujeto, pero toda subjetividad constituida
debe, para ser tal, estar avalada por el Otro, ser con-validada” (i6id., 13). Es la
conciencia trascendental la que constituye la objetividad, que es esencialmente

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madlrid



JULIA IRIBARNE: HACIA UNA ETICA TRASCENDENTAL 1 71

universal e intersubjetiva. Para Husserl, agrega Iribarne en la traduccién alemana
de su obra, “toda validez debe provenir de la dindmica inmanente de la consti-
tucién del sentido por parte del sujeto, pero toda subjetividad constituida, para
ser tal, debe encontrar su conformacién en el otro” (1994, 17). Iribarne no deja
de destacar, empero, que si la consciencia transcendental puesta al descubierto
en reducciones sucesivas, es decir, el ‘yo' puro que ha sido iluminado en niveles
sucesivamente superiores de abstraccidn, es la tinica zona de fundamentacién
radical de la cognicién, entonces el lugar de la dacién del otro debe encontrarse
dentro de los limites de este ‘yo’ (ibid.). Iribarne concluye, por lo tanto, que la
unidad que caracteriza los andlisis husserlianos sobre la intersubjetividad estd
basada en la pertenencia de todos los niveles al campo trascendental. Este campo
se evidencia en el tiempo intersubjetivo, sobre cuyas bases “yo y nosotros se entre-
lazan mutualmente”: “Llevo los otros en m{”, ésta es para Iribarne la afirmacién
de validez universal clave de la fenomenologia husserliana (76id., 195).

Esa experiencia del otro equivale, como senala Javier San Martin, a la “apari-
cién o descubrimiento de la intersubjetividad trascendental”. Para ello, continda
este autor, se debe ampliar la “reduccién fenomenoldgica trascendental a una
reduccién fenomenoldgica intersubjetiva” (cf. Hua I, 236), gracias a la cual el
otro se revela “como otro trascendental”. Si bien Iribarne no habla de “reduccién
intersubjetiva’, si se explaya sobre la doble reduccién (1987, 45, 47, 51, 53-57,
etc.). Al caracterizar la trascendentalidad de los otros a partir de las experiencias
propias de los otros — llevamos a los otros en nosotros mismos — Iribarne mues-
tra que la reduccién intersubjetiva pone al Otro como Otro trascendental (San
Martin 2015, 298). Al respecto, en el prologo al libro de Iribarne Edmund Hus-
serl. La fenomenologia como monadologia (2002), Walton esclarece esta cuestién:

Asi, la legitimacién de la condicién trascendental del otro no reside en
su propia reduccidén trascendental, que bien podria no ser efectuada por
él, sino en esa reduccion mia “en” el otro que es posible porque la empatia
admite también el procedimiento de la doble reduccién. Con otras palabras,
la explicitacién de las implicaciones intencionales de la propia vida del ego
nos lleva mis alld de ella, y pone de manifiesto el mayor alcance de la vida
trascendental al convertir la reduccién egoldgica en una reduccién intersub-
jetiva (Walton 2002, 13).

Es por ello que la segunda reduccién, la reduccién intersubjetiva, no implica
una vivencia de mi propio curso, sino una inherente a otro curso, a otro yo que
es un yo del Otro trascendental del mismo modo que mi yo pasado: Ambos son

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid



72 | IRENE MONICA BREUER

puestos al descubierto por medio de una reflexién ‘en’ la empatia (ibid.). Sin
embargo, a nuestro parecer, en la medida en que Iribarne comprende la epojé
como una reduccién a la esfera de evidencia propia del ego, se deja de reconocer
en forma cabal la trascendentalidad del Otro, es decir, su prioridad constitutiva
no sélo en el nivel pre-objetivo del comportamiento corporal, sino también en el
nivel de la vida espiritual objetivada. Como Husserl destaca, “el Otro es el primer
ser humano, no yo” (Hua XIV, 418, 402). Estamos originalmente unidos en una
comunidad de pulsiones en la manera de un “entrelazamiento intencional” (Hua
XYV, 366). Husserl entiende a esta esfera como “radicalmente pre-egoica’, ya que
pertenece al estrato inferior de la “pasividad exenta de ego” (ibid., 595), es decir,
a la esfera del ‘yo’ anterior a la constitucién de un si mismo. Por consiguiente,
una unificacién del si mismo y del Otro tiene lugar en un nivel que es previo a
la empatia reciproca. Como lo expresa Husserl:

El otro es para si de la misma manera, pero su para si es al mismo tiempo
mi para-mi, en la forma de mi potencialidad de la apresentacién. Pero ¢l
mismo esta apresentado en mi y yo en él. Llevo a los Otros en mi en tanto
apresentados en su mismidad y a ser apresentados y en tanto soy yo mismo
llevado por los Otros. [...]. La co-presencia de los Otros es inseparable de
mi en mi en mi presentificacién de mi mismo viviente, y esta co-presencia
de los Otros es fundante del presente del mundo (Hua Mat. VIII, 56s.).

La “interioridad de ser uno para el otro” en tanto entrelazamiento inten-
cional es “el hecho primordial metafisico, es el entrelazamiento de lo absoluto”
(Hua XV, 366). Husserl agrega que cada uno encuentra al Otro como un Otro
distinto con sus propias capacidades, pero “intencionalmente en si mismo y
‘en relacién’ al mismo mundo” (ibid.). El término “metafisico”, aplicado a lo
“absoluto” significa que el ‘yo’ es un “ser absoluto”, y que estd referido a un
universo de “co-yoes trascendentales” (ibid., 370). Este reconocimiento de una
esfera pre-egoica, en donde cada uno es para si mismo y portador de los Otros
implica que no puedo ser quien soy sin los Otros que existen para mi, a la vez
que estos Otros no pueden serlo sin mi, puesto que “la inclusién intencional es
la necesidad de la coexistencia trascendental” (i6id.). Las reflexiones husserlianas
sobre la coexistencia de seres distintos que llevan a su/s Otro/s en si mismos dejan
claro, a diferencia de lo afirmado por Iribarne, que el ego propio no posee una
prioridad constitutiva. Por consiguiente, la reduccién egoldgica que justifica su
concepcién de la fenomenologia trascendental como monadologia demuestra ser
s6lo el primer paso hacia la reduccién intersubjetiva. En realidad, la reduccién
intersubjetiva quiebra con la monadologia concebida como centrada en el propio

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madlrid



JULIA IRIBARNE: HACIA UNA ETICA TRASCENDENTAL | 73

ego constituyente de una pluralidad de egos en comunién. En conclusién, a pesar
de este problema, el mérito de La intersubjetividad en Edmund Husserl es haber
puesto de relieve el “gran giro” efectuado por el pensamiento de Husserl, “la elu-
cidacién de la intersubjetividad”, y haberlo localizado en la esfera trascendental
(2002, 196; cf. Walton 2015, 381).

4. Fenomenologia y monadologia — Hacia una ética trascendental I:
la igualdad trascendental

Iribarne reconoce una intersubjetividad originaria que quiebra con la subjeti-
vidad monadoldgica reducida a la esfera del ego propio en su articulo “Edmund
Husserl. La fenomenologia como monadologia” (1985). En él, intersubjetividad
y libertad convergen en la ética: Iribarne anticipa los temas de sus posteriores
reflexiones, desarrollando un “enfoque genético”, en el cual la explicitacién de
la experiencia del otro es presentada segtin tres momentos, que aluden a los
estratos del dmbito trascendental y que comprenden “lo constituido, su historia
y su protohistoria™: 1) una “monadologia idealista”, donde la aprehensién de una
comunidad monddica compuesta de polos-yo estd orientada hacia un tnico y
mismo mundo; 2) una “monadologia social”, donde los yo-seres humanos con-
cretos con sus habitualidades, se desvelan reciprocamente en la comunicacidn;
finalmente, 3) una “monadologia pre-reflexiva” que concierne a la protohistoria
del ego reflexivo. Esta elaboracién de la expresién husserliana “las ménadas tie-
nen ventanas” no sélo permite entender al ego aislado como un recurso metddi-
co, sino que fundamentalmente justifica la interpretacion de la fenomenologia
como monadologia, que es “el resultado” de “la explicitacién de la experiencia
del otro” (1985, 75), ya que en Husserl se asiste “a la identificacién [...] de lo
egoldgico con lo intersubjetivo (ibid., n.14).

Esta ética intersubjetiva que requiere un entrelazamiento de ménadas en
una coexistencia armoniosa estd basada en el reconocimiento de una “igualdad
radical” entre ellas, un concepto en torno del cual gira el tratamiento de los
problemas desarrollados en su Edmund Husserl. La fenomenologia como mona-
dologia (Buenos Aires, 2002). Como destaca Walton, el aporte original de esta
obra es su propuesta de fundamentacién de una ética transcendental a partir
de la igualdad como el sentido propio de las operaciones trascendentales que
hacen posible la experiencia del otro (Walton 2015, 381). Al respecto, Iribarne
afirma que el sentido de la estructura de la conciencia configurante del mundo,

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid



74 | IRENE MONICA BREUER

es decir, de las operaciones trascendentales constitutivas, es “la afirmacién de la
reciproca igualdad” (Iribarne 2002, 427). Esta “igualdad trascendental” (ibid.)
se evidencia en la experiencia singularizadora del otro ser humano, por cuan-
to, “originariamente, radicalmente, lo sé igual a mi” (ibid., 429). La “igualdad
radical” es la “condicién de posibilidad de la constitucién del Otro”, ella nos
proporciona la certidumbre de que “el Otro, la Otra, es mi par”: ésta es la base de
la comprensién de nuestro préjimo. Esta “igualdad radical” tiene su origen en el
dmbito de la constitucién trascendental, donde se descubre “mi entretejimiento
igualitario con los Otros”, sin los cuales no podrian concebirse ni el mundo ni la
objetividad. Los seres humanos nos constituimos reciprocamente como préjimos
“porque la estructura misma de las operaciones que permiten captar el sentido de eso
que somos los unos para los otros es el de la igualdad’ (ibid., 430). Esta “igualdad
trascendental” se evidencia en los rasgos existenciales que compartimos, como
el ser “arrojado” en determinadas circunstancias, el ser responsables del ser que
vamos siendo, y fundamentalmente en “nuestra posibilidad de crecimiento en

la dimensién de la libertad” (7bid., 430s.).

El hombre no nace libre, liberarse es su tarea, es decir, ser capaz de decidir
libremente las normas a las que sometemos nuestra libertad, cuya expresién es
“nuestra reciproca diferenciacién”: “El derecho a llegar a ser diferentes” es otra
forma radical derivada de la igualdad trascendental (ibid., 431). Una vez realizada
la “primera inmersién solipsista” de cada uno respecto de su consciencia, para
acceder a sus vivencias personales en relacion con su propio ser, el solipsismo “se
quebranta” gracias a la irrupcién del “fenémeno radical de entrelazamiento con
los Otros, los pares” (ibid., 432). Por la “fuerza de la posicién de igualdad”, sin la
cual no serfamos capaces de concebirnos los unos a los otros, sabemos que somos
solidarios con nuestra vida y, fundamentalmente, respecto de los seres humanos,
“sujetos de esperanza’, proyectados a nuestro futuro. Cuando se fuerza la igual-
dad originaria que fundamenta la solidaridad, y se instala la contradiccién en la
consciencia constitutiva y configuradora del mundo, se “instituye la violencia”:
“El es igual a mi, pero derechos sélo tengo yo, o sea que él, que es igual a mi
mismo al mismo tiempo no es igual a mi” (ibid.). La comprensién del mundo ya
no compromete mi solidaridad con el préjimo. En consecuencia, la violencia no
s6lo “contradice el sentido y funcionamiento de la intersubjetividad, sino que
desrealiza su simbolizacién mediada por el pronombre ‘nosotros’ [...]. El Otro
ser humano, mi préjimo, no es mi préjimo” (ibid., 433). Iribarne destaca que
“la mds radical forma de violencia”, es “la violencia hecha a la coberencia de mi
conciencia’, que se origina en “la conviccién de que el Otro, la Otra, no es igual
a mi”: Esta ruptura de la unidad y coherencia de la conciencia consigo misma

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madlrid



JULIA IRIBARNE: HACIA UNA ETICA TRASCENDENTAL | 75

es la “clave de béveda” de todas las formas de violencia, ella rompe con “el fac-
tum radical de que el Otro es ‘mi par’” (ibid., 434). Como destaca Iribarne, el
nacimiento de nuestra capacidad configuradora de mundo no coincide ni con
el nacimiento de la solidaridad ni con el nacimiento del espiritu, sino con el
momento en que el ser humano acepta que “la igualdad, que es condicién de su
comprensién del préjimo, rija la organizacion del mundo que configura” (ibid.).
En su concusién, Iribarne enfatiza que

como sujetos trascendentales tenemos la capacidad desarrollada de con-
figurar significativamente el mundo a partir de lo dado. Parte de eso ‘dado’
es la solidaridad que cada uno vivencia respecto de si mismo, su igualdad
respecto de los demds y su reverso: el derecho de cada préjimo a ser solidario
consigo mismo (ibid., 435).

En consecuencia, la fractura de la igualdad trascendental, que equivale a “la
instauracién de la desigualdad entre los hombres” es para Iribarne “el acto més
originario de violencia y el acto mds elemental de inmoralidad” (ibid.). Este
lacido andlisis nos revela que el reconocimiento de la igualdad trascendental
entre los seres humanos es el primer acto instaurador de la ética trascendental.

A la luz de estas consideraciones éticas, se hace evidente la importancia del
andlisis detallado de los esfuerzos realizados por la fenomenologia husserliana
para superar el aislamiento de la ménada leibniziana, que Iribarne desarrolla a
lo largo del libro: las arduas elaboraciones de Husserl con el objetivo de abrir
ventanas a la ménada leibniziana, el otorgamiento de una referencia comin a
las ménadas al mundo, que, en Husserl, implica la constitucién por parte de la
subjetividad trascendental, y, por Gltimo, la orientacién de las ménadas hacia
un relos ideal, que en Leibniz asume el carcter de una repiblica del espiritu.
Iribarne se detiene en aspectos fundamentales de la fenomenologia husserliana
como la sintesis pasiva, la constitucion de la identidad a partir de la génesis del
yo en el fluir temporal originario, la intencionalidad instintiva, la comunidad
del amor, temas a los cuales Husserl se dedicé una vez realizado el giro a hacia
una fenomenologia genética, como sefiala Walton en el iluminador prélogo a
la obra (2002, 20, cf. 2015, 381). Al respecto enfatiza que la importancia y la
originalidad del pensamiento husserliano respecto de otras filosofias trascenden-
tales reside en “la estructura y la vigencia del funcionamiento instintivo”, que se
lleva a cabo en el dmbito trascendental, a partir del cual se configura el mundo

y la intersubjetividad (Iribarne 2002., 129).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid



76 | IRENE MONICA BREUER

Iribarne analiza el funcionamiento de la sintesis pasiva como la condicién
de posibilidad de la identidad personal, y sefala el surgimiento del yo personal
como libre, siendo clave para este desarrollo el concepto de ‘autorregulacién’. Al
examinar la ipseidad en relacién con la memoria y el olvido, Iribarne confronta
la posicién husserliana con las de H. Bergson y de M. Proust, posiciones que
coinciden en la concepcién de la memoria como “condicién sine que non para
el desarrollo de la identidad personal” (ibid., 152). Asimismo, pone de relieve
que “la recurrencia de habitualidades serfa una forma de memoria” (i6id., 135),
habitualidades que pueden integrarse en un todo armonioso de las ménadas. A
este horizonte no le es ajeno el ejercicio de la libertad, que se manifiesta en la
“creacién de si mismo por si mismo”, tema que Iribarne analiza en la experiencia
empdtica en la fenomenologia husserliana, y el ‘ser-con’ en la obra de M. Heide-
ggery J.P. Sartre. La libertad se manifiesta ademds en el hecho de que si bien la
herencia y la intersubjetividad influyen en la constitucién del ego, la “separacion
del ego” no sélo permite su recreacién sino ademds posibilita los cambios y la
evolucidn histérica de la humanidad (:i6id., 167). Enlazando estos tltimos temas,
Iribarne se dedica a la cuestién de las relaciones entre teoria y praxis dentro de
una concepcién de la razén que es unificadora, por un lado de la funcién prictica
de la teorfa y por el otro, de la ética como funcién préctica de la teoria.

Los puntos centrales de la monadologia son, para Iribarne, la comunidad
ética y la idea-Dios, los cuales contribuyen a elucidar las implicaciones de la
filosoffa préctica de Husserl. En lo que concierne a la ética, el primer tema tra-
tado es la libertad en sus manifestaciones, alcances y limites, un tema clave de
su pensamiento. Sus andlisis culminan en la interrelacién “creatividad-auténtica
humanidad” que se realiza en la accién auténtica, la de la razdn, que “se muestra
en el ejercicio de la personalidad creadora y el reconocimiento universal de lo
humano en el hombre”, accién que se actualiza en el entretejimiento del indivi-
duo y la comunidad (6id., 229). Subyace a estos estudios la conviccién de que
la libertad verdadera sélo es posible en tanto el ser humano es miembro de una
comunidad ética, constituida como comunidad universal, conducida por una
“voluntad responsable” que, articulando las pluralidades, aspira a “realizar el ‘todo
de las ménadas’ segtn la universalidad de la razén” (ibid.).

La naturaleza teleoldgica de la ética ocupa, por consiguiente, un lugar desta-
cado en los andlisis de Iribarne. Por un lado, la ética se orienta a la constitucién
de una comunidad universal, por el otro, la teleologia proporciona el marco
referencial para los problemas del valor, la persona moral y su entrelazamien-
to intersubjetivo, donde, en base a la interpretacién de areté como excelencia,

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madlrid



JULIA IRIBARNE: HACIA UNA ETICA TRASCENDENTAL 1 77

Iribarne aborda nuevamente el tema que recorre toda su obra, el del sentido de la
vida: la busqueda de una coherencia de la razén cada vez mds perfecta no agota
el sentido de la concepcién de la arezé en Husserl, sino que abarca la responsabi-
lidad por si mismo que es inseparable de la responsabilidad por el Otro, siendo
el “amor ético o universal” una “intencién de cuno universal” (ibid., 257), que
guia la actualizacion del todo de las ménadas. La comunitarizacion en el amor
y en la responsabilidad mutuas estdn dirigidas a la idea de Dios “como limite
absoluto” de una “entelequia divina”.

La fenomenologia trascendental, afirma Iribarne, aspira a “la creacién de un
Gorteswelt, el mundo de una persona divina de orden superior mediante el amor
universal ético”, proceso que conduce al cumplimiento de fines sometidos a “lo
absolutamente debido” (ibid., 258), proceso al cual no es ajeno el estado en tanto
momento del desarrollo de las ménadas hacia el cumplimiento del zelos ideal. La
entelequia divina que se realiza en la comunidad del amor y la responsabilidad
resulta el zelos de la persona moral, proceso en el que se resume el sentido de la
vida. Iribarne subraya la gran importancia que adquiere para Husserl una filosofia
segunda o metafisica preocupada por la facticidad y el acceso a lo divino y analiza
sus desarrollos ulteriores, como los de M. Henry, ].-L. Marion y ]J.-L Chrétien.
La parte final del libro se detiene en la cuestién de la organizacién perceptiva en
la génesis trascendental y su articulacién de la experiencia en el comportamien-
to del nifio autista, para mostrar cémo se altera el proceso de adquisicién de
habitualidades. Otro tema es el de los suefios, que es examinado en referencia a
Husserl y a las concepciones de J. Hering y T. Conrad a la luz de las reflexiones
de H.R. Sepp. El anilisis se extiende a los aportes de la psicologfa profunda de
L. Binswanger y a los de la literatura en M. Zambrano.

El libro cierra con una original propuesta: la razén de ser de la conciencia
solidaria es aquella que configura a los Otros y al mundo en concordancia con
el sentido trascendental de las operaciones constitutivas, cuya “expresién exis-
tencial” es la “igualdad trascendental” entre los seres humanos (ibid., 33). Como
se detalla al comienzo del apartado, la revelacién del Otro se manifiesta como
igualdad entre el propio ser y el de los Otros, una igualdad radical, vivida y
reconocida como fundamento de una ética trascendental.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid



78 | IRENE MONICA BREUER

5. El sentido de la vida en la imbricacion de la esperanza, la finitud
y la muerte

Finalmente, los temas de la esperanza, la finitud y la muerte se imbrican
en su libro En torno al sentido de la vida. Ensayos fenomenoldgico-existenciales
(Morelia, 2012). A través de esta meditacién sobre la vida asistimos a un bello
e iluminador andlisis de la existencia humana. Es un libro sobre la vida huma-
na, y nos invoca a sentirnos involucrados “en la didfana descripcién de sus
pulsaciones, sus incertidumbres y riesgos, de las oportunidades para conferirle
o encontrar su sentido, y, por tanto, de vivir con posibles certezas salvadoras”,
como destaca Walton (2015, 383). Los temas mencionados, en la pluma de
Husserl y Borges, ocupan un lugar privilegiado en esta obra, en la cual nos
detendremos mds extensamente por ser la dltima y por la relevancia ética de las
cuestiones tratadas. Los andlisis filos6ficos abarcan otras multiples cuestiones
suscitadas por grandes pensadores de la literatura contempordnea como Bor-
ges, Pessoa, Garcia Mdrquez, Gabriel Marcel, Sartre, Bloch, Becket, Vallejo y
Unamuno, en cuya obra Iribarne muestra cémo los temas de la fenomenologia
han sido elaborados por la literatura. Estos andlisis se enriquecen con alusiones
a textos religiosos de la antigua Mesopotamia y de Egipto, del hinduismo, del
budismo y de la tradicién judeocristiana, y con ejemplos extraidos de la cine-
matografia. A la reflexién sobre estos temas “subyace”, como senala la autora
en la “Introduccién”, “la cuestién sobre el sentido de la vida” (Iribarne 2012,
14), al que dedica el tltimo capitulo de la obra. La pregunta por el sentido de
la vida es indudablemente, la més radical de las preguntas, la que, a nuestro
entender, subyace a toda reflexién filos6fica sobre la finitud de nuestra exis-
tencia.

Iribarne recurre a Husserl para destacar lo imaginario y el presente vivido
en la vigilia del kairds ante una autorrenovacién de calidad irrepetible, la aspi-
racién a la felicidad y la lucha contra el destino para resaltar la Einmaligkeit o
singularidad de la vida que vivimos, en la creencia de que es el conjunto de la
vida misma lo que nos permite dar sentido a la propia vida. Iribarne pone un
énfasis especial en el andlisis del tiempo y en las configuraciones o concreciones
de nuestro modo de ser tiempo y en la forma de nuestro ser temporal que vive
el pasado decantado en forma de herencia, en la vigilia del kairds, y el futuro
como apertura que posibilita la creatividad (i6id., 71). Mientras el término
‘herencia’ designa una tradicién intersubjetivamente trasmitida, el concepto
de ‘kairds’ revela un ‘momento oportuno’ en relacién con la decisién de poner

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madlrid



JULIA IRIBARNE: HACIA UNA ETICA TRASCENDENTAL I 79

en marcha una accidn, si bien Iribarne reconoce que nuestras limitaciones en
cuanto a la capacidad de leer correctamente las circunstancias presentes y a
la posibilidad de prever todas las variables vinculadas a nuestra accién en el
futuro. La orientacién hacia el futuro se une a la conciencia imaginativa de la
posibilidad de mejorar o superar las dificultades presentes para apuntar hacia la
produccién de algo nuevo (ibid., 71-82). Destaca el andlisis de la mortalidad
del ser humano y la inmortalidad del sujeto trascendental, la aspiracién a la
felicidad y la lucha contra el destino que se opone, y la creencia en un sentido
del todo de la vida que permite rescatar el sentido de la vida propia, tema al
que nos dedicamos en el siguiente apartado.

Los rasgos esenciales de la existencia humana, la temporalidad de la con-
ciencia, los suefios como producto constituido, la cuestién de la identidad
personal, el sistema de valores, la memoria, la tradicién, la vocacién individual
y hasta el entretejimiento subjetivo, se hallan presentes en la obra de Borges,
a la que Iribarne somete a la mirada fenomenoldgica: la constitucién husser-
liana del mundo como “una accidn reciproca” entre el sujeto que constituye el
mundo y el mundo que revierte sobre él (76id., 23), la estructura temporal de
la consciencia como un fluir temporal inspirada en Herdclito, la capacidad de
reflexién de la consciencia con el tema del espejo que evocan la cuestién de la
identidad personal, del yo constituyente y del yo constituido, de la memoria,
del cuerpo vivido, la sedimentacién de las habitualidades y la instauracién de
valoraciones con la constitucién de una nueva identidad en los personajes,
el perspectivismo con la obra de Dante y Cervantes, fenémeno que implica
que, estando algunas perspectivas vedadas a nosotros, el reconocimiento de
quiénes hemos sido y el sentido de nuestra vida s6lo se nos revelan en la hora
de nuestra muerte, la tradicién, la trama intersubjetiva y la memoria, con la
particularidad del criollismo y la posibilidad de la transformacién imaginaria
de si mismo. Borges es valorado no por sus seguridades sino justamente por
sus incertidumbres respecto de la identidad personal y el sentido de la vida,
que se hallan reconciliados en “la sospecha de una memoria universal”, lo que
nos permite, a Borges y a sus lectores, dar gracias por el ser inagotable de la

poesia (ibid., 48).

La finitud es examinada en una reflexién del modo en que “la experiencia
de los propios limites ‘refluye’ sobre cada vida”, es decir, cémo ella obra sobre
nuestro modo de vivirla (ibid., 133s.). Guia estas reflexiones la idea de que
es la conciencia de nuestra finitud, la que vuelve nuestros dias preciosos; es la
experiencia de finitud y no la de omnipotencia, la que caracteriza la experiencia

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid



80 | IRENE MONICA BREUER

humana. La cuestién es analizada a la luz del tema de la existencia dirigi-
da hacia la muerte segin Heidegger, y también en referencia a Sartre, quien
entiende esta experiencia como “facticidad”. Su sentido se vincula a aquello que
no podemos modificar ni suprimir, como la corporalidad, el pasado que tiene
“la solidez de los definitivo ‘a nuestras espaldas’, y la libertad, que implica la
necesidad de elegir permanentemente nuestro ser (ibid., 140). Iribarne también
alude a los andlisis de Fink sobre los fenémenos “fundamentales” de la exis-
tencia en los que se manifiesta la finitud como la muerte, el amor, la lucha, el
trabajo y el juego, a los que Iribarne anade los fenémenos del conocimiento y
la comunicacién, los cuales no agotan el espectro de experiencias posibles de la
finitud (ibid., 141-143). Al respecto destaca que no es dificil sefialar los limites
del conocimiento haciéndose eco de una frase de Einstein, que nos conmina
a reconocerlos, so pena de ponernos “en ridiculo con los dioses” (ibid., 142).

Asimismo, la comunicacién es limitada, pues depende del horizonte del
sentido del otro, lo que solo permite un acceso restringido a la fuente incons-
ciente de la que abrevan nuestras convicciones y nuestros actos. Estas reflexio-
nes cierran con la pregunta por el sentido de la vida humana. Por un lado, el
sentido de la finitud es doble: “la vida es esza vez” a la vez que “nadie puede
vivir mi vida por mi. Mi vida es la mfa. En esta cuestién no hay duplicados”
(ibid., 144); por el otro, la realizacién de nuestra propia mismidad sélo llega
a cumplirse en la medida en que nos entregamos a “la creacién de una obra
o a la solidaria responsabilidad por los demds” (ibid., 145), temas que mds
adelante Iribarne profundiza al concebirlos bajo la paradoja del ‘centramiento
descentrado’. Iribarne senala, ademds, que, siendo la vida de cada uno irrepe-
tible y corriendo el peligro de perderse, surge en ella un “reclamo” similar a
“una exigencia de rescate o salvacién”: Se trata de asumir lo que nos es dado,
“asumir el sentido, salvar la vida” (ibid., 146) y “descubrir el sentido irrepeti-
ble de cada vida personal” (ibid., 147). Aun cuando empunemos la vida con
seriedad, esforzdndonos por hacer frente a las circunstancias adversas, y seamos
conscientes de nuestra finitud, podemos reir ante este hecho, en una “reafir-
macién de la vida” como “gesto de confianza frente al misterio” (ibid., 148).

Se trata pues, de una confianza que se fundamenta en la esperanza. Iribarne
subraya que el Eclesiastés ya expresa la mirada desconsolada del ser humano
frente a los avatares de la vida, y se pregunta por la posibilidad de mantener
una actitud esperanzada (bid., 98s.). La autora se ocupa de delimitar esta
actitud frente a otras, como la del optimista, la del deseo y del anhelo. Se
refiere particularmente al contraste entre la “actitud desesperanzada”, que se

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madlrid



JULIA IRIBARNE: HACIA UNA ETICA TRASCENDENTAL I 81

manifiesta en un desencanto, una suerte de derrota existencial, y la “actitud de
desesperacién”, que alude al estado emocional de quien se siente acorralado
por determinadas circunstancias, como la pérdida de un ser querido o un fra-
caso econémico o profesional. Mientras la desesperacién provoca reacciones, a
menudo desmesuradas, ante estas situaciones, la desesperanza, por el contrario,
no conduce a la accién, sino que, en ella, desaparece toda referencia al futu-
ro, pues el desesperanzado ha perdido la razén de ser, el mundo no convoca,
su entorno, el préjimo y las cosas del mundo le resultan indiferentes, pues
desaparecen los signos vitales que lo llevan a comprometerse con ellos. Ya no
hay “intencién de planificacién de cada dia”, el sujeto se segrega, no sélo del
mundo, sino de si mismo también.

Ante esta desesperanza, ante la ausencia de valor y sentido, solo subsiste
“la espera desinteresada de la nada”, la espera de la muerte (ibid., 102). Ante
esta desesperanza, la esperanza nace cuando surge algo nuevo en el curso de los
acontecimientos o en nuestras circunstancias que es ajeno a la propia voluntad.
A pesar de que la confianza comparte con el deseo el cardcter de ser un llamado
hacia la realizacién de su objeto, el objeto del deseo compromete el ejercicio
de nuestra voluntad y de nuestra accién, mientras que la esperanza implica
mantener una radical humildad y una confianza bisica porque la esperanza estd
rodeada de incertidumbres y de factores ajenos a nuestro control. La actitud
esperanzada entrafa confianza y entrega al futuro, por lo que se produce una
cierta “refluencia” del futuro intencionado sobre el presente, llevando al con-
secuente reconocimiento de la finitud de nuestros dias a la vez que iluminando
y convirtiendo en preciosos los dias de nuestra vida (ibid., 103-105).

Iribarne delimita una “dimensién mundana” de una “dimensién transcen-
dente de la esperanza” (ibid., 105). En el primer caso se trata de un enfoque del
futuro en que las caracteristicas negativas de nuestro mundo se transforman en
favorables. Esta forma de esperanza tiene un alcance variado. La proyeccién
menor concierne al dmbito en que se desarrollan nuestras acciones. Asumimos
nuestras limitaciones, reconocemos nuestra capacidad restringida de modificar
nuestras circunstancias concretas, y esto nos lleva a reflexionar sobre la mejor
orientaciéon de nuestra accidon y sobre la meta ideal a las que se tiende, lo cual
nos lleva a alentar esperanzas. Esta direccién futura nos enfrenta a “una de las
preguntas del ser mds radicales e inevitables: es la pregunta por el sentido de
nuestra vida y de ese todo en que nuestra vida se halla inmersa” (ibid., 1006).
Cuando esta pregunta se orienta a lo inmanente al mundo, la respuesta se
halla en la vida comunitaria, que es experimentada con un valor propio y en

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid



82 | IRENE MONICA BREUER

la esperanza en un mundo mejor. Mientras que en la dimensién mundana
subyace una esperanza en el devenir futuro en paz de la humanidad, donde
la dignidad humana sea universalmente reconocida, en la dimensién de tras-
cendencia se vislumbra un sentido mds abarcador, que incumbe a nuestro ser
y al misterio. Frente a la comprobacién de la finitud de la vida, se afirma la
esperanza de un no-fin, el deseo de eternidad. Cuando no se concibe un alma
inmortal, la memoria se presenta como posibilidad de escapar a la aniquilacién
absoluta (ibid., 188s.). La esperanza escatoldgica o de un no-fin es un “don”,
porque no resulta de la propia voluntad ni responde a 6rdenes ajenas (ibid.,

109).

Siguiendo a Marcel, se suman dos condiciones esenciales de la esperanza:
una condicién profética porque implica una referencia a ’lo que debe ser’, y una
condicién salvadora, que remite a una misteriosa eficacia contraria a aquella de
las armas y que se asimila a un milagro. La expresién trascendente de la espe-
ranza se manifiesta en una confianza bésica y en una “esperanza de pertenencia
a un todo de sentido que nos desborda, nos precede y nos contiene”, y, agrega
Iribarne, “al que serfa maravilloso volver algtin dia” (ibid., 116). Tal vez sea
éste un ideal inalcanzable; en las posiciones de Scheler y Unamuno Iribarne
encuentra meditaciones sobre la esperanza y el rol que le cabe a la filosoffa:
“la filosofia, por su parte, considera la cuestién como metafisica y aunque no
logre dar respuestas definitivas tiene el derecho de sostener el tema en forma
de preguntas” (ibid., 161). La metafisica es teologia, por lo que la idea de
inmortalidad es una cuestién de creencia y no de intuicién, como lo sostiene
Scheler; aun cuando se pretenda con Unamuno la resurreccién de su cuerpo
o alma y la persistencia de la memoria, esto no quita que el entrelazamiento
de la vida, la esperanza y la razdn sean testigo de pretensiones que desafian la
racionalidad y se acercan al mito (ibid., 165s.).

La muerte nos recuerda nuestra finitud y el valor de la vida. Es por ello que
“una meditacién sobre la muerte es el reverso de una meditacién sobre la vida.
Sélo lo que ha vivido puede morir” (ibid., 151). Iribarne se detiene en algunas
experiencias que se relacionan con ella. Estamos sometidos a una pérdida de
energfa vital, y sentirse abandonados por ella nos hace pensar en la proximidad
de la muerte. Se trata de “una experiencia significativa como anticipadora de la
propia muerte” (ibid., 153). Si la vitalidad decae por debajo de un cierto nivel,
ya sea por enfermedad, tristeza, desesperacién, nos embarga la experiencia de
un deslizarse hacia la muerte, que se siente como una entrega al cansancio y
a una expectativa de alivio. Bajo estos estados de 4dnimo se experimenta una

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madlrid



JULIA IRIBARNE: HACIA UNA ETICA TRASCENDENTAL | 83

“relacién amistosa” con la muerte (ibid.). Otra experiencia que nos revela el
sentimiento de la muerte es la experiencia de no ser amado por nadie ni ser
necesario para nadie. Se abre “un desierto de afectos”, y quedamos embargados
por una situacion sin signos positivos ni negativos, es decir, en una monotonia
donde se disuelven todos los afectos y por ende, nosotros mismos.

Nuestra experiencia de la muerte se relaciona también con la muerte del
otro, cuya ausencia se percibe. Se la percibe como un “aniquilamiento de
nuestra expectativa anticipante de su presencia’, en los objetos que nos recuer-
dan su ausencia (ibid., 154). Por lo tanto, si bien la experiencia originaria
efectiva de la propia muerte es imposible, vivimos otras que se convierten
en una “pseudoinstitucion originaria” de ella (6id., 156). Iribarne concluye
que “el ser humano maduro y experimentado puede reconciliarse con la idea
de su muerte” ya que “vivir en paz” con la muerte que hemos aceptado es “la
manera humana de morir”: “Vivir es llevar a cabo una tarea, dar respuesta a un
llamado; habiéndola llevado a cabo, querriamos partir hacia algo diferente y
no seguir viviendo interminablemente del mismo modo o empezar de nuevo”
(ibid., 158). Iribarne aboga por una aceptacién pacifica de la muerte, y destaca
la respuesta de Husserl a la antinomia desgarradora entre la necesidad de morir
y la voluntad de persistir, que se resuelve en la creencia:

Sélo puedo tener fuerzas en la creencia en un mundo pleno de sentido,
en un mundo que alcanza el sentido a partir de nosotros y que, a pesar de
todas las irrupciones del sinsentido, alcanza sentido mediante la fuerza que
supera [obstdculos] en la comunidad de los hombres de buena voluntad, de
tal modo que nuestra fuerza es ‘fuerza de Dios’ (ibid., 182 en traduccién

de Iribarne, cf. Hua XLII, 406).

En estas lineas es posible constatar la inevitable oposicidn entre la esperanza
de persistir y el temor a desaparecer. Es posible que la mejor respuesta para
vivir sin obviar el factum de la propia muerte sea, tal como lo sostiene Iribarne
siguiendo a Husserl, la “creencia en el sentido del todo (Iribarne 2012, 182),
que no es sino la creencia en el sentido de la vida.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid



84 | IRENE MONICA BREUER

6. Hacia una ética trascendental 1I: el sentido ético de la vida a
través de la paradoja del ‘centramiento descentrado’

En la misma obra, £n torno al sentido de la vida, Iribarne retoma a Husserl
para responder a la pregunta por el sentido de la vida, tomando como referen-
cia sus textos para la revista japonesa Kaizo. En ellos, considera los rasgos del
mundo y de la persona para la que el mundo es tal, el problema de la confor-
midad consigo mismo, la cuestién de los valores y su relacién con los fines y las
circunstancias que se oponen al predominio del sentido. La cuestién del sentido
se vincula a ciertos conceptos: la finalidad, en cuanto entendemos el sentido
como realizacién que apunta a un desarrollo que le precede, el zelos, como
dimensién ideal que orienta la realizacién del sentido, el valor, pues el sentido
por el que se pregunta es una finalidad, y, por ende, es valioso; la historia y su
potencialidad significante que la marcha de la humanidad ha decantado en el
tiempo (ibid., 234). Estas cuestiones se nuclean en torno a la pregunta acerca
de la correcta actitud del ser humano que aspira a la felicidad, en un mundo
cuyo sentido racional es interferido por las formas de negatividad que Husserl
retne bajo el término ‘destino’ (ibid., 236).

El destino interfiere en la realizacién de proyectos y obras, en las que el
ser humano resume el sentido de la vida: la vulnerabilidad fisica y psiquica
atenta contra la culminacién de proyectos y la busqueda de sentido; el azar, lo
contingente, lo accidental, implican el mismo peligro; el error, puesto que la
repercusién futura de la accidn es imprevisible, lo cual conduce al sinsentido,
lo imprevisible de la naturaleza, todos estos factores conllevan la aniquilacién
de valores y conducen a afirmar el sinsentido de la vida (ibid., 241-244). La
dificultad que se agrega para la afirmacién del sentido de la vida es la imprevi-
sibilidad del futuro, que no es sino su rasgo esencial (ibid., 244). A pesar del
azar y de las circunstancias adversas, el ser humano pleno aspira hacia los valores
superiores, y se eleva hacia una valoracién de la vida desde el punto de vista de
lo mejor, de modo que la vida brinde la satisfaccién mds plena posible. La dicha,
destaca Iribarne, no es la forma de la vida plena, sino la alegria por el triunfo de
lo mejor para todos los que se ama y, en fin, para todos los seres humanos. La
persona cuya accién se orienta siempre hacia lo mejor posible abre su camino

a la vida ética (ibid., 240s.).

Sin embargo, la irracionalidad del destino y del error de conocimiento y
decisién, nos hace dudar de que la vida misma tenga sentido. Frente a este

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madlrid



JULIA IRIBARNE: HACIA UNA ETICA TRASCENDENTAL | 85

hecho, Iribarne se pregunta si tiene sentido la vida ética en busca de lo mejor
posible, en comunidad amorosa y sometimiento al imperativo categérico (ibid.,
241). De la conciencia de la vulnerabilidad de nuestra situacién en el mundo y
cosmos, Iribarne desprende la conclusion, en su interpretacién de la meditacion
husserliana, de que

el amor es una capacidad disposicional propia de los seres humanos;
si se la actualiza en el sentido de la universalizacién ética, el ser humano
encuentra su camino hacia lo superior en la opcién por lo mejor posible,
tal como resulte de su critica racional, para si mismo, para sus préjimos y

para la humanidad (i6id., 249).

La persona cuyos actos estdn siempre orientados hacia lo mejor posible abre
la via a una vida ética (ibid., 240). Aun frente a las calamidades que pueda depa-
rarnos el destino, “el amor y la consecuente compasién y solidaridad respecto
de uno mismo y del otro nos lleva a optar por el comportamiento ético” (ibid.,
249). O bien, en otras palabras: Husserl ha senalado la igualdad trascendental
y existencial de los seres humanos. La grandeza del ser humano se evidencia en
la disposicién de amar y de crear el bien; si bien el ser humano es consciente de
sus propias miserias que le pueden impedir elegir el camino hacia lo mejor, esto
no invalida que el sentido de la vida sea la busqueda del bien. Aun aceptando la
hipétesis de la carencia de sentido de lo cédsmico y de la historia, “el ser humano
realiza su sentido en la asuncién de su responsabilidad” (76id.), una toma de res-
ponsabilidad por el préjimo que se atina a “la exigencia” planteada por Husserl,
de “creer en el sentido del Todo”, pues, sin esta creencia, no tendriamos fuerzas
para conducir la propia vida (ibid.). Se trata de una exigencia autoimpuesta, que,
a nuestro entender, es un Gltimo recurso para afirmar la vida frente a la fuerza

de la adversidad.

Las reflexiones de Iribarne culminan en una concepcion ética a través de la
paradoja del “centramiento descentrado”, la cual constituye el aporte original y
central con el que corona su obra:

El centramiento se manifiesta en el hecho de que la motivacién mds
primordial que subyace a la renovacién de las tomas de posicién y habitua-
lidades de la persona es su preocupacién por la vida como la vida mia, la que
estd a mi cargo. Se trata de la busca de una ‘satisfaccién vital’ que me lleva a
preguntarme por i auténtica existencia, la que me traerfa cierto bienestar

(ibid., 223).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid



86 | IRENE MONICA BREUER

No sélo la experiencia tan radical como el “yo pienso” o la del “yo puedo” impli-
can un grado médximo de centramiento, sino también la experiencia de sentimientos
como la tristeza, la alegria, el dolor, y también la experiencia del deseo, la expectativa
y la frustracién, propios del ser humano, pues en cada caso se trata de experiencias
mias (ibid., 225). La identidad que ha de ser preservada alude a la responsabilidad
consigo mismo. Tal responsabilidad exige a la persona asumir su esencia teleoldgica
y orientarse voluntariamente segtn el zelos, una “vida universal referida a una ‘tarea
vital’ unitaria” que no es sino la preservacién de si mismo (ibid., 224s.). En cuanto
esta responsabilidad compromete la propia libertad y decisidn, se presenta, en prin-
cipio, estrictamente centrada en la propia identidad (i6id., 226). Esta afirmacién de
una identidad personal fundamentalmente centrada, centripeta, es complementada
por la funcién de descentramiento, centrifuga, que alude al cardcter intersubjetivo

de la subjetividad (ibid.).

Esta paradoja estd no sdlo relacionada con el énfasis de Husserl en la profun-
didad y hasta la inevitabilidad de la presencia del otro, quien es responsable por el
reconocimiento del si mismo de cada sujeto (Hua XV; 366, 371), sino también
alude a la relacién amorosa de los amantes que renuncian a su propia voluntad en
aras de la voluntad del otro, es decir, alude a expresiones como “ser-el-uno-con-
el-otro”, “ser-el-uno-para-el-otro”, “ser-el-uno-en-el-otro” y la posibilidad de ser
“el-uno-segtin-el-otro” (ibid., 228). El mantenerse fiel a si mismo implica a la vez
centramiento y descentramiento:

La experiencia en que culmina el centramiento descentrado de la identidad,
que la preservacién de si mismo aspira a conservar, es la persona ética. La per-
sona ética, para ser tal, tiene que ser centrada, debe ser consciente de si misma,
autorregulada y responsable por si misma, sin embargo, esa autorreferencialidad
incluye, esencialmente, descentramiento (ibid., 230).

Esta reflexién ética que articula magistralmente la necesidad de autosuficiencia
y preservacién del si mismo con el reconocimiento de las obligaciones morales para
con el préjimo, nos muestra que el otro participa necesariamente en la constitucién
de mi propia identidad. Esta apelacién a valores y fines éticos demuestra ser una
condicién de posibilidad de una vida auténticamente humana. La aspiracién de la
preservacion de un si mismo que ha asumido el hacerse responsable por los demds,
no es suprimida por las limitaciones externas como guerras, o la degradacién final
del mundo, que afectan la reflexién filoséfica sobre la posible falta de sentido del
mundo y de la vida (7bid., 231). La experiencia en que culmina el centramiento des-
centrado de la identidad, es la “persona ética”: Ella debe “ser consciente de si misma,

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madlrid



JULIA IRIBARNE: HACIA UNA ETICA TRASCENDENTAL | 87

autorregulada y responsable por si misma”, sin embargo, alcanza la “conformidad
consigo misma” Gnicamente en la medida en que aspira a alcanzar los valores éticos
mds altos que no son sino aquellos que lo son para “el préjimo, de jure, para toda

la humanidad” (ibid., 230).

Se trata de una “solidaridad radical que responde al hecho de la universal vul-
nerabilidad humana”, que no es suprimida por las limitaciones, ni por la posible
“carencia de sentido en lo césmico” y en la “historia”, sino por el contrario, es la
tnica base propicia para la convivencia: “El ser humano realiza su sentido en la res-
ponsabilidad” y “se humaniza por la respuesta ética. La vulnerabilidad del otro nos
convoca y el sentido de nuestra propia vida es responder a su llamado” (#bid., 259).
Es por ello que “el sentido de ser de nuestro ser seres humanos es ser centrado-des-
centrados a favor del respeto y la responsabilidad por la dignidad humana del otro”
(ibid.) ala vez que por la propia. Desde este punto de vista, no habrifa una relacién
necesaria entre el sentido final y totalizador de la vida, por una parte, y por otra, la
decisién de cada ser humano de conducir éticamente la propia vida” (ibid., 249).

7. Conclusiones

De la presente exposicién de la recepcién de la fenomenologia y de la antropolo-
gia filoséfica en Argentina se desprende que ésta no fue pasiva, sino critica, resultado
de su insercién en la problemdtica sociocultural propia. Los filésofos han elaborado
en mayor o menor medida una axiologfa de matiz humanista que promueve la
libertad responsable y la voluntad teleoldgica con miras no s6lo a postular, sino a
llevar a la préctica valores espirituales superiores. En este sentido, estas disciplinas
se unen para postular un ideal de humanismo que enfatiza la dimensién personal,
el compromiso social de la prictica filoséfica, y la bisqueda de fundamentos del
saber y la razén, sin descuidar ni la consideracion de las diferentes dimensiones de
la experiencia de la vida comunitaria y cultural ni la funcién militante y critica del
filésofo. Por ello la filosofia se entiende como un saber socialmente comprome-
tido que deviene una fuerza activa en la construccién de una comunidad regida
por principios éticos, posicién que sustenta la generacién de maestros que precede
inmediatamente a Iribarne, compuesta por Romero, Korn y Pucciarelli, quienes sin
duda alguna han ejercido una influencia notable sobre la autora. En conclusién,
Iribarne nos deja una importante leccién de vida: Aun cuando no se pueda afirmar
una conexion necesaria entre sentido y decisién, debe reconocerse que sélo bajo la
condicién de asumir nuestro ser centrado-descentrado puede nuestra vida revestir

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid



88 | IRENE MONICA BREUER

un sentido y una dignidad éticas. Esta insistencia final de Iribarne en el sentido
ético de nuestras vidas es una didfana y lticida apelacién por recuperar los principios
éticos que deben regir toda conducta humana, una tarea que reviste una innegable
urgencia en vista de la presente crisis ética que atraviesan nuestras sociedades.

Bibliografia

BREUER, 1. (2023). “La recepcion de la fenomenologia en Argentina: Eugenio Pucciarelli”, en
Investigaciones Fenomenoldgicas N° 20, 2023a, p. 55-92, https://doi.org/10.5944/
RIE20.2023.37867

Dorrr, J.E. (1988). Die Anfinge der Kantrezeption in Argentinien (1837-1930),
en: Dotti, J.E, Holz, H., Radermacher, H. (Hrsg.), Kant in der Hispanidad (pp.
47-72), Bern, Peter Lang.

Dorrr, J.E. (1992). La letra gotica. Recepcion de Kant en Argentina desde el romanticismo
hasta el treinta, Buenos Aires, Facultad de Filosofia y Letras.

Korn, A. (1938). “Axiologia”, en Ensayos filoséficos. Apuntes filoséficos. Buenos Aires:
Claridad, reimpreso en Obras, Vol. 1, La Plata: Universidad Nacional de la Placa.

Korn, A. (1940). “Nuevas Bases” en Influencias filoséficas en la evolucion nacional,
Obras, Vol. 111, La Plata: Universidad Nacional de la Plata.

Korn, A. (1948, 1930). La libertad creadora, Buenos Aires, Claridad.

Husserw, E. Hua XIV. Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit. Texte aus dem Nachlass.
Zweiter Teil: 1921-1928, 1. Kern (ed.), The Hague, Nijhoft, 1973.

Hussery, E. Hua XV. Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit. Texte aus dem Nachlass.
Dritter Teil: 1929-1935, 1. Kern (ed.), The Hague, Nijhoff, 1973.

Hussery, E., Hua Mat. VIII, Spdite Texte iiber Zeitkonstitution (1929-1934). Die
C-Manuskripte. D. Lohmar (ed.), Dordrecht, Springer, 2006.

Husservy, E., Hua XLIL. Grenzprobleme der Phinomenologie. Analysen des Unbewusstseins
und der Instinkte. Metaphysik. Spite Ethik. Texte aus dem Nachlass (1908-1937), R.
Sowa, Th. Vongehr (eds.), Cham, Springer, 2014.

IRIBARNE, ].V,, (1985). “La fenomenologia como monadologia”, en Escritos de Filosofia
N° 15-16, 71-82.

IRIBARNE, ].V. (I: 1987, 11: 1988). La Intersubjetividad en Husserl. Bosquejo de una teoria
Buenos Aires: Lohlé, traduccidn revisada: (1994). Husserls Theorie der Intersubjekti-
vitit, M.A. Herlyn (Ub)., H.R. Sepp (Mitw.), Freiburg i. Br., Karl Alber.

IRIBARNE, J.V. (2002). Edmund Husserl. La fenomenologia como monadologia, Buenos
Aires, Academia Nacional de Ciencias de Buenos Aires.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madlrid



JULIA IRIBARNE: HACIA UNA ETICA TRASCENDENTAL I 89

IRIBARNE, ].V. (2007). De la ética a la metafisica. En la perspectiva del pensamiento de
Edmund Husserl, Bogotd, Universidad Pedagdgica Nacional.

IRIBARNE, ].V. (2012). En torno al sentido de la vida. Ensayos fenomenolégicos sobre la
existencia, Morelia, Jitanjafora.

PucciareLy, E. (1987). “Presentacién”, en J. Iribarne, La Intersubjetividad en Husserl.
Bosquejo de una teoria, 1, Buenos Aires, Lohlé, I-V.

PucciareLty, E. (2007). “Autopresentacion”, en Escritos de Filosofia 47, 291-310.

PucciareLLs, E. (1987). Los rostros del humanismo, Buenos Aires, Fundacién Banco de
Boston.

RoMmEro, E (1952). Sobre la filosofia en América, Buenos Aires, Rail.

RoMERro, F. (1960). Ortega y Gasset y el problema de la jefatura espiritual. Buenos Aires,
Losada.

RoMEro, E (1965). Teoria del hombre, Buenos Aires, Losada.

SaN MarrTiN, J. (2015). “El camino hacia una antropologia trascendental”, en R.J. Wal-
ton, J. San Martin (eds.), “Julia V. Iribarne. Intersubjetividad, ética y antropologia”,
Escritos de Filosofia N°3, en asociacién con [nvestigaciones Fenomenoldgicas, Serie
Monogrifica 6, 289-312.

Warron, R.J. (1997). “Spain and Latin America”, en L. Embree, D. Carr et al. (eds.),
Encyclopaedia of Phenomenology, Dordrecht, Kluwer, . 675-679

Warron, R.J. (2002). “Prélogo”, en ]J.V. Iribarne, Julia V. (2002). Edmund Husser!. La
fenomenologia como monadologia, Buenos Aires, Academia Nacional de Ciencias de
Buenos Aires, 9-22.

Watron, R.J. (2015). “El nucleo ético de los temas filoséficos capitales”, en R.J. Wal-
ton, J. San Martin (eds.), “Julia V. Iribarne. Intersubjetividad, ética y antropologia”,
Escritos de Filosofia N°3, en asociacién con Investigaciones Fenomenoldgicas, Serie

Monogrifica 6, 379-396.

Warron, R.J. (2022). “Culture and Person in Francisco Romero’s Phenomenology”,
en B.C. Hopkins & D. De Santis (eds.), The New Yearbook for Phenomenology and
Phenomenological Philosophy XX. Special Issue, Phenomenology and the Hispanic
World, London/New York, Routledge, 97-114.

WaLToN, R.J. & San Martin, J. (2015). “Nota Editorial”, en R.]. Walton, J. San Martin
(eds.), “Julia V. Iribarne. Intersubjetividad, ética y antropologia”. Escritos de Filo-
soﬁ'ﬂ N°3, en asociacién con [nvestigaciones Fmammo/o’gz’ms, Serie Monogréﬁca 0,

11-12.

Recibido: 05-09-2025
Aceptado: 01-12-2025

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 65 - 89. UNED, Madrid



