
Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madrid

EL PERSPECTIVISMO AGONAL: EMMANUEL 
ALLOA EN REPARTOS DE LA PERSPECTIVA

AGONAL PERSPECTIVISM: EMMANUEL ALLOA 
IN THE SHARE OF PERSPECTIVE

Tomás Epifani
Universität zu Köln | Université de Fribourg

tepifani@smail.uni-koeln.de

Resumen: El siguiente comentario ofrece una lectura crítica del ensayo Repartos de 
la perspectiva de Emmanuel Alloa. Partiendo del diagnóstico de la crisis epistemológica 
contemporánea —encabezada por el fenómeno de la posverdad y el neofactualismo—, el 
texto de Alloa reivindica la noción de perspectiva conforme a una relectura arqueológica-
fenomenológica del sentido de la imagen. El enfoque transversal e interdisciplinario de 
la perspectiva obliga al ensayo discutir interpretaciones aparentemente consolidades en 
la historia de la filosofía y del arte. Autores como Platón, Leibniz, Nietzsche, Panofsky, 
Cassirer, Merleau-Ponty, Damisch, Smithson conforman las coordenadas críticas del 
perspectivismo dinámico o agonal expuesto. Finalmente, se sugiere el compromiso de 
una pedagogía de la comunicación inspirada en  estudios de corte latinoamericanos con 
el propósito de motivar una agonalidad en la propia práctica discursiva.

Palabras clave: perspectivismo, fenomenología, estética, lateralidad, agonalidad.

Abstract: This commentary offers a critical reading of Emmanuel Alloa’s essay 
The Share of Perspective. Starting from a diagnosis of the contemporary epistemological 
crisis—led by the phenomena of post-truth and neofactualism— Alloa’s text reclaims 
the notion of perspective through an archaeological-phenomenological reinterpretation 
of the meaning of the image. The transversal and interdisciplinary approach to pers-
pective compels the essay to challenge interpretations that are seemingly consolidated 
within the history of philosophy. Thinkers such as Plato, Leibniz, Nietzsche, Panofsky, 
Cassirer, Merleau-Ponty, Damisch, Smithson delineate the critical coordinates of the 
proposed dynamic or agonal perspectivism. Finally, the commentary advocates for a 
pedagogy of communication inspired by selected Latin American studies, with the aim 
of encouraging agonality within discursive practice itself.

Keywords: Perspectivism, Phenomenology, Aesthetics, Laterality, Agonality.

mailto:tepifani@smail.uni-koeln.de


Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madrid

Tomás Epifani228

1. Introducción

Las circunstancias epistemológicas actuales se caracterizan por una intencio-
nada falsificación de eventos. Estos fenómenos han transformado la correlación 
entre conocimiento y objetividad para dar lugar a una escisión radical entre el 
punto de vista y el hecho: todo vale [anything goes]. Este fenómeno es propor-
cional a la engañosa “democratización de la tecnología” que subyace en redes 
sociales y modelos de lenguaje a gran escala (LLM). Las consecuencias son, en 
mayor o menor medida, familiares, pues las experimentamos con cierta frecuen-
cia. Todos escuchamos, de primera o segunda mano, mencionar los “alternative 
facts”, la difusión “fake news”, el enclaustramiento de la “echo chamber”, o la 
satirización de la realidad por “internet trolls”. Junto a la desintegración aparente 
de fuentes de legitimación tradicionales, el “equal validity” del constructivismo 
social, la deconstrucción atomizada del conocimiento y filosofía de los juegos del 
lenguaje; todos estos signos, junto con los anteriores, constituyen el pronóstico 
epistémico del siglo XXI. Ahora bien, el variopinto de la terminología señalada 
se engloba, en rigor, bajo dos categorías epistemológicas sustanciales: posverdad 
y neofactualismo. Pese a la inminente primacía de estos fenómenos en la actu-
alidad, Emmanuel Alloa busca reivindicar una tercera vía de acceso al cono-
cimiento y, por eso, a la realidad que ha denomina, con un término en desuso 
en la tradición filosófica, perspectivismo. ¿De qué se trata este perspectivismo y 
cómo se diferencia de la posverdad y el neofactualismo? ¿Cómo acabó el viejo 
perspectivismo en el relativismo claustral y el universalismo del sujeto imparcial 
que ya conocemos? ¿Cómo opera este peculiar perspectivismo dinámico o agonal 
que nos ofrece el texto?

El estudio de Emmanuel Alloa Partages de la perspective traducido al 
castellano como Repartos de la perspectiva por la editorial Palinodia es un ensayo 
de arqueología fenomenológica enfocado en el término perspectiva. El trabajo 
se ajusta a los esquemas arqueológicos en cuanto que busca rastrear el origen y 
respectivas transformaciones de la perspectiva en un horizonte transversalmente 
interdisciplinario. En lo que respecta al ejercicio fenomenológico —tal cual lo 
muestra el propio recorrido de la lectura del texto—, el estudio parte explicitando 
ya una orientación mediante la cual atiende el fenómeno. Se trata, pues, en todo 
caso del principio de escorzamiento [Abschattung] que, naturalmente, posibilita el 
acceso al mundo en cuanto tal. De este modo, se parte ya desde un cierto dilema: 
la perspectiva no puede referirse a sí misma sino a condición de una perspectiva 
operante desde la cual se orienta. Dicha característica autorreferencial revela lo 



El perspectivismo agonal: Emmanuel Alloa en repartos de la perspectiva

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madrid

229

que podríamos llamar una transfenomenicidad: el hecho de cada fenómeno exija 
ya una orientación para dejarse percibir, imposibilita el desprendimiento total 
del medio y, por eso, de una epistemología de sobrevuelo.

En rigor, el título de la obra misma enseña su raigambre fenomenológica. 
Si la perspectiva —fenómeno altamente peculiar cuanto que es precisamente 
aquello que permite a los fenómenos mismos mostrarse— no puede alcanzar, 
por su naturaleza, una omni-inclusividad absoluta de direcciones, supone 
necesariamente la (re)partición de las mismas. En otras palabras, sólo es 
posible la perspectiva como pluralidad de perspectivas. Inmediatamente, uno 
podría salvar la heterogeneidad perspectival con alternativas providencialistas 
leibnizianas o hermenéuticas cuyas direcciones tenderían todas a una teleología 
común de horizonte armonizado. No obstante, Alloa, que no reniega de la propia 
naturaleza intrínsicamente escozada de la perspectiva, sugiere la fórmula “repartos 
de perspectivas” para no caer en la homogeneidad. Reparto significa aquí una 
encadenación de múltiples vectores según diferentes vértices. Los vértices son, 
simultáneamente, puntos de demarcación e indiferenciación que nadie puede 
considerar bajo su soberanía, sino a condición de una cierta interseccionalidad y 
reposicionamiento distinta de la fusión soberana de horizontes leibnizianos. Esto 
obliga al autor a reintroducir una noción cuya estructura se funde en lo agonal 
y lo dinámico. La agonalidad y el dinamismo reflejan la necesidad conflictiva 
entre vértices, pero además la posibilidad de la mutua reorientación de cada 
vector. En definitiva, el estudio de Alloa busca conocer y describir instantes 
donde se forman o deforman significaciones de una orientación en el plano, en 
la discusión, en posiciones políticas o en la elección de una decisión.

2. Una arqueología gráfica: Alloa entre Damisch, Merleau-Ponty y 
Husserl

Habiendo definido el método del ensayo de acuerdo a lo que hemos llamado 
una arqueología fenomenológica, diremos además que se enmarca, en términos más 
amplios, en una incipiente tradición estética que el post-estructuralista Hubert 
Damisch sugirió denominar “arqueología gráfica”. La denominación aparece por 
primera vez en el marco de una serie de entrevistas tituladas Genealogía de la 
grilla [Genealogy of the Grid] de 1998, pero, en rigor, su programa teórico ya 
encontraba sentido en El origen de la perspectiva [L’Origine de la perspective] de 
1987. Sin agotar la totalidad de esta gran obra, la tesis de Damisch se articula, 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madrid

Tomás Epifani230

fundamentalmente, a propósito de dos premisas centrales. (i) A diferencia de lo 
que sostuvo Émile Benveniste, el lenguaje verbal no constituye el único modelo 
de enunciación reflexiva y autorreferencialidad. Según las reglas de la perspectiva, 
la imagen expone de hecho múltiples formas metapictoriales. (ii) Esta reflexibili-
dad de la imagen encarna, además, una condición fundamental de toda expre-
sividad verbal de acuerdo a su esencia deícticamente ante-predicativa. En este 
contexto, la arqueología gráfica es una arqueología fenomenológica extendida 
que pasea por los suburbios del arte; una disciplina transversal y estructural que 
se ocupa de flexiones históricas de la perspectiva en la imagen. De este modo, 
busca “hacer resurgir las temporalidades paralelas, concurrentes y divergentes, 
todas estas sucesiones de golpes, estos encadenamientos y estas rupturas, para 
sacar a la luz otras genealogías.” (cf. Alloa, 2023, p. 183). 

Dicho entrecruzamiento epistemológico se inscribe dentro del conjunto de 
ciencias laterales o lateralizaciones epistémicas para las que ciertos fenómenos 
peculiares como la perspectiva exigen cavar una distancia crítica específica [Dis-
tanzen aufreißen]. Siguiendo a Damisch, Alloa trabaja diversos cruces discipli-
narios entre escuelas filosóficas aparentemente divorciadas. Fácilmente se iden-
tifican hibridaciones de tipo fenomenológico-estructuralista, estético-artístico, 
iconográfico-simbólico y comparativo-filológico. La lógica de estas modulaciones 
laterales emerge de un síntoma de época: la crisis en los métodos tradicionales 
que abordan las exigencias del mundo contemporáneo. No es casual que el anexo 
a La crisis de las ciencias europeas de Husserl ofrezca la garantía de esta novísima 
tradición: El origen de la geometría. Los cimientos husserlianos de las laterali-
zaciones epistémicas tiene dos correlatos en la tradición francesa. Por un lado, 
la escuela merleau-pontiana a propósito de los cursos del Collège de France de 
1959-1960 y, por el otro, la derridiana, de acuerdo con Introducción a “El origen 
de la geometría” de Husserl. Esta tradición finalmente coronada por Damisch se 
estructura sobre la base una Stiftung denominada grilla. Una grilla es un espacio 
geométrico distribuido en partes iguales que sirve para recortar y precisar mejor 
detalles de un objeto, tanto para la pintura como para la medicina. Damisch 
sostiene que la grilla es la estructura institutiva-instituida de todo sentido y que 
“es por eso que la grilla es por un lado lo que permite la proyección y, por otra 
parte, es la operación proyectiva que hace surgir la grilla: no hay cuadrícula, en el 
sentido estricto, sino instituida” (p. 192). En términos generales, la arqueología 
fenomenológica de Alloa se inscribe en esta tradición: orientada por la teoría del 
conocimiento geométrico de Husserl, la reflexividad lateral en Merleau-Ponty y 
la arqueología gráfica de Damisch. 



El perspectivismo agonal: Emmanuel Alloa en repartos de la perspectiva

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madrid

231

3. El enclaustramiento perspectivista y las relaciones de laterización 
epistémicas 

El capítulo inicial del ensayo, que lleva el mismo título de la obra, se articula 
a partir de dos esquemas fundamentales. El primero esboza el recorrido del desti-
no estigmatizado de la perspectiva que acaba en una concepción relativista, indi-
vidualista y totalitaria del mundo. El segundo esquema explica las condiciones 
básicas que permiten modular la perspectiva más allá de sus anclajes originarios. 
Este segundo esquema obliga al autor a retomar la noción merleau-pontiana 
de intersubjetividad co-perceptiva —intencionalidad conjunta o focalización 
intersubjetiva [shared point of view]— en virtud de una tercera vía de acceso a 
la verdad.

Arqueológicamente, el destino estigmatizado del término comienza a ini-
cios del Renacimiento. Perspectiva, que tradujo Boecio del griego optikē tekhnē 
—arte de la visión—, fue lo que Alberto Durero posteriormente definió como 
“ver-a-través” (ein durchsehung). Es decir, un dispositivo diseñado para repetir 
una experiencia y ser verificada según el régimen de la percepción: “lo vi, con 
mis propios ojos” (p. 25). De este modo, los incipientes usos generales de la 
perspectiva, como parte fundamental de la geometría y la óptica, comenzaron 
de alguna forma a establecer las leyes de la representación cabal del mundo. 
Finalmente, el conocimiento geométrico —con aspiraciones a formar parte del 
quadrivium— acaba consolidándose como un saber necesario tanto para las artes 
como para el espíritu. Esta revolución de la perspectiva durante la época rena-
centista alcanzará incluso cierta estratificación esotérica. Durero, por ejemplo, la 
llamará “el arte secreto de la perspectiva”. La sectorización del conocimiento se 
concentrará con el correr de los años y, finalmente, la encriptación matemática 
—y mística— acabará reapropiando estos procedimientos epistemológicos para 
la alquimia del siglo XVI. De esto se sigue, naturalmente, el primer momento 
de enclaustramiento de la perspectiva.

A partir del siglo XVI, el linaje sectario de la perspectiva infecta otras dimen-
siones del conocimiento. Alloa llama considerablemente la atención el testimonio 
de la expresión literaria. Por un lado, durante los inicios del género novelístico, 
Miguel de Cervantes pronostica o, más bien, acentúa las formas enclaustradas de 
perspectivas que se multiplican. Este sería el segundo momento del enclaustra-
miento, ahora, fragmentado en valoraciones subjetivas. La novela Don Quijote es 
un ejemplo claro. La psicología misma de los personajes es, precisamente, la que 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madrid

Tomás Epifani232

instaura entrelíneas este relativismo epistémico ciego. La expresión paradigmá-
tica de la obra es la siguiente: “eso que a tí te parece bacía de barbero me parece 
a mí el yelmo de Mambríno, y a otro le parecerá otra cosa” (p. 35). La sutileza 
de la cita pronostica la parcelación del mundo abismalmente divergente entre el 
parecer de uno y otro —como el aguafuerte de Abraham Bosse— que alcanzará 
su mayor auge de fragmentación en la novela moderna —Proust, Kafka, Joyce—. 
De tal modo que la objetividad de la perspectiva acaba subsumida al parecer de 
puntos de vista subjetivos. 

Asimismo, como todo extremo, la divergencia subjetiva de puntos de vista 
supone un opuesto complementario, un punto de inflexión vectorial, la otra 
cara de la misma moneda: el sometimiento totalitario encabezado por un solo 
régimen perspectivista. De acuerdo con Alloa, el caso paradigmático resulta el 
del novelista contemporáneo Elias Canetti. El autor germanófono mostrará en 
Masa y poder cómo acaba el mundo relativizado y desorientado socorrido por 
un Leviatán homogeneizador que converge finalmente todas esas miradas parce-
ladas del mundo en una sola. La perspectiva que había sido asociada en primer 
término al relativismo extremo del Quijote, ahora, termina por identificarse con 
el totalitarismo que describen las novelas antropológicas. Hasta aquí, la primera 
cartografía que esquematiza el capítulo inicial.

El segundo esquema de la sección surge como consecuencia necesaria del pro-
nóstico anterior. Este binomio, preocupantemente presente, habilita la urgencia 
de pensar una nueva vía de acceso al mundo. Un acceso que evite la tentación 
del relativismo y el totalitarismo. Por esta razón, Alloa sugiere un horizonte de 
referencia común denominado situación de atención compartida o conjunta que 
Erwin Straus, citado por Alloa, resume cabalmente: 

«Durante una operación, el cirujano y su ayudante ven el cuerpo según 
diferentes perspectivas, lo que no les impide, desde los respectivos lugares 
donde se encuentran, de volverse ambos al mismo cuerpo. Así, pues, no es 
de la visión que podemos participar, sino de lo visible que se nos aparece 
como parte de una alteridad inclusiva global según diferentes perspectivas 
espacio-temporales» (p. 47). 

Bajo esta estructura compartida lo que aparece tiene como condición apare-
ciente ser visible para todos. Esta situación de atención compartida desarticula 
directamente los objetos de las pseudociencias, creacionismos, escepticismos cli-
máticos, teorías del complot, etc. Simplemente porque, de acuerdo al principio 



El perspectivismo agonal: Emmanuel Alloa en repartos de la perspectiva

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madrid

233

de la perspectiva, el objeto al que mientan estos discursos debe poder ser expe-
rimentado nuevamente por otro vidente y, en rigor, no se repite. Ahora bien, 
el problema, entonces, radica en una escasez metódica de nuevos regímenes 
perspectivistas. En consecuencia, siguiendo a Merleau-Ponty y Damisch, Alloa 
sugiere restablecer las prácticas de relaciones laterales. Las relaciones laterales 
son entrecruzamientos epistémicos que producen mayor profundidad y, por eso, 
alcance del objeto estudiado. Estos lazos evitan enfrentamientos imparciales del 
objeto —la inadecuación entre el punto de vista del “espectador imparcial” y el 
aspecto del objeto— y habilitan perfiles de expresiones que hasta el momento 
permanecían mudos. Cruces epistémicos como la fisiología del arte, la genealo-
gía de moral o la arqueología gráfica, convergen en el punto de vista del sujeto 
y el aspecto del objeto sin subsanar el uno bajo el otro. Así, por ejemplo, no 
podríamos hablar de un “metáfora viva”, si Ricœur no hubiese orientado la 
fisiología —el estudio de las funciones principales de los seres vivos— a la poesía 
para estudiar nuevas variables de la expresión metafórica. En rigor, el reposicio-
namiento epistémico —las relaciones laterales— es exigido por la propia natu-
raleza de la perspectiva que el texto reivindica. Alloa compone dicha naturaleza 
del siguiente modo: (a) dirección, pues la perspectiva es siempre para alguien; 
(b) anti-representacionalidad, ya que no es exclusiva del sujeto y del objeto; (c) 
medialidad en la medida que correlaciona el sujeto y objeto mutuamente; (d) 
objetividad, pues ofrece la transparencia de la experiencia misma; y (e) pluralidad 
porque debe poder repetirse para cada uno de nosotros.

4. La querella de las imágenes o Sobre el régimen de orientación 
en Platón 

Como se dijo antes, la palabra perspectiva fue traducida al latín del optikē grie-
go utilizada indistintamente para mencionar tanto el conocimiento fisiológico 
como el geométrico, y artístico. La segunda sección de la obra se detiene a revisar 
esta última acepción, la artística, al interior de la célebre discusión platónica sobre 
poetas y pintores. El famoso destierro de la mimesis poética y pictórica del Libro 
X en República marca el punto de partida de la examinación. A contrapelo de 
la interpretación canónica, Alloa se vale de la fórmula de Nietzsche, “inversión 
del platonismo” (Umdrehung des Platonismus), para ocuparse de lo que llama 
primera “querella de las imágenes” (querelle des images). La sección consiste en 
un comentario riguroso, en primer lugar, del diálogo entre Sócrates y Glau-
cón en República y, complementariamente, del Sofista. El diálogo del período 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madrid

Tomás Epifani234

maduro busca asignar a cada actividad ciudadana un lugar específico en la Polis. 
Es entonces, una vez que los interlocutores aterrizan la pregunta por el sentido 
de las artes, cuando aparece la gran encrucijada. Para Platón en boca de Sócrates, 
la mímesis del artista fabrica un cierto tipo de imágenes denominadas εἴδωλον: 
sombra, imagen, representación. Estos objetos aparentes —eidôla— participan en 
menor grado de la forma ideal —eidos— representada. El artista, a diferencia del 
filósofo, se contentaría así sólo con estos actos de figuración menor. Ahora bien, 
a diferencia de la poesía, el arte de las imágenes, sostiene Alloa, se caracteriza por 
el privilegio de no sólo producir objetos, sino además re-producirlos, “lo que las 
vuelve doblemente temibles” (p. 146). En este contexto, el autor orienta el foco. 
Sitúa a los pintores, indistintamente, en el territorio de las apariencias donde el 
debate entre ser y parecer resulta obsoleto. Es una vez delimitado el campo de la 
pintura que podemos hacer la siguiente pregunta: ¿de qué distinciones depen-
de la pintura de una ‘buena’ mesa y de una ‘mala’ mesa? Sucede, pues, que no 
hay una clara diferencia entre, por un lado, aquellas apariencias que participan 
efectivamente del ser mismo de las que, por otro lado, no constituyen partici-
pación alguna. De este modo, la ontología platónica-derivativa de la eidolon se 
resquebraja. El doble temor del que habla Alloa merece debida atención en la 
medida que el conflicto entre representaciones ha perdido el objeto represen-
tado. Por esta razón, el dilema de las apariencias exige, con cierta urgencia, un 
claro mecanismo de discernimiento entre las edôla, entre imagen-copia (eikastikē 
technē) e imagen-simulacro (phantastikē technē). “Se trata de saber si la pintura 
es una acción ‘orientada a representar imitativamente, para cada ser, lo que es’ 
o ‘para cada apariencia, de representar cómo aparece’ (τὸ φαινόμενον ὡς φαίνεται)” 
(p. 152). Alloa ofrece un giro interpretativo sutil, pero radicalmente preciso 
que alienta otra forma de descernimiento. A saber: los conflictos de apariencias 
deben disponerse a la orden de un régimen de orientación —distinto del régimen 
de dependencia o participación vertical— que determine las apariencias repre-
sentadas acorde a una captación y no a una subordinación. Es decir, deben estar 
determinadas por aquello a lo que apuntan y no por lo que fueron creadas: ¿hacia 
dónde se hace visible una pintura? Será este el ámbito en el que Alloa advierte la 
necesidad de discernimiento. El régimen de orientación platónico, según las 
coordenadas de Alloa, abre así el primer ámbito de discusión poiético-mimético 
del plano aparente. De este modo, Platón inaugura, con ironía, la primera “que-
rella de las imágenes” (querelle des images), una versión ática de la “querella de los 
Antiguos y de los Modernos” (querrele des Classiques et des Modernes).  

Al interior del régimen de orientación subyace una discusión estética con 
buena parte de la tradición ateniense. La célebre anécdota que Pierre-Maxime 



El perspectivismo agonal: Emmanuel Alloa en repartos de la perspectiva

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madrid

235

Schuhl en Platon et l’art de son temps describe del concurso entre Alcámenes y 
Fidias es un ejemplo claro de la querella. Una vez construido el Partenón, se 
convocó a una serie artistas para representar una figura de la diosa Atenea. El 
escultor ateniense Fidias optó por fabricar una estatua de 12 metros de altura. 
Para ello, el escultor decidió sacrificar las dimensiones reales de la fisonomía 
humana y trabajar un monumento memorable de acuerdo a las medidas que 
exigía el tamaño del templo. Esto produjo un revuelo inmediato porque la Atenea 
Pártenos revelaba a primera vista rasgos intencionadamente deformados. La des-
proporción de la escultura sólo conseguiría “ordenarse”, naturalmente, al erigirse. 
De ahí que no participara de las dimensiones naturales con las que se concibe 
antropológicamente a la diosa, sino en razón de una orientación proyectada en 
su figura aparente. La magnitud espacial del Partenón exigía una obra proporcio-
nalmente adecuada de conformidad con el rito y la contemplación. Fidias eligió 
renunciar a la fidelidad antropológica en virtud de adecuar esencialmente la diosa 
al espacio. Este sacrificio del artista “estaría entonces en abierta contradicción 
con la exigencia formulada en el cuarto libro de la República, donde se dice que 
la fidelidad a la relación de los miembros entre ellos no puede subordinarse a una 
lógica de conjunto” (p. 159). Pero, en rigor, la anécdota de Filias reafirma la tesis 
del régimen de orientación: la figuración de un objeto sólo aparece a través de una 
perspectiva exigida exclusivamente por las dimensiones de la obra y no por su 
objeto representado. En tal caso, la apariencia del objeto figurará el ser en tanto 
y cuanto se establezcan las condiciones de orientación adecuadas, el “buen punto 
de vista”. ¿Qué expone, entonces, un fresco desde el punto de vista correcto?

5. Ex-posición del mundo según la filosofía de la Darstellung

La lectura de Platón que ofrece Alloa en el marco de la querella de las imá-
genes tiene eco en la doctrina teórica moderna que se denomina filosofía de la 
ex-posición [Darstellung]. El cambio de régimen derivativo al orientativo tiene 
cierta correlación con el célebre binomio descrito en La ideología alemana por 
Marx y Engels: el concepto de Vorstellung (representación) y Darstellung (ex-
posición). Allí donde hay ex-posición, dicen Marx y Engel, la filosofía ya no tiene 
el monopolio del pensamiento. El pensamiento de la ex-posición se opone fun-
damentalmente al término de representación ideológica [ideologische Vorstellung]. 
Ahora bien, ¿cuál es la relación estricta entre la ex-posición y la orientación? La 
representación ideológica responde a los mecanismos derivativos platónicos. En 
rigor, se busca establecer una relación vertical entre la idea en términos absolutos 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madrid

Tomás Epifani236

y su representación doctrinal teórico-práctica. Alloa explica que, bajo las con-
diciones del régimen de orientación de las imágenes, la representación [Vorste-
llung] no alcanza a explicar las tensiones fenoménicas del mundo mismo de la 
apariencia. La representación ideológica aprioriza, naturalmente, un solo tipo 
orientación, la vertical. Pero el conocimiento de las apariencias horizontales no 
se explica por la representación vertical, dependiente e ideológica. La Darstellung 
no es la arqueología ideológica de la Vorstellung, sino, más bien, una arqueología 
de las apariencias. En tal caso, la ex-posición del saber queda sujeto a los modos 
en los que se presenta, es decir, de acuerdo a su perspectiva. Según este horizon-
te arqueológico y las reglas propias del arte, Alloa infiere, a continuación, dos 
tesis de Hubert Damisch. A saber, (i) la posibilidad de una reflexividad en la 
ex-posición pictórica —fenómenos como la interpicturalidad y la intrapicturali-
dad—, y (ii) la idea de la pintura perspectivista como la característica fundante 
de la enunciación verbal —tal como Omar Calabrese, inicialmente, lo proble-
matiza en La macchina della pittura. En tal caso, el mecanismo a partir del cual la 
enunciación enunciaba se dispone ahora a exponer: “la de-mostración, sensible, 
que es por la configuración espacial que puede ocurrir algo como la enunciación 
verbal” (p. 216).

6. Brunelleschi y Smithson: Mecanismos de adecuación y desajuste 
semántico de la enunciación expositiva

Para pensar el sentido de la ex-posición del mundo como lo de-muestra el 
arte, Alloa designa dos paradigmas diacrónicos de la historia de arte. El primer 
ejemplo lo encarna el renacentista Filippo Brunelleschi. Según relata Antonio di 
Tuccio Manetti, a principios del 1425 el renacentista se instaló bajo el Duomo 
de Florencia para pintar el baptisterio de San Juan que le hace frente. Para 
verificar la adecuación entre el fresco y el edificio religioso, Brunelleschi diseñó 
artesanalmente un mecanismo de correlación perspectival. Una vez instalado 
el lienzo y maqueteada la obra, se realizó un pequeño agujero en la contra-
cara de la tablilla a través del cual observaba el reflejo de un espejo que colocó 
frente a él. De esta manera, el dispositivo permitía asegurar que el cuadro, 
pintado simétricamente invertido, coincidía cabalmente con la arquitectura 
del baptisterio. La técnica articula así una doble estructura. Combinando 
la perspectiva natural y artificial, la imagen aparece según una dimensión 
perspectivista —desde donde el ojo orienta la mirada— y otra especular —
mediante la que se legitima la correlación con el objeto—. En palabras de Alloa, 



El perspectivismo agonal: Emmanuel Alloa en repartos de la perspectiva

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madrid

237

“Brunelleschi mostrará así primero su perspectiva artificial gracias a la tablilla 
(nella prima cosa in che e‘lo mostro), pero sobre todo, demostrará su objetivo 
gracias a la imagen especular que da a ver la mirada a través del agujero (per 
quanto s’aveva a dimostrare)” (p. 206). Este montaje no busca simplemente 
representar, sino de-mostrar, en el sentido fuerte de la palabra, la verdad como 
correspondencia entre la perspectiva visual y la estructura del mundo. En rigor, 
se trata de una forma de ex-posición pictórica que produce verdad al hacer visible 
el modo en que el mundo aparece.

El segundo paradigma es el que Alloa encuentra en la obra del artista de land 
art Robert Smithson. Según ciertos ensayos del propio Smithson, Alloa intuye 
una afinidad directa con la obra Merleau-Ponty y Damisch, en particular en lo 
que concierne al papel del movimiento como operador semántico. Smithson 
suscribe a la necesidad imperiosa de modular los umbrales que establecen ciertos 
dispositivos de legitimación del arte —especialmente espacios cerrados—. 
Como todo artista serio, Smithson intenta transcender los límites instituidos de 
antemano en virtud de resemantizar la periferia. En sus palabras: “Si la galería 
es el punto centro, entonces tienes una periferia. Si vas hacia las montañas o al 
desierto, dejas un contexto rectangular por el un contexto abierto” (p. 234). 
La pregunta que atraviesa, entonces, su obra es ¿cómo evitar que la periferia se 
vuelva nuevamente un centro? 

En primera instancia, debemos comprender que el régimen de la percepción 
se rige, en términos fenomenológicos, por una síntesis del cumplimiento 
[Erfüllungssynthese]. Las experiencias en el plano de la percepción confirman o 
decepcionan anticipaciones prefigurativas de una posible percepción. Merleau-
Ponty, por su parte, entiende la modulación de los cumplimientos de acuerdo 
a un sistema de cercanía y profundidad. Sostiene que la αἴσθησις es una forma 
de κίνησις. Puesto que “el cuerpo está ‘entrelazado de visión y movimiento’, se 
acerca para ver mejor y se aleja discerniendo lo que ve” (p. 235). El problema 
del reposicionamiento espacial es que el cuerpo no deja de ser nunca la 
coordenada cero de las percepciones, el centro desde el cual se constituye toda 
periferia posible. Esto supone una imposibilidad radical sobre la base de una 
descentralización absoluta. 

Partiendo de esta imposibilidad, Alloa explica que Smithson intenta 
desafiarla por medio de la noción de atopía. A diferencia de la utopía —lugar 
fuera de cualquier lugar—, la atopía es el desfasaje de un lugar, su alteración o 
dislocación. La atopía o el (no)sitio [non-sight(s)] no niega el espacio sobre el cual 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madrid

Tomás Epifani238

opera la realidad, sino que reposiciona el cuerpo que descubre, dinámicamente, 
nuevas periferias semánticas. Smithson denomina esta estrategia “acedia visual”, 
a tenor de una obra de corte borgiana titulada El agotamiento de la vista o Cómo 
cegarse y seguir viendo [The Exhaustion of Sight or How to go blind and yet see]. 
La acedia visual es el desembrague [displacement] de las rutinas centralizadores 
de hábitos perceptivos. En rigor, permite que la perspectiva fuerce otra forma 
de acceso al objeto estudiado, lateralmente. En este sentido, se trata de una 
forma de ex-posición contraria a la de Brunelleschi, pues busca de-mostrar el 
acceso al mundo por medio del desajuste semántico del centro expositivo, es 
decir, de acuerdo a una lógica periférica, simétricamente desfasada, de objetos 
enantiomórficos, en superposición [empiètement], para conquistar la “negación 
de cualquier punto de fuga central” (p. 246).

7. La naturaleza medial de la perspectiva: Más acá de Cassirer y 
Panofsky

La lectura de imágenes, entendidas estas como símbolos de una multiplicidad 
semántica, se ha desarrollado, por lo menos, en dos tradiciones contemporáneas 
fundamentales: (i) la iconográfica-iconológica; y (ii) la simbólica-perceptiva. Es 
decir, una aproximación predominantemente interpretativa y otra de carácter, 
digamos, intuitivo. La diferencia programática entre las doctrinas se explica, en 
última instancia, en el cómo cada una define la noción de forma simbólica. 

El teórico del arte Erwin Panofsky esquematizó la razón iconográfica-ico-
nológica de la imagen en su célebre conferencia de 1924 titulada La perspectiva 
como forma simbólica. El ensayo de Panofsky consiste fundamentalmente en 
denunciar a la perspectiva central en detrimento de una constitución artificial del 
mundo y su respectiva percepción. A diferencia de los ensayos que estudiamos 
de Smithson, Panofsky no busca desmarcase radicalmente del punto de fuga 
central. Por su parte, empeña un abordaje iconológico de la historia del arte para 
recuperar formas de perspectiva que habían quedado relegadas a la perspectiva 
central. En cierta medida, otras perspectivas le permiten al autor acceder a nuevas 
formas de reflexibilidad pictórica. Como, por ejemplo, la perspectiva “esferoidal” 
o “curvilínea” que descubre Hermann von Helmholtz. La modulación misma de 
la perspectiva, especialmente la curvilínea, rescribe la reorientación de la imagen 
y produce una simbolización, según Panofsky, de hecho, “natural”. Pero lo que 
está de fondo en la teoría panofskiana de la perspectiva como forma simbólica, 



El perspectivismo agonal: Emmanuel Alloa en repartos de la perspectiva

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madrid

239

es el simple hecho de que “el sentido de toda imagen no está nunca directamente 
en la imagen, sino más allá” (p. 279). Esto le permite inferir que la perspectiva 
de una obra de arte es la forma simbólica de su sentido intrínseco y del espíritu 
de una época que exige ser interpretada.

La otra pata del díptico la encabeza Ernst Cassirer, con quien Panofsky com-
parte, entre otras cosas, la anécdota del “jabón goetheano”. Cassirer desarrolla 
cabalmente el término “forma simbólica” en el tercer volumen de Filosofía de 
las formas simbólicas. A diferencia de Panofsky, el filósofo neokantiano sostiene 
que el arte supone una forma simbólica, pero de acuerdo a lo que ella misma 
presenta. Es decir, el arte, como otras formas simbólicas, consiste tan sólo en eso 
mismo que aparente, más no en lo que le transciende. Más allá de la extensión 
visible de la propia de la obra, el sentido de la misma no puede ser instituido, 
sino a costa, precisamente, de lo que muestra; en otras palabras, estaríamos trai-
cionando lo que la obra por ella nos de-muestra. La obra de arte hace visible lo 
invisible, como dijo Paul Klee, en el mero hecho de su exposición. La perspectiva 
que forma la obra, entendida en términos panofskianos, sería la representación 
simbólica de un sentido abierto más allá de ella misma. Cassirer, en cambio, 
sostiene que el sentido de la forma simbólica se encuentra más acá de toda inter-
pretación iconográfica-iconológica:

es la percepción misma la que debe a su propia organización inmanente 
una suerte de ‘articulación’ espiritual y que, tomada en su textura interna, 
pertenece también a una determinada textura de sentido […] No es recibi-
da solamente a posteriori en esta esfera, sino que parece de alguna manera 
nacida en ella y con ella (p. 289).

De esta forma, se produce lo que autor llama “pregnancia simbólica”, un 
proceso o movimiento entre el acto sensible de la percepción y la “energía del 
espíritu por la cual un contenido de significación inteligible [geistiger Bedeu-
tungsgehalt] se une a un signo sensible concreto [konkretes sinnli- ches Zeichen] e 
intrínsecamente adaptado a ese signo”. (p. 267). Es lo que, en términos semán-
ticos, Merleau-Ponty llama l’état naisannt, una traducción laxa del erscheinendes 
Sein husserliano de Ideas II. A diferencia de los autores mencionados, Alloa 
considera, contra toda teoría de la perspectiva como símbolo, la idea de perspec-
tiva como medialidad [médialité]. A grandes rasgos, la medialidad es la propia 
esencia de la perspectiva en cuanto que sólo se intuye por flexiones determinadas 
de un objeto o una experiencia. Esta peculiaridad anula la posibilidad de pensar 
una perspectiva en el estado puro de una forma simbólica. La perspectiva es el 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madrid

Tomás Epifani240

principio resemantizador mediante el cual es posible modular la forma simbólica. 
La perspectiva no es una forma simbólica, sino la operación medial que consti-
tuye el sentido de la forma simbólica misma. 

La perspectiva representa entonces ese médium que proporciona un 
acceso a la realidad, incluso si en la medida en que hace emerger, para uti-
lizar una expresión de Cassirer, un nuevo ‘lado de la realidad’, obstaculiza 
también el acceso inmediato a esta: la perspectiva es, pues, simultáneamente 
el principio de formación y de deformación (p. 304-5).

8. El perspectivo dia-agonal: más allá de la posverdad y el neofactualismo

El ensayo, finalmente, acaba con una propuesta de renovación epistemológica 
del viejo perspectivismo. ¿En qué consiste el perspectivismo en términos políticos 
del siglo XXI? El perspectivismo epistémico-político de Alloa apunta a criticar 
dos coordenadas fundamentales de la actualidad, a saber, (i) la posverdad; y (ii) 
el neofactualismo. 

En primer lugar, las prácticas políticas asociadas a la posverdad —ocupadas 
indiscriminadamente de disolver todo tipo de discusión— son el primer blanco 
que el perspectivismo de Alloa desafía. Especialmente, porque este tipo de posi-
cionamientos habilitan la legitimación de un individualismo extremo de corte 
ilegítimamente nietzscheano, afín al modelo ideal de individuo promovido por 
el neoliberalismo. La proliferación de los infinitos puntos de vista —proclamados 
bajo el slogan: “crisis de la verdad”— certifican su validez según el mecanismo 
igual validez [Equal Validity] característico de la filosofía posmoderna y construc-
tivista, como lo advierte Paul Boghossian.

En segundo lugar, el neofactualismo trabaja en dirimir todo punto de vista 
con el propósito de establecer una única descripción posible de los hechos. Estos 
hechos que se arroga el neofactualismo, además, parecen ser independientes 
del modo de acceso, como si estuviesen por fuera del sesgo que produciría 
toda perspectiva. De ahí que esta postura puede entenderse como una suerte 
de idealismo empírico. El neofactualista se adjudica la objetividad sobre 
la base “hechos alternativos” que parecen olvidar por completo las leyes del 
escorzamiento fenomenológico. Como si, con los ojos vendados, tan solo por 
caer ante objetos “sin orientación”, bastara con tocar dos cosas sensiblemente 



El perspectivismo agonal: Emmanuel Alloa en repartos de la perspectiva

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madrid

241

isomórficas y considerar la una verdadera por analogía de la otra. Y en rigor 
resulta que los neofactualistas no se autodefinen metafóricos como podría 
parecerle a uno, sino que así lo creen. En resumen, los hechos que describe esta 
corriente son, de buenas a primeras, una fijcción [fixion], una ficción que se 
encuentra fijada a un tejido de construcciones sociales, tal como sostiene Barbara 
Cassin. 

En este contexto, la reivindicación del perspectivismo surge como respuesta 
a la totalización discursiva de estos dos polos epistemológicos. El debate político 
contemporáneo se redujo a dos discursos de realidad, en principio, opuestos 
que tienden a deslegitimar la verdad y su medio de acceso. Por esta razón, 
Repartos de las perspectivas plantea reconsiderar una tercera vía de acceso a la 
realidad. Denostada por su equívoco carácter claustral o aditivo —esto es, ora 
encerrada en su sesgo, ora suma de perspectivas parciales—, el perspectivismo no 
escapará del reproche relativista o irénico sino a condición de ser reformulado. 
Dicha reformulación exige aceptar la necesidad de la confrontación: “solo un 
perspectivismo conflictual y contrastante permite proporcionar el relieve que 
requiere todo conocimiento”, es decir, sólo la agonalidad en su estudio lateral 
permitirá la profundidad discursiva que exige el objeto estudiado sin relativizarse 
ni enclaustrarse. Esta agonalidad compartida es la que, en definitiva, teje la 
distribución misma de una perspectiva, la lógica del reparto. En resumidas 
cuentas, Alloa habla de una perspectiva dia-agonal: 

Contra la idea de que solo habría una representación completa y ver-
dadera del mundo, y que el mundo consistiría en un conjunto de objetos 
independientes sea cual fuera la manera en que uno se remita a ellos, la 
perspectiva dia-agonal exige rearticulaciones de sentido permanentes. Cada 
perspectiva nueva completa y relativiza a la vez a las precedentes (p. 340). 

Este es el perspectivismo con el que se accede a una suerte de objetividad 
en términos intersubjetivos y co-perceptibles, aquel que completa y relativiza 
simultáneamente perspectivas en conjunto mediante un criterio de adecuación 
experiencia-expresión o realidad-discurso. 

Dicha agonalidad de la perspectiva, por otra parte, tiene una exigencia deli-
beradamente dinámica para evitar los extremos que el psiquiatra y fenomenólogo 
Wolfgang Blankenburg llamaba hipo- e hiperperspectivismo. El primero mienta 
la rigidez perspectivista que impide integrar otras miradas del mundo. El segun-
do, contrariamente, describe una engañosa empatía extremista donde el sujeto 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madrid

Tomás Epifani242

“nunca está en su piel”, sino en la de los demás anticipando permanentemente 
deseos, expectativas y voliciones ajenas. La dinámica de este perspectivismo per-
mite distanciarse de estos extremos en la medida que responde a las siguientes 
características: (i) ver-para: el objeto aparece siempre para alguien; (ii) ver-como: 
en su aparecer, lo vemos como si tuviera tal o cual forma; (iii) ver-por: sólo hay 
una cierta manera de ver por o a través de su mediación; (iv) ver-que: la media-
ción hace las veces de objetividad lateral —no ob-jetiva—, permitiendo ver que 
algo es de tal o cual modo; y, finalmente, (v) ver-con: una perspectiva se consti-
tuye en conjunto, con otros, de manera co-perceptiva.

Conclusión

El trabajo de Emmanuel Alloa ofrece una arqueología del concepto de pers-
pectiva y sus consecuencias actuales. La metafísica de la primera persona del 
singular ha proyectado su psico-geografía interna sobre las explicaciones del 
mundo exterior. Es menester restablecer una doctrina perspectivista capaz de 
articular descripciones del mundo a partir de la complejidad heterogénea de 
la propia realidad. Por esta razón, el conflicto y la reorientación resultan una 
determinación epistemológica necesaria. Como señala Alloa: “La posibilidad de 
variar —de poner en juego las diferencias— resulta ser un recurso importante en 
la obtención de un progreso en el conocimiento, pero también en la organización 
de un mundo común” (p. 65). 

Frente a la necesidad de entrecruzamientos epistemológicas, reposiciona-
mientos políticos y conflictos discursivos, la historia colonial latinoamericana 
guarda en su memoria, por llamarlo de algún modo, cierto privilegio. A saber, el 
hecho de que nace en y tienda a la agonalidad a propósito de su propia naturaleza 
híbrida. El colonialismo ha dado lugar a términos como la transmodernidad del 
filósofo Enrique Dussel; hibridación, elaborado por el antropólogo Néstor García 
Canclini; la epistemología aymara como la ch’ixi, desarrollada por la socióloga 
boliviana Silvia Rivera Cusicanqui. Configuraciones político-culturales radical-
mente conflictuales que encuentran sus raíces en el concepto de raza de Aníbal 
Quijano. 

En efecto, esto no excluye que cada una de las teorías híbridas, conforme 
a la naturaleza de la perspectiva, suponga una contradicción inevitable y, de 
hecho, constitutiva, tanto en el discurso colonial como en el decolonial. Por este 



El perspectivismo agonal: Emmanuel Alloa en repartos de la perspectiva

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 227 - 243. UNED, Madrid

243

motivo, una vez aceptada la imposibilidad de una perspectiva omni-inclusiva, 
en el ámbito práctico bien bastaría una pedagogía de perspectivas dinámicas. Por 
un lado, porque las prácticas de ese tenor dinámico exigen, en términos estruc-
turales, ciertas condiciones formales y materiales básicas que posibiliten procesos 
complejos de discernimiento teóricos o artísticos. Por otro lado, porque, en tér-
minos discursivos, posibilitan conflictos espiritualmente destructivos sometidos, 
en gran medida, al ejercicio del poder. En rigor, se intenta reorientar el espíritu, 
no destruirlo. Si el poder sólo existe en la medida que, consciente o inconscien-
temente, se está dispuesto a aceptarlo, como sostuvo Maquiavelo, entonces, será 
necesario, pues, más bien formular una pedagogía discursiva epistemológicamente 
reorientadora. Es decir, una pedagogía de la comunicación. El monumental traba-
jo de Carlos Lenkersdorf sobre la filosofía precolombina de los tojolabales —“los 
que saben escuchar bien”— en torno al concepto nosotrificación, sugiere una 
valiosa descripción de la pedagogía discursiva desde una filosofía de la escucha. 
De esto modo, un perspectivismo riguroso no debería limitarse solamente a “ver 
de nuevo”, como rezaba Merleau-Ponty, sino también a escuchar y, complemen-
tariamente, oler, tocar y saborear co-perceptivamente con pretensiones, más bien 
de una perspectiva demos-agonal.

Bibliografía

Alloa, Emmanuel. (2023). Repartos de la perspectiva, Chile: Palinodia, trad. Zeto 
Bórquez.

Enviado: 18/06/2025

Aceptado: 15/09/2025


