NOTAS SOBRE EL ACCESO AL PENSAMIENTO DE
MARTIN HEIDEGGER: SEIN UND ZEIT

NOTES ON ACCESS TO THE THOUGHT OF
MARTIN HEIDEGGER: SEIN UND ZEIT

Gérard GRANEL
Traduccion e Introduccion: Gerard Moreno Ferrer!

Introduccion del traductor

Mis consagrado a la traduccién y a la docencia que a la publicacién de textos
escritos de su pufio y letra, Gérard Granel es un pensador de produccién pro-
pia mds bien escasa y tardia. Sin embargo, tras obtener en 1952 su agregacién
en filosofia, inicié una carrera docente que lo situé como maestro de grandes
figuras del pensamiento francés contempordneo como Lacoue-Labarthe, Nancy
o Stiegler. Sin ir mds lejos Lacoue-Labarthe nos recuerda, en una entrevista con
Dominique Janicaud, que su primer contacto con Heidegger fue a través de
Gérard Granel, durante su paso por el kagné en Burdeos. Segtin afirma, tuvo
un profesor “completamente incapaz’, sin embargo, pudo asistir de oyente a las
clases que Granel dictaba en la Universidad de esa ciudad “porque habia el rumor
de que escucharlo [a Granel] era genial™* y fue en ellas que, por primera vez, tuvo
conocimiento del pensamiento de Heidegger. Es mis, en el texto conmemorativo
que escribié para un volumen de homenaje, el propio Lacoue-Labarthe afirmard

que “haber sido su alumno, es, en filosoffa, mi tnico titulo de gloria” 3.

' Facultad de Filosoffa y Letras de la UNAM, geraradmorenoferrer@gmail.com. La presente

traduccidn es resultado de la investigacidn realizada gracias al Programa de Becas Posdoctora-
les en la UNAM de la Direccién General de Asuntos del Personal Académico (DGAPA-
UNAM), esta se realizé bajo la asesoria académica del Dr. Jorge Armando Reyes Escobar bajo
el proyecto “Estudio de la relacién entre Husserl y Heidegger establecida por Granel a partir
del problema del tiempo”.

2 Dominique Janicaud, Heidegger en France. 2: Entretiens, Nachdr., Collection Pluriel Philo-
sophie (Paris: Hachette Littératures, 2005), 199.

3 Philippe Lacoue-Labarthe, «Andenken», en Granel, ['éclat, le combat, 'ouvert, ed. Jean-Luc
Nancy, Elisabeth Rigal, y Marc Bélit (Paris: Belin, 2001), 317.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 227 - 232. UNED, Madlrid



228 | GERARD GRANEL

Sin embargo, su escasa y tardia publicacién hace dificil establecer con certeza
la influencia concreta que ejercié sobre otros pensadores. Tanto es asi que, en el
mismo grupo de entrevistas efectuadas por Janicaud, Michel Deguy afirmard de
él que “como docente tuvo una influencia formidable, pero, en cierto modo, no
tuvo su lugar ‘en el siglo’ porque no dejé demasiada obra escrita” .

Asi, por ejemplo, aunque el propio Granel rechace la importancia de este
logro °, a él se debe la primera aparicién en lengua francesa del término “dé-con-
struction”. Fue en 1959, con su traduccién del texto heideggeriano “Was heist
denken?” y lo utilizd para traducir Abbau marcando la diferencia con aquel Zer-
storung mas proximo a la “destruccién”. De hecho, visité al propio Heidegger

g 28
para aclarar las multiples “perplejidades de traduccién” ¢ que le generd este texto.

A pesar, entonces, de que, como deciamos, él mismo rechazara este mérito,
el propio Derrida, en su particular obituario incluido en Cada vez sinica, el fin
del mundo 7, reconocerd la admiracién casi caballeresca que sentia por la figura
de Gérard Granel y, en ese mismo grupo de entrevistas efectuadas por Janicaud,
recordard lo siguiente: “Me parece que habia una promocién antes de la mia,
personas que tenian la reputacién de tener un conocimiento de Heidegger, y
nosotros los vefamos asi. Se trataba también de una atmésfera oculta: estaba
Granel, Gourmat, Faucon-Lomboi” 8. Asi, a pesar de que tanto Granel como
Derrida nacieran el mismo afo de 1930, siguiendo estas declaraciones, debemos
situar al primero con cierta antecedencia respecto al pensador franco-argelino.

Segiin su propio testimonio, para Granel los anos siguientes a su agregacién
en 1952 estuvieron marcados por un estudio intenso del “camino que va de
Husserl a Heidegger” a pesar de que “al fin y al cabo”, y segiin su parecer, “este
camino no estd trazado en ninguna parte y, de hecho, sélo se lo puede rastrear
entre lineas en Sein und Zeit y Kant und das problema der Metaphysik” °. De
hecho, en 1969 dedicari el texto “Notas sobre la relacién de Sein und Zeit con la

fenomenologia husserliana”'® a esclarecer en qué sentido Ser y Tiempo puede ser

4 Janicaud, Heidegger en France. 2, 88.

5 Janicaud, 174.

¢ Janicaud, 174.

7 Jacques Derrida, Cada vez tinica, el fin del mundo (Valencia: Pre-Textos, 2005), 253-76.
8 Janicaud, Heidegger en France. 2, 93.

% Janicaud, 173.

1% Traduccién publicada en el n° 20 de esta misma revista.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 227 - 232. UNED, Madyrid



NOTAS SOBRE EL ACCESO AL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER: SEIN UND ZEIT 1 229

leido como una repeticién (en el sentido heideggeriano de remontar a las fuentes
de la posibilidad del pensamiento) del proyecto husserliano.

Receptor y continuador del proyecto inconcluso de Henry Dussort, entre
1961 y 1964 edité la traduccién de las Lecciones para una fenomenologia de
la conciencia interna del tiempo '' que el pensador fallecido en 1960 dejé sin
publicar, y en 1968 dié a la luz el libro Le sens du temps et de la perception chez
E. Husserl 2, el cual hizo valer como su tesis de estado y en el que aborda la
relacién entre el nivel de la constitucién temporal de la conciencia'® y el nivel
de la constitucién de la percepcién. En su lectura Granel defenderd que, a pesar
de lo indicado en algunos pasajes de Ideas I en los que se establece una prioridad
fundamental del nivel de la temporalidad', hay una interdependencia entre
ambos niveles que dota al proyecto husserliano de una circularidad que, si bien
ya anuncia el circulo hermenéutico, este pensamiento, dada su “indiferencia
ontolégica”, no logra anunciar.

Lo que queremos resaltar con estos datos es que, a pesar de las escasas publi-
caciones, encontramos en el Granel de esta época a un pensador centrado durante
un extenso periodo de tiempo en investigar la relacién entre Husserl y Heidegger.

Estas investigaciones, ademds, permearon muy probablemente en sus lecciones

5

universitarias, tal como muestran los apuntes de ese tiempo que se conservan', a

través de las cuales, como decfamos al principio, Granel ejercié principalmente su
influencia. Como nos recuerda Michel Deguy en la entrevista antes mencionada:

"' Edmund Husserl, Legons pour une phénoménologie de la conscience intime du temps, trad.

Henri Dussort, 6. Aufl, Epiméthée Essais Philosophiques (Paris: Presses Univ. de France,
1964).

12 Gérard Granel, «Le Sens du temps et de la perception chez E. Husserl», Bibliothéque de
philosophie (Paris: Gallimard, 1968) [traduccién en curso].

3 Que Husserl abordé en sus lecciones de 1905 (posteriormente ampliadas y desarrolladas
en la edicién que Edith Stein hizo a partir de ese mismo curso y de los diversos documentos
que Husserl acumulé entre 1893 y 1917 sobre la temdtica).

1 Cfr., por ejemplo, el §81 y el §85, asi como el epilogo de 1930. Edmund Husserl, /deas
relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenoldgica. 1: Introduccion general a la
fenomenologia pura (México: Fondo de Cultura Econémica [u.a.], 2013).

B Cfr. Gérard Granel, «Les Méditations Métaphysiques (I-III) de Descartes (1961-1962)»,
73, accedido 7 de febrero de 2023, http://www.gerardgranel.com/cours.html ss. Gérard
Granel, Introduction a la lecture de la Critique de la raison pure de Kant (1962-1963)», 50,
accedido 7 de febrero de 2023, http://www.gerardgranel.com/cours.html ss. Gérard Granel,
Le temps chez Husserl. Cours de Gérard Granel en 1962-1963, vol. Fascicule I (Toulouse:
Centre d’Editions Universitaires de 'A.G.E.T, 1963) [Aprovecho para agradecer a Elisabeth
Rigal la amabilidad de hacerme llegar una copia de este manuscrito].

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 227 - 232. UNED, Madlrid



230 | GERARD GRANEL

“No debemos olvidar que la inteligencia de Granel durante 25 anos fue entera-
mente raptada por Husserl-Heidegger. El lefa, ¢l traducia, él pensaba” '°.

De hecho, el texto que aqui presentamos se sitiia en este periodo y, a decir
verdad, se encuentra en el momento cumbre de esta etapa. Asi, al preguntarle
Janicaud si no serian estas “Notas sobre el acceso al pensamiento de Martin Hei-
degger: Sein und Zeit” aquel texto en el que queda dicho todo lo que concierne
a su relacién con el pensamiento de Heidegger, el propio Granel afirmard que
“no tengo nada mds a declarar (ante esta afirmacién), dado que estd todo dicho
en ese texto. Me permito, entonces, remitirme a é1” 7. De hecho, con poste-
rioridad a la edicién de este articulo (1972), Granel dirigird su camino hacia el
estudio de Gramsci y Wittgestein (sin abandonar nunca la influencia husserliano-
heideggeriana, claro estd).

Con el texto aqui traducido nos encontramos, entonces, con la culminacién
de un extenso periodo de estudio de la obra heideggeriana y de su relacién con
la fenomenologia husserliana. Asi, si en el escrito “Notas sobre la relacién de Sein
und Zeit con la fenomenologia husserliana” trataba de esclarecer la continuidad
entre el proyecto husserliano y un Ser y Tiempo entendido como la repeticién
de dicho proyecto; en el presente escrito centrard su atencién en los distintos
modos de enfrentar la cuestién de la metafisica por parte de ambos autores con
la finalidad de establecer y remarcar la clara diferencia existente entre ambas
propuestas, aproximando, por sorprendente que parezca, la postura husserliana
a la de Feuerbach.

En efecto, nos dird en este articulo, tanto Husserl como Feuerbach (cada cual
a su modo) trataron de alcanzar una exterioridad al discurso metafisico que, en la
medida en que era afirmada como el verdadero fundamento positivo, terminaba
por reintroducirse en el discurso de la metafisica. Asi, mds alld de la forma de
describir la conciencia absoluta como algo ya constituido o algo que, a su vez, se
constituye ella misma como una estructura de multiplicidad en unidad, es decir,
mis alld de la necesidad de afirmar una conciencia subyacente a o coincidente
con la temporalidad que pueda o no dar cuenta de su constitucion sin caer en
una regresion al infinito y més alld de la posibilidad de responder a esta cuestién
esbozada en el encadenamiento de protenciones y retenciones expuesto en los
Manuscritos de Bernau, la problemitica, aqui, seguird siendo si, a pesar de esta

16 Janicaud, Heidegger en France. 2, 84.
17 Janicaud, 177.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 227 - 232. UNED, Madyrid



NOTAS SOBRE EL ACCESO AL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER: SEIN UND ZEIT | 231

necesaria constitucién de la conciencia, el hecho de que sin ella no haya direc-
tamente sentido alguno no acaba implicando de todos modos la posibilidad de
un substrato primero y positivo a partir del cual dar cuenta con certeza de todo
sentido posible, ignorando o suspendiendo su propia dependencia de una exte-
rioridad en ese mismo proceso de constitucién.

En cambio, Heidegger perseguird una superacién de la metafisica sin dar
por sentado o designar positivamente una exterioridad de la misma, como si se
tratara de esas figuras egipcias, dird, que avanzan con las manos tendidas hacia
delante y la cabeza vuelta extrafamente hacia atrds. Una propuesta que, por lo
tanto, nos entrega a un estudio necesariamente fragmentado en una ida y vuelta
entre el ego de la conciencia, el objeto de la misma y el mundo en el que se hace
posible el sentido de ambos, sin que ninguno pueda ocupar como tal el lugar de
origen o fundamento. Como el lector comprobard atendiendo al texto traduci-
do, es esta falta de una exterioridad positiva y delimitada la que conducird a la
sustitucién de la descripcién por la mostracién apofintica y fragmentaria que
Granel utilizard para denunciar tanto aquellos que adn buscan nuevas formas de
positividad desde la que determinar toda episteme y toda critica cultural, como
quienes, por el contrario, rechazan la finitud fragmentaria y emulan una ideali-
dad infinita al entregarse alegremente y sin mds a una reinterpretacién infinita de
todo posible sentido. Pero, dada la naturaleza del texto, preferimos no encaminar
en exceso la experiencia de su lectura. Queden entonces estas lineas a modo de
contextualizacién.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 227 - 232. UNED, Madlrid



232 | GERARD GRANEL
Bibliografia

DERRIDA, Jacques. Cada vez tinica, el fin del mundo. Valencia: Pre-Textos, 2005.

GRANEL, Gérard. «Introduction 4 la lecture de la Critique de la raison pure de Kant
(1962-1963)». Accedido 7 de febrero de 2023. http://www.gerardgranel.com/
cours.html.

—. «Le Sens du temps et de la perception chez E. Husserl». Bibliotheque de philoso-
phie. Paris: Gallimard, 1968.

—. Le temps chez Husserl. Cours de Gérard Granel en 1962-1963. Vol. Fascicule 1. Tou-
louse: Centre d’Editions Universitaires de 'A.G.E. T, 1963.

—. «Les Méditations Métaphysiques (I-III) de Descartes (1961-1962)». Accedido 7 de
febrero de 2023. heep://www.gerardgranel.com/cours.heml.

—. «Traditionis traditio». Chemin. Paris: Gallimard, 1972.

Hussery, Edmund. Legons pour une phénoménologie de la conscience intime du temps.
Traducido por Henri Dussort. 6. Aufl. Epiméthée Essais Philosophiques. Paris:
Presses Univ. de France, 1964.

Janicaup, Dominique. Hez’degger en France. 2: Entretiens. Paris: Hachette Littératures,
2005.

Lacoue-LaBartHE, Philippe. «Andenken». En Granel, ['éclat, le combat, louvert, edita-
do por Jean-Luc Nancy, Elisabeth Rigal, y Marc Bélit, 315-18. Lextréme contem-
porain. Paris: Belin, 2001.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 227 - 232. UNED, Madyrid



1 233

TRADUCCION

1. Introduccion: El acceso y lo inaparente

Estas pdginas tienen por finalidad introducir al pensamiento de Martin Hei-
degger. Sin embargo, no pretenden hacerlo del modo habitual, recurriendo, a
un mismo tiempo, a la historia de su formacién vy al inventario de su conteni-
do temdtico. Esta introduccién tradicional es ciertamente necesaria, pero ya la
encontramos en la excelente obra de Otto Poggeler: Der Denkweg von Martin
Heidegger '®, recientemente traducida al francés”. No infravaloramos el mérito
de este trabajo si afirmamos que sus resultados hacen atin mds urgente la nece-
sidad de una reflexidn, o incluso una meditacidn, sobre las condiciones y las
dificultades de acceso al pensamiento heideggeriano. De hecho, conforme mds se
nos ofrece este pensamiento, mds evidente se hace que no estd abierto a nosotros.

Ciertamente, podriamos decir lo mismo de todo gran pensamiento. Sin
embargo, no es simplemente vilido “también” para Heidegger; ni siquiera en
un grado adicional de dificultad. Esto es debido al hecho de que el pensamiento
heideggeriano no constituye una “gran filosofia” mds: ya no pertenece para nada
a la metafisica. Ahora bien, tampoco pertenece a ninguna de esas dimensiones
ya conocida por nosotros y que, en la historia occidental, se han visto a menudo
“relacionadas” con la metafisica: la religidn, el arte, la historia. El pensamiento
de Heidegger ya no pertenece para nada a la metafisica, y, a pesar de ello, no
pertenece a ninguna otra cosa. Estd vuelto por completo a la metafisica, como
esas figuras egipcias que por lo general avanzan con el cuello vuelto hacia atrds
y la mirada dirigida a sus espaldas. ;A qué porvenir responde, de este modo, su
andar?, y, la ofrenda que sus manos presentan, ;a qué dios se dirige? Su sabiduria
parece residir en dejar estas cuestiones a los humanos.

Este plicido enigma no hace mds que incrementar en nuestro espiritu la
locura de “saber”. Locura, esta, que no sélo es locura porque aquel porvenir del

8 Otto Poggeler, Der Denkweg Martin Heideggers (s.1: Neske, 1963).
" Publicada bajo el titulo ligeramente modificado Le pensée de Martin Heidegger (1967)
[También vertida al castellano bajo el titulo £/ camino del pensar de Martin Heidegger (1986)].

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madlrid



234 | GERARD GRANEL

cual proviene el pensamiento heideggeriano permanece escondido, sino porque
atn estd mds oculto el vinculo que necesariamente ata este porvenir a una mirada
retrospectiva.

Heidegger piensa en un sentido del ser que a veces se llama “mundo”, a
veces “diferencia” y, a veces, incluso, con algunos de sus otros nombres, pero que
siempre es “mds antiguo” que el sentido metafisico. No se trata de un sentido
arcaico, que subsistirfa en un pasado, por asi decir, sumerio, y que la metafisica
hubiera recubierto, de tal modo que actualmente la tarea consistiera en exhu-
marlo. Si este sentido del ser esz en alguna otra parte, es “en el porvenir” y, por
lo tanto, no se trata de exhumarlo sino de dejarlo venir. Y si bien es mds antiguo
que la metafisica, cabe decir, a su vez, que esta ha sido, sin embargo, su primera
y Gnica metamorfosis. A decir verdad, esta ha sido su primera y anica forma,
ya que, precisamente, solo puede ser pensada como una meta-morfosis a partir
de su forma-por-venir, la cual atin no estd decidida y la cual solo se decide en la
temblorosa indecisién, para nosotros, de todo lo que nace.

El pensamiento que se encuentra en esta situacién serd, durante mucho tiem-
po, inasignable, y la novedad de lo que dice deberd permanecer pricticamente
inaparente. Es por eso que comporta una dificultad de acceso particular; tan
particular que ni siquiera nos planteamos superarla o hacerla a un lado como si
de una piedra se tratara, esperando que al moverla surgiera la “entrada” al pen-
samiento heideggeriano. Sin embargo, tal vez si sea posible hacer una introduc-
cién a esta misma dificultad de acceso mostrando la propia inapariencia de este
pensamiento. Pero, si esto es posible, es gracias a la locura de la que habldbamos
antes. Ya que esto quiere decir que debemos tomar sobre nosotros, en un lenguaje
propio, esta misma decisién temblorosa del sentido del ser que “adviene” y que,
al advenir de este modo, separa de si toda la metafisica como forma del “pasado”.
La espera infatigable de esta “separacién” solo nos entrega un “presente” que, al
observar otros auspicios circunscritos en templos menores, muestra sin dificultad
qué es, en verdad, aquello que suspende nuestros dias en una época.

2. La tesis y su explicacion

En 1927, con Sein und Zeit, surge una “pregunta por el sentido del ser” — o,
para decirlo mds brevemente, una “pregunta por el ser” — la cual, como sabe todo
el mundo, a partir de entonces no dejé de guiar el pensamiento de Heidegger.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madyrid



TRADUCCION | 235

Desde la primera fase — la primera frase del primer libro — esta cuestién se pre-
sentd, sin embargo, envuelta en el olvido®. Sein und Zeit es, al completo, un
tnico esfuerzo del pensamiento por arrancar del olvido la pregunta por el ser.
Sin embargo, la lucha entre la pregunta y el propio olvido tiene lugar, en cierto
sentido, dentro del olvido y, por lo tanto, queda oculta a nuestros ojos — salvo
por esas nubes de combate, hechas de relimpagos y polvo, que segin Homero
eran refugio de lo divino en la decisién del destino.

El olvido, para empezar: lo encontramos en toda la tradicién filoséfica occi-
dental (y no hay otra), es mds, es esta tradicién al completo, desde Platén y
Aristételes hasta Husserl.

20

“Die genannte Frage ist heute in Vergessenheit gekommen”, SuZ, p. 2 [N.del T.: “Hoy
esta pregunta ha caido en el olvido”, citamos siempre segtn la versién de Rivera (2016),
mientras que Granel refiere a la traduccién de Bohem-Waelhens (1964)]. Estas son las prime-
ras palabras de Sein und Zeit. La traduccidn que viene a continuacion de estas primeras lineas
corre el riesgo de malinterpretar la amplitud de este olvido al llevarnos a situarlo en el
momento de la muerte de Aristételes. El texto alemdn dice con claridad que, a diferencia de
lo que sucede “en nuestro tiempo”, la cuestidn por el sentido del ser “mantuvo en vilo” (i
Atem gehalten) a Platén y a Aristdteles. Pero anade inmediatamente que esta cuestion “a decir
verdad, a partir de ellos también comenzé a enmudecer” (um freilich auch von da an zu vers-
tummen). La traduccién francesa que debemos a R. Bohem y a A de Waelhens ignora el auch
que precisa formalmente el von der... an'y obliga a comprenderlo como ordinariamente se
comprende von seiner Quelle an (desde su fuente, es decir, ya en ella). Al traducir “aunque para
enmudecer desde entonces”, el francés [al igual que la versidn castellana que citamos en su
lugar y que, al parecer, propicia la misma interpretacién que Granel rectifica] deja creer que
Platén y Aristoteles tenfan cierta claridad respecto a la pregunta sobre el ser que estd pensan-
do Heidegger, y que esta habrd “enmudecido” inicamente con la muerte de Aristételes. Con
esto se dirige al lector hacia la idea de que la pregunta heideggeriana sobre el ser, que aparece
aqui por primera vez, serfa, por lo menos en su inicio, un simple retorno a la cuestién presen-
te en los dos fildsofos griegos mds importantes. De tal modo que solo se la habria perdido “en
nuestros dias”, es decir, en el mundo moderno (tomado, a su vez, como heredero de la Edad
Media y, mds all4, de lo romano en general). Esta impresion se refuerza con la referencia a la
yryavtopoyto tepi TG odotag platdnica y con la cita al Sofista que sirve de exergo a la obra.
Sin embargo, la pregunta por el ser 70 es, ni siquiera en su comienzo mds primigenio, un
regreso a Grecia en tanto que regreso a la filosoffa de los Griegos, la cual fuera concebida
como habiendo sido “en otro tiempo” depositaria de la pregunta que “mds tarde” (“en
nuestros dfas”) “habrifa caido en el olvido”. Platén y Aristoteles pertenecen ellos mismos a
esos dias del olvido que constituyen la filosoffa en general y en su totalidad (incluso si este
olvido no es idéntico en su forma moderna y en su forma griega), e incluso, a decir verdad, es
a partir de ellos (freilich auch von da an) que esta pregunta ha llegado olvidada hasta nosotros,
es con ellos que su olvido se ha realizado. Realizacién extrema que a su vez determina la
figura de nuestra “actualidad”.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madlrid



236 | GERARD GRANEL

A continuacién, la pregunta: consiste en una “tesis” sobre el sentido del ser
(que la pregunta, en efecto, solo “busca” porque ya lo “sabe”). La tesis dice una
sola cosa desde tres lados: (1) El ser es Mundo, (2) El ser es desvelamiento de si-
mismo en un “ah{” (el Da-sein) que somos nosotros, y que sin embargo no es el
hombre sino el ser del hombre, (3) El Dasein es finitud — “finitud en el hombre™!
en tanto que comprension del ser.

Y esto es todo. No hay otra cosa en todo Sein und Zeit que la afirmacién de
esta triple y dnica tesis, y el esfuerzo por lograr explicitarla.

Si la tesis, en efecto, se queda en si misma sin recibir otra explicitacién, per-
manecerd tan cerrada en su afirmacién como bajo la forma que le acabamos de
dar. Pero, por otro lado, la tesis es tal que no deja intacta ninguna “dimensién”
exterior a lo que se piensa en su afirmacién, de tal modo que no hay ninguna
exterioridad en la que se pudiera desplegar con cierta inmediatez su explicitacion
para después regresar sobre la tesis y arrojar sobre ella una luz llegada de otra
parte.

Este supuesto exterior de la tesis podria ser pensado como la metafisica,
como el suelo inicial de una “descripcién” original o, incluso, como la puesta en
comun de ambos. En esta puesta en comun, las descripciones arrancadas a una
“experiencia’ irrecusable e ineludible servirfan para mostrar que y de qué modo
la metafisica descansa sobre un nivel de evidencias no-originarias, es decir, no
conquistadas sobre el suelo primitivo. Proyecto, este tltimo, que es el de Husserl;
pero también el de Feuerbach. En su amplitud, estos dos proyectos se dirigen,
aparentemente como Sein und Zeit, a romper un olvido tan antiguo como la
filosoffa, el cual serfa caracteristico de su esencia. Con ello buscarfan arrancar un
“sentido” para el ser que le diera de nuevo al hombre algo asi como un “mundo”
en el que pudiera encontrar de nuevo aquello que es “en el propio hombre més
antiguo que él mismo”, la fuente de todo su conocimiento y de todo su actuar
en medio de los entes.

Sin embargo, un signo inquietante de este proyecto es que cuanto mds se
posiciona resueltamente “fuera” de la metafisica (ya sea sobre “el terreno de la
vida” o sobre una “cesura histérica”), mds se descubre dependiente de ella. No
serd inutil demostrarlo a fin de evitar la comparacién con la iniciativa heidegge-
riana, cuya retirada con respecto a la metafisica no tiene este cardcter positivo y,

21 Martin Heidegger, Kant et le probléme de la méraphysique (Paris: Gallimard, 1953).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madyrid



TRADUCCION | 237

por asi decir, inmediato de las rupturas feuerbachianas y husserlianas, sino que
se produce ella misma “en retirada” o, de modo inaparente, en una relacién con
la metafisica que desalienta las imdgenes de un “dentro” y un “fuera”.

3. Feuerbach

Para Feuerbach, la cesura es la que se produce a la profundidad en la que
tenemos nuestro corazén. Tal profundidad, que es inmediatamente situada como
aquella a la que la filosofia no desciende, es designada, también inmediatamen-
te, como “religiosa”. Religioso, aqui, solo significa el “nivel” en el que la historia
originalmente se hace, el nivel de la historicidad de la historia. Esta cesura es el
resultado de la irrupcién de la historicidad como tal en la historia; es, por decirlo
de algin modo, la aparicién de nuestro corazén. Sin embargo, nuestro corazén,
al aparecer, se muestra como su propia ausencia: que ya no tenemos corazén (y,
por lo tanto, historia), es lo que aparece a partir del momento en que parece que
lo “religioso” desaparece.

Ahora bien, ;ante qué desaparece de este modo lo “religioso” (el “cristianis-
mo”)? Ante la aparicién de lo “politico”. Es bajo la forma de lo politico que, a
p p ) p q
partir de entonces, se subleva y surge (provocando la ruptura de nuestra historia)
a historicidad fundamental, nunca esperada por la filosofia.
la historicidad fund tal perada por la filosof;

Veamos con mds atencién qué es para Feuerbach “lo politico”. Lo politico
es la unidad auténoma, absolutamente fundada en si misma, del mundo-de-los-
hombres en el seno del cual cada hombre, en su relacién con el préjimo y con la
naturaleza, permaneceria cabe si en la pura presencia a si. La consideracién del
hombre como ciudadano (Biirger) de un “mundo” determinado por la presencia
original a sf mismo, es decir, por la subjetividad como ser del hombre, es la que
define con mayor propiedad la “filosofia”. De hecho, es como se le aparecia a
Kant la filosoffa “bajo su dimensién cosmopolita” (in weltbiirgerlicher Absicht).

Asi, la aparicién del nivel de la historicidad en nuestra historia como su
cesura indica, en verdad, la aparicién de lo filoséfico como aquello que constituye
la esencia de ese “porvenir” a partir del cual el pensamiento de Feuerbach puede
pensar. Asi la metafisica ya reina en este mds-acd o este otro de la filosofia en el
que Feuerbach trataba de hacer pie, e incluso, ella le proporciona toda determi-
nacién. Esta permanencia, o, incluso mejor, esta ubicuidad de lo filoséfico es

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madlrid



238 | GERARD GRANEL

mds profunda que toda tentativa del pensamiento por hacer aparecer lo concreto,
e incluso tan profunda que ella misma se hace olvidar.

Poco importa entonces que la filosofia, bajo la forma hegeliana, reciba su
critica como critica de su “comienzo”. Feuerbach muestra, sin embargo, que en
la forma de su comienzo, ya sea el de la Fenomenologia, ya sea el de la Ldgica, la
filosofia hegeliana “empieza consigo misma” y no con lo “concreto” (la histo-
ria, la vida, lo sensible, la necesidad); muestra que, pasada enteramente por la
forma de su exposicidn, la filosofia de los modernos aleja el pensamiento de la
presencia a si original que es su materid, s decir, su propio tejido y su sustancia,
y que también debe encontrarse en la materia que la forma especulativa, desde
un principio, habria ignorado o reducido: el aqui y ahora efectivos y, de un modo
general, el ser determinado que no pasa por la nada. Sin embargo, esta critica de la
filosoffa por su comienzo simplemente opone la exposicién filoséfica a la esencia
de lo filoséfico, es decir, al ser como pura presencia (y, dado que aqui se trata
propiamente de la filosoffa moderna, al ser como pura presencia a si del ser del
hombre). La naturaleza de lo “politico” y el alma del “porvenir” son la irrupcién
de lo metafisico como tal.

Sin lugar a dudas, con este pensamiento Feuerbach se ha mostrado el adivino
mis clarividente de aquello que ya es, en nuestro presente, nuestro “porvenir”:
la autonomia de la subjetividad del hombre moderno esperando su reino como
“politica”. Pero también, con ello, se mostré como el mds alejado de un sentido
del ser que vuelva a darle al hombre un mundo y una finitud esencial. Y ello a
pesar de su marcado deseo de reconocer en el hombre un dios — el “Dios Tér-
mino” — oponiéndolo al “Dalai-Lama especulativo” que se representaba bajo los

rasgos de Hegel.

La leccién de esta aventura feuerbachiana (que atin no ha terminado, pues
continua actualmente con Marx) es precisamente que no hay un opuesto de la
Meetafisica. Y, por consiguiente, que no hay una “dimensién primitiva” de la que
una descripcién original permitiera a un lenguaje primero sacar a la luz sufi-
cientes “fendmenos” como para que fécilmente apareciera alli la “vida” misma,
haciendo aparecer a la vez con claridad la filosofia como una “construccién”
(subs-truccidn, super-estructura) que tiene por fundamento el olvido mismo

de la vida.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madyrid



TRADUCCION 1 239

Pero esta leccién, para el Heidegger de 1927, no es la de Feuerbach. Es la de
Husserl. No la leccién contenida en los escritos o las ensehanzas de Husserl, pero
s aquella que los contiene, y en cierto sentido las “completa”.

4. Husserl y el horizonte de la subs(is)tancia®?

En cuanto a Husserl, Sein und Zeit lleva a cabo una discreta variacién cuyas
direccién y amplitud no aparecen de ningtin modo en el texto®. Conforme mds
nos detengamos a efectuar una comparacién “tesis a tesis” o, peor atn, a pre-
guntarnos inmediatamente sobre la “fidelidad” y la “traicién” de Sein und Zeir
respecto a la fenomenologfa, mds dificil resultara encontrar lo que motiva esta
variacién. Por el contrario, tendremos mds posibilidades de acercarnos a la situa-
cién del pensamiento que dirige efectivamente la “relacién” de Sein und Zeit con
la fenomenologia si la atravesamos nosotros mismos, es decir, si reconocemos y
determinamos nosotros mismos aquello que, por detrds de toda “tesis”, “decisiéon
de principio”, “método” y conceptos propios del pensamiento husserliano, sella
el destino de este pensamiento. Ya hemos mostrado en otro lugar’ en qué sentido
y en qué detalle inexorable este destino es el de la repeticién de la metafisica de
los modernos.

En la misma medida en que este destino crece y gana explicitacién en las
obras de Husserl, desaparece el suelo primero del descriptible original “opuesto”
a la filosoffa. Sin embargo, es sobre este “suelo”, aunque nunca haya existido, que
la fenomenologfa se acercé a la idea de un “mundo” estructurado a priori seglin
“distintas” figuras del ser (las €1dn de las diferentes eidéticas). Es también a partir
de él que se aproxima a la idea de que el develamiento del ente bajo los modos
de ser era idéntico a la mds intima posibilidad de ser de la “conciencia”, en la
medida en que esta ya no se confunde con el alma del hombre y es “anterior” a
esta. Finalmente, es a partir de este suelo que la anterioridad de todos los modos

22 N. del T.: Granel juega con el significante francés substance afiadiendo entre paréntesis los
grafemas -7s-, insinuando dentro de la substancia la subsistencia (subsistance). Debido al cam-
bio de la -a- por la -e-, esta intromisién significante no puede ser conservada en castellano.
Me remite a una transcripcion literal del juego esperando que el lector atienda esta interferen-
cia entre substancia y subsistencia en el significante “subs(is)tancia”.

# Sobre el detalle de esta articulacién de Sein und Zeit y la fenomenologia (o de la desarti-
culacién de la fenomenologia en Sein und Zeit), véase mi “Notas sobre la relacion de Sein und
Zeit con la fenomenologia husserliana” (1972, pp. 93 -113.)

2 Cfr. La segunda parte y conclusién de Le sens du temps et de la perception chez Husserl.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madlrid



240 | GERARD GRANEL

en que una cosa es respecto a todos los conceptos que de ella pueda darme y
todas las dudas y cuestiones que pueda inventar, lo condujeron a (casi) reconocer
que el ser cada vez “termina” con la conciencia y que esta, por lo tanto, como
comprensién del ser, es esencialmente finita.

Sin embargo, Sein und Zeit retrocede desde la obviedad del concepto husser-
liano de la fenomenologia hasta la oscuridad de un pre-concepto. Si éste es atn el
preconcepto de una “fenomenologia”, los fenémenos de esta fenomenologfa han
perdido completamente esa suerte de accesibilidad inmediata que posefan para
Husserl con la tnica condicidn de haber efectuado la “reduccién”. A partir de
entonces, “el modo de comparecencia del ser y de las estructuras de ser en cuanto
fenémenos debe empezar por setle arrebatado a los objetos de la fenomenologfa.”
(SuZ, 36). Las condiciones de esta conquista®, por otro lado, no son mds que
una comprensién suficiente de la Unica tesis que Sein und Zeit propone, en la
unidad de sus tres “caras”, sobre el sentido del ser: el ser es “mundo”, el ser es
desvelamiento original del ente que tiene “lugar” como Da-sein en el hombre, el
ser es finitud. NVinguno de estos tres aspectos del sentido del ser sigue directamen-
te alguna de las tres ideas mencionadas hace un momento como las ideas de la
fenomenologfa que mds se acercan a un sentido del ser. En verdad, la diferencia
entre estos tres “objetos” principales de la fenomenologia y el sentido del ser que
les debe ser arrebatado es abismal. Es por ello que el nuevo pensamiento lleva a
cabo esta conquista desde si mismo y desde su propio combate, sin apoyarse en
la fenomenologia; aunque cabe decir, a un mismo tiempo, que sin ella nunca
habria llegado ni a si-mismo ni a su combate — lo cual también significa que, a
falta de esta ascendencia, tal vez nunca habria existido como pensamiento bajo
ninguna otra forma. Esto no sucede solo entre Heidegger y Husserl. Por el con-
trario, siempre es asi en la historia de la filosoffa: toda filosofia es “deudora” de la
que le precede — Aristételes de Platén, Leibniz de Descartes, Hegel de Kant —y,
sin embargo, empieza sin sostén alguno a combatir por si misma en el interior
de sf misma.

En primer lugar, en efecto, el “fenémeno del mundo” es aquello que la
fenomenologia husserliana elide o, mds exactamente, descarta por principio. El
“mundo” es para Husserl el horizonte de los horizontes en el que se constituye la
conciencia-de-cosa que para él caracteriza la “percepcién” y que sirve de pivote

» N. del T:: En la versién francesa usada por Granel, el “abgewonnen” que Rivera vierte

como “arrebatado”, aparece como “étre conquise” (ser conquistado) de ahi que ahora, Granel,
nos hable de “esta conquista”.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madyrid



TRADUCCION | 241

a la actitud natural. Dado que la fenomenologia solo accede a sus fenémenos
con la reduccidén de la actitud natural, solo puede acceder a ellos “saliendo del
mundo”.

En segundo lugar, por consiguiente, si una “ontologfa fundamental” unifica
las diferentes “ontologias regionales”, esta no serd otra que la ontologia de la
“regién conciencia’. No se trata, entonces, de que esta tltima — la conciencia —
sea ella misma una simple regién del ente determinada por un modo regional
de ser y que da lugar a una ontologia regional al lado de las demds: la regién-
conciencia no es una regién del ente, sino la regién del ser tomada en cuanto
tal y como fundamento de todo modo de ser, y su ontologia es la ontologia
fundamental husserliana. Sin embargo, no es un accidente si el ser en tanto que
Bewusstsein (“conciencia’), el ser mismo y como fundamento de toda regionali-
zacién eidética, aparece como la “region” del ser, la “regién” consciencia. Si el ser
atin trae aqui el nombre de regién es porque 70 es atendido mds gue por el movi-
miento reductor inicial que consiste en “salir del mundo”. La regién-conciencia
es el otro de la regién-mundo.

Pero el mundo del que se trata es el horizonte de horizontes de la conciencia-
de-cosa dada en la percepcidn, es decir, el horizonte de los “subsistentes™. El
horizonte de los subsistentes en tanto que tales es la substancialidad misma:
la “Substancia” de los filésofos en su sentido ontolédgico. Asi, para Husserl, la
conciencia sélo se eleva al ser demostrando que con ella el ser entra en una
regién del sentido que ya no es la regién del sentido de la Substancia (este es
todo el objetivo de Ideen I). Es precisamente en este punto, cuando parece que
mds nos acercamos a Heidegger, que mds nos alejamos de él (y si a alguien nos
acercamos, en verdad, es a Hegel). Pues, si bien no se “subsiste”, no se da atin el
caso en el que, por el contrario, se “exista’. Al reducir la Substancia, es decir, al
salir del mundo como horizonte de los subsistentes, se obedece atin al oculta-
miento del fenémeno del Mundo que reina precisamente cuando se entiende el
mundo como la totalidad de los subsistentes, teniendo esta totalidad el sentido
“intencional” de un horizonte, e incluso de un horizonte de horizontes.

%6 Se ha hecho notar que todo el esfuerzo de la primera seccién de Sein und Zeit se concentra
en la busqueda de un acceso al ente en el cual estos ya no aparecen como entes-subsistentes
(sino como “entes-disponibles”). Sin embargo, este esfuerzo es, asi, aquel de una apertura del
pensamiento al “fenémeno del mundo”, es decir, todo lo opuesto a una “salida fuera del mun-
do” que considerara al mundo como el horizonte mismo de la subs(is)tancia.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madlrid



242 | GERARD GRANEL

La reduccién de la Substancia se lleva a cabo por completo, en tanto que
salida fuera del mundo, bajo la evidencia del mundo subsistente. La identidad
de la situacién husserliana con la situacién cartesiana es aqui mds profunda que
todas las diferencias que la vigilancia fenomenoldgica quiso establecer entre la
enoyn y la duda, y entre la “subjetividad trascendental fenomenolégica absoluta”
y la simple evidencia del “alma” que atin retiene en el horizonte del mundo un
Cogito cuya u-topia es aun topolégicamente intramundana. La conciencia en
tanto que negacion absoluta de la substancia sélo tiene el efecto de extender
su horizonte hasta el infinito y de hacer del ser como sujeto el ser substancial
vacio cuya utopia intra-mundana se ha vuelto inasible porque ella misma se ha
convertido en todo el espacio tedrico.

En tercer lugar, aquello que es “elidido” desde el inicio es, precisamente, la
finitud. Como espacio vacio de la negacién de la subs(is)tancia, la “conciencia”
es, ciertamente, algo “mds antiguo” en el hombre que el hombre. Esta aparece
incluso como el absoluto del cual la humanidad solo serfa su portadora y, asi, su
extrafieza se une, en la segunda parte de la K7isis, a la del “Espiritu” hegeliano.
Ahora bien, si esta anterioridad al homo humanus nos indica que en la subjetivi-
dad absoluta se trata del ser mismo, no es por ello menos cierto que la evidencia
de la conciencia del hombre, como ente subsistente en el horizonte de la subsis-
tencia en general, proporciona atin aqui el sentido mismo del ser, a pesar de que
la esfera de la substancialidad haya devenido aguella estera “en la que el centro
estd en todas partes y la circunferencia en ninguna” que predijo Pascal. El éter
de la fenomenologia propiamente es la infinitacién de la actitud natural contra
la cual lucha, a la cual imputa con justeza el nacimiento y la determinacién de
toda ciencia y de toda filosofia aparecida hasta ese momento en la historia, y
de la cual cree que puede escapar por el hecho de que, en esta infinitacién, la
actitud natural deviene inasignable o, mejor incluso, ha “desaparecido”. Asi, la
“conciencia’ deviene infinita en el pensamiento de Husserl, como el universo en
la ciencia de Newton.

La produccién de la conciencia en tanto que ser estd asi ligada, con una nece-
sidad absoluta, al horizonte de la subs(is)tancia en general al que pertenecen, con
una unidad indisoluble, la 16gica formal y el psicologismo del tema trascendental,
es decir, las dos formas de la in-finidad de la subjetividad. En la medida en que
combate el cardcter formal del a priori moderno y el vinculo del Cogizo a la yoym,
Husserl se dirigirfa entonces hacia el descubrimiento de la finitud esencial del
ser del hombre como comprensién del ser, sz no fuera porque se propone al mismo
tiempo producir la conciencia como ser. Pues, con esto tltimo, sigue conservando,

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madyrid



TRADUCCION | 243

por el contrario, la infinitud como el sentido del ser y sigue haciendo reposar
este dltimo sobre el “hombre”. Solo ha vuelto esta situacién “absoluta”, es decir,
irremediable, al hacerla invisible al apresar la extensién universal vacia (e imper-
ceptible) del horizonte en su propia descripcion (su “reduccién”).

Es mds, dado que las dos significaciones de la fenomenologia — aquella de
la anterioridad del ser que “termina” con no importa qué tipo de conciencia;
y aquella de la produccién “infinita” de la conciencia como ser — se mezclan
inextricablemente en el curso efectivo del discurso husserliano, es concebible
que, precisamente en su efectividad (es decir, en su contenido, en sus decisiones
de principio y sus métodos, esto es, en la familiaridad de aquello que esta es en
tanto que “movimiento fenomenoldgico™) la fenomenologia sea “inutilizable”
para el pensamiento que en Sein und Zeit estd comenzando. Un signo seguro de
ello se puede apreciar en el hecho de que Heidegger solo menciona una tnica
obra de Husserl al tratar de establecer el pre-concepto de la fenomenologia: las
Investigaciones Ldgicas™®. Se trata de la Gnica obra importante de Husserl anterior
a lo que él mismo llamara “el logro de la reduccién fenomenoldgica”, el cual se
efectia entre 1903 y 1905, e indica de un modo manifiesto, para el fundador
de la fenomenologfa, el momento en el que su pensamiento llegé a ser tal. Sin
embargo, todo sucede como si, para Heidegger, este Husserl “verdaderamente”
husserliano ya no fuera “Husser!”.

5. La dificultad y la fisura

Asi, no es posible exhumar un suelo “exterior a la tesis” — en tanto relaciona
la “metafisica” y lo “originario” — a partir del cual se desplegara una explicitacion
de la tesis sobre el ser que caracteriza Sein und Zeit. Tal es la dificultad que se
hurta a la lectura de estas pdginas inaugurales.

Esta dificultad, entonces, no consiste tnicamente en el cardcter necesaria-
mente alusivo de las referencias al conjunto de la metafisica occidental que apa-
rece en las primeras pdginas. Tampoco se puede resumir en la complejidad de la

¥ “Las aclaraciones que hemos hecho del concepto preliminar de fenomenologia indican

que lo esencial en ella no consistia en efectuarse como movimiento fenomenoldgico” (SuZ,
38, traduccién modificada).

28 “Las siguientes investigaciones solo han sido posibles sobre el fundamento establecido por
E. Husserl, en cuyas Investigaciones Ligicas la fenomenologia se abrié por primera vez” (Id.)

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madlrid



244 | GERARD GRANEL

articulacién que vincula este inicio con la fenomenologia husserliana a la vez que
se distancia de ella. La dificultad tampoco se reduce a la precedencia reciproca que
vuelve sobre la pregunta por el ser y sobre la analitica del Dasein. No se trata de
que estas dificultades — junto a otras que de ellas se derivan — no existan en los
textos, ni de que sean s6lo aparentes. Pero no son estas las que, bien individual-
mente, bien en conjunto, constituyen La Dificultad fundamental en lo tocante
a la posibilidad de leer Sein und Zeit. Son, solamente, efectos de esta Dificultad.
Esta proviene del hecho de que la pregunta por el ser es una pregunta por el sen-
tido del ser entendido, precisamente, a partir de un sentido de ser completamente
distinto al que este posee en toda la metafisica occidental.

Pero lo dificil de la Dificultad estd mucho mds profundamente escondido
de lo que esto que acabamos de decir permite adivinar. Pues la idea de lo “com-
pletamente otro” es ella misma completamente distinta a todo lo que podamos
esperar de ella. Sin embargo, las apariencias acuden en masa, y es importante,
ante todo, mantenerlas a raya.

En el “nuevo” sentido de ser que la pregunta heideggeriana persigue de un
modo distinto al que, de Platén a Husserl, llevara a cabo el “cazador del ser” (el
filésofo), no se trata del Dios que acabaria por extenuar la analogia dejindola
tras de si, como en Santo Tomds, ni de aquello que se mantiene “completamente
Otro” en la teologia barthiana. Tampoco se trata de aquellos dominios del ente
que cierta “rescendencia” del ser en la figura del hombre ha abierto a la empresa
de una superacién de la metafisica que domina nuestra época: la produccién en
torno a la figura del trabajador, la voluntad de poder en torno a la de Zaratus-
tra, la Libido y el Lenguaje en torno al hombre deseante y hablante. Tampoco
se trata, con la pregunta pensante sobre un sentido del ser, de un ser que seria
idéntico a aquel al cual responde la poética. La diferencia de objeto formal estd
aqui tanto mds claramente marcada cuanto que recorta bien esos “objetos” sobre
una misma carne.

Lo dificil se encuentra entonces en el hecho de que la pregunta por el sentido
del ser, la cual es planteada ella misma a partir del sentido que ella misma busca y
la cual es completamente distinta de aquella bajo la cual el ser era comprendido
en la metafisica, no nos lleva positivamente a ninguna otra parte. Es decir, no
nos lleva a un “otro” de la metafisica que estaria él mismo situado, posiciona-
do, subsistente o consistente de uno u otro modo. La distancia con el sentido
metafisico del ser es mds bien una distancia “imperceptible” que nunca pierde
su inapariencia en todos los pardgrafos de la introduccién de Sein und Zeit, e

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madyrid



TRADUCCION | 245

incluso en todos los momentos que conducen toda la obra hacia la fisura en la
que, de repente, se detiene.

Esta fisura, como es sabido, consiste en la ausencia de la tercera seccién de
la primera parte y la de la segunda parte al completo. Tomada, en un primer
momento, como algo provisional (quizd incluso lo fuera para el propio Hei-
degger), esta ausencia fue ripidamente dada por hecho y, més tarde, asumida
como algo mds que un hecho. En efecto, el pensamiento que habla en Sein und
Zeit ya lo hace bajo el impacto y bajo el signo de la fisura en la que “inexpli-
cablemente” se detiene. Esta fisura mantiene entonces en su sentido el sentido
de lo alli dicho y sélo a través de uno serd posible acceder al otro. Sin embargo,
no estamos completamente despojados de toda indicacién sobre la razén de
la “interrupcién” de Sein und Zeir. Lo que en ella se produjo no es tanto una
ruptura como la imposibilidad de una ruptura. Exactamente: la imposibilidad
de asignar la ruptura con la metafisica en relacién con la pregunta por el sentido
del ser. Es esto lo que expresa sin dejar lugar a equivocos el siguiente pasaje de
la Carta sobre el humanismo en el que Heidegger habla de la tercera seccién de la
primera parte: “Alli se produce un giro que lo cambia todo. Dicha seccién no se
dio a la imprenta porque el pensar no fue capaz de expresar ese giro con un decir
de suficiente alcance ni tampoco consiguié superar esa dificultad con ayuda del
lenguaje de la metafisica™ [GA IX, 328]%*. Con esto, nos dice implicitamente,
pero con toda claridad, que las dos secciones existentes ain hablan el “lenguaje
de la metafisica” y que deben su existencia a ese hecho. Pero a este hecho se debe
también su dificultad esencial dado que su objetivo no es otro que el de hacer
audible por primera vez un sentido del ser que, desde su origen, ha sido enmu-
decido en la metafisica occidental y, por lo tanto, también “en el lenguaje” de
esta metafisica, que en nada se distingue de ella.

De este modo, aquello que propiamente dice la obra inaugural del pensa-
miento heideggeriano es dicho en silencio. En qué consiste este extrafio modo
de decir es lo que debemos tratar, a su vez, de decir nosotros mismos; no sélo
para esclarecer a partir de esta dificultad fundamental todas las dificultades que
componen mds inmediatamente Sein und Zeit, sino para mostrar a su vez en qué

# Martin Heidegger, «Brief iber den Humanismus», en Platons Lebre von der Wahrbeit, de
Martin Heidegger (Francke, 1947), 72.

3 N. del T.: Granel cita segin la versién francesa de R. Munier (Martin Heidegger, Letzre
sur Uhumanisme (Aubier, 1957)) y da las dos referencias. Nosotros citamos el pasaje segtin la
version castellana de H. Cortes y A. Leyte (Martin Heidegger, Carta sobre el Humanismo,
(Alianza, 2004)).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madlrid



246 | GERARD GRANEL

sentido (a qué profundidad y con qué necesidad) la obra entera de Heidegger
sigue siendo una obra “sin acceso”, completamente sometida, como ninguna otra
lo ha estado hasta ahora, a la posibilidad de ser malinterpretada.

6. La (no) descripcion del “fenéomeno del mundo”

Asi, es por medio de un salto, y sélo por medio de un salto, que podemos
intentar acercarnos aqui a la triple y Unica tesis de Sein und Zeit. No se trata de
pretender explicar mejor (o incluso simplemente “explicar”) lo que Heidegger
ya ha dicho. Por el contrario, mds bien se busca desanimar toda voluntad de
explicacién en la medida en la que esta siempre toma las dificultades o las oscu-
ridades como aparentes y se propone disiparlas. Asi, serd volviendo a pasar sobre
los trazos del “fracaso” de la pregunta por el ser (o incluso de su explicacién) que
tendremos alguna posibilidad de acercarnos a lo esencial de dicha pregunta. Esto
es lo que trataremos de hacer ahora con ese “fenémeno” que se encuentra en el
centro de todos los demis: el “fenémeno del mundo”.

Heidegger concluye las veinte pdginas (Suz, 67-87) consagradas a captar
el mundo en tanto que mundo con las siguientes palabras: “Con los andlisis
precedentes no se ha hecho mds que descubrir el horizonte en el que se ha de
buscar algo asi como el mundo y su mundaneidad” (86-87). Podriamos afirmar,
para decirlo mejor, que atin no se ha encontrado el “fenémeno” que se estd
rastreando, que este se encuentra siempre en camino, unos pasos por delante del
pensamiento. Y, en efecto, con cada nuevo avance de la “descripcién” llegamos
a los lugares mismos del mundo solo para descubrir que este acaba de partir.
Tras el contraste que constituye la critica de la ontologia cartesiana del mundo
(88-100), esta suerte de fracaso se agrava de dos modos: en primer lugar, por
el hecho de que la razén mds general que para ello se nos da parece irreme-
diable, dado que el “perder de vista” el fenémeno del mundo “se funda en un
modo de ser esencial del Dasein mismo”. En segundo lugar, por el hecho de que
“la penetracién de las estructuras mds importantes del Dasein®” y, con ello, la
interpretacién del propio concepto de ser (los cuales conjuntamente permitirfan
captar la raiz de esta retirada del mundo), son remitidos a un porvenir que es
precisamente el borde en el cual Sein und Zeit se detiene (es decir, remite a esa

31 N. del T.: Traducimos directamente de la versién francesa, dado que, en este punto, guarda

diferencias notables respecto a la de Rivera.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madyrid



TRADUCCION | 247

seccién de la primera parte que no llegé a ver la luz). En el programa trazado,
esta tercera seccion aparece como el equivalente a la destruccién de la historia de
la ontologia desde Parménides. De este modo, se precisa el motivo del retroceso
(o del avance) del fenémeno del mundo ante (o sobrepasando) la descripcién, y
lo hace de un modo tal que arruina la idea misma de descripcién. Sin embargo,
tal descripcion parece vinculada a la idea de fenémeno, como el atender se une a
su objeto. La distancia que separa a Heidegger de Husserl aparece aqui, precisa-
mente, en toda su irreductibilidad. Un fenémeno comprendido como modo de
ser debe serle “arrancado” a una retirada y a una inapariencia que le son esenciales
y que impiden atenderlo como el objetivo de un mirar. Damos asi con una tesis
general bien conocida y a la que, de hecho, ya hemos referido; lo cual no quiere
decir que no deba ser “re-conocida” desde sus multiples replanteamientos y en
su verdadera profundidad.

Esta se nos aparece precisamente aqui, en este punto en el que el retirarse-a-
cubierto del fenémeno del mundo es reenviado por su motivacién a la constitu-
cién del ser del Dasein vy,  /la vez, a la interpretacién del concepto mismo de ser
y a la destruccién de la metafisica. Toda la dificultad se encuentra en este “a la
vez’; pues éste significa que ninguno de los tres términos que acabamos de men-
cionar — el ser (bajo el enigma de su sentido), el Da-sein (bajo su constitucién de
ser) y la historia del ser (en tanto que pasado que precede toda explicitacion de la
comprehensién del ser implicado en el Dasein) — no son precisamente términos,
subsistentes ellos mismos, entre los cuales se instaurarfa, simplemente, una red de
relaciones y que, de este modo, podrian servir de comienzo al desciframiento del
fenémeno del mundo. Sein, Dasein, Geschichte-des-Sein forman entre los tres, y
en su imbricacién reciproca, un solo y mismo “comienzo” que él mismo no tiene
comienzo, o que no ofrece ni meta ni inicio “por fuera” de su propio circulo.

La circularidad de éste circulo es la que retiene en si mismo, desde el inicio y
a lo largo de las veinte pdginas, el “andlisis” del mundo, alejdndolo extremamente
del ideal husserliano de la “descripcion”. No se trata de que no esté alli, “presente”
(aparentemente) en las célebres pdginas que desarrollan las estructuras del ser-a-
la-mano, de la utilidad, del signo y, finalmente, de la intraducible Bewandtniss.
Pero la descripcién que se encadena y se enriquece con ello, sin embargo, sigue
sin haber (aiin) empezado, y ello en la medida en que atin no ha “reunido” el cir-
culo de la triple imbricacién — Sinn des Seins, Da-sein, Geschichte des Seins — en
el que de antemano se encuentra retenida.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madlrid



248 | GERARD GRANEL

Retenida, es decir, muda, puesta en movimiento y, no obstante, suspendida
en la promesa de un replanteamiento a partir del término. Promesa, esta tltima,
que es también una amenaza de alterar los caminos trazados y ya recorridos.

La descripcién del fenémeno del mundo es asi una no-descripcién que
también debe escribirse (no-)descripcion. No-descripcién, precisamente, porque
obliga a renunciar al ideal de una simple transcripcién de las necesidades eidéti-
cas que caerfan bajo la pretendida “mirada pura” de la fenomenologia, es decir,
obliga a renunciar a aquello que en efecto conocemos (gracias a Husserl) como la
esencia de una descripcién. Pero, a su vez, (no-)descripcién porque, sin embargo,
describe un trayecto, un camino o un orbe que tiene precisamente su positividad
en el hecho de que el andlisis del fenémeno sdlo se presenta “aparentemente” en
esas estructuras que él mismo “desecha’. Dicho con mads claridad: la descripcién se
ausenta incesantemente (“haciendo camino”) a partir del Gnico y triple término al
que tiende y que encubre la inapariencia del fenémeno. En este punto, el camino
del pensar consiste en su precariedad, es decir, en la (no)-articulacién de todas sus
etapas con el término que las retrazar(i)4** — justificadas y mal comprendidas a la
vez — si fuera (o en cuanto sea) “alcanzado”.

Sin embargo, no es posible (como uno estaria tentado de advertir brusca-
mente) comenzar ‘en estas condiciones” atendiendo simplemente al circulo de
la Ginica y triple cuestién final. Pues: “la ontologia solo es posible como fenome-
nologia” (SuZ, 35) — es decir: el despliegue (“a la vez”) del sentido del ser, de la
constitucién del ser del Da-Sein y del destino metafisico del ser solo es, a su vez,
accesible @ lo largo del fendmeno del mundo. El acceso a estas cuestiones tltimas
estd contenido en la (no-)descripcién que ellas mismas retienen al interior de
su circulo.

Ciertamente, el mundo es ontolégicamente “un cardcter del Da-sein mismo”
(64). Ahora bien, esto no significa que la analitica existencial pueda remontar,
como en una analitica de tipo trascendental, el curso de la subjetividad has-
ta encontrar en su constitucién originaria el objeto trascendental revestido de
los caracteres propios que permiten reconocer en él el mundo que la tradiciéon

32 N. del T.: Granel hace aqui un juego de palabras manteniendo cierta ambivalencia entre el

tiempo futuro y el condicional del verbo “retracer” anadiendo a la forma futura de la tercera
persona (retracera), por medio de un paréntesis, la terminacién i¢ que darfa la forma condicio-
nal retracerait. Al anadir la 7 entre paréntesis tratamos de emular ese juego, aunque somos
conscientes de que la doble acentuacién que resulta del anadido da una grafia ajena al
castellano.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madyrid



TRADUCCION 1 249

kantiana y husserliana no supo ver. Dado que una analitica trascendental habla
un lenguaje concreto — el del conocimiento del ente subsistente — que, bajo el
titulo de “mundo”, sélo puede conducir a la totalidad del ente-subsistente o a la
determinaci6n ontoldgica de su modo de ser, es decir, a la substancialidad misma.
Ahora bien, estos dos conceptos de “mundo” son para Heidegger el signo preciso
de que “las ontologias del pasado [...] yerran al comprender el ser-ahi como ser-
en-el-mundo” y, por esta razén, “pasan necesariamente por alto el fenémeno del
mundo” (65)*. La analitica del Dasein no es pues separable de la irreductibilidad
del fenémeno del mundo al lenguaje de la subs(is)tancia, es decir, al sentido
metafisico del ser. Solo despejando esta irreductibilidad mediante la “descripcién”
de este fendmeno, la analitica existencial se separa de toda analitica trascendental,
y el Dasein, de toda subjetividad. Por consiguiente, las tres Gltimas preguntas no
solo hacen un circulo entre ellas en el cual retienen la posibilidad del anélisis o
la descripcién, sino que ademds hacen un circulo con este mismo andlisis, en la
posibilidad del cual se encuentran ellas mismas retenidas.

7. Lo circular y lo anfractuoso*

Nos queda por comprender correctamente esta circularidad. Lejos de opo-
nerse al movimiento del pensamiento, esta asegura su circulacién. A ella, como al
conjunto de Sein und Zeit, pero también “a todas las ontologfas que han existido
hasta el dia de hoy” (SuZ, 8), se aplica la indicacién de §2: “En el planteamiento
de la pregunta por el sentido del ser no puede haber en modo alguno un razona-

miento circular porque la respuesta a esta pregunta no busca su fundamentacién

por una via deductiva, sino por un desarrollo apofdntico” (8)%.

En cambio (y por la misma razén), aquello que se presenta “exteriormente”
como circularidad no estd sin embargo destinado a ser desarticulado “desde el

3 N. del T.: Mds cercano al Weltlichkeit del texto heideggeriano, Rivera traduce como “fend-
meno de la mundaneidad”, sin embargo, mantenemos “fenémeno del mundo” para respetar
la versién citada por Granel.

3 N. del T.: En esta seccién Granel creard toda una serie de neologismos pertenecientes a la
familia léxica de los términos anfractuoso [anfractueuxe] y anfractuosidad [anfractuosité] (los
Unicos términos de la familia reconocidos tanto en francés como en castellano). En este con-
junto de significantes cabe leer, a la vez, el significado que en la actualidad mantiene su rafz
(cavidad profunda, irregular y ramificada) como su sentido etimolégico (rotura por ambas
partes).

3 N. del T.: traduccién ligeramente modificada.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madlrid



250 | GERARD GRANEL

interior” y reorganizado en la linea recta de un encadenamiento de razonamientos.
La circularidad de la (no-)descripcién fenomenoldgica y de las cuestiones onto-
légicas esenciales es la mds intima y, a la vez, la mds manifiesta de la escritura
heideggeriana. Esta es anunciada al completo en la cercania de estas dos frases del
§7 de la introduccién: “La ontologia sélo es posible como fenomenologia” (35) y
“considerada en su contenido, la fenomenologia es la ciencia del ser del ente — la
ontologia” (37).

La cuestién sigue siendo, por lo tanto, cémo entender tal circularidad. Una
vez descartada la objecién légica fundada en la suposicion ingenua consistente
en que el movimiento de un pensamiento es un encadenamiento de “razona-
mientos”, la circularidad no deja por ello de perfilarse como una amenaza para
el pensamiento: la amenaza de su fracaso. Y si, “a fin de cuentas”, debe recibir
un “sentido positivo”, este no se sittia en la pura y simple desaparicién de esta
amenaza — tal vez se encuentre en su propio corazén. En efecto, no debemos
detenernos en el hecho de que la circularidad se nos revele como una “cosa
buena”, e incluso como la tltima palabra del pensamiento. Si esta conserva su
verdad mds profunda y su libertad de emergencia, lo hace en la medida en que
destina lo “apofintico” a la manifestacién de un fenémeno ez su inapariencia,
un trabajo de escritura que de este modo estd tan alejado de las sublimidades de
una inversién de la dialéctica como de las planas superficies de la apodicticidad.

En efecto, es esta “inapariencia” la que pre-serva en el fenémeno del mun-

do una profundidad -y, sin embargo, una profundidad por asi decir ligera o
({93} » . . .

modesta, un “simple hueco”™: no los llamados abismos de lo indecible — en la que
se aloja la historia entera de la metafisica, como suspendida-en-el-hueco, pero
sin mantener a su vez abierta la misma apertura, la recepcidn, el borde, y atn
menos la simplicidad lograda. De tal modo que al acercarse a ella (tapia que nada
defiende, asa de la decisién, redondeada y perfecta alrededor del pensamiento de
los hombres, como el brazo alrededor del suefio), el pensamiento que penetra en
la retirada del fenémeno, en la vibracién de la inapariencia, se avanza también en
a anfractura de la que nacieron las metafisicas, en la que estas juegan y se demo-
la anfracturadelagq 1 tafi q juegany
ran, razas inocentes en las que la pregunta por el ser contempla su genealogfa y
que, sin embargo, a partir de ahora, emergen a su vez de ella, que ha tomado su
fuente “mas arriba” en la falla.

Ya no, a decir verdad, “en” la falla, aqui o alld, pues seguiria siendo un lugar
en el que alojarse, un refugio anfractuoso en el que la anfractura misma ya habria
cerrado la implacable dulzura de la vida y a la que no dejaria de escatimar su

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madyrid



TRADUCCION | 251

decisién. La cuestién que persigue el fenémeno del mundo es, por el contrario,
ella misma “frag-il” en tanto que mantiene la inapariencia (el estallido) de la
anfractura de este fenémeno, el cual es el fendmeno de la Fraccién misma, del
Fragmento mismo. Tal es, en efecto, el “Todo” al que llamamos “Mundo”. El
Mundo — “esto en lo que un Da-sein fictico vive” — tiene la naturaleza de lo
fragmentario.

“Fragmento: pedazo de una cosa que se ha roto en porciones” (Littré*). Si
mantenemos el “pedazo” en la ruptura — de la que el otro pedazo es el ente intra-
mundano; si entendemos por “haberse-roto” el “gebrochen isz” y traducimos: es
ha permanecido (isz) originariamente unido (ge-) como habiendo estado siempre
roto (gebrochen); o bien, si entendemos “frag-mento” en relacién a “franjear”
como “firmamento” en relacién a “firmar”, es decir, desde antes de la distincién
(pero incluso ya roto en la diferencia) del sentido “verbal” y del sentido “sus-
tantivo” — entonces podemos decir: el fenémeno del mundo es el fenémeno del
Frag-mento.

“Anfractura” es, sin embargo, una mejor palabra (a pesar de que “no exista”)
que indica que la “fractura” tiene lugar “desde ambas partes” (amb-, apew) y
que, de este modo, las envuelve (ap@t), no como una unidad, sino precisamente
como una fractura, que en ella permanece inmemorialmente como esze lado de
la ruptura respecto a ese otro. El mundo es este Am(b)-fractuoso, este roto, este
frag-mento que estd roto por los dos lados en los que se rompe: pura herida, labios.

A su vez, esta ruptura, este romperse-del-mundo, es lo que rompe la descrip-
cién. No se trata, por tanto, de algo exterior sobre lo cual ella estallaria al chocar
tras un momento (0 un movimiento) descriptivo “puro”, sino lo que la mueve
desde su comienzo y desde su final, en la anfractuosidad de este tnico y triple
“comienzo” donde el andlisis mismo avanza de manera “anfractuosa’.

La brecha — lo escarpado — es aqui la que separa el ente intramundano y
la propia mundanidad del mundo. Nada mds comenzar el andlisis, Heidegger
. <« . . >] .
precisa que la naturaleza “existencial” del mundo, es decir, el hecho de que sea
“un cardcter del Dasein mismo”, “no excluye que el camino de la investigacién

36 N. del T.: Granel remite al Diccioinario de la lengua francesa de Emile Littré.

% N. del T.: Juego de palabras intraducible entre écartement (brecha, distancia) y escarpement
(escarpado), este tltimo semdnticamente cercano a lo anfractuoso, que también puede
significar “escarpado”.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madlrid



252 | GERARD GRANEL

del fenémeno ‘mundo’ deba pasar por el ente intramundano y por su ser.” (64).
Sin embargo, al final del andlisis resume toda la leccién en esta declaracién:
“La interpretacién del mundo pierde de vista definitivamente el fenémeno del
mundo si, desde un buen principio, toma como punto de partida al ente intra-
mundano” (89)38.

Ciertamente, ahi ya no hay “circularidad en el razonamiento”, ni algo asi
como una “contradiccién”. El camino que pasa por el ente intra-mundano y su ser
(0, mds bien, que es “iber das innerweltlichkeit Siende un sein Sein genommen”)
es un camino que franquea aquello por lo que pasa y que, en ese franquear, es
siempre guiado por la mirada de un mundo en tanto que existencial, el cual, por
lo tanto, es el veritable “punto de partida”. Pero, por otro lado — del otro lado de
la falla descriptiva — , aquello que separa el sentido existencial del mundo de su
sentido simplemente trascendental o metafisico (de su sentido subs(is)tancial)
solo se traza o solo se anuncia por la manifestacién del “fenémeno del mundo”,
es decir, en el camino de la descripcién. Esta franquea aquello que la guia, abre
aquello que la mantiene abierta.

Esta anfractuosidad es, en verdad, doble. Para decirlo exteriormente, ella es,
por un lado, aquello en lo que “difieren” el ente y el ser en general y, por el otro,
aquello en lo que se diferencian la determinacién metafisica del ser como subs(is)
tancia y su determinacién existencial como mundo. Pero una y otra diferencia(s)
se entrecruza(n). Pues el punto de partida de la determinacién metafisica del
ser del ente como subs(is)tancia es el “tomar el camino”, el “tomar el punto de
partida” en el ente intramundano. Lo cual quiere decir: en el ente suficientemente
“abandonado” por el horizonte de la mundanidad para aparecer como “subsisten-
te en el mundo” (65). La inapariencia del fenémeno del mundo llega aqui a su
colmo — pero, ella es siempre asi que desde un inicio es, y en cierto sentido, asi debe
permanecer, es decir, que la descripcion debe hacerla “aparecer”. El borramiento
del horizonte-del-mundo “en” el que se encuentra el ente no significa, en efecto,
ni una simple carencia, ni un simple pasar inadvertido. Si esta retirada debe ser
pensada como una carencia, entonces, esta carencia debe ser pensada como aque-
llo que “falta” (aquello que hace falta), en la anfractuosidad de faltar® y fallar.
“Faltar es lo mismo que fallar, diferencidndose solamente por la conjugacién”
(Littré). Tratdndose del mundo, esta ruptura es incluso aquello que mds necesita,

3% N. del T.: Traduccién propia a partir de la cita francesa dada por Granel, la cual, en su

forma, difiere mucho de la versién de Rivera (a pesar de conservar intacto su contenido).
% N. del T.: falloir en el sentido de “hacer falta”, “necesitar”.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madyrid



TRADUCCION | 253

aquello que hace falta y aquello que falta en un mismo movimiento y en un
mismo sentido, siendo la FALLA — “la falla es el lugar en el que falta la roca...”
(Littré) — la que precede todos los conceptos de unidad y lo que les hace falta.

En las veinte pdginas de la “descripcién del mundo” no se trata nunca — a
pesar de ciertas apariencias — de “substituir” pura y simplemente con un punto
de partida existencial un punto de partida substancial, como si el pensamiento
fuera precedido por otra clarividencia que eligiera entre “métodos”. Tampoco
se trata de permanecer fiel al mundo en tanto que estructural del Dasein en la
exclusion del “camino que pasa por (encima) del ente intramundano”. Se trata,
por el contrario, de permanecer en el pasaje que por (encima de) el ente conduce
a su ser, de permanecer en la emay®yn que trashuma del ente al mundo.

Imperceptible - aunque despedazdndolo y separdndolo todo — es la diferencia
de este pasaje y de aquel otro que la metafisica efecttia al pasar del ente subsis-
tente a su substancialidad. Tan imperceptible que, a pesar de la limpia oposicién
entre el ente-disponible y el ente-subsistente, a pesar de la prioridad fenomeno-
légica de la Zu-handen (como “ente que comparece mds inmediatamente”(66))
sobre la 7es (la cosa de la “naturaleza”, “la materia-cosa universal simplemente
subsistente” (85)%), el lector, y tal vez el escritor, por largo tiempo, y sin saberlo,
no tuvieron otra alternativa que tratar de nuevo al “Gtil” como una cosa, el Zeug
del que habla el texto.

Sélo algunas anfractuosidades de éste - algunos “giros y afinamientos” (Littré)
— dan testimonio de que el texto soporta la anfractura del fenémeno del mundo,
y lo testifican con esa inapariencia que responde a la inapariencia del fenémeno.
Estas son los “giros lingiiisticos”, es decir: la “eleccién de las palabras” y, también,
sus “juegos’: rugosidades del texto (asperezas y huecos) que no son sino el propio
tema del texto, y nada mds que eso. Fallas del texto sobre la Falla. Tomemos
algunos ejemplos, es decir: entremos en la falla, en el estrechamiento de lo que
estd ya bien abierto y decidido, aunque sin ser patente ni pleno (de ningtin modo
“dado” al gran sol de la manifestacién), sino oscuro en su ser-resuelto, como lo
es en Delfos la pared dual donde al sol mismo le fue asignado su lugar.

% N. del T.: Traduccién propia a partir del texto francés. Rivera vierte este pasaje como: “solo
una materia cosmica que estuviera-ahi”.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madlrid



254 | GERARD GRANEL

8. Fragmentos sobre el frag-mento

a) Unmwelr*!

Umuwelt, este es el método, el camino para encontrar un acceso al fenémeno
del mundo. Pero, no. Desde el principio, la escritura se modifica, sigue una
ruptura. No habla simplemente de encontrar un acceso al fenémeno, sino de
encontrar la salida para el acceso: “la salida fenoménica adecuada (...) para el
acceso al fenémeno de la mundanidad” (66).

Prestar un poco de atencién montafesa, por asi decir, a lo que une esta
extrana “Ausgang fiir Zugang’ [salida para el acceso] a los indicadores metéddicos
del contexto, por una parte, y a nuestras anotaciones sobre la circularidad del
camino por la otra, nos llevard a no pasar por alto el giro y el afianzamiento de
la nocién de Um-welt.

“Die methodische Anweisung hierfiir (es decir: para alcanzar la Ausgang-fiir-
Zugang) wurde schon gegeben. Das In-der-Welt-sein und sonach auch die Welt
sollen im Horizont der durschnittlichen Alleaglichkeit als der nichsten Seinsart
des Da-seins zum Thema werden” (66)%2. El método parece consistir, de este
modo, en tomar un punto de partida existencial en oposicién a todo punto de
partida subs(is)tancial responsable de que, hasta la fecha, toda ontologia “das
Phinomen der Weltlichkeit tiberspringt” (ignore el fenémeno del mundo como
tal). Al parecer, nos encontramos de nuevo remitidos a un concepto cldsico
del método como decisién de principio, actitud fundamental en la que uno
se “sittia”, etc. La misma apariencia se refuerza con el recurso, ampliamente
manifiesto, a un suelo primitivo anterior a toda elaboracién filoséfica: en efecto,
:qué es lo que recubre la expresién “die nachste Seinsart des Dasein” [El mds

4§14 (final) y §15 (inicio), p. 66. En este pardgrafo sélo daremos las referencias en alemdn,

pues lo que estd aqui en juego es la propia textura de la escritura. Por otro lado, las referencias
como tal no son, evidentemente, suficientes. No se las menciona para que se pueda “verificar”
lo que “citamos”, sino para que se pueda seguir el propio texto (ez la exigencia que la lectura
nos dirige) [N. del T.: a fin de facilitar el seguimiento del texto, y emulando en ello al editor
francés, seguiremos dando en las notas al pie la versién de Rivera de los textos citados en
alemdn por Granel].

2 N. del T:: “Las indicaciones metodoldgicas en este sentido ya fueron dadas. El estar-en-el-
mundo y, consiguientemente, también el mundo, deben convertirse en tema de la analitica
en el horizonte de la cotidianidad media, como el mds inmediato modo de ser del Dasein”.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madyrid



TRADUCCION | 255

inmediato/préximo modo de ser del Dasein] (66)? Este “mds préximo” [mds
inmediato, segin Rivera] habitualmente significa que es lo mds inmediatamente
dado, que estd-ahi. De este modo, simplemente se trataria de cambiar de
horizonte ontoldgico respecto a toda metafisica con la finalidad de no pasar por
alto un “fenémeno” fundamental que toda la tradicién “se salté” (el fenémeno
del mundo), y ello sobre una base fenomenoldgica en el sentido husserliano, es
decir, sobre la base de un dato ineludible e inmediatamente accesible.

Pero estas dos altimas palabras nos detienen. Pues lo inmediatamente
accesible segtin Husserl s6lo lo es en el seno de la “reduccién”, es decir: en la
reflexion absoluta (reflexion de la conciencia y reflexién « la conciencia: reflexién
de la conciencia a si misma, el “Bewusst-sein” que, como en Hegel, seria a la vez
el objeto, el sujeto y el elemento de la reflexién®). Por el contrario, la “ndchste
Seinsart des Dasein” ignora absolutamente la reduccién a la conciencia y, por
esta razén, no es un simple “dato”, inmediatamente accesible a la “mirada”
fenomenolégica. El acceso, el Zu-gang, es tan poco inmediato que, ante todo, es
necesario ganarlo (precisamente en su rectitud fenomenolégica) por medio de
algo que es lo contrario a un acceso: por un Aus-gang, por una salida.

Esto significa que estamos atrapados de nuevo en la circularidad. Pues el
método, la descripcién del Umwelt como el mundo mds cercano, mds inmediato,
el del Dasein de todos los dias*, este método que nos permitird evitar saltarnos
el fenémeno del mundo y, con ello, nos permitird substituir efectivamente un
horizonte ontolégico por el otro, el subs(is)tancial por el existencial, supone, a
su vez, que ya hayamos operado esta sustitucién, supone que hayamos encon-
trado ya la salida que rompe el horizonte de la evidencia del ente-subsistente y,
en primer lugar, el de la conciencia.

% Sobre el Absoluto y la Reflexién, cf. Hegel: Differenzschrift, “Reflexion als Instrumenten

der philosophieres”, en particular el desarrollo del tema Das Absolur soll reflektier Werden [lo
absoluto debe ser reflejado. Cfr. G. W. E Hegel, «I. Differenz des Fichteschen und Schellings-
chen Systems der Philosophie in Bezichung auf Reinholds Beitrige zur leichteren Ubersicht
des Zustandes der Philosophie zu Anfang des neunzehnten Jahrhunderts, 1. Heftr, en Jenaer
Schriften, ed. Gerd Irrlitz (De Gruyter, 2022), 1-124, en castellano: «Difrerencias entre los
sistemas de filosoffa de Fichte y Schelling», en Obras, de G. W. F. Hegel (Madrid: Gredos,
2010), 17ss.].

#Cf. Suz, p. 66: “Die nichste Welt des altiglichen Dasein est die Umwelt” [“El mundo mds
cercano al Dasein cotidiano es el mundo circundante’).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madlrid



256 | GERARD GRANEL

Sin embargo, aqui el circulo es, a la vez, un circulo (y, por lo tanto, el fra-
caso del pensamiento) y el orificio circular de un giro y un hundimiento del
pensar, la apertura de la falla. Lo percibimos si hacemos notar que e/ “Um”, el
“‘Umwherum gue es constitutivo del Umwelt ha perdido rodo sentido inmediata-
mente reconcocible al perder el sentido “espacial” al que animan nuestros con-
ceptos de entorno, alrededor, ambiente, etc®. Lo que hace reconocibles estos
conceptos habituales es la referencia implicita, pero constante, y “evidente”, al
hombre en tanto que realidad natural, al hombre-dentro-del-mundo® como
pivote de la relacién-con-lo-real en el que (a pesar de ser una relacién) esta
misma realidad estd “inmediatamente” dada (y “comprende” en si misma, a su
vez, con la misma inmediatez esta relacién y su pivote).

Es del circulo evidente y absurdo de la relacidn real-natural enre lo real-
natural y el hombre real-natural de lo que nos saca, por una “adecuada salida
fenomenal”, la pérdida de todo sentido inmediatamente reconocible para el
Um- del Um-welt, el salto a su “extrafieza’. Asi, a la vez que se logra, con ello,
la intencién mds profunda de la fenomenologia husserliana en su lucha contra
el horizonte de la actitud natural, este salto al Umuwelr salta también por enci-
ma de la infinitizacién “fenomenoldgica” de la conciencia. Esta, en efecto, no
encuentra “la adecuada salida fenomenal” fuera del horizonte de la subsistencia,
sino que se encierra en su “desaparicién”, es decir, en la clausura negativa del
mismo horizonte de evidencia. En efecto, en este punto es importante senalar
que el Umwelt no indica nada comparable a la nocién husserliana (y que ain
arrastrard por mucho tiempo Merleau-Ponty) de entorno, es decir, la disposicion
de una serie de co-presencias intencionalmente “anticipadas” (y, sin embargo,

B “Der Ausdruck “Umwelt” enthilt in dem “Um” einen Hinweis auf Riumlichkeit. Das
“Umberum’”, das fiir die Umwelt konstitutiv ist, hat jedoch keinen primdir “riumlichen” Sinn”
(SuZ, 66) [“La expresién ‘mundo circundante’ contiene en el término circundante [Um-] una
referencia a la espacialidad. El ‘en-torno’” que es constitutivo del mundo circundante no tiene
empero ningln sentido primariamente ‘espacial’”’]. Se hard notar que “riumlichen” estd escri-
to entre corchetes. Esto es lo que aqui designa un sentido “evidente” de la espacialidad, pre-
cisamente el mismo que debe su evidencia al hecho de que el sentido del ser del espacio 7o ha
sido interpretado “aus der Struktur der Weltlichkeit”, sino que es tomado en el horizonte de
la realidad natural. En este sentido “evidente”, el Umberum significa “um uns Menschen” y no
ese “Um” del “Umwillenseiner del Dasein en su diferencia con el Um-zu, diferencia que es la
fuente del Ent-fernung descrita en §23, motor ella misma de la Raumlichkeir en todos sus
aspectos.

% Por consiguiente, no se trata del In-der-Welt-sein, sind del cldsico “hombre dentro del
Universo”, interrogado por la metafisica, desde Pascal a Max Scheler, bajo su “Stellen im
Kosmos”.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madyrid



TRADUCCION | 257

no propiamente presentes) alrededor del pivote de la conciencia-de-cosa. Con
la pérdida de todo sentido inmediato — es decir, “espacial” — de la Umbafte
en el Umwelt, lo que desaparece no es otra cosa que el propio horizonte de la
presencia, dicho de otro modo, nada menos que el sentido metafisico del ser.

De ello se siguen diversas consecuencias. En primer lugar, que la expresion
“ontoldgica” en la frase “Die Weltlichkeit der Umwelr (die Umweltlichkeit) suchen
wir in Durchgang durch eine ontologische Interpretation des néchstgegebenden
inner-umuweltlichen Seienden” (66)* no remite a ningtin sentido conocido del
término “ontologia”, pues hasta la fecha toda ontologia no habria sido otra
cosa que un discurso sobre la condiciones-de-presencia. En segundo lugar, se
sigue de ello un ligero desplazamiento de la dificultad circular que encontramos
hace un momento, segin la cual la interpretacién del mundo, por mds que esté
forzada a seguir un camino que “pasa por el ente intra-mundano y su ser”, sin
embargo, no puede “tomar como punto de partida un ente intra-mundano”,
so pena de “perder de vista definitivamente el fenémeno del mundo™®. Este
ligero desplazamiento consiste en que el camino de la interpretacién ontoldgi-
ca, es decir, el que trashuma del ente al mundo, ya no parte de este ente como
“innerweltlich», sino como “inner-umuweltlich”, desajuste que Heidegger subra-
ya, como acabamos de hacer, en itdlicas. Con este imperceptible desplazamiento,
el circulo ha devenido el orificio de la falla. Pues el umweltlich no es de ningtin
modo una modificacién del innerweltlich. En efecto, el Umwelt no pertenece al
Innerweltlichkeit, sino que es “die néichste Welt” — el Mundo mds préximo para el
Dasein. La oposicion de la Weltlichkeit en el sentido existencial (es decir, como
un “cardcter del Dasein mismo”) y del Innerweltlichkeit (es decir, del horizonte
de subsistencia o de presencia), que era la oposicién pura y simple de la deter-
minacién metafisica del sentido del ser con su determinacién existencial; esta
oposicién que hacia “girar en circulos” el método de la analitica, por medio de
este ligero desplazamiento, se ha desvanecido completamente y ha dado lugar
a otra dificultad: a lo dificil de una “diferencia”.

En efecto, lo que ahora se “opone” es la Weltlichkeit como Weltlichkeit con
la misma Weltlichkeit, pero como Um-Weltlichkeit. Ahora bien, esto no es una
oposicidn, pues ninguno de sus términos estd “puesto’: es una “diferencia” (e

47 “La mundaneidad del mundo circundante (la circunmundaneidad) la buscamos a través

de una interpretacién ontolédgica del ente que comparece mds inmediatamente dentro del
mundo circundante”.
4 Véase, mds arriba, “Lo circular y lo anfractuoso”.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madlrid



258 | GERARD GRANEL

incluso, La Diferencia) segtn la cual el Dasein esz roto (no: viene a romperse,
dado que no es antes de esta ruptura — ni de un modo distinto a ella — la unidad
que es) en su estructura fundamental de /n-Der-Welt-Sein.

b) El “Trascendenz schlechthin™ [Trascendente puro y simple]

A decir verdad, es necesario saltar hasta el §69 (que es el pardgrafo nodal
en el que se recapitulan de un modo general todos los temas de Sein und Zeit)
para ver aparecer la ruptura del Dasein en Welt y Umwelt, en “Umwillen-seiner”
(por-mor-de-si) y “jeweiligen Um-zu” (respectivo para-algo), y para reconocer en

ello la apertura al ser en su sentido de “Diferencia™®.

En cierto sentido, o, mejor, segln cierta versién, desde una de sus vertientes,
el mundo es un “existencial” tal como lo queria el comienzo del libro, el cual
sustenta en eso su “método”. La recapitulacién del §69 cumple con esta voluntad
al lograr decir que “Dieses [i.e., el Dasein] ist existerend seine Welt” [“Existiendo
(el Dasein) es su mundo].

Pero la frase debe entenderse a/ menos como una frase especulativa hegelia-
na. En este sentido, en dicha frase el isz se entiende como ist-et (un sein-lassen
[ser-asi]) y quiere decir que el Dasein no es simplemente “su mundo” (como se
dice habitualmente, simulando un pensamiento, al afirmar que el hombre es su
propiedad, o que es el capital), sino que hace que el mundo sea tal, lo hace ser en
su mundaneidad. De este modo, el mundo es algo del Dasein, es “suyo” (seine
Welt). Es a partir de la unidad originaria de los modos de apertura, unidad que es
él mismo, que el Dasein “vuelve” siempre sobre el ente que se encuentra, el cual
s6lo se encuentra porque estd ya-descubierto en 'y por ese “volver a un mundo”™.

# El comentario siguiente atiende todo el apartado c) del §69. Mds en concreto, consiste en

la lectura del segundo pérrafo de esta seccién c) desde: “Das Dasein existiert umwillen eines

Seinkonnens seiner Selbst...”, hasta: “Dieses ist existierend seine Welt” (SuZ, 364) [“El
Dasein existe por-mor-de un poder ser si mismo...” hasta “el Dasein, existiendo, es su
mundo”].

50 “Ekstatisch hilt sich die Zeitlichkeit schon in der Horizonten ihrer Ekstasen und kommt,

sich zeitigend, auf das in das Da begegnende Seiende zuriick” (SuZ, 366) [“La temporeidad
se mantiene extdticamente ya [desde un comienzo] en los horizontes de su éxtasis y, tempori-

7

zdndose, retorna al ente que comparece en el Ah{”].

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madyrid



TRADUCCION 1 259

Sin embargo, algo mantiene la frase de Heidegger a resguardo de la
absolutizacién (es decir, de la permanencia inasible en la desaparicién)
del horizonte de la subs(is)tancialidad; horizonte que atin engloba la frase
especulativa hegeliana, segin un destino que se repetird exactamente en Husserl.
Algo impide que el mundo, como existencial, siga siendo un avatar de lo
trascendental (a saber, su avatar “absoluto”) y le permite a Heidegger oponerlo
al mismo horizonte de lo trascendental llamdndolo lo “Trascendente” (en otros
pasajes: lo “trascendente puro y simple”).

El mundo es nombrado “trascendente” exactamente en el mismo sentido
en que se dice que el Da-sein, o incluso el Sein mismo, son “trascendentes”. Y,
de hecho, se trata de una sola y misma trascendencia “en” cada uno de ellos, tal
como quizd lleguemos a percibir. Pero, por el momento, lo que necesitamos es
comprender el propio término “trascendencia” asi como por qué se opone a un
término de su misma familia (lo “trascendental”).

En filosoffa, trascendental es el término que designa al ser “mds alld” de la
multiplicidad de sus determinaciones categoriales, como por ejemplo lo uno o
lo verdadero. Pero, trascendental, para los modernos (mds particularmente para
Kant, que es el tinico que explicita la teoria desde el punto de vista de lo que, para
los modernos, constituye el sentido del ser: la Bewusstsein) significa que la unidad
originaria pre-categorial es buscada y comprendida atin como un #rascendere, que
esta vez seria el dgber sich hinaus [mis alla de si] de la conciencia. “Will kommt
das Bewusstsein {iber sich hinaus”?! es la cuestién que atin desespera a Husserl
y, de hecho, la fenomenologia no ha sido otra cosa que el heroismo del triunfo
sobre esta pregunta en e/ propio sentido de la pregunta y, por consiguiente, en
medio de su desesperacion.

:Qué significa el dber sich hinaus [més alld de si] de los modernos? Que el
sujeto es la superacién de si mismo en la posicién objetiva de todo ente; es decir,
que la subjetividad es produccién de si misma en tanto que objetividad del
objeto. Siendo, de este modo, produccién de s/ misma como horizonte de todo a
priori objetivo, la subjetividad permanece, precisamente, en si misma: in-manente.
La subjetividad trascendental es el ser como “inmanencia”. Es, precisamente, a
este trascendental (en el sentido de la cuestién “wie kommt ein Subjekt hinaus zu
einem Objekt?” [“;c6mo sale un sujeto hacia un objeto?], es decir, en el sentido

51 N. del Ed.: “;Cémo va, la conciencia, mds alld de s{ misma?”

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madlrid



260 | GERARD GRANEL

de la inmanencia de la subjetividad) al que Heidegger le opone el Mundo (o el

Dasein, o el Ser) como “trascendente”?.

Aun es conveniente ver que el “mundo” como “trascendente”, es decir, tam-
bién el Da-sein, se opone a aquello que es, a un mismo tiempo, el origen y la
esencia de la subjetividad trascendental como inmanencia, es decir, a la “inmun-
danidad del sujeto”. El Mundo se opone al weltlossem Subjekt [sujeto sin mundo].
En este punto, la cuestién consiste en saber qué obliga al sujeto desde su origen
a la Welrlosigkeit [falta de mundo].

ES SABIDO que las cosas empezaron asi para los modernos (por no hablar
de aquel aliud del ente que ya era el anima quodammodo omnia de Santo Tomds
de Aquino, ni de ese Nous en tanto que Psychés Nous del libro Alpha mintscula
de la Metafisica de Aristételes), con aquel cruzar “en linea recta” el bosque mun-
dano de la Primera Meditacion hasta encontrar el punto de Arquimedes, es decir:

el punto, aquello que ya no estd preso en apertura alguna y que, de
hecho, tampoco puede engendrar ninguna apertura, sino que, sélo si es
preso de una velocidad infinita, como lo profetizé Pascal, engendra la esfera
teérica moderna; siendo, con ello, el punto de Arquimedes, es decir, aquel que
permite la balanza de palancas [balanza romana], aquel que permite que una
fuerza tedrica, que es la de todos los conceptos del infinito y que pesa “lo
infinito” del mundo, contrabalancée y alce el mundo mismo, conteniendo
(reduciendo y construyendo) el Mundus como Fabula Mundi, y, sin embar-
go, viéndose imbricando él mismo con el infinito, en la simple tangencia de
este contra-mundo con el Mundo; problema de las tangencias ontoldgicas del
Apeiron y del Peras, para el cual no habri, esta vez, solucién moderna posible;

52

Cfr. Toda la pdgina 366. En particular: “Dass dergleichen Seiendes mit dem eigenen Da
der Existenz entdeckt ist, steht nicht im Belieben des Dasein” [“Que semejante ente [i.e.: el
ente interno al mundo] quede descubierto con el propio Ahi de la existencia no depende del
arbitrio del Dasein]. El dass del “descubrimiento”, el Factum Veritatis, es, por decirlo de algtin
modo, “mds viejo” que el Dasein; aunque éste sea el solo y tinico “Da”, el “lugar”, y que no se
trate de un “orden de las cosas” que englobaria al hombre (este ente natural o esta creatura),
sino Unicamente de que el hombre ain no es una cosa humana: es, més bien, la anterioridad
del Factum Veritatis, es el borde de lo verdadero, el orificio, la falla. El resto, es decir, la opo-
sicién de tal trascendente a la inmundanidad del “sujeto”, y la de los a prioris mundanales
(Bedeutsamkeitheziige [relaciones de significatividad]) al “Netzwerk von Formen [...] die einem
Material dibergestulpt wird [conjunto de formas sobrepuestas a un material]”, se desprende de
ello.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madyrid



TRADUCCION 1 261

es decir, una solucion para la cual “interventu infiniti finitum determinatur”
[la intervencién de lo infinito determina lo finito]*?.

Y ES SABIDO igualmente que las cosas terminaron exactamente del mismo
modo, aunque, estd vez, en una voluntad consciente de si misma, gracias a la
separacion de la “regién-mundo” y de la “regién-consciencia” a través de Husserl,

.7 <« » <« » ’ . <« .

y la reconstruccién “total” del “mundo” como indice de las “formaciones de
conciencia’: tarea infinita del trabajo fenomenoldgico de la que debe resultar la
produccién, para el mundo moderno, de su mundanidad, la ausencia de la cual,
hasta la fecha — y digase lo que se diga del desarrollo de las matematicas, de la
ciencia de la naturaleza y de la cultura moderna en general (incluido el desarrollo
de la filosofia moderna como Fabula transcendentalis)- ha hecho de Europa, ese
continente de la ciencia, el pais de La Crisis

visién profética: a través de nuestras crisis (politicas y culturales), a través
de la voluntad marxista de la eliminacién de la “ideologfa”, es decir, de la
g

eliminacién de la produccién in-finita (indeterminada y nunca comenzada)

de lo “propio”, o incluso, eliminacién de su apropiacién impropia enten-
prop prop prop

dida como “propiedad”, todo ello en provecho de la apropiacién propia de
p prop p

lo propio en tanto que tarea “finita” (definida y comenzable en tanto que

q y q
esencialmente acabada);

a través del anti-discurso que, reromando los materiales de la lingiiistica,
del psicoandlisis y de la matemdtica, pero sin provenir nunca de ellos (pro-
viniendo, entonces, o bien del marxismo o bien de “ninguna parte”: coraje
de época indeterminado y desnudo), ocupa el lugar, el agujero vacio dejado
por el desarraigo de la metafisica y busca sembrar ahi un grano que ya no sea
nunca mis el del in-finito; en todos los casos, a través de la destruccidn de la
“conciencia” y el deseo de una arquia que contenga los sistemas de infinitud,
en expansién formal continuada, a partir de los cuales se compone el univer-
so del “Espiritu” (del Cogiro, del Dasein moderno), del mismo modo en que
el mundo en el cual respiro nunca dejé de contener el universo de Newton;

%3 N. del T.: A partir de este punto, Granel marcard diversos parrafos modificando el sangrado.
Para respetar la intencién de Granel y el formato de la revista, lo hemos remarcado emulando
las indicaciones para citas extensas; pero no se trata de cita alguna.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madlrid



262 |

GERARD GRANEL

en todos los casos, por consiguiente, por medio de la bisqueda de la
escritura del materialismo (o del materialismo de la escritura), Europa es,
ciertamente, el Pafs de la Crisis,

situacion, esta, que ella sufre incluso en su modo de enfrentarse a la
Crisis y tratar de hacerle frente; pues, de nuevo, puede fallar* (y, en cierto
sentido, sélo puede fallar) en la interpretacién de este movimiento historial
que nos estd sacudiendo a todos, no haciéndolo de cualquier modo, sino cri-
bando y separando en todo lo que pensamos y hacemos (en el entre-texto de
todos los textos y el entre-dia de “nuestros dias”) aquello que, por una parte,
atn obedece al infinito y aquello que, por la otra, ya espera el Alzamiento de
la Finitud (lo espera sin esperar, espera “en seguida’, comienza o, mds bien,
favorece: buena brisa en nuestras palabras, y cierta seguridad en los gestos
que remontan el porvenir) —

fallo que se muestra de varias maneras: en primer lugar, en el término
de “ciencia’ (“ciencia marxista”) elegido para recubrir (y que, efectivamente,
recubre) este esfuerzo de escritura finita; en segundo lugar, y de igual modo,
en una falta de seguridad en lo que atafie al infinito mismo, el cual se estd
dispuesto a acoger en la escritura, bien sea al imaginar que esta puede edifi-
carse sobre (0, segtin las variantes, como) una epistemologia (concepto que,
sin embargo, es imposible de arrancar de la metafisica), es decir, bien sea
al imaginar que el pensamiento puede demostrarse a partir de la ciencia, o
bien sea (bajo la cara mds bien “literaria” de la empresa — aunque, en verdad,
importa poco que con vacilacién se conciba mds bien como literaria o mads
bien como cientifica) al librar la escritura a la re-inscripcién indefinida, segin
un registro indefinido de transformaciones, de todos los textos y de todas las
précticas de la Tradicién sin excepciones, y manteniendo el “centro” flotan-
do (y debiendo mantenerlo asi, por lo menos asi se cree seglin muy buenas

> N. del T.: Manquer: en éste término, Granel parece condensar el juego de palabras entre
falloir y faillir que utilizé en el apartado VI del presente escrito. En efecto, el significante
francés manquer puede significar tanto “errar”, “fallar” (ciertamente, por déficit) como
“faltar”, “carecer”. Sin embargo, no damos con un término castellano que permita condensar
estos dos significantes (“falloir”, “faillir”) que, con anterioridad, vertimos como “fallar” y
“faltar”. Aprovechando que Granel no hace uso de los términos “falloir” y “faillir” en ningtn
punto de este pasaje, mantendremos “fallar” y “faltar” para traducir, segtin el contexto, el
vocablo francés manquer. Asi, todo “fallar” y “faltar” que aparezca desde aqui y hasta el final
del texto deberd ser leido, salvo que se indique lo contrario, como vertiendo el significante
manquer.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madyrid



TRADUCCION | 263

. <« bl
razones) como el lugar nulo y sin embargo no-nulo desde el que “parte” o al
cual “regresa” todo el movimiento de la empresa

aunque, con ello, habremos escrito el verdadero Ulises, la Rememora-
cién, no del Origen, sino de lo Inmemorial, y, en cualquier caso, en un
boceto en el que ya no se trama nada mds, y por consiguiente, en el simple
desmoronarse de los textos y el alargamiento de una inmensa Amnesia Cen-
tral, no teniendo ya por Oriente otra cosa que la regulada desorientacién de
Occidente, regulada por una regla que funciona completamente sola y que
no es otra cosa que la maquinaria de un vacio, a no ser que sea rellenada en
su vacio (y, de hecho, lo es inmediatamente) y reemplazada “buenamente”

por la maquinacién de un punto rojo, haciendo asi que el Oriente devenga
el Este™...

ES SABIDO. O deberia ser sabido. O mejor ain, y en cualquier caso: todo lo
que puede ser llamado contempordneo, todo lo que puede formar época y definir
una generacion, se retine alrededor del saber que la lucha por un mundo (por El
Mundo) es, desde un inicio (y en cierto sentido no puede ser otra cosa), la lucha
contra la Weltlossigkeit (de la) metafisica, y, en primer lugar, contra el Weltlosse
Subjekr de los modernos. Sin embargo, es vano querer ampararse en este saber,
e incluso explotarlo con toda suerte de empresas de superacién-de-la-metafisica,
en la medida en que el pensamiento no es capaz de apresar el origen y la forma
de esta inmundanidad (de esta inmundicia). Ahora bien, solo se puede encon-
trar dicho origen en aquello que constituye la esencia de la metafisica, a saber:
la produccién de la diferencia del ser y del ente en el olvido de esta diferencia.

c¢) La diferencia

En el pasaje de Sein und Zeit que nos ocupa, el mundo como “ya abier-

» ’ . . .
to” extdticamente (5o etwas wie erschlossen Welt [...] schon ekstatisch erschlossen
[algo asi como un mundo abierto (...) ya extdticamente abierto]) estd implicado
en aquello que hace posible “den urspriinglichen Zusammenhang der Um-zu-
Beziige mit dem Um-willen” (365)°°. El conjunto de los “Trazos-um-zu [para]”

55 N. del T: Juego entre la Europa Oriental o paises del este y el color politico que tenfan en

el momento de escribir el texto.
°¢ N. del T.: “el contexto originario de los respectos-para con el por-mor-de”, es decir, la
unidad horizontal de los extasis.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madlrid



264 | GERARD GRANEL

es el conjunto de los trazos que ya-desde-siempre “rearticula” la praxis del
ente, como ente-disponible, a la mundanidad (a la Weltlichkeit), pero como
Um-weltlichkeit.

Como Um-Weltlichkeit, como mundo circundante y como circa-mundanidad
— sistema inaparente de los “en tornos” (circum) en los que el ente es practicado
“en-vistas-a” o “por-mor-de” (circa) — la mundanidad sélo se anuncia como el
circulo que se cierne del modo mds préximo (es decir, mds inaproximable) sobre
el Dasein. Dicho de otro modo: como el sistema de “rearticulacién” del ente que
se retira é] mismo en tanto que totalidad sin dejar dis-cernir otra cosa, a la luz de
esta retirada, que los conjuntos de rearticulaciones que (aiin) no son el mundo
—0: que “ya’ son el atin-no del mundo. La Umuweltlichkeit, como acosadora del
mundo, es, cada vez, la inapariencia del mundo ella misma a la fuga y dando
lugar, en esta huida, al “reencuentro” del ente como ente-disponible bajo /s tota-
lidades. Es por ello que la persecucién del fenémeno del mundo a lo largo de la
exposicion de la Um-weltlichkeit es, por su parte, una serie de “reanudaciones” en
las que se propaga el mismo “error”: asi es la reanudacién anunciada en el §16,
que repite la reanudacién anunciada en el §15 y es repetida en la reanudacién
anunciada en el §17°7.

A qué tiende esta particularidad de la Um-Weltlichkeit que hace que, aunque
sea “die nichste Welt” (o, precisamente, porque lo es), s6lo permite acercarse a
la Weltlichkeit a partir de la reanudacién y el error? A que, en el conjunto de los
“trazos-um-zu”, el Dasein estd librado al ente (an Seiende iiberantwortet); dicho
de otro modo, es abandonado en el horizonte del “presente” (“Das horizonta-
le Schema der Gegenwart wird bestimmt durch das Um-zu”)>®. Este abandono
es, ciertamente, el abandono “lejos del ser”, es decir, para el Dasein, lejos del
“Umuwillen seiner” [Siendo-por-mor-de-si]. Pero esto significa, sin embargo, que
el comenzar por el ente, incluyendo en ello el empezar la onzologia por el ente,
tal como lo ha hecho siempre la metafisica al empezar con la evidencia del pre-
sente (es decir, subs(is)tancialmente, en lugar de hacerlo existencialmente), y,

7 En el §15, la reanudacién estd implicada en la insatisfaccién de las cuestiones que propo-
ne el Ultimo pdrrafo (“Aber mag auch... ein Weg zur Aufweisung des Weltphinomen?”, 72
[“;Hay algin camino desde el ser de este ente hasta la exposicién del fenémeno del mun-
do?]). Del mismo modo, el §16 se cierra con las cuestiones que reactualizan la problemdtica
del fendmeno del mundo y reenvian a “un andlisis concreto” (76). Finalmente, las tltimas tres
lineas del §17 finalizan, adn, con la re-apertura de la misma cuestién (83).

% N. del T.: “El esquema horitzontal del presente se determina por medio del para algo”
(365).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madyrid



TRADUCCION | 265

por lo tanto, empezar, continuar y acabar con la “falta de mundo”, zdo esto no
es simplemente una aventura a evitar. No es para nada una aventura, sino una de
las paredes de la escritura, si es que la escritura quiere lograr verdaderamente la ins-
cripcion del mundo. Pues esta no es otra cosa que la diferencia de la Weldlichkeit
como Um-Wletlichkeit y como Um-Weltlichkeit.

Si en este pardgrafo, pero también en toda la obra, la Weltlichkeir “propia-
mente dicha” parece estar mds bien del lado del Dasein, del lado de la Um-willen,
por consiguiente, del lado de la existencialidad, es decir, finalmente, del lado
del ser mismo, sin embargo (por lo menos en la anfractuosidad del §69, pero,
por rebote, en la anfractuosidad de toda la obra — dividida entre un andlisis del
Um-zu que se rearticula en la determinacién de la Sorge y una “reanudacién” mds
propiamente ontoldgica que se rearticula justo en el punto en que nos encontra-
mos, es decir, en “el problema temporal de la trascendencia del mundo” que no
es otra cosa que un andlisis de la Um-willen), se hace cada vez mds manifiesto,
para quien no puede leer un texto siz sus rodeos y sus hundimientos, que la We/s-
lichkeit s6lo se anuncia en la unidad del Um-zu y de la Um-willen. Es decir, en la
unidad del presente (o, incluso, de la Gegen-wart, de la vigilia a contra-vacio®) y
del equilibrio entre la consumacién y la futurizacién (Ge-wesenheit y Zu-kunf).
Dicho atin de otro modo, la unidad del horizonte del ente, pero ahora mds vacia
de cosas presentes que los extremos de un atardecer entregado al dnico limite
de una caida perfecta, y del hundimiento desde el que reca, desde lo cerrado y
desde lo abierto del ser, firmamento de la historia completamente por encima de
nuestra mirada, al que, sin embargo, sélo el cuidado enfrenta como una 6rbita
vacia frente a otra.

La espera (la “Wart” de la Gegen-wart) descubre, dice el texto, aquello de
lo que se preocupa, “en el retorno” o en el hundimiento de la consumacién (si,
decididamente, traducimos asi la Ge-wessen) y de la fruicién, o futurizacién,
o Por-venir (Zu-kunft) del Mundo en cuanto tal, que es, aqui, el nombre del
ser — que lo seria incluso si “mundo” no fuera el conjunto de esta diferencia. Lo
dificil es seguir aqui una doble retirada y un doble pre-encuentro presente®. El

% N. del T.: Granel hace aqui un juego de palabras a partir del término alemdn Gegenwart

(presente) al descomponerlo en Gegen (contra) y wart (esperar/estar alerta), de ahi el “veille &
contre-vide” que traducimos por “vigilancia (o vigilia) a contra-vacio”.

6 N. del T.: pré-séance. Al intercalar la letra a en el vocablo “pré-sence” Granel lo convierte
en una “pre-sesién” en el sentido de un “pre-encuentro’, juego de palabras imposible de
reproducir en castellano. Lo vertimos como “pre-encuentro presente” para mantener los dos
posibles sentidos que agrupa el neologismo graneliano, pero debe tenerse en cuenta que lo

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madlrid



266 | GERARD GRANEL

por-venir y el pasado (por llamarlos ahora de algiin modo), los cuales sélo son
en su separacion, tienen, ciertamente y si es posible arriesgarse a tal ingenuidad,
el primer pre-encuentro presente: ellos son los que exorbitan la espera y no cesan
de vaciar el en-frente al que esta se enfrenta, haciendo desde siempre imposible,
no sélo que todo “comience” con la distribucién de un sujeto y sus objetos, sino
incluso con la vorhanden que es el horizonte de posibilidad de dicha distribucién,
e incluso la zubanden. “Weder vorbanden noch zuhanden” [no es ni vorhanden ni
zuhanden), esta “caracteristica” del mundo vale igualmente para el modo en el
que el ente es “reencontrado”. Es decir, el ente se encuentra en el circulo de una
decisién inmemorial, cuya escisién ha actuado en todas partes y se ha retirado
en todas partes, una apertura que lo encierra silenciosamente. Estar abierto a esta
escisién no es mds que una posibilidad para el Dasein, dejada en barbecho por
gran parte de lo que erréneamente se llama “historia universal de los pueblos”,
pues tal cosa sélo se “produjo” con los Griegos y, a partir de ellos, y aunque esta
posibilidad cayera en desherencia en multiples repeticiones en la cultura occi-
dental, sélo se reproduce plenamente (incluso mejor que con los Griegos — sz hoc
dice fas est) en nuestros dias.

Cosa que significa que solo en nuestros dias es de nuevo posible la contra-
espera de un “presente”, el posible pre-encuentro presente de un cuidado, es
decir, adn, el pre-encuentro presente del ente en los trabajos de “rearticulacién”
de las totalidades que sean el “atin no” de un mundo. Es asi, de hecho, que el
entrecruzamiento por encima de nuestras miradas (pero no de nuestra escucha,
ni de nuestra escritura) del pasado y del porvenir se difiere para dejar ser, adn,
una vez mds un “presente”, con los poderes, las cosas-por-hacer, y una fuerza tan
inexpugnable como la de la pura desgracia: la esperanza.

9. Conclusion

La cuesti6n tltima es, en efecto, la de la retirada y la de la fecundidad. Plantear
aqui esta pregunta sobre la fecundidad, teniendo en cuenta que solo hemos ini-
ciado la lectura de la primera obra de Heidegger (ya vieja, tras mds de cuarenta
afos), puede parecer ilegitimo. Serfa necesario “tener en cuenta” la veintena de

que este pretende indicar es que el presente mismo es un pre-encuentro antes de una presen-
cia como tal o, mejor, que el presente estd hecho de este pre-encuentro entre un pasado y un
futuro que, siempre separados, no se pueden, como tal, encontrar a pesar de estar formando
el presente.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madyrid



TRADUCCION | 267

libros que vinieron a continuacién, en los cuales no sélo se encara el conjunto
de textos de la metafisica, sino también la esencia de la época en la que vivimos
(en una “pregunta por la técnica” reanudada sin cesar). Seria necesario “mostrar”
que y cémo este pensamiento es el primero que no se ve obligado a repetir la
exclusién platdnica de la poesia y del arte, el primero que desplaza los propios
fundamentos de las preguntas sobre la teologia en su relacién con la filosofia.
Brevemente, seria necesario asumirla en toda su amplitud, ya desplegada, y tan
manifiesta que llega a imponerse a sus “adversarios”, para poder interrogarla
sobre su fecundidad. Ciertamente, en un sentido banal del cual no sabriamos
dispensarnos, esto es asi. Pero la pregunta que queremos plantear para terminar
no toma la “fecundidad” en su sentido banal: por el contrario, la vincula expre-

samente a la “retirada” de tal modo que puede ser planteada simplemente a partir
de Sein und Zeit.

Este primer libro, desde un inicio, estd él mismo en retirada respecto a toda
la obra que le seguird. Y no sélo porque el lenguaje en el que habla (es decir, el de
la metafisica) debié ser “abandonado” con una creciente decision por los textos
que le siguieron sino, también y principalmente, porque el conjunto de textos
posteriores se inscriben, a pesar de esta ruptura, en Sein und Zeit, de tal modo
que cualquier libro de Heidegger debe ser comprendido, en primer lugar, como
un “fragmento” de Sein und Zeit.

Esta extrana relacién de lo anterior con lo posterior, del comienzo con la
continuacién, implica ella misma, como es evidente, que el horizonte de la
metafisica no puede ser pura y simplemente abandonado ni por medio de una
resolucién ni por medio de una revolucién. En esto, Heidegger, a quien zodo e/
mundo debe la luz que hoy en dfa podemos poseer sobre aquello que figura como
nuestro destino, es decir, sobre la clausura de la filosofia occidental, es tal vez el
inico que atin encuentra oscura esta misma luz y que no la confunde con un
hecho cultural. Mientras todo el mundo pasa a otra cosa, él se hunde “atin” en
el entrecruzamiento de lo cerrado y de lo abierto mismos. Se hunde en la retirada
y busca el cumplimiento de la retirada.

Y, a decir verdad, esto se parece a una retirada. “Durante este tiempo” se pre-
sume que “se efectud”, no obstante, aquello que uno imagina que es la “historia”,
y se le exige al pensamiento que se haga presente, y asi se justifique, en medio de
estos importantes acontecimientos. Pero él no estd ahi: no es posible sorprender
a Heidegger ni en los congresos, ni en los coloquios, ni en los manifiestos, ni en
los tribunales de la inteligencia europea. ;Dénde esta? Estd sobre la cantera de

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madlrid



268 | GERARD GRANEL

Sein und Zeit, sobre la cantera que reabre una y otra vez la inter-rupcién entre

Sein und Zeit y Sein und Zeit.

Pero no “perdido en su obra”. Por el contrario, estd trabajando, y trabajan-
do sélo en mantener abiertas la historia y la escritura en la retirada en la que se
encuentran. Historia y escritura que para los demds han devenido, entretanto,
simples herramientas al servicio de varias empresas, sin importar que estas sean
mds o menos cristianas o mds o menos marxistas. En esta retirada, que por
el contrario no emprende nada y de la cual ni siquiera se puede obtener una
“filosofia de Heidegger” (carente de todo “problema del conocimiento”, de toda
“moral”, de toda “estética’, etc.), el pensamiento que persigue la pregunta por el
sentido del ser ignora también cualquier tipo de “retirada”. Ya hace tiempo que
estos conceptos, que reposan sobre la determinacién metafisica de la accién y
del tiempo, se han descolorido ante ella.

Pero esta decoloracién supone que la historia misma — que no es otra que la
del ser como mundo — no sea confundida con el lugar nulo y no-nulo que sirve
de centro tedrico a las inscripciones reversibles en las que estd en juego la inte-
ligencia contempordnea. Alli donde esta mantiene un vacio, maneja una tltima
infinitizacién y confunde el juego del mundo con el mundo del juego, Heidegger
mantiene la unicidad y la plenitud de una maduracién del ser que su sentido
de “diferencia’ no ha hecho menos logrado que las palabras de Parménides. Es
precisamente por ello que la pregunta por el sentido del ser es un escindalo para
la época, la cual es incluso capaz de expresar su rechazo con los propios térmi-
nos heideggerianos, dado que no se acaba de ver en qué modo algo asi como
la unicidad del ser en tanto que historia del mundo podria ser pensada sin que
reine — sin que vuelva a reinar — el sentido metafisico del ser, es decir, la divina,
paternal, légica y capitalista “presencia’. Sin embargo, es asi: La Diferencia ha
tomado su propia medida por debajo de nosotros (y ello a pesar de que sea solo
“en” el Dasein que ella “es”), y esta es la obediencia, la finitud que ha inscrito en
su falla, en la que “falta”, en efecto, la presencia.

1 N. del T.: Aqui, Granel, retoma el juego significante entre los verbos “falloir” y “faillir’.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madyrid



TRADUCCION 1 269
Bibliografia

Hecer, G. W. E «. Differenz des Fichteschen und Schellingschen Systems der Phi-
losophie in Beziehung auf Reinholds Beitrige zur leichteren Ubersicht des Zus-
tandes der Philosophie zu Anfang des neunzehnten Jahrhunderts, 1. Heft». En
Jenaer Schriften, editado por Gerd Irrlitz, 1-124. De Gruyter, 2022. https://doi.
org/10.1515/9783112531044-002 [«Difrerencias entre los sistemas de filosofia de
Fichte y Schelling». En Obras, 1-109. Madrid: Gredos, 2010].

HEIDEGGER, Martin. «Brief iiber den Humanismus». En Platons Lehre von der Wahrbeit,
de Martin Heidegger. Bern: Franckle, 1947.

—. Carta sobre el Humanismo. Madrid: Alianza, 2004.

—. Kant et le probléme de la métaphysique. Paris: Gallimard, 1953.

—. L¥ézre et le temps. Bibliotheque de philosophie édition. Paris: Gallimard, 1964.
—. Lettre sur lhumanisme. Paris: Aubier, 1957.

—. Ser y tiempo. Santiago de Chile: Ed. Universitaria, 2016.

HusserL, Edmund. Legons pour une phénoménologie de la conscience intime du temps.
Traducido por Henri Dussort. 6. Aufl. Epiméthée Essais Philosophiques. Paris:
Presses Univ. de France, 1964.

Hussere, Edmund, y José Gaos. Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia
fenomenoldgica. 1: Introduccion general a la fenomenologia pura. Editado por Anto-
nio Zirién Quijano. Nueva ed. y Refundicidn integral de la trad. de José Gaos.
México: Fondo de Cultura Econémica/UNAM, 2013.

POGGELER, Otto. Der Denkweg Martin Heideggers. Pfullingen: Neske, 1963.
—. «El camino del pensar de Martin Heidegger.» Madrid: Alianza, 1986.

—. La Pensée de Martin Heidegger, un cheminemenvers ['étre. Présence et pensée 8. Paris:
Aubier-Montaigne, 1967.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madlrid



