
Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 227 - 232. UNED, Madrid

NOTAS SOBRE EL ACCESO AL PENSAMIENTO DE 
MARTÍN HEIDEGGER: SEIN UND ZEIT

NOTES ON ACCESS TO THE THOUGHT OF 
MARTIN HEIDEGGER: SEIN UND ZEIT

Gérard Granel

Traducción e Introducción: Gerard Moreno Ferrer1

Introducción del traductor

Más consagrado a la traducción y a la docencia que a la publicación de textos 
escritos de su puño y letra, Gérard Granel es un pensador de producción pro-
pia más bien escasa y tardía. Sin embargo, tras obtener en 1952 su agregación 
en filosofía, inició una carrera docente que lo situó como maestro de grandes 
figuras del pensamiento francés contemporáneo como Lacoue-Labarthe, Nancy 
o Stiegler. Sin ir más lejos Lacoue-Labarthe nos recuerda, en una entrevista con 
Dominique Janicaud, que su primer contacto con Heidegger fue a través de 
Gérard Granel, durante su paso por el kagné en Burdeos. Según afirma, tuvo 
un profesor “completamente incapaz”, sin embargo, pudo asistir de oyente a las 
clases que Granel dictaba en la Universidad de esa ciudad “porque había el rumor 
de que escucharlo [a Granel] era genial”2 y fue en ellas que, por primera vez, tuvo 
conocimiento del pensamiento de Heidegger. Es más, en el texto conmemorativo 
que escribió para un volumen de homenaje, el propio Lacoue-Labarthe afirmará 
que “haber sido su alumno, es, en filosofía, mi único título de gloria” 3.

1   Facultad de Filosofía y Letras de la UNAM, geraradmorenoferrer@gmail.com. La presente 
traducción es resultado de la investigación realizada gracias al Programa de Becas Posdoctora-
les en la UNAM de la Dirección General de Asuntos del Personal Académico (DGAPA-
UNAM), esta se realizó bajo la asesoría académica del Dr. Jorge Armando Reyes Escobar bajo 
el proyecto “Estudio de la relación entre Husserl y Heidegger establecida por Granel a partir 
del problema del tiempo”.
2   Dominique Janicaud, Heidegger en France. 2: Entretiens, Nachdr., Collection Pluriel Philo-
sophie (Paris: Hachette Littératures, 2005), 199.
3   Philippe Lacoue-Labarthe, «Andenken», en Granel, l’éclat, le combat, l’ouvert, ed. Jean-Luc 
Nancy, Elisabeth Rigal, y Marc Bélit (Paris: Belin, 2001), 317.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 227 - 232. UNED, Madrid

Gérard Granel228

Sin embargo, su escasa y tardía publicación hace difícil establecer con certeza 
la influencia concreta que ejerció sobre otros pensadores. Tanto es así que, en el 
mismo grupo de entrevistas efectuadas por Janicaud, Michel Deguy afirmará de 
él que “como docente tuvo una influencia formidable, pero, en cierto modo, no 
tuvo su lugar ‘en el siglo’ porque no dejó demasiada obra escrita” 4.

Así, por ejemplo, aunque el propio Granel rechace la importancia de este 
logro 5, a él se debe la primera aparición en lengua francesa del término “dé-con-
struction”. Fue en 1959, con su traducción del texto heideggeriano “Was heist 
denken?” y lo utilizó para traducir Abbau marcando la diferencia con aquel Zer-
störung más próximo a la “destrucción”. De hecho, visitó al propio Heidegger 
para aclarar las múltiples “perplejidades de traducción” 6 que le generó este texto. 

A pesar, entonces, de que, como decíamos, él mismo rechazara este mérito, 
el propio Derrida, en su particular obituario incluido en Cada vez única, el fin 
del mundo 7, reconocerá la admiración casi caballeresca que sentía por la figura 
de Gérard Granel y, en ese mismo grupo de entrevistas efectuadas por Janicaud, 
recordará lo siguiente: “Me parece que había una promoción antes de la mía, 
personas que tenían la reputación de tener un conocimiento de Heidegger, y 
nosotros los veíamos así. Se trataba también de una atmósfera oculta: estaba 
Granel, Gourmat, Faucon-Lomboi” 8. Así, a pesar de que tanto Granel como 
Derrida nacieran el mismo año de 1930, siguiendo estas declaraciones, debemos 
situar al primero con cierta antecedencia respecto al pensador franco-argelino.

Según su propio testimonio, para Granel los años siguientes a su agregación 
en 1952 estuvieron marcados por un estudio intenso del “camino que va de 
Husserl a Heidegger” a pesar de que “al fin y al cabo”, y según su parecer, “este 
camino no está trazado en ninguna parte y, de hecho, sólo se lo puede rastrear 
entre líneas en Sein und Zeit y Kant und das problema der Metaphysik” 9. De 
hecho, en 1969 dedicará el texto “Notas sobre la relación de Sein und Zeit con la 
fenomenología husserliana”10 a esclarecer en qué sentido Ser y Tiempo puede ser 

4   Janicaud, Heidegger en France. 2, 88.
5   Janicaud, 174.
6   Janicaud, 174.
7   Jacques Derrida, Cada vez única, el fin del mundo (Valencia: Pre-Textos, 2005), 253-76.
8   Janicaud, Heidegger en France. 2, 93.
9   Janicaud, 173.
10  Traducción publicada en el nº 20 de esta misma revista.



Notas sobre el acceso al pensamiento de Martín Heidegger: sein und zeit

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 227 - 232. UNED, Madrid

229

leído como una repetición (en el sentido heideggeriano de remontar a las fuentes 
de la posibilidad del pensamiento) del proyecto husserliano.

Receptor y continuador del proyecto inconcluso de Henry Dussort, entre 
1961 y 1964 editó la traducción de las Lecciones para una fenomenología de 
la conciencia interna del tiempo 11 que el pensador fallecido en 1960 dejó sin 
publicar, y en 1968 dió a la luz el libro Le sens du temps et de la perception chez 
E. Husserl 12, el cual hizo valer como su tesis de estado y en el que aborda la 
relación entre el nivel de la constitución temporal de la conciencia13 y el nivel 
de la constitución de la percepción. En su lectura Granel defenderá que, a pesar 
de lo indicado en algunos pasajes de Ideas I en los que se establece una prioridad 
fundamental del nivel de la temporalidad14, hay una interdependencia entre 
ambos niveles que dota al proyecto husserliano de una circularidad que, si bien 
ya anuncia el círculo hermenéutico, este pensamiento, dada su “indiferencia 
ontológica”, no logra anunciar.

Lo que queremos resaltar con estos datos es que, a pesar de las escasas publi-
caciones, encontramos en el Granel de esta época a un pensador centrado durante 
un extenso período de tiempo en investigar la relación entre Husserl y Heidegger. 
Estas investigaciones, además, permearon muy probablemente en sus lecciones 
universitarias, tal como muestran los apuntes de ese tiempo que se conservan15, a 
través de las cuales, como decíamos al principio, Granel ejerció principalmente su 
influencia. Como nos recuerda Michel Deguy en la entrevista antes mencionada: 

11   Edmund Husserl, Leçons pour une phénoménologie de la conscience intime du temps, trad. 
Henri Dussort, 6. Aufl, Épiméthée Essais Philosophiques (Paris: Presses Univ. de France, 
1964).
12   Gérard Granel, «Le Sens du temps et de la perception chez E. Husserl», Bibliothèque de 
philosophie (Paris: Gallimard, 1968) [traducción en curso]. 
13   Que Husserl abordó en sus lecciones de 1905 (posteriormente ampliadas y desarrolladas 
en la edición que Edith Stein hizo a partir de ese mismo curso y de los diversos documentos 
que Husserl acumuló entre 1893 y 1917 sobre la temática).
14   Cfr., por ejemplo, el §81 y el §85, así como el epílogo de 1930. Edmund Husserl, Ideas 
relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. 1: Introducción general a la 
fenomenología pura (México: Fondo de Cultura Económica [u.a.], 2013).
15   Cfr. Gérard Granel, «Les Méditations Métaphysiques (I-III) de Descartes (1961-1962)», 
73, accedido 7 de febrero de 2023, http://www.gerardgranel.com/cours.html ss. Gérard 
Granel, «Introduction à la lecture de la Critique de la raison pure de Kant (1962-1963)», 50, 
accedido 7 de febrero de 2023, http://www.gerardgranel.com/cours.html ss. Gérard Granel, 
Le temps chez Husserl. Cours de Gérard Granel en 1962-1963, vol. Fascicule I (Toulouse: 
Centre d’Editions Universitaires de l’A.G.E.T, 1963) [Aprovecho para agradecer a Elisabeth 
Rigal la amabilidad de hacerme llegar una copia de este manuscrito].



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 227 - 232. UNED, Madrid

Gérard Granel230

“No debemos olvidar que la inteligencia de Granel durante 25 años fue entera-
mente raptada por Husserl-Heidegger. Él leía, él traducía, él pensaba” 16.

De hecho, el texto que aquí presentamos se sitúa en este período y, a decir 
verdad, se encuentra en el momento cumbre de esta etapa. Así, al preguntarle 
Janicaud si no serían estas “Notas sobre el acceso al pensamiento de Martin Hei-
degger: Sein und Zeit” aquel texto en el que queda dicho todo lo que concierne 
a su relación con el pensamiento de Heidegger, el propio Granel afirmará que 
“no tengo nada más a declarar (ante esta afirmación), dado que está todo dicho 
en ese texto. Me permito, entonces, remitirme a él” 17. De hecho, con poste-
rioridad a la edición de este artículo (1972), Granel dirigirá su camino hacia el 
estudio de Gramsci y Wittgestein (sin abandonar nunca la influencia husserliano-
heideggeriana, claro está).

Con el texto aquí traducido nos encontramos, entonces, con la culminación 
de un extenso período de estudio de la obra heideggeriana y de su relación con 
la fenomenología husserliana. Así, si en el escrito “Notas sobre la relación de Sein 
und Zeit con la fenomenología husserliana” trataba de esclarecer la continuidad 
entre el proyecto husserliano y un Ser y Tiempo entendido como la repetición 
de dicho proyecto; en el presente escrito centrará su atención en los distintos 
modos de enfrentar la cuestión de la metafísica por parte de ambos autores con 
la finalidad de establecer y remarcar la clara diferencia existente entre ambas 
propuestas, aproximando, por sorprendente que parezca, la postura husserliana 
a la de Feuerbach.

En efecto, nos dirá en este artículo, tanto Husserl como Feuerbach (cada cual 
a su modo) trataron de alcanzar una exterioridad al discurso metafísico que, en la 
medida en que era afirmada como el verdadero fundamento positivo, terminaba 
por reintroducirse en el discurso de la metafísica. Así, más allá de la forma de 
describir la conciencia absoluta como algo ya constituido o algo que, a su vez, se 
constituye ella misma como una estructura de multiplicidad en unidad, es decir, 
más allá de la necesidad de afirmar una conciencia subyacente a o coincidente 
con la temporalidad que pueda o no dar cuenta de su constitución sin caer en 
una regresión al infinito y más allá de la posibilidad de responder a esta cuestión 
esbozada en el encadenamiento de protenciones y retenciones expuesto en los 
Manuscritos de Bernau, la problemática, aquí, seguirá siendo si, a pesar de esta 

16   Janicaud, Heidegger en France. 2, 84.
17   Janicaud, 177.



Notas sobre el acceso al pensamiento de Martín Heidegger: sein und zeit

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 227 - 232. UNED, Madrid

231

necesaria constitución de la conciencia, el hecho de que sin ella no haya direc-
tamente sentido alguno no acaba implicando de todos modos la posibilidad de 
un substrato primero y positivo a partir del cual dar cuenta con certeza de todo 
sentido posible, ignorando o suspendiendo su propia dependencia de una exte-
rioridad en ese mismo proceso de constitución.

En cambio, Heidegger perseguirá una superación de la metafísica sin dar 
por sentado o designar positivamente una exterioridad de la misma, como si se 
tratara de esas figuras egipcias, dirá, que avanzan con las manos tendidas hacia 
delante y la cabeza vuelta extrañamente hacia atrás. Una propuesta que, por lo 
tanto, nos entrega a un estudio necesariamente fragmentado en una ida y vuelta 
entre el ego de la conciencia, el objeto de la misma y el mundo en el que se hace 
posible el sentido de ambos, sin que ninguno pueda ocupar como tal el lugar de 
origen o fundamento. Como el lector comprobará atendiendo al texto traduci-
do, es esta falta de una exterioridad positiva y delimitada la que conducirá a la 
sustitución de la descripción por la mostración apofántica y fragmentaria que 
Granel utilizará para denunciar tanto aquellos que aún buscan nuevas formas de 
positividad desde la que determinar toda episteme y toda crítica cultural, como 
quienes, por el contrario, rechazan la finitud fragmentaria y emulan una ideali-
dad infinita al entregarse alegremente y sin más a una reinterpretación infinita de 
todo posible sentido. Pero, dada la naturaleza del texto, preferimos no encaminar 
en exceso la experiencia de su lectura. Queden entonces estas líneas a modo de 
contextualización.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 227 - 232. UNED, Madrid

Gérard Granel232

Bibliografía

Derrida, Jacques. Cada vez única, el fin del mundo. Valencia: Pre-Textos, 2005.

Granel, Gérard. «Introduction à la lecture de la Critique de la raison pure de Kant 
(1962-1963)». Accedido 7 de febrero de 2023. http://www.gerardgranel.com/
cours.html.

—. «Le Sens du temps et de la perception chez E. Husserl». Bibliothèque de philoso-
phie. Paris: Gallimard, 1968.

—. Le temps chez Husserl. Cours de Gérard Granel en 1962-1963. Vol. Fascicule I. Tou-
louse: Centre d’Editions Universitaires de l’A.G.E.T, 1963.

—. «Les Méditations Métaphysiques (I-III) de Descartes (1961-1962)». Accedido 7 de 
febrero de 2023. http://www.gerardgranel.com/cours.html.

—. «Traditionis traditio». Chemin. Paris: Gallimard, 1972.

Husserl, Edmund. Leçons pour une phénoménologie de la conscience intime du temps. 
Traducido por Henri Dussort. 6. Aufl. Épiméthée Essais Philosophiques. Paris: 
Presses Univ. de France, 1964.

Janicaud, Dominique. Heidegger en France. 2: Entretiens. Paris: Hachette Littératures, 
2005.

Lacoue-Labarthe, Philippe. «Andenken». En Granel, l’éclat, le combat, l’ouvert, edita-
do por Jean-Luc Nancy, Elisabeth Rigal, y Marc Bélit, 315-18. L’extrême contem-
porain. Paris: Belin, 2001.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madrid

233233

TRADUCCIÓN

1. Introducción: El acceso y lo inaparente

Estas páginas tienen por finalidad introducir al pensamiento de Martin Hei-
degger. Sin embargo, no pretenden hacerlo del modo habitual, recurriendo, a 
un mismo tiempo, a la historia de su formación  y al inventario de su conteni-
do temático. Esta introducción tradicional es ciertamente necesaria, pero ya la 
encontramos en la excelente obra de Otto Pöggeler: Der Denkweg von Martin 
Heidegger 18,  recientemente traducida al francés19. No infravaloramos el mérito 
de este trabajo si afirmamos que sus resultados hacen aún más urgente la nece-
sidad de una reflexión, o incluso una meditación, sobre las condiciones y las 
dificultades de acceso al pensamiento heideggeriano. De hecho, conforme más se 
nos ofrece este pensamiento, más evidente se hace que no está abierto a nosotros.

Ciertamente, podríamos decir lo mismo de todo gran pensamiento. Sin 
embargo, no es simplemente válido “también” para Heidegger; ni siquiera en 
un grado adicional de dificultad. Esto es debido al hecho de que el pensamiento 
heideggeriano no constituye una “gran filosofía” más: ya no pertenece para nada 
a la metafísica. Ahora bien, tampoco pertenece a ninguna de esas dimensiones 
ya conocida por nosotros y que, en la historia occidental, se han visto a menudo 
“relacionadas” con la metafísica: la religión, el arte, la historia. El pensamiento 
de Heidegger ya no pertenece para nada a la metafísica, y, a pesar de ello, no 
pertenece a ninguna otra cosa. Está vuelto por completo a la metafísica, como 
esas figuras egipcias que por lo general avanzan con el cuello vuelto hacia atrás 
y la mirada dirigida a sus espaldas. ¿A qué porvenir responde, de este modo, su 
andar?, y, la ofrenda que sus manos presentan, ¿a qué dios se dirige? Su sabiduría 
parece residir en dejar estas cuestiones a los humanos. 

Este plácido enigma no hace más que incrementar en nuestro espíritu la 
locura de “saber”. Locura, esta, que no sólo es locura porque aquel porvenir del 

18   Otto Pöggeler, Der Denkweg Martin Heideggers (s.l: Neske, 1963).
19   Publicada bajo el titulo ligeramente modificado Le pensée de Martin Heidegger (1967) 
[También vertida al castellano bajo el titulo El camino del pensar de Martín Heidegger (1986)].



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madrid

Gérard Granel234

cual proviene el pensamiento heideggeriano permanece escondido, sino porque 
aún está más oculto el vínculo que necesariamente ata este porvenir a una mirada 
retrospectiva.

Heidegger piensa en un sentido del ser que a veces se llama “mundo”, a 
veces “diferencia” y, a veces, incluso, con algunos de sus otros nombres, pero que 
siempre es “más antiguo” que el sentido metafísico. No se trata de un sentido 
arcaico, que subsistiría en un pasado, por así decir, sumerio, y que la metafísica 
hubiera recubierto, de tal modo que actualmente la tarea consistiera en exhu-
marlo. Si este sentido del ser está en alguna otra parte, es “en el porvenir” y, por 
lo tanto, no se trata de exhumarlo sino de dejarlo venir. Y si bien es más antiguo 
que la metafísica, cabe decir, a su vez, que esta ha sido, sin embargo, su primera 
y única metamorfosis. A decir verdad, esta ha sido su primera y única forma, 
ya que, precisamente, solo puede ser pensada como una meta-morfosis a partir 
de su forma-por-venir, la cual aún no está decidida y la cual solo se decide en la 
temblorosa indecisión, para nosotros, de todo lo que nace.

El pensamiento que se encuentra en esta situación será, durante mucho tiem-
po, inasignable, y la novedad de lo que dice deberá permanecer prácticamente 
inaparente. Es por eso que comporta una dificultad de acceso particular; tan 
particular que ni siquiera nos planteamos superarla o hacerla a un lado como si 
de una piedra se tratara, esperando que al moverla surgiera la “entrada” al pen-
samiento heideggeriano. Sin embargo, tal vez sí sea posible hacer una introduc-
ción a esta misma dificultad de acceso mostrando la propia inapariencia de este 
pensamiento. Pero, si esto es posible, es gracias a la locura de la que hablábamos 
antes. Ya que esto quiere decir que debemos tomar sobre nosotros, en un lenguaje 
propio, esta misma decisión temblorosa del sentido del ser que “adviene” y que, 
al advenir de este modo, separa de sí toda la metafísica como forma del “pasado”. 
La espera infatigable de esta “separación” solo nos entrega un “presente” que, al 
observar otros auspicios circunscritos en templos menores, muestra sin dificultad 
qué es, en verdad, aquello que suspende nuestros días en una época.

2. La tesis y su explicación

En 1927, con Sein und Zeit, surge una “pregunta por el sentido del ser” – o, 
para decirlo más brevemente, una “pregunta por el ser” – la cual, como sabe todo 
el mundo, a partir de entonces no dejó de guiar el pensamiento de Heidegger. 



Traducción

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madrid

235

Desde la primera fase – la primera frase del primer libro – esta cuestión se pre-
sentó, sin embargo, envuelta en el olvido20. Sein und Zeit es, al completo, un 
único esfuerzo del pensamiento por arrancar del olvido la pregunta por el ser. 
Sin embargo, la lucha entre la pregunta y el propio olvido tiene lugar, en cierto 
sentido, dentro del olvido y, por lo tanto, queda oculta a nuestros ojos – salvo 
por esas nubes de combate, hechas de relámpagos y polvo, que según Homero 
eran refugio de lo divino en la decisión del destino.

El olvido, para empezar: lo encontramos en toda la tradición filosófica occi-
dental (y no hay otra), es más, es esta tradición al completo, desde Platón y 
Aristóteles hasta Husserl.

20   “Die genannte Frage ist heute in Vergessenheit gekommen”, SuZ, p. 2 [N.del T.: “Hoy 
esta pregunta ha caído en el olvido”, citamos siempre según la versión de Rivera (2016), 
mientras que Granel refiere a la traducción de Bohem-Waelhens (1964)]. Estas son las prime-
ras palabras de Sein und Zeit. La traducción que viene a continuación de estas primeras líneas 
corre el riesgo de malinterpretar la amplitud de este olvido al llevarnos a situarlo en el 
momento de la muerte de Aristóteles. El texto alemán dice con claridad que, a diferencia de 
lo que sucede “en nuestro tiempo”, la cuestión por el sentido del ser “mantuvo en vilo” (in 
Atem gehalten) a Platón y a Aristóteles. Pero añade inmediatamente que esta cuestión “a decir 
verdad, a partir de ellos también comenzó a enmudecer” (um freilich auch von da an zu vers-
tummen). La traducción francesa que debemos a R. Bohem y a A de Waelhens ignora el auch 
que precisa formalmente el von der… an y obliga a comprenderlo como ordinariamente se 
comprende von seiner Quelle an (desde su fuente, es decir, ya en ella). Al traducir “aunque para 
enmudecer desde entonces”, el francés [al igual que la versión castellana que citamos en su 
lugar y que, al parecer, propicia la misma interpretación que Granel rectifica] deja creer que 
Platón y Aristóteles tenían cierta claridad respecto a la pregunta sobre el ser que está pensan-
do Heidegger, y que esta habrá “enmudecido” únicamente con la muerte de Aristóteles. Con 
esto se dirige al lector hacia la idea de que la pregunta heideggeriana sobre el ser, que aparece 
aquí por primera vez, sería, por lo menos en su inicio, un simple retorno a la cuestión presen-
te en los dos filósofos griegos más importantes. De tal modo que solo se la habría perdido “en 
nuestros días”, es decir, en el mundo moderno (tomado, a su vez, como heredero de la Edad 
Media y, más allá, de lo romano en general). Esta impresión se refuerza con la referencia a la 
γιγαντομαχια περί τής ούσιας platónica y con la cita al Sofista que sirve de exergo a la obra. 
Sin embargo, la pregunta por el ser no es, ni siquiera en su comienzo más primigenio, un 
regreso a Grecia en tanto que regreso a la filosofía de los Griegos, la cual fuera concebida 
como habiendo sido “en otro tiempo” depositaria de la pregunta que “más tarde” (“en 
nuestros días”) “habría caído en el olvido”. Platón y Aristóteles pertenecen ellos mismos a 
esos días del olvido que constituyen la filosofía en general y en su totalidad (incluso si este 
olvido no es idéntico en su forma moderna y en su forma griega), e incluso, a decir verdad, es 
a partir de ellos (freilich auch von da an) que esta pregunta ha llegado olvidada hasta nosotros, 
es con ellos que su olvido se ha realizado. Realización extrema que a su vez determina la 
figura de nuestra “actualidad”.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madrid

Gérard Granel236

A continuación, la pregunta: consiste en una “tesis” sobre el sentido del ser 
(que la pregunta, en efecto, solo “busca” porque ya lo “sabe”). La tesis dice una 
sola cosa desde tres lados: (1) El ser es Mundo, (2) El ser es desvelamiento de sí-
mismo en un “ahí” (el Da-sein) que somos nosotros, y que sin embargo no es el 
hombre sino el ser del hombre, (3) El Dasein es finitud – “finitud en el hombre”21 
en tanto que comprensión del ser.

Y esto es todo. No hay otra cosa en todo Sein und Zeit que la afirmación de 
esta triple y única tesis, y el esfuerzo por lograr explicitarla.

Si la tesis, en efecto, se queda en sí misma sin recibir otra explicitación, per-
manecerá tan cerrada en su afirmación como bajo la forma que le acabamos de 
dar. Pero, por otro lado, la tesis es tal que no deja intacta ninguna “dimensión” 
exterior a lo que se piensa en su afirmación, de tal modo que no hay ninguna 
exterioridad en la que se pudiera desplegar con cierta inmediatez su explicitación 
para después regresar sobre la tesis y arrojar sobre ella una luz llegada de otra 
parte.

Este supuesto exterior de la tesis podría ser pensado como la metafísica, 
como el suelo inicial de una “descripción” original o, incluso, como la puesta en 
común de ambos. En esta puesta en común, las descripciones arrancadas a una 
“experiencia” irrecusable e ineludible servirían para mostrar que y de qué modo 
la metafísica descansa sobre un nivel de evidencias no-originarias, es decir, no 
conquistadas sobre el suelo primitivo. Proyecto, este último, que es el de Husserl; 
pero también el de Feuerbach. En su amplitud, estos dos proyectos se dirigen, 
aparentemente como Sein und Zeit, a romper un olvido tan antiguo como la 
filosofía, el cual sería característico de su esencia. Con ello buscarían arrancar un 
“sentido” para el ser que le diera de nuevo al hombre algo así como un “mundo” 
en el que pudiera encontrar de nuevo aquello que es “en el propio hombre más 
antiguo que él mismo”, la fuente de todo su conocimiento y de todo su actuar 
en medio de los entes.

Sin embargo, un signo inquietante de este proyecto es que cuanto más se 
posiciona resueltamente “fuera” de la metafísica (ya sea sobre “el terreno de la 
vida” o sobre una “cesura histórica”), más se descubre dependiente de ella. No 
será inútil demostrarlo a fin de evitar la comparación con la iniciativa heidegge-
riana, cuya retirada con respecto a la metafísica no tiene este carácter positivo y, 

21   Martin Heidegger, Kant et le problème de la métaphysique (Paris: Gallimard, 1953).



Traducción

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madrid

237

por así decir, inmediato de las rupturas feuerbachianas y husserlianas, sino que 
se produce ella misma “en retirada” o, de modo inaparente, en una relación con 
la metafísica que desalienta las imágenes de un “dentro” y un “fuera”.

3. Feuerbach

Para Feuerbach, la cesura es la que se produce a la profundidad en la que 
tenemos nuestro corazón. Tal profundidad, que es inmediatamente situada como 
aquella a la que la filosofía no desciende, es designada, también inmediatamen-
te, como “religiosa”. Religioso, aquí, solo significa el “nivel” en el que la historia 
originalmente se hace, el nivel de la historicidad de la historia. Esta cesura es el 
resultado de la irrupción de la historicidad como tal en la historia; es, por decirlo 
de algún modo, la aparición de nuestro corazón. Sin embargo, nuestro corazón, 
al aparecer, se muestra como su propia ausencia: que ya no tenemos corazón (y, 
por lo tanto, historia), es lo que aparece a partir del momento en que parece que 
lo “religioso” desaparece.

Ahora bien, ¿ante qué desaparece de este modo lo “religioso” (el “cristianis-
mo”)? Ante la aparición de lo “político”. Es bajo la forma de lo político que, a 
partir de entonces, se subleva y surge (provocando la ruptura de nuestra historia) 
la historicidad fundamental, nunca esperada por la filosofía.

Veamos con más atención qué es para Feuerbach “lo político”. Lo político 
es la unidad autónoma, absolutamente fundada en sí misma, del mundo-de-los-
hombres en el seno del cual cada hombre, en su relación con el prójimo y con la 
naturaleza, permanecería cabe sí en la pura presencia a sí. La consideración del 
hombre como ciudadano (Bürger) de un “mundo” determinado por la presencia 
original a sí mismo, es decir, por la subjetividad como ser del hombre, es la que 
define con mayor propiedad la “filosofía”. De hecho, es como se le aparecía a 
Kant la filosofía “bajo su dimensión cosmopolita” (in weltbürgerlicher Absicht).

Así, la aparición del nivel de la historicidad en nuestra historia como su 
cesura indica, en verdad, la aparición de lo filosófico como aquello que constituye 
la esencia de ese “porvenir” a partir del cual el pensamiento de Feuerbach puede 
pensar. Así la metafísica ya reina en este más-acá o este otro de la filosofía en el 
que Feuerbach trataba de hacer pie, e incluso, ella le proporciona toda determi-
nación. Esta permanencia, o, incluso mejor, esta ubicuidad de lo filosófico es 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madrid

Gérard Granel238

más profunda que toda tentativa del pensamiento por hacer aparecer lo concreto, 
e incluso tan profunda que ella misma se hace olvidar.

Poco importa entonces que la filosofía, bajo la forma hegeliana, reciba su 
crítica como crítica de su “comienzo”. Feuerbach muestra, sin embargo, que en 
la forma de su comienzo, ya sea el de la Fenomenología, ya sea el de la Lógica, la 
filosofía hegeliana “empieza consigo misma” y no con lo “concreto” (la histo-
ria, la vida, lo sensible, la necesidad); muestra que, pasada enteramente por la 
forma de su exposición, la filosofía de los modernos aleja el pensamiento de la 
presencia a sí original que es su materia, es decir, su propio tejido y su sustancia, 
y que también debe encontrarse en la materia que la forma especulativa, desde 
un principio, habría ignorado o reducido: el aquí y ahora efectivos y, de un modo 
general, el ser determinado que no pasa por la nada. Sin embargo, esta crítica de la 
filosofía por su comienzo simplemente opone la exposición filosófica a la esencia 
de lo filosófico, es decir, al ser como pura presencia (y, dado que aquí se trata 
propiamente de la filosofía moderna, al ser como pura presencia a sí del ser del 
hombre). La naturaleza de lo “político” y el alma del “porvenir” son la irrupción 
de lo metafísico como tal.

Sin lugar a dudas, con este pensamiento Feuerbach se ha mostrado el adivino 
más clarividente de aquello que ya es, en nuestro presente, nuestro “porvenir”: 
la autonomía de la subjetividad del hombre moderno esperando su reino como 
“política”. Pero también, con ello, se mostró como el más alejado de un sentido 
del ser que vuelva a darle al hombre un mundo y una finitud esencial. Y ello a 
pesar de su marcado deseo de reconocer en el hombre un dios – el “Dios Tér-
mino” – oponiéndolo al “Dalai-Lama especulativo” que se representaba bajo los 
rasgos de Hegel.

La lección de esta aventura feuerbachiana (que aún no ha terminado, pues 
continua actualmente con Marx) es precisamente que no hay un opuesto de la 
Metafísica. Y, por consiguiente, que no hay una “dimensión primitiva” de la que 
una descripción original permitiera a un lenguaje primero sacar a la luz sufi-
cientes “fenómenos” como para que fácilmente apareciera allí la “vida” misma, 
haciendo aparecer a la vez con claridad la filosofía como una “construcción” 
(subs-trucción, super-estructura) que tiene por fundamento el olvido mismo 
de la vida.



Traducción

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madrid

239

Pero esta lección, para el Heidegger de 1927, no es la de Feuerbach. Es la de 
Husserl. No la lección contenida en los escritos o las enseñanzas de Husserl, pero 
sí aquella que los contiene, y en cierto sentido las “completa”.

4. Husserl y el horizonte de la subs(is)tancia22

En cuanto a Husserl, Sein und Zeit lleva a cabo una discreta variación cuyas 
dirección y amplitud no aparecen de ningún modo en el texto23. Conforme más 
nos detengamos a efectuar una comparación “tesis a tesis” o, peor aún, a pre-
guntarnos inmediatamente sobre la “fidelidad” y la “traición” de Sein und Zeit 
respecto a la fenomenología, más difícil resultara encontrar lo que motiva esta 
variación. Por el contrario, tendremos más posibilidades de acercarnos a la situa-
ción del pensamiento que dirige efectivamente la “relación” de Sein und Zeit con 
la fenomenología si la atravesamos nosotros mismos, es decir, si reconocemos y 
determinamos nosotros mismos aquello que, por detrás de toda “tesis”, “decisión 
de principio”, “método” y conceptos propios del pensamiento husserliano, sella 
el destino de este pensamiento. Ya hemos mostrado en otro lugar24 en qué sentido 
y en qué detalle inexorable este destino es el de la repetición de la metafísica de 
los modernos.

En la misma medida en que este destino crece y gana explicitación en las 
obras de Husserl, desaparece el suelo primero del descriptible original “opuesto” 
a la filosofía. Sin embargo, es sobre este “suelo”, aunque nunca haya existido, que 
la fenomenología se acercó a la idea de un “mundo” estructurado a priori según 
“distintas” figuras del ser (las εiδη de las diferentes eidéticas). Es también a partir 
de él que se aproxima a la idea de que el develamiento del ente bajo los modos 
de ser era idéntico a la más íntima posibilidad de ser de la “conciencia”, en la 
medida en que esta ya no se confunde con el alma del hombre y es “anterior” a 
esta. Finalmente, es a partir de este suelo que la anterioridad de todos los modos 

22   N. del T.: Granel juega con el significante francés substance añadiendo entre paréntesis los 
grafemas -is-, insinuando dentro de la substancia la subsistencia (subsistance). Debido al cam-
bio de la -a- por la -e-, esta intromisión significante no puede ser conservada en castellano. 
Me remite a una transcripción literal del juego esperando que el lector atienda esta interferen-
cia entre substancia y subsistencia en el significante “subs(is)tancia”.
23   Sobre el detalle de esta articulación de Sein und Zeit y la fenomenologia (o de la desarti-
culación de la fenomenologia en Sein und Zeit), véase mi “Notas sobre la relación de Sein und 
Zeit con la fenomenologia husserliana” (1972, pp. 93 -113.)
24   Cfr. La segunda parte y conclusión de Le sens du temps et de la perception chez Husserl. 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madrid

Gérard Granel240

en que una cosa es respecto a todos los conceptos que de ella pueda darme y 
todas las dudas y cuestiones que pueda inventar, lo condujeron a (casi) reconocer 
que el ser cada vez “termina” con la conciencia y que esta, por lo tanto, como 
comprensión del ser, es esencialmente finita.

Sin embargo, Sein und Zeit retrocede desde la obviedad del concepto husser-
liano de la fenomenología hasta la oscuridad de un pre-concepto. Si éste es aún el 
preconcepto de una “fenomenología”, los fenómenos de esta fenomenología han 
perdido completamente esa suerte de accesibilidad inmediata que poseían para 
Husserl con la única condición de haber efectuado la “reducción”. A partir de 
entonces, “el modo de comparecencia del ser y de las estructuras de ser en cuanto 
fenómenos debe empezar por serle arrebatado a los objetos de la fenomenología.” 
(SuZ, 36). Las condiciones de esta conquista25, por otro lado, no son más que 
una comprensión suficiente de la única tesis que Sein und Zeit propone, en la 
unidad de sus tres “caras”, sobre el sentido del ser: el ser es “mundo”, el ser es 
desvelamiento original del ente que tiene “lugar” como Da-sein en el hombre, el 
ser es finitud. Ninguno de estos tres aspectos del sentido del ser sigue directamen-
te alguna de las tres ideas mencionadas hace un momento como las ideas de la 
fenomenología que más se acercan a un sentido del ser. En verdad, la diferencia 
entre estos tres “objetos” principales de la fenomenología y el sentido del ser que 
les debe ser arrebatado es abismal. Es por ello que el nuevo pensamiento lleva a 
cabo esta conquista desde sí mismo y desde su propio combate, sin apoyarse en 
la fenomenología; aunque cabe decir, a un mismo tiempo, que sin ella nunca 
habría llegado ni a sí-mismo ni a su combate – lo cual también significa que, a 
falta de esta ascendencia, tal vez nunca habría existido como pensamiento bajo 
ninguna otra forma. Esto no sucede solo entre Heidegger y Husserl. Por el con-
trario, siempre es así en la historia de la filosofía: toda filosofía es “deudora” de la 
que le precede – Aristóteles de Platón, Leibniz de Descartes, Hegel de Kant – y, 
sin embargo, empieza sin sostén alguno a combatir por sí misma en el interior 
de sí misma.

En primer lugar, en efecto, el “fenómeno del mundo” es aquello que la 
fenomenología husserliana elide o, más exactamente, descarta por principio. El 
“mundo” es para Husserl el horizonte de los horizontes en el que se constituye la 
conciencia-de-cosa que para él caracteriza la “percepción” y que sirve de pivote 

25   N. del T.: En la versión francesa usada por Granel, el “abgewonnen” que Rivera vierte  
como “arrebatado”, aparece como “être conquise” (ser conquistado) de ahí que ahora, Granel, 
nos hable de “esta conquista”.



Traducción

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madrid

241

a la actitud natural. Dado que la fenomenología solo accede a sus fenómenos 
con la reducción de la actitud natural, solo puede acceder a ellos “saliendo del 
mundo”.

En segundo lugar, por consiguiente, si una “ontología fundamental” unifica 
las diferentes “ontologías regionales”, esta no será otra que la ontología de la 
“región conciencia”. No se trata, entonces, de que esta última – la conciencia – 
sea ella misma una simple región del ente determinada por un modo regional 
de ser y que da lugar a una ontología regional al lado de las demás: la región-
conciencia no es una región del ente, sino la región del ser tomada en cuanto 
tal y como fundamento de todo modo de ser, y su ontología es la ontología 
fundamental husserliana. Sin embargo, no es un accidente si el ser en tanto que 
Bewusstsein (“conciencia”), el ser mismo y como fundamento de toda regionali-
zación eidética, aparece como la “región” del ser, la “región” consciencia. Si el ser 
aún trae aquí el nombre de región es porque no es atendido más que por el movi-
miento reductor inicial que consiste en “salir del mundo”. La región-conciencia 
es el otro de la región-mundo.

Pero el mundo del que se trata es el horizonte de horizontes de la conciencia-
de-cosa dada en la percepción, es decir, el horizonte de los “subsistentes”26. El 
horizonte de los subsistentes en tanto que tales es la substancialidad misma: 
la “Substancia” de los filósofos en su sentido ontológico. Así, para Husserl, la 
conciencia sólo se eleva al ser demostrando que con ella el ser entra en una 
región del sentido que ya no es la región del sentido de la Substancia (este es 
todo el objetivo de Ideen I). Es precisamente en este punto, cuando parece que 
más nos acercamos a Heidegger, que más nos alejamos de él (y si a alguien nos 
acercamos, en verdad, es a Hegel). Pues, si bien no se “subsiste”, no se da aún el 
caso en el que, por el contrario, se “exista”. Al reducir la Substancia, es decir, al 
salir del mundo como horizonte de los subsistentes, se obedece aún al oculta-
miento del fenómeno del Mundo que reina precisamente cuando se entiende el 
mundo como la totalidad de los subsistentes, teniendo esta totalidad el sentido 
“intencional” de un horizonte, e incluso de un horizonte de horizontes.

26   Se ha hecho notar que todo el esfuerzo de la primera sección de Sein und Zeit se concentra 
en la búsqueda de un acceso al ente en el cual estos ya no aparecen como entes-subsistentes 
(sino como “entes-disponibles”). Sin embargo, este esfuerzo es, así, aquel de una apertura del 
pensamiento al “fenómeno del mundo”, es decir, todo lo opuesto a una “salida fuera del mun-
do” que considerara al mundo como el horizonte mismo de la subs(is)tancia.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madrid

Gérard Granel242

La reducción de la Substancia se lleva a cabo por completo, en tanto que 
salida fuera del mundo, bajo la evidencia del mundo subsistente. La identidad 
de la situación husserliana con la situación cartesiana es aquí más profunda que 
todas las diferencias que la vigilancia fenomenológica quiso establecer entre la 
εποχή y la duda, y entre la “subjetividad trascendental fenomenológica absoluta” 
y la simple evidencia del “alma” que aún retiene en el horizonte del mundo un 
Cogito cuya u-topía es aun topológicamente intramundana. La conciencia en 
tanto que negación absoluta de la substancia sólo tiene el efecto de extender 
su horizonte hasta el infinito y de hacer del ser como sujeto el ser substancial 
vacío cuya utopía intra-mundana se ha vuelto inasible porque ella misma se ha 
convertido en todo el espacio teórico. 

En tercer lugar, aquello que es “elidido” desde el inicio es, precisamente, la 
finitud. Como espacio vacío de la negación de la subs(is)tancia, la “conciencia” 
es, ciertamente, algo “más antiguo” en el hombre que el hombre. Esta aparece 
incluso como el absoluto del cual la humanidad solo sería su portadora y, así, su 
extrañeza se une, en la segunda parte de la Krisis, a la del “Espíritu” hegeliano. 
Ahora bien, si esta anterioridad al homo humanus nos indica que en la subjetivi-
dad absoluta se trata del ser mismo, no es por ello menos cierto que la evidencia 
de la conciencia del hombre, como ente subsistente en el horizonte de la subsis-
tencia en general, proporciona aún aquí el sentido mismo del ser, a pesar de que 
la esfera de la substancialidad haya devenido aquella esfera “en la que el centro 
está en todas partes y la circunferencia en ninguna” que predijo Pascal. El éter 
de la fenomenología propiamente es la infinitación de la actitud natural contra 
la cual lucha, a la cual imputa con justeza el nacimiento y la determinación de 
toda ciencia y de toda filosofía aparecida hasta ese momento en la historia, y 
de la cual cree que puede escapar por el hecho de que, en esta infinitación, la 
actitud natural deviene inasignable o, mejor incluso, ha “desaparecido”. Así, la 
“conciencia” deviene infinita en el pensamiento de Husserl, como el universo en 
la ciencia de Newton.

La producción de la conciencia en tanto que ser está así ligada, con una  nece-
sidad  absoluta, al horizonte de la subs(is)tancia en general al que pertenecen, con 
una unidad indisoluble, la lógica formal y el psicologismo del tema trascendental, 
es decir, las dos formas de la in-finidad de la subjetividad. En la medida en que 
combate el carácter formal del a priori moderno y el vínculo del Cogito a la ψύχη, 
Husserl se dirigiría entonces hacia el descubrimiento de la finitud esencial del 
ser del hombre como comprensión del ser, si no fuera porque se propone al mismo 
tiempo producir la conciencia como ser. Pues, con esto último, sigue conservando, 



Traducción

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madrid

243

por el contrario, la infinitud como el sentido del ser y sigue haciendo reposar 
este último sobre el “hombre”. Solo ha vuelto esta situación “absoluta”, es decir, 
irremediable, al hacerla invisible al apresar la extensión universal vacía (e imper-
ceptible) del horizonte en su propia descripción (su “reducción”). 

Es más, dado que las dos significaciones de la fenomenología – aquella de 
la anterioridad del ser que “termina” con no importa qué tipo de conciencia; 
y aquella de la producción “infinita” de la conciencia como ser – se  mezclan 
inextricablemente en el curso efectivo del discurso husserliano, es concebible 
que, precisamente en su efectividad (es decir, en su contenido, en sus decisiones 
de principio y sus métodos, esto es, en la familiaridad de aquello que esta es en 
tanto que “movimiento fenomenológico”27) la fenomenología sea “inutilizable” 
para el pensamiento que en Sein und Zeit está  comenzando. Un signo seguro de 
ello se puede apreciar en el hecho de que Heidegger solo menciona una única 
obra de Husserl al tratar de establecer el pre-concepto de la fenomenología: las 
Investigaciones Lógicas28. Se trata de la única obra importante de Husserl anterior 
a lo que él mismo llamará “el logro de la reducción fenomenológica”, el cual se 
efectúa entre 1903 y 1905, e indica de un modo manifiesto, para el fundador 
de la fenomenología, el momento en el que su pensamiento llegó a ser tal. Sin 
embargo, todo sucede como si, para Heidegger, este Husserl “verdaderamente” 
husserliano ya no fuera “Husserl”.

5. La dificultad y la fisura

Así, no es posible exhumar un suelo “exterior a la tesis” – en tanto relaciona 
la “metafísica” y lo “originario” – a partir del cual se desplegara una explicitación 
de la tesis sobre el ser que caracteriza Sein und Zeit. Tal es la dificultad que se 
hurta a la lectura de estas páginas inaugurales.

Esta dificultad, entonces, no consiste únicamente en el carácter necesaria-
mente alusivo de las referencias al conjunto de la metafísica occidental que apa-
rece en las primeras páginas. Tampoco se puede resumir en la complejidad de la 

27   “Las aclaraciones que hemos hecho del concepto preliminar de fenomenología indican 
que lo esencial en ella no consistía en efectuarse como movimiento fenomenológico” (SuZ, 
38, traducción modificada).
28   “Las siguientes investigaciones solo han sido posibles sobre el fundamento establecido por 
E. Husserl, en cuyas Investigaciones Lógicas la fenomenología se abrió por primera vez” (Id.)



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madrid

Gérard Granel244

articulación que vincula este inicio con la fenomenología husserliana a la vez que 
se distancia de ella. La dificultad tampoco se reduce a la precedencia recíproca que 
vuelve sobre la pregunta por el ser y sobre la analítica del Dasein. No se trata de 
que estas dificultades – junto a otras que de ellas se derivan – no existan en los 
textos, ni de que sean sólo aparentes. Pero no son estas las que, bien individual-
mente, bien en conjunto, constituyen La Dificultad fundamental en lo tocante 
a la posibilidad de leer Sein und Zeit. Son, solamente, efectos de esta Dificultad. 
Esta proviene del hecho de que la pregunta por el ser es una pregunta por el sen-
tido del ser entendido, precisamente, a partir de un sentido de ser completamente 
distinto al que este posee en toda la metafísica occidental.

Pero lo difícil de la Dificultad está mucho más profundamente escondido 
de lo que esto que acabamos de decir permite adivinar. Pues la idea de lo “com-
pletamente otro” es ella misma completamente distinta a todo lo que podamos 
esperar de ella. Sin embargo, las apariencias acuden en  masa, y es importante, 
ante todo, mantenerlas a raya.

En el “nuevo” sentido de ser que la pregunta heideggeriana persigue de un 
modo distinto al que, de Platón a Husserl, llevara a  cabo el “cazador del ser” (el 
filósofo), no se trata del Dios que acabaría por extenuar la analogía dejándola 
tras de sí, como en Santo Tomás, ni de aquello que se mantiene “completamente 
Otro” en la teología barthiana. Tampoco se trata de aquellos dominios del ente 
que cierta “rescendencia” del ser en la figura del hombre ha abierto a la empresa 
de una superación de la metafísica que domina nuestra época: la producción en 
torno a la figura del trabajador, la voluntad de poder en torno a la de Zaratus-
tra, la Libido y el Lenguaje en torno al hombre deseante y hablante. Tampoco 
se trata, con la pregunta pensante sobre un sentido del ser, de un ser que sería 
idéntico a aquel al cual responde la poética. La diferencia de objeto formal está 
aquí tanto más claramente marcada cuanto que recorta bien esos “objetos” sobre 
una misma carne.

Lo difícil se encuentra entonces en el hecho de que la pregunta por el sentido 
del ser, la cual es planteada ella misma a partir del sentido que ella misma busca y 
la cual es completamente distinta de aquella bajo la cual el ser era comprendido 
en la metafísica, no nos lleva positivamente a ninguna otra parte. Es decir, no 
nos lleva a un “otro” de la metafísica que estaría él mismo situado, posiciona-
do, subsistente o consistente de uno u otro modo. La distancia con el sentido 
metafísico del ser es más bien una distancia “imperceptible” que nunca pierde 
su inapariencia en todos los parágrafos de la introducción de Sein und Zeit, e 



Traducción

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madrid

245

incluso en todos los momentos que conducen toda la obra hacia la fisura en la 
que, de repente, se detiene.

Esta fisura, como es sabido, consiste en la ausencia de la tercera sección de 
la primera parte y la de la segunda parte al completo. Tomada, en un primer 
momento, como algo provisional (quizá incluso lo fuera para el propio Hei-
degger), esta ausencia  fue rápidamente dada por hecho y, más tarde, asumida 
como algo más que un hecho. En efecto, el pensamiento que habla en Sein und 
Zeit ya lo hace bajo el impacto y bajo el signo de la fisura en la que “inexpli-
cablemente” se detiene. Esta fisura mantiene entonces en su sentido el sentido 
de lo allí dicho y sólo a través de uno será posible acceder al otro. Sin embargo, 
no estamos completamente despojados de toda indicación sobre la razón de 
la “interrupción” de Sein und Zeit. Lo que en ella se produjo no es tanto una 
ruptura como la imposibilidad de una ruptura. Exactamente: la imposibilidad 
de asignar la ruptura con la metafísica en relación con la pregunta por el sentido 
del ser. Es esto lo que expresa sin dejar lugar a equívocos el siguiente pasaje de 
la Carta sobre el humanismo en el que Heidegger habla de la tercera sección de la 
primera parte: “Allí se produce un giro que lo cambia todo. Dicha sección no se 
dio a la imprenta porque el pensar no fue capaz de expresar ese giro con un decir 
de suficiente alcance ni tampoco consiguió superar esa dificultad con ayuda del 
lenguaje de la metafísica”29 [GA IX, 328]30. Con esto, nos dice implícitamente, 
pero con toda claridad, que las dos secciones existentes aún hablan el “lenguaje 
de la metafísica” y que deben su existencia a ese hecho. Pero a este hecho se debe 
también su dificultad esencial dado que su objetivo no es otro que el  de hacer 
audible por primera vez un sentido del ser que, desde su origen, ha sido enmu-
decido en la metafísica occidental y, por lo tanto, también “en el lenguaje” de 
esta metafísica, que en nada se distingue de ella.

De este modo, aquello que propiamente dice la obra inaugural del pensa-
miento heideggeriano es dicho en silencio. En qué consiste este extraño modo 
de decir es lo que debemos tratar, a su vez, de decir nosotros mismos; no sólo 
para esclarecer a partir de esta dificultad fundamental todas las dificultades que 
componen más inmediatamente Sein und Zeit, sino para mostrar a su vez en qué 

29   Martin Heidegger, «Brief über den Humanismus», en Platons Lehre von der Wahrheit, de 
Martin Heidegger (Francke, 1947), 72.
30   N. del T.: Granel cita según la versión francesa de R. Munier (Martin Heidegger, Lettre 
sur l’humanisme (Aubier, 1957)) y da las dos referencias. Nosotros citamos el pasaje según la 
versión castellana de H. Cortes y A. Leyte (Martin Heidegger, Carta sobre el Humanismo, 
(Alianza, 2004)).



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madrid

Gérard Granel246

sentido (a qué profundidad y con qué necesidad) la obra entera de Heidegger 
sigue siendo una obra “sin acceso”, completamente sometida, como ninguna otra 
lo ha estado hasta ahora, a la posibilidad de ser malinterpretada.

6. La (no) descripción del “fenómeno del mundo”

Así, es por medio de un salto, y sólo por medio de un salto, que podemos 
intentar acercarnos aquí a la triple y única tesis de Sein und Zeit. No se trata de 
pretender explicar mejor (o incluso simplemente “explicar”) lo que Heidegger 
ya ha dicho. Por el contrario, más bien se busca desanimar toda voluntad de 
explicación en la medida en la que esta siempre toma las dificultades o las oscu-
ridades como aparentes y se propone disiparlas. Así, será volviendo  a pasar sobre 
los trazos del “fracaso” de la pregunta por el ser (o incluso de su explicación) que 
tendremos alguna posibilidad de acercarnos a lo esencial de dicha pregunta. Esto 
es lo que trataremos de hacer ahora con ese “fenómeno” que se encuentra en el 
centro de todos los demás: el “fenómeno del mundo”.

Heidegger concluye las veinte páginas (Suz, 67-87) consagradas a captar 
el mundo en tanto que mundo con las siguientes palabras: “Con los análisis 
precedentes no se ha hecho más que descubrir el horizonte en el que se ha de 
buscar algo así como el mundo y su mundaneidad” (86-87). Podríamos afirmar, 
para decirlo mejor, que aún no se ha encontrado el “fenómeno” que se está 
rastreando, que este se encuentra siempre en camino, unos pasos por delante del 
pensamiento. Y, en efecto, con cada nuevo avance de la “descripción” llegamos 
a los lugares mismos del mundo solo para descubrir que este acaba de partir. 
Tras el contraste que constituye la crítica de la ontología cartesiana del mundo 
(88-100), esta suerte de fracaso se agrava de dos modos: en primer lugar, por 
el hecho de que la razón más general que para ello se nos da parece irreme-
diable, dado que el “perder de vista” el fenómeno del mundo “se funda en un 
modo de ser esencial del Dasein mismo”. En segundo lugar, por el hecho de que 
“la penetración de las estructuras más importantes del Dasein31” y, con ello, la 
interpretación del propio concepto de ser (los cuales conjuntamente permitirían 
captar la raíz de esta retirada del mundo), son remitidos a un porvenir que es 
precisamente el borde en el cual Sein und Zeit se detiene (es decir, remite a esa 

31   N. del T.: Traducimos directamente de la versión francesa, dado que, en este punto, guarda 
diferencias notables respecto a la de Rivera.



Traducción

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madrid

247

sección de la primera parte que no llegó a ver la luz). En el programa trazado, 
esta tercera sección aparece como el equivalente a la destrucción de la historia de 
la ontología desde Parménides. De este modo, se precisa el motivo del retroceso 
(o del avance) del fenómeno del mundo ante (o sobrepasando) la descripción, y 
lo hace de un modo tal que arruina la idea misma de descripción. Sin embargo, 
tal descripción parece vinculada a la idea de fenómeno, como el atender se une a 
su objeto. La distancia que separa a Heidegger de Husserl aparece aquí, precisa-
mente, en toda su irreductibilidad. Un fenómeno comprendido como modo de 
ser debe serle “arrancado” a una retirada y a una inapariencia que le son esenciales 
y que impiden atenderlo como el objetivo de un mirar. Damos así con una tesis 
general bien conocida y a la que, de hecho, ya hemos referido; lo cual no quiere 
decir que no deba ser “re-conocida” desde sus múltiples replanteamientos y en 
su verdadera profundidad.

Esta se nos aparece precisamente aquí, en este punto en el que el retirarse-a-
cubierto del fenómeno del mundo es reenviado por su motivación a la constitu-
ción del ser del Dasein y, a la vez, a la interpretación del concepto mismo de ser 
y a la destrucción de la metafísica. Toda la dificultad se encuentra en este “a la 
vez”; pues éste significa que ninguno de los tres términos que acabamos de men-
cionar – el ser (bajo el enigma de su sentido), el Da-sein (bajo su constitución de 
ser) y la historia del ser (en tanto que pasado que precede toda explicitación de la 
comprehensión del ser implicado en el Dasein) – no son precisamente términos, 
subsistentes ellos mismos, entre los cuales se instauraría, simplemente, una red de 
relaciones y que, de este modo, podrían servir de comienzo al desciframiento del 
fenómeno del mundo. Sein, Dasein, Geschichte-des-Sein forman entre los tres, y 
en su imbricación recíproca, un solo y mismo “comienzo” que él mismo no tiene 
comienzo, o que no ofrece ni meta ni inicio “por fuera” de su propio círculo.

La circularidad  de éste círculo es la que retiene en sí mismo, desde el inicio y 
a lo largo de las veinte páginas, el “análisis” del mundo, alejándolo extremamente 
del ideal husserliano de la “descripción”. No se trata de que no esté allí, “presente” 
(aparentemente) en las célebres páginas que desarrollan las estructuras del ser-a-
la-mano, de la utilidad, del signo y, finalmente, de la intraducible Bewandtniss. 
Pero la descripción que se encadena y se enriquece con ello, sin embargo, sigue 
sin haber (aún) empezado, y ello en la medida en que aún no ha “reunido” el cír-
culo de la triple imbricación – Sinn des Seins, Da-sein, Geschichte des Seins – en 
el que de antemano se encuentra retenida. 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madrid

Gérard Granel248

Retenida, es decir, muda, puesta en movimiento y, no obstante, suspendida 
en la promesa de un replanteamiento a partir del término. Promesa, esta última, 
que es también una amenaza de alterar los caminos trazados y ya recorridos.

La descripción del fenómeno del mundo es así una no-descripción que 
también debe escribirse (no-)descripción. No-descripción, precisamente, porque 
obliga a renunciar al ideal de una simple transcripción de las necesidades eidéti-
cas que caerían bajo la pretendida “mirada pura” de la fenomenología, es decir, 
obliga a renunciar a aquello que en efecto conocemos (gracias a Husserl) como la 
esencia de una descripción. Pero, a su vez, (no-)descripción porque, sin embargo, 
describe un trayecto, un camino o un orbe que tiene precisamente su positividad 
en el hecho de que el análisis del fenómeno sólo se presenta “aparentemente” en 
esas estructuras que él mismo “desecha”. Dicho con más claridad: la descripción se 
ausenta incesantemente (“haciendo camino”) a partir del único y triple término al 
que tiende y que encubre la inapariencia del fenómeno. En este punto, el camino 
del pensar consiste en su precariedad, es decir, en la (no)-articulación de todas sus 
etapas con el término que las retrazar(í)á32 – justificadas y mal comprendidas a la 
vez – si fuera (o en cuanto sea) “alcanzado”.

Sin embargo, no es posible (como uno estaría tentado de advertir brusca-
mente) comenzar “en estas condiciones” atendiendo simplemente al círculo de 
la única y triple cuestión final. Pues: “la ontología solo es posible como fenome-
nología” (SuZ, 35) – es decir: el despliegue (“a la vez”) del sentido del ser, de la 
constitución del ser del Da-Sein y del destino metafísico del ser solo es, a su vez, 
accesible a lo largo del fenómeno del mundo. El acceso a estas cuestiones últimas 
está contenido en la (no-)descripción que ellas mismas retienen al interior de 
su círculo.

Ciertamente, el mundo es ontológicamente “un carácter del Da-sein mismo” 
(64). Ahora bien, esto no significa que la analítica existencial pueda remontar, 
como en una analítica de tipo trascendental, el curso de la subjetividad has-
ta encontrar en su constitución originaria el objeto trascendental revestido de 
los caracteres propios que permiten reconocer en él el mundo que la tradición 

32   N. del T.: Granel hace aquí un juego de palabras manteniendo cierta ambivalencia entre el 
tiempo futuro y el condicional del verbo “retracer” añadiendo a la forma futura de la tercera 
persona (retracera), por medio de un paréntesis, la terminación it que daría la forma condicio-
nal retracerait. Al añadir la í entre paréntesis tratamos de emular ese juego, aunque somos 
conscientes de que la doble acentuación que resulta del añadido da una grafía ajena al 
castellano.



Traducción

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madrid

249

kantiana y husserliana no supo ver. Dado que una analítica trascendental habla 
un lenguaje concreto – el del conocimiento del ente subsistente – que, bajo el 
título de “mundo”, sólo puede conducir a la totalidad del ente-subsistente o a la 
determinación ontológica de su modo de ser, es decir, a la substancialidad misma. 
Ahora bien, estos dos conceptos de “mundo” son para Heidegger el signo preciso 
de que “las ontologías del pasado […] yerran al comprender el ser-ahí como ser-
en-el-mundo” y, por esta razón, “pasan necesariamente por alto el fenómeno del 
mundo” (65)33. La analítica del Dasein no es pues separable de la irreductibilidad 
del fenómeno del mundo al lenguaje de la subs(is)tancia, es decir, al sentido 
metafísico del ser. Solo despejando esta irreductibilidad mediante la “descripción” 
de este fenómeno, la analítica existencial se separa de toda analítica trascendental, 
y el Dasein, de toda subjetividad. Por consiguiente, las tres últimas preguntas no 
solo hacen un círculo entre ellas en el cual retienen  la  posibilidad del análisis  o 
la  descripción, sino que además hacen un círculo con este mismo análisis, en la 
posibilidad del cual se encuentran ellas mismas retenidas.

7. Lo circular y lo anfractuoso34

Nos queda por comprender correctamente esta circularidad. Lejos de opo-
nerse al movimiento del pensamiento, esta asegura su circulación. A ella, como al 
conjunto de Sein und Zeit, pero también “a todas las ontologías que han existido 
hasta el día de hoy” (SuZ, 8), se aplica la indicación de §2: “En el planteamiento 
de la pregunta por el sentido del ser no puede haber en modo alguno un razona-
miento circular porque la respuesta a esta pregunta no  busca su fundamentación 
por una vía deductiva, sino por un desarrollo apofántico” (8)35.

En cambio (y por la misma razón), aquello que se presenta “exteriormente” 
como circularidad no está sin embargo destinado a ser desarticulado “desde el 

33   N. del T.: Más cercano al Weltlichkeit del texto heideggeriano, Rivera traduce como “fenó-
meno de la mundaneidad”, sin embargo, mantenemos “fenómeno del mundo” para respetar 
la versión citada por Granel.
34   N. del T.: En esta sección Granel creará toda una serie de neologismos pertenecientes a la 
familia léxica de los términos anfractuoso [anfractueuxe] y anfractuosidad [anfractuosité] (los 
únicos términos de la familia reconocidos tanto en francés como en castellano). En este con-
junto de significantes cabe leer, a la vez, el significado que en la actualidad mantiene su raíz 
(cavidad profunda, irregular y ramificada) como su sentido etimológico (rotura por ambas 
partes). 
35   N. del T.: traducción ligeramente modificada.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madrid

Gérard Granel250

interior” y reorganizado en la línea recta de un encadenamiento de razonamientos. 
La circularidad de la (no-)descripción fenomenológica y de las cuestiones onto-
lógicas esenciales es la más íntima y, a la vez, la más manifiesta de la escritura 
heideggeriana. Esta es anunciada al completo en la cercanía de estas dos frases del 
§7 de la introducción: “La ontología sólo es posible como fenomenología” (35) y 
“considerada en su contenido, la fenomenología es la ciencia del ser del ente – la 
ontología” (37).

La cuestión sigue siendo, por lo tanto, cómo entender tal circularidad. Una 
vez descartada la objeción lógica fundada en la suposición ingenua consistente 
en que el movimiento de un pensamiento es un encadenamiento de “razona-
mientos”, la circularidad no deja por ello de perfilarse como una amenaza para 
el pensamiento: la amenaza de su fracaso. Y si, “a fin de cuentas”, debe recibir 
un “sentido positivo”, este no se sitúa en la pura y simple desaparición de esta 
amenaza – tal vez se encuentre en su propio corazón. En efecto, no debemos 
detenernos en el hecho de que la circularidad se nos revele como una “cosa 
buena”, e incluso como la última palabra del pensamiento. Si esta conserva su 
verdad más profunda y su libertad de emergencia, lo hace en la medida en que 
destina lo “apofántico” a la manifestación de un fenómeno en su inapariencia, 
un trabajo de escritura que de este modo está tan alejado de las sublimidades de 
una inversión de la dialéctica como de las planas superficies de la apodicticidad.

En efecto, es esta “inapariencia” la que pre-serva en el fenómeno del mun-
do una profundidad – y, sin embargo, una profundidad por así decir ligera o 
modesta, un “simple hueco”: no los llamados abismos de lo indecible – en la que 
se aloja la historia entera de la metafísica, como suspendida-en-el-hueco, pero 
sin mantener a su vez abierta la misma apertura, la recepción, el borde, y aún 
menos la simplicidad lograda. De tal modo que al acercarse a ella (tapia que nada 
defiende, asa de la decisión, redondeada y perfecta alrededor del pensamiento de 
los hombres, como el brazo alrededor del sueño), el pensamiento que penetra en 
la retirada del fenómeno, en la vibración de la inapariencia, se avanza también en 
la anfractura de la que nacieron las metafísicas, en la que estas juegan y se demo-
ran, razas inocentes en las que la pregunta por el ser contempla su genealogía y 
que, sin embargo, a partir  de ahora, emergen a su vez de ella, que ha tomado su 
fuente “más arriba” en la falla.

Ya no, a decir verdad, “en” la falla, aquí o allá, pues seguiría siendo un lugar 
en el que alojarse, un refugio anfractuoso en el que la anfractura misma ya habría 
cerrado la implacable dulzura de la vida y a la que no dejaría de escatimar su 



Traducción

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madrid

251

decisión. La cuestión que persigue el fenómeno del mundo es, por el contrario, 
ella misma “frag-il” en tanto que mantiene la inapariencia (el estallido) de la 
anfractura de este fenómeno, el cual es el fenómeno de la Fracción misma, del 
Fragmento mismo. Tal es, en efecto, el “Todo” al que llamamos “Mundo”. El 
Mundo – “esto en lo que un Da-sein fáctico vive” – tiene la naturaleza de lo 
fragmentario.

“Fragmento: pedazo de una cosa que se ha roto en porciones” (Littré36). Si 
mantenemos el “pedazo” en la ruptura – de la que el otro pedazo es el ente intra-
mundano; si entendemos por “haberse-roto” el “gebrochen ist” y traducimos: es 
ha permanecido (ist) originariamente unido (ge-) como habiendo estado siempre 
roto (gebrochen); o bien, si entendemos “frag-mento” en relación a “franjear” 
como “firmamento” en relación a “firmar”, es decir, desde antes de la distinción 
(pero incluso ya roto en la diferencia) del sentido “verbal” y del sentido “sus-
tantivo” – entonces podemos decir: el fenómeno del mundo es el fenómeno del 
Frag-mento.

“Anfractura” es, sin embargo, una mejor palabra (a pesar de que “no exista”) 
que indica que la “fractura” tiene lugar “desde ambas partes” (amb-, αμφω) y 
que, de este modo, las envuelve (αμφι), no como una unidad, sino precisamente 
como una fractura, que en  ella permanece inmemorialmente como este lado de 
la ruptura respecto a ese otro. El mundo es este Am(b)-fractuoso, este roto, este 
frag-mento que está roto por los dos lados en los que se rompe: pura herida, labios.

A su vez, esta ruptura, este romperse-del-mundo, es lo que rompe la descrip-
ción. No se trata, por tanto, de algo exterior sobre lo cual ella estallaría al chocar 
tras un momento (o  un  movimiento) descriptivo  “puro”, sino lo que la mueve 
desde su comienzo y desde su final, en la anfractuosidad de este único y triple 
“comienzo” donde el análisis mismo avanza de manera “anfractuosa”.

La brecha – lo escarpado37 – es aquí la que separa el ente intramundano y 
la propia mundanidad del mundo. Nada más comenzar el análisis, Heidegger 
precisa que la naturaleza “existencial” del mundo, es decir, el hecho de que sea 
“un carácter del Dasein mismo”, “no excluye que el camino de la investigación 

36   N. del T.: Granel remite al Diccioinario de la lengua francesa de Émile Littré.
37   N. del T.: Juego de palabras intraducible entre écartement (brecha, distancia) y escarpement 
(escarpado), este último semánticamente cercano a lo anfractuoso, que también puede 
significar “escarpado”.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madrid

Gérard Granel252

del fenómeno ‘mundo’ deba pasar por el ente intramundano y por su ser.” (64). 
Sin embargo, al final del análisis resume toda la lección en esta declaración: 
“La interpretación del mundo pierde de vista definitivamente el fenómeno del 
mundo si, desde un buen principio, toma como punto de partida al ente intra-
mundano” (89)38.

Ciertamente, ahí ya no hay “circularidad en el razonamiento”, ni algo así 
como una “contradicción”. El camino que pasa por el ente intra-mundano y su ser 
(o, más bien, que es “über das innerweltlichkeit Siende un sein Sein genommen”) 
es un camino que franquea aquello por lo que pasa y que, en ese franquear, es 
siempre guiado por la mirada de un mundo en tanto que existencial, el cual, por 
lo tanto, es el veritable “punto de partida”. Pero, por otro lado – del otro lado de 
la falla descriptiva – , aquello que separa el sentido existencial del mundo de su 
sentido simplemente trascendental o metafísico (de su sentido subs(is)tancial) 
solo se traza o solo se anuncia por la manifestación del “fenómeno del mundo”, 
es decir, en el camino de la descripción. Esta franquea aquello que la guía, abre 
aquello que la mantiene abierta.

Esta anfractuosidad es, en verdad, doble. Para decirlo exteriormente, ella es, 
por un lado, aquello en lo que “difieren” el ente y el ser en general y, por el otro, 
aquello en lo que se diferencian la determinación metafísica del ser como subs(is)
tancia y su determinación existencial como mundo. Pero una y otra diferencia(s) 
se entrecruza(n). Pues el punto de partida de la determinación metafísica del 
ser del ente como subs(is)tancia es el “tomar el camino”, el “tomar el punto de 
partida” en el ente intramundano. Lo cual quiere decir: en el ente suficientemente 
“abandonado” por el horizonte de la mundanidad para aparecer como “subsisten-
te en el mundo” (65). La inapariencia del fenómeno del mundo llega aquí a su 
colmo – pero, ella es siempre así que desde un inicio es, y en cierto sentido, así debe 
permanecer, es decir, que la descripción debe hacerla “aparecer”. El borramiento 
del horizonte-del-mundo “en” el que se encuentra el ente no significa, en efecto, 
ni una simple carencia, ni un simple pasar inadvertido. Si esta retirada debe ser 
pensada como una carencia, entonces, esta carencia debe ser pensada como aque-
llo que “falta” (aquello que hace falta), en la anfractuosidad de faltar39 y fallar. 
“Faltar es lo mismo que fallar, diferenciándose solamente por la conjugación” 
(Littré). Tratándose del mundo, esta ruptura es incluso aquello que más necesita, 

38   N. del T.: Traducción propia a partir de la cita francesa dada por Granel, la cual, en su 
forma, difiere mucho de la versión de Rivera (a pesar de conservar intacto su contenido).
39   N. del T.: falloir en el sentido de “hacer falta”, “necesitar”.



Traducción

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madrid

253

aquello que hace falta y aquello que falta en un mismo movimiento y en un 
mismo sentido, siendo la FALLA – “la falla es el lugar en el que falta la roca…” 
(Littré) – la que precede todos los conceptos de unidad y lo que les hace falta.

En las veinte páginas de la “descripción del mundo” no se trata nunca – a 
pesar de ciertas apariencias – de “substituir” pura y simplemente con un punto 
de partida existencial un punto de partida substancial, como si el pensamiento 
fuera precedido por otra clarividencia que eligiera entre “métodos”. Tampoco 
se trata de permanecer fiel al mundo en tanto que estructural del Dasein en la 
exclusión del “camino que pasa por (encima) del ente intramundano”. Se trata, 
por el contrario, de permanecer en el pasaje que por (encima de) el ente conduce 
a su ser, de permanecer en la επαγωγή que trashuma del ente al mundo.

Imperceptible - aunque despedazándolo y separándolo todo – es la diferencia 
de este pasaje y de aquel otro que la metafísica efectúa al pasar del ente subsis-
tente a su substancialidad. Tan imperceptible que, a pesar de la limpia oposición 
entre el  ente-disponible y el ente-subsistente, a pesar de la prioridad fenomeno-
lógica de la Zu-handen (como “ente que comparece más inmediatamente”(66)) 
sobre la res (la cosa de la “naturaleza”, “la materia-cosa universal simplemente 
subsistente” (85)40), el lector, y tal vez el escritor, por largo tiempo, y sin saberlo, 
no tuvieron otra alternativa que tratar de nuevo al “útil” como una cosa, el Zeug 
del que habla el texto.

Sólo algunas anfractuosidades de éste - algunos “giros y afinamientos” (Littré) 
– dan testimonio de que el texto soporta la anfractura del fenómeno del mundo, 
y lo testifican con esa inapariencia que responde a la inapariencia del fenómeno. 
Estas son los “giros lingüísticos”, es decir: la “elección de las palabras” y, también, 
sus “juegos”: rugosidades del texto (asperezas y huecos) que no son sino el propio 
tema del texto, y nada más que eso. Fallas del texto sobre la Falla. Tomemos 
algunos ejemplos, es decir: entremos en la falla, en el estrechamiento de lo que 
está ya bien abierto y decidido, aunque sin ser patente ni pleno (de ningún modo 
“dado” al gran sol de la manifestación), sino oscuro en su ser-resuelto, como lo 
es en Delfos la pared dual donde al sol mismo le fue asignado su lugar.

40   N. del T.: Traducción propia a partir del texto francés. Rivera vierte este pasaje como: “solo 
una materia cósmica que estuviera-ahí”.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madrid

Gérard Granel254

8. Fragmentos sobre el frag-mento 

a) Umwelt41

Umwelt, este es el método, el camino para encontrar un acceso al fenómeno 
del mundo. Pero, no. Desde el principio, la escritura se modifica, sigue una 
ruptura. No habla simplemente de encontrar un acceso al fenómeno, sino de 
encontrar la salida para el acceso: “la salida fenoménica adecuada (…) para el 
acceso al fenómeno de la mundanidad” (66). 

Prestar un poco de atención montañesa, por así decir, a lo que une esta 
extraña “Ausgang für Zugang” [salida para el acceso] a los indicadores metódicos 
del contexto, por una parte, y a nuestras anotaciones sobre la circularidad del 
camino por la otra, nos llevará a no pasar por alto el giro y el afianzamiento de 
la noción de Um-welt.

“Die methodische Anweisung hierfür (es decir: para alcanzar la Ausgang-für-
Zugang) wurde schon gegeben. Das In-der-Welt-sein und sonach auch die Welt 
sollen im Horizont der durschnittlichen Alltäglichkeit als der nächsten Seinsart 
des Da-seins zum Thema werden” (66)42. El método parece consistir, de este 
modo, en tomar un punto de partida existencial en oposición a todo punto de 
partida subs(is)tancial responsable de que, hasta la fecha, toda ontología “das 
Phänomen der Weltlichkeit überspringt” (ignore el fenómeno del mundo como 
tal). Al parecer, nos encontramos de nuevo remitidos a un concepto clásico 
del método como decisión de principio, actitud fundamental en la que uno 
se “sitúa”, etc. La misma apariencia se refuerza con el recurso, ampliamente 
manifiesto, a un suelo primitivo anterior a toda elaboración filosófica: en efecto, 
¿qué es lo que recubre la expresión “die nachste Seinsart des Dasein” [El más 

41   §14 (final) y §15 (inicio), p. 66. En este parágrafo sólo daremos las referencias en alemán, 
pues lo que está aquí en juego es la propia textura de la escritura. Por otro lado, las referencias 
como tal no son, evidentemente, suficientes. No se las menciona para que se pueda “verificar” 
lo que “citamos”, sino para que se pueda seguir el propio texto (en la exigencia que la lectura 
nos dirige) [N. del T.: a fin de facilitar el seguimiento del texto, y emulando en ello al editor 
francés, seguiremos dando en las notas al pie la versión de Rivera de los textos citados en 
alemán por Granel].
42   N. del T.: “Las indicaciones metodológicas en este sentido ya fueron dadas. El estar-en-el-
mundo y, consiguientemente, también el mundo, deben convertirse en tema de la analítica 
en el horizonte de la cotidianidad media, como el más inmediato modo de ser del Dasein”.



Traducción

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madrid

255

inmediato/próximo modo de ser del Dasein] (66)? Este “más próximo” [más 
inmediato, según Rivera] habitualmente significa que es lo más inmediatamente 
dado, que está-ahí. De este modo, simplemente se trataría de cambiar de 
horizonte ontológico respecto a toda metafísica con la finalidad de no pasar por 
alto un “fenómeno” fundamental que toda la tradición “se saltó” (el fenómeno 
del mundo), y ello sobre una base fenomenológica en el sentido husserliano, es 
decir, sobre la base de un dato ineludible e inmediatamente accesible.

Pero estas dos últimas palabras nos detienen. Pues lo inmediatamente 
accesible según Husserl sólo lo es en el seno de la “reducción”, es decir: en la 
reflexión absoluta (reflexión de la conciencia y reflexión a la conciencia: reflexión 
de la conciencia a sí misma, el “Bewusst-sein” que, como en Hegel, sería a la vez 
el objeto, el sujeto y el elemento de la reflexión43). Por el contrario, la “nächste 
Seinsart des Dasein” ignora absolutamente la reducción a la conciencia y, por 
esta razón, no es un simple “dato”, inmediatamente accesible a la “mirada” 
fenomenológica. El acceso, el Zu-gang, es tan poco inmediato que, ante todo, es 
necesario ganarlo (precisamente en su rectitud fenomenológica) por medio de 
algo que es lo contrario a un acceso: por un Aus-gang, por una salida.

Esto significa que estamos atrapados de nuevo en la circularidad. Pues el 
método, la descripción del Umwelt como el mundo más cercano, más inmediato, 
el del Dasein de todos los días44, este método que nos permitirá evitar saltarnos 
el fenómeno del mundo y, con ello, nos permitirá substituir efectivamente un 
horizonte ontológico por el otro, el subs(is)tancial por el existencial, supone, a 
su vez, que ya hayamos operado esta sustitución, supone que hayamos encon-
trado ya la salida que rompe el horizonte de la evidencia del ente-subsistente y, 
en primer lugar, el de la conciencia.

43   Sobre el Absoluto y la Reflexión, cf. Hegel: Differenzschrift, “Reflexion als Instrumenten 
der philosophieres”, en particular el desarrollo del tema Das Absolut soll reflektiet Werden [lo 
absoluto debe ser reflejado. Cfr. G. W. F. Hegel, «I. Differenz des Fichteschen und Schellings-
chen Systems der Philosophie in Beziehung auf Reinholds Beiträge zur leichteren Übersicht 
des Zustandes der Philosophie zu Anfang des neunzehnten Jahrhunderts, 1. Heft», en Jenaer 
Schriften, ed. Gerd Irrlitz (De Gruyter, 2022), 1-124, en castellano: «Difrerencias entre los 
sistemas de filosofía de Fichte y Schelling», en Obras, de G. W. F. Hegel (Madrid: Gredos, 
2010), 17ss.]. 
44   Cf. Suz, p. 66: “Die nächste Welt des altäglichen Dasein est die Umwelt” [“El mundo más 
cercano al Dasein cotidiano es el mundo circundante”].



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madrid

Gérard Granel256

Sin embargo, aquí el círculo es, a la vez, un círculo (y, por lo tanto, el fra-
caso del pensamiento) y el orificio circular de un giro y un hundimiento del 
pensar, la apertura de la falla. Lo percibimos si hacemos notar que el “Um”, el 
“Umwherum que es constitutivo del Umwelt ha perdido todo sentido inmediata-
mente reconcocible al perder el sentido “espacial” al que animan nuestros con-
ceptos de entorno, alrededor, ambiente, etc45. Lo que hace reconocibles estos 
conceptos habituales es la referencia implícita, pero constante, y “evidente”, al 
hombre en tanto que realidad natural, al hombre-dentro-del-mundo46 como 
pivote de la relación-con-lo-real en el que (a pesar de ser una relación) esta 
misma realidad está “inmediatamente” dada (y “comprende” en sí misma, a su 
vez, con la misma inmediatez esta relación y su pivote).

Es del círculo evidente y absurdo de la relación real-natural entre lo real-
natural y el hombre real-natural de lo que nos saca, por una “adecuada salida 
fenomenal”, la pérdida de todo sentido inmediatamente reconocible para el 
Um- del Um-welt, el salto a su “extrañeza”. Así, a la vez que se logra, con ello, 
la intención más profunda de la fenomenología husserliana en su lucha contra 
el horizonte de la actitud natural, este salto al Umwelt salta también por enci-
ma de la infinitización “fenomenológica” de la conciencia. Esta, en efecto, no 
encuentra “la adecuada salida fenomenal” fuera del horizonte de la subsistencia, 
sino que se encierra en su “desaparición”, es decir, en la clausura negativa del 
mismo horizonte de evidencia. En efecto, en este punto es importante señalar 
que el Umwelt no indica nada comparable a la noción husserliana (y que aún 
arrastrará por mucho tiempo Merleau-Ponty) de entorno, es decir, la disposición 
de una serie de co-presencias intencionalmente “anticipadas” (y, sin embargo, 

45   “Der Ausdruck “Umwelt” enthält in dem “Um” einen Hinweis auf Räumlichkeit. Das 
“Umherum”, das für die Umwelt konstitutiv ist, hat jedoch keinen primär “räumlichen” Sinn” 
(SuZ, 66) [“La expresión ‘mundo circundante’ contiene en el término circundante [Um-] una 
referencia a la espacialidad. El ‘en-torno’ que es constitutivo del mundo circundante no tiene 
empero ningún sentido primariamente ‘espacial’”]. Se hará notar que “räumlichen” está escri-
to entre corchetes. Esto es lo que aquí designa un sentido “evidente” de la espacialidad, pre-
cisamente el mismo que debe su evidencia al hecho de que el sentido del ser del espacio no ha 
sido interpretado “aus der Struktur der Weltlichkeit”, sino que es tomado en el horizonte de 
la realidad natural. En este sentido “evidente”, el Umherum significa “um uns Menschen” y no 
ese “Um” del “Umwillenseiner del Dasein en su diferencia con el Um-zu, diferencia que es la 
fuente del Ent-fernung descrita en §23, motor ella misma de la Raumlichkeit en todos sus 
aspectos.
46   Por consiguiente, no se trata del In-der-Welt-sein, sinó del clásico “hombre dentro del 
Universo”, interrogado por la metafísica, desde Pascal a Max Scheler, bajo su “Stellen im 
Kosmos”.



Traducción

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madrid

257

no propiamente presentes) alrededor del pivote de la conciencia-de-cosa. Con 
la pérdida de todo sentido inmediato – es decir, “espacial” – de la Umhafte 
en el Umwelt, lo que desaparece no es otra cosa que el propio horizonte de la 
presencia, dicho de otro modo, nada menos que el sentido metafísico del ser.

De ello se siguen diversas consecuencias. En primer lugar, que la expresión 
“ontológica” en la frase “Die Weltlichkeit der Umwelt (die Umweltlichkeit) suchen 
wir in Durchgang durch eine ontologische Interpretation des nächstgegebenden 
inner-umweltlichen Seienden” (66)47 no remite a ningún sentido conocido del 
término “ontología”, pues hasta la fecha toda ontología no habría sido otra 
cosa que un discurso sobre la condiciones-de-presencia. En segundo lugar, se 
sigue de ello un ligero desplazamiento de la dificultad circular que encontramos 
hace un momento, según la cual la interpretación del mundo, por más que esté 
forzada a seguir un camino que “pasa por el ente intra-mundano y su ser”, sin 
embargo, no puede “tomar como punto de partida un ente intra-mundano”, 
so pena de “perder de vista definitivamente el fenómeno del mundo”48. Éste 
ligero desplazamiento consiste en que el camino de la interpretación ontológi-
ca, es decir, el que trashuma del ente al mundo, ya no parte de este ente como 
“innerweltlich», sino como “inner-umweltlich”, desajuste que Heidegger subra-
ya, como acabamos de hacer, en itálicas. Con este imperceptible desplazamiento, 
el círculo ha devenido el orificio de la falla. Pues el umweltlich no es de ningún 
modo una modificación del innerweltlich. En efecto, el Umwelt no pertenece al 
Innerweltlichkeit, sino que es “die nächste Welt” – el Mundo más próximo para el 
Dasein. La oposición de la Weltlichkeit en el sentido existencial (es decir, como 
un “carácter del Dasein mismo”) y del Innerweltlichkeit (es decir, del horizonte 
de subsistencia o de presencia), que era la oposición pura y simple de la deter-
minación metafísica del sentido del ser con su determinación existencial; esta 
oposición que hacía “girar en círculos” el método de la analítica, por medio de 
este ligero desplazamiento, se ha desvanecido completamente y ha dado lugar 
a otra dificultad: a lo difícil de una “diferencia”.

En efecto, lo que ahora se “opone” es la Weltlichkeit como Weltlichkeit con 
la misma Weltlichkeit, pero como Um-Weltlichkeit. Ahora bien, esto no es una 
oposición, pues ninguno de sus términos está “puesto”: es una “diferencia” (e 

47   “La mundaneidad del mundo circundante (la circunmundaneidad) la buscamos a través 
de una interpretación ontológica del ente que comparece más inmediatamente dentro del 
mundo circundante”.
48   Véase, más arriba, “Lo circular y lo anfractuoso”.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madrid

Gérard Granel258

incluso, La Diferencia) según la cual el Dasein está roto (no: viene a romperse, 
dado que no es antes de esta ruptura – ni de un modo distinto a ella – la unidad 
que es) en su estructura fundamental de In-Der-Welt-Sein.

b) El “Trascendenz schlechthin” [Trascendente puro y simple]

A decir verdad, es necesario saltar hasta el §69 (que es el parágrafo nodal 
en el que se recapitulan de un modo general todos los temas de Sein und Zeit) 
para ver aparecer la ruptura del Dasein en Welt y Umwelt, en “Umwillen-seiner” 
(por-mor-de-si) y “jeweiligen Um-zu” (respectivo para-algo), y para reconocer en 
ello la apertura al ser en su sentido de “Diferencia”49.

En cierto sentido, o, mejor, según cierta versión, desde una de sus vertientes, 
el mundo es un “existencial” tal como lo quería el comienzo del libro, el cual 
sustenta en eso su “método”. La recapitulación del §69 cumple con esta voluntad 
al lograr decir que “Dieses [i.e., el Dasein] ist existerend seine Welt” [“Existiendo 
(el Dasein) es su mundo].

Pero la frase debe entenderse al menos como una frase especulativa hegelia-
na. En este sentido, en dicha frase el ist se entiende como ist-et (un sein-lassen 
[ser-así]) y quiere decir que el Dasein no es simplemente “su mundo” (como se 
dice habitualmente, simulando un pensamiento, al afirmar que el hombre es su 
propiedad, o que es el capital), sino que hace que el mundo sea tal, lo hace ser en 
su mundaneidad. De este modo, el mundo es algo del Dasein, es “suyo” (seine 
Welt). Es a partir de la unidad originaria de los modos de apertura, unidad que es 
él mismo, que el Dasein “vuelve” siempre sobre el ente que se encuentra, el cual 
sólo se encuentra porque está ya-descubierto en y por ese “volver a un mundo”50.

49   El comentario siguiente atiende todo el apartado c) del §69. Más en concreto, consiste en 
la lectura del segundo párrafo de esta sección c) desde: “Das Dasein existiert umwillen eines 
Seinkönnens seiner Selbst…”, hasta: “Dieses ist existierend seine Welt” (SuZ, 364) [“El 
Dasein existe por-mor-de un poder ser sí mismo…” hasta “el Dasein, existiendo, es su 
mundo”].
50   “Ekstatisch hält sich die Zeitlichkeit schon in der Horizonten ihrer Ekstasen und kommt, 
sich zeitigend, auf das in das Da begegnende Seiende zurück” (SuZ, 366) [“La temporeidad 
se mantiene extáticamente ya [desde un comienzo] en los horizontes de su éxtasis y, tempori-
zándose, retorna al ente que comparece en el Ahí”].



Traducción

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madrid

259

Sin embargo, algo mantiene la frase de Heidegger a resguardo de la 
absolutización (es decir, de la permanencia inasible en la desaparición) 
del horizonte de la subs(is)tancialidad; horizonte que aún engloba la frase 
especulativa hegeliana, según un destino que se repetirá exactamente en Husserl. 
Algo impide que el mundo, como existencial, siga siendo un avatar de lo 
trascendental (a saber, su avatar “absoluto”) y le permite a Heidegger oponerlo 
al mismo horizonte de lo trascendental llamándolo lo “Trascendente” (en otros 
pasajes: lo “trascendente puro y simple”).

El mundo es nombrado “trascendente” exactamente en el mismo sentido 
en que se dice que el Da-sein, o incluso el Sein mismo, son “trascendentes”. Y, 
de hecho, se trata de una sola y misma trascendencia “en” cada uno de ellos, tal 
como quizá lleguemos a percibir. Pero, por el momento, lo que necesitamos es 
comprender el propio término “trascendencia” así como por qué se opone a un 
término de su misma familia (lo “trascendental”).

En filosofía, trascendental es el término que designa al ser “más allá” de la 
multiplicidad de sus determinaciones categoriales, como por ejemplo lo uno o 
lo verdadero. Pero, trascendental, para los modernos (más particularmente para 
Kant, que es el único que explícita la teoría desde el punto de vista de lo que, para 
los modernos, constituye el sentido del ser: la Bewusstsein) significa que la unidad 
originaria pre-categorial es buscada y comprendida aún como un trascendere, que 
esta vez sería el über sich hinaus [más allá de sí] de la conciencia. “Will kommt 
das Bewusstsein über sich hinaus”?51 es la cuestión que aún desespera a Husserl 
y, de hecho, la fenomenología no ha sido otra cosa que el heroísmo del triunfo 
sobre esta pregunta en el propio sentido de la pregunta y, por consiguiente, en 
medio de su desesperación.

¿Qué significa el über sich hinaus [más allá de sí] de los modernos? Que el 
sujeto es la superación de sí mismo en la posición objetiva de todo ente; es decir, 
que la subjetividad es producción de sí misma en tanto que objetividad del 
objeto. Siendo, de este modo, producción de sí misma como horizonte de todo a 
priori objetivo, la subjetividad permanece, precisamente, en sí misma: in-manente. 
La subjetividad trascendental es el ser como “inmanencia”. Es, precisamente, a 
este trascendental (en el sentido de la cuestión “wie kommt ein Subjekt hinaus zu 
einem Objekt?” [“¿cómo sale un sujeto hacia un objeto?], es decir, en el sentido 

51   N. del Ed.: “¿Cómo va, la conciencia, más allá de sí misma?”



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madrid

Gérard Granel260

de la inmanencia de la subjetividad) al que Heidegger le opone el Mundo (o el 
Dasein, o el Ser) como “trascendente”52.

Aún es conveniente ver que el “mundo” como “trascendente”, es decir, tam-
bién el Da-sein, se opone a aquello que es, a un mismo tiempo, el origen y la 
esencia de la subjetividad trascendental como inmanencia, es decir, a la “inmun-
danidad del sujeto”. El Mundo se opone al weltlossem Subjekt [sujeto sin mundo]. 
En este punto, la cuestión consiste en saber qué obliga al sujeto desde su origen 
a la Weltlosigkeit [falta de mundo].

ES SABIDO que las cosas empezaron así para los modernos (por no hablar 
de aquel aliud del ente que ya era el anima quodammodo omnia de Santo Tomás 
de Aquino, ni de ese Nous en tanto que Psychès Nous del libro Alpha minúscula 
de la Metafísica de Aristóteles), con aquel cruzar “en línea recta” el bosque mun-
dano de la Primera Meditación hasta encontrar el punto de Arquímedes, es decir:

el punto, aquello que ya no está preso en apertura alguna y que, de 
hecho, tampoco puede engendrar ninguna apertura, sino que, sólo si es 
preso de una velocidad infinita, como lo profetizó Pascal, engendra la esfera 
teórica moderna; siendo, con ello, el punto de Arquímedes, es decir, aquel que 
permite la balanza de palancas [balanza romana], aquel que permite que una 
fuerza teórica, que es la de todos los conceptos del infinito y que pesa “lo 
infinito” del mundo, contrabalancée y alce el mundo mismo, conteniendo 
(reduciendo y construyendo) el Mundus como Fabula Mundi, y, sin embar-
go, viéndose imbricando él mismo con el infinito, en la simple tangencia de 
este contra-mundo con el Mundo; problema de las tangencias ontológicas del 
Apeiron y del Peras, para el cual no habrá, esta vez, solución moderna posible; 

52   Cfr. Toda la página 366. En particular: “Dass dergleichen Seiendes mit dem eigenen Da 
der Existenz entdeckt ist, steht nicht im Belieben des Dasein” [“Que semejante ente [i.e.: el 
ente interno al mundo] quede descubierto con el propio Ahí de la existencia no depende del 
arbitrio del Dasein]. El dass del “descubrimiento”, el Factum Veritatis, es, por decirlo de algún 
modo, “más viejo” que el Dasein; aunque éste sea el solo y único “Da”, el “lugar”, y que no se 
trate de un “orden de las cosas” que englobaría al hombre (este ente natural o esta creatura), 
sino únicamente de que el hombre aún no es una cosa humana: es, más bien, la anterioridad 
del Factum Veritatis, es el borde de lo verdadero, el orificio, la falla. El resto, es decir, la opo-
sición de tal trascendente a la inmundanidad del “sujeto”, y la de los a prioris mundanales 
(Bedeutsamkeithezüge [relaciones de significatividad]) al “Netzwerk von Formen [...] die einem 
Material übergestulpt wird [conjunto de formas sobrepuestas a un material]”, se desprende de 
ello.



Traducción

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madrid

261

es decir, una solución para la cual “interventu infiniti finitum determinatur” 
[la intervención de lo infinito determina lo finito]53.

Y ES SABIDO igualmente que las cosas terminaron exactamente del mismo 
modo, aunque, está vez, en una voluntad consciente de sí misma, gracias a la 
separación de la “región-mundo” y de la “región-consciencia” a través de Husserl, 
y la reconstrucción “total” del “mundo” como índice de las “formaciones de 
conciencia”: tarea infinita del trabajo fenomenológico de la que debe resultar la 
producción, para el mundo moderno, de su mundanidad, la ausencia de la cual, 
hasta la fecha – y dígase lo que se diga del desarrollo de las matemáticas, de la 
ciencia de la naturaleza y de la cultura moderna en general (incluido el desarrollo 
de la filosofía moderna como Fabula transcendentalis)- ha hecho de Europa, ese 
continente de la ciencia, el país de La Crisis

visión profética: a través de nuestras crisis (políticas y culturales), a través 
de la voluntad marxista de la eliminación de la “ideología”, es decir, de la 
eliminación de la producción in-finita (indeterminada y nunca comenzada) 
de lo “propio”, o incluso, eliminación de su apropiación impropia enten-
dida como “propiedad”, todo ello en provecho de la apropiación propia de 
lo propio en tanto que tarea “finita” (definida y comenzable en tanto que 
esencialmente acabada);

a través del anti-discurso que, retomando los materiales de la lingüística, 
del psicoanálisis y de la matemática, pero sin provenir nunca de ellos (pro-
viniendo, entonces, o bien del marxismo o bien de “ninguna parte”: coraje 
de época indeterminado y desnudo), ocupa el lugar, el agujero vacío dejado 
por el desarraigo de la metafísica y busca sembrar ahí un grano que ya no sea 
nunca más el del in-finito; en todos los casos, a través de la destrucción de la 
“conciencia” y el deseo de una arquía que contenga los sistemas de infinitud, 
en expansión formal continuada, a partir de los cuales se compone el univer-
so del “Espíritu” (del Cogito, del Dasein moderno), del mismo modo en que 
el mundo en el cual respiro nunca dejó de contener el universo de Newton;

53   N. del T.: A partir de este punto, Granel marcará diversos párrafos modificando el sangrado. 
Para respetar la intención de Granel y el formato de la revista, lo hemos remarcado emulando 
las indicaciones para citas extensas; pero no se trata de cita alguna.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madrid

Gérard Granel262

en todos los casos, por consiguiente, por medio de la búsqueda de la 
escritura del materialismo (o del materialismo de la escritura), Europa es, 
ciertamente, el País de la Crisis,

situación, esta, que ella sufre incluso en su modo de enfrentarse a la 
Crisis y tratar de hacerle frente; pues, de nuevo, puede fallar54 (y, en cierto 
sentido, sólo puede fallar) en la interpretación de este movimiento historial 
que nos está sacudiendo a todos, no haciéndolo de cualquier modo, sino cri-
bando y separando en todo lo que pensamos y hacemos (en el entre-texto de 
todos los textos y el entre-día de “nuestros días”) aquello que, por una parte, 
aún obedece al infinito y aquello que, por la otra, ya espera el Alzamiento de 
la Finitud (lo espera sin esperar, espera “en seguida”, comienza o, más bien, 
favorece: buena brisa en nuestras palabras, y cierta seguridad en los gestos 
que remontan el porvenir) – 

fallo que se muestra de varias maneras: en primer lugar, en el término 
de “ciencia” (“ciencia marxista”) elegido para recubrir (y que, efectivamente, 
recubre) este esfuerzo de escritura finita; en segundo lugar, y de igual modo, 
en una falta de seguridad en lo que atañe al infinito mismo, el cual se está 
dispuesto a acoger en la escritura, bien sea al imaginar que esta puede edifi-
carse sobre (o, según las variantes, como) una epistemología (concepto que, 
sin embargo, es imposible de arrancar de la metafísica), es decir, bien sea 
al imaginar que el pensamiento puede demostrarse a partir de la ciencia, o 
bien sea (bajo la cara más bien “literaria” de la empresa – aunque, en verdad, 
importa poco que con vacilación se conciba más bien como literaria o más 
bien como científica) al librar la escritura a la re-inscripción indefinida, según 
un registro indefinido de transformaciones, de todos los textos y de todas las 
prácticas de la Tradición sin excepciones, y manteniendo el “centro” flotan-
do (y debiendo mantenerlo así, por lo menos así se cree según muy buenas 

54   N. del T.: Manquer: en éste término, Granel parece condensar el juego de palabras entre 
falloir y faillir que utilizó en el apartado VI del presente escrito. En efecto, el significante 
francés manquer puede significar tanto “errar”, “fallar” (ciertamente, por déficit) como 
“faltar”, “carecer”. Sin embargo, no damos con un término castellano que permita condensar 
estos dos significantes (“falloir”, “faillir”) que, con anterioridad, vertimos como “fallar” y 
“faltar”. Aprovechando que Granel no hace uso de los términos “falloir” y “faillir” en ningún 
punto de este pasaje, mantendremos “fallar” y “faltar” para traducir, según el contexto, el 
vocablo francés manquer. Así, todo “fallar” y “faltar” que aparezca desde aquí y hasta el final 
del texto deberá ser leído, salvo que se indique lo contrario, como vertiendo el significante 
manquer.



Traducción

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madrid

263

razones) como el lugar nulo y sin embargo no-nulo desde el que “parte” o al 
cual “regresa” todo el movimiento de la empresa

aunque, con ello, habremos escrito el verdadero Ulises, la Rememora-
ción, no del Origen, sino de lo Inmemorial, y, en cualquier caso, en un 
boceto en el que ya no se trama nada más, y por consiguiente, en el simple 
desmoronarse de los textos y el alargamiento de una inmensa Amnesia Cen-
tral, no teniendo ya por Oriente otra cosa que la regulada desorientación de 
Occidente, regulada por una regla que funciona completamente sola y que 
no es otra cosa que la maquinaria de un vacío, a no ser que sea rellenada en 
su vacío (y, de hecho, lo es inmediatamente) y reemplazada “buenamente” 
por la maquinación de un punto rojo, haciendo así que el Oriente devenga 
el Este55…

ES SABIDO. O debería ser sabido. O mejor aún, y en cualquier caso: todo lo 
que puede ser llamado contemporáneo, todo lo que puede formar época y definir 
una generación, se reúne alrededor del saber que la lucha por un mundo (por El 
Mundo) es, desde un inicio (y en cierto sentido no puede ser otra cosa), la lucha 
contra la Weltlossigkeit (de la) metafísica, y, en primer lugar, contra el Weltlosse 
Subjekt de los modernos. Sin embargo, es vano querer ampararse en este saber, 
e incluso explotarlo con toda suerte de empresas de superación-de-la-metafísica, 
en la medida en que el pensamiento no es capaz de apresar el origen y la forma 
de esta inmundanidad (de esta inmundicia). Ahora bien, solo se puede encon-
trar dicho origen en aquello que constituye la esencia de la metafísica, a saber: 
la producción de la diferencia del ser y del ente en el olvido de esta diferencia.

c) La diferencia

En el pasaje de Sein und Zeit que nos ocupa, el mundo como “ya abier-
to” extáticamente (so etwas wie erschlossen Welt […] schon ekstatisch erschlossen 
[algo así como un mundo abierto (…) ya extáticamente abierto]) está implicado 
en aquello que hace posible “den ursprünglichen Zusammenhang der Um-zu-
Bezüge mit dem Um-willen” (365)56. El conjunto de los “Trazos-um-zu [para]” 

55   N. del T.: Juego entre la Europa Oriental o países del este y el color político que tenían en 
el momento de escribir el texto. 
56   N. del T.: “el contexto originario de los respectos-para con el por-mor-de”, es decir, la 
unidad horizontal de los extasis.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madrid

Gérard Granel264

es el conjunto de los trazos que ya-desde-siempre “rearticula” la praxis del 
ente, como ente-disponible, a la mundanidad (a la Weltlichkeit), pero como 
Um-weltlichkeit.

Como Um-Weltlichkeit, como mundo circundante y como circa-mundanidad 
– sistema inaparente de los “en tornos” (circum) en los que el ente es practicado 
“en-vistas-a” o “por-mor-de” (circa) – la mundanidad sólo se anuncia como el 
círculo que se cierne del modo más próximo (es decir, más inaproximable) sobre 
el Dasein. Dicho de otro modo: como el sistema de “rearticulación” del ente que 
se retira él mismo en tanto que totalidad sin dejar dis-cernir otra cosa, a la luz de 
esta retirada, que los conjuntos de rearticulaciones que (aún) no son el mundo 
– o: que “ya” son el aún-no del mundo. La Umweltlichkeit, como acosadora del 
mundo, es, cada vez, la inapariencia del mundo ella misma a la fuga y dando 
lugar, en esta huida, al “reencuentro” del ente como ente-disponible bajo las tota-
lidades. Es por ello que la persecución del fenómeno del mundo a lo largo de la 
exposición de la Um-weltlichkeit es, por su parte, una serie de “reanudaciones” en 
las que se propaga el mismo “error”: así es la reanudación anunciada en el §16, 
que repite la reanudación anunciada en el §15 y es repetida en la reanudación 
anunciada en el §1757.

¿A qué tiende esta particularidad de la Um-Weltlichkeit que hace que, aunque 
sea “die nächste Welt” (o, precisamente, porque lo es), sólo permite acercarse a 
la Weltlichkeit a partir de la reanudación y el error? A que, en el conjunto de los 
“trazos-um-zu”, el Dasein está librado al ente (an Seiende überantwortet); dicho 
de otro modo, es abandonado en el horizonte del “presente” (“Das horizonta-
le Schema der Gegenwart wird bestimmt durch das Um-zu”)58. Este abandono 
es, ciertamente, el abandono “lejos del ser”, es decir, para el Dasein, lejos del 
“Umwillen seiner” [Siendo-por-mor-de-sí]. Pero esto significa, sin embargo, que 
el comenzar por el ente, incluyendo en ello el empezar la ontología por el ente, 
tal como lo ha hecho siempre la metafísica al empezar con la evidencia del pre-
sente (es decir, subs(is)tancialmente, en lugar de hacerlo existencialmente), y, 

57   En el §15, la reanudación está implicada en la insatisfacción de las cuestiones que propo-
ne el último párrafo (“Aber mag auch... ein Weg zur Aufweisung des Weltphänomen?”, 72 
[“¿Hay algún camino desde el ser de este ente hasta la exposición del fenómeno del mun-
do?]). Del mismo modo, el §16 se cierra con las cuestiones que reactualizan la problemática 
del fenómeno del mundo y reenvían a “un análisis concreto” (76). Finalmente, las últimas tres 
líneas del §17 finalizan, aún, con la re-apertura de la misma cuestión (83).
58   N. del T.: “El esquema horitzontal del presente se determina por medio del para algo” 
(365).



Traducción

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madrid

265

por lo tanto, empezar, continuar y acabar con la “falta de mundo”, todo esto no 
es simplemente una aventura a evitar. No es para nada una aventura, sino una de 
las paredes de la escritura, si es que la escritura quiere lograr verdaderamente la ins-
cripción del mundo. Pues esta no es otra cosa que la diferencia de la Weltlichkeit 
como Um-Wletlichkeit y como Um-Weltlichkeit.

Si en este parágrafo, pero también en toda la obra, la Weltlichkeit “propia-
mente dicha” parece estar más bien del lado del Dasein, del lado de la Um-willen, 
por consiguiente, del lado de la existencialidad, es decir, finalmente, del lado 
del ser mismo, sin embargo (por lo menos en la anfractuosidad del §69, pero, 
por rebote, en la anfractuosidad de toda la obra – dividida entre un análisis del 
Um-zu que se rearticula en la determinación de la Sorge y una “reanudación” más 
propiamente ontológica que se rearticula justo en el punto en que nos encontra-
mos, es decir, en “el problema temporal de la trascendencia del mundo” que no 
es otra cosa que un análisis de la Um-willen), se hace cada vez más manifiesto, 
para quien no puede leer un texto sin sus rodeos y sus hundimientos, que la Welt-
lichkeit sólo se anuncia en la unidad del Um-zu y de la Um-willen. Es decir, en la 
unidad del presente (o, incluso, de la Gegen-wart, de la vigilia a contra-vacío59) y 
del equilibrio entre la consumación y la futurización (Ge-wesenheit y Zu-kunft). 
Dicho aún de otro modo, la unidad del horizonte del ente, pero ahora más vacía 
de cosas presentes que los extremos de un atardecer entregado al único límite 
de una caída perfecta, y del hundimiento desde el que reca, desde lo cerrado y 
desde lo abierto del ser, firmamento de la historia completamente por encima de 
nuestra mirada, al que, sin embargo, sólo el cuidado enfrenta como una órbita 
vacía frente a otra.

La espera (la “Wart” de la Gegen-wart) descubre, dice el texto, aquello de 
lo que se preocupa, “en el retorno” o en el hundimiento de la consumación (si, 
decididamente, traducimos así la Ge-wessen) y de la fruición, o futurización, 
o Por-venir (Zu-kunft) del Mundo en cuanto tal, que es, aquí, el nombre del 
ser – que lo sería incluso si “mundo” no fuera el conjunto de esta diferencia. Lo 
difícil es seguir aquí una doble retirada y un doble pre-encuentro presente60. El 

59   N. del T.: Granel hace aquí un juego de palabras a partir del término alemán Gegenwart 
(presente) al descomponerlo en Gegen (contra) y wart (esperar/estar alerta), de ahí el “veille à 
contre-vide” que traducimos por “vigilancia (o vigilia) a contra-vacío”.
60   N. del T.: pré-séance. Al intercalar la letra a en el vocablo “pré-sence” Granel lo convierte 
en una “pre-sesión” en el sentido de un “pre-encuentro”, juego de palabras imposible de 
reproducir en castellano. Lo vertimos como “pre-encuentro presente” para mantener los dos 
posibles sentidos que agrupa el neologismo graneliano, pero debe tenerse en cuenta que lo 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madrid

Gérard Granel266

por-venir y el pasado (por llamarlos ahora de algún modo), los cuales sólo son 
en su separación, tienen, ciertamente y si es posible arriesgarse a tal ingenuidad, 
el primer pre-encuentro presente: ellos son los que exorbitan la espera y no cesan 
de vaciar el en-frente al que esta se enfrenta, haciendo desde siempre imposible, 
no sólo que todo “comience” con la distribución de un sujeto y sus objetos, sino 
incluso con la vorhanden que es el horizonte de posibilidad de dicha distribución, 
e incluso la zuhanden. “Weder vorhanden noch zuhanden” [no es ni vorhanden ni 
zuhanden], esta “característica” del mundo vale igualmente para el modo en el 
que el ente es “reencontrado”. Es decir, el ente se encuentra en el círculo de una 
decisión inmemorial, cuya escisión ha actuado en todas partes y se ha retirado 
en todas partes, una apertura que lo encierra silenciosamente. Estar abierto a esta 
escisión no es más que una posibilidad para el Dasein, dejada en barbecho por 
gran parte de lo que erróneamente se llama “historia universal de los pueblos”, 
pues tal cosa sólo se “produjo” con los Griegos y, a partir de ellos, y aunque esta 
posibilidad cayera en desherencia en múltiples repeticiones en la cultura occi-
dental, sólo se reproduce plenamente (incluso mejor que con los Griegos – si hoc 
dice fas est) en nuestros días.

Cosa que significa que solo en nuestros días es de nuevo posible la contra-
espera de un “presente”, el posible pre-encuentro presente de un cuidado, es 
decir, aún, el pre-encuentro presente del ente en los trabajos de “rearticulación” 
de las totalidades que sean el “aún no” de un mundo. Es así, de hecho, que el 
entrecruzamiento por encima de nuestras miradas (pero no de nuestra escucha, 
ni de nuestra escritura) del pasado y del porvenir se difiere para dejar ser, aún, 
una vez más un “presente”, con los poderes, las cosas-por-hacer, y una fuerza tan 
inexpugnable como la de la pura desgracia: la esperanza.

9. Conclusión

La cuestión última es, en efecto, la de la retirada y la de la fecundidad. Plantear 
aquí esta pregunta sobre la fecundidad, teniendo en cuenta que solo hemos ini-
ciado la lectura de la primera obra de Heidegger (ya vieja, tras más de cuarenta 
años), puede parecer ilegítimo. Sería necesario “tener en cuenta” la veintena de 

que este pretende indicar es que el presente mismo es un pre-encuentro antes de una presen-
cia como tal o, mejor, que el presente está hecho de este pre-encuentro entre un pasado y un 
futuro que, siempre separados, no se pueden, como tal, encontrar a pesar de estar formando 
el presente. 



Traducción

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madrid

267

libros que vinieron a continuación, en los cuales no sólo se encara el conjunto 
de textos de la metafísica, sino también la esencia de la época en la que vivimos 
(en una “pregunta por la técnica” reanudada sin cesar). Sería necesario “mostrar” 
que y cómo este pensamiento es el primero que no se ve obligado a repetir la 
exclusión platónica de la poesía y del arte, el primero que desplaza los propios 
fundamentos de las preguntas sobre la teología en su relación con la filosofía. 
Brevemente, sería necesario asumirla en toda su amplitud, ya desplegada, y tan 
manifiesta que llega a imponerse a sus “adversarios”, para poder interrogarla 
sobre su fecundidad. Ciertamente, en un sentido banal del cual no sabríamos 
dispensarnos, esto es así. Pero la pregunta que queremos plantear para terminar 
no toma la “fecundidad” en su sentido banal: por el contrario, la vincula expre-
samente a la “retirada” de tal modo que puede ser planteada simplemente a partir 
de Sein und Zeit.

Este primer libro, desde un inicio, está él mismo en retirada respecto a toda 
la obra que le seguirá. Y no sólo porque el lenguaje en el que habla (es decir, el de 
la metafísica) debió ser “abandonado” con una creciente decisión por los textos 
que le siguieron sino, también y principalmente, porque el conjunto de textos 
posteriores se inscriben, a pesar de esta ruptura, en Sein und Zeit, de tal modo 
que cualquier libro de Heidegger debe ser comprendido, en primer lugar, como 
un “fragmento” de Sein und Zeit.

Esta extraña relación de lo anterior con lo posterior, del comienzo con la 
continuación, implica ella misma, como es evidente, que el horizonte de la 
metafísica no puede ser pura y simplemente abandonado ni por medio de una 
resolución ni por medio de una revolución. En esto, Heidegger, a quien todo el 
mundo debe la luz que hoy en día podemos poseer sobre aquello que figura como 
nuestro destino, es decir, sobre la clausura de la filosofía occidental, es tal vez el 
único que aún encuentra oscura esta misma luz y que no la confunde con un 
hecho cultural. Mientras todo el mundo pasa a otra cosa, él se hunde “aún” en 
el entrecruzamiento de lo cerrado y de lo abierto mismos. Se hunde en la retirada 
y busca el cumplimiento de la retirada.

Y, a decir verdad, esto se parece a una retirada. “Durante este tiempo” se pre-
sume que “se efectuó”, no obstante, aquello que uno imagina que es la “historia”, 
y se le exige al pensamiento que se haga presente, y así se justifique, en medio de 
estos importantes acontecimientos. Pero él no está ahí: no es posible sorprender 
a Heidegger ni en los congresos, ni en los coloquios, ni en los manifiestos, ni en 
los tribunales de la inteligencia europea. ¿Dónde está? Está sobre la cantera de 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madrid

Gérard Granel268

Sein und Zeit, sobre la cantera que reabre una y otra vez la inter-rupción entre 
Sein und Zeit y Sein und Zeit.

Pero no “perdido en su obra”. Por el contrario, está trabajando, y trabajan-
do sólo en mantener abiertas la historia y la escritura en la retirada en la que se 
encuentran. Historia y escritura que para los demás han devenido, entretanto, 
simples herramientas al servicio de varias empresas, sin importar que estas sean 
más o menos cristianas o más o menos marxistas. En esta retirada, que por 
el contrario no emprende nada y de la cual ni siquiera se puede obtener una 
“filosofía de Heidegger” (carente de todo “problema del conocimiento”, de toda 
“moral”, de toda “estética”, etc.), el pensamiento que persigue la pregunta por el 
sentido del ser ignora también cualquier tipo de “retirada”. Ya hace tiempo que 
estos conceptos, que reposan sobre la determinación metafísica de la acción y 
del tiempo, se han descolorido ante ella.

Pero esta decoloración supone que la historia misma – que no es otra que la 
del ser como mundo – no sea confundida con el lugar nulo y no-nulo que sirve 
de centro teórico a las inscripciones reversibles en las que está en juego la inte-
ligencia contemporánea. Allí donde esta mantiene un vacío, maneja una última 
infinitización y confunde el juego del mundo con el mundo del juego, Heidegger 
mantiene la unicidad y la plenitud de una maduración del ser que su sentido 
de “diferencia” no ha hecho menos logrado que las palabras de Parménides. Es 
precisamente por ello que la pregunta por el sentido del ser es un escándalo para 
la época, la cual es incluso capaz de expresar su rechazo con los propios térmi-
nos heideggerianos, dado que no se acaba de ver en qué modo algo así como 
la unicidad del ser en tanto que historia del mundo podría ser pensada sin que 
reine – sin que vuelva a reinar – el sentido metafísico del ser, es decir, la divina, 
paternal, lógica y capitalista “presencia”. Sin embargo, es así: La Diferencia ha 
tomado su propia medida por debajo de nosotros (y ello a pesar de que sea solo 
“en” el Dasein que ella “es”), y esta es la obediencia, la finitud que ha inscrito en 
su falla, en la que “falta”61, en efecto, la presencia.

61   N. del T.: Aquí, Granel, retoma el juego significante entre los verbos “falloir” y “faillir”.



Traducción

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 233 - 269. UNED, Madrid

269

Bibliografía

Hegel, G. W. F. «I. Differenz des Fichteschen und Schellingschen Systems der Phi-
losophie in Beziehung auf Reinholds Beiträge zur leichteren Übersicht des Zus-
tandes der Philosophie zu Anfang des neunzehnten Jahrhunderts, 1. Heft». En 
Jenaer Schriften, editado por Gerd Irrlitz, 1-124. De Gruyter, 2022. https://doi.
org/10.1515/9783112531044-002 [«Difrerencias entre los sistemas de filosofía de 
Fichte y Schelling». En Obras, 1-109. Madrid: Gredos, 2010].

Heidegger, Martin. «Brief über den Humanismus». En Platons Lehre von der Wahrheit, 
de Martin Heidegger. Bern: Franckle, 1947.

—. Carta sobre el Humanismo. Madrid: Alianza, 2004. 

—. Kant et le problème de la métaphysique. Paris: Gallimard, 1953.

—. L’être et le temps. Bibliothèque de philosophie édition. Paris: Gallimard, 1964.

—. Lettre sur l’humanisme. Paris: Aubier, 1957.

—. Ser y tiempo. Santiago de Chile: Ed. Universitaria, 2016.

Husserl, Edmund. Leçons pour une phénoménologie de la conscience intime du temps. 
Traducido por Henri Dussort. 6. Aufl. Épiméthée Essais Philosophiques. Paris: 
Presses Univ. de France, 1964.

Husserl, Edmund, y José Gaos. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía 
fenomenológica. 1: Introducción general a la fenomenología pura. Editado por Anto-
nio Zirión Quijano. Nueva ed. y Refundición integral de la trad. de José Gaos. 
México: Fondo de Cultura Económica/UNAM, 2013.

Pöggeler, Otto. Der Denkweg Martin Heideggers. Pfullingen: Neske, 1963.

—.  «El camino del pensar de Martín Heidegger.» Madrid: Alianza, 1986.

—.  La Pensée de Martin Heidegger, un cheminemenvers l’être. Présence et pensée 8. Paris: 
Aubier-Montaigne, 1967.


