FENOMENOLOGIA DE LA TRAGEDIA EN
ARISTOTELES

PHENOMENOLOGY OF TRAGEDY
IN ARISTOTLE

Emilio Ginés MORALES CANAVATE
EiPS
Emilioginesmorales2@gmail.com

ResuMEN: En este articulo se investiga sobre la relacién entre la fenomenologfa,
especialmente de Merleau-Ponty, y la caracteristicas de la tragedia griega en la Poética
de Aristételes. La tragedia, por la potencia virtual y operante de su lenguaje, sumerge al
espectador en una atmosfera prereflexiva que se abre tanto a la percepcién pasiva como
a la catarsis, a unir sentir, lenguaje, conciencia y accién transformando las potencias
de muerte en productividad poética. La ceremonia trégica crea una intencionalidad
intersubjetiva y afectiva entre todos sus participantes que invita a la actuacién.

PALABRAS CLAVE: tragedia, fenomenologia, pensamiento, sensibilidad, mimesis,
accion

AsstracT: This article investigates the relation between phenomenology, especially
through the work Merleau-Ponty, and the characteristics of Greek tragedy in the Poetic
of Aristotle. Tragedy, through its virtual and operant power, submerges the audience in
a prereflexive atmosphere opening then so to a passive perception like catharsis, linking
sense, language, conscience and action, transforming the potency of death in poetic
productivity. Tragic ceremony creates an intersubjective and affective intentionality
between all participants that encourages action.

Keyworps: Tragedy, Phenomenology, Thought, Sensitivity, Mimesis, Action

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 101 - 119. UNED, Madlrid



102 | EMIL1I0 GINES MORALES CANAVATE

1. Introduccion

La tragedia es como el rayo que todo lo gobierna, al que Herdclito se refiere
en su famoso aforismo; muestra el peligro de la tempestad, pero también la
luminosidad que une los opuestos celestes y terrenales, el interior con el exterior,
el cuerpo y el alma, en definitiva. El fenémeno de la tragedia es como un espejo
en donde las imdgenes sufren distintas distorsiones que estimulan los sentidos
y las sensaciones visuales. Junto con las imdgenes auditivas o las sonoras, esti-
mulan al alma y al pensamiento con el fin de poner un orden conceptual en las
sensaciones.

El arte poético es, por lo tanto, para Aristételes, no solo un proceso fisico,
sino también un proceso mental que compromete los sentidos; no es, por tan-
to, escribir o declamar una narracidn, sino poner en acto una accién intensiva,
cuyo contenido y lenguaje conmueve y transforma. Como también nos dirfa
Merleau-Ponty, es «una modulacién de la existencia y conlleva la manera de ser
fundamental del que habla»'. La poesia conserva en su interior la intensidad
vivificadora, el alma, que sirve de intermediaria sensible entre el ser y el pensar.

Estos lazos dindmicos surgen de la inspiracién, de cuya fuente emana la
unién entre el poeta y el filésofo al sumergirse en el devenir® que da vida a los
pensamientos y conceptos con que los seres humanos delimitan sus experiencias
hasta comprometerse con ellas intuitivamente en una trama que conmueve su
interior y que compromete a una intencionalidad ética’.

Para Platén, en cambio?, en cada puesta de escena los actores se parecerfan
a los sofistas que imitan un interés y conviccién por las ideas del bien y de la

1

Merleau-Ponty, M. (2000). Fenomenologia de la percepcién. Peninsula. Barcelona. p.168.

2 Aqui no nos referimos a un devenir acumulativo de cardcter episédico y fragmentado en
periodos, sino a un devenir que se abre a la continuidad y a la diferenciacién cualitativa que
alberga dentro de ella la duracién vital; es un devenir bordado sobre el cafamazo del ser, tal y
como a Bergson le gustaba definir su filosoffa. Devenir que necesita del poeta-fildsofo una
larga intimidad con las manifestaciones internas y externas del ser humano, hasta conseguir
trascenderlo y trascenderse.

3 «La vida prictica y la vida estética poseen también un cardcter intencional, y los objetos
constituidos por ellas pertenecen igualmente a la esfera del ser». Levinas, E. (2004). La teoria
fenomenoldgica de la intuicion. Madrid. Sigueme. p. 192.

# Para una explicacién acerca del pensamiento de Platén sobre los poetas, la tragedia o la
poesia, se recomienda leer el capitulo X de La Repiiblica. En este se considera la poética como

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 101 - 119. UNED, Madyrid



FENOMENOLOGIA DE LA TRAGEDIA EN ARISTOTELES 1 103

belleza, pero con una entonacién impostada y carente de vida que pretende
convencer, persuadir mediante la mentira, o la mentira a medias... Sin embargo,
Platén también es consciente del valor educativo de la poesia y lo implementa
en su filosoffa, utilizando mitos y cuentos poéticos para asentar sus ideas que se
asemejan en mucho a lo que su discipulo estagirita considera aderezos.

Aristételes, por el contrario, nos lleva a pensar la poesia como lenguaje vivo
que busca reflexionar sobre los distintos modos con que la tragedia se abre a las
pasiones en las que la muerte y la vida van configurando distintos modos de
desvelar el ser.

El logos poético se impregna de conflictos dramdticos que se asemejan a la
vida y donde saber, pensar y sentir coexisten con los fenémenos universales
que todos percibimos, tanto interior como exteriormente, a través del lenguaje
poético que, como afirma Merleau-Ponty, «conlleva un pensamiento dentro de
la palabra»’. «Logos poético» es, entonces, palabra, argumento, accién, pasién
y mimesis, cualidades del fenémeno trigico que nos hablan, en esencia, de la
sabiduria ancestral de la razén poética.

2. Logos poético (Aoyog mointirdg)

La narrativa propia de la tragedia nos presenta un 16yo¢ compartido, cuyas
actitudes corporales y verbales sirven de espejo para todos los que participan de
la ceremonia trégica, pues esta nos proporciona un saber instantdneo que pasa
por el sentir antes que por el pensar, como nos dice Gadamer®. Los fenémenos

un arte inferior, en el que los poetas se dedican a componer cosas aparentes e irreales, hablan-
do de la excelencia de modo falso, el cual se basa Ginicamente en palabras armoniosamente
construidas con un colorido musical inicuo. El poeta es un encantador que imita lo que la
multitud ignorante considera bello. En realidad, para Platdn, el arte poético es como un jue-
go de nifios que embruja al pueblo ignorante a dejarse llevar por sus afecciones sin acostum-
brar al alma a apoyarse en la razén y la ley para poner en orden los sentimientos. En el capi-
tulo mencionado, la filosofia y la poesia son consideradas enemigas una de otra, aspecto este
que perdurard a lo largo de los siglos (¢fr. Platon. (1992). «Didlogos IV». La Repiiblica. Gre-
dos. Madrid. 607b-c-d hasta 608a). La filosoffa corresponde a un varén por su capacidad para
pensar y la poesia a la mujer incapaz de guardar calma ante una afliccién (ibidem, 605a-¢).

> Mertleau-Ponty, M. (2000). Fenomenologia de la percepcion. Peninsula. Barcelona. p. 196.
¢ El lenguaje de los gestos y del tono contiene ya siempre un momento de comprensién
inmediata (Gadamer (2003), Verdad y método. Salamanca. Sigueme. p. 216).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 101 - 119. UNED, Madlrid



104 | EMIL1I0 GINES MORALES CANAVATE

humanos que se muestran en el escenario guardan su naturaleza primaria y orgd-
nica. Se traducen en imagenes sensibles que, posteriormente, se trasﬁguran en
pensamiento, pero que antes han sido experiencia de vida comunitaria’.

Se precisa, por lo tanto, de un lenguaje que no sea mera descripcién de los
hechos, sino capaz de crear una «atmésfera» que contacte directamente con la
cosa misma en un «sensorio comun tocado de un lado y de otro»® que comparta
toda una comunidad visceralmente, como si toda ella fuera un coro colectivo
sumido en un mismo 7adog’. Aristételes subraya la importancia en la técnica
trigica de una conmocion psico-fisica que se encarna directamente, gracias a un
logos gestual y verbal, en el alma. El reflejo que provoca el personaje entre el actor
admirado y el espectador expectante concita en ambos compasién y temor a la
vez, y con ellos surge la catarsis en un «didlogo» conmovedor que busca encon-
trar un orden prictico en el referendo comunitario al confirmar esta conmocién
animica e intelectiva y elevar la obra a bien comun sobre el que se ha de reflexio-
nar con continuidad Este logos transversal se logra, por lo tanto, al encontrar un
equilibrio adecuado entre palabra, accién e imitacidn, todos ellos dirigidos a un
mismo fin, que es la busqueda de la felicidad pensando en el sufrimiento. En
efecto, cada obra trdgica conlleva la esperanza de un cambio en lo humano, que
favorecerd la convivencia.

La profundidad del lenguaje trdgico transforma las palabras en acciones, en
actos que revelan la praxis viva de los conflictos que trascienden a sus intérpretes
para encarnarse en una realidad arquetipica que a todos toca, en cualquier época
en donde las obras se representen. Gracias al lenguaje vivo del poeta, el vocablo

7 El actor teatral no fue al principio, como es obvio, un individuo: lo que debia ser represen-

tado era, en efecto, la masa dionisiaca, el pueblo: de aqui el coro ditirimbico (¢fr. Nietzsche,
E (1995). El nacimiento de la tragedia. Madrid. Alianza Editorial. p.245).

8 Merleau-Ponty, M. (2000). Fenomenologia de la percepcién. Barcelona. Peninsula. p. 250.
Werner Jaeger en su imprescindible libro Paideia, nos presenta el pathos griego de dos
modos: por una parte, el pathos trigico y doloroso al que lleva «la seduccién demoniaca y la
ceguera humana que conducen irremediablemente al abismo, la divinidad es sagrada y justa
en su orden eterno, inviolable. Pero haya para lo trigico del hombre, que por su ceguera
incurre en castigo, los acentos mds conmovedores (Jaeger, W. (1993). Paideia. Fondo de Cul-
tura Econdémica. México. p. 304)». Por otro lado, se encuentra el pathos heroico que sufre el
pueblo y el protagonista, los cuales se rebelan contra las injusticias y luchan esforzadamente
por alcanzar la virtud, la justicia, el bien y la verdad. Esta heroicidad no solo se refleja, para
Arist6teles, en la poesia de las tragedias, sino también en las poesias de sabios como Solén.
«El pathos moral con que mantuvo Soldn la idea de la justicia en el estado se mantiene toda-
via vivo en el tiempo de Pericles. Su mayor orgullo era ser el defensor del derecho sobre la
tierra y el sostén de todos los injustamente oprimidos» (idem, p. 294)».

9

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 101 - 119. UNED, Madyrid



FENOMENOLOGIA DE LA TRAGEDIA EN ARISTOTELES 1 105

se transforma tanto en caricias como en flechas agudas y mortales. «Dardos que,
como flechero, disparo en mi enojo contra tu corazén; son certeros y no serds ti
quien esquive sus caricias'%.

El fil6sofo meteco considera la poesia como un arte en el que el poeta no es
el que compone versos, sino aquel que «imita a través del lenguaje»'!'. Dando a
la palabra, al A6yog, sus multiples significados, por una parte aquellos mds ordi-
narios en la lengua como decir o hablar, pero también aquellos que retrotraen
a un sentido mds originario como recoger o reunir. Es en la accién de reunir de
donde arranca el pensamiento, la diferenciacién que afecta tanto a los reunidos
(el publico), como a quien retine (la trama o el conflicto que congrega). De este
modo, reunir en su sentido de enlazar y de separar permite la representacién y la
posibilidad poética de inventar un mundo por medio del lenguaje.'

3. Accion-praxis (mpadic)

Asi pues, la tragedia no es una mera representacion, sino que es lenguaje
encarnado, cuya organicidad permite nacer, crecer y madurar hasta alcanzar su
plenitud en el que la escenificacién visible se enraiza al fondo invisible del que
emana'®. Aqui, mds que en ninguna otra situacion, se palpa el sentir como fun-
damento de la accién para lograr un aprendizaje sensible y sentido recogido por
el pensamiento y apropiado a los valores éticos que hacen posible la felicidad en
comunidad. Tal y como hiciera posteriormente Merleau-Ponty con el itinera-
rio de Husserl, este es invertido, priorizando las experiencias prereflexivas en el
mundo de la vida, Lebenswelt, antes que el cogito™.

Tanto el espectador como el actor son conmovidos a través de los sentidos
para ser impulsados a una verdad que es dicha como experiencia antes que
como concepto. El acontecer dramdtico, por ejemplo en Antigona, presenta un
conflicto contextualizado en la experiencia de la guerra, que simboliza la lucha

10 Séfocles. (1991). Antigona. CSIC. Madrid.1084-1085. p. 82.

1 Aristételes. (2018). Poética. Madrid. Gredos. 1. 1447b.

2 (fr. Onate y Zubia, T. (2004). El nacimiento de la filosofia en Grecia. Viaje al inicio de
Occidente. Dickinson. Madrid. p. 193.

13 Lépez Sdenz, M. C. (2002). «La existencia como corporeidad y carnalidad en la filosoffa
de M. Merleau-Ponty». En E/ cuerpo. Perspectivas filosdficas. UNED. Madrid. p. 200.

Y Tbidem. p. 181.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 101 - 119. UNED, Madlrid



106 | EMIL1I0 GINES MORALES CANAVATE

por la justicia universal frente a la particular. En esta contienda hay una verdad
dictada por el tirano y en la que muchos estarian de acuerdo, que se explicita
como «el enemigo no puede recibir ninguna accién honrosa». La oposicién que
ejerce Antigona para enterrar a su hermano contra las proclamas de Creonte
va contra estos dictados singulares cuando lo universal, que es el amor en sus
distintos modos, como la hermandad o la familia, se encuentra en juego para
propiciar el conocimiento verdadero®. El amor tragico se convierte, como afir-
ma Husserl, en unidad de un acto colectivo y plurirradial a la representacién
y a los diversos juicios eventuales y plurales que de ellos surjan'®. «Creonte:
ciertamente que el enemigo no ha de ser amigo ni aun después de muerto.

Antigona: mi cardcter no es compartir odios, sino para compartir amon '/,

El fin dltimo de toda narracién trigica es educar a la comunidad para
poner en evidencia lo lejanas o cercanas que las acciones de sus personajes estin
del bien comun, que es el fin m4s universal. Por ello se ha de estar atento a los
diversos factores que pueden contribuir a alcanzar este fin supremo:

-La exposicién de un conflicto. En el caso de Antigona, enterrar a Polinices,
el hermano muerto en la batalla, para no ser devorado por las fieras y perder
asi su lugar de pertenencia a la tierra y a la especie humana.

-Los argumentos en contra o a favor de los distintos personajes. Antigona
debate con su hermana Ismene, con la autoridad de Creonte y con el mismo
coro la defensa de sus actuaciones.

-Los objetivos secundarios que persiguen cada uno de ellos y que les alejan
del primero, que es la prevalencia del amor frente al odio, como el gusto por
el poder o la inflexibilidad ante las propias ideas.

-El contexto que los rodea, en el caso de Antigona, por ejemplo, la ciudad
y los guardianes del rey, y los seres queridos (la hermana de Antigona, Ismene,
Hemoén su novio e hijo de Creonte, Euridice, la madre de Hemén y esposa de

5 «No es sentir el amar del saber, porque amar algo y querer conocerlo, pensarlo y saber de

ello hasta el limite, es uno y lo mismo, para el deseo racional propio de Grecia». Ofiate y
Zubia, T. (2004). El nacimiento de la filosofia en Grecia. Viaje al inicio de Occidente. Dickin-
son. Madrid. p. 96.

' Hussetl, E. (1993). Ideas. Relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenoldgica.
Fondo de Cultura Econémica. Madrid. p. 290.

17 Séfocles. (1991). Tragedias. CSIC. Madrid. p. 55.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 101 - 119. UNED, Madyrid



FENOMENOLOGIA DE LA TRAGEDIA EN ARISTOTELES 1 107

Creonte). Tampoco se puede olvidar al adivino Tiresias y al coro, que antici-
pan cémo las acciones de los distintos personajes pueden afectar a las leyes y
la tradicién establecida por los dioses'.

No obstante, el gran objetivo de la tragedia es que en cada personaje apa-
rezcan sus acciones como un fenémeno en el que la intencién universal y la
particular se retroalimenten. Por lo tanto, las acciones que transcurren en ellas
se transforman en expresién orgdnica, que se diversifica en un encadenamiento
de sucesos que son la transicién hacia un final pedagégico, que permitird a la
colectividad aprender sintiendo y pensando sobre la resolucién del conflicto.

La accién es para Aristdteles el sujeto luchando con la vida misma® y se nos
presenta en nudos conflictivos cuya naturaleza es eterna, como la memoria, el
reconocimiento o la ignorancia, la hospitalidad, la traicién o la relacién con
lo divino. En esta direccién cobran su sentido las palabras de Husserl de «la
ficcién constituye el elemento vital de la fenomenologia, como toda ciencia
eidética; la ficcién es la fuente de donde saca su sustento el conocimiento de
las verdades eternas®'».

Ahora bien, todo conocimiento para Aristételes, ha de incluir, para ser
completo, la actividad mds placentera de todas, la intelectiva en su dimensién
mds universal, cuya naturaleza es divina y, por lo tanto, también transciende
la vida de un solo hombre.?? Noerv, como afirma Husserl, en su sentido mads
plenario, que recoge distintas intencionalidades.*

18 Todavia hoy en las escuelas de teatro se estudian estos aspectos para clarificar la trama, las

acciones y las actuaciones de los actores. Muchos son los elementos que se conservan en las
escuelas de interpretacién resaltados por Aristételes: por ejemplo, evitar las sobreactuaciones
por creer que al multiplicar los movimientos todo se hace mds comprensible; relacionar la
calidad de las obras con su capacidad para deleitar tanto al ser leidas como interpretadas; y
también la importancia de la intensidad antes que de la extensién. (Cfr. Aristételes. (2018).
Poética, Madrid. Gredos. pp. 235-239).

Y Cfr. ibidem. 1461a, 5-8 p. 229.

2 Cfy. ibidem. Aristételes, 1450 a 17.

2 Husserl, E. (1993) Ideas. Relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenolégica.
Fondo de Cultura econémica. Madrid. p. 158.

2 (Cfir. (1985). Etica nicomdquea. Etica eudemia. Gredos. Madrid. 1177b — 1178. p. 397.

# Husserl, E. (1993). Ideas. Relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenolégica.
Fondo de Cultura Econédmica. Madrid. p. 205. También para Aristételes voeiv es «como un
radar en el que el conocimiento poético creativo, pasional receptivo y el deseante se encuen-
tran sincrénicamente». (Cfr. Onate Zubia. T. (2022) Lecciones actuales de ontologia griega,
arcaica y cldsica. Dykinson. Madrid. pp. 202-203).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 101 - 119. UNED, Madlrid



108 | EMIL1I0 GINES MORALES CANAVATE

La diversidad de sucesos se presentard de modo contrario a la voluntad del
héroe o, a veces, totalmente distintos a lo que deberia darse en la comunidad.
En efecto, a veces los personajes son ignorantes de aquello que se desenvuelve a
su alrededor y no desean el fin a donde sus acciones los han llevado, y estas caen
necesariamente de un modo destructor sobre ellos?. Los sujetos, entonces, han
de sobreponerse heroicamente a los acontecimientos o bien padecerlos hasta el
final; en cualquier caso, todo fin, una vez alcanzado en su totalidad, descubre
modos de conocer y de pensar que se rehacen de nuevo cada vez que vuelven a
ponerse en obra.

Antigona, por ejemplo, abre un nuevo espacio-tiempo al pensamiento al
ser mujer que sacrifica sus facetas ntbiles y maternales, a la vez que denuncia
publicamente la Aybris del tirano al querer constituir sus opiniones en ley y opo-
nerse a rendir honor a las leyes eternas y universales. Esto convierte a la ley en
fenémeno que ha de ser sentido y pensado de nuevo, a no ser que se pretenda
vivir tragicamente.

El actuar del personaje trdgico se encuentra unido, indefectiblemente, al
publico que observa las peripecias de los personajes, primero para llegar a la
agnicién o reconocimiento de si mismo en el conflicto presentado en escena, ya
sea por su parentesco, gidia, o también por sus obras. Una segunda manera de
presentar la accién es a través de la mentira y del engafio hacia aquellos que nos

acogen y confian en nosotros, por lo cual se recibe un castigo, tal y como ilustra

el mito de Ixién?.

Una tercera forma desarrolla la trama basdndose en el cardcter y la costum-
bre de los personajes, tal y como podemos observar en las obras satiricas de

24 En Edipo rey de Séfocles, aquel se muestra temeroso de cometer incesto con Mérope,
Y q

viuda de Polibo rey de Corinto, a quien considera su madre. El mensajero le comunica que
estos no son sus padres verdaderos, y esto le revela la verdadera realidad de que ha matado a
su verdadero padre, Layo, y se ha casado con Yocasta, su verdadera madre.

»  Ixién enganié a Deyoneo, prometiéndole un regalo por casarse con su hija, promesa que
no solo no cumplié, sino que ademds rompio las leyes de la hospitalidad al matar a su suegro.
Igualmente, engand a Zeus al intentar seducir a su mujer, Hera. Su castigo fue doble: por su
primera accién, fue condenado a vivir escondido y vagando eternamente; por la segunda, fue
castigado a dar vueltas sin cesar en una rueda de fuego.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 101 - 119. UNED, Madyrid



FENOMENOLOGIA DE LA TRAGEDIA EN ARISTOTELES 1 109

Aristéfanes®. Una ltima forma de desarrollar la accién es a través de situaciones
espectaculares como las desarrolladas por Prometeo” durante su viaje al Hades.?®

Esta multiplicidad de tipos de acciones plantea en las distintas obras la simul-
taneidad de tiempos y los diversos modos en que el ser humano puede ser presen-
tado en ellos, y asi lograr una mejor relacién entre la experiencia del espectador
y la trama. Aristételes insiste en que las acciones trdgicas pueden incrementar la
intensidad de las percepciones por su riqueza de cualidades sensoriales gracias a
los siguientes elementos®:

1. El espectdculo creado por las méscaras, el vestuario y, a partir de S6focles,
por los decorados. Para Aristételes, este punto es el menos importante, pues
incluso sin nada de parafernalia espectacular se puede establecer un vinculo entre
el personaje y el espectador a través de la estructura de la obra y de las acciones.

2. El cardcter de los personajes ha de estar bien delimitado en cuanto a sus
intereses; por lo tanto, han de ser claros en sus objetivos y acciones, pues pense-
mos que la unidad de la tragedia no la da el héroe o protagonista, sino la accién
que estos realizan en relacién con la red social y comunitaria que les sustenta. Del
mismo modo, el actor ha de adentrarse a través de su discurso en las actitudes
mentales y emocionales que corresponden a sus personajes, pues aquellos que se
adentran en las pasiones provocadas por las relaciones con su entorno son mds
persuasivos®. La obra poética no se queda en la mera palabra conceptual, sino

% Bajo toda comedia podemos encontrar una critica seria a la sociedad; por ejemplo, en Las
nubes de Aristéfanes existe una condena explicita a los sofistas, a su excesivo apego a lo eco-
némico y al comportamiento inmoral ligado a la educacién de la juventud en comportamien-
tos inmorales. La comedia imita las acciones de los hombres de calidad inferior. Aristéfanes
desarrolla el personaje del «engafador», que procede ya de las culturas primitivas, alguien
cuya conducta parece obedecer siempre a una légica distinta de la de la comunidad de la que
forma parte (¢fr. Miralles, C. (1982). Prélogo a la Odisea. p. 24).

¥ Prometeo tuvo la osadia de engafiar continuamente a los dioses, ddndoles lo mds preciado
de sus sacrificios a la humanidad. Del mismo modo, les entregé el fuego y, por ello, fue con-
denado a permanecer atado a una roca.

2 Cfr. Arist6teles. (2018). Poética. Madrid. Gredos. 1455b 32-34/1456a 1-3.

9 Jhidem. 6. 1449.20-1451. pp. 144-151.

3 «Son partes de esto demostrar, refutar, despertar pasiones, por ejemplo compasién, temor,
ira y otras semejantes, y, ademds, amplificar y disminuir. y es evidente que también en los
hechos hay que partir de estas mismas formas, cuando sea preciso conseguir efectos de com-
pasién o de temor, de grandeza de verosimilitud» (Aristételes. (2018). 1456 a 35-39/1456b1-
5. p. 196).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 101 - 119. UNED, Madlrid



110 | EMIL1I0 GINES MORALES CANAVATE

que conlleva una carga emocional, lo que Merleau-Ponty denomina «una manera
de cantar el mundo gracias al sentido gestual del vocablo®!».

3. La fabula, compuesta por las peripecias que han de vivir los personajes,
ha de darse con una estructura unificada. Toda narracién comienza con un prin-
cipio, el cual no es realmente un inicio, sino la continuidad de una accién que
deviene en historia®.

La tragedia encuentra, pues, en su estructura, un orden, un nudo y un des-
enlace. Es en este tltimo donde la trama llevard a los diferentes personajes hacia
la comprensién de cémo alcanzar una vida verdaderamente dichosa o la desdicha
de extraviar definitivamente su existencia. Antigona, por ejemplo, puede con-
siderarse una tragedia compleja por las distintas peripecias que acontecen y los
procesos de falta de reconocimiento sucesivos a los que se enfrenta; por una parte,
por su hermana, que no la acompana en la puesta en préctica de sus decisiones;
por otra parte, por sus padres y hermanos, que, una vez muertos, ya no pueden
defenderla; también por el pueblo, que se esconde y calla cobardemente, y final-
mente por el tirano Creonte con sus resistencias a reconocer la verdad de lo que
su hijo y el adivino Tiresias, enviado por los dioses, aconsejan.

Ademds, pueden desvelarse nuevos nudos como la oposicién entre la juven-
tud y la vejez, la familia o la ciudad, la sumisién y el poder, la vida y la muerte. El
final en la obra, si estd bien estructurada y tiene una dimensién éptima, ayudard
al espectador de distintos tiempos y lugares a recordar lo acontecido y a guardar
en su memoria un desarrollo 16gico que permita integrar diferentes lecturas. El
filésofo griego aconseja que las obras tengan la extensién adecuada para que no
se olvide el conjunto de la obra y las acciones que han llevado a unas intenciones
determinadas.

4. Como sefialamos en referencia a la accidn, el lenguaje es fundamental en
su orden légico y en la enfatizacién apasionada de sus ideas, pero también es

31 Merleau-Ponty, M. (2000). Fenomenologia de la percepcion. Barcelona. Peninsula. p. 204.
Merleau-Ponty, M. (1964). Signos. Seix Barral. Barcelona. p. 68.

32 La historia y el contexto son fundamentales en una representacién, ya sea filoséfica o
teatral, pues, de lo contrario, parecerfa que todo fenémeno y comportamiento flotan en el
aire, sobrevolando la trama, sin una base en la que sustentarse. Es, pues, importante en los
trabajos actorales comprender de dénde vienen los personajes, quiénes son y qué les ha acon-
tecido; solo asf los actores pueden situarse en el momento en que la obra comienza a esceni-
ficarse.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 101 - 119. UNED, Madyrid



FENOMENOLOGIA DE LA TRAGEDIA EN ARISTOTELES I 111

preciso que todo ello vaya acompafado de una expresién suave y matizada del
verso. La diccién, el modo de hablar, no solo consiste en pronunciar la palabra
proferida, sino que se ha de recordar que, para la comunidad griega, el lenguaje
era sagrado, no podia separarse de las acciones; por ello, el lenguaje verbal ha
de ser coherente con el corporal, pues la unién de logos y physis dard lugar a una
representaciéon matizada y coherente con el sentir y pensar de los personajes.

5. El coro es un actor més que, a menudo, se encoleriza o se compadece de
los personajes y de las peripecias que les acontecen, se pone en lugar de los espec-
tadores y es su memoria. También tiene la misién de presentar a los personajes
y hacer patente su estado de dnimo ante las desgracias y los sucesos que les han
acontecido.”

El coro incita a pensar razonadamente sobre las ideas resaltadas por Aristéte-
les, como la prudencia, la amistad, el término medio y toda evitacion de exceso.
El coro intensifica la compasién ante los acontecimientos. Anticipa lo temible
cuando los contrarios se polarizan; avisan, como hace, por ejemplo, Antigona a
Creonte, de que ha de acercarse a lo educativo propio de la reflexién y rectificar®.

7. Canto o capacidad para entonar el texto, con suavidad o dramatismo,
pero siempre de modo envolvente en sus matices sinuosos. La armonia y el
ritmo forman parte del orden que se requiere para la representacién de toda
obra. La capacidad para articular el lenguaje de un modo arménico a través
de una voz sonora es un aprendizaje que los actores deben hacer para unir el
convencionalismo del lenguaje con la dotacién natural de la voz. La respiracién
y el aire han de acompafiar, por lo tanto, a la entonacién para que se proyecten
libremente hacia el espacio con ayuda de los diferentes modos de expresarse a
través de la palabra®. El actor ha de trabajar sobre la flexién y la alteracién que

% Arist6teles afiade algo imprescindible para entender el valor del coro en la tragedia griega:
«En cuanto al coro, debe ser considerado como uno de los actores, formar parte del conjunto
y contribuir a la accién». lbidem. 18. 1456, a. 25. p.194.

3 «Corifeo: rey, se ha ido el hombre. Misteriosos vaticinios ha pronunciado: desde que voy
dejando blanco este cabello, antes negro, consta que jamds dictd profecias falsas a nuestro
pueblo.

Creonte: yo también lo sé y tengo el corazdén en zozobra; porque si es cosa dura el ceder,
también es duro arriesgarme a estrellar mi pasién contra la fatalidad.

Corifeo: mucha prudencia es necesaria, hijo de Meneceo». (Séfocles. (1991). Antigona. 1091-
1098. p. 30).

3 Arist6teles desarrolla en Denima una interesante relacién entre voz, respiracion y alma.

(I1, 420b-421. pp. 198-199).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 101 - 119. UNED, Madlrid



112 | EMIL1I0 GINES MORALES CANAVATE

exigen cada una de las palabras de sus textos, de manera que estos cobren color
gestual, ilustrador de intencionalidades que a menudo se acompanaban de danzas
y movimientos rituales.

8. Finalmente, el pensamiento es la capacidad de decir el texto de forma que
la accién se presente de modo verosimil, logrando que el personaje y sus acciones
sean coherentes y que la manifestacién de sus ideas no se produzca de un modo
meramente discursivo. Ha de existir, por tanto, un equilibrio entre los planos
privados de vulnerabilidad, los sociales de comunién, los politicos de ciudadania
y los retéricos de persuasion. La coherencia del personaje en sus acciones es, para

Aristételes, el modo en que el actor hace pensar al espectador acerca tanto de

sus ideas como de las perturbaciones que estas pueden ocasionar en su 4nimo?.

Por lo tanto, con la representacién de la obra, el ptblico puede ver, como
en un espejo, su propia ceguera, asi como las perturbaciones que esta trae en su
vida cotidiana; las sensaciones abren un campo perceptivo donde la sinrazén y
la desmesura son instrumentos para pararse a pensar sobre la sensatez en una

catarsis donde el asombro, el miedo y la distancia permiten la reflexién sobre los

distintos fenémenos emocionales que afectan al ser humano”.

4. Mimesis (uiunoig)*

La concepcidn de catarsis™ remite a Demdcrito y a su visién de que lo igual
contacta con lo igual. Siguiendo este esquema, la tragedia actiia como modelo

3¢ «Creonte: jAy de mi! A nadie, a nadie sino a mi se culpe jamds de este crimen yo te he

dado muerte, hijo; yo desdichado, lo confieso abiertamente. Sacadme de aqui, oh siervos,
cuanto antes; sacadme fuera; sacada al que es menos que nada». (Séfocles. (1991). Antigona.
1317-1320. p. 93).

%7 «lLa catarsis es también clarificacién y purificacién: es el retorno del alma desde la incerti-
dumbre a la certeza, desde el desconocimiento al conocimiento, desde la oscuridad a la luz,
desde la turbacién al orden y al equilibrio». (Valmigli Manara, cit. en Aristételes. (2018).
Poética, Madrid. Gredos. p.374).

% En este apartado, imitacién no es reproduccién, sino que desde una perspectiva herme-
néutica la mimesis se entiende como modo de trasformacién cognitiva a partir del juego entre
el actor y el espectador, un proceso que no tiene un cardcter meramente estético, sino esen-
cialmente reflexivo, (ver Gadamer. (2003). Verdad y método. Salamanca. Sigueme. pp. 154-
166).

3 «Y los que mediante el espectdculo no producen el temor, sino tan solo lo portentoso,
nada tienen que ver con la tragedia [...] puesto que el poeta debe de proporcionar por la

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 101 - 119. UNED, Madyrid



FENOMENOLOGIA DE LA TRAGEDIA EN ARISTOTELES 1 113

ejemplificante que el espectador ha de seguir; es imagen paradigmadtica que pro-
voca la reflexion al sentirse reflejado el espectador en el especticulo. Asi que no es
de extranar que se pueda afirmar que «en el paradigma y en la mimesis descansa
la paideia griega®».

Este aprendizaje por imitacion tiene su origen en la obra de Homero y Hesio-
do, cuya inspiracién poética permitia al oyente escuchar a través de la voz de los
aedos su propia historia, la cual se hacfa presente en cada nuevo canto®!.

Aristételes admira a Homero como poeta paradigmadtico para el resto de los
poetas; el creador de la f/iada y la Odisea representa el mds antiguo testimonio
de la antigua cultura aristocrdtica, a la vez que es la expresion trdgica y poética
permanente de sus ideales®.

El recuerdo, la tradicidn, la historia familiar y cultural forman parte intrin-
seca de sus producciones. En ella combina el arte, es decir, la técnica, y la natu-
raleza como elementos educativos imprescindibles dignos de imitar y reproducir.

La imitacién no es, por tanto, una copia caprichosa de hechos; no es tampoco
una imagen que se mira indiferente, sino que se halla en el placer connatural
que conlleva identificarse, mirarse en el espejo de los otros para aprender sobre
los parecidos y las diferencias. Imitar no es reproducir, sino jugar con el lenguaje
verbal y corporal de modo que puedan ser representados todos los personajes y
todas las acciones diversas que comprometen al ser en su existencia.

La tragedia es un juego teatral semejante al de los nifios, mds cerca de Dio-
nisos que de Apolo, una puesta en juego de cada trama que refleja una vivencia
colectiva que se integra en la existencia personal. La tragedia se convierte en
simbolo de integracién de lo real con lo imaginario, de lo externo con lo interno.

imitacién el placer que nace de la compasién y del temor, es claro que esto hay que introdu-
cirlo en los hechos». (Arist6teles. (2018). Poética. Madrid. Gredos. pp. 14, 9-15).

4 Jaeger, W. (1993). Paideia. Fondo de Cultura Econémica. México. p. 657.

1 «Hdblame, musa, de aquel varén de multiforme ingenio qué, después de destruir la sacra
ciudad de Troya anduvo peregrinando larguisimo tiempo [...] ;oh, diosa, hija de Zeus!, cuén-
tanos aunque no sea mds que una parte de tales cosas» (Homero. (1982). Odisea. Bruguera
libro cldsico. Barcelona. p. 3).

2 La creacién de estas obras por Homero es una cuestién ampliamente debatida y cuestio-
nada. Mds parecen obras en las que se retinen por escrito distintas narraciones populares y de
distintos autores. Para mds profundizacién sobre el tema. (Cfr. Jaeger, W. (1993). Paideia.
Fondo de Cultura Econémica. México. pp. 30-32).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 101 - 119. UNED, Madlrid



114 | EMIL1I0 GINES MORALES CANAVATE

Todos los personajes se dan la mano y dependen los unos de los otros, como en

la vida real, sin limitaciones®.

Se puede decir que al reunirse de nuevo alrededor de una escena trigica, toda
la audiencia padece las mismas pasiones. No es un za8og pasivo, sino que se abre
a un valor potencial prospectivo, un horizonte de posibilidades que une pasado,

presente y futuro en un mismo escenario. Asf entiende Aristételes la poesfa®.

El valor poético de la palabra trdgica toca el cogito ticito argumentado por
Merleau-Ponty, el cual exige una reflexién sobre lo prereflexivo; nos transporta
a un pensar unido al vocablo que nos precede en el tiempo y nos une al espi-
ritu salvaje que toda percepcién conlleva y que sirve de pasaje al lenguaje y a
su tematizacién®. De este modo, siguiendo de nuevo a Merleau-Ponty, la obra
trdgica, a modo del psicoanilisis, ayuda a transformar las potencias de muerte
que conllevan las fantasfas de los personajes trigicos en productividad poética.
Gracias a esta percepcién adherida a la imitacién productiva, la trama trigica se

pone en contacto con nuestra experiencia y se objetiviza“.

Mimesis y poiesis llevan en el sufijo «is» la actividad operante de la imitacién.
Imitar es actuar, proyectarse en las acciones de los que merecen ser imitados,
sintiéndose personas que obran, seducen y sobrecogen por la universalidad de
sus acciones, ya que la mediocridad no es digna de ser imitada al limitarse a la
costumbre, es decir, a lo meramente repetitivo. Aristételes menciona al pintor
Polignoto, famoso por las expresiones con que doté los rostros de sus pinturas,
su capacidad para expresar el cardcter y las pasiones de sus personajes’’. Pintura

y poesia se unen en un mismo universo al imitar, a través de las imdgenes, no

directamente a los hombres, sino a sus acciones?®.

# «El arte dionisiaco, en cambio, descansa en juegos estructurados, mds improvisados y

unidos a la embriaguez, con el éxtasis [...] todas las delimitaciones de casta que la necesidad
y la arbitrariedad han establecido entre los seres humanos desaparecen: el esclavo es hombre
libre, el noble y el de humilde cuna se unen para formar los mismos coros bdquicos».
(Nietzsche, F. (1995). El nacimiento de la tragedia. Madrid. Alianza. p. 232).

4  Aristoteles. (2018). Poética. Madrid. Gredos. Nota del traductor en «Introduccién». p.
110.

% Merleau-Ponty. M. (2010). Lo visible e invisible. Nueva Visién. México. p. 158.

4 Jbidem. p.108.

7 Ibidem. 1448a 5.

% «Por eso, en efecto disfrutan viendo las imdgenes, pues sucede que, al contemplarlas,
aprenden y deducen qué es cada cosa». (Ibidem. 1448b 15-17).

B

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 101 - 119. UNED, Madyrid



FENOMENOLOGIA DE LA TRAGEDIA EN ARISTOTELES 1 115

La imaginacién sirve de intermediaria entre la accién y el pensamiento para
descubrir un amplio horizonte perceptivo prefado de perspectivas que pueden
adquirir diversas formas y modelarse a lo largo del tiempo y de los diversos con-
textos en que la obra se escenifica.

Imdagenes que no son, por tanto, cuadros inméviles, sino percepciones que
impulsan a la elaboracién y al pensamiento, por lo que la trama de la tragedia
no puede ser presentada en largos soliloquios o con acciones tan rdpidas que no
puedan ser interiorizadas. Ahora bien, tampoco deben de extralimitarse con una
actuacion excesivamente larga; de lo contrario, la unidad y la visién de conjunto
de la obra escaparfan a la percepcién del espectador.?’

La percepcidn, por lo tanto, requiere de «excelentes retratistas», nos dird
Aristdteles®, que se atengan a lo necesario y a lo verosimil. El autor, al presentar
a sus personajes, debe, por lo tanto, exponer aquellos rasgos de cardcter que lo
ennoblecen, pero siempre conservando su parecido con las personas reales a las
que representa.

Cada época moldeard respecto a sus valores morales y modos de pensamiento
las distintas formas de actuar de los personajes. Para Arist6teles, la imitacién se
hace mds intensa gracias a que las artes utilizan distintos medios como el ritmo,
el canto y verso, tanto en la tragedia como en la comedia.

Como expansién de lenguaje, se muestran la danza o la musica, que son
beneficiosas por su capacidad para dar color a las imdgenes y hacerlas mds impre-
sionantes. También forma parte de este lenguaje, que enriquece nuestras percep-
ciones, saber diferenciar las acciones comicas de las trdgicas. Las primeras tratan
de imitar lo ridiculo del ser humano; las segundas pretenden resaltar lo mejor y
lo peor de él. No obstante, siempre es necesario, tanto en la comedia como en
la tragedia, resaltar la diferencia poética entre unas y otras’'. Por otra parte, el

O Tbidem, 7. 1451a, 2.

50 Thidem. 15, 1454b, 10-15.

1 Bergson, en su libro sobre la risa, diferencia la comedia de la tragedia, describiendo las
caracteristicas de la primera como alejada del sentimiento, con un lenguaje repetitivo, y con
una accién de los personajes que es llevada por la mecanizacién y la rigidez de los movimien-
tos involuntarios de los actores, que se presentan distraidos, manejados como munecos por
los hilos de sus vicios, vulgares e inconscientes ante la ridiculez de sus acciones. La tragedia,
en cambio, huye de llamar la atencién sobre la materialidad de los personajes; estos se presen-
tan, en cambio, atentos a la vida. «Lo que solo nos interesa en la labor del poeta es la

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 101 - 119. UNED, Madlrid



116 | EMIL1I0 GINES MORALES CANAVATE

lenguaje presenta diferentes modos de tratar, hablar y referirse al contexto en el
que los personajes se mueven y a los objetos que lo pueblan. En efecto, las cosas,
los objetos y el entorno que rodean la trama y el conflicto enfocan diferentes
situaciones y estados de dnimo. Las acciones realizadas con los objetos, como
lanzar, atraer hacia si o apartarlos de si, imitan la relacién del sujeto y su estado
de d4nimo con el mundo que rodea al personaje*”.

Al describir el poeta Séfocles: «pues todos nuestros altares y nuestros horni-
llos, todos sin excepcidn, estdn atestados con piltrafas llevadas por aves y perros
del caddver del hijo de Edipo, en mala hora muerto®», Tiresias habla a Creonte
sobre las consecuencias de sus acciones describiendo el estado de los objetos que
pueblan una ciudad abandonada de los dioses. Las cosas, en palabras de Merleau-
Ponty, cobran un relieve y adquieren distintas perspectivas que suscitan nuevas
busquedas y descubrimientos®.

5. A modo de conclusion

Después de lo expuesto anteriormente podemos concluir las siguientes carac-
teristicas fenomenoldgicas en la tragedia basdndonos en lo analizado por Aris-
toteles:

La tragedia introduce en una atmosfera prereflexiva que permite habitar un
mundo (Lebenswelt) que, sin ser el actual, nos pertenece. El lenguaje trégico, por
su cardcter metaférico y lateral, convoca un pensamiento prepersonal, técito,
cuya esencia es sumergirnos en los aspectos trigicos de la vida e impulsar a pensar
nuevas perspectivas. La estructura operante del lenguaje propio de la tragedia
abre el sujeto parlante al mundo, permitiendo asi su refundacién.

percepcién de profundos estados de alma, de ciertos conflictos absolutamente intimos. Solo
percibimos al exterior unos signos de la pasién. Y no somos capaces de interpretar, aunque
defectuosamente, estos signos sino por analogia con lo que ya fue experimentado por noso-
tros». (Bergson. H. (2001). Oeuvres. PUE. Paris. pp. 466-467).

52 Como afirma Gadamer, las cosas toman la palabra, son comunidades de nuestra experien-
cia del mundo constituidas por apropiacién y significacién (¢fr. (2003). Verdad y método.
Salamanca. Sigueme. p. 347).

53 Séfocles. (1991). Antigona. 1015-1020. p. 79.

> Merleau-Ponty, M. (1964). Signos. Seix Barral. Barcelona. p. 91.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 101 - 119. UNED, Madyrid



FENOMENOLOGIA DE LA TRAGEDIA EN ARISTOTELES 1 117

La tragedia compromete, por tanto, la sensibilidad del espectador, provo-
cando una conmocién psicofisica, una catarsis, que liga la conciencia al cuerpo
en una «apercepcién» provocada por el objeto de la representacién tragica y su
relacién causal con la corporalidad.

El lenguaje trdgico, por un lado, nos incorpora al mundo previo y salvaje de
toda percepcién y sus imdgenes patéticas se infiltran en nuestra pasividad percep-
tiva y emocional. Por otro lado, las acciones de los personajes trgicos convocan
al espectador a la actividad. Introspeccién y accién (invisibilidad y visibilidad)
se unen poniendo en suspenso nuestro «yo empirico» provocando el deseo de
«crear, traduccién original de la palabra moiyoig,

El cardcter metaférico del lenguaje propio del wafog trégico presenta el sig-
nificado de los hechos de modo lateral e indirecto, impulsando asi a pensar la
trama en la confluencia de sensibilidad y concepto.

La relacién operante del lenguaje abre una dimensién de unidad entre cuer-
po y conciencia, aspecto que siempre ha preocupado a Husserl”. Este enlace
provoca una comprensién psicofisica inmediata que hace que se viva la tragedia
no como algo ajeno y pasado, sino como un campo de busqueda que adquiere
una nueva vida, un zdfog comunitario que se da cita en la profundidad de un
umwelt comun.

La tragedia se constituye como un campo perceptivo que sirve de base y
punto de partida sobre el que construir una visién esencial del ser humano tanto
a nivel subjetivo como objetivo. A la vez, se produce un trasvase intersubjetivo
desde la conducta singular del espectador a la del alter ego del que se es testigo
en el personaje trdgico y en la audiencia que coparticipa de la ceremonia trégica,
una puesta en escena que hace posible un contacto idético y afectivo en el mismo
campo perceptivo’’.

La obra guia la conciencia sobre ciertos aspectos que podemos denominar
«objetos intencionales» y que permiten someterlos a un anilisis «eidético», es
decir, a un esfuerzo reflexivo capaz de dar un sentido coherente e innovador.

5 Merleau-Ponty, M. (2011). La fenomenologia y las ciencias humanas. Prometeo. Argentina.

p- 73.
°¢ Cfr. Merleau-Ponty, M. (2004). «Perception d’autrui et le dialogue». En La prose du
monde. pp. 182-203.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 101 - 119. UNED, Madlrid



118 | EMIL1I0 GINES MORALES CANAVATE

Estos objetos intencionales se abren entonces al didlogo comunitario, ya que
el pensamiento se encuentra dentro de la palabra y esta es escuchada de modo
transversal en distintas épocas y con distintos publicos, mostrando todo su espe-
sor semdntico y su capacidad de desdoblamiento, de este modo «la humanidad
aparece como una vida tnica de individuos y pueblos unidos por relaciones
espirituales»”’.

La fecundidad expresiva de la trama trégica consigue penetrar en el horizonte
del pasado y desarrollar progresivamente perspectivas encapsuladas a las que se da
nueva vida, convirtiéndose en lenguaje encarnado donde el acontecer diacrénico
y sincrénico se encuentran en una misma unidad intensiva pedagégica.

El relato trdgico, al aparecer en escena, frente a publicos intemporales, mueve
a la accién y a la imitacidn e impulsa a identificarse con los personajes trdgicos
no como meras figuraciones, sino, tal y como afirma Merleau-Ponty, «como pro-
ductos de la cultura que siguen teniendo valor después de su aparicién y abren
un campo de bisquedas en que reviven perpetuamente®®».

La permanencia de las obras trdgicas, desde su origen, nos revela que forma
parte de la tradicién vista tal y como la imaginaba Husserl, no como mera super-

vivencia, sino como sedimento donde aflora una vida nueva, que es la forma m4s

noble de la memoria®.

Bibliografia

ARISTOTELES.

— (1994) De anima. Gredos. Madrid.

— (2018). Poética. Gredos. Madrid.

GADAMER. (2003). Verdad y método. Sigueme. Salamanca.
Beragson, H. (2001). Oeuvres. PUE Paris.

Howmero. (1982). Odisea. Bruguera libro cldsico. Barcelona.

57 Husserl. (1992). Invitacién a la Fenomenologia. Paidés. Barcelona. pp. 83-84.
8 Merleau-Ponty, M. (1964). Signos. Seix Barral. Barcelona. pp. 71.
9 Ibidem.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 101 - 119. UNED, Madyrid



FENOMENOLOGIA DE LA TRAGEDIA EN ARISTOTELES 1 119

Husskre, E.
— (1992). Invitacion a la fenomenologia. Paidés. Barcelona.

— (1993). Ideas. Relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenolégica. Fon-
do de Cultura Econémica. Madrid.

JAEGER, W. (1993). Paideia. Fondo de Cultura Econédmica. México.

Lorez SAenz, M. C. (2002). «La existencia como corporeidad y carnalidad en la filo-
sofia de M. Merleau-Ponty». En El cuerpo. Perspectivas filosdficas. UNED. Madrid.
p. 200.

Levinas, E. (2004). La teoria fenomenoldgica de la intuicion. Sigueme. Madrid.
MEeRrLEAU-PONTY, M.

(1964). Signos. Seix Barral. Barcelona.

(2000). Fenomenologia de la percepcion. Peninsula. Barcelona.

(2004). «Perception d autrui et le dialogue». En La prose du monde. Gallimard, Paris.
(2010). Lo visible e invisible. Nueva Visién. México.

(2011). La fenomenologia y las ciencias humanas. Prometeo. Argentina.

NierzscHE, E (1995). El nacimiento de la tragedia. Alianza Editorial. Madrid.
ORATE Y ZUBia, T.

— (2004). El nacimiento de la filosofia en Grecia. Viaje al inicio de Occidente. Dickinson.
Madrid.

— (2022). Lecciones actuales de ontologia griega, arcaica y cldsica. Madrid. Dickinson.
SéFOCLEs.

— (1991). Tragedias. CSIC. Madrid.

— (1991). Antigona. CSIC. Madrid.1084-1085.

PLATON.

— (1992). «Didlogos Ill». Fedén. Banquete, Fedro. Gredos. Madrid.

— (1992). «Didlogos IV». La Repiiblica. Gredos. Madrid.

Recibido 30-07-2024
Aceptado 23-10-2024

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 21, 2024, pp. 101 - 119. UNED, Madlrid



