
Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 101 - 119. UNED, Madrid

FENOMENOLOGÍA DE LA TRAGEDIA EN 
ARISTÓTELES

PHENOMENOLOGY OF TRAGEDY
IN ARISTOTLE

Emilio Ginés Morales Cañavate

EiPS

Emilioginesmorales2@gmail.com

Resumen: En este artículo se investiga sobre la relación entre la fenomenología, 
especialmente de Merleau-Ponty, y la características de la tragedia griega en la Poética 
de Aristóteles. La tragedia, por la potencia virtual y operante de su lenguaje, sumerge al 
espectador en una atmosfera prereflexiva que se abre tanto a la percepción pasiva como 
a la catarsis, a unir sentir, lenguaje, conciencia y acción transformando las potencias 
de muerte en productividad poética. La ceremonia trágica crea una intencionalidad 
intersubjetiva y afectiva entre todos sus participantes que invita a la actuación.  

Palabras clave: tragedia, fenomenología, pensamiento, sensibilidad, mimesis, 
acción

Abstract: This article investigates the relation between phenomenology, especially 
through the work Merleau-Ponty, and the characteristics of Greek tragedy in the Poetic 
of Aristotle.  Tragedy, through its virtual and operant power, submerges the audience in 
a prereflexive atmosphere opening then so to a passive perception like catharsis, linking 
sense, language, conscience and action, transforming the potency of death in poetic 
productivity. Tragic ceremony creates an intersubjective and affective intentionality 
between all participants that encourages action.

Keywords: Tragedy, Phenomenology, Thought, Sensitivity, Mimesis, Action



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 101 - 119. UNED, Madrid

Emilio Ginés Morales Cañavate102

1. Introducción

La tragedia es como el rayo que todo lo gobierna, al que Heráclito se refiere 
en su famoso aforismo; muestra el peligro de la tempestad, pero también la 
luminosidad que une los opuestos celestes y terrenales, el interior con el exterior, 
el cuerpo y el alma, en definitiva. El fenómeno de la tragedia es como un espejo 
en donde las imágenes sufren distintas distorsiones que estimulan los sentidos 
y las sensaciones visuales. Junto con las imágenes auditivas o las sonoras, esti-
mulan al alma y al pensamiento con el fin de poner un orden conceptual en las 
sensaciones.

El arte poético es, por lo tanto, para Aristóteles, no solo un proceso físico, 
sino también un proceso mental que compromete los sentidos; no es, por tan-
to, escribir o declamar una narración, sino poner en acto una acción intensiva, 
cuyo contenido y lenguaje conmueve y transforma. Como también nos diría 
Merleau-Ponty, es «una modulación de la existencia y conlleva la manera de ser 
fundamental del que habla»1. La poesía conserva en su interior la intensidad 
vivificadora, el alma, que sirve de intermediaria sensible entre el ser y el pensar.

Estos lazos dinámicos surgen de la inspiración, de cuya fuente emana la 
unión entre el poeta y el filósofo al sumergirse en el devenir2 que da vida a los 
pensamientos y conceptos con que los seres humanos delimitan sus experiencias 
hasta comprometerse con ellas intuitivamente en una trama que conmueve su 
interior y que compromete a una intencionalidad ética3.

Para Platón, en cambio4, en cada puesta de escena los actores se parecerían 
a los sofistas que imitan un interés y convicción por las ideas del bien y de la 

1   Merleau-Ponty, M. (2000). Fenomenología de la percepción. Península. Barcelona. p.168.
2   Aquí no nos referimos a un devenir acumulativo de carácter episódico y fragmentado en 
períodos, sino a un devenir que se abre a la continuidad y a la diferenciación cualitativa que 
alberga dentro de ella la duración vital; es un devenir bordado sobre el cañamazo del ser, tal y 
como a Bergson le gustaba definir su filosofía. Devenir que necesita del poeta-filósofo una 
larga intimidad con las manifestaciones internas y externas del ser humano, hasta conseguir 
trascenderlo y trascenderse.
3   «La vida práctica y la vida estética poseen también un carácter intencional, y los objetos 
constituidos por ellas pertenecen igualmente a la esfera del ser». Levinas, E. (2004). La teoría 
fenomenológica de la intuición. Madrid. Sígueme. p. 192.
4   Para una explicación acerca del pensamiento de Platón sobre los poetas, la tragedia o la 
poesía, se recomienda leer el capítulo X de La República. En este se considera la poética como 



Fenomenología de la tragedia en Aristóteles

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 101 - 119. UNED, Madrid

103

belleza, pero con una entonación impostada y carente de vida que pretende 
convencer, persuadir mediante la mentira, o la mentira a medias… Sin embargo, 
Platón también es consciente del valor educativo de la poesía y lo implementa 
en su filosofía, utilizando mitos y cuentos poéticos para asentar sus ideas que se 
asemejan en mucho a lo que su discípulo estagirita considera aderezos.

Aristóteles, por el contrario, nos lleva a pensar la poesía como lenguaje vivo 
que busca reflexionar sobre los distintos modos con que la tragedia se abre a las 
pasiones en las que la muerte y la vida van configurando distintos modos de 
desvelar el ser.

El logos poético se impregna de conflictos dramáticos que se asemejan a la 
vida y donde saber, pensar y sentir coexisten con los fenómenos universales 
que todos percibimos, tanto interior como exteriormente, a través del lenguaje 
poético que, como afirma Merleau-Ponty, «conlleva un pensamiento dentro de 
la palabra»5. «Logos poético» es, entonces, palabra, argumento, acción, pasión 
y mímesis, cualidades del fenómeno trágico que nos hablan, en esencia, de la 
sabiduría ancestral de la razón poética.

2. Logos poético (λογος ποιητικός)

La narrativa propia de la tragedia nos presenta un λόγος compartido, cuyas 
actitudes corporales y verbales sirven de espejo para todos los que participan de 
la ceremonia trágica, pues esta nos proporciona un saber instantáneo que pasa 
por el sentir antes que por el pensar, como nos dice Gadamer6. Los fenómenos 

un arte inferior, en el que los poetas se dedican a componer cosas aparentes e irreales, hablan-
do de la excelencia de modo falso, el cual se basa únicamente en palabras armoniosamente 
construidas con un colorido musical inicuo. El poeta es un encantador que imita lo que la 
multitud ignorante considera bello. En realidad, para Platón, el arte poético es como un jue-
go de niños que embruja al pueblo ignorante a dejarse llevar por sus afecciones sin acostum-
brar al alma a apoyarse en la razón y la ley para poner en orden los sentimientos. En el capí-
tulo mencionado, la filosofía y la poesía son consideradas enemigas una de otra, aspecto este 
que perdurará a lo largo de los siglos (cfr. Platón. (1992). «Diálogos IV». La República. Gre-
dos. Madrid. 607b-c-d hasta 608a). La filosofía corresponde a un varón por su capacidad para 
pensar y la poesía a la mujer incapaz de guardar calma ante una aflicción (ibidem, 605a-e).
5   Merleau-Ponty, M. (2000). Fenomenología de la percepción. Península. Barcelona. p. 196.
6   El lenguaje de los gestos y del tono contiene ya siempre un momento de comprensión 
inmediata (Gadamer (2003), Verdad y método. Salamanca. Sígueme. p. 216).



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 101 - 119. UNED, Madrid

Emilio Ginés Morales Cañavate104

humanos que se muestran en el escenario guardan su naturaleza primaria y orgá-
nica. Se traducen en imágenes sensibles que, posteriormente, se trasfiguran en 
pensamiento, pero que antes han sido experiencia de vida comunitaria7.

Se precisa, por lo tanto, de un lenguaje que no sea mera descripción de los 
hechos, sino capaz de crear una «atmósfera» que contacte directamente con la 
cosa misma en un «sensorio común tocado de un lado y de otro»8 que comparta 
toda una comunidad visceralmente, como si toda ella fuera un coro colectivo 
sumido en un mismo παϑος9. Aristóteles subraya la importancia en la técnica 
trágica de una conmoción psico-física que se encarna directamente, gracias a un 
logos gestual y verbal, en el alma. El reflejo que provoca el personaje entre el actor 
admirado y el espectador expectante concita en ambos compasión y temor a la 
vez, y con ellos surge la catarsis en un «diálogo» conmovedor  que busca encon-
trar un orden práctico en el referendo comunitario al confirmar esta conmoción 
anímica e intelectiva y elevar la obra a bien común sobre el que se ha de reflexio-
nar con continuidad Este logos transversal se logra, por lo tanto, al encontrar un 
equilibrio adecuado entre palabra, acción e imitación, todos ellos dirigidos a un 
mismo fin, que es la búsqueda de la felicidad pensando en el sufrimiento. En 
efecto, cada obra trágica conlleva la esperanza de un cambio en lo humano, que 
favorecerá la convivencia.

La profundidad del lenguaje trágico transforma las palabras en acciones, en 
actos que revelan la praxis viva de los conflictos que trascienden a sus intérpretes 
para encarnarse en una realidad arquetípica que a todos toca, en cualquier época 
en donde las obras se representen. Gracias al lenguaje vivo del poeta, el vocablo 

7   El actor teatral no fue al principio, como es obvio, un individuo: lo que debía ser represen-
tado era, en efecto, la masa dionisiaca, el pueblo: de aquí el coro ditirámbico (cfr. Nietzsche, 
F. (1995). El nacimiento de la tragedia. Madrid. Alianza Editorial. p.245). 
8   Merleau-Ponty, M. (2000). Fenomenología de la percepción. Barcelona. Península. p. 250.
9   Werner Jaeger en su imprescindible libro Paideia, nos presenta el pathos griego de dos 
modos: por una parte, el pathos trágico y doloroso al que lleva «la seducción demoniaca y la 
ceguera humana que conducen irremediablemente al abismo, la divinidad es sagrada y justa 
en su orden eterno, inviolable. Pero haya para lo trágico del hombre, que por su ceguera 
incurre en castigo, los acentos más conmovedores (Jaeger, W. (1993). Paideia. Fondo de Cul-
tura Económica. México. p. 304)». Por otro lado, se encuentra el pathos heroico que sufre el 
pueblo y el protagonista, los cuales se rebelan contra las injusticias y luchan esforzadamente 
por alcanzar la virtud, la justicia, el bien y la verdad. Esta heroicidad no solo se refleja, para 
Aristóteles, en la poesía de las tragedias, sino también en las poesías de sabios como Solón. 
«El pathos moral con que mantuvo Solón la idea de la justicia en el estado se mantiene toda-
vía vivo en el tiempo de Pericles. Su mayor orgullo era ser el defensor del derecho sobre la 
tierra y el sostén de todos los injustamente oprimidos» (ídem, p. 294)». 



Fenomenología de la tragedia en Aristóteles

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 101 - 119. UNED, Madrid

105

se transforma tanto en caricias como en flechas agudas y mortales. «Dardos que, 
como flechero, disparo en mi enojo contra tu corazón; son certeros y no serás tú 
quien esquive sus caricias10».

El filósofo meteco considera la poesía como un arte en el que el poeta no es 
el que compone versos, sino aquel que «imita a través del lenguaje»11. Dando a 
la palabra, al λόγος, sus múltiples significados, por una parte aquellos más ordi-
narios en la lengua como decir o hablar, pero también aquellos que retrotraen 
a un sentido más originario como recoger o reunir. Es en la acción de reunir de 
donde arranca el pensamiento, la diferenciación que afecta tanto a los reunidos 
(el público), como a quien reúne (la trama o el conflicto que congrega). De este 
modo, reunir en su sentido de enlazar y de separar permite la representación y la 
posibilidad poética de inventar un mundo por medio del lenguaje.12

3. Acción-praxis (πραξις)

Así pues, la tragedia no es una mera representación, sino que es lenguaje 
encarnado, cuya organicidad permite nacer, crecer y madurar hasta alcanzar su 
plenitud en el que la escenificación visible se enraíza al fondo invisible del que 
emana13. Aquí, más que en ninguna otra situación, se palpa el sentir como fun-
damento de la acción para lograr un aprendizaje sensible y sentido recogido por 
el pensamiento y apropiado a los valores éticos que hacen posible la felicidad en 
comunidad. Tal y como hiciera posteriormente Merleau-Ponty con el itinera-
rio de Husserl, este es invertido, priorizando las experiencias prereflexivas en el 
mundo de la vida, Lebenswelt, antes que el cogito14.

Tanto el espectador como el actor son conmovidos a través de los sentidos 
para ser impulsados a una verdad que es dicha como experiencia antes que 
como concepto. El acontecer dramático, por ejemplo en Antígona, presenta un 
conflicto contextualizado en la experiencia de la guerra, que simboliza la lucha 

10   Sófocles. (1991). Antígona. CSIC. Madrid.1084-1085. p. 82.
11   Aristóteles. (2018). Poética. Madrid. Gredos. 1. 1447b.
12   Cfr. Oñate y Zubía, T. (2004). El nacimiento de la filosofía en Grecia. Viaje al inicio de 
Occidente. Dickinson. Madrid. p. 193.
13   López Sáenz, M. C. (2002). «La existencia como corporeidad y carnalidad en la filosofía 
de M. Merleau-Ponty». En El cuerpo. Perspectivas filosóficas. UNED. Madrid. p. 200.
14   Ibidem. p. 181.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 101 - 119. UNED, Madrid

Emilio Ginés Morales Cañavate106

por la justicia universal frente a la particular. En esta contienda hay una verdad 
dictada por el tirano y en la que muchos estarían de acuerdo, que se explicita 
como «el enemigo no puede recibir ninguna acción honrosa». La oposición que 
ejerce Antígona para enterrar a su hermano contra las proclamas de Creonte 
va contra estos dictados singulares cuando lo universal, que es el amor en sus 
distintos modos, como la hermandad o la familia, se encuentra en juego para 
propiciar el conocimiento verdadero15. El amor trágico se convierte, como afir-
ma Husserl, en unidad de un acto colectivo y plurirradial a la representación 
y a los diversos juicios eventuales y plurales que de ellos surjan16. «Creonte: 
ciertamente que el enemigo no ha de ser amigo ni aun después de muerto. 
Antígona: mi carácter no es compartir odios, sino para compartir amor»17.

El fin último de toda narración trágica es educar a la comunidad para 
poner en evidencia lo lejanas o cercanas que las acciones de sus personajes están 
del bien común, que es el fin más universal. Por ello se ha de estar atento a los 
diversos factores que pueden contribuir a alcanzar este fin supremo:

-La exposición de un conflicto. En el caso de Antígona, enterrar a Polinices, 
el hermano muerto en la batalla, para no ser devorado por las fieras y perder 
así su lugar de pertenencia a la tierra y a la especie humana.

-Los argumentos en contra o a favor de los distintos personajes. Antígona 
debate con su hermana Ismene, con la autoridad de Creonte y con el mismo 
coro la defensa de sus actuaciones.

-Los objetivos secundarios que persiguen cada uno de ellos y que les alejan 
del primero, que es la prevalencia del amor frente al odio, como el gusto por 
el poder o la inflexibilidad ante las propias ideas.

-El contexto que los rodea, en el caso de Antígona, por ejemplo, la ciudad 
y los guardianes del rey, y los seres queridos (la hermana de Antígona, Ismene, 
Hemón su novio e hijo de Creonte, Eurídice, la madre de Hemón y esposa de 

15   «No es sentir el amar del saber, porque amar algo y querer conocerlo, pensarlo y saber de 
ello hasta el límite, es uno y lo mismo, para el deseo racional propio de Grecia». Oñate y 
Zubía, T. (2004). El nacimiento de la filosofía en Grecia. Viaje al inicio de Occidente. Dickin-
son. Madrid. p. 96. 
16   Husserl, E. (1993). Ideas. Relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. 
Fondo de Cultura Económica. Madrid. p. 290.
17   Sófocles. (1991). Tragedias. CSIC. Madrid. p. 55.



Fenomenología de la tragedia en Aristóteles

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 101 - 119. UNED, Madrid

107

Creonte). Tampoco se puede olvidar al adivino Tiresias y al coro, que antici-
pan cómo las acciones de los distintos personajes pueden afectar a las leyes y 
la tradición establecida por los dioses18.

No obstante, el gran objetivo de la tragedia es que en cada personaje apa-
rezcan sus acciones como un fenómeno en el que la intención universal y la 
particular se retroalimenten. Por lo tanto, las acciones que transcurren en ellas 
se transforman en expresión orgánica, que se diversifica en un encadenamiento 
de sucesos que son la transición hacia un final pedagógico, que permitirá a la 
colectividad aprender sintiendo y pensando sobre la resolución del conflicto19.

La acción es para Aristóteles el sujeto luchando con la vida misma20 y se nos 
presenta en nudos conflictivos cuya naturaleza es eterna, como la memoria, el 
reconocimiento o la ignorancia, la hospitalidad, la traición o la relación con 
lo divino. En esta dirección cobran su sentido las palabras de Husserl de «la 
ficción constituye el elemento vital de la fenomenología, como toda ciencia 
eidética; la ficción es la fuente de donde saca su sustento el conocimiento de 
las verdades eternas21».

Ahora bien, todo conocimiento para Aristóteles, ha de incluir, para ser 
completo, la actividad más placentera de todas, la intelectiva en su dimensión 
más universal, cuya naturaleza es divina y, por lo tanto, también transciende 
la vida de un solo hombre.22 Νοειν, como afirma Husserl, en su sentido más 
plenario, que recoge distintas intencionalidades.23

18   Todavía hoy en las escuelas de teatro se estudian estos aspectos para clarificar la trama, las 
acciones y las actuaciones de los actores. Muchos son los elementos que se conservan en las 
escuelas de interpretación resaltados por Aristóteles: por ejemplo, evitar las sobreactuaciones 
por creer que al multiplicar los movimientos todo se hace más comprensible; relacionar la 
calidad de las obras con su capacidad para deleitar tanto al ser leídas como interpretadas; y 
también la importancia de la intensidad antes que de la extensión. (Cfr. Aristóteles. (2018). 
Poética, Madrid. Gredos. pp. 235-239).
19   Cfr. ibidem. 1461a, 5-8 p. 229.
20   Cfr. ibidem. Aristóteles, 1450 a 17.
21   Husserl, E. (1993) Ideas. Relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. 
Fondo de Cultura económica. Madrid. p. 158.
22   Cfr. (1985). Ética nicomáquea. Ética eudemia. Gredos. Madrid. 1177b – 1178. p. 397.
23   Husserl, E. (1993). Ideas. Relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. 
Fondo de Cultura Económica. Madrid. p. 205. También para Aristóteles νοειν es «como un 
radar en el que el conocimiento poético creativo, pasional receptivo y el deseante se encuen-
tran sincrónicamente». (Cfr. Oñate Zubia. T. (2022) Lecciones actuales de ontología griega, 
arcaica y clásica. Dykinson. Madrid. pp. 202-203).



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 101 - 119. UNED, Madrid

Emilio Ginés Morales Cañavate108

La diversidad de sucesos se presentará de modo contrario a la voluntad del 
héroe o, a veces, totalmente distintos a lo que debería darse en la comunidad. 
En efecto, a veces los personajes son ignorantes de aquello que se desenvuelve a 
su alrededor y no desean el fin a donde sus acciones los han llevado, y estas caen 
necesariamente de un modo destructor sobre ellos24. Los sujetos, entonces, han 
de sobreponerse heroicamente a los acontecimientos o bien padecerlos hasta el 
final; en cualquier caso, todo fin, una vez alcanzado en su totalidad, descubre 
modos de conocer y de pensar que se rehacen de nuevo cada vez que vuelven a 
ponerse en obra.

Antígona, por ejemplo, abre un nuevo espacio-tiempo al pensamiento al 
ser mujer que sacrifica sus facetas núbiles y maternales, a la vez que denuncia 
públicamente la hybris del tirano al querer constituir sus opiniones en ley y opo-
nerse a rendir honor a las leyes eternas y universales. Esto convierte a la ley en 
fenómeno que ha de ser sentido y pensado de nuevo, a no ser que se pretenda 
vivir trágicamente.

El actuar del personaje trágico se encuentra unido, indefectiblemente, al 
público que observa las peripecias de los personajes, primero para llegar a la 
agnición o reconocimiento de sí mismo en el conflicto presentado en escena, ya 
sea por su parentesco, φιλία, o también por sus obras. Una segunda manera de 
presentar la acción es a través de la mentira y del engaño hacia aquellos que nos 
acogen y confían en nosotros, por lo cual se recibe un castigo, tal y como ilustra 
el mito de Ixión25.

Una tercera forma desarrolla la trama basándose en el carácter y la costum-
bre de los personajes, tal y como podemos observar en las obras satíricas de 

24   En Edipo rey de Sófocles, aquel se muestra temeroso de cometer incesto con Mérope, 
viuda de Polibo rey de Corinto, a quien considera su madre. El mensajero le comunica que 
estos no son sus padres verdaderos, y esto le revela la verdadera realidad de que ha matado a 
su verdadero padre, Layo, y se ha casado con Yocasta, su verdadera madre.
25   Ixión engañó a Deyoneo, prometiéndole un regalo por casarse con su hija, promesa que 
no solo no cumplió, sino que además rompió las leyes de la hospitalidad al matar a su suegro. 
Igualmente, engañó a Zeus al intentar seducir a su mujer, Hera. Su castigo fue doble: por su 
primera acción, fue condenado a vivir escondido y vagando eternamente; por la segunda, fue 
castigado a dar vueltas sin cesar en una rueda de fuego.



Fenomenología de la tragedia en Aristóteles

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 101 - 119. UNED, Madrid

109

Aristófanes26. Una última forma de desarrollar la acción es a través de situaciones 
espectaculares como las desarrolladas por Prometeo27 durante su viaje al Hades.28

Esta multiplicidad de tipos de acciones plantea en las distintas obras la simul-
taneidad de tiempos y los diversos modos en que el ser humano puede ser presen-
tado en ellos, y así lograr una mejor relación entre la experiencia del espectador 
y la trama. Aristóteles insiste en que las acciones trágicas pueden incrementar la 
intensidad de las percepciones por su riqueza de cualidades sensoriales gracias a 
los siguientes elementos29:

1. El espectáculo creado por las máscaras, el vestuario y, a partir de Sófocles, 
por los decorados. Para Aristóteles, este punto es el menos importante, pues 
incluso sin nada de parafernalia espectacular se puede establecer un vínculo entre 
el personaje y el espectador a través de la estructura de la obra y de las acciones.

2. El carácter de los personajes ha de estar bien delimitado en cuanto a sus 
intereses; por lo tanto, han de ser claros en sus objetivos y acciones, pues pense-
mos que la unidad de la tragedia no la da el héroe o protagonista, sino la acción 
que estos realizan en relación con la red social y comunitaria que les sustenta. Del 
mismo modo, el actor ha de adentrarse a través de su discurso en las actitudes 
mentales y emocionales que corresponden a sus personajes, pues aquellos que se 
adentran en las pasiones provocadas por las relaciones con su entorno son más 
persuasivos30. La obra poética no se queda en la mera palabra conceptual, sino 

26   Bajo toda comedia podemos encontrar una crítica seria a la sociedad; por ejemplo, en Las 
nubes de Aristófanes existe una condena explícita a los sofistas, a su excesivo apego a lo eco-
nómico y al comportamiento inmoral ligado a la educación de la juventud en comportamien-
tos inmorales. La comedia imita las acciones de los hombres de calidad inferior. Aristófanes 
desarrolla el personaje del «engañador», que procede ya de las culturas primitivas, alguien 
cuya conducta parece obedecer siempre a una lógica distinta de la de la comunidad de la que 
forma parte (cfr. Miralles, C. (1982). Prólogo a la Odisea. p. 24). 
27   Prometeo tuvo la osadía de engañar continuamente a los dioses, dándoles lo más preciado 
de sus sacrificios a la humanidad. Del mismo modo, les entregó el fuego y, por ello, fue con-
denado a permanecer atado a una roca.
28   Cfr. Aristóteles. (2018). Poética. Madrid. Gredos. 1455b 32-34/1456a 1-3.
29   Ibidem. 6. 1449.20-1451. pp. 144-151.
30   «Son partes de esto demostrar, refutar, despertar pasiones, por ejemplo compasión, temor, 
ira y otras semejantes, y, además, amplificar y disminuir. y es evidente que también en los 
hechos hay que partir de estas mismas formas, cuando sea preciso conseguir efectos de com-
pasión o de temor, de grandeza de verosimilitud» (Aristóteles. (2018). 1456 a 35-39/1456b1-
5. p. 196).



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 101 - 119. UNED, Madrid

Emilio Ginés Morales Cañavate110

que conlleva una carga emocional, lo que Merleau-Ponty denomina «una manera 
de cantar el mundo gracias al sentido gestual del vocablo31».

3. La fábula, compuesta por las peripecias que han de vivir los personajes, 
ha de darse con una estructura unificada. Toda narración comienza con un prin-
cipio, el cual no es realmente un inicio, sino la continuidad de una acción que 
deviene en historia32.

La tragedia encuentra, pues, en su estructura, un orden, un nudo y un des-
enlace. Es en este último donde la trama llevará a los diferentes personajes hacia 
la comprensión de cómo alcanzar una vida verdaderamente dichosa o la desdicha 
de extraviar definitivamente su existencia. Antígona, por ejemplo, puede con-
siderarse una tragedia compleja por las distintas peripecias que acontecen y los 
procesos de falta de reconocimiento sucesivos a los que se enfrenta; por una parte, 
por su hermana, que no la acompaña en la puesta en práctica de sus decisiones; 
por otra parte, por sus padres y hermanos, que, una vez muertos, ya no pueden 
defenderla; también por el pueblo, que se esconde y calla cobardemente, y final-
mente por el tirano Creonte con sus resistencias a reconocer la verdad de lo que 
su hijo y el adivino Tiresias, enviado por los dioses, aconsejan.

Además, pueden desvelarse nuevos nudos como la oposición entre la juven-
tud y la vejez, la familia o la ciudad, la sumisión y el poder, la vida y la muerte. El 
final en la obra, si está bien estructurada y tiene una dimensión óptima, ayudará 
al espectador de distintos tiempos y lugares a recordar lo acontecido y a guardar 
en su memoria un desarrollo lógico que permita integrar diferentes lecturas. El 
filósofo griego aconseja que las obras tengan la extensión adecuada para que no 
se olvide el conjunto de la obra y las acciones que han llevado a unas intenciones 
determinadas.

4. Como señalamos en referencia a la acción, el lenguaje es fundamental en 
su orden lógico y en la enfatización apasionada de sus ideas, pero también es 

31   Merleau-Ponty, M. (2000). Fenomenología de la percepción. Barcelona. Península. p. 204. 
Merleau-Ponty, M. (1964). Signos. Seix Barral. Barcelona. p. 68.
32   La historia y el contexto son fundamentales en una representación, ya sea filosófica o 
teatral, pues, de lo contrario, parecería que todo fenómeno y comportamiento flotan en el 
aire, sobrevolando la trama, sin una base en la que sustentarse. Es, pues, importante en los 
trabajos actorales comprender de dónde vienen los personajes, quiénes son y qué les ha acon-
tecido; solo así los actores pueden situarse en el momento en que la obra comienza a esceni-
ficarse.



Fenomenología de la tragedia en Aristóteles

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 101 - 119. UNED, Madrid

111

preciso que todo ello vaya acompañado de una expresión suave y matizada del 
verso. La dicción, el modo de hablar, no solo consiste en pronunciar la palabra 
proferida, sino que se ha de recordar que, para la comunidad griega, el lenguaje 
era sagrado, no podía separarse de las acciones; por ello, el lenguaje verbal ha 
de ser coherente con el corporal, pues la unión de logos y physis dará lugar a una 
representación matizada y coherente con el sentir y pensar de los personajes.

5. El coro es un actor más que, a menudo, se encoleriza o se compadece de 
los personajes y de las peripecias que les acontecen, se pone en lugar de los espec-
tadores y es su memoria. También tiene la misión de presentar a los personajes 
y hacer patente su estado de ánimo ante las desgracias y los sucesos que les han 
acontecido.33 

El coro incita a pensar razonadamente sobre las ideas resaltadas por Aristóte-
les, como la prudencia, la amistad, el término medio y toda evitación de exceso. 
El coro intensifica la compasión ante los acontecimientos. Anticipa lo temible 
cuando los contrarios se polarizan; avisan, como hace, por ejemplo, Antígona a 
Creonte, de que ha de acercarse a lo educativo propio de la reflexión y rectificar34.

7. Canto o capacidad para entonar el texto, con suavidad o dramatismo, 
pero siempre de modo envolvente en sus matices sinuosos. La armonía y el 
ritmo forman parte del orden que se requiere para la representación de toda 
obra. La capacidad para articular el lenguaje de un modo armónico a través 
de una voz sonora es un aprendizaje que los actores deben hacer para unir el 
convencionalismo del lenguaje con la dotación natural de la voz. La respiración 
y el aire han de acompañar, por lo tanto, a la entonación para que se proyecten 
libremente hacia el espacio con ayuda de los diferentes modos de expresarse a 
través de la palabra35. El actor ha de trabajar sobre la flexión y la alteración que 

33   Aristóteles añade algo imprescindible para entender el valor del coro en la tragedia griega: 
«En cuanto al coro, debe ser considerado como uno de los actores, formar parte del conjunto 
y contribuir a la acción». Ibidem. 18. 1456, a. 25. p.194.
34   «Corifeo: rey, se ha ido el hombre. Misteriosos vaticinios ha pronunciado: desde que voy 
dejando blanco este cabello, antes negro, consta que jamás dictó profecías falsas a nuestro 
pueblo.
Creonte: yo también lo sé y tengo el corazón en zozobra; porque si es cosa dura el ceder, 
también es duro arriesgarme a estrellar mi pasión contra la fatalidad.
Corifeo: mucha prudencia es necesaria, hijo de Meneceo». (Sófocles. (1991). Antígona. 1091-
1098. p. 30).
35   Aristóteles desarrolla en Denima una interesante relación entre voz, respiración y alma. 
(II, 420b-421. pp. 198-199).



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 101 - 119. UNED, Madrid

Emilio Ginés Morales Cañavate112

exigen cada una de las palabras de sus textos, de manera que estos cobren color 
gestual, ilustrador de intencionalidades que a menudo se acompañaban de danzas 
y movimientos rituales.

8. Finalmente, el pensamiento es la capacidad de decir el texto de forma que 
la acción se presente de modo verosímil, logrando que el personaje y sus acciones 
sean coherentes y que la manifestación de sus ideas no se produzca de un modo 
meramente discursivo. Ha de existir, por tanto, un equilibrio entre los planos 
privados de vulnerabilidad, los sociales de comunión, los políticos de ciudadanía 
y los retóricos de persuasión. La coherencia del personaje en sus acciones es, para 
Aristóteles, el modo en que el actor hace pensar al espectador acerca tanto de 
sus ideas como de las perturbaciones que estas pueden ocasionar en su ánimo36.

Por lo tanto, con la representación de la obra, el público puede ver, como 
en un espejo, su propia ceguera, así como las perturbaciones que esta trae en su 
vida cotidiana; las sensaciones abren un campo perceptivo donde la sinrazón y 
la desmesura son instrumentos para pararse a pensar sobre la sensatez en una 
catarsis donde el asombro, el miedo y la distancia permiten la reflexión sobre los 
distintos fenómenos emocionales que afectan al ser humano37.

4. Mímesis (μίμησις)38

La concepción de catarsis39 remite a Demócrito y a su visión de que lo igual 
contacta con lo igual. Siguiendo este esquema, la tragedia actúa como modelo 

36   «Creonte: ¡Ay de mí! A nadie, a nadie sino a mí se culpe jamás de este crimen yo te he 
dado muerte, hijo; yo desdichado, lo confieso abiertamente. Sacadme de aquí, oh siervos, 
cuanto antes; sacadme fuera; sacada al que es menos que nada». (Sófocles. (1991). Antígona. 
1317-1320. p. 93).
37   «La catarsis es también clarificación y purificación: es el retorno del alma desde la incerti-
dumbre a la certeza, desde el desconocimiento al conocimiento, desde la oscuridad a la luz, 
desde la turbación al orden y al equilibrio». (Valmigli Manara, cit. en Aristóteles. (2018). 
Poética, Madrid. Gredos. p.374).
38   En este apartado, imitación no es reproducción, sino que desde una perspectiva herme-
néutica la mimesis se entiende como modo de trasformación cognitiva a partir del juego entre 
el actor y el espectador, un proceso que no tiene un carácter meramente estético, sino esen-
cialmente reflexivo, (ver Gadamer. (2003). Verdad y método. Salamanca. Sígueme. pp. 154-
166).
39   «Y los que mediante el espectáculo no producen el temor, sino tan solo lo portentoso, 
nada tienen que ver con la tragedia […] puesto que el poeta debe de proporcionar por la 



Fenomenología de la tragedia en Aristóteles

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 101 - 119. UNED, Madrid

113

ejemplificante que el espectador ha de seguir; es imagen paradigmática que pro-
voca la reflexión al sentirse reflejado el espectador en el espectáculo. Así que no es 
de extrañar que se pueda afirmar que «en el paradigma y en la mímesis descansa 
la paideia griega40».

Este aprendizaje por imitación tiene su origen en la obra de Homero y Hesío-
do, cuya inspiración poética permitía al oyente escuchar a través de la voz de los 
aedos su propia historia, la cual se hacía presente en cada nuevo canto41. 

Aristóteles admira a Homero como poeta paradigmático para el resto de los 
poetas; el creador de la Ilíada y la Odisea representa el más antiguo testimonio 
de la antigua cultura aristocrática, a la vez que es la expresión trágica y poética 
permanente de sus ideales42. 

El recuerdo, la tradición, la historia familiar y cultural forman parte intrín-
seca de sus producciones. En ella combina el arte, es decir, la técnica, y la natu-
raleza como elementos educativos imprescindibles dignos de imitar y reproducir.

La imitación no es, por tanto, una copia caprichosa de hechos; no es tampoco 
una imagen que se mira indiferente, sino que se halla en el placer connatural 
que conlleva identificarse, mirarse en el espejo de los otros para aprender sobre 
los parecidos y las diferencias. Imitar no es reproducir, sino jugar con el lenguaje 
verbal y corporal de modo que puedan ser representados todos los personajes y 
todas las acciones diversas que comprometen al ser en su existencia.

La tragedia es un juego teatral semejante al de los niños, más cerca de Dio-
nisos que de Apolo, una puesta en juego de cada trama que refleja una vivencia 
colectiva que se integra en la existencia personal. La tragedia se convierte en 
símbolo de integración de lo real con lo imaginario, de lo externo con lo interno. 

imitación el placer que nace de la compasión y del temor, es claro que esto hay que introdu-
cirlo en los hechos». (Aristóteles. (2018). Poética. Madrid. Gredos. pp. 14, 9-15).
40   Jaeger, W. (1993). Paideia. Fondo de Cultura Económica. México. p. 657.
41   «Háblame, musa, de aquel varón de multiforme ingenio qué, después de destruir la sacra 
ciudad de Troya anduvo peregrinando larguísimo tiempo […] ¡oh, diosa, hija de Zeus!, cuén-
tanos aunque no sea más que una parte de tales cosas» (Homero. (1982). Odisea. Bruguera 
libro clásico. Barcelona. p. 3).
42   La creación de estas obras por Homero es una cuestión ampliamente debatida y cuestio-
nada. Más parecen obras en las que se reúnen por escrito distintas narraciones populares y de 
distintos autores. Para más profundización sobre el tema. (Cfr. Jaeger, W. (1993). Paideia. 
Fondo de Cultura Económica. México. pp. 30-32).



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 101 - 119. UNED, Madrid

Emilio Ginés Morales Cañavate114

Todos los personajes se dan la mano y dependen los unos de los otros, como en 
la vida real, sin limitaciones43.

Se puede decir que al reunirse de nuevo alrededor de una escena trágica, toda 
la audiencia padece las mismas pasiones. No es un πάθος pasivo, sino que se abre 
a un valor potencial prospectivo, un horizonte de posibilidades que une pasado, 
presente y futuro en un mismo escenario. Así entiende Aristóteles la poesía44.

El valor poético de la palabra trágica toca el cogito tácito argumentado por 
Merleau-Ponty, el cual exige una reflexión sobre lo prereflexivo; nos transporta 
a un pensar unido al vocablo que nos precede en el tiempo y nos une al espí-
ritu salvaje que toda percepción conlleva y que sirve de pasaje al lenguaje y a 
su tematización45. De este modo, siguiendo de nuevo a Merleau-Ponty, la obra 
trágica, a modo del psicoanálisis, ayuda a transformar las potencias de muerte 
que conllevan las fantasías de los personajes trágicos en productividad poética. 
Gracias a esta percepción adherida a la imitación productiva, la trama trágica se 
pone en contacto con nuestra experiencia y se objetiviza46.

Mimesis y poiesis llevan en el sufijo «-is» la actividad operante de la imitación. 
Imitar es actuar, proyectarse en las acciones de los que merecen ser imitados, 
sintiéndose personas que obran, seducen y sobrecogen por la universalidad de 
sus acciones, ya que la mediocridad no es digna de ser imitada al limitarse a la 
costumbre, es decir, a lo meramente repetitivo. Aristóteles menciona al pintor 
Polignoto, famoso por las expresiones con que dotó los rostros de sus pinturas, 
su capacidad para expresar el carácter y las pasiones de sus personajes47. Pintura 
y poesía se unen en un mismo universo al imitar, a través de las imágenes, no 
directamente a los hombres, sino a sus acciones48.

43   «El arte dionisiaco, en cambio, descansa en juegos estructurados, más improvisados y 
unidos a la embriaguez, con el éxtasis […] todas las delimitaciones de casta que la necesidad 
y la arbitrariedad han establecido entre los seres humanos desaparecen: el esclavo es hombre 
libre, el noble y el de humilde cuna se unen para formar los mismos coros báquicos». 
(Nietzsche, F. (1995). El nacimiento de la tragedia. Madrid. Alianza. p. 232).
44   Aristóteles. (2018). Poética. Madrid. Gredos. Nota del traductor en «Introducción». p. 
110.
45   Merleau-Ponty. M. (2010). Lo visible e invisible. Nueva Visión. México. p. 158.
46   Ibidem. p.108.
47   Ibidem. 1448a 5.
48   «Por eso, en efecto disfrutan viendo las imágenes, pues sucede que, al contemplarlas, 
aprenden y deducen qué es cada cosa». (Ibidem. 1448b 15-17).



Fenomenología de la tragedia en Aristóteles

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 101 - 119. UNED, Madrid

115

La imaginación sirve de intermediaria entre la acción y el pensamiento para 
descubrir un amplio horizonte perceptivo preñado de perspectivas que pueden 
adquirir diversas formas y modelarse a lo largo del tiempo y de los diversos con-
textos en que la obra se escenifica.

Imágenes que no son, por tanto, cuadros inmóviles, sino percepciones que 
impulsan a la elaboración y al pensamiento, por lo que la trama de la tragedia 
no puede ser presentada en largos soliloquios o con acciones tan rápidas que no 
puedan ser interiorizadas. Ahora bien, tampoco deben de extralimitarse con una 
actuación excesivamente larga; de lo contrario, la unidad y la visión de conjunto 
de la obra escaparían a la percepción del espectador.49

La percepción, por lo tanto, requiere de «excelentes retratistas», nos dirá 
Aristóteles50, que se atengan a lo necesario y a lo verosímil. El autor, al presentar 
a sus personajes, debe, por lo tanto, exponer aquellos rasgos de carácter que lo 
ennoblecen, pero siempre conservando su parecido con las personas reales a las 
que representa.

Cada época moldeará respecto a sus valores morales y modos de pensamiento 
las distintas formas de actuar de los personajes. Para Aristóteles, la imitación se 
hace más intensa gracias a que las artes utilizan distintos medios como el ritmo, 
el canto y verso, tanto en la tragedia como en la comedia.

Como expansión de lenguaje, se muestran la danza o la música, que son 
beneficiosas por su capacidad para dar color a las imágenes y hacerlas más impre-
sionantes. También forma parte de este lenguaje, que enriquece nuestras percep-
ciones, saber diferenciar las acciones cómicas de las trágicas. Las primeras tratan 
de imitar lo ridículo del ser humano; las segundas pretenden resaltar lo mejor y 
lo peor de él. No obstante, siempre es necesario, tanto en la comedia como en 
la tragedia, resaltar la diferencia poética entre unas y otras51. Por otra parte, el 

49   Ibidem, 7. 1451a, 2.
50   Ibidem. 15, 1454b, 10-15.
51   Bergson, en su libro sobre la risa, diferencia la comedia de la tragedia, describiendo las 
características de la primera como alejada del sentimiento, con un lenguaje repetitivo, y con 
una acción de los personajes que es llevada por la mecanización y la rigidez de los movimien-
tos involuntarios de los actores, que se presentan distraídos, manejados como muñecos por 
los hilos de sus vicios, vulgares e inconscientes ante la ridiculez de sus acciones. La tragedia, 
en cambio, huye de llamar la atención sobre la materialidad de los personajes; estos se presen-
tan, en cambio, atentos a la vida. «Lo que solo nos interesa en la labor del poeta es la 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 101 - 119. UNED, Madrid

Emilio Ginés Morales Cañavate116

lenguaje presenta diferentes modos de tratar, hablar y referirse al contexto en el 
que los personajes se mueven y a los objetos que lo pueblan. En efecto, las cosas, 
los objetos y el entorno que rodean la trama y el conflicto enfocan diferentes 
situaciones y estados de ánimo. Las acciones realizadas con los objetos, como 
lanzar, atraer hacia sí o apartarlos de sí, imitan la relación del sujeto y su estado 
de ánimo con el mundo que rodea al personaje52.

Al describir el poeta Sófocles: «pues todos nuestros altares y nuestros horni-
llos, todos sin excepción, están atestados con piltrafas llevadas por aves y perros 
del cadáver del hijo de Edipo, en mala hora muerto53», Tiresias habla a Creonte 
sobre las consecuencias de sus acciones describiendo el estado de los objetos que 
pueblan una ciudad abandonada de los dioses. Las cosas, en palabras de Merleau-
Ponty, cobran un relieve y adquieren distintas perspectivas que suscitan nuevas 
búsquedas y descubrimientos54.

5. A modo de conclusión

Después de lo expuesto anteriormente podemos concluir las siguientes carac-
terísticas fenomenológicas en la tragedia basándonos en lo analizado por Aris-
tóteles:

La tragedia introduce en una atmósfera prereflexiva que permite habitar un 
mundo (Lebenswelt) que, sin ser el actual, nos pertenece. El lenguaje trágico, por 
su carácter metafórico y lateral, convoca un pensamiento prepersonal, tácito, 
cuya esencia es sumergirnos en los aspectos trágicos de la vida e impulsar a pensar 
nuevas perspectivas. La estructura operante del lenguaje propio de la tragedia 
abre el sujeto parlante al mundo, permitiendo así su refundación. 

percepción de profundos estados de alma, de ciertos conflictos absolutamente íntimos. Solo 
percibimos al exterior unos signos de la pasión. Y no somos capaces de interpretar, aunque 
defectuosamente, estos signos sino por analogía con lo que ya fue experimentado por noso-
tros». (Bergson. H. (2001). Oeuvres. PUF. París. pp. 466-467).
52   Como afirma Gadamer, las cosas toman la palabra, son comunidades de nuestra experien-
cia del mundo constituidas por apropiación y significación (cfr. (2003). Verdad y método. 
Salamanca. Sígueme. p. 347).
53   Sófocles. (1991). Antígona. 1015-1020. p. 79.
54   Merleau-Ponty, M. (1964). Signos. Seix Barral. Barcelona. p. 91.



Fenomenología de la tragedia en Aristóteles

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 101 - 119. UNED, Madrid

117

La tragedia compromete, por tanto, la sensibilidad del espectador, provo-
cando una conmoción psicofísica, una catarsis, que liga la conciencia al cuerpo 
en una «apercepción» provocada por el objeto de la representación trágica y su 
relación causal con la corporalidad.

El lenguaje trágico, por un lado, nos incorpora al mundo previo y salvaje de 
toda percepción y sus imágenes patéticas se infiltran en nuestra pasividad percep-
tiva y emocional. Por otro lado, las acciones de los personajes trágicos convocan 
al espectador a la actividad. Introspección y acción (invisibilidad y visibilidad) 
se unen poniendo en suspenso nuestro «yo empírico» provocando el deseo de 
«crear», traducción original de la palabra ποίησις,

El carácter metafórico del lenguaje propio del πάθος trágico presenta el sig-
nificado de los hechos de modo lateral e indirecto, impulsando así a pensar la 
trama en la confluencia de sensibilidad y concepto.

La relación operante del lenguaje abre una dimensión de unidad entre cuer-
po y conciencia, aspecto que siempre ha preocupado a Husserl55. Este enlace 
provoca una comprensión psicofísica inmediata que hace que se viva la tragedia 
no como algo ajeno y pasado, sino como un campo de búsqueda que adquiere 
una nueva vida, un πάθος comunitario que se da cita en la profundidad de un 
umwelt común.

La tragedia se constituye como un campo perceptivo que sirve de base y 
punto de partida sobre el que construir una visión esencial del ser humano tanto 
a nivel subjetivo como objetivo. A la vez, se produce un trasvase intersubjetivo 
desde la conducta singular del espectador a la del alter ego del que se es testigo 
en el personaje trágico y en la audiencia que coparticipa de la ceremonia trágica, 
una puesta en escena que hace posible un contacto idético y afectivo en el mismo 
campo perceptivo56.

La obra guía la conciencia sobre ciertos aspectos que podemos denominar 
«objetos intencionales» y que permiten someterlos a un análisis «eidético», es 
decir, a un esfuerzo reflexivo capaz de dar un sentido coherente e innovador. 

55   Merleau-Ponty, M. (2011). La fenomenología y las ciencias humanas. Prometeo. Argentina. 
p. 73.
56   Cfr. Merleau-Ponty, M. (2004). «Perception d´autrui et le dialogue». En La prose du 
monde. pp. 182-203.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 101 - 119. UNED, Madrid

Emilio Ginés Morales Cañavate118

Estos objetos intencionales se abren entonces al diálogo comunitario, ya que 
el pensamiento se encuentra dentro de la palabra y esta es escuchada de modo 
transversal en distintas épocas y con distintos públicos, mostrando todo su espe-
sor semántico y su capacidad de desdoblamiento, de este modo «la humanidad 
aparece como una vida única de individuos y pueblos unidos por relaciones 
espirituales»57.

La fecundidad expresiva de la trama trágica consigue penetrar en el horizonte 
del pasado y desarrollar progresivamente perspectivas encapsuladas a las que se da 
nueva vida, convirtiéndose en lenguaje encarnado donde el acontecer diacrónico 
y sincrónico se encuentran en una misma unidad intensiva pedagógica.

El relato trágico, al aparecer en escena, frente a públicos intemporales, mueve 
a la acción y a la imitación e impulsa a identificarse con los personajes trágicos 
no como meras figuraciones, sino, tal y como afirma Merleau-Ponty, «como pro-
ductos de la cultura que siguen teniendo valor después de su aparición y abren 
un campo de búsquedas en que reviven perpetuamente58».

La permanencia de las obras trágicas, desde su origen, nos revela que forma 
parte de la tradición vista tal y como la imaginaba Husserl, no como mera super-
vivencia, sino como sedimento donde aflora una vida nueva, que es la forma más 
noble de la memoria59.

Bibliografía

Aristóteles.

— (1994) De anima. Gredos. Madrid. 

— (2018). Poética. Gredos. Madrid.

Gadamer. (2003). Verdad y método. Sígueme. Salamanca.

Bergson, H. (2001). Oeuvres. PUF. París. 

Homero. (1982). Odisea. Bruguera libro clásico. Barcelona.

57   Husserl. (1992). Invitación a la Fenomenología. Paidós. Barcelona. pp. 83-84.
58   Merleau-Ponty, M. (1964). Signos. Seix Barral. Barcelona. pp. 71.
59   Ibidem.



Fenomenología de la tragedia en Aristóteles

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 101 - 119. UNED, Madrid

119

Husserl, E.

— (1992). Invitación a la fenomenología. Paidós. Barcelona.

— (1993). Ideas. Relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. Fon-
do de Cultura Económica. Madrid.

Jaeger, W. (1993). Paideia. Fondo de Cultura Económica. México.

López Sáenz, M. C. (2002). «La existencia como corporeidad y carnalidad en la filo-
sofía de M. Merleau-Ponty». En El cuerpo. Perspectivas filosóficas. UNED. Madrid. 
p. 200.

Levinas, E. (2004). La teoría fenomenológica de la intuición. Sígueme. Madrid.

Merleau-Ponty, M.

(1964). Signos. Seix Barral. Barcelona.

(2000). Fenomenología de la percepción. Península. Barcelona.

(2004). «Perception d´autrui et le dialogue». En La prose du monde. Gallimard, París.

(2010). Lo visible e invisible. Nueva Visión. México. 

(2011). La fenomenología y las ciencias humanas. Prometeo. Argentina.

Nietzsche, F. (1995). El nacimiento de la tragedia. Alianza Editorial. Madrid.

Oñate y Zubía, T. 

— (2004). El nacimiento de la filosofía en Grecia. Viaje al inicio de Occidente. Dickinson. 
Madrid.

— (2022). Lecciones actuales de ontología griega, arcaica y clásica. Madrid. Dickinson.

Sófocles.

— (1991). Tragedias. CSIC. Madrid.

— (1991). Antígona. CSIC. Madrid.1084-1085.

Platón.

— (1992). «Diálogos III». Fedón. Banquete, Fedro. Gredos. Madrid.

— (1992). «Diálogos IV». La República. Gredos. Madrid.

Recibido 30-07-2024

Aceptado 23-10-2024


