
Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

UNA GÉNESIS NO GENÉTICA*

A NON-GENETIC GENESIS

Rocío Garcés Ferrer

Universidad Diego Portales
rocio.garces@mail.udp.cl

Resumen: En este artículo describo las motivaciones fenomenológicas que con-
dujeron a Edmund Husserl a elucidar un conjunto de fenómenos que agrupó bajo el 
rótulo de “generatividad”, como son el nacimiento, la animalidad del ser humano o su 
pertenencia a una generación o tradición cultural. Voy a tomar como hilo conductor la 
obra de Anthony J. Steinbock Mundo familiar y Mundo ajeno (1995), que propone un 
modo de acceso generativo –distinto del estático y el genético– para tematizar esta clase 
de fenómenos. Con ese fin analizaré primero el significado de la génesis de la experiencia 
y luego examinaré el estatuto metodológico de una generación de la experiencia como 
una “génesis no genética”, así como la posibilidad de que la fenomenología generativa 
sea una fenomenología trascendental no fundacional o co-fundacional.

Palabras Clave: fenomenología, génesis, generatividad, Husserl, mundo familiar, 
mundo ajeno, Steinbock

Abstract: In this article, I describe the phenomenological motivations that led 
Edmund Husserl to elucidate a set of phenomena grouped under the label of “genera-
tivity,” such as birth, the animality of the human being, or her belonging to a genera-
tion or cultural tradition. I will take Anthony J. Steinbock’s Home and Beyond (1995) 
as a guiding thread, which proposes a generative mode of access – distinct from the 
static and the genetic ones – to thematizing this kind of phenomena. To do so, I 
will first analyze the meaning of the genesis of experience, and then I will scrutinize 
the methodological status of a generation of experience understood as a “non-genetic 
genesis”, along with the possibility for generative phenomenology to become a non-
foundational or co-foundational transcendental phenomenology.

Keywords: Alienworld, Homeworld, Genesis, Generativity, Husserl, Phenome-
nology, Steinbock

*Este trabajo forma parte del proyecto de investigación Fondecyt Iniciación nº 11230759, 
financiado por la Agencia Nacional de Investigación y Desarrollo (ANID) del Gobierno de 
Chile.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

Rocío Garcés Ferrer72

1. La génesis de la generatividad

La publicación de Mundo familiar y Mundo ajeno (2022), del fenomenólogo 
norteamericano Anthony J. Steinbock,1 ha supuesto una de las contribuciones 
más originales a la fenomenología en los últimos decenios. Este libro toma como 
objeto el problema de la constitución trascendental del sentido a partir de la 
noción fenomenológica de “generatividad” (Generativität). Si bien los trabajos 
hasta entonces editados sobre esta problemática tenían una relevancia propia,2 se 
trataba de artículos que aparecieron en un contexto en que la noción de genera-
tividad apenas había atraído la atención de las investigaciones sobre Husserl a lo 
largo de gran parte de la segunda mitad del siglo XX. De este modo, la publica-
ción en 1995 de la edición original de Home and Beyond lograba cubrir un vacío 
destacable en la literatura especializada sobre la fenomenología de Husserl. Pero 
con ello lograba algo más. Pues también imprimía un impulso filosófico que 
ensanchaba los límites de la fenomenología desde dentro de ella misma: primero 
por la incorporación y la articulación de nuevos fenómenos-límite susceptibles 
de elucidación fenomenológica, como son los llamados “problemas generativos”; 
y, además, porque ese tipo de fenómenos, junto al modo de abordaje que ellos 
mismos suscitan, dan lugar a un rebasamiento de las fronteras metodológicas de 
la fenomenología husserliana hacia nuevos territorios de la filosofía trascendental. 

Precisamente porque se trata del problema de las fronteras temáticas y meto-
dológicas de la fenomenología, así como de los fenómenos-límite que las eviden-
cian, no resultaba en modo alguno sorprendente que la noción fenomenológica 
de generatividad tuviera dificultades para volverse un objeto específico de las 
investigaciones husserlianas. El propio Husserl comienza a incorporar esta noción 
en un conjunto de manuscritos publicados posteriormente en los tomos XV y 
XXIX de Husserliana, que agrupan inéditos sobre la intersubjetividad y la his-
toricidad redactados durante el último período de su trabajo. ¿Qué motivación 
fenomenológica llevó al filósofo alemán a introducir la cuestión de la generati-
vidad? ¿Qué laguna teórica se proponía cubrir con el análisis de los problemas 
generativos? Sabemos que la generatividad entra en juego en esta etapa final de 
su producción filosófica con el fin de tematizar algunos aspectos que en la génesis 
trascendental del sentido se encontraban ya operativos, mas todavía implícitos, en 

1   Publicación original Steinbock (1995).
2   Me refiero especialmente a los trabajos de Waldenfels (1971, 345-367) y (1992), y Held 
(1992) y (2012).



Una génesis no genética

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

73

tanto modos de predonación de la experiencia del mundo. Son fenómenos tales 
como el nacimiento y la muerte, la animalidad del ser humano y su conexión con 
la biología, la familiaridad y normalidad de la experiencia, la radicalidad del otro 
como ajeno, la pertenencia a una generación, la co-relatividad de mundos fami-
liares y mundos ajenos, la apropiación crítica y el rebasamiento de las tradiciones 
y narraciones históricas y culturales, etc.3 En cierta manera, estos fenómenos van 
a ser estudiados como la predonación (generativa) de la predonación (genética), 
en tanto conforman una aproximación al modo de acceso y la condición de 
posibilidad de la vida histórica e intersubjetiva trascendental. Ellos contribuyen, 
por consiguiente, al constituirse mismo del horizonte, el suelo y el mundo de la 
vida como siempre ya predados en la experiencia. 

¿La generatividad supone, entonces, una ampliación de los temas que se 
vuelven susceptibles de elucidación fenomenológica? ¿Representa por eso mismo 
un afianzamiento del potencial trascendental de la fenomenología husserliana? 
Como vamos a ver en las siguientes páginas, los problemas generativos, desde el 
punto de vista temático, acentúan la historicidad, la intersubjetividad y la sociali-
dad en la teleología inmanente del devenir de la vivencia. Desde el punto de vista 
metodológico, por otra parte, Husserl no dejó de insistir en no pocas ocasiones 
en que una acentuación como ésta ejercía una presión adicional sobre la ya pre-
sionada elucidación fenomenológica de las predonaciones de la experiencia del 
mundo. No cabe duda de que tras la entrada de la generatividad en el “trabajo 
interpretativo” de la fenomenología trascendental se extendía sobremanera su 
rango de tematización. Mas a una con ello se intensificaban las preguntas –ya 
planteadas con motivo de la génesis del sentido y los fenómenos-límite– acerca de 
cómo volver manifiestas, intuibles, las condiciones predadas de la manifestación 
en esa misma manifestación; cómo remitirlas a una evidencia adecuada (no solo 
asertórica sino apodíctica, no solo mediada sino originaria) que descansara en la 
primordialidad del ego o en la subjetividad trascendental; o cómo preservar el 
estatuto trascendental de la investigación fenomenológica en su diálogo con las 
disciplinas mundanas, en particular la historia, la antropología o la sociología, 
pero también la biología. ¿Los fenómenos generativos conducirían, si es que 

3   Una sucinta caracterización de estos fenómenos generativos cabe encontrarla en Hua XV, 
138 n. 2, 171ss.; Hua XXIX, 1-17, 37-46. La elaboración de la Sexta Meditación Cartesiana 
por parte de Eugen Fink aludía brevemente a la cuestión de la generatividad en el marco de 
la pregunta por la unidad de la cientificidad y la historicidad del fenomenologizar, que en 
cuanto tal forma parte de “einer Kulturtradition stehende historisch-generative 
Lebenszusammenhang” (Fink 1988, 113-116). Véase asimismo Hua XV, 339, y Steinbock 
(2022, 388-391).



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

Rocío Garcés Ferrer74

anidan en la experiencia trascendental, a la trascendencia del mundo o más bien 
a la empiricidad del mismo? ¿Cuáles son los límites de los modos de predonación 
de la experiencia? Una fenomenología de la generatividad, ¿suscribe el caracterís-
tico y fundacional anti-naturalismo fenomenológico en torno a la vida psíquica 
y la investigación filosófica? ¿Abre la puerta tentativamente a la naturalización 
de la fenomenología? Lo que todos estos interrogantes ponen de relieve desde 
diferentes puntos de vista es la pregunta central acerca de si la tematización de 
la dimensión generativa de la experiencia obedece todavía al proceso constitu-
yente (donación de sentido) o instituyente (sedimentación) de la experiencia del 
mundo, o si más bien abre un recodo en ese proceso. 

El libro Mundo familiar y Mundo ajeno aborda de lleno estos interrogantes 
mediante una reflexión que aúna rigor filológico, creatividad fenomenológica 
y hondura filosófica. En esta obra Steinbock ofrece un argumento coherente y 
unitario –especialmente por el modo como entrevera lo temático y lo metodo-
lógico– en que además de exponer y analizar desde su ángulo conceptual, histó-
rico y sistemático los textos en que Husserl describe los problemas genéticos y 
generativos, también plantea la cuestión del lugar de lo trascendental según sus 
distintas modalidades tanto genéticas como generativas (ground, terrain, territory, 
earth, home, stamm). Esta exploración le permite formular asimismo una tesis de 
calado acerca del tipo de modificación que conlleva introducir los fenómenos 
generativos en el “trabajo interpretativo” de la fenomenología trascendental, y 
que atañe concretamente al tipo de accesibilidad que los fenómenos generativos 
requieren. La tesis en cuestión afirma que la generatividad del sentido, en tanto 
ella manifiesta las predonaciones históricas, culturales e intersubjetivas del mun-
do de la vida (Lebenswelt) como resultado de la transmisión de una tradición 
antepasada, difiere no solo temática sino sobre todo metodológicamente de una 
eidética y una génesis del sentido. Precisamente porque de esa forma se explicita 
una herencia del sentido ya siempre constituido en la experiencia trascendental, 
la experiencia del mundo se revela de antemano como un mundo que nos es 
familiar o nos es ajeno. Convertir en tema esa densidad generativa según el modo 
de predonación que le es característico, y conforme al abordaje en que ella es 
de suyo accesible, eso es lo que constituye específicamente una fenomenología 
generativa. Lo cual va a suponer un paso significativo en el desarrollo mismo 
de la fenomenología trascendental: la posibilidad misma de una fenomenología 
trascendental no fundacional o co-fundacional. 

El paso a la fenomenología generativa al que estoy aludiendo, ¿se trata de 
una inflexión husserliana o más bien fenomenológica? Como sostiene el propio 



Una génesis no genética

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

75

Steinbock en el texto que abre el presente monográfico, la fenomenología gene-
rativa, pese a no ser explícitamente formulada por Husserl en esos mismos tér-
minos, “tenía que dar ese paso: para Husserl ciertamente, pero de un modo aún 
más significativo para la fenomenología en su conjunto” (Steinbock 2024).4 Lo 
que en el fondo quiere decir esto, en mi opinión, es que el motivo fenomeno-
lógico originario de ir a las cosas mismas se vuelve problemático si la reflexión 
fenomenológica no se abre a los nuevos impulsos metodológicos que la riqueza 
de la experiencia demanda de forma intrínseca. El filósofo norteamericano lo ha 
expresado con elocuencia: hacer fenomenología a la manera de (after) Husserl 
supone hacer fenomenología después de (after) Husserl (Steinbock 2017, xiii, 
y 2024). He ahí el doble sentido de que la fenomenología generativa vaya tras 
Husserl.

En el presente trabajo me propongo ofrecer una génesis de la generatividad 
que reconstruya tanto la motivación fenomenológica que llevó a Husserl a intro-
ducir los problemas generativos, como también el estatuto metodológico que de 
esa manera alcanza la generación trascendental del sentido. Voy a circunscribir 
esta doble finalidad de motivación y estatuto a la pertinencia de una génesis no 
génetica (generatividad) y a las dificultades que entraña una génesis no generativa 
(génesis pura). Mi hipótesis de lectura es que el alcance de una fenomenología 
generativa trascendental pero no fundacional (o co-fundacional) se dirime en 
el entrecruzamiento de estos dos tipos de génesis, que en el nivel temático se 
expresa asimismo como el solapamiento entre el suelo de la experiencia (mundo 
de la vida) y el subsuelo de la tradición (mundo familiar y mundo ajeno). Tan 
insoslayable como la indisociabilidad experiencial de suelo y subsuelo resulta 
ser su separación metodológica, como espero mostrar haciendo hincapié en la 
pregunta retrospectiva (Rückfrage) de la fenomenología genética (secciones 2-3). 
Justo en este punto voy a insistir en cómo el método regresivo matiza la vía 
cartesiana de la fenomenología, es decir, el fundacionalismo del ego primordial 
como forma privilegiada de la subjetividad trascendental. A lo largo de mi plan-
teamiento tomaré como hilo conductor el libro Mundo familiar y Mundo ajeno de 
Steinbock, pero prestaré una especial atención a la doble generación del sentido 
(constituyente e histórica) que es característica de la fenomenología generativa y 
que se revela de forma más nítida en la experiencia liminar del mundo familiar 
y el mundo ajeno (secciones 4-5).

4   “La fenomenología generativa, por su propia naturaleza, tendrá que trascender incluso la 
figura histórica ‘Husserl’” (Steinbock 2022, 42).



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

Rocío Garcés Ferrer76

2. La génesis como suelo de la experiencia 

Tal y como se subraya desde el inicio de la “Introducción” a Mundo familar y 
Mundo ajeno, la pregunta por el lugar (de lo) trascendental de la fenomenología 
constituye un motivo central de la economía argumentativa de la fenomenología 
generativa (Steinbock 2022, 47-52). Pero, según veremos, el grueso del interés 
del filósofo norteamericano consistirá en desligar la condición trascendental de 
la fenomenología de su condición fundacional unilateral y epistemológica. En 
ese sentido, el análisis de la generatividad nos va a permitir desplazar la condi-
ción trascendental de la fenomenología respecto de su acreditación según un 
único modo de donación y de evidencia, como es la donación presentacional y 
la evidencia intuitivo-perceptiva. Sin embargo, este desplazamiento, motivado 
por la introducción de los fenómenos generativos en lo que el propio Husserl 
llamará el “trabajo interpretativo” de la fenomenología, en modo alguno va a 
suponer algo así como una supresión del fundacionalismo. Se trata antes bien 
de una ampliación del campo de la experiencia trascendental en su concreción, 
en donde la Begründung cumple sin duda un rol específico, mas no exclusivo, 
en capas importantes de esa experiencia, y en donde el fundacionalismo pue-
de ser consecuentemente entendido de diversas maneras. De acuerdo con esta 
argumentación, esa idea ampliada de lo trascendental es, efectivamente, una 
experiencia de concreción a diferencia del formalismo trascendental kantiano, 
pero lo es a diferencia asimismo de la evidencia apodíctica originaria de corte car-
tesiano. De este modo, la ampliación del campo de la experiencia trascendental 
reclama para sí tipos de evidencia que no se reducen ni a la auto-intuitividad o 
auto-percepción egológica, ni tampoco a la construibilidad de una deducción. 
Lo trascendental no fundacional, que es en lo que la fenomenología generativa 
misma va a consistir, resulta ser entonces un tipo genuino de experiencia anclada 
en nuestras vivencias (frente a Kant), pero no a la manera de una mera intuición 
psicológico-perceptiva (frente a Descartes). Lo decisivo, en opinión de Stein-
bock, consiste en ser receptivos a la riqueza de la experiencia desde dentro de la 
experiencia.5 ¿Qué implicaciones entraña esto para el concepto de constitución? 
¿Y para el estatuto de la subjetividad constituyente? 

5   Steinbock (2007, 1-20) y (2017) ha insistido en la diferencia entre el tipo de evidencia que 
es característico de la “presentational givenness” y el que es propio de la “vertical givenness”. 
Con ello busca evitar tanto una egología autointuitiva como una construcción metafísica, con 
el fin de “evaluar lo que concretamente se da en la experiencia humana y en ampliar, por 
tanto, nuestra noción de evidencia” (Steinbock 2007, 1). A este tipo de evidencia también lo 
ha denominado “the evidence of the heart” (Steinbock 2014 y 2021). En la conferencia que 



Una génesis no genética

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

77

En todo caso debe entenderse como una ampliación de qué cabe entender 
por fenomenología trascendental. Esta última, como es sabido, tiene precisa-
mente como objetivo describir la constitución de la experiencia del mundo a 
partir de las operaciones constituyentes de la subjetividad.6 Estas operaciones se 
manifiestan a través de una doble reducción (psicológica y fenomenológica) que 
se efectúa en el campo de la experiencia circunscrito frente a la actitud natural.7 
Es en el campo mismo de la experiencia donde se manifiestan las operaciones 
constituyentes de la experiencia. Con la elucidación fenomenológica de este pro-
ceso trascendental y donador de sentido sale a la luz la experiencia del mundo en 
cuanto tal, que por eso mismo no es ni la del mundo en sí ni tampoco solamente 
la del mundo para mí. Se trata antes bien de una “trascendencia en la inmanencia” 
(Hua III, §57, 138).8 Es la constitución del mundo de la experiencia (trascen-
dental) la que revela la experiencia del mundo (trascendencia). Por consiguiente, 
la fenomenología trascendental describe la manifestación del mundo a través de 
la revelación de las estructuras subjetivas que posibilitan dicha manifestación, 
lo cual convierte a la subjetividad trascendental en un “reino absolutamente 
autónomo de experiencia directa” y en la “morada originaria [Urstätte] de toda 
donación de sentido y verificación de ser” (Hua V, 139, 141).9

El propio Husserl ha subrayado en no pocos lugares que el estatuto trascen-
dental de la investigación fenomenológica sigue siendo, bajo inspiración kan-
tiana, una pregunta por las condiciones de posibilidad a priori de la experien-
cia, incluso si su idea de ese estatuto problematiza el marco científico-natural y 
epistemológico de la empresa crítica kantiana, que a su modo de ver dejó toda-
vía incuestionadas, o incluso impensadas como “discurso mítico”, importantes 
estratos del mundo de la experiencia (Hua VI, §30).10 Justo por eso el impulso 

abre este monográfico retoma esta distinción en el contexto de la conformación de la fenome-
nología generativa (Steinbock 2024). 
⁶   Hua I, §§ 30-36, 54; Hua III, §§ 33, 80; y Hua VI, §§ 14-27, 56-73.
7   Hua I, §11; Hua III, §§ 56-61; y Hua IX, 260, 280ss.
8   Hua I, §§ 11, 65; Hua XIII, 169. Sobre este punto consúltese asimismo Welton (2000, 
70-95).
9   Por eso Fink ha podido decir que esta subjetividad trascendental es “portadora de validez 
[Geltungsträger] de todas las valideces del mundo, una ‘vida de la conciencia’ que mantiene al 
mundo en validez y que reiteradamente le confiere validez” (Fink 1966, 174). El “Epílogo” al 
primer tomo de Ideas, publicado en 1930 con ocasión de la traducción inglesa de este libro, 
incluye algunas de las páginas más relevantes sobre el sentido de esta la subjetividad trascen-
dental fenomenológica (Hua V, 138-162).
10   Véase su texto con motivo del segundo centenario del natalicio de Kant en 1924 (Husserl 
2019, 427-478). Kern (1964), Ricoeur (2004: 273-313) y Rizo-Patrón (2012) han medido 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

Rocío Garcés Ferrer78

trascendental de la fenomenología, en su objetivo de captar de forma adecuada 
todas las aristas de ese mundo de la experiencia como correlato de la experiencia 
del mundo, termina siendo una investigación filosófica aún más concreta que la 
kantiana. Su aspiración, en ese sentido, no se limita a subrayar el decisivo corre-
lato intencional a priori entre subjetividad y objetividad, es decir, la reflexividad 
siempre ya operativa en toda apertura al mundo (KrV, B93). Esto, sin duda, es 
trascendental, mas no lo suficientemente trascendental. La tesis de la correlación 
a priori entre conciencia y mundo, si es que presume de ser trascendental hasta la 
trascendencia, debe ser comprendida en verdad como una tesis de la concreción. 
No otra es la razón de que Husserl haya sostenido desde el principio mismo de 
la fenomenología que nuestra relación con los fenómenos es inseparable de sus 
modos específicos de darse (Gegebenheitsweisen), en tanto se dan “para actos de 
pensamiento formados de ciertas maneras” (so und so geformten Denkakten) (Hua 
II, 71-72; Hua III, §42).11 

Como veremos más adelante, la fenomenología generativa de Steinbock no 
viene sino a reforzar este impulso metodológico originario de la fenomenología, 
en virtud del cual cada tipo de manifestación exige un tipo especial de abordaje 
o modo de acceso. Ser receptivos a la diversidad y riqueza de lo que se da en la 
experiencia según sus distintos modos de donación es otra manera de llevar a 
concreción el a priori de la correlación, pero también de ampliar el horizonte de 
la fenomenología. El carácter trascendental de esta última debe pasar, en conse-
cuencia, por prestarle la suficiente atención al “constituirse” de la donación mis-
ma del objeto. De ahí que, en rigor, la condición a priori que la fenomenología 
trascendental trata de identificar incida en esa misma condición de constitución, 
que, ya se ha señalado, remite a una subjetividad trascendental constituyente, 
donadora última de sentido y no solamente aperceptiva, como la kantiana. La 
pregunta que deberemos hacernos después es en qué medida esa concreción del 

el grado de apropiación y distancia que Husserl toma respecto a Kant. Steinbock (2022, 134-
138) recalca la importancia que para Husserl tuvo la lectura de Kant a la hora de reinterpretar 
la lógica del presupuesto (Voraussetzung) en Investigaciones lógicas en términos de lo sobreen-
tendido (Selbstverständlichkeit): “[B]ajo el rótulo ‘presupuesto’ describimos el sentido general 
de la vida natural que ella siempre lleva consigo en cuanto tal” (Husserl 2019, 443).
11   Lo leemos igualmente en Husserl (2011, 171): “Aquí también ‘acontece’ el ‘constituirse’ 
del correspondiente objeto, que se produce en actos de pensamiento formados de ciertas 
maneras. Y la conciencia, en la que tiene lugar la donación de las cosas, no es algo así como 
una mera caja en que esos datos están sencillamente dados, sino que la conciencia que ve es 
actos de pensamiento formados de ciertas maneras. Y las cosas, que no son los actos de pen-
samiento, están sin embargo constituidas en ellos, vienen a donación en ellos; y, por princi-
pio, los objetos se muestran como lo que son solo cuando están constituidos de esta manera”.



Una génesis no genética

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

79

“constituirse” trascendental de la experiencia conlleva o no una modificación de 
la manera como entendemos esa subjetividad y su funcionalidad de Geltungs-
träger y Urstätte.

En cualquier caso, ya sea a partir de un método estático (que tematiza estra-
tos y estructuras de la experiencia) o de un método genético (que tematiza el 
devenir de esa experiencia en el individuo), de lo que se trataba con ese impulso 
metodológico de la fenomenología era de acceder a las estructuras subjetivas a 
priori que posibilitan y dan sentido a la manifestación del mundo.12 Para la con-
creción de semejante condición trascendental resultó más que decisiva la apertura 
del trabajo de Husserl a la fenomenología genética, especialmente a partir de la 
década de 1920. Con ello buscaba vincular el devenir del individuo y la especie 
a las operaciones constituyentes de la subjetividad trascendental. El arco de esta 
investigación, que es una génesis del sentido centrada tanto en el yo pasivo como 
en el yo activo, goza, como sabemos, de harta amplitud. Pues incluye desde 
las predonaciones de la percepción y la Seelenlebens (tiempo inmanente de la 
conciencia, inconsciente, instinto, sueño, síntesis pasivas, leyes de asociación y 
atención, etc.) hasta los horizontes de la cultura y la historia (hábitos, institución, 
sedimentación y reactivación de significados culturales y científicos, etc.). Así es, 
a fin de cuentas, como la fenomenología alcanza a adentrase en una doble serie 
genética hacia los aspectos predados de la experiencia.13 Mas a una con ello asis-
timos a lo determinante, a la concreción del “constituirse” mismo de la donación 
como el “constituirse” mismo de la predonación.

En ese sentido es difícil subestimar la importancia que a tal fin adquirió 
el concepto de mundo de la vida (Lebenswelt), en cuanto precipitado de los 
sedimentos relativos a esa génesis no solo en la actitud natural sino también en 
la actitud científica (Hua VI, §§ 28-38).14 De algún modo esos sedimentos se 
desarrollan asimismo como un horizonte (Horizon) de implicaciones intencio-
nales que también constituyen el suelo (Boden) del mundo de la experiencia. 
Horizonte y suelo, lo sobreentendido del Lebenswelt, operan por consiguiente 

12   Véase Husserl (2018) y Welton (2003, 255-288).
13   Se trata de una doble génesis de la pasividad y de su posibilidad de devenir en actividad o 
espontaneidad (Hua IV, §5; Hua I, §38). Sobre el origen y el estatuto de la génesis fenome-
nológica destacan los trabajos de Montavont (1999) y Osswald (2016). Véase asimismo 
Derrida (1990). 
14   Una versión preliminar del Lebenswelt como mundo o experiencia natural de la vida pue-
de encontrarse en Hua IV, §64, 374s. y Hua XIII, 122s. Sobre el concepto de mundo de la 
vida véase Landgrebe (1968, 62-97), Waldenfels (2001) y Ricoeur (2004, 372ss.).



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

Rocío Garcés Ferrer80

a la manera de una latencia constitutiva en la experiencia, cristalizada en una 
miríada de fenómenos que este método de la fenomenología, mediante la ley de 
la génesis trascendental (Hua I, §32), pretende identificar y remitir a sus Quellge-
bungen, tanto a su operación instituyente originaria como a su acto fundacional 
en la subjetividad. El mundo de la vida y su entrelazamiento con el horizonte 
de implicaciones y el suelo de la experiencia representan al respecto recursos 
temáticos y metodológicos (Genesisfundierung) para develar los presupuestos en 
los que “siempre ya” acontece de antemano la experiencia de la trascendencia 
del mundo. Lo que a mi modo de ver resulta crucial en esta profundización en 
lo sobreentendido, más que la postulación de un Ur-Anfang susceptible de ser 
teleológicamente reinstituido, o un procedimiento que busca progresar hacia el 
aseguramiento de estructuras intencionales (Steinbock 2022, 57ss.), es el modo 
específicamente metodológico en que se plantean preguntas retrospectivas sobre 
las capas anónimas y pasivas de la constitución del sentido, sobre un origen del 
devenir que en origen es en sí mismo devenir. 

3. La pregunta retrospectiva y la vía cartesiana

Esta sucinta descripción temática y metodológica de la génesis del sentido 
tenía como finalidad delimitar precisamente qué clase de abordaje requiere el 
acceso al ámbito de la predonación (Vorgegebenheit) de la experiencia. En el movi-
miento que va desde el “constituirse” de la donación del objeto al “constituirse” 
mismo de la predonación del mundo de la vida, ahí el horizonte y el suelo de la 
experiencia ponen de relieve la concreción de la condición trascendental que bus-
ca la empresa fenomenológica. Profundizan en la accesibilidad a los fenómenos 
en su modo de darse, que es justo en tanto siempre ya predados, o sea, ahondan 
en los modos de predonación en cuanto correlativos a los modos de constitución. 
A este respecto resulta conveniente insistir en que el método genético procede 
de forma especial mediante una pregunta retrospectiva (Rückfrage) que toma 
como punto de partida el mundo de la vida e interroga por la historia de sus 
objetivaciones en relación a la conciencia (Hua VI, §§ 50-53), lo cual “requiere 
una reflexión [Besinnung] sobre el suelo de las presuposiciones últimas [des Bodens 
letzter Voraussetzungen] en que arriga toda esta problemática”.15 Con el enfoque 

15   La forma primera en que se desarrolla esta clase de pregunta consiste en remitir la ciencia 
físico-matemática a sus premisas mundovitales mediante un procedimiento arqueológico en 
zig-zag (Hua VI, §9, 59). Pero su forma más acabada se encuentra en el famoso apéndice 
“Origen de la geometría” (Hua VI, 366ss.). Derrida (1962, 35s.) puso en valor este 



Una génesis no genética

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

81

regresivo entran entonces en consideración fenomenológica las descripciones 
concretas del “vivir natural”, de la “experiencia natural del mundo”, sin nece-
sidad de dar el salto apresurado a la conciencia como última verificación de su 
legitimidad. “[E]l examen no versa sobre qué es el mundo de la vida –sostiene 
Steinbock (2022, 163)– sino sobre cómo el mundo de la vida está ya siempre 
operativo en tanto mundo de la vida”. Es decir, la pregunta atañe a la manera 
misma en que el Lebenswelt es operativo en su predonación (Hua VI, §38, 149), 
donde la conciencia y el mundo se revelan co-originariamente. Ahí reside precisa-
mente la concreción de la doble serie genética a la que he aludido en el epígrafe 
anterior. Según sus elementos más específicos, que concretan lo sobreentendido 
de horizonte y suelo, lo que de esta forma se hace explícito es el modo en que 
en la experiencia del mundo opera en devenir una constitución tempo-histórica 
y una constitución afectivo-normativa desde el marco de la intersubjetividad. 

Con la constitución temporal, por un lado, la experiencia del mundo se 
manifiesta en un flujo que entrevera la vivencia del presente con la retención 
del pasado y la protención del futuro en una historia inmanente intencional.16 
Con la constitución normativa, por el otro, la experiencia del mundo se articula 
a partir del conjunto de normalidades y anormalidades que orientan el devenir 
de la vivencia. Comprender cómo opera esta experiencia normativa resulta de 
especial importancia para la redefinición de lo trascendental y para el rol que 
juega la subjetividad constituyente del sentido. Y es que Husserl ha examinado la 
experiencia de las normas a partir de sus análisis sobre la afectividad, que aborda 
en términos de relieve afectivo (affektive Relief).17 A partir de ahí la vivencia se 
convierte en un campo de relieves afectivos en el que se manifiestan tendencias y 
preferencias del sentido y en el que ellas adquieren una cierta preponderancia o 
prominencia (Abgehobenheit) en la manifestación. Estas prominencias y relieves 
son dirigidas por un vector teleológico que discrimina tipicidades y optimida-
des, por lo que conforman esferas de normalidad y anormalidad. “La génesis 

procedimiento con ocasión de su traducción y comentario de este apéndice y, a partir de ahí, 
Ricoeur (2004, 363ss.) analizó la relación entre Rückfrage y Lebenswelt tanto desde el punto 
de vista ontológico (el mundo en tanto originario) como epistemológico (fundamentación de 
las ciencias). Véase asimismo Derrida (1990, 86ss.) y Carroccio (2021). Cabe destacar que en 
el excurso “Natur und Geist” a sus lecciones de Introducción a la ética de 1920 y 1924, Hus-
serl se refirió a este proceder como un “Methode des Abbau”, un desmontaje, desmantelamien-
to o deconstrucción que tiene como finalidad destratificar (entschichten) las capas de sedimen-
tación y acrecentamiento del sentido en el mundo circundante (Hua XXXVII, 287ss.). Véase 
también HuaMat VIII, 108s.
16   Hua X; Hua I, §37. Véase Carr (1974).
17   Hua XI, §§ 32-35; Hua XIII, 360ss.; Hua XV, 227ss.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

Rocío Garcés Ferrer82

temporal misma de lo óptimo, que da lugar a lo típico, es la que produce una 
norma típica duradera” (Steinbock 2022, 244). Todo ello genera la doble serie 
genética de habitualidades sedimentadas en el mundo de la vida como la historia 
de sus objetivaciones, tanto las científicas cuanto las pre-científicas (Hua I, §§ 32, 
38-39). Y revela que la constitución del sentido también obedece de algún modo 
a una formación del sentido: el acento que aquí se pone en el fluir del tiempo 
y en la suscitación de normas subraya el papel de la historia, la comunidad y la 
intersubjetividad en el análisis de la vivencia. Lo que genéticamente se volvía 
patente en su latencia es, pues, el constituirse mismo de lo predado: el suelo de 
un devenir primordial que ya no es una fundación en su respecto de fundamen-
tación racional del sentido (Grund), sino aquello que desde el punto de vista del 
análisis trascendental regresivo opera como “Boden”. ¿Pero cabe entender el suelo 
de la experiencia, que devela la co-originariedad de conciencia y mundo, como 
alguna clase de fundación?

Según he subrayado en estas líneas, el trabajo de Steinbock en Mundo fami-
liar y Mundo ajeno muestra un especial interés en esta fenomenología regresiva 
al suelo genético a partir del concepto husserliano de “Erdboden” (suelo-tierra), 
justo para señalar que con este esquema se va produciendo un gradual abando-
no de la centralidad de la conciencia representacional (intuitiva-reflexiva) y del 
fundacionalismo (Begründung) en las operaciones constituyentes de sentido. Se 
trata entonces de la descentralización de la egología de cuño cartesiano que quiere 
situarse “por encima” del mundo para contemplarlo como un fenómeno, a la 
manera de un objeto aunque sea como la totalidad de los objetos del mundo, en 
tanto mero correlato de la res cogitans. Sabemos que el propio Husserl ya detectó 
esta tendencia de su investigación fenomenológica trascendental, en que asigna 
un privilegio metodológico a las actitudes que pretenden situarse “por encima del 
suelo” (Hua VI, §§ 40-43).18 Lo ha comentado con elocuencia Steinbock (2022, 
175) al hilo de esta cuestión: “El mandato cartesiano exige que abandonemos el 

18   Lo afirma Husserl: “[El] camino que denomino ‘cartesiano’ […] tiene la gran desventaja 
de que conduce como por un salto al ego trascendental, pero como de ese modo tiene que 
faltar toda explicación precedente [el Lebenswelt], lo vuelve visible [a ese ego trascendental] en 
una aparente vaciedad de contenido, donde uno queda en principio sin saber qué tiene que 
ganarse con ello, y sabiendo aún menos cómo a partir de ahí tiene que ganarse una ciencia 
fundamental completamente novedosa” (Hua III, §43, 157-158). Sobre las distintas vías de 
la fenomenología husserliana puede consultarse Kern (1997). Dos textos importantes sobre 
los límites de esta “vía cartesiana” son Landgrebe (1968, 250-320) y Patocka (2004, 187-
240). Ellos muestran, además, que el debate acerca de las distintas vías también concierne al 
peso de Descartes y Kant en estos caminos fenomenológicos.



Una génesis no genética

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

83

mundo de la vida predado como suelo, que nos elevemos a nosotros mismos por 
encima de él, que nos restemos y eliminemos a nosotros mismos de ahí, y que, a 
partir de nuestra propia habilidad y nuestro dominio, de nuestra propia voluntad 
libre, creemos nuestro propio suelo”. Frente a esta “vía cartesiana” parecía abrirse 
para Husserl otra vía que partía más bien, como vimos, de que “el mundo de la 
vida está ya siempre ahí, existe para nosotros de antemano, es el ‘suelo’ [Boden] 
para todos” (Hua VI, §40, 145). Pero lejos de reintroducir con ello una actitud 
natural, fáctica, que habría que poner entre paréntesis, este suelo se manifiesta 
como una modalidad a priori –por tanto trascendental– de nuestra experiencia:

El suelo-tierra es precisamente aquello respecto a lo que no podemos 
estar “por encima” en ningún sentido en absoluto; es aquello desde donde un 
ego o una comunidad de egos son donadores de sentido. El suelo-tierra […] 
tiene un alcance trascendental en la medida en que no es únicamente un 
correlato sino una modalidad en que el mundo de la vida es constitutivo de 
nuestra experiencia. Así pues, para el pensamiento fenomenológico-trascen-
dental (que revela el suelo-tierra en términos regresivos) es particularmente 
imposible elevarse por encima del mundo de la vida como suelo, proceder 
sin esa base, como flotando (Steinbock 2022, 176).19

En rigor, entonces, una vía del mundo de la vida en que la prioridad dona-
dora de sentido no la tiene la conciencia “por encima del suelo” sino la co-ori-
ginariedad de la vida de la conciencia en el mundo, desde el suelo-tierra, eso no 
parece comprometer el estatuto trascendental de la fenomenología. Además de 
porque es una modalidad a priori de la experiencia, no lo compromete porque 
nos abre a otro sentido de “trascendental” que no es unilateralmente fundacional 
a la manera del Begründung sino a la manera de una fundación recíproca que se 
tematiza en una condicionalidad regresiva.20 De nuevo en opinión del autor de 
Mundo familiar y Mundo ajeno: 

19   En el famoso texto “La Tierra no se mueve” Husserl (2019, 615-636) analiza ese suelo-
Tierra como un suelo-originario (Urboden). Véase asimismo Steinbock (2022, 176-189).
20   Steinbock (2022, 44-47) diferencia dos modos de entender la fundación (Fundierung) en 
las Investigaciones lógicas: la fundación unilateral y la fundación recíproca. Cuando en Ideas I 
se identifica la fundación con la evidencia como autopresencia plenificante, se vuelve sinóni-
ma de la “fundamentación epistemológica” (Begründung). Al punto que “[l]a fundación, a 
través de la evidencia, se convierte en un fundamento [Grund]”. Sobre el sentido de funda-
ción en Husserl véase Rizo-Patrón (2012, 378ss.).



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

Rocío Garcés Ferrer84

La filosofía es trascendental no porque pueda descubrir un punto de par-
tida absoluto, sino porque pregunta retrospectivamente por las convicciones 
atemáticas que son propias tanto de la vida científica como de la vida no 
científica, y por las condiciones de posibilidad de la experiencia en cuanto 
tal. […] Al orientar el método trascendental a partir del tema de los presu-
puestos […] y comprender el pensamiento trascendental como una pregunta 
retrospectiva […], el procedimiento general del método trascendental queda 
definitivamente transformado. Dicho con más exactitud, el procedimiento 
del método trascendental según la vía cartesiana queda invertido (Steinbock 
2022, 135, 137).

Esta inversión del método trascendental –que va de la conciencia al mun-
do de la vida, de situarse “por encima del suelo” a echar pie en tierra– vuelve 
manifiesto el límite de la dimensión fundacional de la vía cartesiana, tanto por 
referencia al problema del mundo como a la comprensión de la subjetividad 
trascendental. Lo que está en cuestión es, pues, la modalidad del mundo en 
tanto fenómeno objetual o cósico de totalidad, así como la modalidad de la 
subjetividad trascendental en tanto egología. De esta forma, si bien es verdad 
que la Rückfrage se encuentra ante la dificultad de reconducir las condiciones 
de posibilidad de la experiencia (las predonaciones del mundo de la vida) a 
donaciones evidentes (presentes) para una conciencia pura, también lo es que 
esa dificultad descansaría en último término en una triple confusión: la del 
estatuto trascendental del mundo con un horizonte de horizontes; la del suelo 
como presupuesto mundovital de la experiencia con un “cogitatum” a gran 
escala; y lo que es aún más fundamental, la de la autodonación intuitiva del ego 
cogito con su función trascendental.21 Pero no todo lo predado puede retornar 
a la esfera de las evidencias inmanentes, ni legitimarse mediante la reducción 
a una auto-manifestación de la conciencia. No por así intuible es el mundo 
de la vida más experienciable. De hecho se vuelve aún menos experienciable 
desde ese marco epistemológico, precisamente por su estatuto de fenómeno 
ya siempre predado. Es más: ejercer ese tipo de presión conlleva el peligro de 
evidenciarlo mediante un recubrimiento bien psicológico, bien metafísico que 
suplantaría el carácter predado y sobreentendido del Lebenswelt. El mundo de 
la vida es Boden no por así intuible sino por concreto, y eso reclama su modo 
propio de acceso, su modo específico de evidencia y su modo característico 
de reflexividad de acuerdo con su modo concreto de experiencia. Y adonde la 

21   Steinbock (2022, 161). Landgrebe (1968, 313) ha subrayado cómo estas modalidades de 
mundo, subjetividad y presupuesto incurren en una suerte de ilusión trascendental.



Una génesis no genética

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

85

reconducción de la pregunta retrospectiva nos lleva no es sino a la concreción 
misma de esas modalidades.22 

Lo que realmente está en cuestión, por ende, es la forma en que estas moda-
lidades de mundo, presupuesto y subjetividad, comprendidas según la vía car-
tesiana, pueden todavía converger con una génesis fenomenológica cuya inda-
gación aspira a ser plenamente trascendental. ¿Está obligada la fenomenología, 
entonces, a repetir lo que Husserl denomina como el error de Descartes (Hua 
I, §10, 63-64)? El autor alemán lo ha expresado en toda su radicalidad: “Si nos 
mantenemos fieles al radicalismo de la autorreflexión [Radikalismus der Selbst-
besinnung], y, por tanto, al principio de la pura ‘intuición’ o evidencia, o sea, 
si no dejamos valer aquí nada más que aquello que encontramos efectivamente 
en el ámbito del ego cogito abierto por la epojé, y sobre todo aquello que ha sido 
dado de una manera absolutamente inmediata [ganz unmittelbar gegeben haben]”, 
entonces la fenomenología parece abocada a “no cruzar la puerta de entrada 
de la auténtica filosofía trascendental”. Y “si no afirmamos nada que nosotros 
mismos no veamos”, entonces la fenomenología está obligada a elegir entre su 
herencia cartesiana y su exigencia trascendental. ¿Constituye esto algún tipo de 
fracaso, según ha sostenido Landgrebe (1968, 253)? ¿Quizá la “aporía fundacio-
nal” de la reflexión fenomenológica, de acuerdo con Steinbock (2022, 380)?23 
Según veremos a continuación, la disociación de la equivalencia programática 
entre la fenomenología trascendental y la epistemología cartesiana posibilita un 
ensanchamiento no solo metodológico sino también temático de los elementos 
predados de la experiencia. Se vuelven manifiestos otros aspectos del mundo, el 
presupuesto y la subjetividad, y se incorporan a la elucidación trascendental. La 
pregunta es si la fenomenología regresiva acerca de estos aspectos del mundo de 
la vida puede seguir siendo solamente genética.

22   Vigo (2023) ha estudiado la superación de los límites del cartesianismo y la progresiva 
concreción genética en la fenomenología trascendental del último Husserl.
23   Landgrebe (1968, 271, 319-320) ha insistido en el carácter productivo de este fracaso 
como impulso de la autorreflexión metodológica y la ampliación temática de la fenomenolo-
gía. Por ese motivo Welton (2000, 158ss., 286-288) ha sugerido desarrollar una “vía indirecta” 
en contraposición a la vía egológica cartesiana, que es directa e inmediata al poner entre parén-
tesis las estructuras mundanas. Esta nueva vía de la pregunta retrospectiva, también denomi-
nada “vía kantiana”, toma como hilo conductor una ciencia empírica (la psicología, la 
biología, la sociología, la antropología) para remitirla después a su constitución transcendental. 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

Rocío Garcés Ferrer86

4. La generatividad como subsuelo de la tradición 

Llevado justamente por la exigencia de reconducir aún más a tema lo que de 
antemano siempre ya pertenece al sentido del mundo de la vida y se da en la forma 
de estar predado, Husserl advirtió en determinados enclaves textuales –muchos de 
ellos inéditos– sobre la especificidad de algunos fenómenos con difícil encaje dentro 
de la tipología temática de las experiencias genéticas. Según ya mencioné, se trata 
de fenómenos tales como el nacimiento y la muerte, la animalidad del ser humano 
y su conexión con la biología, la familiaridad y normalidad de la experiencia, la 
radicalidad del otro como ajeno, la pertenencia a una generación, la apropiación 
crítica y el rebasamiento de las tradiciones y narraciones históricas y culturales, etc. 
Husserl agrupó este conjunto de fenómenos bajo el concepto de “generatividad”. 
Como salta inmediatamente a la vista, la generatividad intensifica la doble serie 
genética de predonaciones (pasivas y horizónticas) ya señaladas anteriormente, o 
sea, la historicidad, la intersubjetividad y la socialidad en la teleología inmanente 
del devenir de la vivencia, por cuanto tematiza algunos aspectos que en la génesis 
trascendental del sentido se encontraban todavía implícitos en la predonación 
de la experiencia del mundo. No cabe duda de que con la introducción de los 
fenómenos generativos, además de acentuar la condición experiencial límite de lo 
predado (Steinbock 2017, 3-16), Husserl logra dotar de mayor relieve a la tarea de 
concreción y a la condición de constitución que la fenomenología busca elucidar en 
tanto investigación trascendental. En ese respecto cabe interrogar si los problemas 
generativos se manifestan como un pliegue ulterior de la predonación genética o 
más bien como la predonación (generativa) de la predonación (genética). ¿Qué 
consecuencias metodológicas implica una dirección u otra de la predonación?

Desde esta perspectiva no podemos dejar de apreciar que sea justo hacia el 
final de las Meditaciones cartesianas (1931) donde el filósofo alemán justifique la 
introducción de los problemas generativos, con el fin de que el comienzo de la 
Seelesleben también sea cubierto por el manto de la fenomenología trascendental. 
En cierta manera es el método genético mismo, con sus preguntas retrospectivas, 
el que requiere abrirse a los problemas generativos, lo cual va a evidenciar todavía 
más los límites metodológicos del cartesianismo fenomenológico. “Desde el punto 
de vista objetivo, el niño ‘viene al mundo’. ¿Cómo se llega a un ‘comienzo’ de su 
vida anímica?” (Hua I, §61, 168).24 Solo una ampliación del abanico de temas 

24   Esta pregunta obtiene un mayor rendimiento fenomenológico en el Beilage XLV de Hua 
XV, 604-606, donde el nacimiento representa el “Unterlage” del “erste Aktus”.



Una génesis no genética

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

87

susceptibles de elucidación fenomenológica (phänomenologische Aufklärung) podría 
evitar, concluye Husserl, que esta pregunta por lo predado de una donación tan 
radical como ésa pusiese en “problemas esenciales a una fenomenología constitu-
tiva en tanto fenomenología trascendental”. Según puede observarse, entonces, 
hacia el final de las Meditaciones cartesianas, en el contexto de la célebre Quinta 
Meditación, se expresa la misma preocupación que ya advertíamos al comienzo de 
la obra (Hua I, §10): ¿Cómo mantener el rol trascendental de la fenomenología a 
la vez que ella es receptiva a la riqueza de la experiencia en sus distintos modos de 
darse o predarse? De esta forma, elevar los fenómenos generativos a tematización 
en su predonación, introducirlos en el “trabajo interpretativo”, busca reforzar el 
estatuto trascendental de la fenomenología. Pero con este refuerzo Husserl lleva el 
punto más allá:

En amplia medida, los problemas genéticos –y, por cierto, como es 
natural, el de los niveles primeros y más fundamentales– ya han sido efecti-
vamente introducidos en el trabajo fenomenológico real. Este nivel funda-
mental es, naturalmente, el de “mi” ego en su esencialidad propia primordial. 
Pertenecen a este lugar la constitución de la conciencia interna del tiempo 
y toda la teoría fenomenológica de la asociación; y todo lo que encuentra 
mi ego primordial en la auto-exposición intuitiva originaria [ursprünglicher 
anschaulicher Selbstauslegung] se transfiere sin más […] a todo otro ego. Solo 
que con ello, ciertamente, todavía siguen intactos los problemas generativos 
[generativen Probleme] arriba mencionados: el nacimiento, la muerte, el nexo 
generativo de la animalidad [Generationszusammenhang der Animalität], que 
pertenecen evidentemente a una dimensión superior y que suponen un tra-
bajo interpretativo sobre las esferas inferiores tan inmenso que no podrán 
convertirse en problemas de trabajo hasta dentro de mucho tiempo (Hua 
I, §61, 169).25

No está de más señalar asimismo que el manuscrito preparatorio de las con-
ferencias de París (1929) insistía precisamente en esta dificultad, la de si todavía 
es posible cubrir estos fenómenos generativos con las investigaciones genéticas ya 
bien desarrolladas en este período de su trabajo. Ahora son las dos series genéticas 

25   En Crisis Husserl también introduce los problemas generativos como profundización en 
el estatuto trascendental de la fenomenología, en este caso con un énfasis muy nítido sobre la 
serie histórica y social que va de lo genético a lo generativo. Véase, por ejemplo, Hua VI, §55, 
191s. Este énfasis se vuelve más patente en los complementos a esta obra de Hua XXIX, tal y 
como ha mostrado Steinbock (1994). 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

Rocío Garcés Ferrer88

–tanto la microserie de la percepción como la macroserie de la historia– las que 
se concentran en una sola serie bajo la pregunta por la naturaleza de la genera-
tividad. Estamos así en condiciones de acreditar que la génesis se convierte en 
el nexo generativo concreto. ¿Dejará con ello la génesis de ser una génesis pura-
mente genética? En ese sentido se interroga Husserl: “¿Puede ser que yo y cada 
sujeto solo seamos concretos en un nexo generativo continuo de sujetos infinitos 
[nur konkret in einem generativen zusammenhängenden endlosen Subjektzusam-
menhang], que a su vez solo puede ser concreto a priori como lo normal y con 
sujetos anómalos como variaciones de lo normal? Esto suena extremadamente 
atrevido, sí, aventurero” (Hua XV, 35). Un poco más adelante el filósofo alemán 
incrementa su inquietud y se pregunta en el mismo tenor: 

¿Existen razones esenciales que, fundadas en mí y precisamente en mi 
esencia egológica, hagan necesario que haya un mundo objetivo, que en él 
existan sujetos racionales para quienes se manifiesta o puede manifestarse 
el ser verdadero intersubjetivo y que en ello sea concreto [konkret]? Aquí 
también surge el gran problema de las generaciones [das grosse Generations-
problem]. ¿Pertenece a la esencia de mi ser […] una estructura constitutiva en 
virtud de la cual se da necesariamente un mundo con generaciones humanas 
conectadas generativamente [mit generativ zusammenhängenden Menschen-
geschlechtern] que me abarcan como ser humano constituido? ¿Pertenece 
necesariamente […] a cada mundo de seres humanos en conexiones genera-
tivas [generativen Zusammenhängen], de tal manera que, con la “muerte” de 
los individuos, aún deben existir necesariamente seres humanos? […] ¿Qué 
motiva, qué “fundamenta” en algún sentido mi inicio trascendental [meines 
transzendentalen Anfang]? ¿La conexión generativa [generative Zusammen-
hang] con mis padres y antepasados? ¿Pero no nos encontramos con grandes 
dificultades ahí? (Hua XV, 37-38).

A diferencia del fragmento conclusivo de las Meditaciones cartesianas antes 
citado, donde Husserl recae una vez más en la estricta asociación entre subje-
tividad trascendental y ego cogito primordial, en estas líneas preparatorias de 
las conferencias de París –que, como aquel fragmento, también forman parte 
de una teoría de la empatía (Einfühlung)– el punto crucial está señalado con 
mayor sutileza, pero no por ello con menor radicalidad.26 Aún en este ámbito 
de las preguntas, no solamente resta el interrogante de que el nexo generativo 

26   En esas líneas Husserl enseguida desplaza el foco de estas preguntas hacia la constitución 
analógica del otro (Andere), que obedece a otra problemática. Recordemos que Steinbock 



Una génesis no genética

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

89

concreto exceda la auto-exposición intuitiva originaria del ego primordial. Lo 
importante sobre todo es que la fenomenología regresiva, justamente en virtud 
de su condición de concreción, llegue a interrogarse por la predonación de lo 
más predado de toda donación, a saber: no tanto ahora “el comienzo de la vida 
anímica” cuanto “mi inicio trascendental”.27 Textos como éstos parecerían sugerir 
que los fenómenos generativos poseen una especificidad temática señalada y un 
alcance metodológico no menor que complican la tematización de la doble serie 
del devenir genético desde un método exclusivamente genético. Todo indica que 
la auto-remisión al ego primordial no basta para cubrir toda la experiencia en la 
que el ego primordial mismo está sumido, es decir, su nacimiento, su muerte, 
su animalidad, su pertenencia a una generación y al género humano, o sea, a 
la cadena de las generaciones. Ya no se trata únicamente, por tanto, de que la 
herencia cartesiana pueda limitar el rango experiencial y el estatuto trascendental 
de la fenomenología. Ahora se trata del alcance mismo de la génesis del sentido. 
Eso no significa, como es lógico, que “todo este nexo generativo” deje de desa-
rrollarse “en mí mismo y a través de mi vida trascendental” (Hua XV, 38). Otra 
cosa es, como veremos, si lo único constituyente se reduce a una subjetividad 
primordialmente autoconstituyente.

¿Hasta qué punto, entonces, el nexo generativo no resulta más bien tensio-
nar, y no solamente intensificar, las costuras textuales y conceptuales de las dos 
obras más importantes del último período filosófico de Husserl, las Meditaciones 
cartesianas (Hua I) y la Crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascenden-
tal (Hua VI), donde esta temática inédita de la generatividad ya había logrado 
permear ocasionalmente en sus páginas? ¿Y en qué punto del devenir inmanente 
de la doble serie genética se siente con mayor agudeza esa tensión? ¿Podemos 
mantener la centralidad de la subjetividad trascendental si ella queda todavía 
anclada a la “ursprünglicher anschaulicher Selbstauslegung” del ego primordial? 
¿Puede sostenerse una clara y nítida equiparación de lo fundacional con lo tras-
cendental en todos y cada uno de los respectos de la experiencia del mundo, 
si es que entendemos el fundacionalismo solo epistemológicamente (evidencia 
apodíctica) y no también recíprocamente (mundo de la vida)? Las Vorgegebenhei-
ten que la generatividad eleva a tema, la tematización de la doble serie genética 

(2022, 93-128) ha mostrado que una fenomenología de la generatividad permite elucidar la 
experiencia de accesibilidad del otro como ajeno (Alien) en su inaccesibilidad.
27   La respuesta a esta pregunta pertenece, afirma Husserl en otro Beilage, a una “génesis de 
la generatividad” que esté realmente en condiciones de adentrarse en la “pre-génesis de la pre-
subjetividad pre-constituyente” (Hua XV, 172s.). 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

Rocío Garcés Ferrer90

en tanto nexo generativo, ¿en qué modifica la condición de constitución de la 
fenomenología?

Lo que de entrada se vuelve explícito con ello es que la experiencia del mun-
do es resultado de un proceso de institución, sedimentación y reactivación de 
tendencias que articulan el sentido y que remiten a su vez a procesos históricos, 
culturales e intersubjetivos de larga data. Mirado desde el plano de la normativi-
dad al que ya aludimos, lo que sabemos ahora es que algo adquiere relevancia y 
prominencia, y logra por ello un cierto estatuto de normalidad, porque hay un 
peso de la tradición común que ejerce presión sobre el campo de manifestación. 
El relieve genético (afectivo y normativo) de un campo de manifestación, sus 
elementos preponderantes a los que hicimos referencia, responden efectivamente 
a las tradiciones que heredamos y de las que formamos parte. Todo ello permi-
te revelar así una herencia del sentido (Sinnerbschaft) ya instituido en el campo 
constituyente, en la historia intencional, de la experiencia trascendental (HuaMat 
VIII, 437). Parece abrirse así a elucidación fenomenológica, en toda su concre-
ción, el constituirse mismo de la predonación. En otro manuscrito Husserl lo 
sostiene con incluso mayor rotundidad:

Lo que yo he producido originariamente en tanto instituyente [urstif-
tend] es lo mío. Pero yo soy “hijo de la época” [“Kind der Zeit”], formo parte 
de la más amplia comunidad-de-nosotros [weitesten Wir-Gemeinschaft] que 
tiene su propia tradición, la cual posee a su vez otra comunidad distinta 
con sus sujetos generativos [generativen Subjekten], con los antepasados más 
próximos y los más lejanos. Y ellos han “influido” en mí: soy lo que soy 
en tanto heredero [ich bin, was ich bin, als Erbe]. ¿Qué es ahora lo real y 
auténticamente mío propio? ¿Hasta qué punto soy realmente instituyente? 
Lo soy sobre el subsuelo de la “tradición” [auf dem Untergrund der “Tradi-
tion”]. Todo lo mío propio se encuentra fundado [fundiert] en parte a través 
de la tradición de estos antepasados, en parte a través de la tradición de mis 
coetáneos (Hua XIV, 223).28

Con el recurso al “subsuelo de la tradición” como el espesor desde donde 
tiene lugar una institución originaria (Urstiftung), que es el tema de fondo de 
este inédito que interroga en qué grado tenemos pensamientos y fines exclusiva-
mente propios, empieza a asomarse algo así como un solapamiento constitutivo 

28   Es importante reparar en que este subsuelo de la tradición es aún más profundo que el 
subsuelo natural, anímico y espiritual que Husserl estudia en Hua III, §61, 275ss.



Una génesis no genética

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

91

entre instituir/constituir y la apropiación, la “Übernahme der Tradition”. De 
lo que estamos hablando es de algo más que de la historicidad del fenómeno 
trascendental y de la posibilidad de reactivación del sentido. Hablamos más bien 
de cómo se manifiesta esa historicidad y esa reactivación, y de la competencia 
fenomenológica que en ello adquiere la cadena de las generaciones y los suje-
tos generativos. Se trata de un tiempo histórico, una tradición cultural y una 
comunidad intersubjetiva transmitidas por nuestros antepasados, lo que con-
vierte a la subjetividad trascendental en heredera trascendental. Es la tematización 
de la herencia generativa del sentido, la pregunta por cómo se constituye en mí 
el subsuelo de la tradición antes de mí, la que logra explicitar desde mí (von mir 
aus) las condiciones de posibilidad de la experiencia del mundo. La pregunta 
que en ese respecto cabe todavía plantear es si el subsuelo de la tradición, que 
corre por debajo incluso del suelo de la experiencia y, por tanto, del mundo 
de la vida tal y como lo hemos caracterizado en epígrafes anteriores, obedece 
todavía al proceso de sedimentación o si abre más bien un recodo en el camino. 
La pregunta, por tanto, es si la investigación genética, además de suelo, también 
tiene techo.

5. Una génesis no genética de la generatividad 

El libro de Steinbock Mundo familiar y Mundo ajeno representa una de las 
investigaciones más audaces y rigurosas sobre la génesis de la generatividad. 
En sus páginas el autor agrupa, analiza y ofrece una interpretación conceptual, 
sistemática e histórica de los textos en que Husserl aborda la cuestión de la 
generatividad, así como las motivaciones fenomenológicas para integrarla como 
una profundización en la tarea de la génesis del sentido. Pero, además de esa 
interpretación integral, este libro también sostiene que los fenómenos generativos 
tienen su propio modo de darse y que, por tanto, requieren un modo de acceso 
diferenciado respecto del método estático y el método genético. Esta posición 
teórica conforma lo que Steinbock ha denominado “fenomenología generativa”.29 

29   Desde la publicación de Home and Beyond destacan en este tema los estudios de Zahavi 
(2001, 86-104) y Walton (2002) y (2004). Estos trabajos abordan los fenómenos generativos 
desde la génesis de un yo normal, desde el marco de la noción genética del mundo de la vida 
o desde una investigación sobre la intersubjetividad trascendental. Antes que una inflexión 
generativa que da paso a una fenomenología generativa, como propone Steinbock, en estas 
contribuciones la generatividad se elucida desde la fenomenología genética. Por otro lado, 
respecto al estatuto mismo de la fenomenología generativa, además de Steinbock (2003), 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

Rocío Garcés Ferrer92

Precisamente por esa inseparabilidad de temas y métodos, de modos de (pre)
donación y modos de acceso en que consiste la condición de concreción feno-
menológica, este autor sostiene que con la entrada del nexo generativo y sus 
fenómenos concomitantes en el “trabajo interpretativo” de la fenomenología se 
tematiza algo distinto a la experiencia de un tiempo que llega en devenir hasta mí 
o que proyecto después de mí. Lo que ahí se está tematizando, en cambio, es una 
experiencia del pasado histórico que me alcanza, me sobrepasará y se transmitirá 
tras mi muerte no como una experiencia del tiempo sino como una experiencia histó-
rica, un “nexo generativo infinitamente abierto en el encadenamiento y ramifica-
ción de las generaciones” (Hua XV, 178). De este modo, estamos lejos de querer 
investigar qué constituyentes constituyeron lo constituido en su origen histórico, 
o cuáles son sus prejuicios y desviaciones. Todo parece girar, en lo fundamental, 
en torno a la diferencia entre una historia del flujo de tiempo que sedimenta 
en el suelo de la experiencia, con una génesis deconstruible; y una experiencia 
de la historia en cuanto tal, que no puede ser desmantelada ni deconstruida en 
remisión al suelo y el horizonte del mundo de la vida.30 “Lo que hay aquí –afirma 
Steinbock (2022, 289)– ya no es una génesis del sentido sino una generación del 
sentido; la temporalidad ya no es una auto-temporalización [de la mónada indi-
vidualizada] sino una historicidad intersubjetiva formada generativamente, […] 
la constitución del sentido a través de la propagación y la herencia del sentido”. 
¿Cómo se desarrolla una constitución del sentido en tanto herencia del sentido? 
¿En qué consiste entonces una generación del sentido?

En ese respecto, de acuerdo con la minuciosa interpretación que Steinbock 
desarrolla en Mundo familiar y Mundo ajeno, Husserl estaría entonces entendien-
do por “generatividad” el proceso en virtud del cual tiene lugar la generación 
(constituyente) de los aspectos intersubjetivos, normativos, históricos e incluso 
geológicos de la experiencia a través del sucederse y el transcurrir mismo de las 
generaciones (históricas).31 El filósofo alemán lo ha expresado en un revelador 
fragmento de un inédito sobre el modo de ser histórico de la intersubjetividad 
trascendental: 

(2022, 393-399) y (2024), también se pueden consultar los artículos de Marín Ávila (2015) 
y López Sáenz (2015). Miettinen (2020) sitúa la noción de generatividad en la discusión 
husserliana sobre la teleología de la razón europea.
30   Hua XXIX, 344-345. Tal y como reconoce Husserl en una nota de su excurso “Natur und 
Geist” (Hua XXXVII, 312 n. 1), la experiencia histórica no es objeto de deconstrucción 
genética (baut eben nicht ab).
31   Lo “geológico” apunta al rol constitutivo de la “tierra” y los “paisajes” culturales (Stein-
bock 2022, 38).



Una génesis no genética

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

93

La historia del ser humano en el mundo devenido a partir de él, incluida 
también la incorporación del nacido en este mundo, el partir del que muere, 
el nexo generativo [generative Zusammenhang] y la historia comunitaria que 
este nexo porta consigo como historia de la humanidad; todo esto tiene un 
significado trascendental y queda desvelado en el método fenomenológico. 
La historia se vuelve la historia de […] la articulación de la humanidad en 
familias, troncos, pueblos, humanidades en abierta finitud, donde la natura-
leza se articula en territorios y se convierte en articulación de la subjetividad 
trascendental (Hua XV, 391).

La generación trascendental del sentido es, pues, doblemente doble. Es, por 
un lado, como decíamos, constituyente e histórica, en tanto vincula la historia 
comunitaria a la vida trascendental de la subjetividad, donde la cadena de las 
generaciones posee en consecuencia una competencia fenomenológica. Ese vín-
culo es el nexo generativo. Por el otro lado, ese nexo más allá de la egología, de 
acuerdo con el fragmento citado, concierne tanto a la especie humana (la homi-
nitas del homo sapiens) como a la humanidad (la humanitas del homo sapiens). Y 
ese nexo generativo es el que la vida trascendental de la subjetividad ya siempre 
“porta consigo” de antemano en tanto Geltungsträger. Porta entonces una validez 
que le excede. Así es como la generación trascendental del sentido entrevera de 
manera específica la condición de concreción (como historia comunitaria) con la 
condición de constitución (como articulación de la subjetividad trascendental). 
Por tanto, a lo que la generatividad vendría a dar acceso en la experiencia de la 
subjetividad es a “la unidad de una historia vinculada generativamente”, a “la 
intersubjetividad generativa”, lo cual exige un tipo de pregunta retrospectiva 
histórica (Hua XV, 199, 219). Por eso el fenomenólogo norteamericano sostiene 
que la reconducción retrospectiva de los rendimientos genéticos (temporales, 
afectivos y normativos) hasta sus motivaciones generativas, tanto las relativas a 
la transmisión de la especie humana como a la herencia de las tradiciones histó-
ricas y culturales, ya no puede ser una investigación trascendental genética. En 
su opinión, con este tipo de fenómenos se trata antes bien de una “génesis que 
es genéticamente imposible de conocer pero que es generativamente posible 
de experiencia en la densidad generativa de una tradición” (Steinbock 2022, 
324). Eso explica, en síntesis, que el horizonte de la pregunta por la generación 
del sentido sea el de una génesis no genética por el modo de acceso al campo de 
experiencia de la vida histórica e intersubjetiva trascendental, que pone el acento 
en la experiencia de macro-estructuras comunes de largo aliento antes que en la 
micro-historia intencional del yo como sustrato de habitualidades. 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

Rocío Garcés Ferrer94

Por consiguiente, más que una sedimentación, lo que está cristalizando es 
una tradición. Justo porque la generatividad estriba en una experiencia de la 
historia y no solo del tiempo, en la herencia de una tradición y no solo de una 
sedimentación, en el espesor de una densidad y no solo la preponderancia de un 
relieve, en el subsuelo de la generación y no solo el suelo de la génesis, incluso 
en el vínculo de intersubjetividad y no solo de alteridad, justo por eso todo 
viene a indicar que en la vivencia constituida trascendentalmente se encuentran 
operativos rendimientos históricos e intersubjetivos ya constituidos, que no son 
ni “eidos” (estáticos) ni “doxa” (natural) y tampoco algo aún-por-instituir en su 
devenir originario. Esos rendimientos, pese a que se manifiestan en el seno de 
esas operaciones constituyentes e instituyentes, quedan a la espalda de las mismas 
toda vez que remiten a una comunidad, una tradición y una historia antepasadas 
que, aun manifestada en mí, se constituyó ya siempre antes de mí y que se me 
manifiesta además como otra constitución, a saber: la cadena de las generaciones 
que viene antes de mi nacimiento y que me sucederá tras mi muerte. En la vida 
trascendental de la subjetividad esos rendimientos remiten constitutivamente 
a otra constitución, y se re-instituyen y eventualmente se constituyen reitera-
damente como habiendo sido ya constituidos en otra constitución. Lo que la vida 
trascendental de la subjetividad constituye es, pues, una co-constitución. No es 
exactamente que estén solapadas esas constituciones, como apuntamos antes. 
Están constitutivamente co-constituidas. Y esa reduplicación es lo predado en 
cuanto tal, lo que por necesidad no puede desestratificarse (entschichten) ni des-
mantelarse (baut eben nicht ab). Por ese motivo no hay una experiencia pura 
de la “forma peculiar de la vida de la tradición” (eigentümlichen Lebensform der 
Tradition) (Hua XXXVII, 309). Ella se genera de forma constitutiva como una 
experiencia liminar de lo trascendental. 

Las páginas de Mundo familiar y Mundo ajeno han recalcado con insisten-
cia las distintas modalidades de esta experiencia liminar, como lo más granado 
de la fenomenología generativa. Me limitaré a señalar únicamente las dos más 
fundamentales para la interpretación husserliana de Steinbock: una metodoló-
gica que concierne a la subjetividad trascendental, y otra temática que atañe al 
mundo de la vida. 

Por de pronto, y al hilo de lo recién comentado, la forma en que la subje-
tividad trascendental vive la vida peculiar de la tradición es liminar no solo en 
su sentido más estructural, por cuanto anida en ella un estrato que reiterada-
mente ella constituye como una co-constitución. De manera más concreta, la 
experiencia liminar refiere asimismo a que la constitución del sentido de ese 



Una génesis no genética

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

95

nexo generativo descansa en último término en la apropiación (Übernahme) y 
en la exapropiación (Nichtübernhame) de ese legado de la tradición (Steinbock 
2022, 279-374). En su aspecto más decisivo, la vida trascendental como “mora-
da originaria [Urstätte] de toda donación de sentido y verificación de ser” (Hua 
V, 139), en lugar de entregar lo dado de una manera absolutamente inmediata 
a la auto-exposición intuitiva originaria de un ego, se sitúa en la cadena de las 
generaciones y reiteradamente se apropia y exapropia “von mir aus” del sentido 
heredado de la experiencia, lo que implica adicionalmente que su evidencia, más 
que apodíctica, sea crítica. De lo que se se trata es de “tomar distancia de la tra-
dición ‘desde dentro’ de la tradición” (Steinbock 2022, 307).32 De esta forma, la 
crítica no busca solamente hacer explícito lo latente y sedimentado, liberarnos de 
prejuicios y suposiciones, o delimitar lo que podemos conocer justificadamente. 
En lo fundamental busca renovar generativamente esa tradición que recibimos 
y que transmitimos, con el fin de que el sentido heredado sea apropiado/exa-
propiado legítimamente como el mejor posible, según “la máxima diferenciación 
y la máxima riqueza generativas” (Steinbock 2022, 304). A la vista de ello cabe 
preguntar: ¿Y si la práctica más cardinal de la fenomenología trascendental no 
fuera la del “espectador desinteresado” sino la de la crítica? ¿Y si la experiencia 
más básica de la subjetividad trascendental no fuera –incluso si es la de un yo o 
una conciencia– la del ego cogito sino la de la subjetividad como “hogar” (Heim), 
como su condición misma de posibilidad? Lejos, pues, de revocar la subjetividad 
trascendental en pos de la tradición, no es la subjetividad sino la primordialidad 
del ego lo que la fenomenología generativa pone aquí en duda, la reducción del 
“von mir aus” fenomenológico-trascendental a una egología.33

De esta forma, el significado más originario de la condición de constitu-
ción de la fenomenología trascendental, en virtud de la cual el sentido de la 

32   Véase Steinbock (2022, 298-310). Quizá sea de interés subrayar que el componente críti-
co de la fenomenología generativa impide la dependencia constitutiva –constitutiva por 
inadvertida– de la fenomenología y de la subjetividad trascendental respecto del legado de 
una cultura, una historia o una tradición. A diferencia de lo que sostienen Crowell (1998), 
Bruzina (2001) y Hopkins (2001), no es la elucidación fenomenológica de la generatividad la 
que conlleva una contaminación empírica de lo trascendental y, con ello, una recaída en la 
naturalización de la fenomenología. Parecería ser justo al revés: la explicitación del nexo gene-
rativo y su estatuto plenamente trascendental representan una resistencia frente a esa natura-
lización, porque no deja inadvertido ni constituido lo más predado del “constituirse” de la 
predonación, como es la cadena de las generaciones. ¿No será antes bien la “génesis no gene-
rativa” la que se vuelve afecta al historicismo?
33   Schnell (2015) ofrece una transformación de la subjetividad trascendental en la fenome-
nología generativa distinta a la de Steinbock (2022). 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

Rocío Garcés Ferrer96

experiencia del mundo remite a las estructuras a priori de la subjetividad, reside 
en esa duplicidad liminar de apropiación y exapropiación, que subyace asimis-
mo a la reactivación o la reinstitución de un sentido predado proveniente de 
la tradición, al igual que anteriormente subrayamos del subsuelo (generativo) 
respecto del suelo (genético). Ahí se puede apreciar con algo más de nitidez 
la manera en que un método generativo representa en verdad una continui-
dad fenomenológica con el método genético, aunque abra un modo de acceso 
diferenciado a la experiencia trascendental. No se trata de hacer entonces una 
regresión más regresiva –más lejana, más profunda, más genética todavía– que 
la de la genética del sentido. La generación del sentido no es una génesis aún 
más pura, sino el reverso no genético de toda génesis, el subsuelo generativo de 
todo suelo genético. Con la intensificación no genética de la génesis comienza 
a vislumbrarse entonces el recodo en que la fenomenología generativa consiste, 
su gesto propio, en tanto es distinta de una genética y una eidética del sentido. 
No hay génesis del sentido si ella no es asimismo no genética, si la reactivación 
de lo instituido en el suelo de la sedimentación no reposa sobre la apropiación/
exapropiación de lo constituido en el subsuelo de la tradición, como el tiempo 
reposa sobre la historia, el relieve sobre la densidad, la alteridad sobre la inter-
subjetividad, el ego cogito sobre el hogar, la apodicticidad sobre la crítica o, según 
veremos a continuación, el mundo de la vida sobre lo familiar y lo ajeno. En 
rigor, así pues, es esta génesis no genética, una “génesis genéticamente imposible 
de conocer pero generativamente posible de experiencia”, la que constituye la 
experiencia liminar en su sentido más metodológico. ¿Sería exagerado afirmar, 
entonces, que la generatividad complica la génesis hasta el punto de volver ya 
siempre liminar la “sola” génesis, en tanto génesis no genética, imposible de ser 
ya no generativa?

¿Y qué se vuelve temáticamente accesible a partir de esta génesis no genéti-
ca, en referencia en este caso a la condición de concreción de la fenomenología 
trascendental? ¿Qué otras dimensiones de la experiencia se nos abren al “trabajo 
interpretativo” de la fenomenología? Steinbock, en su lectura de los manuscri-
tos inéditos de Husserl, le otorga todo el protagonismo en su obra de 1995 al 
más prominente de los fenómenos generativos, que logra volver manifiesto el 
suelo y el horizonte del mundo de la vida, sus relieves temporales y afectivos 
sobreentendidos, su latente normalidad típica, en función de sus predonaciones 
históricas, culturales e intersubjetivas. A la luz de una génesis no genética que 
transita esta vez por el subsuelo de sus relieves, el mundo de la vida aparece en 
la riqueza de su densidad generativa, como el precipitado de la transmisión de 
una tradición antepasada, ya científica o pre-científica. También el Lebenswelt 



Una génesis no genética

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

97

reposa, por consiguiente, sobre una herencia del sentido, y de ese modo la 
experiencia del mundo de la vida se vive, recalca Steinbock, como siéndonos 
familiar, como una forma peculiar de tradición ya siempre ahí operativa y en la 
que nos sentimos en casa, como en un hogar. La vivencia del mundo de la vida 
es, pues, la de vivir en un mundo familiar (Heimwelt). Eso no lo puede elucidar 
fenomenológicamente una génesis no generativa. No lo puede incorporar a su 
“trabajo interpretativo”.

Pero ella tampoco está en mejores condiciones de acreditar que esa vivencia 
no es lo único que en realidad se vive en esa vida del Lebenswelt, tal y como sí lo 
puede explicitar una génesis no genética de la generatividad. Y es que justo por 
sernos familiar se nos abre de manera concomitante, y en toda su extrañeza, “un 
‘mundo’ que no pertenece a nuestros sistemas conceptuales, nuestra normali-
dad, nuestros valores, normas, tradiciones, etc., lo cual quiere decir: ese mundo 
está constituido como ajeno, no familiar, atípico, ‘anormal’. En pocas palabras, 
con la constitución de un mundo familiar se co-constituye un mundo ajeno 
que no es normativamente significativo a la manera en que sí lo es el mundo 
familiar” (Steinbock 2022, 269). Pese a que no nos es familiar, ese mundo aje-
no (Fremdwelt) tiene su propia familiaridad, sus nexos generativos propios, y 
resulta por ello ser tan originario –vale decir, tan co-originario– como nuestra 
propia familiaridad. Con toda probabilidad, es en la dependencia del mundo 
de la vida respecto de esta experiencia liminar donde se percibe con mayor 
nitidez el tipo de fenomenología de la generatividad que se desarrolla en las 
páginas de Mundo familiar y Mundo ajeno. El fenomenólogo norteamericano 
lo ha sintetizado así:

Un mundo familiar es normal porque, qua típicamente familiar en la 
densidad generativa de una tradición, resulta ser aquello a través de lo cual 
nuestras experiencias cristalizan como siendo las nuestras, de tal forma que 
nuestro mundo estructura nuestra experiencia misma. Es desde esta pers-
pectiva del hogar como mundo de la vida normal desde donde tenemos 
una experiencia del mundo ajeno como no siendo normal, como no siéndonos 
familiar. El hogar mantiene una relación con lo ajeno a través de su expe-
riencia de inaccesibilidad a lo ajeno debido a la integridad de los límites de 
lo ajeno. Está claro que de alguna manera hay una experiencia de lo ajeno, 
que es accesible desde el hogar. Pero el que de alguna manera haya una expe-
riencia del mundo ajeno no significa que tengamos esa experiencia según 
el mismo modo de accesibilidad en que el hogar es accesible para nosotros 
(Steinbock 2022, 275).



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

Rocío Garcés Ferrer98

Aun cuando “estructura nuestra experiencia misma”, toda vivencia de fami-
liaridad es siempre más que familiar, puesto que trae a presencia asimismo sus 
límites familiares, que ella revela haciendo accesible precisamente la inaccesible 
ajenidad en su inaccesibilidad. Lo familiar y lo ajeno adquieren, por ende, un 
grado liminar. El gesto generativo no deja por ello de ser trascendental, desde 
luego, toda vez que muestra la condicionalidad a priori del mundo de la vida por 
relación a la larga cadena de las generaciones. Con ello estamos en condiciones 
de acreditar de manera adecuada que lo sobreentendido del mundo de vida no 
equivale a su compacidad, a la manera de un “eine Welt”, y que la experiencia 
latente del Lebenswelt supone por el contrario la experiencia liminar de la co-
relatividad y co-originariedad del mundo familiar y el mundo ajeno. Y lo que 
es más: ¿Acaso eso no nos acredita igualmente para perfilar una co-fundación no 
unilateral sino recíproca del mundo de la vida desde la estructura co-generativa 
del Heimwelt y el Fremdwelt (Steinbock 2022, 362)? 

De esta guisa, como ya hemos sugerido, la fenomenología generativa vendría 
a ser trascendental pero no fundacional si es que se entiende el fundacionalis-
mo solamente a la manera epistemológica del Begründung, al margen de esta 
co-fundación generativa de lo familiar y lo ajeno. Pero ella genera asimismo 
un modo específico de fundacionalismo en el que se co-constituyen las condi-
ciones de posibilidad donde descansa el mundo de la vida, al igual que el ego 
primordial respecto a la subjetividad como hogar trascendental. En consecuen-
cia, por cuanto resulta ser una fenomenología trascendental co-fundacional, ella 
revela los elementos más eminentemente predados del a priori de la correlación 
intencional: el mundo de la vida como mundo familiar y mundo ajeno (por el 
lado del mundo), y la subjetividad trascendental como hogar (por el lado de la 
conciencia).34 Por ese motivo la generatividad representa algo más que el lugar 
desde donde cabe plantear la pregunta por las condiciones de posibilidad, o desde 
donde accedemos a lo trascendental. Se trata sobre todo de una nueva dimensión 
trascendental de la experiencia del mundo, y eso es sin ningún género de dudas 
lo más decisivo de la propuesta fenomenológica de Steinbock. A saber: que la 

34   Sin embargo, el carácter eminente de esta predonación, a la manera de una predonación 
(generativa) de la predonación (genética), no lo aleja de nuestra experiencia. Lo revela con 
mayor riqueza. Es, pues, toda la receptividad de la experiencia desde la experiencia –en la con-
ciencia, en la vida, en el hogar–, junto a sus distintos modos de darse y predarse y sus diferen-
tes tipos de evidencia, los que operan aquí como hilo conductor de la fenomenología genera-
tiva. Eso permite comprender por qué esta última no ha transitado desde una fenomenología 
regresiva (Abbau-Analyse) a una fenomenología constructiva o progresiva (Aufbau-Analyse), 
según el esquema kantiano que Fink (1988) elaboró en la Sexta Meditación Cartesiana.



Una génesis no genética

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

99

generatividad constituye el “desde dónde” –ya familiar o ajeno, ya estático, gené-
tico o generativo– que anida de antemano en toda vivencia y que ella ya siempre 
porta reiteradamente consigo. En ese sentido la generatividad es el lugar (de lo) 
trascendental en cuanto tal. Solo así puede llevarse a cumplimiento y concreción 
el programa crítico de la fenomenología tras Husserl.

Bibliografía

Bruzina, Ronald. (2001). “Limitations: On Steinbock’s ‘Generative Phenomenology’”. 
En S. Crowell y B. Hopkins (eds.), The New Yearbook for Phenomenology and Phe-
nomenological Philosophy, I-2001, 369-376.

Carr, David. (1974). Phenomenology and the Problem of History: A Study of Husserl’s 
Transcendental Philosophy. Evanston: Northwestern University Press.

Carroccio, Andrea. (2021). “The Method of Rückfrage in the Grenzprobleme der 
Phänomenologie”. Paradigmi. Rivista de Critica Filosofica, nº 3, 507-518.

Crowell, Steven. (1998). “Transcendental phenomenology and the ‘Generation’ 
Gap”, Human Studies, vol. 21/1, 87-95.

Derrida, Jacques. (1962). “Introduction”. En E. Husserl, L’origine de la géométrie (trad. 
J. Derrida). París: PUF.

—. (1990). Le problème de la genèse dans la philosophie de Husserl. París: PUF.

Fink, Eugen. (1966). Studien zur Phänomenologie (1930-1939). La Haya: Martinus 
Nijhoff.

—. (1988). VI. Cartesianische Meditation. Teil 1: Die Idee einer transzendentalen Metho-
denlehre, Husserliana Dokumente II/1 (ed. H. Ebneling et al.). Dordrecht: Kluwer 
Academic.

Held, Klaus (1992). “La tesis de Husserl acerca de la europeización de la humanidad” 
(trad. J. Iribarne), Escritos de Filosofía, vol. 11/21-22, 21-46.

—. (2012). “El mundo familiar, el mundo extraño y el único mundo” (trad. N. Petrillo). 
Ética y política en perspectiva fenomenológica. Bogotá: Siglo del Hombre, 67-97.

Hopkins, Bob. (2001). “Generativity and the problem of historicism: Remarks on 
Steinbock’s ‘Home and Beyond’”. En S. Crowell y B. Hopkins (eds.), The New 
Yearbook for Phenomenology and Phenomenological Philosophy, I-2001, 377-390.

Husserl, Edmund. (1950ss.). Husserliana: Werke, Dokumente, Materialien. La Haya/
Dordrecht: Martinus Nijhoff/Kluwer Academic Publishers/ Springer.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

Rocío Garcés Ferrer100

Hua I. (1950). Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge. Ed. S. Strasser.

Hua III. (1976). Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Phi-
losophie. Erstes Buch. Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie. Ed. K. 
Schuhmann.

Hua IV. (1952). Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philo-
sophie. Zweites Buch. Phänomenologische Untersuchungen zur Konstitution. Ed. M. 
Biemel

Hua V. (1952). Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philoso-
phie. Drittes Buch. Die Phänomenologie und die Fundamente der Wissenschaften. Ed. 
Marly Biemel.

Hua VI. (1954). Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale 
Phänomenologie. Ed. W. Biemel.

Hua IX. (1962). Phänomenologische Psychologie. Vorlesungen Sommersemester 1925. Ed. 
W. Biemel.

Hua XI.  (1966). Analysen zur passiven Synthesen 1918-1926. Ed. M. Fleischer.

Hua XIII. (1973). Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. 
Erster Teil: 1905-1920. Ed. I. Kern.

Hua XIV. (1973). Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. 
Zweiter Teil: 1921-1928. Ed. I. Kern. 

Hua XV. (1973). Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. 
Dritter Teil: 1929-1935. Ed. I. Kern.

Hua XXIX. (1993). Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale 
Phänomenologie. Ergänzungsband. Texte aus dem Nachlass 1934-1937. Ed. R. N. 
Smid.

Hua XXXVII. (2004). Einleitung in die Ethik. Vorlesungen Sommersemester (1920/1924). 
Ed. H. Peucker.

HuaMat VIII. (2006). Späte Texte zur Zeitkonstitution (1929-1934). Die C-Manuskripte. 
Ed. D. Lohmar.

—. (2011). La idea de la fenomenología (trad. J. A. Escudero). Barcelona: Herder. 

—. (2018). “Método fenomenológico estático y genético” (trad. I. Quepons). Acta 
Mexicana de Fenomenología, nº 3, 117-125

—. (2019). Textos breves (1887-1937), Salamanca: Ediciones Sígueme.

Kern, Iso (1964). Husserl und Kant: Eine Untersuchung über Husserls Verhältnis zu Kant 
und zum Neukantianismus. La Haya: Martinus Nijhoff.



Una génesis no genética

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

101

—. (1997). “Tres caminos a la reducción fenomenológica trascendental en la 
fenomenología de Husserl”. En A. Serrano de Haro (ed.), La posibilidad de la 
fenomenología. Madrid: Universidad Complutense de Madrid. 

Landgrebe. Ludwig. (1968). El camino de la fenomenología: el problema de una 
experiencia originaria (trad. M. A. Presas). Buenos Aires: Editorial Sudamericana.

López Sáenz, María del Carmen. (2015). “Interculturalism as an Articulation of 
Diversity: A Generative Phenomenological Approach”. En J. Trajtelov (ed.). The 
Yearbook on History and Interpretation of Phenomenology. New Generative Aspects in 
Contemporary Phenomenology, Fráncfort: Peter Lang.

Marín Ávila, Esteban. (2015). “Generative Problems and Generative Phenomenology. 
Thinking over Anthony J. Steinbock’s conception of familiarity and alienness and 
their relation to a generative absolute”. En J. Trajtelov (ed.), The Yearbook on History 
and Interpretation of Phenomenology. New Generative Aspects in Contemporary Phe-
nomenology. Fránfort del Meno: Peter Lang.

Miettinen, Timo. (2020). The Idea of Europe in Husserl’s Phenomenology. Evanston: 
Northwestern University Press.

Montavont, A. (2011). De la passivité dans la phénomenologie de Husserl. París: PUF.

Osswald, Andrés. (2016). La fundamentación pasiva de la experiencia. Una fundamen-
tación de la fenomenología de Husserl. Madrid: Plaza y Valdés. 

Patocka, Jan (2004). El movimiento de la existencia humana (trad. T. Padilla et al.). 
Ediciones Encuentro: Madrid.

Ricoeur, Paul. (2004). À l’école de la phénoménologie, Paris: Vrin.

Rizo-Patrón de Lerner, Rosemary (2012). “Husserl, lector de Kant. Apuntes sobre la 
razón y sus límites”. Areté. Revista de Filosofía, vol. XXIV/2, 351-383.

Schnell, Alexander. (2015). “Subjectivité et transcendance dans la phénoménologie 
generative”. Revista Portuguesa de Filosofia, 71/2-3, 339-354.

Steinbock, Anthony J. (1994). “The New ‘Crisis’ Crontribution: A Supplementary 
Edition of Edmund Husserl’s Crisis Texts”. Review of Metaphysics, vol. 47, 557-584.

—. (1995). Home and Beyond. Generative Phenomenology After Husserl. Evanston: 
Northwestern University Press.

—. (2003). “Generativity and the Scope of Generative Phenomenology”. En D. Welton 
(ed.), The New Husserl. A Critical Reader. Bloomington: Indiana University Press, 
289-325.

—. (2007). Phenomenology and Mysticism: The Verticality of Religious Experience. 
Bloomington: Indiana University Press.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid

Rocío Garcés Ferrer102

—. (2014). Moral Emotions. Reclaiming the Evidence of the Heart. Evanston: Northwestern 
University Press. 

—. (2017). Limit-Phenomena and Phenomenology in Husserl. Londres: Rowman and 
Littlefield.

—. (2021). Knowing by Heart, Loving as Participation and Critique. Evanston: 
Northwestern University Press.

—. (2022). Mundo familiar y Mundo ajeno. La fenomenología generativa tras Husserl 
(trad. R. Garcés y Andrés Alonso). Salamanca: Ediciones Sígueme.

—. (2024). “El sentido de la fenomenología generativa” (incluido en este número).

Vigo, Alejandro. (2023). “Trascendentalidad y concreción. Motivos anticartesianos 
y protohermenéuticos en el pensamiento tardío de Husserl”. En A. Xolocotzi 
(coord.), Aspectos fenomenológicos de la tradición filosófica. Buenos Aires/Puebla: Sb/
BUAP, 193-219.

Waldenfels, Bernhard. (1971). Das Zwischenreich des Dialogs: Sozialphilosophische 
Untersuchungen in Anschluß an Edmund Husserl. La Haya: Martinus Nijhoff.

—. (1992). “La experiencia de lo extraño en la fenomenología de Husserl”. Escritos de 
Filosofía, nº 21-22, 3-20

—. (2001). “Mundo familiar y mundo extraño. Problemas de la intersubjetividad y de 
la interculturalidad a partir de Edmund Husserl”. Ideas y valores, nº 116, 119-131.

Walton, Roberto J. (2002). “Instintos, generatividad y tensión en la fenomenología de 
Husserl”. Naturaleza humana, vol. 4/2, 253-292.

—. (2004). “Egología y generatividad”. Seminarios de Filosofía, vols. 17-18, 257-283.

Welton, Donn. (2000). The Other Husserl. The Horizons of Transcendental Phenomeno-
logy. Bloomington: Indiana University Press.

—. (2003). The New Husserl. A Critical Reader, Bloomington: Indiana University Press.

Zahavi, Dan. (2001). Husserl and Transcendental Intersubjectivity. A response to the 
Linguistic- Pragmatic Critique. Athens: Ohio University Press.

Recibido 26-06-2024

Aceptado 11-09-2024


