UNA GENESIS NO GENETICA*®
A NON-GENETIC GENESIS

Rocio GARCES FERRER

Universidad Diego Portales
rocio.garces@mail.udp.cl

ResuMEN: En este articulo describo las motivaciones fenomenolégicas que con-
dujeron a Edmund Husserl a elucidar un conjunto de fenémenos que agrupé bajo el
rétulo de “generatividad”, como son el nacimiento, la animalidad del ser humano o su
pertenencia a una generacién o tradicion cultural. Voy a tomar como hilo conductor la
obra de Anthony J. Steinbock Mundo familiar y Mundo ajeno (1995), que propone un
modo de acceso generativo —distinto del estdtico y el genético— para tematizar esta clase
de fenémenos. Con ese fin analizaré primero el significado de la génesis de la experiencia
y luego examinaré el estatuto metodoldgico de una generacién de la experiencia como
una “génesis no genética”, asi como la posibilidad de que la fenomenologia generativa
sea una fenomenologia trascendental no fundacional o co-fundacional.

ParaBras Crave: fenomenologia, génesis, generatividad, Husserl, mundo familiar,
mundo ajeno, Steinbock

ABSTRACT: In this article, I describe the phenomenological motivations that led
Edmund Husserl to elucidate a set of phenomena grouped under the label of “genera-
tivity,” such as birth, the animality of the human being, or her belonging to a genera-
tion or cultural tradition. I will take Anthony J. Steinbock’s Home and Beyond (1995)
as a guiding thread, which proposes a generative mode of access — distinct from the
static and the genetic ones — to thematizing this kind of phenomena. To do so, I
will first analyze the meaning of the genesis of experience, and then I will scrutinize
the methodological status of a generation of experience understood as a “non-genetic
genesis”, along with the possibility for generative phenomenology to become a non-
foundational or co-foundational transcendental phenomenology.

Keyworps: Alienworld, Homeworld, Genesis, Generativity, Husserl, Phenome-
nology, Steinbock

*Este trabajo forma parte del proyecto de investigacién Fondecyt Iniciacién n° 11230759,
financiado por la Agencia Nacional de Investigacién y Desarrollo (ANID) del Gobierno de
Chile.

Serie monografica n°9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



72 | Rocio GARCES FERRER

1. La génesis de la generatividad

La publicacién de Mundo familiar y Mundo ajeno (2022), del fenomendlogo
norteamericano Anthony J. Steinbock,' ha supuesto una de las contribuciones
mis originales a la fenomenologia en los tltimos decenios. Este libro toma como
objeto el problema de la constitucién trascendental del sentido a partir de la
nocién fenomenoldgica de “generatividad” (Generativitit). Si bien los trabajos
hasta entonces editados sobre esta problemdtica tenfan una relevancia propia,” se
trataba de articulos que aparecieron en un contexto en que la nocién de genera-
tividad apenas habia atraido la atencién de las investigaciones sobre Husserl a lo
largo de gran parte de la segunda mitad del siglo XX. De este modo, la publica-
cién en 1995 de la edicién original de Home and Beyond lograba cubrir un vacio
destacable en la literatura especializada sobre la fenomenologia de Husserl. Pero
con ello lograba algo mds. Pues también imprimfa un impulso filoséfico que
ensanchaba los limites de la fenomenologia desde dentro de ella misma: primero
por la incorporacién y la articulacién de nuevos fenémenos-limite susceptibles
de elucidacién fenomenoldgica, como son los llamados “problemas generativos”;
y, ademds, porque ese tipo de fenémenos, junto al modo de abordaje que ellos
mismos suscitan, dan lugar a un rebasamiento de las fronteras metodoldgicas de
la fenomenologfa husserliana hacia nuevos territorios de la filosofia trascendental.

Precisamente porque se trata del problema de las fronteras temdticas y meto-
dolégicas de la fenomenologfa, asi como de los fenémenos-limite que las eviden-
cian, no resultaba en modo alguno sorprendente que la nocién fenomenoldgica
de generatividad tuviera dificultades para volverse un objeto especifico de las
investigaciones husserlianas. El propio Husser] comienza a incorporar esta nocién
en un conjunto de manuscritos publicados posteriormente en los tomos XV 'y
XXIX de Husserliana, que agrupan inéditos sobre la intersubjetividad y la his-
toricidad redactados durante el dltimo periodo de su trabajo. ;Qué motivacién
fenomenoldgica llevé al filésofo alemdn a introducir la cuestién de la generati-
vidad? ;Qué laguna tedrica se proponia cubrir con el andlisis de los problemas
generativos? Sabemos que la generatividad entra en juego en esta etapa final de
su produccién filoséfica con el fin de tematizar algunos aspectos que en la génesis
trascendental del sentido se encontraban ya operativos, mas todavia implicitos, en

! Publicacién original Steinbock (1995).
2 Me refiero especialmente a los trabajos de Waldenfels (1971, 345-367) y (1992), y Held
(1992) y (2012).

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



UNA GENESIS NO GENETICA | 73

tanto modos de predonacién de la experiencia del mundo. Son fenémenos tales
como el nacimiento y la muerte, la animalidad del ser humano y su conexién con
la biologfa, la familiaridad y normalidad de la experiencia, la radicalidad del otro
como ajeno, la pertenencia a una generacion, la co-relatividad de mundos fami-
liares y mundos ajenos, la apropiacién critica y el rebasamiento de las tradiciones
y narraciones histéricas y culturales, etc.’ En cierta manera, estos fenémenos van
a ser estudiados como la predonacién (generativa) de la predonacién (genética),
en tanto conforman una aproximacién al modo de acceso y la condicién de
posibilidad de la vida histérica e intersubjetiva trascendental. Ellos contribuyen,
por consiguiente, al constituirse mismo del horizonte, el suelo y el mundo de la
vida como siempre ya predados en la experiencia.

;La generatividad supone, entonces, una ampliacién de los temas que se
vuelven susceptibles de elucidacién fenomenoldgica? ;Representa por eso mismo
un afianzamiento del potencial trascendental de la fenomenologia husserliana?
Como vamos a ver en las siguientes pdginas, los problemas generativos, desde el
punto de vista temdtico, acenttian la historicidad, la intersubjetividad y la sociali-
dad en la teleologfa inmanente del devenir de la vivencia. Desde el punto de vista
metodoldgico, por otra parte, Husserl no dejé de insistir en no pocas ocasiones
en que una acentuacién como ésta ejercia una presion adicional sobre la ya pre-
sionada elucidacién fenomenoldgica de las predonaciones de la experiencia del
mundo. No cabe duda de que tras la entrada de la generatividad en el “trabajo
interpretativo” de la fenomenologfa trascendental se extendia sobremanera su
rango de tematizacién. Mas a una con ello se intensificaban las preguntas —ya
planteadas con motivo de la génesis del sentido y los fenémenos-limite— acerca de
cémo volver manifiestas, intuibles, las condiciones predadas de la manifestacién
en esa misma manifestacién; cémo remitirlas a una evidencia adecuada (no solo
asertérica sino apodictica, no solo mediada sino originaria) que descansara en la
primordialidad del ego o en la subjetividad trascendental; o cémo preservar el
estatuto trascendental de la investigacién fenomenolégica en su didlogo con las
disciplinas mundanas, en particular la historia, la antropologia o la sociologia,
pero también la biologia. ;Los fenémenos generativos conducirian, si es que

3 Una sucinta caracterizacién de estos fenémenos generativos cabe encontrarla en Hua XV,

138 n. 2, 171ss.; Hua XXIX, 1-17, 37-46. La elaboracién de la Sexta Meditacién Cartesiana
por parte de Eugen Fink aludia brevemente a la cuestién de la generatividad en el marco de
la pregunta por la unidad de la cientificidad y la historicidad del fenomenologizar, que en
cuanto tal forma parte de “einer Kulturtradition stehende historisch-generative
Lebenszusammenhang” (Fink 1988, 113-116). Véase asimismo Hua XV, 339, y Steinbock
(2022, 388-391).

Serie monografica n°9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



74 | Rocio GARCES FERRER

anidan en la experiencia trascendental, a la trascendencia del mundo o mds bien
a la empiricidad del mismo? ;Cudles son los limites de los modos de predonacién
de la experiencia? Una fenomenologia de la generatividad, ssuscribe el caracteris-
tico y fundacional anti-naturalismo fenomenolégico en torno a la vida psiquica
y la investigacién filoséfica? ;Abre la puerta tentativamente a la naturalizacién
de la fenomenologia? Lo que todos estos interrogantes ponen de relieve desde
diferentes puntos de vista es la pregunta central acerca de si la tematizacién de
la dimensién generativa de la experiencia obedece todavia al proceso constitu-
yente (donacién de sentido) o instituyente (sedimentacién) de la experiencia del
mundo, o si mds bien abre un recodo en ese proceso.

El libro Mundo familiar y Mundo ajeno aborda de lleno estos interrogantes
mediante una reflexién que atna rigor filolégico, creatividad fenomenolégica
y hondura filoséfica. En esta obra Steinbock ofrece un argumento coherente y
unitario —especialmente por el modo como entrevera lo temdtico y lo metodo-
16gico— en que ademds de exponer y analizar desde su dngulo conceptual, hist6-
rico y sistemdtico los textos en que Husserl describe los problemas genéticos y
generativos, también plantea la cuestién del lugar de lo trascendental segtin sus
distintas modalidades tanto genéticas como generativas (ground, terrain, territory,
earth, home, stamm). Esta exploracién le permite formular asimismo una tesis de
calado acerca del tipo de modificacién que conlleva introducir los fenémenos
generativos en el “trabajo interpretativo” de la fenomenologia trascendental, y
que atafie concretamente al tipo de accesibilidad que los fenémenos generativos
requieren. La tesis en cuestién afirma que la generatividad del sentido, en tanto
ella manifiesta las predonaciones histdricas, culturales e intersubjetivas del mun-
do de la vida (Lebenswelt) como resultado de la transmisién de una tradicién
antepasada, difiere no solo temdtica sino sobre todo metodolégicamente de una
eidética y una génesis del sentido. Precisamente porque de esa forma se explicita
una herencia del sentido ya siempre constituido en la experiencia trascendental,
la experiencia del mundo se revela de antemano como un mundo que nos es
familiar o nos es ajeno. Convertir en tema esa densidad generativa segtin el modo
de predonacién que le es caracteristico, y conforme al abordaje en que ella es
de suyo accesible, eso es lo que constituye especificamente una fenomenologia
generativa. Lo cual va a suponer un paso significativo en el desarrollo mismo
de la fenomenologfa trascendental: la posibilidad misma de una fenomenologia
trascendental no fundacional o co-fundacional.

El paso a la fenomenologia generativa al que estoy aludiendo, ;se trata de
una inflexién husserliana o mds bien fenomenolégica? Como sostiene el propio

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



UNA GENESIS NO GENETICA |1 75

Steinbock en el texto que abre el presente monogréfico, la fenomenologia gene-
rativa, pese a no ser explicitamente formulada por Husserl en esos mismos tér-
minos, “tenfa que dar ese paso: para Husserl ciertamente, pero de un modo ain
mds significativo para la fenomenologia en su conjunto” (Steinbock 2024).4 Lo
que en el fondo quiere decir esto, en mi opinién, es que el motivo fenomeno-
légico originario de ir a las cosas mismas se vuelve problemdtico si la reflexion
fenomenoldgica no se abre a los nuevos impulsos metodolégicos que la riqueza
de la experiencia demanda de forma intrinseca. El fildsofo norteamericano lo ha
expresado con elocuencia: hacer fenomenologfa a la manera de (affer) Husserl
supone hacer fenomenologia después de (affer) Husserl (Steinbock 2017, xiii,
y 2024). He ahi el doble sentido de que la fenomenologia generativa vaya zras
Husserl.

En el presente trabajo me propongo ofrecer una génesis de la generatividad
que reconstruya tanto la motivacién fenomenoldgica que llevé a Husserl a intro-
ducir los problemas generativos, como también el estatuto metodoligico que de
esa manera alcanza la generacién trascendental del sentido. Voy a circunscribir
esta doble finalidad de motivacidn y estatuto a la pertinencia de una génesis no
génetica (generatividad) y a las dificultades que entrafa una génesis no generativa
(génesis pura). Mi hipétesis de lectura es que el alcance de una fenomenologia
generativa trascendental pero no fundacional (o co-fundacional) se dirime en
el entrecruzamiento de estos dos tipos de génesis, que en el nivel temdtico se
expresa asimismo como el solapamiento entre el suelo de la experiencia (mundo
de la vida) y el subsuelo de la tradicién (mundo familiar y mundo ajeno). Tan
insoslayable como la indisociabilidad experiencial de suelo y subsuelo resulta
ser su separacién metodolédgica, como espero mostrar haciendo hincapié en la
pregunta retrospectiva (Riickfrage) de la fenomenologia genética (secciones 2-3).
Justo en este punto voy a insistir en cémo el método regresivo matiza la via
cartesiana de la fenomenologfa, es decir, el fundacionalismo del ego primordial
como forma privilegiada de la subjetividad trascendental. A lo largo de mi plan-
teamiento tomaré como hilo conductor el libro Mundo familiar y Mundo ajeno de
Steinbock, pero prestaré una especial atencién a la doble generacién del sentido
(constituyente e histdrica) que es caracteristica de la fenomenologia generativa y
que se revela de forma mds nitida en la experiencia liminar del mundo familiar
y el mundo ajeno (secciones 4-5).

# “La fenomenologfa generativa, por su propia naturaleza, tendrd que trascender incluso la

figura histérica ‘Husserl” (Steinbock 2022, 42).

Serie monografica n°9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



76 | Rocio GARCES FERRER

2. La génesis como suelo de la experiencia

Tal y como se subraya desde el inicio de la “Introduccién” a Mundo familar y
Mundo ajeno, la pregunta por el lugar (de lo) trascendental de la fenomenologia
constituye un motivo central de la economia argumentativa de la fenomenologfa
generativa (Steinbock 2022, 47-52). Pero, segln veremos, el grueso del interés
del filésofo norteamericano consistird en desligar la condicién trascendental de
la fenomenologia de su condicién fundacional unilateral y epistemolégica. En
ese sentido, el andlisis de la generatividad nos va a permitir desplazar la condi-
cién trascendental de la fenomenologia respecto de su acreditacién segin un
tinico modo de donacién y de evidencia, como es la donacién presentacional y
la evidencia intuitivo-perceptiva. Sin embargo, este desplazamiento, motivado
por la introduccién de los fenémenos generativos en lo que el propio Husserl
llamard el “trabajo interpretativo” de la fenomenologia, en modo alguno va a
suponer algo asi como una supresion del fundacionalismo. Se trata antes bien
de una ampliacién del campo de la experiencia trascendental en su concrecién,
en donde la Begriindung cumple sin duda un rol especifico, mas no exclusivo,
en capas importantes de esa experiencia, y en donde el fundacionalismo pue-
de ser consecuentemente entendido de diversas maneras. De acuerdo con esta
argumentacion, esa idea ampliada de lo trascendental es, efectivamente, una
experiencia de concrecién a diferencia del formalismo trascendental kantiano,
pero lo es a diferencia asimismo de la evidencia apodictica originaria de corte car-
tesiano. De este modo, la ampliacién del campo de la experiencia trascendental
reclama para si tipos de evidencia que no se reducen ni a la auto-intuitividad o
auto-percepcion egoldgica, ni tampoco a la construibilidad de una deduccién.
Lo trascendental no fundacional, que es en lo que la fenomenologia generativa
misma va a consistir, resulta ser entonces un tipo genuino de experiencia anclada
en nuestras vivencias (frente a Kant), pero no a la manera de una mera intuicién
psicolégico-perceptiva (frente a Descartes). Lo decisivo, en opinién de Stein-
bock, consiste en ser receptivos a la riqueza de la experiencia desde dentro de la
experiencia.’ ;Qué implicaciones entrafia esto para el concepto de constitucién?
;Y para el estatuto de la subjetividad constituyente?

> Steinbock (2007, 1-20) y (2017) ha insistido en la diferencia entre el tipo de evidencia que

es caracteristico de la “presentational givenness” y el que es propio de la “vertical givenness”.
Con ello busca evitar tanto una egologfa autointuitiva como una construccién metafisica, con
el fin de “evaluar lo que concretamente se da en la experiencia humana y en ampliar, por
tanto, nuestra nocion de evidencia” (Steinbock 2007, 1). A este tipo de evidencia también lo
ha denominado “zhe evidence of the heart” (Steinbock 2014 y 2021). En la conferencia que

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



UNA GENESIS NO GENETICA 1 77

En todo caso debe entenderse como una ampliacién de qué cabe entender
por fenomenologia trascendental. Esta tltima, como es sabido, tiene precisa-
mente como objetivo describir la constitucién de la experiencia del mundo a
partir de las operaciones constituyentes de la subjetividad.® Estas operaciones se
manifiestan a través de una doble reduccién (psicolédgica y fenomenoldgica) que
se efecttia en el campo de la experiencia circunscrito frente a la actitud natural.’”
Es en el campo mismo de la experiencia donde se manifiestan las operaciones
constituyentes de la experiencia. Con la elucidacién fenomenoldgica de este pro-
ceso trascendental y donador de sentido sale a la luz la experiencia del mundo en
cuanto tal, que por eso mismo no es ni la del mundo en si ni tampoco solamente
la del mundo para mi. Se trata antes bien de una “trascendencia en la inmanencia”
(Hua III, §57, 138).® Es la constitucién del mundo de la experiencia (trascen-
dental) la que revela la experiencia del mundo (trascendencia). Por consiguiente,
la fenomenologia trascendental describe la manifestacién del mundo a través de
la revelacién de las estructuras subjetivas que posibilitan dicha manifestacién,
lo cual convierte a la subjetividad trascendental en un “reino absolutamente
auténomo de experiencia directa’ y en la “morada originaria [ Urszitte] de toda
donacidn de sentido y verificacién de ser” (Hua V, 139, 141).°

El propio Husserl ha subrayado en no pocos lugares que el estatuto trascen-
dental de la investigacién fenomenoldgica sigue siendo, bajo inspiracién kan-
tiana, una pregunta por las condiciones de posibilidad a priori de la experien-
cia, incluso si su idea de ese estatuto problematiza el marco cientifico-natural y
epistemoldgico de la empresa critica kantiana, que a su modo de ver dejé toda-
via incuestionadas, o incluso impensadas como “discurso mitico”, importantes
estratos del mundo de la experiencia (Hua VI, §30)." Justo por eso el impulso

abre este monografico retoma esta distincion en el contexto de la conformacién de la fenome-
nologia generativa (Steinbock 2024).

¢ Hual, §§ 30-36, 54; Hua III, §§ 33, 80; y Hua VI, §§ 14-27, 56-73.

7 Hual, §11; Hua II1, §§ 56-61; y Hua IX, 260, 280ss.

8 Hua I, §§ 11, 65; Hua XIII, 169. Sobre este punto consultese asimismo Welton (2000,
70-95).

9 Por eso Fink ha podido decir que esta subjetividad trascendental es “portadora de validez
[ Geltungstriger] de todas las valideces del mundo, una ‘vida de la conciencia’ que mantiene al
mundo en validez y que reiteradamente le confiere validez” (Fink 1966, 174). El “Epilogo” al
primer tomo de Ideas, publicado en 1930 con ocasién de la traduccién inglesa de este libro,
incluye algunas de las pdginas mds relevantes sobre el sentido de esta la subjetividad trascen-
dental fenomenolégica (Hua V, 138-162).

10" Véase su texto con motivo del segundo centenario del natalicio de Kant en 1924 (Husserl
2019, 427-478). Kern (1964), Ricoeur (2004: 273-313) y Rizo-Patrén (2012) han medido

Serie monografica n°9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



78 | Rocio GARCES FERRER

trascendental de la fenomenologia, en su objetivo de captar de forma adecuada
todas las aristas de ese mundo de la experiencia como correlato de la experiencia
del mundo, termina siendo una investigacién filoséfica atin mds concreta que la
kantiana. Su aspiracidn, en ese sentido, no se limita a subrayar el decisivo corre-
lato intencional a priori entre subjetividad y objetividad, es decir, la reflexividad
siempre ya operativa en toda apertura al mundo (KrV, B93). Esto, sin duda, es
trascendental, mas no lo suficientemente trascendental. La tesis de la correlacién
a priori entre conciencia y mundo, si es que presume de ser trascendental hasta la
trascendencia, debe ser comprendida en verdad como una tesis de la concrecién.
No otra es la razén de que Husserl haya sostenido desde el principio mismo de
la fenomenologia que nuestra relacién con los fenémenos es inseparable de sus
modos especificos de darse (Gegebenbeitsweisen), en tanto se dan “para actos de

pensamiento formados de ciertas maneras” (so und so geformten Denkakten) (Hua
II, 71-72; Hua III, §42)."

Como veremos mds adelante, la fenomenologia generativa de Steinbock no
viene sino a reforzar este impulso metodoldgico originario de la fenomenologia,
en virtud del cual cada tipo de manifestacién exige un tipo especial de abordaje
o modo de acceso. Ser receptivos a la diversidad y riqueza de lo que se da en la
experiencia segin sus distintos modos de donacién es otra manera de llevar a
concrecién el a priori de la correlacién, pero también de ampliar el horizonte de
la fenomenologia. El caricter trascendental de esta dltima debe pasar, en conse-
cuencia, por prestarle la suficiente atencién al “constituirse” de la donacién mis-
ma del objeto. De ahi que, en rigor, la condicién a priori que la fenomenologia
trascendental trata de identificar incida en esa misma condicién de constitucién,
que, ya se ha sefalado, remite a una subjetividad trascendental constituyente,
donadora dltima de sentido y no solamente aperceptiva, como la kantiana. La
pregunta que deberemos hacernos después es en qué medida esa concrecién del

el grado de apropiacién y distancia que Husserl toma respecto a Kant. Steinbock (2022, 134-
138) recalca la importancia que para Hussetl tuvo la lectura de Kant a la hora de reinterpretar
la l6gica del presupuesto (Voraussetzung) en Investigaciones ldgicas en términos de lo sobreen-
tendido (Selbstverstiindlichkeir): “[Blajo el rétulo ‘presupuesto’ describimos el sentido general
de la vida natural que ella siempre lleva consigo en cuanto tal” (Husserl 2019, 443).

' Lo leemos igualmente en Husserl (2011, 171): “Aqui también ‘acontece’ el ‘constituirse’
del correspondiente objeto, que se produce en actos de pensamiento formados de ciertas
maneras. Y la conciencia, en la que tiene lugar la donacién de las cosas, no es algo asi como
una mera caja en que esos datos estdn sencillamente dados, sino que la conciencia que ve es
actos de pensamiento formados de ciertas maneras. Y las cosas, que no son los actos de pen-
samiento, estdn sin embargo constituidas en ellos, vienen a donacidn en ellos; y, por princi-
pio, los objetos se muestran como lo que son solo cuando estdn constituidos de esta manera”.

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



UNA GENESIS NO GENETICA I 79

“constituirse” trascendental de la experiencia conlleva o no una modificacién de
la manera como entendemos esa subjetividad y su funcionalidad de Gelrungs-
triger'y Urstitte.

En cualquier caso, ya sea a partir de un método estdtico (que tematiza estra-
tos y estructuras de la experiencia) o de un mérodo genético (que tematiza el
devenir de esa experiencia en el individuo), de lo que se trataba con ese impulso
metodolégico de la fenomenologia era de acceder a las estructuras subjetivas a
priori que posibilitan y dan sentido a la manifestacién del mundo.'? Para la con-
crecién de semejante condicién trascendental resulté mds que decisiva la apertura
del trabajo de Husserl a la fenomenologia genética, especialmente a partir de la
década de 1920. Con ello buscaba vincular el devenir del individuo y la especie
a las operaciones constituyentes de la subjetividad trascendental. El arco de esta
investigacién, que es una génesis del sentido centrada tanto en el yo pasivo como
en el yo activo, goza, como sabemos, de harta amplitud. Pues incluye desde
las predonaciones de la percepcién y la Seelenlebens (tiempo inmanente de la
conciencia, inconsciente, instinto, suefo, sintesis pasivas, leyes de asociacién y
atencién, etc.) hasta los horizontes de la cultura y la historia (hdbitos, institucién,
sedimentacién y reactivacién de significados culturales y cientificos, etc.). Asi es,
a fin de cuentas, como la fenomenologia alcanza a adentrase en una doble serie
genética hacia los aspectos predados de la experiencia.'® Mas a una con ello asis-
timos a lo determinante, a la concrecién del “constituirse” mismo de la donacién
como el “constituirse” mismo de la predonacién.

En ese sentido es dificil subestimar la importancia que a tal fin adquirié
el concepto de mundo de la vida (Lebenswelz), en cuanto precipitado de los
sedimentos relativos a esa génesis no solo en la actitud natural sino también en
la actitud cientifica (Hua VI, §§ 28-38).* De algtin modo esos sedimentos se
desarrollan asimismo como un horizonte (Horizon) de implicaciones intencio-
nales que también constituyen el suelo (Boden) del mundo de la experiencia.
Horizonte y suelo, lo sobreentendido del Lebenswelt, operan por consiguiente

12 Véase Husserl (2018) y Welton (2003, 255-288).

13 Se trata de una doble génesis de la pasividad y de su posibilidad de devenir en actividad o
espontaneidad (Hua IV, §5; Hua I, §38). Sobre el origen y el estatuto de la génesis fenome-
nolégica destacan los trabajos de Montavont (1999) y Osswald (2016). Véase asimismo
Derrida (1990).

1 Una versién preliminar del Lebenswelt como mundo o experiencia natural de la vida pue-
de encontrarse en Hua IV, §64, 374s. y Hua XIII, 122s. Sobre el concepto de mundo de la
vida véase Landgrebe (1968, 62-97), Waldenfels (2001) y Ricoeur (2004, 372ss.).

Serie monografica n°9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



80 | Rocio GARCES FERRER

a la manera de una latencia constitutiva en la experiencia, cristalizada en una
mirfada de fenémenos que este método de la fenomenologia, mediante la ley de
la génesis trascendental (Hua I, §32), pretende identificar y remitir a sus Quellge-
bungen, tanto a su operacion instituyente originaria como a su acto fundacional
en la subjetividad. El mundo de la vida y su entrelazamiento con el horizonte
de implicaciones y el suelo de la experiencia representan al respecto recursos
temdticos y metodolégicos (Genesisfundierung) para develar los presupuestos en
los que “siempre ya” acontece de antemano la experiencia de la trascendencia
del mundo. Lo que a mi modo de ver resulta crucial en esta profundizacién en
lo sobreentendido, mds que la postulacién de un Ur-Anfang susceptible de ser
teleolégicamente reinstituido, o un procedimiento que busca progresar hacia el
aseguramiento de estructuras intencionales (Steinbock 2022, 57ss.), es el modo
especificamente metodoldgico en que se plantean preguntas retrospectivas sobre
las capas an6nimas y pasivas de la constitucién del sentido, sobre un origen del
devenir que en origen es en si mismo devenir.

3. La pregunta retrospectiva y la via cartesiana

Esta sucinta descripcién temdtica y metodoldgica de la génesis del sentido
tenfa como finalidad delimitar precisamente qué clase de abordaje requiere el
acceso al dmbito de la predonacién (Vorgegebenbeit) de la experiencia. En el movi-
miento que va desde el “constituirse” de la donacién del objeto al “constituirse”
mismo de la predonacién del mundo de la vida, ahi el horizonte y el suelo de la
experiencia ponen de relieve la concrecién de la condicién trascendental que bus-
ca la empresa fenomenoldgica. Profundizan en la accesibilidad a los fenémenos
en su modo de darse, que es justo en tanto siempre ya predados, o sea, ahondan
en los modos de predonacién en cuanto correlativos a los modos de constitucién.
A este respecto resulta conveniente insistir en que el método genético procede
de forma especial mediante una pregunta retrospectiva (Riickfrage) que toma
como punto de partida el mundo de la vida e interroga por la historia de sus
objetivaciones en relacién a la conciencia (Hua VI, §§ 50-53), lo cual “requiere
una reflexién [Besinnung] sobre el suelo de las presuposiciones tltimas [des Bodens
letzter Voraussetzungen] en que arriga toda esta problemadtica”." Con el enfoque

!5 La forma primera en que se desarrolla esta clase de pregunta consiste en remitir la ciencia

fisico-matemdtica a sus premisas mundovitales mediante un procedimiento arqueolégico en
zig-zag (Hua VI, §9, 59). Pero su forma mds acabada se encuentra en el famoso apéndice
“Origen de la geometria” (Hua VI, 366ss.). Derrida (1962, 35s.) puso en valor este

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



UNA GENESIS NO GENETICA | 81

regresivo entran entonces en consideracién fenomenoldgica las descripciones
concretas del “vivir natural”, de la “experiencia natural del mundo”, sin nece-
sidad de dar el salto apresurado a la conciencia como tltima verificacién de su
legitimidad. “[E]l examen no versa sobre gué es el mundo de la vida —sostiene
Steinbock (2022, 163)— sino sobre cdmo el mundo de la vida estd ya siempre
operativo en tanto mundo de la vida”. Es decir, la pregunta atafie a la manera
misma en que el Lebenswelt es operativo en su predonacién (Hua VI, §38, 149),
donde la conciencia y el mundo se revelan co-originariamente. Ahi reside precisa-
mente la concrecién de la doble serie genética a la que he aludido en el epigrafe
anterior. Segtin sus elementos mds especificos, que concretan lo sobreentendido
de horizonte y suelo, lo que de esta forma se hace explicito es el modo en que
en la experiencia del mundo opera en devenir una constitucién tempo-histdrica
y una constitucién afectivo-normativa desde el marco de la intersubjetividad.

Con la constitucién temporal, por un lado, la experiencia del mundo se
manifiesta en un flujo que entrevera la vivencia del presente con la retenciéon
del pasado y la protencién del futuro en una historia inmanente intencional.’
Con la constitucién normativa, por el otro, la experiencia del mundo se articula
a partir del conjunto de normalidades y anormalidades que orientan el devenir
de la vivencia. Comprender cémo opera esta experiencia normativa resulta de
especial importancia para la redefinicién de lo trascendental y para el rol que
juega la subjetividad constituyente del sentido. Y es que Husserl ha examinado la
experiencia de las normas a partir de sus andlisis sobre la afectividad, que aborda
en términos de relieve afectivo (affektive Relief)."” A partir de ahi la vivencia se
convierte en un campo de relieves afectivos en el que se manifiestan tendencias y
preferencias del sentido y en el que ellas adquieren una cierta preponderancia o
prominencia (Abgehobenbeir) en la manifestacién. Estas prominencias y relieves
son dirigidas por un vector teleolégico que discrimina tipicidades y optimida-
des, por lo que conforman esferas de normalidad y anormalidad. “La génesis

procedimiento con ocasién de su traduccién y comentario de este apéndice y, a partir de ahf,
Ricoeur (2004, 363ss.) analizé la relacidn entre Riickfrage y Lebenswelt tanto desde el punto
de vista ontolégico (el mundo en tanto originario) como epistemoldgico (fundamentacién de
las ciencias). Véase asimismo Derrida (1990, 86ss.) y Carroccio (2021). Cabe destacar que en
el excurso “Natur und Geist” a sus lecciones de Introduccion a la ética de 1920 y 1924, Hus-
serl se refirid a este proceder como un “Methode des Abbaw”, un desmontaje, desmantelamien-
to o deconstruccién que tiene como finalidad destratificar (entschichten) las capas de sedimen-
tacion y acrecentamiento del sentido en el mundo circundante (Hua XXXVII, 287ss.). Véase
también HuaMat VIII, 108s.

16 Hua X; Hua I, §37. Véase Carr (1974).

7" Hua X1, §§ 32-35; Hua XIII, 360ss.; Hua XV, 227ss.

Serie monografica n°9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



82 | Rocio GARCES FERRER

temporal misma de lo 6ptimo, que da lugar a lo tipico, es la que produce una
norma tipica duradera” (Steinbock 2022, 244). Todo ello genera la doble serie
genética de habitualidades sedimentadas en el mundo de la vida como la historia
de sus objetivaciones, tanto las cientificas cuanto las pre-cientificas (Hua I, §§ 32,
38-39). Y revela que la constitucién del sentido también obedece de algin modo
a una formacién del sentido: el acento que aqui se pone en el fluir del tiempo
y en la suscitacién de normas subraya el papel de la historia, la comunidad y la
intersubjetividad en el andlisis de la vivencia. Lo que genéticamente se volvia
patente en su latencia es, pues, el constituirse mismo de lo predado: el suelo de
un devenir primordial que ya no es una fundacién en su respecto de fundamen-
tacion racional del sentido (Grund), sino aquello que desde el punto de vista del
andlisis trascendental regresivo opera como “Boden”. ;Pero cabe entender el suelo
de la experiencia, que devela la co-originariedad de conciencia y mundo, como
alguna clase de fundacién?

Segtin he subrayado en estas lineas, el trabajo de Steinbock en Mundo fami-
liar y Mundo ajeno muestra un especial interés en esta fenomenologia regresiva
al suelo genético a partir del concepto husserliano de “Erdboden” (suelo-tierra),
justo para sefialar que con este esquema se va produciendo un gradual abando-
no de la centralidad de la conciencia representacional (intuitiva-reflexiva) y del
fundacionalismo (Begriindung) en las operaciones constituyentes de sentido. Se
trata entonces de la descentralizaciéon de la egologfa de cuno cartesiano que quiere
situarse “por encima” del mundo para contemplarlo como un fenémeno, a la
manera de un objeto aunque sea como la totalidad de los objetos del mundo, en
tanto mero correlato de la res cogitans. Sabemos que el propio Husserl ya detect6
esta tendencia de su investigacién fenomenoldgica trascendental, en que asigna
un privilegio metodoldgico a las actitudes que pretenden situarse “por encima del
suelo” (Hua VI, §§ 40-43).'8 Lo ha comentado con elocuencia Steinbock (2022,
175) al hilo de esta cuestién: “El mandato cartesiano exige que abandonemos el

18 Lo afirma Husserl: “[El] camino que denomino ‘cartesiano’ [...] tiene la gran desventaja
de que conduce como por un salto al ego trascendental, pero como de ese modo tiene que
faltar toda explicacién precedente [el Lebenswelt], lo vuelve visible [a ese ego trascendental] en
una aparente vaciedad de contenido, donde uno queda en principio sin saber qué tiene que
ganarse con ello, y sabiendo ain menos cémo a partir de ahi tiene que ganarse una ciencia
fundamental completamente novedosa” (Hua 111, §43, 157-158). Sobre las distintas vias de
la fenomenologia husserliana puede consultarse Kern (1997). Dos textos importantes sobre
los limites de esta “via cartesiana” son Landgrebe (1968, 250-320) y Patocka (2004, 187-
240). Ellos muestran, ademds, que el debate acerca de las distintas vias también concierne al
peso de Descartes y Kant en estos caminos fenomenolégicos.

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



UNA GENESIS NO GENETICA | 83

mundo de la vida predado como suelo, que nos elevemos a nosotros mismos por
encima de él, que nos restemos y eliminemos a nosotros mismos de ahi, y que, a
partir de nuestra propia habilidad y nuestro dominio, de nuestra propia voluntad
libre, creemos nuestro propio suelo”. Frente a esta “via cartesiana” parecia abrirse
para Husserl otra via que partia mds bien, como vimos, de que “el mundo de la
vida estd ya siempre ahi, existe para nosotros de antemano, es el ‘suelo’ [Boden]
para todos” (Hua VI, §40, 145). Pero lejos de reintroducir con ello una actitud
natural, fictica, que habria que poner entre paréntesis, este suelo se manifiesta
como una modalidad a priori —por tanto trascendental— de nuestra experiencia:

El suelo-tierra es precisamente aquello respecto a lo que no podemos
estar “por encima’ en ningtn sentido en absoluto; es aquello desde donde un
ego o una comunidad de egos son donadores de sentido. El suelo-tierra [...]
tiene un alcance trascendental en la medida en que no es Gnicamente un
correlato sino una modalidad en que el mundo de la vida es constitutivo de
nuestra experiencia. Asi pues, para el pensamiento fenomenolégico-trascen-
dental (que revela el suelo-tierra en términos regresivos) es particularmente
imposible elevarse por encima del mundo de la vida como suelo, proceder
sin esa base, como flotando (Steinbock 2022, 176)."

En rigor, entonces, una via del mundo de la vida en que la prioridad dona-
dora de sentido no la tiene la conciencia “por encima del suelo” sino la co-ori-
ginariedad de la vida de la conciencia en el mundo, desde el suelo-tierra, eso no
parece comprometer el estatuto trascendental de la fenomenologia. Ademds de
porque es una modalidad a priori de la experiencia, no lo compromete porque
nos abre a otro sentido de “trascendental” que no es unilateralmente fundacional
a la manera del Begriindung sino a la manera de una fundacién reciproca que se
tematiza en una condicionalidad regresiva.”*® De nuevo en opinién del autor de

Mundo familiar y Mundo ajeno:

9 En el famoso texto “La Tierra no se mueve” Husserl (2019, 615-636) analiza ese suelo-
Tierra como un suelo-originario (Urboden). Véase asimismo Steinbock (2022, 176-189).

2 Steinbock (2022, 44-47) diferencia dos modos de entender la fundacién (Fundierung) en
las Investigaciones légicas: la fundacién unilateral y la fundacién reciproca. Cuando en Ideas 1
se identifica la fundacién con la evidencia como autopresencia plenificante, se vuelve sindni-
ma de la “fundamentacién epistemolégica” (Begriindung). Al punto que “[l]a fundacién, a
través de la evidencia, se convierte en un fundamento [Grund]”. Sobre el sentido de funda-
cién en Husserl véase Rizo-Patrén (2012, 378ss.).

Serie monografica n°9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



84 | Rocio GARCES FERRER

La filosofia es trascendental no porque pueda descubrir un punto de par-
tida absoluto, sino porque pregunta retrospectivamente por las convicciones
atemdticas que son propias tanto de la vida cientifica como de la vida no
cientifica, y por las condiciones de posibilidad de la experiencia en cuanto
tal. [...] Al orientar el método trascendental a partir del tema de los presu-
puestos [...] y comprender el pensamiento trascendental como una pregunta
retrospectiva [...], el procedimiento general del método trascendental queda
definitivamente transformado. Dicho con mds exactitud, el procedimiento

del método trascendental segtin la via cartesiana queda invertido (Steinbock
2022, 135, 137).

Esta inversién del método trascendental —que va de la conciencia al mun-
do de la vida, de situarse “por encima del suelo” a echar pie en tierra— vuelve
manifiesto el limite de la dimensién fundacional de la via cartesiana, tanto por
referencia al problema del mundo como a la comprensién de la subjetividad
trascendental. Lo que estd en cuestién es, pues, la modalidad del mundo en
tanto fenémeno objetual o césico de totalidad, asi como la modalidad de la
subjetividad trascendental en tanto egologia. De esta forma, si bien es verdad
que la Riickfrage se encuentra ante la dificultad de reconducir las condiciones
de posibilidad de la experiencia (las predonaciones del mundo de la vida) a
donaciones evidentes (presentes) para una conciencia pura, también lo es que
esa dificultad descansaria en Gltimo término en una triple confusién: la del
estatuto trascendental del mundo con un horizonte de horizontes; la del suelo
como presupuesto mundovital de la experiencia con un “cogitarum” a gran
escala; y lo que es atin mds fundamental, la de la autodonacién intuitiva del ego
cogito con su funcidn trascendental.”’ Pero no todo lo predado puede retornar
a la esfera de las evidencias inmanentes, ni legitimarse mediante la reduccién
a una auto-manifestacién de la conciencia. No por asi intuible es el mundo
de la vida mds experienciable. De hecho se vuelve atin menos experienciable
desde ese marco epistemoldgico, precisamente por su estatuto de fenémeno
ya siempre predado. Es mds: ejercer ese tipo de presion conlleva el peligro de
evidenciarlo mediante un recubrimiento bien psicoldgico, bien metafisico que
suplantaria el cardcter predado y sobreentendido del Lebenswelr. El mundo de
la vida es Boden no por asi intuible sino por concreto, y eso reclama su modo
propio de acceso, su modo especifico de evidencia y su modo caracteristico
de reflexividad de acuerdo con su modo concreto de experiencia. Y adonde la

21 Steinbock (2022, 161). Landgrebe (1968, 313) ha subrayado cémo estas modalidades de
mundo, subjetividad y presupuesto incurren en una suerte de ilusion trascendental.

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



UNA GENESIS NO GENETICA | 85

reconduccién de la pregunta retrospectiva nos lleva no es sino a la concrecién
misma de esas modalidades.?

Lo que realmente estd en cuestion, por ende, es la forma en que estas moda-
lidades de mundo, presupuesto y subjetividad, comprendidas segun la via car-
tesiana, pueden todavia converger con una génesis fenomenoldgica cuya inda-
gacién aspira a ser plenamente trascendental. ;Estd obligada la fenomenologia,
entonces, a repetir lo que Husser] denomina como el error de Descartes (Hua
I, §10, 63-64)? El autor alemdn lo ha expresado en toda su radicalidad: “Si nos
mantenemos fieles al radicalismo de la autorreflexién [Radikalismus der Selbst-
besinnungl, y, por tanto, al principio de la pura ‘intuicién’ o evidencia, o sea,
si no dejamos valer aqui nada més que aquello que encontramos efectivamente
en el dmbito del ego cogito abierto por la epojé, y sobre todo aquello que ha sido
dado de una manera absolutamente inmediata [ganz unmittelbar gegeben haben)”,
entonces la fenomenologia parece abocada a “no cruzar la puerta de entrada
de la auténtica filosofia trascendental”. Y “si no afirmamos nada que nosotros
mismos no veamos”, entonces la fenomenologfa estd obligada a elegir entre su
herencia cartesiana y su exigencia trascendental. ;Constituye esto algin tipo de
fracaso, segtin ha sostenido Landgrebe (1968, 253)? ;Quizd la “aporia fundacio-
nal” de la reflexién fenomenolégica, de acuerdo con Steinbock (2022, 380)2*
Segtin veremos a continuacidn, la disociacién de la equivalencia programdtica
entre la fenomenologfa trascendental y la epistemologia cartesiana posibilita un
ensanchamiento no solo metodolégico sino también temdtico de los elementos
predados de la experiencia. Se vuelven manifiestos otros aspectos del mundo, el
presupuesto y la subjetividad, y se incorporan a la elucidacién trascendental. La
pregunta es si la fenomenologia regresiva acerca de estos aspectos del mundo de
la vida puede seguir siendo solamente genética.

22 Vigo (2023) ha estudiado la superacién de los limites del cartesianismo y la progresiva

concrecién genética en la fenomenologfa trascendental del tltimo Husserl.

#  Landgrebe (1968, 271, 319-320) ha insistido en el cardcter productivo de este fracaso
como impulso de la autorreflexién metodoldgica y la ampliacién temdtica de la fenomenolo-
gia. Por ese motivo Welton (2000, 158ss., 286-288) ha sugerido desarrollar una “via indirecta”
en contraposicién a la via egoldgica cartesiana, que es directa e inmediata al poner entre parén-
tesis las estructuras mundanas. Esta nueva via de la pregunta retrospectiva, también denomi-
nada “via kantiana’, toma como hilo conductor una ciencia empirica (la psicologia, la
biologfa, la sociologfa, la antropologia) para remitirla después a su constitucién transcendental.

Serie monografica n°9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



86 | Rocio GARCES FERRER

4. La generatividad como subsuelo de la tradiciéon

Llevado justamente por la exigencia de reconducir ain mds a tema lo que de
antemano siempre ya pertenece al sentido del mundo de la vida y se da en la forma
de estar predado, Husserl advirtié en determinados enclaves textuales —muchos de
ellos inéditos— sobre la especificidad de algunos fenémenos con dificil encaje dentro
de la tipologfa temdtica de las experiencias genéticas. Seglin ya mencioné, se trata
de fenémenos tales como el nacimiento y la muerte, la animalidad del ser humano
y su conexién con la biologfa, la familiaridad y normalidad de la experiencia, la
radicalidad del otro como ajeno, la pertenencia a una generacién, la apropiacién
critica y el rebasamiento de las tradiciones y narraciones histéricas y culturales, etc.
Husserl agrupé este conjunto de fenémenos bajo el concepto de “generatividad”.
Como salta inmediatamente a la vista, la generatividad intensifica la doble serie
genética de predonaciones (pasivas y horizénticas) ya senaladas anteriormente, o
sea, la historicidad, la intersubjetividad y la socialidad en la teleologfa inmanente
del devenir de la vivencia, por cuanto tematiza algunos aspectos que en la génesis
trascendental del sentido se encontraban todavia implicitos en la predonacién
de la experiencia del mundo. No cabe duda de que con la introduccién de los
fenémenos generativos, ademds de acentuar la condicién experiencial limite de lo
predado (Steinbock 2017, 3-16), Hussetl logra dotar de mayor relieve a la tarea de
concrecién y a la condicién de constitucién que la fenomenologia busca elucidar en
tanto investigacién trascendental. En ese respecto cabe interrogar si los problemas
generativos se manifestan como un pliegue ulterior de la predonacién genética o
mds bien como la predonacién (generativa) de la predonacién (genética). ;Qué
consecuencias metodoldgicas implica una direccién u otra de la predonacién?

Desde esta perspectiva no podemos dejar de apreciar que sea justo hacia el
final de las Meditaciones cartesianas (1931) donde el filésofo alemdn justifique la
introduccién de los problemas generativos, con el fin de que el comienzo de la
Seelesleben también sea cubierto por el manto de la fenomenologia trascendental.
En cierta manera es el método genético mismo, con sus preguntas retrospectivas,
el que requiere abrirse a los problemas generativos, lo cual va a evidenciar todavia
mis los limites metodolégicos del cartesianismo fenomenoldgico. “Desde el punto
de vista objetivo, el nino ‘viene al mundo’. ;Cémo se llega a un ‘comienzo’ de su
vida animica?” (Hua I, §61, 168).?* Solo una ampliacién del abanico de temas

 FEsta pregunta obtiene un mayor rendimiento fenomenolégico en el Beilage XLV de Hua
XV, 604-606, donde el nacimiento representa el “Unterlage” del “erste Aktus”.

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



UNA GENESIS NO GENETICA | 87

susceptibles de elucidacién fenomenolégica (phinomenologische Aufklirung) podria
evitar, concluye Husserl, que esta pregunta por lo predado de una donacién tan
radical como ésa pusiese en “problemas esenciales a una fenomenologfa constitu-
tiva en tanto fenomenologia trascendental”. Segtin puede observarse, entonces,
hacia el final de las Meditaciones cartesianas, en el contexto de la célebre Quinta
Meditacidn, se expresa la misma preocupacion que ya advertiamos al comienzo de
la obra (Hua I, §10): ;Cémo mantener el rol trascendental de la fenomenologfa a
la vez que ella es receptiva a la riqueza de la experiencia en sus distintos modos de
darse o predarse? De esta forma, elevar los fenémenos generativos a tematizacién
en su predonacion, introducirlos en el “trabajo interpretativo”, busca reforzar el
estatuto trascendental de la fenomenologfa. Pero con este refuerzo Husserl lleva el
punto mds alld:

En amplia medida, los problemas genéticos —y, por cierto, como es
natural, el de los niveles primeros y mds fundamentales— ya han sido efecti-
vamente introducidos en el trabajo fenomenolégico real. Este nivel funda-
mental es, naturalmente, el de “mi” ego en su esencialidad propia primordial.
Pertenecen a este lugar la constitucién de la conciencia interna del tiempo
y toda la teoria fenomenoldgica de la asociacién; y todo lo que encuentra
mi ego primordial en la auto-exposicién intuitiva originaria [urspriinglicher
anschaulicher Selbstauslegung) se transfiere sin més [...] a todo otro ego. Solo
que con ello, ciertamente, todavia siguen intactos los problemas generativos
(generativen Probleme] arriba mencionados: el nacimiento, la muerte, el nexo
generativo de la animalidad [Generationszusammenhang der Animalitit], que
pertenecen evidentemente a una dimensién superior y que suponen un tra-
bajo interpretativo sobre las esferas inferiores tan inmenso que no podrin
convertirse en problemas de trabajo hasta dentro de mucho tiempo (Hua

I, §61, 169).»

No estd de mds senalar asimismo que el manuscrito preparatorio de las con-
ferencias de Paris (1929) insistia precisamente en esta dificultad, la de si todavia
es posible cubrir estos fenémenos generativos con las investigaciones genéticas ya
bien desarrolladas en este periodo de su trabajo. Ahora son las dos series genéticas

» En Crisis Husser] también introduce los problemas generativos como profundizacién en

el estatuto trascendental de la fenomenologia, en este caso con un énfasis muy nitido sobre la
serie histérica y social que va de lo genético a lo generativo. Véase, por ejemplo, Hua VI, §55,
191s. Este énfasis se vuelve mds patente en los complementos a esta obra de Hua XXIX, tal y
como ha mostrado Steinbock (1994).

Serie monografica n°9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



88 | Rocio GARCES FERRER

—tanto la microserie de la percepcién como la macroserie de la historia— las que
se concentran en una sola serie bajo la pregunta por la naturaleza de la genera-
tividad. Estamos asi en condiciones de acreditar que la génesis se convierte en
el nexo generativo concreto. ;Dejard con ello la génesis de ser una génesis pura-
mente genética? En ese sentido se interroga Husserl: “;Puede ser que yo y cada
sujeto solo seamos concretos en un nexo generativo continuo de sujetos infinitos
[nur konkret in einem generativen zusammenhingenden endlosen Subjektzusam-
menhang], que a su vez solo puede ser concreto a priori como lo normal y con
sujetos anémalos como variaciones de lo normal? Esto suena extremadamente
atrevido, si, aventurero” (Hua XV, 35). Un poco mds adelante el filésofo alemdn
incrementa su inquietud y se pregunta en el mismo tenor:

¢Existen razones esenciales que, fundadas en mi y precisamente en mi
esencia egoldgica, hagan necesario que haya un mundo objetivo, que en él
existan sujetos racionales para quienes se manifiesta o puede manifestarse
el ser verdadero intersubjetivo y que en ello sea concreto [konkrer]? Aqui
también surge el gran problema de las generaciones [das grosse Generations-
problem). ;Pertenece a la esencia de mi ser [...] una estructura constitutiva en
virtud de la cual se da necesariamente un mundo con generaciones humanas
conectadas generativamente [mit generativ zusammenhingenden Menschen-
geschlechtern] que me abarcan como ser humano constituido? ;Pertenece
necesariamente [...] a cada mundo de seres humanos en conexiones genera-
tivas [generativen Zusammenhdingen), de tal manera que, con la “muerte” de
los individuos, ain deben existir necesariamente seres humanos? [...] ;Qué
motiva, qué “fundamenta” en algin sentido mi inicio trascendental [meines
transzendentalen Anfang]? ;La conexion generativa [generative Zusammen-
hang] con mis padres y antepasados? ;Pero no nos encontramos con grandes

dificultades ahi? (Hua XV, 37-38).

A diferencia del fragmento conclusivo de las Meditaciones cartesianas antes
citado, donde Husserl recae una vez mds en la estricta asociacion entre subje-
tividad trascendental y ego cogito primordial, en estas lineas preparatorias de
las conferencias de Paris —que, como aquel fragmento, también forman parte
de una teoria de la empatia (Einfiihlung)— el punto crucial estd sefialado con
mayor sutileza, pero no por ello con menor radicalidad.?® Atn en este dmbito
de las preguntas, no solamente resta el interrogante de que el nexo generativo

%6 En esas lineas Husserl enseguida desplaza el foco de estas preguntas hacia la constitucién

analégica del otro (Andere), que obedece a otra problemdtica. Recordemos que Steinbock

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



UNA GENESIS NO GENETICA I 89

concreto exceda la auto-exposicién intuitiva originaria del ego primordial. Lo
importante sobre todo es que la fenomenologia regresiva, justamente en virtud
de su condicién de concrecidn, llegue a interrogarse por la predonacién de lo
mids predado de toda donacién, a saber: no tanto ahora “el comienzo de la vida
animica” cuanto “mi inicio trascendental”.”” Textos como éstos parecerfan sugerir
que los fenémenos generativos poseen una especificidad temdtica senalada y un
alcance metodolégico no menor que complican la tematizacién de la doble serie
del devenir genético desde un método exclusivamente genético. Todo indica que
la auto-remisién al ego primordial no basta para cubrir toda la experiencia en la
que el ego primordial mismo estd sumido, es decir, su nacimiento, su muerte,
su animalidad, su pertenencia a una generacién y al género humano, o sea, a
la cadena de las generaciones. Ya no se trata inicamente, por tanto, de que la
herencia cartesiana pueda limitar el rango experiencial y el estatuto trascendental
de la fenomenologia. Ahora se trata del alcance mismo de la génesis del sentido.
Eso no significa, como es lgico, que “todo este nexo generativo” deje de desa-
rrollarse “en mi mismo y a través de mi vida trascendental” (Hua XV, 38). Otra
cosa es, como veremos, si lo tnico constituyente se reduce a una subjetividad
primordialmente autoconstituyente.

;Hasta qué punto, entonces, el nexo generativo no resulta més bien tensio-
nar, y no solamente intensificar, las costuras textuales y conceptuales de las dos
obras mds importantes del dltimo periodo filoséfico de Husserl, las Medizaciones
cartesianas (Hua 1) y la Crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia trascenden-
tal (Hua VI), donde esta temdtica inédita de la generatividad ya habia logrado
permear ocasionalmente en sus pdginas? ;Y en qué punto del devenir inmanente
de la doble serie genética se siente con mayor agudeza esa tensién? ;Podemos
mantener la centralidad de la subjetividad trascendental si ella queda todavia
anclada a la “urspriinglicher anschaulicher Selbstauslegung” del ego primordial?
;Puede sostenerse una clara y nitida equiparacién de lo fundacional con lo tras-
cendental en todos y cada uno de los respectos de la experiencia del mundo,
si es que entendemos el fundacionalismo solo epistemoldgicamente (evidencia
apodictica) y no también reciprocamente (mundo de la vida)? Las Vorgegebenbei-
ten que la generatividad eleva a tema, la tematizacién de la doble serie genética

(2022, 93-128) ha mostrado que una fenomenologia de la generatividad permite elucidar la
experiencia de accesibilidad del otro como ajeno (Alien) en su inaccesibilidad.

¥ La respuesta a esta pregunta pertenece, afirma Husserl en otro Beilage, a una “génesis de
la generatividad” que esté realmente en condiciones de adentrarse en la “pre-génesis de la pre-
subjetividad pre-constituyente” (Hua XV, 172s.).

Serie monografica n°9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



90 | Rocio GARCES FERRER

en tanto nexo generativo, sjen qué modifica la condicién de constitucién de la
fenomenologfa?

Lo que de entrada se vuelve explicito con ello es que la experiencia del mun-
do es resultado de un proceso de institucién, sedimentacién y reactivacién de
tendencias que articulan el sentido y que remiten a su vez a procesos histdricos,
culturales e intersubjetivos de larga data. Mirado desde el plano de la normativi-
dad al que ya aludimos, lo que sabemos ahora es que algo adquiere relevancia y
prominencia, y logra por ello un cierto estatuto de normalidad, porque hay un
peso de la tradicién comun que ejerce presién sobre el campo de manifestacion.
El relieve genético (afectivo y normativo) de un campo de manifestacién, sus
elementos preponderantes a los que hicimos referencia, responden efectivamente
a las tradiciones que heredamos y de las que formamos parte. Todo ello permi-
te revelar asi una herencia del sentido (Sinnerbschafi) ya instituido en el campo
constituyente, en la historia intencional, de la experiencia trascendental (HuaMat
VIII, 437). Parece abrirse asi a elucidacién fenomenoldgica, en toda su concre-
cién, el constituirse mismo de la predonacién. En otro manuscrito Husserl lo
sostiene con incluso mayor rotundidad:

Lo que yo he producido originariamente en tanto instituyente [srstif-
tend) es lo mio. Pero yo soy “hijo de la época” [ “Kind der Zeit”], formo parte
de la mds amplia comunidad-de-nosotros [weitesten Wir-Gemeinschaft] que
tiene su propia tradicidn, la cual posee a su vez otra comunidad distinta
con sus sujetos generativos [generativen Subjekten], con los antepasados més
préximos y los mds lejanos. Y ellos han “influido” en mi: soy lo que soy
en tanto heredero [ich bin, was ich bin, als Erbe]. ;Qué es ahora lo real y
auténticamente mio propio? ;Hasta qué punto soy realmente instituyente?
Lo soy sobre el subsuelo de la “tradicién” [auf dem Untergrund der “Tradi-
tion”]. Todo lo mio propio se encuentra fundado [fundiert] en parte a través
de la tradicién de estos antepasados, en parte a través de la tradicién de mis

coetdneos (Hua X1V, 223).28

Con el recurso al “subsuelo de la tradicién” como el espesor desde donde
tiene lugar una institucién originaria (Urstiftung), que es el tema de fondo de
este inédito que interroga en qué grado tenemos pensamientos y fines exclusiva-
mente propios, empieza a asomarse algo as{ como un solapamiento constitutivo

% Es importante reparar en que este subsuelo de la tradicién es atin més profundo que el

subsuelo natural, animico y espiritual que Husserl estudia en Hua III, §61, 275ss.

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



UNA GENESIS NO GENETICA I 91

entre instituir/constituir y la apropiacién, la “Ubernahme der Tradition”. De
lo que estamos hablando es de algo mds que de la historicidad del fenémeno
trascendental y de la posibilidad de reactivacién del sentido. Hablamos mds bien
de cdmo se manifiesta esa historicidad y esa reactivacion, y de la competencia
fenomenoldgica que en ello adquiere la cadena de las generaciones y los suje-
tos generativos. Se trata de un tiempo histdrico, una tradicién cultural y una
comunidad intersubjetiva transmitidas por nuestros antepasados, lo que con-
vierte a la subjetividad trascendental en heredera trascendental. Es la tematizacion
de la herencia generativa del sentido, la pregunta por cémo se constituye ez mi
el subsuelo de la tradicién antes de mi, la que logra explicitar desde mi (von mir
aus) las condiciones de posibilidad de la experiencia del mundo. La pregunta
que en ese respecto cabe todavia plantear es si el subsuelo de la tradicién, que
corre por debajo incluso del suelo de la experiencia y, por tanto, del mundo
de la vida tal y como lo hemos caracterizado en epigrafes anteriores, obedece
todavia al proceso de sedimentacién o si abre mds bien un recodo en el camino.
La pregunta, por tanto, es si la investigacién genética, ademads de suelo, también
tiene techo.

5. Una génesis no genética de la generatividad

El libro de Steinbock Mundo familiar y Mundo ajeno representa una de las
investigaciones mds audaces y rigurosas sobre la génesis de la generatividad.
En sus pdginas el autor agrupa, analiza y ofrece una interpretacién conceptual,
sistemdtica e histdrica de los textos en que Husserl aborda la cuestién de la
generatividad, asi como las motivaciones fenomenolégicas para integrarla como
una profundizacién en la tarea de la génesis del sentido. Pero, ademds de esa
interpretacién integral, este libro también sostiene que los fenémenos generativos
tienen su propio modo de darse y que, por tanto, requieren un modo de acceso
diferenciado respecto del método estdtico y el método genético. Esta posicién
tedrica conforma lo que Steinbock ha denominado “fenomenologia generativa”.?

#  Desde la publicacién de Home and Beyond destacan en este tema los estudios de Zahavi

(2001, 86-104) y Walton (2002) y (2004). Estos trabajos abordan los fenémenos generativos
desde la génesis de un yo normal, desde el marco de la nocién genética del mundo de la vida
o desde una investigacion sobre la intersubjetividad trascendental. Antes que una inflexién
generativa que da paso a una fenomenologfa generativa, como propone Steinbock, en estas
contribuciones la generatividad se elucida desde la fenomenologia genética. Por otro lado,
respecto al estatuto mismo de la fenomenologia generativa, ademds de Steinbock (2003),

Serie monografica n°9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



92 | Rocio GARCES FERRER

Precisamente por esa inseparabilidad de temas y métodos, de modos de (pre)
donacién y modos de acceso en que consiste la condicién de concrecién feno-
menoldgica, este autor sostiene que con la entrada del nexo generativo y sus
fenémenos concomitantes en el “trabajo interpretativo” de la fenomenologia se
tematiza algo distinto a la experiencia de un tiempo que llega en devenir hasta mi
o que proyecto después de mi. Lo que ahi se estd tematizando, en cambio, es una
experiencia del pasado histérico que me alcanza, me sobrepasard y se transmitird
tras mi muerte 70 como una experiencia del tiempo sino como una experiencia histd-
rica, un “nexo generativo infinitamente abierto en el encadenamiento y ramifica-
cién de las generaciones” (Hua XV, 178). De este modo, estamos lejos de querer
investigar qué constituyentes constituyeron lo constituido en su origen histérico,
o cudles son sus prejuicios y desviaciones. Todo parece girar, en lo fundamental,
en torno a la diferencia entre una historia del flujo de tiempo que sedimenta
en el suelo de la experiencia, con una génesis deconstruible; y una experiencia
de la historia en cuanto tal, que no puede ser desmantelada ni deconstruida en
remisioén al suelo y el horizonte del mundo de la vida.*® “Lo que hay aqui —afirma
Steinbock (2022, 289)— ya no es una génesis del sentido sino una generacion del
sentido; la temporalidad ya no es una auto-temporalizacién [de la ménada indi-
vidualizada] sino una historicidad intersubjetiva formada generativamente, [...]
la constitucién del sentido a través de la propagacion y la herencia del sentido”.
:Cémo se desarrolla una constitucién del sentido en tanto herencia del sentido?
:En qué consiste entonces una generacién del sentido?

En ese respecto, de acuerdo con la minuciosa interpretacién que Steinbock
desarrolla en Mundo familiar y Mundo ajeno, Husserl estaria entonces entendien-
do por “generatividad” el proceso en virtud del cual tiene lugar la generacién
(constituyente) de los aspectos intersubjetivos, normativos, histéricos e incluso
geoldgicos de la experiencia a través del sucederse y el transcurrir mismo de las
generaciones (histdricas).’! El fildsofo alemdn lo ha expresado en un revelador
fragmento de un inédito sobre el modo de ser histérico de la intersubjetividad
trascendental:

(2022, 393-399) y (2024), también se pueden consultar los articulos de Marin Avila (2015)
y Lépez Sdenz (2015). Miettinen (2020) sittia la nocién de generatividad en la discusién
husserliana sobre la teleologfa de la razén europea.

3 Hua XXIX, 344-345. Tal y como reconoce Husserl en una nota de su excurso “Natur und
Geist” (Hua XXXVII, 312 n. 1), la experiencia histérica no es objeto de deconstruccion
genética (baut eben nicht ab).

31 Lo “geolédgico” apunta al rol constitutivo de la “tierra” y los “paisajes” culturales (Stein-
bock 2022, 38).

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



UNA GENESIS NO GENETICA I 93

La historia del ser humano en el mundo devenido a partir de él, incluida
también la incorporacién del nacido en este mundo, el partir del que muere,
el nexo generativo [generative Zusammenhang] y la historia comunitaria que
este nexo porta consigo como historia de la humanidad; todo esto tiene un
significado trascendental y queda desvelado en el método fenomenoldgico.
La historia se vuelve la historia de [...] la articulacién de la humanidad en
familias, troncos, pueblos, humanidades en abierta finitud, donde la natura-
leza se articula en territorios y se convierte en articulacién de la subjetividad

trascendental (Hua XV, 391).

La generacién trascendental del sentido es, pues, doblemente doble. Es, por
un lado, como deciamos, constituyente e histérica, en tanto vincula la historia
comunitaria a la vida trascendental de la subjetividad, donde la cadena de las
generaciones posee en consecuencia una competencia fenomenoldgica. Ese vin-
culo es el nexo generativo. Por el otro lado, ese nexo mds alld de la egologia, de
acuerdo con el fragmento citado, concierne tanto a la especie humana (la homi-
nitas del homo sapiens) como a la humanidad (la humanitas del homo sapiens). Y
ese nexo generativo es el que la vida trascendental de la subjetividad ya siempre
“porta consigo” de antemano en tanto Geltungstriger. Porta entonces una validez
que le excede. Asi es como la generacién trascendental del sentido entrevera de
manera especifica la condicién de concrecién (como historia comunitaria) con la
condicién de constitucién (como articulacién de la subjetividad trascendental).
Por tanto, a lo que la generatividad vendria a dar acceso en la experiencia de la
subjetividad es a “la unidad de una historia vinculada generativamente”, a “la
intersubjetividad generativa”, lo cual exige un tipo de pregunta retrospectiva
histérica (Hua XV, 199, 219). Por eso el fenomendlogo norteamericano sostiene
que la reconduccién retrospectiva de los rendimientos genéticos (temporales,
afectivos y normativos) hasta sus motivaciones generativas, tanto las relativas a
la transmision de la especie humana como a la herencia de las tradiciones histé-
ricas y culturales, ya no puede ser una investigacién trascendental genética. En
su opinidn, con este tipo de fenémenos se trata antes bien de una “génesis que
es genéticamente imposible de conocer pero que es generativamente posible
de experiencia en la densidad generativa de una tradicién” (Steinbock 2022,
324). Eso explica, en sintesis, que el horizonte de la pregunta por la generacién
del sentido sea el de una génesis no genética por el modo de acceso al campo de
experiencia de la vida histdrica e intersubjetiva trascendental, que pone el acento
en la experiencia de macro-estructuras comunes de largo aliento antes que en la
micro-historia intencional del yo como sustrato de habitualidades.

Serie monografica n°9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



94 | Rocio GARCES FERRER

Por consiguiente, mds que una sedimentacién, lo que estd cristalizando es
una tradicién. Justo porque la generatividad estriba en una experiencia de la
historia y no solo del tiempo, en la herencia de una tradicién y no solo de una
sedimentacién, en el espesor de una densidad y no solo la preponderancia de un
relieve, en el subsuelo de la generacién y no solo el suelo de la génesis, incluso
en el vinculo de intersubjetividad y no solo de alteridad, justo por eso todo
viene a indicar que en la vivencia constituida trascendentalmente se encuentran
operativos rendimientos histéricos e intersubjetivos ya constituidos, que no son
ni “eidos” (estdticos) ni “doxa” (natural) y tampoco algo ain-por-instituir en su
devenir originario. Esos rendimientos, pese a que se manifiestan en el seno de
esas operaciones constituyentes e instituyentes, quedan a la espalda de las mismas
toda vez que remiten a una comunidad, una tradicién y una historia antepasadas
que, aun manifestada en mi, se constituyd ya siempre antes de mi y que se me
manifiesta ademds como otra constitucién, a saber: la cadena de las generaciones
que viene antes de mi nacimiento y que me sucederd tras mi muerte. En la vida
trascendental de la subjetividad esos rendimientos remiten constitutivamente
a otra constitucion, y se re-instituyen y eventualmente se constituyen reitera-
damente como habiendo sido ya constituidos en otra constitucion. Lo que la vida
trascendental de la subjetividad constituye es, pues, una co-constitucion. No es
exactamente que estén solapadas esas constituciones, como apuntamos antes.
Estdn constitutivamente co-constituidas. Y esa reduplicacién es lo predado en
cuanto tal, lo que por necesidad no puede desestratificarse (entschichten) ni des-
mantelarse (baut eben nichr ab). Por ese motivo no hay una experiencia pura
de la “forma peculiar de la vida de la tradicién” (eigentiimlichen Lebensform der
Tradition) (Hua XXXVII, 309). Ella se genera de forma constitutiva como una
experiencia liminar de lo trascendental.

Las pdginas de Mundo familiar y Mundo ajeno han recalcado con insisten-
cia las distintas modalidades de esta experiencia liminar, como lo mds granado
de la fenomenologia generativa. Me limitaré a sefialar inicamente las dos mds
fundamentales para la interpretacion husserliana de Steinbock: una metodolé-
gica que concierne a la subjetividad trascendental, y otra temdtica que atafie al
mundo de la vida.

Por de pronto, y al hilo de lo recién comentado, la forma en que la subje-
tividad trascendental vive la vida peculiar de la tradicién es liminar no solo en
su sentido mds estructural, por cuanto anida en ella un estrato que reiterada-
mente ella constituye como una co-constitucién. De manera mds concreta, la
experiencia liminar refiere asimismo a que la constitucién del sentido de ese

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



UNA GENESIS NO GENETICA I 95

nexo generativo descansa en tltimo término en la apropiacién (Ubernahme) y
en la exapropiacién (Nichtiibernhame) de ese legado de la tradicién (Steinbock
2022, 279-374). En su aspecto mds decisivo, la vida trascendental como “mora-
da originaria [ Urstitte] de toda donacién de sentido y verificacién de ser” (Hua
V, 139), en lugar de entregar lo dado de una manera absolutamente inmediata
ala auto-exposicion intuitiva originaria de un ego, se sitia en la cadena de las
generaciones y reiteradamente se apropia y exapropia “von mir aus” del sentido
heredado de la experiencia, lo que implica adicionalmente que su evidencia, més
que apodictica, sea critica. De lo que se se trata es de “tomar distancia de la tra-
dicién ‘desde dentro’ de la tradicién” (Steinbock 2022, 307).3? De esta forma, la
critica no busca solamente hacer explicito lo latente y sedimentado, liberarnos de
prejuicios y suposiciones, o delimitar lo que podemos conocer justificadamente.
En lo fundamental busca renovar generativamente esa tradicién que recibimos
y que transmitimos, con el fin de que el sentido heredado sea apropiado/exa-
propiado legitimamente como e/ mejor posible, segiin “la méxima diferenciacion
y la mdxima riqueza generativas” (Steinbock 2022, 304). A la vista de ello cabe
preguntar: ;Y si la prictica mds cardinal de la fenomenologia trascendental no
fuera la del “espectador desinteresado” sino la de la critica? ;Y si la experiencia
mids bdsica de la subjetividad trascendental no fuera —incluso si es la de un yo o
una conciencia— la del ego cogito sino la de la subjetividad como “hogar” (Heim),
como su condicién misma de posibilidad? Lejos, pues, de revocar la subjetividad
trascendental en pos de la tradicién, no es la subjetividad sino la primordialidad
del ego lo que la fenomenologfa generativa pone aqui en duda, la reduccién del
“von mir aus” fenomenoldgico-trascendental a una egologfa.”’

De esta forma, el significado mds originario de la condicién de constitu-
cién de la fenomenologia trascendental, en virtud de la cual el sentido de la

32 Véase Steinbock (2022, 298-310). Quizd sea de interés subrayar que el componente criti-
co de la fenomenologia generativa impide la dependencia constitutiva —constitutiva por
inadvertida— de la fenomenologia y de la subjetividad trascendental respecto del legado de
una cultura, una historia o una tradicién. A diferencia de lo que sostienen Crowell (1998),
Bruzina (2001) y Hopkins (2001), no es la elucidacién fenomenoldgica de la generatividad la
que conlleva una contaminacién empirica de lo trascendental y, con ello, una recaida en la
naturalizacién de la fenomenologfa. Pareceria ser justo al revés: la explicitacion del nexo gene-
rativo y su estatuto plenamente trascendental representan una resistencia frente a esa natura-
lizacién, porque no deja inadvertido ni constituido lo més predado del “constituirse” de la
predonacién, como es la cadena de las generaciones. ;No serd antes bien la “génesis 7o gene-
rativa” la que se vuelve afecta al historicismo?

3 Schnell (2015) ofrece una transformacién de la subjetividad trascendental en la fenome-
nologia generativa distinta a la de Steinbock (2022).

Serie monografica n°9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



9% | Rocio GARCES FERRER

experiencia del mundo remite a las estructuras a priori de la subjetividad, reside
en esa duplicidad liminar de apropiacién y exapropiacién, que subyace asimis-
mo a la reactivacién o la reinstitucién de un sentido predado proveniente de
la tradicién, al igual que anteriormente subrayamos del subsuelo (generativo)
respecto del suelo (genético). Ahi se puede apreciar con algo mds de nitidez
la manera en que un mérodo generativo representa en verdad una continui-
dad fenomenoldgica con el método genético, aunque abra un modo de acceso
diferenciado a la experiencia trascendental. No se trata de hacer entonces una
regresién mds regresiva —mds lejana, mds profunda, mds genética todavia— que
la de la genética del sentido. La generacién del sentido no es una génesis atin
mds pura, sino el reverso no genético de toda génesis, el subsuelo generativo de
todo suelo genético. Con la intensificacién no genética de la génesis comienza
a vislumbrarse entonces el recodo en que la fenomenologia generativa consiste,
su gesto propio, en tanto es distinta de una genética y una eidética del sentido.
No hay génesis del sentido si ella no es asimismo no genética, si la reactivacion
de lo instituido en el suelo de la sedimentacién no reposa sobre la apropiacién/
exapropiacién de lo constituido en el subsuelo de la tradicién, como el tiempo
reposa sobre la historia, el relieve sobre la densidad, la alteridad sobre la inter-
subjetividad, el ego cogiro sobre el hogar, la apodicticidad sobre la critica o, segtin
veremos a continuacién, el mundo de la vida sobre lo familiar y lo ajeno. En
rigor, asi pues, es esta génesis no genética, una “génesis genéticamente imposible
de conocer pero generativamente posible de experiencia”, la que constituye la
experiencia liminar en su sentido mds metodoldgico. ;Seria exagerado afirmar,
entonces, que la generatividad complica la génesis hasta el punto de volver ya
siempre liminar la “sola” génesis, en tanto génesis no genética, imposible de ser
ya no generativa?

Y qué se vuelve temdticamente accesible a partir de esta génesis no genéti-
ca, en referencia en este caso a la condicién de concrecién de la fenomenologia
trascendental? ;Qué otras dimensiones de la experiencia se nos abren al “trabajo
interpretativo” de la fenomenologia? Steinbock, en su lectura de los manuscri-
tos inéditos de Husserl, le otorga todo el protagonismo en su obra de 1995 al
mds prominente de los fenémenos generativos, que logra volver manifiesto el
suelo y el horizonte del mundo de la vida, sus relieves temporales y afectivos
sobreentendidos, su latente normalidad tipica, en funcién de sus predonaciones
histéricas, culturales e intersubjetivas. A la luz de una génesis no genética que
transita esta vez por el subsuelo de sus relieves, el mundo de la vida aparece en
la riqueza de su densidad generativa, como el precipitado de la transmisién de
una tradicién antepasada, ya cientifica o pre-cientifica. También el Lebenswelt

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



UNA GENESIS NO GENETICA 1 97

reposa, por consiguiente, sobre una herencia del sentido, y de ese modo la
experiencia del mundo de la vida se vive, recalca Steinbock, como siéndonos
familiar, como una forma peculiar de tradicién ya siempre ahi operativa y en la
que nos sentimos en casa, como en un hogar. La vivencia del mundo de la vida
es, pues, la de vivir en un mundo familiar (Heimwelt). Eso no lo puede elucidar
fenomenoldégicamente una génesis no generativa. No lo puede incorporar a su
“trabajo interpretativo”.

Pero ella tampoco estd en mejores condiciones de acreditar que esa vivencia
no es lo tinico que en realidad se vive en esa vida del Lebenswelt, tal y como si lo
puede explicitar una génesis no genética de la generatividad. Y es que justo por
sernos familiar se nos abre de manera concomitante, y en toda su extrafeza, “un
‘mundo’ que no pertenece a nuestros sistemas conceptuales, nuestra normali-
dad, nuestros valores, normas, tradiciones, etc., lo cual quiere decir: ese mundo
estd constituido como ajeno, no familiar, atipico, ‘anormal’. En pocas palabras,
con la constitucién de un mundo familiar se co-constituye un mundo ajeno
que no es normativamente significativo a la manera en que si lo es el mundo
familiar” (Steinbock 2022, 269). Pese a que no nos es familiar, ese mundo aje-
no (Fremdwelr) tiene su propia familiaridad, sus nexos generativos propios, y
resulta por ello ser tan originario —vale decir, tan co-originario— como nuestra
propia familiaridad. Con toda probabilidad, es en la dependencia del mundo
de la vida respecto de esta experiencia liminar donde se percibe con mayor
nitidez el tipo de fenomenologia de la generatividad que se desarrolla en las
paginas de Mundo familiar y Mundo ajeno. El fenomendlogo norteamericano
lo ha sintetizado asi:

Un mundo familiar es normal porque, gua tipicamente familiar en la
densidad generativa de una tradicién, resulta ser aquello a través de lo cual
nuestras experiencias cristalizan como siendo las nuestras, de tal forma que
nuestro mundo estructura nuestra experiencia misma. Es desde esta pers-
pectiva del hogar como mundo de la vida normal desde donde tenemos
una experiencia del mundo ajeno como no siendo normal, como no siéndonos
Jfamiliar. El hogar mantiene una relacién con lo ajeno a través de su expe-
riencia de inaccesibilidad a lo ajeno debido a la integridad de los limites de
lo ajeno. Estd claro que de alguna manera hay una experiencia de lo ajeno,
que es accesible desde el hogar. Pero el que de alguna manera haya una expe-
riencia del mundo ajeno no significa que tengamos esa experiencia segin
el mismo modo de accesibilidad en que el hogar es accesible para nosotros
(Steinbock 2022, 275).

Serie monografica n°9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



98 1 Rocio GARCES FERRER

Aun cuando “estructura nuestra experiencia misma’, toda vivencia de fami-
liaridad es siempre mds que familiar, puesto que trae a presencia asimismo sus
limites familiares, que ella revela haciendo accesible precisamente la inaccesible
ajenidad en su inaccesibilidad. Lo familiar y lo ajeno adquieren, por ende, un
grado liminar. El gesto generativo no deja por ello de ser trascendental, desde
luego, toda vez que muestra la condicionalidad a priori del mundo de la vida por
relacién a la larga cadena de las generaciones. Con ello estamos en condiciones
de acreditar de manera adecuada que lo sobreentendido del mundo de vida no
equivale a su compacidad, a la manera de un “eine Welt”, y que la experiencia
latente del Lebenswelt supone por el contrario la experiencia liminar de la co-
relatividad y co-originariedad del mundo familiar y el mundo ajeno. Y lo que
es mds: ;Acaso eso no nos acredita igualmente para perfilar una co-fundacién no

unilateral sino reciproca del mundo de la vida desde la estructura co-generativa
del Heimwelty el Fremdwelt (Steinbock 2022, 362)?

De esta guisa, como ya hemos sugerido, la fenomenologia generativa vendria
a ser trascendental pero no fundacional si es que se entiende el fundacionalis-
mo solamente a la manera epistemolégica del Begriindung, al margen de esta
co-fundacién generativa de lo familiar y lo ajeno. Pero ella genera asimismo
un modo especifico de fundacionalismo en el que se co-constituyen las condi-
ciones de posibilidad donde descansa el mundo de la vida, al igual que el ego
primordial respecto a la subjetividad como hogar trascendental. En consecuen-
cia, por cuanto resulta ser una fenomenologfa trascendental co-fundacional, ella
revela los elementos mds eminentemente predados del a priori de la correlacién
intencional: el mundo de la vida como mundo familiar y mundo ajeno (por el
lado del mundo), y la subjetividad trascendental como hogar (por el lado de la
conciencia).*® Por ese motivo la generatividad representa algo mds que el lugar
desde donde cabe plantear la pregunta por las condiciones de posibilidad, o desde
donde accedemos a lo trascendental. Se trata sobre todo de una nueva dimension
trascendental de la experiencia del mundo, y eso es sin ningtin género de dudas
lo més decisivo de la propuesta fenomenoldgica de Steinbock. A saber: que la

% Sin embargo, el cardcter eminente de esta predonacién, a la manera de una predonacién
(generativa) de la predonacién (genética), no lo aleja de nuestra experiencia. Lo revela con
mayor riqueza. Es, pues, toda la receptividad de lz experiencia desde la experiencia —en la con-
ciencia, en la vida, en el hogar—, junto a sus distintos modos de darse y predarse y sus diferen-
tes tipos de evidencia, los que operan aqui como hilo conductor de la fenomenologfa genera-
tiva. Eso permite comprender por qué esta tltima no ha transitado desde una fenomenologia
regresiva (Abbau-Analyse) a una fenomenologia constructiva o progresiva (Aufbau-Analyse),
segtin el esquema kantiano que Fink (1988) elaboré en la Sexta Meditacién Cartesiana.

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



UNA GENESIS NO GENETICA I 99

generatividad constituye el “desde dénde” —ya familiar o ajeno, ya estdtico, gené-
tico o generativo— que anida de antemano en toda vivencia y que ella ya siempre
porta reiteradamente consigo. En ese sentido la generatividad es el lugar (de lo)
trascendental en cuanto tal. Solo asi puede llevarse a cumplimiento y concrecién
el programa critico de la fenomenologia #7as Husserl.

Bibliografia

Bruzina, Ronald. (2001). “Limitations: On Steinbock’s ‘Generative Phenomenology’.
En S. Crowell y B. Hopkins (eds.), 7he New Yearbook for Phenomenology and Phe-
nomenological Philosophy, 1-2001, 369-376.

CaRrR, David. (1974). Phenomenology and the Problem of History: A Study of Husserl’s
Transcendental Philosophy. Evanston: Northwestern University Press.

Carroccio, Andrea. (2021). “The Method of Riickfrage in the Grenzprobleme der
Phiinomenologie”. Paradigmi. Rivista de Critica Filosofica, n° 3, 507-518.

CroweLL, Steven. (1998). “Transcendental phenomenology and the ‘Generation’
Gap”, Human Studies, vol. 21/1, 87-95.

DERRIDA, Jacques. (1962). “Introduction”. En E. Husserl, Lorigine de la géométrie (trad.
J. Derrida). Paris: PUE

—. (1990). Le probléme de la genése dans la philosophie de Husserl. Paris: PUE

Fink, Eugen. (1960). Studien zur Phinomenologie (1930-1939). La Haya: Martinus
Nijhoff.
—. (1988). VI. Cartesianische Meditation. Teil 1: Die Idee einer transzendentalen Metho-

denlehre, Husserliana Dokumente 1I/1 (ed. H. Ebneling et al.). Dordrecht: Kluwer
Academic.

Herp, Klaus (1992). “La tesis de Husserl acerca de la europeizacién de la humanidad”
(trad. J. Iribarne), Escritos de Filosofia, vol. 11/21-22, 21-46.

—. (2012). “El mundo familiar, el mundo extrafo y el tinico mundo” (trad. N. Petrillo).
Etica y politica en perspectiva fenomenoldgica. Bogota: Siglo del Hombre, 67-97.

Horxkins, Bob. (2001). “Generativity and the problem of historicism: Remarks on
Steinbock’s ‘Home and Beyond”. En S. Crowell y B. Hopkins (eds.), 7he New
Yearbook for Phenomenology and Phenomenological Philosophy, 1-2001, 377-390.

Hussere, Edmund. (1950ss.). Husserliana: Werke, Dokumente, Materialien. La Haya/
Dordrecht: Martinus Nijhoft/Kluwer Academic Publishers/ Springer.

Serie monografica n°9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



100 | Rocio GARCES FERRER

Hua 1. (1950). Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrige. Ed. S. Strasser.

Hua III. (1976). Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen Phi-
losophie. Erstes Buch. Allgemeine Einfiihrung in die reine Phinomenologie. Ed. K.
Schuhmann.

Hua IV. (1952). Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen Philo-
sophie. Zweites Buch. Phinomenologische Untersuchungen zur Konstitution. Ed. M.
Biemel

Hua V. (1952). Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen Philoso-
phie. Drittes Buch. Die Phinomenologie und die Fundamente der Wissenschaften. Ed.
Marly Biemel.

Hua VI. (1954). Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale
Phinomenologie. Ed. W. Biemel.

Hua IX. (1962). Phinomenologische Psychologie. Vorlesungen Sommersemester 1925. Ed.
W. Biemel.

Hua XI. (1966). Analysen zur passiven Synthesen 1918-1926. Ed. M. Fleischer.

Hua XIII. (1973). Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit. Iexte aus dem Nachlass.
Erster Teil: 1905-1920. Ed. 1. Kern.

Hua XIV. (1973). Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit. Texte aus dem Nachlass.
Zweiter Teil: 1921-1928. Ed. I. Kern.

Hua XV. (1973). Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit. Texte aus dem Nachlass.
Dritter Teil: 1929-1935. Ed. 1. Kern.

Hua XXIX. (1993). Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale
Phiinomenologie. Erginzungsband. lexte aus dem Nachlass 1934-1937. Ed. R. N.
Smid.

Hua XXXVIL. (2004). Einleitung in die Ethik. Vorlesungen Sommersemester (1920/1924).
Ed. H. Peucker.

HuaMat VIIL. (2006). Spéte Texte zur Zeitkonstitution (1929-1934). Die C-Manuskripte.
Ed. D. Lohmar.

—. (2011). La idea de la fenomenologia (trad. ]. A. Escudero). Barcelona: Herder.

—. (2018). “Método fenomenolégico estdtico y genético” (trad. I. Quepons). Acza
Mexicana de Fenomenologia, n°® 3, 117-125

—. (2019). Textos breves (1887-1937), Salamanca: Ediciones Sigueme.

KERN, Iso (1964). Husserl und Kant: Eine Untersuchung iber Husserls Verhiltnis zu Kant
und zum Neukantianismus. La Haya: Martinus Nijhoff.

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



UNA GENESIS NO GENETICA 1 101

—. (1997). “Tres caminos a la reduccién fenomenoldgica trascendental en la
fenomenologia de Husserl”. En A. Serrano de Haro (ed.), La posibilidad de la
fenomenologia. Madrid: Universidad Complutense de Madrid.

LaNDGREBE. Ludwig. (1968). El camino de la fenomenologia: el problema de una
experiencia originaria (trad. M. A. Presas). Buenos Aires: Editorial Sudamericana.

Lorez SAENz, Marfa del Carmen. (2015). “Interculturalism as an Articulation of
Diversity: A Generative Phenomenological Approach”. En J. Trajtelov (ed.). Zhe
Yearbook on History and Interpretation of Phenomenology. New Generative Aspects in
Contemporary Phenomenology, Francfort: Peter Lang.

MaRiN AviLa, Esteban. (2015). “Generative Problems and Generative Phenomenology.
Thinking over Anthony J. Steinbock’s conception of familiarity and alienness and
their relation to a generative absolute”. En J. Trajtelov (ed.), The Yearbook on History
and Interpretation of Phenomenology. New Generative Aspects in Contemporary Phe-
nomenology. Franfort del Meno: Peter Lang.

MieTTINEN, Timo. (2020). 7he Idea of Europe in Husserls Phenomenology. Evanston:
Northwestern University Press.

MonTavoNT, A. (2011). De la passivité dans la phénomenologie de Husserl. Paris: PUE

OsswaLp, Andrés. (2016). La fundamentacion pasiva de la experiencia. Una fundamen-
tacidn de la fenomenologia de Husserl. Madrid: Plaza y Valdés.

Parocka, Jan (2004). El movimiento de la existencia humana (trad. T. Padilla et al.).
Ediciones Encuentro: Madrid.

RICOEUR, Paul. (2004). A [école de la phénoménologie, Paris: Vrin.

R1zo-PATRON DE LERNER, Rosemary (2012). “Husserl, lector de Kant. Apuntes sobre la
razén y sus limites”. Areté. Revista de Filosofia, vol. XXIV/2, 351-383.

ScuNELL, Alexander. (2015). “Subjectivité et transcendance dans la phénoménologie
generative”. Revista Portuguesa de Filosofia, 71/2-3, 339-354.

SteINBOCK, Anthony ]. (1994). “The New ‘Cirisis’ Crontribution: A Supplementary
Edition of Edmund Husserl’s Crisis Texts”. Review of Metaphysics, vol. 47, 557-584.

—. (1995). Home and Beyond. Generative Phenomenology After Husserl. Evanston:
Northwestern University Press.

—. (2003). “Generativity and the Scope of Generative Phenomenology”. En D. Welton
(ed.), The New Husserl. A Critical Reader. Bloomington: Indiana University Press,
289-325.

—. (2007). Phenomenology and Mysticism: The Verticality of Religious Experience.
Bloomington: Indiana University Press.

Serie monografica n°9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



102 | Rocio GARCES FERRER

—. (2014). Moral Emotions. Reclaiming the Evidence of the Heart. Evanston: Northwestern
University Press.

—. (2017). Limit-Phenomena and Phenomenology in Husserl. Londres: Rowman and
Littlefield.

—. (2021). Knowing by Heart, Loving as Participation and Critique. Evanston:
Northwestern University Press.

—. (2022). Mundo familiar y Mundo ajeno. La fenomenologia generativa tras Husserl
(trad. R. Garcés y Andrés Alonso). Salamanca: Ediciones Sigueme.

—. (2024). “El sentido de la fenomenologia generativa” (incluido en este nimero).

Vico, Alejandro. (2023). “Trascendentalidad y concrecién. Motivos anticartesianos
y protohermenéuticos en el pensamiento tardio de Husserl”. En A. Xolocotzi
(coord.), Aspectos fenomenoldgicos de la tradicion filosdfica. Buenos Aires/Puebla: Sb/
BUAP, 193-219.

WaLpenreLs, Bernhard. (1971). Das Zwischenreich des Dialogs: Sozialphilosophische
Untersuchungen in AnschlufS an Edmund Husserl. La Haya: Martinus Nijhoff.

—. (1992). “La experiencia de lo extrafo en la fenomenologia de Husserl”. Escritos de
Filosofia, n° 21-22, 3-20

—. (2001). “Mundo familiar y mundo extrano. Problemas de la intersubjetividad y de
la interculturalidad a partir de Edmund Husserl”. Ideas y valores, n° 116, 119-131.

Warron, Roberto J. (2002). “Instintos, generatividad y tensién en la fenomenologia de
Husserl”. Naturaleza humana, vol. 412, 253-292.

—. (2004). “Egologia y generatividad”. Seminarios de Filosofia, vols. 17-18, 257-283.

WEeLToN, Donn. (2000). 7he Other Husserl. The Horizons of Transcendental Phenomeno-
logy. Bloomington: Indiana University Press.

— (2003). 7he New Husserl. A Critical Reader, Bloomington: Indiana University Press.

Zauavi, Dan. (2001). Husserl and Transcendental Intersubjectivity. A response to the
Linguistic- Pragmatic Critique. Athens: Ohio University Press.

Recibido 26-06-2024
Aceptado 11-09-2024

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 71 - 102. UNED, Madrid



