EL TENOR DEL CORAZON Y LA ESTRUCTURA
DE LA EXPERIENCIA VOCACIONAL®

THE TENOR OF THE HEART AND THE
STRUCTURE OF VOCATIONAL EXPERIENCE

Anthony J. STEINBOCK
Universidad de Stony Brook
anthony.steinbock@stonybrook.edu

ResuMmeN: El articulo desarrolla elementos importantes de una fenomenologia de la
vocacién, en didlogo con las fenomenologias de Husserl y Scheler. Para ello toma como
hilo conductor un andlisis del tenor del corazén y de la experiencia del amor como tipos
de fenémenos que se dan de forma interpersonal en verticalidad, no segtin una donacién
presentacional, y que manifiestan el aspecto mds importante de la persona.

ParaBras CLAVE: amor, corazén, discernimiento, fenomenologia, Husserl, Scheler,
vocacion

ABstrACT: The article develops crucial elements of a phenomenology of vocation
in engagement with Husserl’s and Scheler’s phenomenologies. To do this, it takes as a
leading clue an analysis of the tenor of the heart and the experience of loving. Because
the latter are types of phenomena that are interpersonally given in verticality, and not
according to a presentational givenness, they reveal the most important features of the
person.

Keyworps: Discernment, Heart, Hussetl, Loving, Phenomenology, Scheler, Vocation

* Conferencia de clausura del coloquio “Fenomenologia y Generatividad”, celebrado los dias
7-8 de noviembre de 2022 en el Instituto de Filosofia de la Universidad Diego Portales (San-
tiago de Chile). Traduccién de Andrés Alonso Martos.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madyrid



44 | ANTHONY J. STEINBOCK

1. Introduccion

A medida que vamos conociendo los escritos de Husserl no deja de sorpren-
dernos la riqueza de problemas que abordaba de forma recurrente, asi como la
naturaleza acuciante de su pensamiento. Los temas que van apareciendo no care-
cen de conexi6n entre si, y, de hecho, conforman una investigacién cada vez mds
profunda sobre el sentido de lo que es, entendido como lo que viene a presencia
de forma concreta; esto es, se trata de una investigacién sobre nuestra situacion
existencial concreta que en términos metafisicos entendemos como una unidad
relacional, y que en términos fenomenoldgicos entendemos como persona.

Cuando a través de la investigacion fenomenoldgica nos vemos reconducidos
a quiénes somos como la fuente mds intima de sentido, lo que queremos es evi-
tar presuponer el ser de ese “quién”. Por eso seguimos preguntando por nuevos
modos de donacién y tomamos en consideracién experiencias complejas que
ofrecen posibles claves para acceder a esa fuente de sentido (tal y como expliqué
en mi primera conferencia).! En ese respecto, no es sorprendente ver a Husserl
abordar el problema de la evidencia en relacién con un conjunto de experiencias
como el amor y las distintas emociones, los valores, la persona como absoluto,
el deber absoluto y la llamada; experiencias que, desde una cierta perspectiva,
pueden manifestarse como “fenémenos-limite” (Hua XLII). Uno de esos fend-
menos es el tema de la vocacién.

El tema de la vocacién pertenece a una fenomenologia de la persona y, de
forma mds general, encuentra su lugar como tema del corazén. Por “corazén”
entiendo el amplio abanico de fenémenos que abarca el sentir y los estados-
sentientes, un abanico que va desde el amor mds profundo y las emociones
personales e interpersonales a las pasiones y sentimientos entendidos como viven-
cias sentientes no intencionales, y donde también estdn incluidos los afectos y
las condiciones mismas del sentir (también sentidas). Una fenomenologia del
corazén y, de manera mds especifica, una fenomenologia de la vocacién —como
he tratado de mostrar en Emociones morales y Knowing by Heart?, ofrecen una
importante oportunidad para la fenomenologia, siempre y cuando admitamos
que la racionalidad no es la tnica regién del conocimiento o del espiritu, que

' Por ejemplo, a través de ciertas experiencias del corazén —especificamente, las emociones

interpersonales— doy conmigo mismo como estando dado a Mi-mismo, no como fundamen-
tado en mi mismo.
2 Steinbock (2021) y (2022b).

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid



EL TENOR DEL CORAZON Y LA ESTRUCTURA DE LA EXPERIENCIA VOCACIONAL | 45

la persona humana no se agota en el dualismo de razén y sensibilidad, y que
los temas del corazén 1) no quedan relegados tinicamente a la sensibilidad o
la psicologfa; 2) no necesitan la tutela de la razén para tener validez o sentido;
y 3) poseen una estructura emocional caracteristica con sus propios estilos de
evidencia, decepcién, confirmacién, modalidad, modalizacién, relacién con la
alteridad, etc. Las vocaciones, ademds, en cuanto temas del corazén, se encuen-
tran arraigadas en experiencias en que no hay una auto-fundamentacién, y se
revelan especialmente en clertas emociones interpersonales y, en su sentido mads
profundo, en el amor.

Por “amor” entiendo un “sentir” dindmico o un movimiento-acto, no un
estado-sentiente. El sentir tiene su propio tipo de estructura intencional y de
evidencia. Se trata de un movimiento dindmico e irreductible a los estados-
sentientes, que son estdticos y pueden verse objetivados sin perder su condicién
de estados. Las emociones son un tipo de sentir. El amar y el odiar son ejemplos
destacados de tales emociones, que tienen un alcance metafisico porque afectan
a todos los niveles de la realidad (no operan solamente en el plano interperso-
nal). Los estados, y también condiciones como el estar triste o el estar cabreado,
enemistado, enamorado o alegre, son ejemplos de estados-sentientes.

Con la expresién “amor” no me estoy refiriendo, entonces, a un sentimiento
o algo sentimental, ni tampoco a un dnimo euférico, un impulso ciego o algin
otro tipo de reaccién. Insisto en que no debe confundirse con un estado-sentiente
como el estar enamorado. En cambio, lo que entiendo por “amor” es una aper-
tura radical que deja florecer lo que se revela en su propia magnitud-valérica.
Consiste en una espontdnea y vigilante incitacién a que lo revelado llegue a ser.
Es un movimiento en el cual y a través del cual /o gue se manifiesta puede mani-
festarse a su propia manera y por si mismo, y donde guien se revela encuentra
apremiante —mas no obligatorio ni necesario— revelarse en si mismo. Dicho en
otros términos que he empleado en Knowing by Heart, el amor consiste en el
movimiento de participar lo que es [participating being], mientras que el conoci-
miento epistémico, como sucede en la percepcién o en el juicio, descansa en un
proceso de participar ‘en” lo que es [participating “in” being].

Quiero afirmar por anticipado (y espero explicar mds tarde) que la expe-
riencia vocacional presupone una antropologia filoséfica de la persona en tanto
“amada”, donde lo amado —y esto es importante— se da en el sentido especifico
de lo que es “revelado” a través del amar (o de lo que se cierra a través del odiar),
entendiendo por “amor” lo ya enunciado anteriormente. Y esto significa que en

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madyrid



46 | ANTHONY J. STEINBOCK

los actos emocionales, y en su sentido mds profundo a través del amor, la persona
revela de forma creativa y ella misma también se revela de forma igualmente
creativa como “absoluta” o Gnica.

Siendo atin mis especfﬁcos, las experiencias vocacionales atafien a 1) quién
soy yo entendido dindmicamente, esto es, quién es ese quién en quien voy a con-
vertirme en tanto 2) participo lo que es de esta o de aquella otra manera. Esto
es irreductible a lo que supuestamente voy a hacer, aunque guarda una cierta
conexién con ello. El 4mbito de la experiencia vocacional atafie a la persona en
tanto Unica, y, segun los términos que empleo en mi dltimo trabajo, se trata del
proceso de ir a ti mismo como yendo a tu nombre propio. El nombre propio es
lo mds radicalmente individualizador, lo mds personal, y remite al proceso de
convertirse en esta esencia-valérica inica conforme a lo que denomino “tami-
midad” [tamimity] (o “integridad”).

La experiencia vocacional no es para la investigacién fenomenolégica una
cuestion solamente tedrica, sino que tiene una concreta incidencia existencial en
nuestras vidas personales. Si lo tuviéramos que expresar en términos formales,
dirfamos que las vocaciones atafien entonces a nuestros modos personales de
ser. Lo que estamos preguntando es cémo podemos explicar una experiencia
como la del cineasta Ingmar Bergman, quien de nifio permanecié tres dias en
estado febril tras ver una pelicula (Black Beauty) y que tiempo después, ya con
65 afios, llegé a afirmar que este fervor febril nunca le habia abandonado pese a
proclamarse abiertamente ateo; o una experiencia como la de la mistica Teresa de
Avila, quien lucha contra una forma de vida para la que ella misma resulta ser un
caso ejemplar; o también como la del ciclista Lance Armstrong, quien encontré
el éxito en una actividad (ciclismo) pero que se redefine a si mismo como un
superviviente, y que solo después de eso ha llegado a “amar” su bicicleta. Hay
otros muchos ejemplos. ;Cémo explicar la infinidad de narrativas sobre el trabajo
que han sido documentadas por el sociélogo Studs Terkel (y los problemas de la
satisfaccién laboral, las propias contradicciones, la enfermedad mental)? O en
un plano mds intimo, ;c6mo explicamos la sensacién de no sentirnos cémodos
ejerciendo una profesidn, la de sentirnos alienados, la de estar cumpliendo con
roles sociales pero sin ser uno mismo (Marx)? ;O una experiencia como cuando
decimos “Lo harfa sin obtener nada a cambio” 0 “No me hace sentir nada en
absoluto”? Estas cuestiones atafien al tenor del corazén y a los problemas de la
evidencia que le son caracteristicos. Una fenomenologfa de la vocacién toma el
tenor del corazén como punto de partida porque es el ntcleo del ser personal.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid



EL TENOR DEL CORAZON Y LA ESTRUCTURA DE LA EXPERIENCIA VOCACIONAL | 47

Resumiendo, asi pues, esta introduccién tan densa, tengo que decir que la
cuestién de las vocaciones, desde el punto de vista temdtico, descansa en un
caracteristico sentido de humanidad de lo amado, que se revela como “persona” y
se concreta en la unicidad del nombre propio. Se trata de un auténtico amor por
el otro y de un auténtico amor propio en tanto participa lo que es. En la medida
en que es un saber del corazén que tiene lugar a través del amor, la experiencia
vocacional consiste, si lo expresamos en términos metafisicos, en una incitacién a
ser amor; y en términos mas personales, en una llamada a ir a ti mismo como solo
t eres capaz (el nombre propio). Existe igualmente, desde luego, la posibilidad
de la traicién a uno mismo, del odio a uno mismo y del odio al otro. En pocas
palabras, el problema de las vocaciones descansa en los movimientos del amar y
del odiar como movimientos del corazén.

Subrayar la especificidad del corazén para la fenomenologia no significa ate-
nuar el papel de la racionalidad ni de sus estructuras y modos de intencionalidad.
Vivir, en el sentido mds pleno de la palabra, exige pensar y razonar criticamen-
te. Pero esto ultimo no debe excluir otra dimensién de la experiencia personal
humana que tiene su propio tipo de conocimiento o de conciencia cognitiva,
sus decepciones, su critica y su donacién evidente. También necesitamos sentir,
sentir con discernimiento.

En esta presentacién apenas puedo hacer otra cosa que situar el problema
de las vocaciones, es decir, esbozar su singular estructura y destacar algunos
problemas que surgen a partir de su estilo caracteristico de evidencia. En un
primer paso voy a describir brevemente el tenor del corazén como una postura
personal en la cual y a través de la cual encuentra su lugar el acceso vocacional.
En segundo término voy a destacar la topografia estructural que es especifica de
la experiencia vocacional. Y, por tltimo, voy a ubicar el campo problemdtico
de la experiencia vocacional en el 4mbito del discernimiento, la evidencia y los
indicios y corroboraciones vocacionales.’?

3 Esto guarda relacién con el problema de la evidencia y en principio también con los modos

en que estoy dado a m{ mismo, con el modo como los demds me son dados de una manera
personal. Donde la llamada y su respuesta en términos de misiones o vocaciones se determina
en su sentido mds profundo es a través del amor. Es esta dindmica, y especificamente este
amor, la que produce el auténtico nicleo de la persona en tanto algo interpersonal y la que
abre el problema de la vocacién a una fenomenologia de la persona. De esta forma, la
evocacién de Husserl de un deber absoluto como modo de donacién del valor absoluto de la
persona, que se da en el vinculo interpersonal del amor, da lugar a un enfoque reflexivo
especifico: una fenomenologia de la experiencia vocacional.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madyrid



48 | ANTHONY J. STEINBOCK

Cualquiera de estas tres secciones podria ser por si misma un articulo. Soy
consciente de que este texto resulta ser de algin modo mds un esquema que
una profundizacién en un dnico argumento, lo cual tiene evidentemente sus
ventajas. Pero lo que quiero hacer, inspirdindome sobre todo en los temas e hilos
conductores que aparecen en los trabajos de Husserl recientemente publicados,
es ofrecer una idea de por dénde creo que puede ir la fenomenologia, asi como
las dreas que ella puede abarcar. En general, por tanto, esos temas, incluida la
experiencia vocacional, pertenecen al dmbito del corazon, y es necesario exami-
nar fenomenoldgicamente sus estructuras en lugar de aplicarles simplemente un
conjunto de conceptos ya prestablecidos de antemano.

2. El tenor del corazon

La actitud natural se entiende generalmente como la postura en que los temas
se plantean o se presuponen sin mds en su ser, en lo que simplemente son. Es
una actitud que se caracteriza por dar las cosas derechamente por sentadas. La
reflexién fenomenoldgica es una forma de mantener esta ingenuidad a raya y
de investigar la manera en que los entes se dan precisamente al tipo de ente que
tiene experiencias de esos entes.

Sin embargo, la “actitud natural” epistémica, presente en las percepciones y
en los juicios, no es la Gnica postura “acritica” con la que nos topamos respecto a
quiénes somos como personas. Nos enfrentamos a un problema parecido cuan-
do se trata del ntcleo emocional de quiénes somos como personas, con eso que
en sentido amplio podemos llamar el tenor del corazén. Por tenor del corazén
entiendo una postura emocional o, mds en general, una postura-sentiente que
configura y expresa nuestra orientacién personal por cuanto nos dispone hacia
entes que tienen valor.” Al hablar de vocaciones es importante tener una com-
prensién minima del tenor del corazén, no solo porque remite a una dimensién
singular (el sentir y el conocimiento valérico), sino también porque la vocacion
se encuentra sujeta a su propio tipo de evidencia y de decepcién, a su propia
inversién de valores, a sus propios cambios de preferencias, etc.

* Algunas de las cuestiones aqui{ delineadas se inspiran en la explicacién de Scheler acerca de
la Gesinnung respecto a una ética del éxito. Esa explicacién suscribe algunos de los andlisis de
Kant, pero se diferencia del modelo kantiano en que propone una ética no formal del valor.
Véase Scheler (2001).

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid



EL TENOR DEL CORAZON Y LA ESTRUCTURA DE LA EXPERIENCIA VOCACIONAL I 49

2.1. El tenor del corazon como una “actitud’ del corazon

El tenor del corazén, que es un tipo de conocimiento y una orientacién
dindmica fundamental hacia el valor, es irreductible y a la vez fundante de la
aspiracién a una cosa con valor. También lo es respecto al enjuiciamiento del
resultado de las acciones. Esta clase de orientacion se caracteriza por una espon-
tdnea y no premeditada inmediatez en el sentir valores positivos y negativos. Al
operar como una postura mévil y dindmica, o como una “actitud” —en el sentido
empleado en la danza—, el tenor del corazén no es lo mismo que un caricter o
un hdbito moral. El tenor del corazdn, cuya experiencia tiene lugar en y a través
de las obras y de sus distintas formas de expresién, permanece constante a lo
largo de los cambios que puedan producirse en los tipos de mencién intencional.

2.2, El tenor del corazon impregna todos los niveles de la eleccion

El tenor del corazén también funda la eleccién de las cosas que tienen valor.
Interviene, por tanto, en el proceso de formacién de intenciones y de elecciones
explicitas, incluida la llamada “deliberacién moral”. De esta forma, aunque el
tenor del corazén no determina qué hay que hacer en un caso concreto, si funda
la disposicién a obrar, la aspiracidn a obtener bienes, la eleccién entre cosas con
valor o qué puede hacerse intencionadamente. He ahi la razén de por qué llegar a
comprender el tenor del corazén es fundamental no solo para la auto-clarificacién
de uno mismo. También lo es por el modo en que interviene en cémo elegimos
espontineamente nuestras personas modelos o ejemplares, y, por tanto, en quiénes
elegimos como nuestros /deres. La cuestion de lo ejemplar es fundamental para
lograr una comprensién plena de la experiencia vocacional.

2.3. El tenor del corazon y la transformacion

Si bien el tenor del corazén puede determinar la formacién de intenciones
y puede perdurar a través del cambio de intenciones, esta perdurabilidad no

5> Eso explica por qué Scheler sostiene que los fenémenos expresivos (intenciones, actos,

suefios, sonrisas, gestos, etc.) a menudo ofrecen un indicio mds claro del tipo de
direccionalidad que estoy llamando “tenor del corazén”, sobre todo si se lo compara con el
discurso o las acciones, que pueden ofuscar el movimiento mds fundamental de la persona.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madyrid



50 1 ANTHONY J. STEINBOCK

significa que el tenor mismo del corazén no pueda ser transformado. Pero, pese a
esa transformacion, el tenor del corazén contintia siendo irreductible a la forma-
cién de esas nuevas intenciones. Lo que sucede es que, en tanto resulta fenome-
nolégicamente distinto y “anterior” a la formacién de intenciones explicitas, un
cambio en el tenor del corazén produce una nueva direccion dindmica que afecta
a toda nuestra vida, como en la conversién moral. “Honda prictica” (doxnoig)
es una manera de evocar la nueva captacién de valores y la nueva esencia valérica
personal, el “ir a quien soy” que es irreductible al hébito. Por tanto, la eventual
transformacién que puede ocurrir a través de las nuevas orientaciones valéricas
no se produce como consecuencia de la “educacién”, entendida como el mero
aprendizaje pragmdtico de informacién, como pedagogia o “evaluacién de los
resultados”. Esto se debe a que el tenor del corazén no se reduce al rendimiento
de un obrar, la sedimentacién de una accién o un simple hdbito del espiritu. Si
lo fuera, podriamos configurar un tenor del corazén mediante la repeticién o
incluso por medio de la fuerza. Pero habida cuenta de que el tenor del corazén
guia o rige acciones como, por ejemplo, las medidas educativas, lo cierto es que
los procesos educativos no tienen eficacia alguna en dicha transformacién. Uno
no puede simplemente imponer buenas intenciones ni tampoco un malvado
tenor del corazén sin incurrir en autoengano o sin engafiar a los demds.

2.4. El tenor del corazon en tanto susceptible de critica

El tenor del corazén se vive y se da segin modos que no coinciden en el
mismo plano con las acciones, las intenciones y las elecciones particulares. Esto
significa que puede vivirse como una postura personal (de forma positiva o
negativa), incluso si algunas de las elecciones u obras nos encaminan en otra
direccién. Puedo tener estados-sentientes positivos pero estar viviendo en una
direccién negativa; y, a la inversa, puedo estar orientado hacia el fortalecimiento
de valores positivos pero estar viviendo estados-sentientes negativos o actuar de
un modo que a los demds les parece negativo. En pocas palabras, el tenor del
corazén, que tiene su propia forma de ser vivido, puede operar como un pre-
supuesto de la vida cotidiana, de tal manera que hay valores que vivimos como
siendo superiores o inferiores sin que seamos necesariamente conscientes de ellos,
sin tenerlos necesariamente a la vista. Pero esto también significa que el tenor
del corazén puede vivirse “acriticamente”, lo cual es posiblemente un indicio de
un corazén desordenado, desencantado, desorientado o debilitado. Esto implica,
ademds, que el tenor del corazén es susceptible de un tipo especifico de critica

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid



EL TENOR DEL CORAZON Y LA ESTRUCTURA DE LA EXPERIENCIA VOCACIONAL | 51

que es diferente del que se aplica a la actitud natural. Se trata de una critica que
denomino discernimiento del corazon.

3. Las caracteristicas topograficas de la experiencia vocacional

He sefnalado anteriormente que una fenomenologia de la vocacién toma
como punto de partida el tenor del corazén porque es el nicleo del ser personal,
y que lo amado se constituye como persona a través de una “recepcién” dindmica
que instituye la lucha por ir a mi mismo en tanto nombre propio. Pero con ello
no hemos hecho mds que abrir el campo problemdtico de la cuestién que nos
convoca.

Ahora me gustaria describir algunas caracteristicas especificas del corazén que
atafien a la experiencia vocacional. Aunque no va a ser una descripcién exhaus-
tiva, si tratard de mostrar qué sucede en una fenomenologia del corazén que
asume un tipo de experiencia como la experiencia vocacional. Las caracteristicas
son las siguientes: 1) modalidad de vinculacién; 2) tamimidad como integridad;
3) relacién con la otredad como uncidn y justicia vocacional; y 4) temporalidad
de urgencia.

3.1. Modalidad de vinculacion

En la historia de la filosofia existen distintas aproximaciones a la cuestién de
la modalidad, que varfan dependiendo de si tienen que ver con el ser, las pro-
posiciones o las formas de conocimiento y su relacién con el objeto conocido, y
que se distinguen entre si dependiendo de si versan sobre lo general, lo simple,
lo mixto, lo epistémico, etc. También en Husser] hallamos un abanico de moda-
lidades y una ampliacién de lo que encontramos en Aristételes (¢70pos), Boecio
(mmodalis), Ockham, Jungius, Crusius, Lambert y Kant. A saber: hallamos la efec-
tividad, la abierta e incitante posibilidad, la imposibilidad, la realidad, lo irreal,
lo reellelirreelle, 1a contingencia, la necesidad, la probabilidad, la eventualidad o
la motivacién; y por el lado del sujeto de la experiencia, hallamos el “Yo puedo”
como capacidad—para—hacer 0, en términos cinestésicos, como capacidad—para—
moverse, asi como sus contrarios.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madyrid



52 | ANTHONY J. STEINBOCK

En general, esta explicacién de las modalidades requiere que hagamos una
clara distincién entre modalidades y modalizaciones. Las modalidades son los
modos en que las experiencias son vividas de una manera directa. En el plano de
la presentacion, incluyen la necesidad, la posibilidad, la contingencia, la moti-
vacion, etc. Las modalizaciones son interrupciones u obstdculos a una aceptacion

directa de lo dado.

Por un lado, algunas de estas modalidades son novedosas respecto a las ya
conocidas en la tradicién occidental. Pero, por el otro lado, ellas suelen estar
vinculadas a un cierto tipo de experiencias epistémicas u ontolégicas que, como
tales, no son necesariamente las mds adecuadas ni las que mejor expresan lo que
sucede en los temas del corazén, tampoco en lo que respecta especificamente a
la experiencia vocacional.

Lo que quiero explicar aqui son ciertas experiencias que pertenecen al campo
problemadtico de las vocaciones, experiencias personales que no encajan del todo
en los conceptos tradicionales. El propio Husserl intenta dar cuenta de esta nove-
dosa modalidad que atafie a la persona a través de la expresién “deber absoluto”.
Con el fin de destacar el caricter especifico de la normatividad intrinseca al amor,
que abre el valor absoluto de la persona, Husserl contrasta dicha normatividad
con las normas de los “deberes précticos”, que corresponden a los valores de uso
y las tareas instrumentales; y también con otro tipo de normas que podriamos
llamar “deberes préxicos”, que corresponden, en sentido amplio, a valores espi-
rituales aunque no necesariamente personales (o sea, valores absolutos).

Por lo que respecta a la experiencia vocacional, Max Scheler apunta a la idea
de vocacién personal con la expresion “bien-en-si para mi” (An-sich-Guten fiir
mich).® Por un lado, se trata de una expresion paraddjica y casi carente de sen-
tido: ;Cémo puede un bien-en-si, en tanto “universal”, en tanto “ley”, en tanto
“necesario”, valer solo “para mi” y no en la misma medida para cualquier otro?
(Kafka, Ante la ley). Aunque para una epistemologia como la kantiana sea un
sinsentido, s tiene un significado concreto para este tema del corazén.

El “bien-en-si” expresa la modalidad absoluta de la vocacién. Esa expresion
no significa aqui tanto “necesidad” cuanto un “estar vinculado a”. El por lo
demds paradéjico “para mi” no estd expresando lo particular en contraposicién

¢ Scheler (2001, 636). Hua XLII, 397, 434-435. La esfera del deber absoluto se fundamenta

en la persona como valor absoluto.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid



EL TENOR DEL CORAZON Y LA ESTRUCTURA DE LA EXPERIENCIA VOCACIONAL | 53

a lo universal, ni lo singular en contraposicién a lo plural. Expresa mds bien la
naturaleza radicalmente #nica de esta vinculacién, un bien-en-si que es “para mi
solo”, que tiene una peculiar e indeterminada incidencia en mi, un irrestricto
peso sobre mi, pero que no es ni universal (para todos en el mismo respecto) ni
tampoco necesario (en el sentido de predeterminado, sin libertad ni conflicto
creativo). El “bien-en-si para mi” no solo no es cambiable, o sea, es insustituible,
sino que es intransferible a otro. No tiene sentido decir, por ejemplo, “;Puedes
hacerte cargo de quien soy por unos momentos, que quiero tomarme un des-
canso?”. Tampoco se trata de que otro y yo estemos vinculados al mismo “bien-
en-si” solo porque tengamos la misma ocupacién (aunque algo de eso hay en la
ejemplaridad). Puede que haya un camino “para mi solo” aunque a simple vista
tengamos la misma profesion. Esta situacion estd en parte relacionada con el
fenémeno de que no hay comparacién posible entre personas desde la perspectiva
de su nombre propio.

En lo relativo a la vocacién, por tanto, puede que sintamos que tenemos
que seguir un determinado curso de vida en particular, o que sintamos que “Asi
es como soy yo realmente”, o también que “En realidad no me veo haciendo
otra cosa” 0 “Yo no soy asi”. Pero estos tipos de experiencias no encajan del
todo en la modalidad de lo necesario en tanto contrapuesto a lo contingente,
tampoco en la libertad de eleccién en contraposicién a lo que estd predetermi-
nado, ni siquiera en el deber en el sentido de obligacién. Lo que aqui se estd
expresando, en verdad, no es una “necesidad” a la manera de una coaccién o
una predeterminacién;’” de hecho, yo “puedo” hacer esto o ser aquello otro. La
pregunta clave es si yo “puedo” hacerlo o setlo sin que eso conlleve un gran coste
personal. Asi, yo “no puedo” ser de esa manera o de aquella otra sin quedar com-
prometido, o sin tener una experiencia parecida a la de la traicién a mi mismo.
Ser capaz de hacer esto o aquello no es tan ficil.

7 Scheler (2001, 725-726, 740). En el amor se asume /ibremente la responsividad ante la
persona revelada como un deber absoluto. Se trata de un apremio pero no de una coaccién ni
de una obligacién. Como Scheler senala, la formulacién de normas obligatorias depende de
la bondad o la maldad esencial de la persona que realiza esa formulacién: no hay norma
obligatoria sin una persona que la formula; la rectitud no formal de una norma obligatoria es
imposible sin la bondad esencial de la persona que la formula. De ahi que cuando las personas
para quienes esta norma deberfa ser vilida carecen de perspicacia para ver por si mismas lo
que es bueno, esa falta de perspicacia no puede ser sustituida por una reverencia ante una
norma o una ley moral. Dicha reverencia ya estd fundada en el amor por la persona que
formula esa reverencia.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madyrid



54 | ANTHONY J. STEINBOCK

Al margen de cudl sea la génesis de las experiencias vocacionales, las voca-
ciones se viven como vinculantes y, en el plano personal, como apremiantes sin
ser obligatorias. He ahi una razén de por qué las experiencias vocacionales no
se dejan reducir a la imagen que yo pueda proyectar, y luego perseguir, de mi
mismo. A un cierto nivel la vocacién puede ser vivida como una carga, con la
pesadez propia del “estar vinculado a” (de ahi el cardcter absoluto del “bien-
en-si”). Pero no tenemos por qué vernos privados asi de la libertad de eleccién
en su sentido tradicional. Con todo, desde el punto de vista personal, lo vivo
como algo apremiante y, por tanto, independientemente del camino que tome,
como una cuestién de fidelidad creativa (y como un estar vinculado) al nombre
propio. Como escribe Simone Weil: “Nadie mds que yo puede apreciar estas
obligaciones”.® Semejante “estar vinculado a” guarda relacién con el amor como
vigilancia, que es, segtin he sefialado mds arriba, una persistente incitacién al
amor y a ser amor.’

Asi pues, a modo de resumen, con la vocacién existe un “sentirse” apremiado
a ser de esta o de aquella otra manera, pero no una coaccién ni tampoco un for-
zamiento a hacer algo. A la vigilancia del amor le es inherente una normatividad
que no cae en una obligacién por deber. (En el bien-en-si para mi asisto a mi
propia revelacién.) Mds que una necesidad universal, lo que se da en este caso
es el peso de la “vinculacién”, de un “estar vinculado a” que incide en quién es
ese quién en quien voy a convertirme de una forma absolutamente especifica e
intransferible. Mds que una “motivacién” para hacer algo (que en si misma es
distinta de la causalidad perceptiva), lo que se da es una “incitacién” a llegar a
ser, en el sentido de un ir a Mi-mismo.

3.2. Tamimidad y el problema de la plenificacion

A menudo escuchamos a personas decir que quieren hacer algo “que les
llene”, algo “plenificante”. Con ello no se refieren solamente a completar una
tarea o una actividad sino también a completarse, plenificarse, a si mismos. ;Qué
significa “plenifi ” a Mi-mi i6n? ;A la plenificacié

g plenificarme” a Mi-mismo en una vocacién? ;Acaso la plenificacion
misma es un fenémeno adecuado para describir la experiencia vocacional?

8 Weil (1993, 52).
7 Existe, por consiguiente, un “deber” absoluto que atafie a quiénes vamos a ser y en quiénes
70s vamos a convertir.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid



EL TENOR DEL CORAZON Y LA ESTRUCTURA DE LA EXPERIENCIA VOCACIONAL | 55

De acuerdo con su sentido fenomenolégico tradicional, la plenificacién
corresponde a un acto indicativo o un “mentar”. Desde el punto de vista esté-
tico y de la conciencia temporal, se trata de la presentacién de un objeto —o de
un ente con estructura objetual— que se da a si mismo segin la manera en que
se ha prefigurado. El objeto estd ahora “presente” y tenemos una experiencia del
mismo como plenificando la intencién “mentada”, que anteriormente estaba
“vacia”. Desde el plano de la fenomenologia genética, la plenificacién no atafe
solamente a las estructuras temporales de la protencién o, en su sentido mds
activo, a la expectativa, sino que también se entenderia como una sintesis de la
coincidencia y el desarrollo concordante (Einstimmigkeit) de las perspectivas. La
plenificacién es un logro epistémico que estd presente a lo largo del tiempo a
través de la armonia de las perspectivas, o como resultado de la iterabilidad del
objeto a través de, por ejemplo, la rememoracién, por medio de todo lo cual se
logra una sintesis-de-identidades. Y como la percepcién es un campo abierto e
incitante de posibilidades, este tipo de conocimiento no precisa de una coin-
cidencia o una concordancia completas, sino de una concordancia global que
integre las rupturas y las discordancias (Unstimmigkeiten).

Pero la experiencia vocacional presenta una estructura esencialmente dife-
rente.'’ No implica la plenificacién de una intencién predada. La experiencia
vocacional, mds bien, en tanto radicalmente responsiva o receptiva, es una ori-
ginacién creativa de Mi-mismo en el sentido del guién en quien solo yo puedo
convertirme cuando, yendo a Mi-mismo en tanto nombre propio, participo lo
que es. En este respecto, no estoy plenificando ni dejando de plenificar nada.

10 ;Pero acaso esta comprensién de la plenificacidn se adecta a la experiencia vocacional?

Mis logros y realizaciones, sse dan segtin mi intencién? ;Me hago a Mi-mismo a mi propia
imagen, segun lo que yo quiero decir o lo que yo quiero dar a entender? Si asf fuera, entonces
“Yo”, “Mi-mismo”, me darfa a mi mismo en correspondencia a como “yo mismo” lo
pretendo. En este caso no podria haber “vocacién”, no solo porque no habria una
receptividad interpersonal, sino porque ese “quien yo soy” equivaldria a la plenificacién de
una mera eleccién que, una vez formulada, podria ser plenificada o no plenificada en
cualquier momento. Si llevamos las cosas al extremo, he aqui el significado mismo del
orgullo, en tanto disimulacién del vinculo interpersonal; el yo orgulloso solo incluye el
vinculo interpersonal en el modo de excluirlo y tras postularse a si mismo como el 4rbitro
supremo del sentido que tiene el “hombre hecho a si mismo”. El problema no mejora si
replico que lo que estoy plenificando en ese caso no es 7: mencidén intencional de mi mismo
sino més bien la de otro. No basta con esta réplica porque la experiencia vocacional no
consiste en una mera inversién de la intencionalidad procedente de un sujeto en primera
persona. Véase Steinbock (2022b, cap. 1).

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madyrid



56 | ANTHONY J. STEINBOCK

Menos aun estd la experiencia vocacional regulada por una temporalidad
finalistica, terminal, como si hubiese logrado algo de una vez por todas o hubiese
alcanzado un punto satisfactorio. En lugar de plenificar un objetivo o incluso
de “plenificarme, llenarme, a mi mismo” (donde el nombre propio se toma
equivocadamente como objeto de una teleologia), me gustarfa emplear una dis-
tincién —sefialada por Scheler— entre revelacién (pues la vocacién es un tema de
la donacién vertical que yo denomino “revelar”) y progreso teleolégico.

El progreso es caracteristico de los bienes de la civilizacién técnica y del valor
de utilidad. Como los bienes técnicos/utiles pueden perder su importancia y su
valor en comparacién con los nuevos niveles de rendimiento que van emergien-
do, el progreso es, como sugiere Scheler, un fenémeno reactivo. En el progreso,
donde lo que estd en juego son los valores de uso, toda fase “mds antigua” queda
devaluada por una nueva, de tal forma que la invencién de una herramienta
mis Gtil hace que las versiones anteriores parezcan obsoletas. En ese sentido el
progreso es “teleolégico”.

En cambio, si en mi devenir personal tengo experiencias de distintas dimen-
siones vocacionales, es porque son responsivas y creativas desde un punto de
vista generativo.'! Esto quiere decir que una experiencia vocacional puede que-
dar rebasada por otra experiencia que me revela a Mi-mismo de una forma mds
profunda y que modifica la anterior; una o dos experiencias vocacionales pueden
co-existir como absolutas/vinculantes o incluso pueden estar en conflicto entre
si. Podria volverse apremiante “tener que” cambiar de rumbo; puede que un ser
querido ya ni siquiera “me” reconozca. Pero a diferencia del progreso teleoldgico
y la utilidad, las direcciones vocacionales y los “bienes-en-si para mi” no pierden
su importancia y valor debido a otras revelaciones, captaciones o profundizacio-
nes personales que también son apremiantes, incitantes, y que se realizan en el
proceso de la “camimidad”.

“Tamimidad” [tamimity] es un término que acufo a partir de la palabra
hebrea zamim [integridad, plenitud]. Este término senala el modo en que debo
ir a Mi-mismo (lech lecha), a saber: con integridad; o como también podria

' La vocacién estd sujeta al tipo de donacién vertical que yo llamo “revelacién” y es un

tema propio del amor. La revelacién atane a las personas y es susceptible de una donacién
absoluta. Ademds, pese a tener un cardcter a priori, decir de las vocaciones que son “a priori”
no significa que sean universales; sucede mds bien lo siguiente: al ser “recibidas” poseen una
validez vinculante en fidelidad creativa para la persona en tanto Unica.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid



EL TENOR DEL CORAZON Y LA ESTRUCTURA DE LA EXPERIENCIA VOCACIONAL | 57

decirse, con la “completud” o la “perfeccién”, segtn dicen los misticos, de quien
no estd en absoluto predeterminado ni tampoco se ajusta a una meta externa
ya fijada fuera de mi (teleolégicamente), sino con la integridad de quien se
convierte en quien es segiin una fidelidad creativa. ;En fidelidad creativa a qué,
cabria preguntar? No a una meta predefinida sino al sentido profundo que se
revela cuando decimos, por ejemplo, “Puedo cambiar, puedo ser distinto”, “No
me siento cémodo en esto”, “Yo no soy asi”, “No puedo hacer otra cosa”. Cabe
entender esta experiencia como una profundizacién del nombre propio en fideli-
dad creativa a participar lo que es de esta o de aquella otra manera. Participar lo que
es constituye la generacién de la relacion misma. Llegar a ser tamim no significa,
entonces, plenificarme o completarme yo-mismo con mi mencion intencional, ni tam-
poco con la mencion intencional que otro tiene de mi (y menos avin es una cuestion
de estar satisfecho). Se trata de un proceso de “hondura prictica’ en el sentido del
término griego 8GKNG1G, que constituye la raiz de nuestro vocablo “ascetismo”.'

El éxito de la tamimidad vocacional no puede medirse; es decir, no hay
manera de fijar, prescribir o medir objetivamente los “resultados vocacionales”.
El sentido de la experiencia vocacional no se ajusta al calibre de la grandeza
y esplendor de cuanto uno ha hecho o puede lograr. Ademds, la experiencia
vocacional no se “plenifica” cuando uno alcanza reconocimiento. Se trata mds
bien de algo susceptible de una “captacién de valores” o, segtin he dicho mds
arriba, de participar lo que es."” Este fenémeno también tiene otros nombres
como “devocién amorosa” o, conforme se dice en las filosoffas y las teologias de
la liberacién latinoamericanas, “acompanamiento”.” La clave de todo esto reside
en que hay un modo de acceso unico que es interpersonal y que tiene lugar en el
seno de un saber del corazén. Pero esto no quiere decir que corresponda a una
mencién intencional mia por plenificar.

12 Véase Scheler (1993). Véanse asimismo los siguientes trabajos: Depraz (2022),
Gschwandtner (2022) y Coakley (2015). Ademds, el que la experiencia vocacional pertenezca
al 4mbito de la revelacidn; el que sea personal en un sentido radical, absoluto y tnico; el que
comience y termine con la persona, de manera interpersonal, y no tenga marcadores objetivos
para medir el “progreso” espiritual; el que no esté sujeta a la objetividad intersubjetiva y la
universalidad — el que todo eso sea asi no significa que carezca de evidencia, confirmacién,
modalizacién, vinculacién apremiante o efectividad. No es de extrafar, por ejemplo, que
todos los misticos de la tradicién abrahdmica y de las tradiciones espirituales del zen hayan
advertido del error que serfa evaluar las experiencias espirituales en términos de “hacer
progresos”.

13 Pero la captacidn de valores en el “bien-en-si para mi” no consiste en el proceso de forjar
una imagen explicita de quien yo soy.

* Palabra en espafiol en el texto original (NdT).

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madyrid



58 1 ANTHONY J. STEINBOCK

Por tanto, antes que una plenificacién de mi mismo, tenemos que estar aten-
tos al proceso de tamimidad, que consiste en ir a nosotros mismos con integridad
y fidelidad creativa participando lo que es en tanto nombre propio.

3.3. Uncion y justicia vocacional

La tamimidad y el ir a Mi-mismo en tanto nombre propio, si bien es una
cuestién de unicidad, no por ello es simplemente una cuestién de individualidad.
La experiencia vocacional, por cuanto es derechamente relacional o interpersonal,
contiene otra dimensién fundamental que abre mi ser vocacional a los demds y
al mundo “social”, de tal manera que mi convertirme-en-quien-soy estd ligado
al convertirse-en-quienes-son de los demds. Mis vocaciones (entendidas como
el ir a Mi-mismo) se encuentran entrelazadas con las vocaciones de los demds
(entendidas como el ir a Ellos-mismos). En cierto sentido, asi pues, quién soy
“yo” es algo que “nosotros” elaboramos. Y yo también me convierto en quien yo
soy para que los otros se conviertan en quienes son, en tanto van a ellos mismos.

Esta dimensién interpersonal puede llamarse una dimensién de uncidn, la
cual conlleva una justicia vocacional. La uncién contiene el cardcter radicalmente
inter-personal y no fundamentado en mi mismo que es propio de la experiencia
vocacional: la receptividad de mi mismo como amado de una manera personal y
tnica. En cuanto tal, la uncién expresa la dimension interpersonalmente responsa-
ble que es inherente a cualquier experiencia vocacional, aunque eso no sea siem-
pre perceptible de una forma explicita. He aqui otra manera de sehalar que yo
no soy la dGnica autoridad que me hace “yo”. La uncién es ese aspecto que no solo
no va en contra de que los demds se conviertan en quienes son, sino que asume
una responsabilidad por ellos a/ convertirme en quien soyy, por consiguiente, en
quienes ellos mismos son. De este modo, la dimensién de uncién estd orientada
hacia la apertura de posibilidades o “redencién”, por cuanto elimina limitacio-
nes y abre de forma creativa la revelacién de la “persona”. Todos los sentidos de
uncién procedentes de los cultos y las “religiones” vienen a echar sus raices en
este sentido vocacional interpersonal, y no al revés.

Mi devenir estd intrinsecamente ligado al devenir de los demds (tanto como
el suyo al mio), que es la razén por la que el tema de la experiencia vocacional
no puede ser simplemente un asunto “individual”. Si tuviéramos que expresarlo
segun la terminologfa de la relacién co-fundacional y asimétrica del hogar y lo

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid



EL TENOR DEL CORAZON Y LA ESTRUCTURA DE LA EXPERIENCIA VOCACIONAL I 59

ajeno,'* podrfamos decir que en la uncién vocacional vivimos hacia los demds
desde quienes somos como hogar, de tal manera que ellos puedan convertirse
en quienes son en y a través de nuestro devenir, pero no porque formen parte
de nuestra mencidn intencional ni porque los convirtamos en quienes nosotros
queremos que sean.

El otro aspecto contenido en esta idea de la uncién vocacional es lo que yo
denomino justicia vocacional. La “justicia vocacional” se funda en la uncién
como solidaridad de los amados."” Dicho de una forma mds especifica, la justi-
cia vocacional implica asegurar las condiciones y los “medios” para que la otra
persona florezca. ;Cudles son las condiciones adecuadas para la realizacién de las
vocaciones? Esto no puede determinarse de antemano, pero con la generacién
de nuevos medios, como observa Emanuele Caminada, es posible encontrar o
crear nuevos valores que otro (o cualquier otro) puede percibir. De esta manera,
se trata de asegurar o de proveer la base para que los demds no solo alcancen sim-
plemente sus metas, sino para que vayan a Ellos-mismos en tanto amados o en
tanto nombre propio (lech lecha). Y esto requiere, al menos en el plano general,
la creacién y la proteccién de estructuras sociales, econdémicas, medioambientales
y politicas como condicién para abrazar las experiencias vocacionales.

3.4. Temporalidad de urgencia

Lo que mds arriba senalé como la vigilancia del amor y la incitacién a amar y
a ser amor tiene consecuencias para la temporalidad de la experiencia vocacional.
Las caracteristicas de la incitacién, la vinculacién apremiante, la tamimidad y la
uncién interpersonal indican que hay una urgencia en la experiencia vocacional.
Mi experiencia de la vocacién no es la de algo que puedo posponer ni elegir
cudndo terminar, la de algo que quiero ser o hacer solo durante un tiempo. Una
vez que es sentida, la experiencia vocacional se vive con un sentido de urgente
insistencia.

El cardcter interminable de la experiencia vocacional guarda relacién tanto
con la tamimidad (llegar a ser integro en lugar de plenificado) como con la
urgencia. He aqui una razén de por qué yo diferencio la experiencia vocacional

4 Véase Steinbock (2022a).
15 Para esta nocién de solidaridad véase Scheler (2017).

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madyrid



60 | ANTHONY J. STEINBOCK

de la llamada; esta dltima puede ser ocasional y corresponder a una tarea par-
ticular que tiene limites definidos o puede incluso que preestablecidos. No es
ése el caso de las vocaciones. {En una experiencia vocacional nunca tenemos la
sensacién de haber satisfecho nada por completo!

En este sentido, vivimos las vocaciones como un devenir infinito. No las
vivimos como si fueran a terminar. Al igual que sucede en el amor, la vocacién
no la vivo como si tuviera un final, una meta, a la vista. (No es casualidad que
suceda como cuando “estamos enamorados”). No se trata de decir “Voy a hacer
esto, y ya estd hecho”, ni tampoco de “Voy a hacer esto durante cinco afos, y
después encontraré otra experiencia vocacional”. Esto serfa algo asi como una
“oportunidad” o un “trabajo”. Sin embargo, la experiencia vocacional no es sus-
ceptible de tener una estructura condicional “si-entonces”, ni una estructura
finalistica “con el fin de”.

Asi pues, a modo de resumen de esta seccion, lo que he tratado de senalar
son los modos en que una fenomenologia de la experiencia vocacional requiere
transitar por estructuras fenomenoldgicas tradicionales como son la modalidad
(vinculacién), la plenificacién de una mencién intencional (tamimidad), la alte-
ridad (uncién) y la temporalidad (urgencia). Paso ahora a los problemas de la
critica y la evidencia.

4. El discernimiento, la evidencia y los indicios y corroboraciones
vocacionales: el campo problemitico de la experiencia vocacional

El tenor del corazén estd sujeto a formas de critica que son distintas a
la critica de la actitud natural epistémica. Como este nuevo tipo de critica
también proviene del término griego que ya empleamos para la critica en su
sentido tradicional (kpivew), a la critica que se aplica al tenor del corazén la
voy a llamar “discernimiento del corazén”. Son tres las principales razones por
las que la critica epistémica y el discernimiento no son lo mismo. En primer
lugar, mientras que la intervencién de una reflexién critica en la actitud natural
epistémica no responde en si misma a una motivacion, el discernimiento del
corazén si estd “motivado”, pero en la forma caracteristica de la incitacion. En
segundo lugar, mientras que uno de los principales rasgos que la reflexién quie-
re superar de la actitud natural es su ingenuidad o sus presuposiciones, en el
caso del corazén no hay una ingenuidad del corazén sino mds bien distorsiones

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid



EL TENOR DEL CORAZON Y LA ESTRUCTURA DE LA EXPERIENCIA VOCACIONAL I 61

o desérdenes del corazén. Por Gltimo, una caracteristica central del corazén es
la vulnerabilidad, que, a diferencia del estatuto epistémico de la ingenuidad,
resulta ser un aspecto fundamental para el movimiento del amor (o de la con-
fianza, por ejemplo). Pues la vulnerabilidad, al contrario de lo que sucede con
la ingenuidad, que se supera mediante la reflexién fenomenoldgica, no se deja
eliminar con la critica. No existe en cuanto tal una critica de/ amor. Existe una

critica desde el amor.'°

Ademds, hay dos tipos de critica operando dentro del esquema del corazén
como discernimiento (Kpivew): una experiencia escindida y divisoria espontdnea
(por ejemplo, la vergiienza, la culpa, el bochorno); y el discernimiento atento y
pensativo del corazén. Ambos tipos presuponen y se encaminan de forma diné-
mica hacia participar lo que es (o el amor).

La vergiienza, por ejemplo, no es una critica racional de quien soy a partir
de algunas normas externas, sino un discernimiento espontdneo que produce
una tensién. Si bien la vergiienza puede arrojarme de nuevo sobre mi mismo y
colocarme en una posicién critica, e incluso incitarme a regresar a Mi-mismo
a través de, digamos, el arrepentimiento, no en todos los casos la vergiienza es
suficiente como critica, puesto que también puede haber engafos del corazén.
Solo tenemos que pensar en los ejemplos de vergiienza incapacitante que surgen
del odio o el abuso, o en experiencias como la humillacién.'” Incluso en estos
casos la vergiienza requiere un discernimiento atento y pensativo que también
se funda en el amor en tanto participa lo que es.

16 Véase Steinbock (2021, caps. 4-5).

17 A diferencia de lo que muchas teorfas de la vergiienza afirman, esta tltima es imposible
sin un auténtico amor propio y sin una valoracién positiva de uno mismo. Tal y como se
menciond al principio de este trabajo, por “amor” entiendo el movimiento dindmico de
donacién hacia el surgimiento y el florecimiento de lo que es posible, una apertura a todo lo
que tiene valor en toda la magnitud valdrica que le es caracteristica. El amor es un
movimiento personal que le permite al otro (a cualquier otro) ser por si mismo segtn la
manera en que ¢s, que lo incita (sin empujarlo) a mirar un poco mds alld en la perspectiva de
su convertirse-en-quien-es; esa experiencia da a mostrar un movimiento tripartito de ser
limitante, de-limitante y re-limitante. Nuestro amor es, pues, en tanto acto, la afirmacion
espontdneamente libre y positivamente creativa de este movimiento, una afirmacién
generativa de manera personal. Al hablar de “auténtico amor propio” me refiero a la
autodonacién de la unicidad personal, asi como al estar vuelto hacia la profundidad de en
quién puedo convertirme como persona. Véase Steinbock (2022b, caps. 2 y 8).

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madyrid



62 | ANTHONY J. STEINBOCK

En su sentido mds profundo, el discernimiento atento y pensativo del
corazdén no es en realidad una critica de algo. Es una ayuda a la participacion: a
participar de forma responsable ‘en” lo que es convocandonos a participar lo que
es (amor). En dltima instancia, la participacion critica en lo que es se funda en
participar lo que es o en el amor, de donde surge el discernimiento del corazén.
Una consecuencia de esto es que incluso la reflexién critica epistémica se funda
en el discernimiento; y esto significa que la reflexién critica epistémica es en si
misma, de una forma implicita, un amor al mundo, una recuperacién de nuestras
interrelaciones, una participacién en lo cotidiano.

La antropologia filos6fica de lo amado nos ha proporcionado un contexto
adecuado para distinguir la “vocacién” de otros fenémenos relacionados. Por
ejemplo, la experiencia vocacional mantiene una relacién especifica con la alte-
ridad, en tanto da lugar a la dimensién de la uncién y la justicia vocacional;
contiene una modalidad de vinculacién pero no de universalidad ni de necesidad;
la experiencia vocacional, mds que susceptible de plenificacién, es una cuestion
de tamimidad; presenta una temporalidad de urgencia e interminable, etc. Este
contexto y estas caracteristicas nos permiten distinguir la experiencia vocacional
de, digamos, una profesion, que, entre otras cosas, tiene su fuente en un “yo’; de
un trabajo, que admite limites temporales y puede ser fruto de un nombramiento
o una designacién; de una carrera, que puede ser elegida y puede cambiar arbi-
trariamente; de un talento, del que no podemos responsabilizarnos en absoluto;
de un don, que puede ser impersonal; de una ocupacién, que carece de urgencia
ni es vinculante, etc.

:Qué clase de autoridad nos va a proporcionar la evidencia de semejante
experiencia vocacional? Si lo que estamos buscando es la ratificacién objetiva
a través de perspectivas intersubjetivas, o una verificacién similar a la de los
objetos presentacionales o la del cumplimiento de una tarea, nos llevaremos
una decepcién. Pero que se genere esta decepcién es propio del fenémeno de
la experiencia vocacional, y no porque no logremos encontrar una supuesta
validez objetiva verdadera. Lo que tenemos que hacer, en cambio, es buscar
formas caracteristicas de verificacién desde dentro de este tipo de experiencia, es
decir, una verificacién que guarde relacién con la experiencia vocacional y que
tome esas mismas experiencias como punto de partida.'® Buscar formas empi-
ricas de justificacidén de las experiencias vocacionales resulta tan problemdtico

18 ;Cudl es la relacién del conocimiento de si con la vocaciéon? ;Tenemos que saber lo que

estamos haciendo para “convertirnos en quienes somos”? ;En qué tipo de conocimiento

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid



EL TENOR DEL CORAZON Y LA ESTRUCTURA DE LA EXPERIENCIA VOCACIONAL | 63

como recurrir a la esfera religiosa para justificar las verdades matemadticas o la
estructura perceptiva externa.

Me gustarfa abordar estos temas sefalando, primero, algunos indicios y
corroboraciones vocacionales; y, segundo, tomando en consideracién algunas
experiencias vocacionales negativas.

4.1. Indicios y corroboraciones vocacionales

Es posible buscar en nuestras vidas algunos indicios que apunten a una expe-
riencia como vocacional. ;Se me da la experiencia con un tenor absoluto, es decir,
como una experiencia vinculante? ;Es apremiante mas no obligatoria? ;Puedo ser
yo quien yo soy si no soy de esta manera o si no realizo esta actividad? ;Puedo
hacer otra cosa y aun asi seguir siendo “Mi-mismo”? Esa experiencia, ;tiene una
resonancia profunda o solo superficial?

Al igual que sucede con otras experiencias de esta naturaleza, podemos plan-
tear las siguientes preguntas: ;Me quedo frustrado o mds bien tranquilo, pese a
las dificultades? ;L.a vocacién se me manifiesta como una “fiebre”, un “aguijén”,

¢ g
<« » ’ . <« ., »
una “bofetada”, o mds bien con una “sensacién de calma”, como un remanso de
“paz’? ;O todo eso pero en momentos distintos? ;Se me da como algo duradero,
como habiendo estado “siempre alli”, o como algo hasta ahora “nunca descu-
bierto”? Incluso un “No, no quiero ser eso” constituye un indicio. Podria surgir
q y g
de un “Ese no soy yo ciertamente”, en cuyo caso se tratarfa de una imposicién
superficial desde fuera de mi; o podria surgir de un “Eso no estd en mis planes”,
en cuyo caso se recibe como el quién que yo podria ser o que yo voy a ser a partir
de otra “fuente”, que es una experiencia penetrante pero que es inmediatamente
q q
rechazada, y donde el rechazo es de alguna manera més superficial que el sentido
ah{ revelado.

;Las experiencias me llevan a abrazar todos los niveles de la realidad, o mas
bien a retroceder ante la existencia? ¢<Las experiencias muestran una conexion
global de la vida al servicio de la santidad, el amor al préjimo, la bienvenida al

estamos pensando? A la hora de llevar a cabo nuestras vocaciones, jtenemos que ser
conscientes explicita o autorreflexivamente de las mismas?

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madyrid



64 | ANTHONY J. STEINBOCK

extrano? ;O dan lugar mds bien al rechazo o incluso a la negacién de los otros?
sHay mds devocién hacia lo que me es “exigido” o hacia la idea de quién soy?

Ademds, ;hay estados-sentientes que sefialan el camino hacia (o que se alejan
de) un sentido de nosotros mismos? Y si huimos de “ello”, ;significa que estamos
huyendo de lo que me impide ser “yo”, o es un intento de escapar a Mi-mismo?

Y Yy
;Estas experiencias me abren a valores mds profundos, o limitan lo que puede
aparecer como valioso? ;Me hacen ser humilde u orgulloso? ;Hay servicio o devo-
cién pese a los “dones” o talentos? ;Las experiencias tienden hacia el abandono
del yo, o hacia el apego al yo vy a las cosas?’®

Y pegoalyoy

Cabe igualmente tratar de identificar algunas relaciones interpersonales que
puedan sernos de ayuda en los discernimientos del corazén, tales como los men-
tores, los confesores o los modelos. No es solo que otras personas puedan corro-
borar y confirmar un “indicio” vocacional que me sea propio. También pueden
identificar “quién soy yo”, lo cual presupone su “participarme” (por ejemplo,
un maestro, un compafero). Esto no tiene nada que ver con una orden ni con
una designacién para llevar a cabo alguna tarea u ocupar algin puesto, sino con
algo parecido a cuando decimos “Veo en ti a un filésofo”, etc. Aqui, el indicio
vocacional comienza, por asi decir, desde el “exterior”, desde el otro, pero se
confirma o se corrobora (o no) a través de mis propias experiencias posteriores.

Al mismo tiempo, podemos preguntar por formas de corroborar la experien-
cia vocacional por medio de otra experiencia mia o de otro. Es evidente que tal
corroboracién no ocurre a través de la repeticion, ni tiene lugar a la manera como
se constituye un objeto en su idealidad o en su “identidad propia”; el tenor del
corazén, como ya se ha dicho, no es lo mismo que un hébito o el cardcter. Lo que
podemos decir es que la corroboracién vocacional de las experiencias radica en el
poder transformador de la experiencia misma, de tal manera que “yo” me convierto
en una persona diferente (o en la misma) a través de la experiencia, donde esta
evidencia se vuelve una obviedad en nuestras vidas y en las vidas de los demis.

En tltima instancia, podemos preguntar si —y en ese caso cdmo— todo el resto
de cosas que hacemos se filtra a través de este o de aquel otro camino que toma-
mos. A este aspecto del discernimiento podemos llamarlo el prisma vocacional.

¥ También podemos preguntar por la forma en que un modelo desempefia un papel

corroborativo o discerniente.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid



EL TENOR DEL CORAZON Y LA ESTRUCTURA DE LA EXPERIENCIA VOCACIONAL | 65

[odo ese resto de cosas que hacemos, ;queda espontdneamente filtrado por si
q {q P P
mismo a través del prisma de esta forma de ser?

Como vemos, es posible abordar experiencias positivas de tipo vocacional
(Bergman es un excelente ejemplo). Pero creo que es igualmente interesante, si
no mds interesante atn, confrontar las experiencias vocacionales con su negativo.

4.2. La experiencia vocacional a través de su negativo

Una experiencia vocacional en negativo puede tomar la forma de un “No
sé qué hacer”, o incluso de un “A mi esa experiencia no me ha ocurrido”. Esto
podria constituir un indicio de la experiencia vocacional misma. Voy a examinar
esta dimensién negativa més de cerca.

A. Lo negativo en tanto fundado en algiin tipo de experiencia positiva

A la hora de identificar la experiencia vocacional puede resultar util compa-
rarla con la violacién de la norma, que también puede revelar la norma. Aunque
en términos temporales la violacién de la norma pueda ser detectada antes, la
donacién “positiva” de la norma es fundacional respecto a la experiencia de su
violacién. De manera similar, la experiencia de una vocacién puede ocurrir en y
a través del acto mismo de perderla, quizd porque no me siento muy bien con lo
que estoy haciendo, etc. Puede que no sepa quién soy o qué hacer derechamen-
te, y que solo llegue a ser consciente de quién 7o soy. También podemos tener
la sensacién de no haberlo descubierto todavia, o de no saber nada respecto a
quiénes somos. Pero incluso asi esto podria iluminar, aun vagamente, un sentido
de orientacién.

Es decir, tal sentido negativo podria significar que en realidad hay algo ahi
pero que no puedo encontrarlo, y me preocupo porque no me viene nada. Me
siento incémodo porque i) algo deberia estar alli pero no estd; o porque ii) las
cosas concretas que estoy haciendo o que estoy viviendo no son integras (tamim).
Este tipo de experiencia, ademds, podria significar que hay una dimensién “voca-
cional” de la experiencia y que por alguna razdén no la estoy captando. Mds ilus-
trativa aun es la experiencia de “Necesito ser de otra manera, hacer otra cosa’,
donde la cuestién misma de la vocacién es imprecisa. Se trata de la experiencia
de que algo muy profundo deberia estar ahi pero no estd.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madyrid



66 | ANTHONY J. STEINBOCK

Otra experiencia similar podria ser la de estar llenando nuestras vidas
con pequenas tareas. Pero ningin niimero de tareas finitas puede “igualar” la
experiencia vocacional. El intento de llenar el vacio del “bien-en-si para mi” —que
es absolutamente vinculante— con tareas contingentes vendria a suponer una
tentativa no explicita de que los trabajos, las ocupaciones, las oportunidades, etc.
sustituyan la forma o las formas en que llegamos a ser el nombre propio. Esto,
ademds, podria ser un indicio de lo siguiente:

a) Del hecho de que una experiencia vocacional es dindmica y estd
en desarrollo: “lo que ella sea” se desarrolla en el devenir mismo de (o en
“didlogo” o “lucha” con) quién soy/quién voy a ser. En este caso nunca
vamos a encontrar nada puntual que sea “plenificante”, pues todo des-
cansa en la directriz interpersonal de que “Voy a Mi-mismo” y de que

« < . <« ’% 7’
este “nombre propio” puede estar abierto. El “No lo sé” podria ser la
expresion misma de que se estd produciendo una lucha.

b) Podria significar que existen de hecho muchas vocaciones que
son mias o que podrian ser mias, pero no como posibilidades abstractas
que yo podria eventualmente escoger, pongamos por caso, en una feria
de empleo (tenemos que considerar aqui el papel del capitalismo, la
especializacién y la divisién del trabajo). Podria significar, ademds, que
no hay solamente un nivel o una dimensién de quién soy/seré, sino
diferentes niveles o dimensiones que pueden llegar a tener mds o menos
prominencia a medida que nos vamos convirtiendo en quienes somos
de manera Unica.

¢) También podria implicar que nuestra “respuesta” —a través de la
cual se da o se pone en cuestién la experiencia vocacional— es siempre
“finita”, de modo que no puede haber respuestas definitivas a nuestra
receptividad ante la vocacién. No cabria aqui hablar de finalidad, porque
la finalidad constituye la negacién de la experiencia vocacional misma.
Y eso podria implicar, por dltimo, que en realidad no hay nada que fijar,
nada que arreglar en absoluto, respecto al misterio de quiénes somos, y
que este tipo de experiencia vendria a expresar el cardcter “inefable” o
“apofdtico” de la experiencia vocacional. Lo que pasa es simplemente
esto: el sentido positivo de la experiencia vocacional es excesivo, contie-
ne demasiados aspectos, y tratar de fijarlos como siendo esto o aquello
siempre puede quedarse corto.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid



EL TENOR DEL CORAZON Y LA ESTRUCTURA DE LA EXPERIENCIA VOCACIONAL | 67

B. Lo negativo como nada que encontrar

La experiencia de que ahi no hay nada, o de que no puedo encontrar mi
camino, quizd sea un indicio de que en realidad 7o hay nada que encontrar. Hay
dos maneras distintas de comprender esto.

1. El budismo zen. Segin el budismo zen, no habria “nada” que encontrar
en su sentido miés literal y profundo. Esto requerirfa reconocer la “vacuidad de
nuestro propio ser”, que se logra mediante una reflexién auto-negadora de todo
lo que surge y luego desaparece, como el reflejo en un espejo reluciente o en una
puerta giratoria, que se manifiesta como ninguna-cosa-de-nada [no-thing]. Esta
es una posibilidad desde la perspectiva del budismo zen.*

2. Camus. La expresiéon més radical de esta posibilidad en la tradicién abra-
hdmica es el “absurdo” que Albert Camus ha puesto de relieve. En este contexto
histérico “occidental”, se trata simplemente de una cuestién de indiferencia por-
que no hay base, ningtn suelo ni fundacién para tener una experiencia de que
un camino sea mejor o esté “mds préximo” a quienes somos. Aqui, buscar algo
(0 un camino) seria ilusorio, no por el “vacio” o la “vacuidad de nuestro propio
ser”, sino porque nuestro “propio ser” es absurdo.”!

Mi posicién respecto a estas experiencias vocacionales negativas es la siguien-
te: el budismo zen y Camus son posturas viables, pero estrictamente hablando 70
son vocacionales. En “Occidente” podemos adoptar la postura de Camus, pero

2 “Si encuentras al Buda, mdtalo”, “Deja que tus cejas toquen las cejas del Buda”... Toda

clase de vinculos (yo/otro, ser/no-ser, devenir/no-devenir) son ilusorios. Aqui, el “haber
encontrado” o el “no haber encontrado” serfan ilusorios. Por tanto: deja de encontrar, deja de
no encontrar, deja de dejar no haber encontrado. Deja de esforzarte y de no esforzarte. Pero,
aqui, el no encontrar lo que estoy buscando no serfa mds revelador de “nada” que el haber
encontrado lo que estoy buscando. Pues no hay “ninguna-cosa-de-nada” que revelar. De ahi
que Dogen escriba: “Estudiar el camino del buda es estudiar el yo. Estudiar el yo es olvidar el
yo. Olvidar el yo es estar realizado en una multitud de cosas. Cuando te realizas en una
multitud de cosas, tu cuerpo y mente, asi como los cuerpos y las mentes de los demds,
desaparecen. No queda huella de esa realizacion, y esta no-huella continda asf infinitamente”.
2 Lo mdximo que podriamos hacer es jugar a algo parecido a una “ética de la cantidad”:
ahora esto, ahora aquello otro, indistintamente, sin juicio de valor, sin suelo sentido puesto
no hay base para que se sienta. Lo peor seria afirmar algo sobre la marcha, como si tuviera
sentido o fuera significativo (individual o socialmente). El (absurdo) rebelde no puede
esconderse en algin fundamento o en algin sentido, sino que debe ser receptivo a la
experiencia, y esa experiencia es absurda porque no hay suelo, no hay fundamento, sino una
radical y arbitraria indiferencia.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madyrid



68 | ANTHONY J. STEINBOCK

entonces estarfamos aceptando su “visién” sobre el absurdo, que es radical, y que
presupone una ontologfa de la indiferencia arbitraria sin fundamento, donde el
papel de los demds es el de ser meros “ejemplos” (nunca modelos). Pero desde
la perspectiva de Camus no hay nada intermedio. Y si no se trata del absurdo,
entonces estamos frente a la “verticalidad”, la antropologfa filoséfica de lo amado,
el papel de la ejemplaridad y la dimensién de la experiencia vocacional en toda
regla, con todas sus implicaciones.

No estoy afirmando que todo sea una experiencia vocacional. En absoluto.
Lo que estoy mds bien sefialando es que se trata de la dimensién mds profunda
de nosotros mismos, y que si queremos entender a la “persona” debemos tener en
cuenta esta dimensién y estos conjuntos de experiencias. Lo que también sefialo,
ya por ultimo, es que hay experiencias que no son del todo independientes del
campo vocacional (llamémoslo asi), sino que se determinan como modalizacio-
nes de esa experiencia. Esto ayuda a arrojar luz sobre otro conjunto importante
de distinciones. Pues un trabajo, una ocupacién, una profesién, una carrera,
etc., que no son fenémenos vocacionales per se, si ocurren dentro de un campo
vocacional y representan, por tanto, modalizaciones de la vocacién propiamente
dicha. Por el contrario, la vacuidad del propio ser en el budismo o el absurdo en
el pensamiento de Camus no son fenémenos vocacionales.

5. Conclusiones

El campo problemadtico de la experiencia vocacional requiere que situemos
esa experiencia en el marco de una fenomenologia del corazén, de una antropo-
logfa filos6fica de lo amado, que describamos la topologia que le es caracteristi-
ca (modalidades y modalizaciones, relaciones con la alteridad, temporalidades,
etc.) y seamos receptivos a su propio estilo, a los problemas de la evidencia y a
la critica como discernimiento. He intentado apuntar en esta direccién pese a
que este trabajo no ha podido ser més que algo superficial y esquemadtico. Ten-
dria que incluir otras cuestiones como el tenor del corazén en tanto “actitud
del corazén”, similar a la actitud natural epistémica; un andlisis del odio como
fenémeno eventual y como fenémeno estructural; la cuestion de las habilidades
y las incapacidades profesionales; la posibilidad de perder el nombre propio
vocacional; las conversiones vocacionales; los modos de acceso a la experiencia
vocacional; y otra importante dimensién interpersonal, a saber: la ejemplaridad.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid



EL TENOR DEL CORAZON Y LA ESTRUCTURA DE LA EXPERIENCIA VOCACIONAL I 69
Referencias bibliograficas

Coaktey, Sarah. (2015). 7he New Asceticism: Sexuality, Gender and the Quest for God.
Nueva York: Bloomsbury.

DEprraz, Natalie. (2022). “Measuring the Cardiac Lived Bodily Rhythms of the Heart
of the Praying Person: an ‘irréalisable’?”, en Steinbock (2022¢, 127-141).

GSsCHWANDTNER, Christina M. (2022). “Guarding the Heart: The Phenomenality of
the Heart in Early Christian Asceticism”, en Steinbock (2022¢, 19-50).

HusserL, Edmund. (2014). Grenzprobleme der Phinomenologie: Analysen des
Unbewusstseins und der Instinkte. Metaphysik. Spite Ethik. Texte aus dem Nachlass
(1908-1937), ed. R. Sowa y Th. Vongehr, Husserliana XLII. Dordrecht: Springer.

ScHELER, Max. (1993). El resentimiento en la moral (trad. ]J. Gaos). Madrid: Caparrds
Editores.

—. (2001). Etica. Nuevo ensayo de fundamentacion de un personalismo ético (trad. H.
Rodriguez Sanz). Madrid: Caparrés Editores.

—. (2017). La idea de la paz perpetua y el pacifismo (trad. M. Oliva). Madrid: Guillermo
Escolar Editor.

SteINBOCK, Anthony ]. (1995). Home and Beyond. Generative Phenomenology After
Husserl. Evanston: Northwestern University Press.

—. (2007). Phenomenology and Mysticism: The Verticality of Religious Experience.
Bloomington: Indiana University Press.

—. (2014). Moral Emotions. Reclaiming the Evidence of the Heart. Evanston:
Northwestern University Press.

—. (2018). Its Not about the Gift: From Givenness to Loving. Londres: Rowman &
Littlefield.

—. (2022a). Mundo familiar y Mundo ajeno. La fenomenologia generativa tras Husser!
(trad. R. Garcés y A. Alonso). Salamanca: Ediciones Sigueme.

—. (2022b). Emociones morales. El clamor de la evidencia desde el corazén (trad. I.
Quepons et al.). Barcelona: Editorial Herder.

—. (2022¢). (ed.). Phenomenology and Perspectives of the Heart. Cham: Springer.

—. (2023). No se trata del don. De la donacion al amor (trad. H. Inverso). Salamanca:
Ediciones Sigueme.

WEIL, Simone. (1993). A la espera de Dios (trad. A. Lépez y M. Tabuyo). Madrid:
Editorial Trotta.

Recibido 03-06-2024
Aceptado 26-07-2024

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madyrid



