
Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

EL TENOR DEL CORAZÓN Y LA ESTRUCTURA 
DE LA EXPERIENCIA VOCACIONAL*

THE TENOR OF THE HEART AND THE 
STRUCTURE OF VOCATIONAL EXPERIENCE

Anthony J. Steinbock

Universidad de Stony Brook
anthony.steinbock@stonybrook.edu

Resumen: El artículo desarrolla elementos importantes de una fenomenología de la 
vocación, en diálogo con las fenomenologías de Husserl y Scheler. Para ello toma como 
hilo conductor un análisis del tenor del corazón y de la experiencia del amor como tipos 
de fenómenos que se dan de forma interpersonal en verticalidad, no según una donación 
presentacional, y que manifiestan el aspecto más importante de la persona. 

Palabras Clave: amor, corazón, discernimiento, fenomenología, Husserl, Scheler, 
vocación

Abstract: The article develops crucial elements of a phenomenology of vocation 
in engagement with Husserl’s and Scheler’s phenomenologies. To do this, it takes as a 
leading clue an analysis of the tenor of the heart and the experience of loving. Because 
the latter are types of phenomena that are interpersonally given in verticality, and not 
according to a presentational givenness, they reveal the most important features of the 
person.

Keywords: Discernment, Heart, Husserl, Loving, Phenomenology, Scheler, Vocation

* Conferencia de clausura del coloquio “Fenomenología y Generatividad”, celebrado los días 
7-8 de noviembre de 2022 en el Instituto de Filosofía de la Universidad Diego Portales (San-
tiago de Chile). Traducción de Andrés Alonso Martos.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock44

1. Introducción

A medida que vamos conociendo los escritos de Husserl no deja de sorpren-
dernos la riqueza de problemas que abordaba de forma recurrente, así como la 
naturaleza acuciante de su pensamiento. Los temas que van apareciendo no care-
cen de conexión entre sí, y, de hecho, conforman una investigación cada vez más 
profunda sobre el sentido de lo que es, entendido como lo que viene a presencia 
de forma concreta; esto es, se trata de una investigación sobre nuestra situación 
existencial concreta que en términos metafísicos entendemos como una unidad 
relacional, y que en términos fenomenológicos entendemos como persona.

Cuando a través de la investigación fenomenológica nos vemos reconducidos 
a quiénes somos como la fuente más íntima de sentido, lo que queremos es evi-
tar presuponer el ser de ese “quién”. Por eso seguimos preguntando por nuevos 
modos de donación y tomamos en consideración experiencias complejas que 
ofrecen posibles claves para acceder a esa fuente de sentido (tal y como expliqué 
en mi primera conferencia).1 En ese respecto, no es sorprendente ver a Husserl 
abordar el problema de la evidencia en relación con un conjunto de experiencias 
como el amor y las distintas emociones, los valores, la persona como absoluto, 
el deber absoluto y la llamada; experiencias que, desde una cierta perspectiva, 
pueden manifestarse como “fenómenos-límite” (Hua XLII). Uno de esos fenó-
menos es el tema de la vocación.

El tema de la vocación pertenece a una fenomenología de la persona y, de 
forma más general, encuentra su lugar como tema del corazón. Por “corazón” 
entiendo el amplio abanico de fenómenos que abarca el sentir y los estados-
sentientes, un abanico que va desde el amor más profundo y las emociones 
personales e interpersonales a las pasiones y sentimientos entendidos como viven-
cias sentientes no intencionales, y donde también están incluidos los afectos y 
las condiciones mismas del sentir (también sentidas). Una fenomenología del 
corazón y, de manera más específica, una fenomenología de la vocación –como 
he tratado de mostrar en Emociones morales y Knowing by Heart–2, ofrecen una 
importante oportunidad para la fenomenología, siempre y cuando admitamos 
que la racionalidad no es la única región del conocimiento o del espíritu, que 

1   Por ejemplo, a través de ciertas experiencias del corazón –específicamente, las emociones 
interpersonales– doy conmigo mismo como estando dado a Mí-mismo, no como fundamen-
tado en mí mismo.
2   Steinbock (2021) y (2022b). 



El tenor del corazón y la estructura de la experiencia vocacional

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

45

la persona humana no se agota en el dualismo de razón y sensibilidad, y que 
los temas del corazón 1) no quedan relegados únicamente a la sensibilidad o 
la psicología; 2) no necesitan la tutela de la razón para tener validez o sentido; 
y 3) poseen una estructura emocional característica con sus propios estilos de 
evidencia, decepción, confirmación, modalidad, modalización, relación con la 
alteridad, etc. Las vocaciones, además, en cuanto temas del corazón, se encuen-
tran arraigadas en experiencias en que no hay una auto-fundamentación, y se 
revelan especialmente en ciertas emociones interpersonales y, en su sentido más 
profundo, en el amor.

Por “amor” entiendo un “sentir” dinámico o un movimiento-acto, no un 
estado-sentiente. El sentir tiene su propio tipo de estructura intencional y de 
evidencia. Se trata de un movimiento dinámico e irreductible a los estados-
sentientes, que son estáticos y pueden verse objetivados sin perder su condición 
de estados. Las emociones son un tipo de sentir. El amar y el odiar son ejemplos 
destacados de tales emociones, que tienen un alcance metafísico porque afectan 
a todos los niveles de la realidad (no operan solamente en el plano interperso-
nal). Los estados, y también condiciones como el estar triste o el estar cabreado, 
enemistado, enamorado o alegre, son ejemplos de estados-sentientes.

Con la expresión “amor” no me estoy refiriendo, entonces, a un sentimiento 
o algo sentimental, ni tampoco a un ánimo eufórico, un impulso ciego o algún 
otro tipo de reacción. Insisto en que no debe confundirse con un estado-sentiente 
como el estar enamorado. En cambio, lo que entiendo por “amor” es una aper-
tura radical que deja florecer lo que se revela en su propia magnitud-valórica. 
Consiste en una espontánea y vigilante incitación a que lo revelado llegue a ser. 
Es un movimiento en el cual y a través del cual lo que se manifiesta puede mani-
festarse a su propia manera y por sí mismo, y donde quien se revela encuentra 
apremiante –mas no obligatorio ni necesario– revelarse en sí mismo. Dicho en 
otros términos que he empleado en Knowing by Heart, el amor consiste en el 
movimiento de participar lo que es [participating being], mientras que el conoci-
miento epistémico, como sucede en la percepción o en el juicio, descansa en un 
proceso de participar “en” lo que es [participating “in” being].

Quiero afirmar por anticipado (y espero explicar más tarde) que la expe-
riencia vocacional presupone una antropología filosófica de la persona en tanto 
“amada”, donde lo amado –y esto es importante– se da en el sentido específico 
de lo que es “revelado” a través del amar (o de lo que se cierra a través del odiar), 
entendiendo por “amor” lo ya enunciado anteriormente. Y esto significa que en 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock46

los actos emocionales, y en su sentido más profundo a través del amor, la persona 
revela de forma creativa y ella misma también se revela de forma igualmente 
creativa como “absoluta” o única.

Siendo aún más específicos, las experiencias vocacionales atañen a 1) quién 
soy yo entendido dinámicamente, esto es, quién es ese quién en quien voy a con-
vertirme en tanto 2) participo lo que es de esta o de aquella otra manera. Esto 
es irreductible a lo que supuestamente voy a hacer, aunque guarda una cierta 
conexión con ello. El ámbito de la experiencia vocacional atañe a la persona en 
tanto única, y, según los términos que empleo en mi último trabajo, se trata del 
proceso de ir a ti mismo como yendo a tu nombre propio. El nombre propio es 
lo más radicalmente individualizador, lo más personal, y remite al proceso de 
convertirse en esta esencia-valórica única conforme a lo que denomino “tami-
midad” [tamimity] (o “integridad”).

La experiencia vocacional no es para la investigación fenomenológica una 
cuestión solamente teórica, sino que tiene una concreta incidencia existencial en 
nuestras vidas personales. Si lo tuviéramos que expresar en términos formales, 
diríamos que las vocaciones atañen entonces a nuestros modos personales de 
ser. Lo que estamos preguntando es cómo podemos explicar una experiencia 
como la del cineasta Ingmar Bergman, quien de niño permaneció tres días en 
estado febril tras ver una película (Black Beauty) y que tiempo después, ya con 
65 años, llegó a afirmar que este fervor febril nunca le había abandonado pese a 
proclamarse abiertamente ateo; o una experiencia como la de la mística Teresa de 
Ávila, quien lucha contra una forma de vida para la que ella misma resulta ser un 
caso ejemplar; o también como la del ciclista Lance Armstrong, quien encontró 
el éxito en una actividad (ciclismo) pero que se redefine a sí mismo como un 
superviviente, y que solo después de eso ha llegado a “amar” su bicicleta. Hay 
otros muchos ejemplos. ¿Cómo explicar la infinidad de narrativas sobre el trabajo 
que han sido documentadas por el sociólogo Studs Terkel (y los problemas de la 
satisfacción laboral, las propias contradicciones, la enfermedad mental)? O en 
un plano más íntimo, ¿cómo explicamos la sensación de no sentirnos cómodos 
ejerciendo una profesión, la de sentirnos alienados, la de estar cumpliendo con 
roles sociales pero sin ser uno mismo (Marx)? ¿O una experiencia como cuando 
decimos “Lo haría sin obtener nada a cambio” o “No me hace sentir nada en 
absoluto”? Estas cuestiones atañen al tenor del corazón y a los problemas de la 
evidencia que le son característicos. Una fenomenología de la vocación toma el 
tenor del corazón como punto de partida porque es el núcleo del ser personal.



El tenor del corazón y la estructura de la experiencia vocacional

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

47

Resumiendo, así pues, esta introducción tan densa, tengo que decir que la 
cuestión de las vocaciones, desde el punto de vista temático, descansa en un 
característico sentido de humanidad de lo amado, que se revela como “persona” y 
se concreta en la unicidad del nombre propio. Se trata de un auténtico amor por 
el otro y de un auténtico amor propio en tanto participa lo que es. En la medida 
en que es un saber del corazón que tiene lugar a través del amor, la experiencia 
vocacional consiste, si lo expresamos en términos metafísicos, en una incitación a 
ser amor; y en términos más personales, en una llamada a ir a ti mismo como solo 
tú eres capaz (el nombre propio). Existe igualmente, desde luego, la posibilidad 
de la traición a uno mismo, del odio a uno mismo y del odio al otro. En pocas 
palabras, el problema de las vocaciones descansa en los movimientos del amar y 
del odiar como movimientos del corazón.

Subrayar la especificidad del corazón para la fenomenología no significa ate-
nuar el papel de la racionalidad ni de sus estructuras y modos de intencionalidad. 
Vivir, en el sentido más pleno de la palabra, exige pensar y razonar críticamen-
te. Pero esto último no debe excluir otra dimensión de la experiencia personal 
humana que tiene su propio tipo de conocimiento o de conciencia cognitiva, 
sus decepciones, su crítica y su donación evidente. También necesitamos sentir, 
sentir con discernimiento.

En esta presentación apenas puedo hacer otra cosa que situar el problema 
de las vocaciones, es decir, esbozar su singular estructura y destacar algunos 
problemas que surgen a partir de su estilo característico de evidencia. En un 
primer paso voy a describir brevemente el tenor del corazón como una postura 
personal en la cual y a través de la cual encuentra su lugar el acceso vocacional. 
En segundo término voy a destacar la topografía estructural que es específica de 
la experiencia vocacional. Y, por último, voy a ubicar el campo problemático 
de la experiencia vocacional en el ámbito del discernimiento, la evidencia y los 
indicios y corroboraciones vocacionales.3

3   Esto guarda relación con el problema de la evidencia y en principio también con los modos 
en que estoy dado a mí mismo, con el modo como los demás me son dados de una manera 
personal. Donde la llamada y su respuesta en términos de misiones o vocaciones se determina 
en su sentido más profundo es a través del amor. Es esta dinámica, y específicamente este 
amor, la que produce el auténtico núcleo de la persona en tanto algo interpersonal y la que 
abre el problema de la vocación a una fenomenología de la persona. De esta forma, la 
evocación de Husserl de un deber absoluto como modo de donación del valor absoluto de la 
persona, que se da en el vínculo interpersonal del amor, da lugar a un enfoque reflexivo 
específico: una fenomenología de la experiencia vocacional.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock48

Cualquiera de estas tres secciones podría ser por sí misma un artículo. Soy 
consciente de que este texto resulta ser de algún modo más un esquema que 
una profundización en un único argumento, lo cual tiene evidentemente sus 
ventajas. Pero lo que quiero hacer, inspirándome sobre todo en los temas e hilos 
conductores que aparecen en los trabajos de Husserl recientemente publicados, 
es ofrecer una idea de por dónde creo que puede ir la fenomenología, así como 
las áreas que ella puede abarcar. En general, por tanto, esos temas, incluida la 
experiencia vocacional, pertenecen al ámbito del corazón, y es necesario exami-
nar fenomenológicamente sus estructuras en lugar de aplicarles simplemente un 
conjunto de conceptos ya prestablecidos de antemano.

2. El tenor del corazón

La actitud natural se entiende generalmente como la postura en que los temas 
se plantean o se presuponen sin más en su ser, en lo que simplemente son. Es 
una actitud que se caracteriza por dar las cosas derechamente por sentadas. La 
reflexión fenomenológica es una forma de mantener esta ingenuidad a raya y 
de investigar la manera en que los entes se dan precisamente al tipo de ente que 
tiene experiencias de esos entes. 

Sin embargo, la “actitud natural” epistémica, presente en las percepciones y 
en los juicios, no es la única postura “acrítica” con la que nos topamos respecto a 
quiénes somos como personas. Nos enfrentamos a un problema parecido cuan-
do se trata del núcleo emocional de quiénes somos como personas, con eso que 
en sentido amplio podemos llamar el tenor del corazón. Por tenor del corazón 
entiendo una postura emocional o, más en general, una postura-sentiente que 
configura y expresa nuestra orientación personal por cuanto nos dispone hacia 
entes que tienen valor.4 Al hablar de vocaciones es importante tener una com-
prensión mínima del tenor del corazón, no solo porque remite a una dimensión 
singular (el sentir y el conocimiento valórico), sino también porque la vocación 
se encuentra sujeta a su propio tipo de evidencia y de decepción, a su propia 
inversión de valores, a sus propios cambios de preferencias, etc.

4   Algunas de las cuestiones aquí delineadas se inspiran en la explicación de Scheler acerca de 
la Gesinnung respecto a una ética del éxito. Esa explicación suscribe algunos de los análisis de 
Kant, pero se diferencia del modelo kantiano en que propone una ética no formal del valor. 
Véase Scheler (2001).



El tenor del corazón y la estructura de la experiencia vocacional

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

49

2.1. El tenor del corazón como una “actitud” del corazón

El tenor del corazón, que es un tipo de conocimiento y una orientación 
dinámica fundamental hacia el valor, es irreductible y a la vez fundante de la 
aspiración a una cosa con valor. También lo es respecto al enjuiciamiento del 
resultado de las acciones. Esta clase de orientación se caracteriza por una espon-
tánea y no premeditada inmediatez en el sentir valores positivos y negativos. Al 
operar como una postura móvil y dinámica, o como una “actitud” –en el sentido 
empleado en la danza–, el tenor del corazón no es lo mismo que un carácter o 
un hábito moral. El tenor del corazón, cuya experiencia tiene lugar en y a través 
de las obras y de sus distintas formas de expresión, permanece constante a lo 
largo de los cambios que puedan producirse en los tipos de mención intencional. 

2.2. El tenor del corazón impregna todos los niveles de la elección

El tenor del corazón también funda la elección de las cosas que tienen valor.5 
Interviene, por tanto, en el proceso de formación de intenciones y de elecciones 
explícitas, incluida la llamada “deliberación moral”. De esta forma, aunque el 
tenor del corazón no determina qué hay que hacer en un caso concreto, sí funda 
la disposición a obrar, la aspiración a obtener bienes, la elección entre cosas con 
valor o qué puede hacerse intencionadamente. He ahí la razón de por qué llegar a 
comprender el tenor del corazón es fundamental no solo para la auto-clarificación 
de uno mismo. También lo es por el modo en que interviene en cómo elegimos 
espontáneamente nuestras personas modelos o ejemplares, y, por tanto, en quiénes 
elegimos como nuestros líderes. La cuestión de lo ejemplar es fundamental para 
lograr una comprensión plena de la experiencia vocacional. 

2.3. El tenor del corazón y la transformación

Si bien el tenor del corazón puede determinar la formación de intenciones 
y puede perdurar a través del cambio de intenciones, esta perdurabilidad no 

5   Eso explica por qué Scheler sostiene que los fenómenos expresivos (intenciones, actos, 
sueños, sonrisas, gestos, etc.) a menudo ofrecen un indicio más claro del tipo de 
direccionalidad que estoy llamando “tenor del corazón”, sobre todo si se lo compara con el 
discurso o las acciones, que pueden ofuscar el movimiento más fundamental de la persona.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock50

significa que el tenor mismo del corazón no pueda ser transformado. Pero, pese a 
esa transformación, el tenor del corazón continúa siendo irreductible a la forma-
ción de esas nuevas intenciones. Lo que sucede es que, en tanto resulta fenome-
nológicamente distinto y “anterior” a la formación de intenciones explícitas, un 
cambio en el tenor del corazón produce una nueva dirección dinámica que afecta 
a toda nuestra vida, como en la conversión moral. “Honda práctica” (ἄσκησις) 
es una manera de evocar la nueva captación de valores y la nueva esencia valórica 
personal, el “ir a quien soy” que es irreductible al hábito. Por tanto, la eventual 
transformación que puede ocurrir a través de las nuevas orientaciones valóricas 
no se produce como consecuencia de la “educación”, entendida como el mero 
aprendizaje pragmático de información, como pedagogía o “evaluación de los 
resultados”. Esto se debe a que el tenor del corazón no se reduce al rendimiento 
de un obrar, la sedimentación de una acción o un simple hábito del espíritu. Si 
lo fuera, podríamos configurar un tenor del corazón mediante la repetición o 
incluso por medio de la fuerza. Pero habida cuenta de que el tenor del corazón 
guía o rige acciones como, por ejemplo, las medidas educativas, lo cierto es que 
los procesos educativos no tienen eficacia alguna en dicha transformación. Uno 
no puede simplemente imponer buenas intenciones ni tampoco un malvado 
tenor del corazón sin incurrir en autoengaño o sin engañar a los demás.

2.4. El tenor del corazón en tanto susceptible de crítica

El tenor del corazón se vive y se da según modos que no coinciden en el 
mismo plano con las acciones, las intenciones y las elecciones particulares. Esto 
significa que puede vivirse como una postura personal (de forma positiva o 
negativa), incluso si algunas de las elecciones u obras nos encaminan en otra 
dirección. Puedo tener estados-sentientes positivos pero estar viviendo en una 
dirección negativa; y, a la inversa, puedo estar orientado hacia el fortalecimiento 
de valores positivos pero estar viviendo estados-sentientes negativos o actuar de 
un modo que a los demás les parece negativo. En pocas palabras, el tenor del 
corazón, que tiene su propia forma de ser vivido, puede operar como un pre-
supuesto de la vida cotidiana, de tal manera que hay valores que vivimos como 
siendo superiores o inferiores sin que seamos necesariamente conscientes de ellos, 
sin tenerlos necesariamente a la vista. Pero esto también significa que el tenor 
del corazón puede vivirse “acríticamente”, lo cual es posiblemente un indicio de 
un corazón desordenado, desencantado, desorientado o debilitado. Esto implica, 
además, que el tenor del corazón es susceptible de un tipo específico de crítica 



El tenor del corazón y la estructura de la experiencia vocacional

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

51

que es diferente del que se aplica a la actitud natural. Se trata de una crítica que 
denomino discernimiento del corazón.

3. Las características topográficas de la experiencia vocacional

He señalado anteriormente que una fenomenología de la vocación toma 
como punto de partida el tenor del corazón porque es el núcleo del ser personal, 
y que lo amado se constituye como persona a través de una “recepción” dinámica 
que instituye la lucha por ir a mí mismo en tanto nombre propio. Pero con ello 
no hemos hecho más que abrir el campo problemático de la cuestión que nos 
convoca. 

Ahora me gustaría describir algunas características específicas del corazón que 
atañen a la experiencia vocacional. Aunque no va a ser una descripción exhaus-
tiva, sí tratará de mostrar qué sucede en una fenomenología del corazón que 
asume un tipo de experiencia como la experiencia vocacional. Las características 
son las siguientes: 1) modalidad de vinculación; 2) tamimidad como integridad; 
3) relación con la otredad como unción y justicia vocacional; y 4) temporalidad 
de urgencia.

3.1. Modalidad de vinculación

En la historia de la filosofía existen distintas aproximaciones a la cuestión de 
la modalidad, que varían dependiendo de si tienen que ver con el ser, las pro-
posiciones o las formas de conocimiento y su relación con el objeto conocido, y 
que se distinguen entre sí dependiendo de si versan sobre lo general, lo simple, 
lo mixto, lo epistémico, etc. También en Husserl hallamos un abanico de moda-
lidades y una ampliación de lo que encontramos en Aristóteles (tropos), Boecio 
(modalis), Ockham, Jungius, Crusius, Lambert y Kant. A saber: hallamos la efec-
tividad, la abierta e incitante posibilidad, la imposibilidad, la realidad, lo irreal, 
lo reelle/irreelle, la contingencia, la necesidad, la probabilidad, la eventualidad o 
la motivación; y por el lado del sujeto de la experiencia, hallamos el “Yo puedo” 
como capacidad-para-hacer o, en términos cinestésicos, como capacidad-para-
moverse, así como sus contrarios.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock52

En general, esta explicación de las modalidades requiere que hagamos una 
clara distinción entre modalidades y modalizaciones. Las modalidades son los 
modos en que las experiencias son vividas de una manera directa. En el plano de 
la presentación, incluyen la necesidad, la posibilidad, la contingencia, la moti-
vación, etc. Las modalizaciones son interrupciones u obstáculos a una aceptación 
directa de lo dado.

Por un lado, algunas de estas modalidades son novedosas respecto a las ya 
conocidas en la tradición occidental. Pero, por el otro lado, ellas suelen estar 
vinculadas a un cierto tipo de experiencias epistémicas u ontológicas que, como 
tales, no son necesariamente las más adecuadas ni las que mejor expresan lo que 
sucede en los temas del corazón, tampoco en lo que respecta específicamente a 
la experiencia vocacional.

Lo que quiero explicar aquí son ciertas experiencias que pertenecen al campo 
problemático de las vocaciones, experiencias personales que no encajan del todo 
en los conceptos tradicionales. El propio Husserl intenta dar cuenta de esta nove-
dosa modalidad que atañe a la persona a través de la expresión “deber absoluto”. 
Con el fin de destacar el carácter específico de la normatividad intrínseca al amor, 
que abre el valor absoluto de la persona, Husserl contrasta dicha normatividad 
con las normas de los “deberes prácticos”, que corresponden a los valores de uso 
y las tareas instrumentales; y también con otro tipo de normas que podríamos 
llamar “deberes práxicos”, que corresponden, en sentido amplio, a valores espi-
rituales aunque no necesariamente personales (o sea, valores absolutos). 

Por lo que respecta a la experiencia vocacional, Max Scheler apunta a la idea 
de vocación personal con la expresión “bien-en-sí para mí” (An-sich-Guten für 
mich).6 Por un lado, se trata de una expresión paradójica y casi carente de sen-
tido: ¿Cómo puede un bien-en-sí, en tanto “universal”, en tanto “ley”, en tanto 
“necesario”, valer solo “para mí” y no en la misma medida para cualquier otro? 
(Kafka, Ante la ley). Aunque para una epistemología como la kantiana sea un 
sinsentido, sí tiene un significado concreto para este tema del corazón.

El “bien-en-sí” expresa la modalidad absoluta de la vocación. Esa expresión 
no significa aquí tanto “necesidad” cuanto un “estar vinculado a”. El por lo 
demás paradójico “para mí” no está expresando lo particular en contraposición 

6   Scheler (2001, 636). Hua XLII, 397, 434-435. La esfera del deber absoluto se fundamenta 
en la persona como valor absoluto.



El tenor del corazón y la estructura de la experiencia vocacional

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

53

a lo universal, ni lo singular en contraposición a lo plural. Expresa más bien la 
naturaleza radicalmente única de esta vinculación, un bien-en-sí que es “para mí 
solo”, que tiene una peculiar e indeterminada incidencia en mí, un irrestricto 
peso sobre mí, pero que no es ni universal (para todos en el mismo respecto) ni 
tampoco necesario (en el sentido de predeterminado, sin libertad ni conflicto 
creativo). El “bien-en-sí para mí” no solo no es cambiable, o sea, es insustituible, 
sino que es intransferible a otro. No tiene sentido decir, por ejemplo, “¿Puedes 
hacerte cargo de quien soy por unos momentos, que quiero tomarme un des-
canso?”. Tampoco se trata de que otro y yo estemos vinculados al mismo “bien-
en-sí” solo porque tengamos la misma ocupación (aunque algo de eso hay en la 
ejemplaridad). Puede que haya un camino “para mí solo” aunque a simple vista 
tengamos la misma profesión. Esta situación está en parte relacionada con el 
fenómeno de que no hay comparación posible entre personas desde la perspectiva 
de su nombre propio.

En lo relativo a la vocación, por tanto, puede que sintamos que tenemos 
que seguir un determinado curso de vida en particular, o que sintamos que “Así 
es como soy yo realmente”, o también que “En realidad no me veo haciendo 
otra cosa” o “Yo no soy así”. Pero estos tipos de experiencias no encajan del 
todo en la modalidad de lo necesario en tanto contrapuesto a lo contingente, 
tampoco en la libertad de elección en contraposición a lo que está predetermi-
nado, ni siquiera en el deber en el sentido de obligación. Lo que aquí se está 
expresando, en verdad, no es una “necesidad” a la manera de una coacción o 
una predeterminación;7 de hecho, yo “puedo” hacer esto o ser aquello otro. La 
pregunta clave es si yo “puedo” hacerlo o serlo sin que eso conlleve un gran coste 
personal. Así, yo “no puedo” ser de esa manera o de aquella otra sin quedar com-
prometido, o sin tener una experiencia parecida a la de la traición a mí mismo. 
Ser capaz de hacer esto o aquello no es tan fácil.

7   Scheler (2001, 725-726, 740). En el amor se asume libremente la responsividad ante la 
persona revelada como un deber absoluto. Se trata de un apremio pero no de una coacción ni 
de una obligación. Como Scheler señala, la formulación de normas obligatorias depende de 
la bondad o la maldad esencial de la persona que realiza esa formulación: no hay norma 
obligatoria sin una persona que la formula; la rectitud no formal de una norma obligatoria es 
imposible sin la bondad esencial de la persona que la formula. De ahí que cuando las personas 
para quienes esta norma debería ser válida carecen de perspicacia para ver por sí mismas lo 
que es bueno, esa falta de perspicacia no puede ser sustituida por una reverencia ante una 
norma o una ley moral. Dicha reverencia ya está fundada en el amor por la persona que 
formula esa reverencia.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock54

Al margen de cuál sea la génesis de las experiencias vocacionales, las voca-
ciones se viven como vinculantes y, en el plano personal, como apremiantes sin 
ser obligatorias. He ahí una razón de por qué las experiencias vocacionales no 
se dejan reducir a la imagen que yo pueda proyectar, y luego perseguir, de mí 
mismo. A un cierto nivel la vocación puede ser vivida como una carga, con la 
pesadez propia del “estar vinculado a” (de ahí el carácter absoluto del “bien-
en-sí”). Pero no tenemos por qué vernos privados así de la libertad de elección 
en su sentido tradicional. Con todo, desde el punto de vista personal, lo vivo 
como algo apremiante y, por tanto, independientemente del camino que tome, 
como una cuestión de fidelidad creativa (y como un estar vinculado) al nombre 
propio. Como escribe Simone Weil: “Nadie más que yo puede apreciar estas 
obligaciones”.8 Semejante “estar vinculado a” guarda relación con el amor como 
vigilancia, que es, según he señalado más arriba, una persistente incitación al 
amor y a ser amor.9  

Así pues, a modo de resumen, con la vocación existe un “sentirse” apremiado 
a ser de esta o de aquella otra manera, pero no una coacción ni tampoco un for-
zamiento a hacer algo. A la vigilancia del amor le es inherente una normatividad 
que no cae en una obligación por deber. (En el bien-en-sí para mí asisto a mi 
propia revelación.) Más que una necesidad universal, lo que se da en este caso 
es el peso de la “vinculación”, de un “estar vinculado a” que incide en quién es 
ese quién en quien voy a convertirme de una forma absolutamente específica e 
intransferible. Más que una “motivación” para hacer algo (que en sí misma es 
distinta de la causalidad perceptiva), lo que se da es una “incitación” a llegar a 
ser, en el sentido de un ir a Mí-mismo.

3.2. Tamimidad y el problema de la plenificación

A menudo escuchamos a personas decir que quieren hacer algo “que les 
llene”, algo “plenificante”. Con ello no se refieren solamente a completar una 
tarea o una actividad sino también a completarse, plenificarse, a sí mismos. ¿Qué 
significa “plenificarme” a Mí-mismo en una vocación? ¿Acaso la plenificación 
misma es un fenómeno adecuado para describir la experiencia vocacional?

8   Weil (1993, 52).
9   Existe, por consiguiente, un “deber” absoluto que atañe a quiénes vamos a ser y en quiénes 
nos vamos a convertir.



El tenor del corazón y la estructura de la experiencia vocacional

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

55

De acuerdo con su sentido fenomenológico tradicional, la plenificación 
corresponde a un acto indicativo o un “mentar”. Desde el punto de vista esté-
tico y de la conciencia temporal, se trata de la presentación de un objeto –o de 
un ente con estructura objetual– que se da a sí mismo según la manera en que 
se ha prefigurado. El objeto está ahora “presente” y tenemos una experiencia del 
mismo como plenificando la intención “mentada”, que anteriormente estaba 
“vacía”. Desde el plano de la fenomenología genética, la plenificación no atañe 
solamente a las estructuras temporales de la protención o, en su sentido más 
activo, a la expectativa, sino que también se entendería como una síntesis de la 
coincidencia y el desarrollo concordante (Einstimmigkeit) de las perspectivas. La 
plenificación es un logro epistémico que está presente a lo largo del tiempo a 
través de la armonía de las perspectivas, o como resultado de la iterabilidad del 
objeto a través de, por ejemplo, la rememoración, por medio de todo lo cual se 
logra una síntesis-de-identidades. Y como la percepción es un campo abierto e 
incitante de posibilidades, este tipo de conocimiento no precisa de una coin-
cidencia o una concordancia completas, sino de una concordancia global que 
integre las rupturas y las discordancias (Unstimmigkeiten).

Pero la experiencia vocacional presenta una estructura esencialmente dife-
rente.10 No implica la plenificación de una intención predada. La experiencia 
vocacional, más bien, en tanto radicalmente responsiva o receptiva, es una ori-
ginación creativa de Mí-mismo en el sentido del quién en quien solo yo puedo 
convertirme cuando, yendo a Mí-mismo en tanto nombre propio, participo lo 
que es. En este respecto, no estoy plenificando ni dejando de plenificar nada.

10   ¿Pero acaso esta comprensión de la plenificación se adecúa a la experiencia vocacional? 
Mis logros y realizaciones, ¿se dan según mi intención? ¿Me hago a Mí-mismo a mi propia 
imagen, según lo que yo quiero decir o lo que yo quiero dar a entender? Si así fuera, entonces 
“Yo”, “Mí-mismo”, me daría a mí mismo en correspondencia a como “yo mismo” lo 
pretendo. En este caso no podría haber “vocación”, no solo porque no habría una 
receptividad interpersonal, sino porque ese “quien yo soy” equivaldría a la plenificación de 
una mera elección que, una vez formulada, podría ser plenificada o no plenificada en 
cualquier momento. Si llevamos las cosas al extremo, he aquí el significado mismo del 
orgullo, en tanto disimulación del vínculo interpersonal; el yo orgulloso solo incluye el 
vínculo interpersonal en el modo de excluirlo y tras postularse a sí mismo como el árbitro 
supremo del sentido que tiene el “hombre hecho a sí mismo”. El problema no mejora si 
replico que lo que estoy plenificando en ese caso no es mi mención intencional de mí mismo 
sino más bien la de otro. No basta con esta réplica porque la experiencia vocacional no 
consiste en una mera inversión de la intencionalidad procedente de un sujeto en primera 
persona. Véase Steinbock (2022b, cap. 1).



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock56

Menos aún está la experiencia vocacional regulada por una temporalidad 
finalística, terminal, como si hubiese logrado algo de una vez por todas o hubiese 
alcanzado un punto satisfactorio. En lugar de plenificar un objetivo o incluso 
de “plenificarme, llenarme, a mí mismo” (donde el nombre propio se toma 
equivocadamente como objeto de una teleología), me gustaría emplear una dis-
tinción –señalada por Scheler– entre revelación (pues la vocación es un tema de 
la donación vertical que yo denomino “revelar”) y progreso teleológico.

El progreso es característico de los bienes de la civilización técnica y del valor 
de utilidad. Como los bienes técnicos/útiles pueden perder su importancia y su 
valor en comparación con los nuevos niveles de rendimiento que van emergien-
do, el progreso es, como sugiere Scheler, un fenómeno reactivo. En el progreso, 
donde lo que está en juego son los valores de uso, toda fase “más antigua” queda 
devaluada por una nueva, de tal forma que la invención de una herramienta 
más útil hace que las versiones anteriores parezcan obsoletas. En ese sentido el 
progreso es “teleológico”. 

En cambio, si en mi devenir personal tengo experiencias de distintas dimen-
siones vocacionales, es porque son responsivas y creativas desde un punto de 
vista generativo.11 Esto quiere decir que una experiencia vocacional puede que-
dar rebasada por otra experiencia que me revela a Mí-mismo de una forma más 
profunda y que modifica la anterior; una o dos experiencias vocacionales pueden 
co-existir como absolutas/vinculantes o incluso pueden estar en conflicto entre 
sí. Podría volverse apremiante “tener que” cambiar de rumbo; puede que un ser 
querido ya ni siquiera “me” reconozca. Pero a diferencia del progreso teleológico 
y la utilidad, las direcciones vocacionales y los “bienes-en-sí para mí” no pierden 
su importancia y valor debido a otras revelaciones, captaciones o profundizacio-
nes personales que también son apremiantes, incitantes, y que se realizan en el 
proceso de la “tamimidad”.

“Tamimidad” [tamimity] es un término que acuño a partir de la palabra 
hebrea tamim [integridad, plenitud]. Este término señala el modo en que debo 
ir a Mí-mismo (lech lecha), a saber: con integridad; o como también podría 

11   La vocación está sujeta al tipo de donación vertical que yo llamo “revelación” y es un 
tema propio del amor. La revelación atañe a las personas y es susceptible de una donación 
absoluta. Además, pese a tener un carácter a priori, decir de las vocaciones que son “a priori” 
no significa que sean universales; sucede más bien lo siguiente: al ser “recibidas” poseen una 
validez vinculante en fidelidad creativa para la persona en tanto única.



El tenor del corazón y la estructura de la experiencia vocacional

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

57

decirse, con la “completud” o la “perfección”, según dicen los místicos, de quien 
no está en absoluto predeterminado ni tampoco se ajusta a una meta externa 
ya fijada fuera de mí (teleológicamente), sino con la integridad de quien se 
convierte en quien es según una fidelidad creativa. ¿En fidelidad creativa a qué, 
cabría preguntar? No a una meta predefinida sino al sentido profundo que se 
revela cuando decimos, por ejemplo, “Puedo cambiar, puedo ser distinto”, “No 
me siento cómodo en esto”, “Yo no soy así”, “No puedo hacer otra cosa”. Cabe 
entender esta experiencia como una profundización del nombre propio en fideli-
dad creativa a participar lo que es de esta o de aquella otra manera. Participar lo que 
es constituye la generación de la relación misma. Llegar a ser tamim no significa, 
entonces, plenificarme o completarme yo-mismo con mi mención intencional, ni tam-
poco con la mención intencional que otro tiene de mí (y menos aún es una cuestión 
de estar satisfecho). Se trata de un proceso de “hondura práctica” en el sentido del 
término griego ἄσκησις, que constituye la raíz de nuestro vocablo “ascetismo”.12

El éxito de la tamimidad vocacional no puede medirse; es decir, no hay 
manera de fijar, prescribir o medir objetivamente los “resultados vocacionales”. 
El sentido de la experiencia vocacional no se ajusta al calibre de la grandeza 
y esplendor de cuanto uno ha hecho o puede lograr. Además, la experiencia 
vocacional no se “plenifica” cuando uno alcanza reconocimiento. Se trata más 
bien de algo susceptible de una “captación de valores” o, según he dicho más 
arriba, de participar lo que es.13 Este fenómeno también tiene otros nombres 
como “devoción amorosa” o, conforme se dice en las filosofías y las teologías de 
la liberación latinoamericanas, “acompañamiento”.* La clave de todo esto reside 
en que hay un modo de acceso único que es interpersonal y que tiene lugar en el 
seno de un saber del corazón. Pero esto no quiere decir que corresponda a una 
mención intencional mía por plenificar. 

12 Véase Scheler (1993). Véanse asimismo los siguientes trabajos: Depraz (2022), 
Gschwandtner (2022) y Coakley (2015). Además, el que la experiencia vocacional pertenezca 
al ámbito de la revelación; el que sea personal en un sentido radical, absoluto y único; el que 
comience y termine con la persona, de manera interpersonal, y no tenga marcadores objetivos 
para medir el “progreso” espiritual; el que no esté sujeta a la objetividad intersubjetiva y la 
universalidad – el que todo eso sea así no significa que carezca de evidencia, confirmación, 
modalización, vinculación apremiante o efectividad. No es de extrañar, por ejemplo, que 
todos los místicos de la tradición abrahámica y de las tradiciones espirituales del zen hayan 
advertido del error que sería evaluar las experiencias espirituales en términos de “hacer 
progresos”.
13 Pero la captación de valores en el “bien-en-sí para mí” no consiste en el proceso de forjar 
una imagen explícita de quien yo soy.
* Palabra en español en el texto original (NdT).



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock58

Por tanto, antes que una plenificación de mí mismo, tenemos que estar aten-
tos al proceso de tamimidad, que consiste en ir a nosotros mismos con integridad 
y fidelidad creativa participando lo que es en tanto nombre propio.

3.3. Unción y justicia vocacional 

La tamimidad y el ir a Mí-mismo en tanto nombre propio, si bien es una 
cuestión de unicidad, no por ello es simplemente una cuestión de individualidad. 
La experiencia vocacional, por cuanto es derechamente relacional o interpersonal, 
contiene otra dimensión fundamental que abre mi ser vocacional a los demás y 
al mundo “social”, de tal manera que mi convertirme-en-quien-soy está ligado 
al convertirse-en-quienes-son de los demás. Mis vocaciones (entendidas como 
el ir a Mí-mismo) se encuentran entrelazadas con las vocaciones de los demás 
(entendidas como el ir a Ellos-mismos). En cierto sentido, así pues, quién soy 
“yo” es algo que “nosotros” elaboramos. Y yo también me convierto en quien yo 
soy para que los otros se conviertan en quienes son, en tanto van a ellos mismos.

Esta dimensión interpersonal puede llamarse una dimensión de unción, la 
cual conlleva una justicia vocacional. La unción contiene el carácter radicalmente 
inter-personal y no fundamentado en mí mismo que es propio de la experiencia 
vocacional: la receptividad de mí mismo como amado de una manera personal y 
única. En cuanto tal, la unción expresa la dimensión interpersonalmente responsa-
ble que es inherente a cualquier experiencia vocacional, aunque eso no sea siem-
pre perceptible de una forma explícita. He aquí otra manera de señalar que yo 
no soy la única autoridad que me hace “yo”. La unción es ese aspecto que no solo 
no va en contra de que los demás se conviertan en quienes son, sino que asume 
una responsabilidad por ellos al convertirme en quien soy y, por consiguiente, en 
quienes ellos mismos son. De este modo, la dimensión de unción está orientada 
hacia la apertura de posibilidades o “redención”, por cuanto elimina limitacio-
nes y abre de forma creativa la revelación de la “persona”. Todos los sentidos de 
unción procedentes de los cultos y las “religiones” vienen a echar sus raíces en 
este sentido vocacional interpersonal, y no al revés.

Mi devenir está intrínsecamente ligado al devenir de los demás (tanto como 
el suyo al mío), que es la razón por la que el tema de la experiencia vocacional 
no puede ser simplemente un asunto “individual”. Si tuviéramos que expresarlo 
según la terminología de la relación co-fundacional y asimétrica del hogar y lo 



El tenor del corazón y la estructura de la experiencia vocacional

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

59

ajeno,14 podríamos decir que en la unción vocacional vivimos hacia los demás 
desde quienes somos como hogar, de tal manera que ellos puedan convertirse 
en quienes son en y a través de nuestro devenir, pero no porque formen parte 
de nuestra mención intencional ni porque los convirtamos en quienes nosotros 
queremos que sean.

El otro aspecto contenido en esta idea de la unción vocacional es lo que yo 
denomino justicia vocacional. La “justicia vocacional” se funda en la unción 
como solidaridad de los amados.15 Dicho de una forma más específica, la justi-
cia vocacional implica asegurar las condiciones y los “medios” para que la otra 
persona florezca. ¿Cuáles son las condiciones adecuadas para la realización de las 
vocaciones? Esto no puede determinarse de antemano, pero con la generación 
de nuevos medios, como observa Emanuele Caminada, es posible encontrar o 
crear nuevos valores que otro (o cualquier otro) puede percibir. De esta manera, 
se trata de asegurar o de proveer la base para que los demás no solo alcancen sim-
plemente sus metas, sino para que vayan a Ellos-mismos en tanto amados o en 
tanto nombre propio (lech lecha). Y esto requiere, al menos en el plano general, 
la creación y la protección de estructuras sociales, económicas, medioambientales 
y políticas como condición para abrazar las experiencias vocacionales.

3.4. Temporalidad de urgencia

Lo que más arriba señalé como la vigilancia del amor y la incitación a amar y 
a ser amor tiene consecuencias para la temporalidad de la experiencia vocacional. 
Las características de la incitación, la vinculación apremiante, la tamimidad y la 
unción interpersonal indican que hay una urgencia en la experiencia vocacional. 
Mi experiencia de la vocación no es la de algo que puedo posponer ni elegir 
cuándo terminar, la de algo que quiero ser o hacer solo durante un tiempo. Una 
vez que es sentida, la experiencia vocacional se vive con un sentido de urgente 
insistencia.

El carácter interminable de la experiencia vocacional guarda relación tanto 
con la tamimidad (llegar a ser íntegro en lugar de plenificado) como con la 
urgencia. He aquí una razón de por qué yo diferencio la experiencia vocacional 

14   Véase Steinbock (2022a).
15   Para esta noción de solidaridad véase Scheler (2017).



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock60

de la llamada; esta última puede ser ocasional y corresponder a una tarea par-
ticular que tiene límites definidos o puede incluso que preestablecidos. No es 
ése el caso de las vocaciones. ¡En una experiencia vocacional nunca tenemos la 
sensación de haber satisfecho nada por completo!

En este sentido, vivimos las vocaciones como un devenir infinito. No las 
vivimos como si fueran a terminar. Al igual que sucede en el amor, la vocación 
no la vivo como si tuviera un final, una meta, a la vista. (No es casualidad que 
suceda como cuando “estamos enamorados”). No se trata de decir “Voy a hacer 
esto, y ya está hecho”, ni tampoco de “Voy a hacer esto durante cinco años, y 
después encontraré otra experiencia vocacional”. Esto sería algo así como una 
“oportunidad” o un “trabajo”. Sin embargo, la experiencia vocacional no es sus-
ceptible de tener una estructura condicional “si-entonces”, ni una estructura 
finalística “con el fin de”.

Así pues, a modo de resumen de esta sección, lo que he tratado de señalar 
son los modos en que una fenomenología de la experiencia vocacional requiere 
transitar por estructuras fenomenológicas tradicionales como son la modalidad 
(vinculación), la plenificación de una mención intencional (tamimidad), la alte-
ridad (unción) y la temporalidad (urgencia). Paso ahora a los problemas de la 
crítica y la evidencia.

4. El discernimiento, la evidencia y los indicios y corroboraciones 
vocacionales: el campo problemático de la experiencia vocacional

El tenor del corazón está sujeto a formas de crítica que son distintas a 
la crítica de la actitud natural epistémica. Como este nuevo tipo de crítica 
también proviene del término griego que ya empleamos para la crítica en su 
sentido tradicional (κρίνειν), a la crítica que se aplica al tenor del corazón la 
voy a llamar “discernimiento del corazón”. Son tres las principales razones por 
las que la crítica epistémica y el discernimiento no son lo mismo. En primer 
lugar, mientras que la intervención de una reflexión crítica en la actitud natural 
epistémica no responde en sí misma a una motivación, el discernimiento del 
corazón sí está “motivado”, pero en la forma característica de la incitación. En 
segundo lugar, mientras que uno de los principales rasgos que la reflexión quie-
re superar de la actitud natural es su ingenuidad o sus presuposiciones, en el 
caso del corazón no hay una ingenuidad del corazón sino más bien distorsiones 



El tenor del corazón y la estructura de la experiencia vocacional

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

61

o desórdenes del corazón. Por último, una característica central del corazón es 
la vulnerabilidad, que, a diferencia del estatuto epistémico de la ingenuidad, 
resulta ser un aspecto fundamental para el movimiento del amor (o de la con-
fianza, por ejemplo). Pues la vulnerabilidad, al contrario de lo que sucede con 
la ingenuidad, que se supera mediante la reflexión fenomenológica, no se deja 
eliminar con la crítica. No existe en cuanto tal una crítica del amor. Existe una 
crítica desde el amor.16

Además, hay dos tipos de crítica operando dentro del esquema del corazón 
como discernimiento (κρίνειν): una experiencia escindida y divisoria espontánea 
(por ejemplo, la vergüenza, la culpa, el bochorno); y el discernimiento atento y 
pensativo del corazón. Ambos tipos presuponen y se encaminan de forma diná-
mica hacia participar lo que es (o el amor). 

La vergüenza, por ejemplo, no es una crítica racional de quien soy a partir 
de algunas normas externas, sino un discernimiento espontáneo que produce 
una tensión. Si bien la vergüenza puede arrojarme de nuevo sobre mí mismo y 
colocarme en una posición crítica, e incluso incitarme a regresar a Mí-mismo 
a través de, digamos, el arrepentimiento, no en todos los casos la vergüenza es 
suficiente como crítica, puesto que también puede haber engaños del corazón. 
Solo tenemos que pensar en los ejemplos de vergüenza incapacitante que surgen 
del odio o el abuso, o en experiencias como la humillación.17 Incluso en estos 
casos la vergüenza requiere un discernimiento atento y pensativo que también 
se funda en el amor en tanto participa lo que es.

16   Véase Steinbock (2021, caps. 4-5).
17   A diferencia de lo que muchas teorías de la vergüenza afirman, esta última es imposible 
sin un auténtico amor propio y sin una valoración positiva de uno mismo. Tal y como se 
mencionó al principio de este trabajo, por “amor” entiendo el movimiento dinámico de 
donación hacia el surgimiento y el florecimiento de lo que es posible, una apertura a todo lo 
que tiene valor en toda la magnitud valórica que le es característica. El amor es un 
movimiento personal que le permite al otro (a cualquier otro) ser por sí mismo según la 
manera en que es, que lo incita (sin empujarlo) a mirar un poco más allá en la perspectiva de 
su convertirse-en-quien-es; esa experiencia da a mostrar un movimiento tripartito de ser 
limitante, de-limitante y re-limitante. Nuestro amor es, pues, en tanto acto, la afirmación 
espontáneamente libre y positivamente creativa de este movimiento, una afirmación 
generativa de manera personal. Al hablar de “auténtico amor propio” me refiero a la 
autodonación de la unicidad personal, así como al estar vuelto hacia la profundidad de en 
quién puedo convertirme como persona. Véase Steinbock (2022b, caps. 2 y 8).



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock62

En su sentido más profundo, el discernimiento atento y pensativo del 
corazón no es en realidad una crítica de algo. Es una ayuda a la participación: a 
participar de forma responsable “en” lo que es convocándonos a participar lo que 
es (amor). En última instancia, la participación crítica en lo que es se funda en 
participar lo que es o en el amor, de donde surge el discernimiento del corazón. 
Una consecuencia de esto es que incluso la reflexión crítica epistémica se funda 
en el discernimiento; y esto significa que la reflexión crítica epistémica es en sí 
misma, de una forma implícita, un amor al mundo, una recuperación de nuestras 
interrelaciones, una participación en lo cotidiano.

La antropología filosófica de lo amado nos ha proporcionado un contexto 
adecuado para distinguir la “vocación” de otros fenómenos relacionados. Por 
ejemplo, la experiencia vocacional mantiene una relación específica con la alte-
ridad, en tanto da lugar a la dimensión de la unción y la justicia vocacional; 
contiene una modalidad de vinculación pero no de universalidad ni de necesidad; 
la experiencia vocacional, más que susceptible de plenificación, es una cuestión 
de tamimidad; presenta una temporalidad de urgencia e interminable, etc. Este 
contexto y estas características nos permiten distinguir la experiencia vocacional 
de, digamos, una profesión, que, entre otras cosas, tiene su fuente en un “yo”; de 
un trabajo, que admite límites temporales y puede ser fruto de un nombramiento 
o una designación; de una carrera, que puede ser elegida y puede cambiar arbi-
trariamente; de un talento, del que no podemos responsabilizarnos en absoluto; 
de un don, que puede ser impersonal; de una ocupación, que carece de urgencia 
ni es vinculante, etc.

¿Qué clase de autoridad nos va a proporcionar la evidencia de semejante 
experiencia vocacional? Si lo que estamos buscando es la ratificación objetiva 
a través de perspectivas intersubjetivas, o una verificación similar a la de los 
objetos presentacionales o la del cumplimiento de una tarea, nos llevaremos 
una decepción. Pero que se genere esta decepción es propio del fenómeno de 
la experiencia vocacional, y no porque no logremos encontrar una supuesta 
validez objetiva verdadera. Lo que tenemos que hacer, en cambio, es buscar 
formas características de verificación desde dentro de este tipo de experiencia, es 
decir, una verificación que guarde relación con la experiencia vocacional y que 
tome esas mismas experiencias como punto de partida.18 Buscar formas empí-
ricas de justificación de las experiencias vocacionales resulta tan problemático 

18   ¿Cuál es la relación del conocimiento de sí con la vocación? ¿Tenemos que saber lo que 
estamos haciendo para “convertirnos en quienes somos”? ¿En qué tipo de conocimiento 



El tenor del corazón y la estructura de la experiencia vocacional

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

63

como recurrir a la esfera religiosa para justificar las verdades matemáticas o la 
estructura perceptiva externa.

Me gustaría abordar estos temas señalando, primero, algunos indicios y 
corroboraciones vocacionales; y, segundo, tomando en consideración algunas 
experiencias vocacionales negativas. 

4.1. Indicios y corroboraciones vocacionales

Es posible buscar en nuestras vidas algunos indicios que apunten a una expe-
riencia como vocacional. ¿Se me da la experiencia con un tenor absoluto, es decir, 
como una experiencia vinculante? ¿Es apremiante mas no obligatoria? ¿Puedo ser 
yo quien yo soy si no soy de esta manera o si no realizo esta actividad? ¿Puedo 
hacer otra cosa y aun así seguir siendo “Mí-mismo”? Esa experiencia, ¿tiene una 
resonancia profunda o solo superficial? 

Al igual que sucede con otras experiencias de esta naturaleza, podemos plan-
tear las siguientes preguntas: ¿Me quedo frustrado o más bien tranquilo, pese a 
las dificultades? ¿La vocación se me manifiesta como una “fiebre”, un “aguijón”, 
una “bofetada”, o más bien con una “sensación de calma”, como un remanso de 
“paz”? ¿O todo eso pero en momentos distintos? ¿Se me da como algo duradero, 
como habiendo estado “siempre allí”, o como algo hasta ahora “nunca descu-
bierto”? Incluso un “No, no quiero ser eso” constituye un indicio. Podría surgir 
de un “Ése no soy yo ciertamente”, en cuyo caso se trataría de una imposición 
superficial desde fuera de mí; o podría surgir de un “Eso no está en mis planes”, 
en cuyo caso se recibe como el quién que yo podría ser o que yo voy a ser a partir 
de otra “fuente”, que es una experiencia penetrante pero que es inmediatamente 
rechazada, y donde el rechazo es de alguna manera más superficial que el sentido 
ahí revelado.

¿Las experiencias me llevan a abrazar todos los niveles de la realidad, o más 
bien a retroceder ante la existencia? ¿Las experiencias muestran una conexión 
global de la vida al servicio de la santidad, el amor al prójimo, la bienvenida al 

estamos pensando? A la hora de llevar a cabo nuestras vocaciones, ¿tenemos que ser 
conscientes explícita o autorreflexivamente de las mismas?



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock64

extraño? ¿O dan lugar más bien al rechazo o incluso a la negación de los otros? 
¿Hay más devoción hacia lo que me es “exigido” o hacia la idea de quién soy? 

Además, ¿hay estados-sentientes que señalan el camino hacia (o que se alejan 
de) un sentido de nosotros mismos? Y si huimos de “ello”, ¿significa que estamos 
huyendo de lo que me impide ser “yo”, o es un intento de escapar a Mí-mismo? 
¿Estas experiencias me abren a valores más profundos, o limitan lo que puede 
aparecer como valioso? ¿Me hacen ser humilde u orgulloso? ¿Hay servicio o devo-
ción pese a los “dones” o talentos? ¿Las experiencias tienden hacia el abandono 
del yo, o hacia el apego al yo y a las cosas?19

Cabe igualmente tratar de identificar algunas relaciones interpersonales que 
puedan sernos de ayuda en los discernimientos del corazón, tales como los men-
tores, los confesores o los modelos. No es solo que otras personas puedan corro-
borar y confirmar un “indicio” vocacional que me sea propio. También pueden 
identificar “quién soy yo”, lo cual presupone su “participarme” (por ejemplo, 
un maestro, un compañero). Esto no tiene nada que ver con una orden ni con 
una designación para llevar a cabo alguna tarea u ocupar algún puesto, sino con 
algo parecido a cuando decimos “Veo en ti a un filósofo”, etc. Aquí, el indicio 
vocacional comienza, por así decir, desde el “exterior”, desde el otro, pero se 
confirma o se corrobora (o no) a través de mis propias experiencias posteriores.

Al mismo tiempo, podemos preguntar por formas de corroborar la experien-
cia vocacional por medio de otra experiencia mía o de otro. Es evidente que tal 
corroboración no ocurre a través de la repetición, ni tiene lugar a la manera como 
se constituye un objeto en su idealidad o en su “identidad propia”; el tenor del 
corazón, como ya se ha dicho, no es lo mismo que un hábito o el carácter. Lo que 
podemos decir es que la corroboración vocacional de las experiencias radica en el 
poder transformador de la experiencia misma, de tal manera que “yo” me convierto 
en una persona diferente (o en la misma) a través de la experiencia, donde esta 
evidencia se vuelve una obviedad en nuestras vidas y en las vidas de los demás.

En última instancia, podemos preguntar si –y en ese caso cómo– todo el resto 
de cosas que hacemos se filtra a través de este o de aquel otro camino que toma-
mos. A este aspecto del discernimiento podemos llamarlo el prisma vocacional. 

19   También podemos preguntar por la forma en que un modelo desempeña un papel 
corroborativo o discerniente.



El tenor del corazón y la estructura de la experiencia vocacional

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

65

Todo ese resto de cosas que hacemos, ¿queda espontáneamente filtrado por sí 
mismo a través del prisma de esta forma de ser? 

Como vemos, es posible abordar experiencias positivas de tipo vocacional 
(Bergman es un excelente ejemplo). Pero creo que es igualmente interesante, si 
no más interesante aún, confrontar las experiencias vocacionales con su negativo.

4.2. La experiencia vocacional a través de su negativo

Una experiencia vocacional en negativo puede tomar la forma de un “No 
sé qué hacer”, o incluso de un “A mí esa experiencia no me ha ocurrido”. Esto 
podría constituir un indicio de la experiencia vocacional misma. Voy a examinar 
esta dimensión negativa más de cerca.

A. Lo negativo en tanto fundado en algún tipo de experiencia positiva

A la hora de identificar la experiencia vocacional puede resultar útil compa-
rarla con la violación de la norma, que también puede revelar la norma. Aunque 
en términos temporales la violación de la norma pueda ser detectada antes, la 
donación “positiva” de la norma es fundacional respecto a la experiencia de su 
violación. De manera similar, la experiencia de una vocación puede ocurrir en y 
a través del acto mismo de perderla, quizá porque no me siento muy bien con lo 
que estoy haciendo, etc. Puede que no sepa quién soy o qué hacer derechamen-
te, y que solo llegue a ser consciente de quién no soy. También podemos tener 
la sensación de no haberlo descubierto todavía, o de no saber nada respecto a 
quiénes somos. Pero incluso así esto podría iluminar, aun vagamente, un sentido 
de orientación.

Es decir, tal sentido negativo podría significar que en realidad hay algo ahí 
pero que no puedo encontrarlo, y me preocupo porque no me viene nada. Me 
siento incómodo porque i) algo debería estar allí pero no está; o porque ii) las 
cosas concretas que estoy haciendo o que estoy viviendo no son íntegras (tamim). 
Este tipo de experiencia, además, podría significar que hay una dimensión “voca-
cional” de la experiencia y que por alguna razón no la estoy captando. Más ilus-
trativa aún es la experiencia de “Necesito ser de otra manera, hacer otra cosa”, 
donde la cuestión misma de la vocación es imprecisa. Se trata de la experiencia 
de que algo muy profundo debería estar ahí pero no está.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock66

Otra experiencia similar podría ser la de estar llenando nuestras vidas 
con pequeñas tareas. Pero ningún número de tareas finitas puede “igualar” la 
experiencia vocacional. El intento de llenar el vacío del “bien-en-sí para mí” –que 
es absolutamente vinculante– con tareas contingentes vendría a suponer una 
tentativa no explícita de que los trabajos, las ocupaciones, las oportunidades, etc. 
sustituyan la forma o las formas en que llegamos a ser el nombre propio. Esto, 
además, podría ser un indicio de lo siguiente:

a) Del hecho de que una experiencia vocacional es dinámica y está 
en desarrollo: “lo que ella sea” se desarrolla en el devenir mismo de (o en 
“diálogo” o “lucha” con) quién soy/quién voy a ser. En este caso nunca 
vamos a encontrar nada puntual que sea “plenificante”, pues todo des-
cansa en la directriz interpersonal de que “Voy a Mí-mismo” y de que 
este “nombre propio” puede estar abierto. El “No lo sé” podría ser la 
expresión misma de que se está produciendo una lucha.

b) Podría significar que existen de hecho muchas vocaciones que 
son mías o que podrían ser mías, pero no como posibilidades abstractas 
que yo podría eventualmente escoger, pongamos por caso, en una feria 
de empleo (tenemos que considerar aquí el papel del capitalismo, la 
especialización y la división del trabajo). Podría significar, además, que 
no hay solamente un nivel o una dimensión de quién soy/seré, sino 
diferentes niveles o dimensiones que pueden llegar a tener más o menos 
prominencia a medida que nos vamos convirtiendo en quienes somos 
de manera única.

c) También podría implicar que nuestra “respuesta” –a través de la 
cual se da o se pone en cuestión la experiencia vocacional– es siempre 
“finita”, de modo que no puede haber respuestas definitivas a nuestra 
receptividad ante la vocación. No cabría aquí hablar de finalidad, porque 
la finalidad constituye la negación de la experiencia vocacional misma. 
Y eso podría implicar, por último, que en realidad no hay nada que fijar, 
nada que arreglar en absoluto, respecto al misterio de quiénes somos, y 
que este tipo de experiencia vendría a expresar el carácter “inefable” o 
“apofático” de la experiencia vocacional. Lo que pasa es simplemente 
esto: el sentido positivo de la experiencia vocacional es excesivo, contie-
ne demasiados aspectos, y tratar de fijarlos como siendo esto o aquello 
siempre puede quedarse corto.



El tenor del corazón y la estructura de la experiencia vocacional

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

67

B. Lo negativo como nada que encontrar

La experiencia de que ahí no hay nada, o de que no puedo encontrar mi 
camino, quizá sea un indicio de que en realidad no hay nada que encontrar. Hay 
dos maneras distintas de comprender esto. 

1. El budismo zen. Según el budismo zen, no habría “nada” que encontrar 
en su sentido más literal y profundo. Esto requeriría reconocer la “vacuidad de 
nuestro propio ser”, que se logra mediante una reflexión auto-negadora de todo 
lo que surge y luego desaparece, como el reflejo en un espejo reluciente o en una 
puerta giratoria, que se manifiesta como ninguna-cosa-de-nada [no-thing]. Ésta 
es una posibilidad desde la perspectiva del budismo zen.20  

2. Camus. La expresión más radical de esta posibilidad en la tradición abra-
hámica es el “absurdo” que Albert Camus ha puesto de relieve. En este contexto 
histórico “occidental”, se trata simplemente de una cuestión de indiferencia por-
que no hay base, ningún suelo ni fundación para tener una experiencia de que 
un camino sea mejor o esté “más próximo” a quienes somos. Aquí, buscar algo 
(o un camino) sería ilusorio, no por el “vacío” o la “vacuidad de nuestro propio 
ser”, sino porque nuestro “propio ser” es absurdo.21

Mi posición respecto a estas experiencias vocacionales negativas es la siguien-
te: el budismo zen y Camus son posturas viables, pero estrictamente hablando no 
son vocacionales. En “Occidente” podemos adoptar la postura de Camus, pero 

20   “Si encuentras al Buda, mátalo”, “Deja que tus cejas toquen las cejas del Buda”… Toda 
clase de vínculos (yo/otro, ser/no-ser, devenir/no-devenir) son ilusorios. Aquí, el “haber 
encontrado” o el “no haber encontrado” serían ilusorios. Por tanto: deja de encontrar, deja de 
no encontrar, deja de dejar no haber encontrado. Deja de esforzarte y de no esforzarte. Pero, 
aquí, el no encontrar lo que estoy buscando no sería más revelador de “nada” que el haber 
encontrado lo que estoy buscando. Pues no hay “ninguna-cosa-de-nada” que revelar. De ahí 
que Dogen escriba: “Estudiar el camino del buda es estudiar el yo. Estudiar el yo es olvidar el 
yo. Olvidar el yo es estar realizado en una multitud de cosas. Cuando te realizas en una 
multitud de cosas, tu cuerpo y mente, así como los cuerpos y las mentes de los demás, 
desaparecen. No queda huella de esa realización, y esta no-huella continúa así infinitamente”.
21   Lo máximo que podríamos hacer es jugar a algo parecido a una “ética de la cantidad”: 
ahora esto, ahora aquello otro, indistintamente, sin juicio de valor, sin suelo sentido puesto 
no hay base para que se sienta. Lo peor sería afirmar algo sobre la marcha, como si tuviera 
sentido o fuera significativo (individual o socialmente). El (absurdo) rebelde no puede 
esconderse en algún fundamento o en algún sentido, sino que debe ser receptivo a la 
experiencia, y esa experiencia es absurda porque no hay suelo, no hay fundamento, sino una 
radical y arbitraria indiferencia.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock68

entonces estaríamos aceptando su “visión” sobre el absurdo, que es radical, y que 
presupone una ontología de la indiferencia arbitraria sin fundamento, donde el 
papel de los demás es el de ser meros “ejemplos” (nunca modelos). Pero desde 
la perspectiva de Camus no hay nada intermedio. Y si no se trata del absurdo, 
entonces estamos frente a la “verticalidad”, la antropología filosófica de lo amado, 
el papel de la ejemplaridad y la dimensión de la experiencia vocacional en toda 
regla, con todas sus implicaciones. 

No estoy afirmando que todo sea una experiencia vocacional. En absoluto. 
Lo que estoy más bien señalando es que se trata de la dimensión más profunda 
de nosotros mismos, y que si queremos entender a la “persona” debemos tener en 
cuenta esta dimensión y estos conjuntos de experiencias. Lo que también señalo, 
ya por último, es que hay experiencias que no son del todo independientes del 
campo vocacional (llamémoslo así), sino que se determinan como modalizacio-
nes de esa experiencia. Esto ayuda a arrojar luz sobre otro conjunto importante 
de distinciones. Pues un trabajo, una ocupación, una profesión, una carrera, 
etc., que no son fenómenos vocacionales per se, sí ocurren dentro de un campo 
vocacional y representan, por tanto, modalizaciones de la vocación propiamente 
dicha. Por el contrario, la vacuidad del propio ser en el budismo o el absurdo en 
el pensamiento de Camus no son fenómenos vocacionales.

5. Conclusiones

El campo problemático de la experiencia vocacional requiere que situemos 
esa experiencia en el marco de una fenomenología del corazón, de una antropo-
logía filosófica de lo amado, que describamos la topología que le es característi-
ca (modalidades y modalizaciones, relaciones con la alteridad, temporalidades, 
etc.) y seamos receptivos a su propio estilo, a los problemas de la evidencia y a 
la crítica como discernimiento. He intentado apuntar en esta dirección pese a 
que este trabajo no ha podido ser más que algo superficial y esquemático. Ten-
dría que incluir otras cuestiones como el tenor del corazón en tanto “actitud 
del corazón”, similar a la actitud natural epistémica; un análisis del odio como 
fenómeno eventual y como fenómeno estructural; la cuestión de las habilidades 
y las incapacidades profesionales; la posibilidad de perder el nombre propio 
vocacional; las conversiones vocacionales; los modos de acceso a la experiencia 
vocacional; y otra importante dimensión interpersonal, a saber: la ejemplaridad.



El tenor del corazón y la estructura de la experiencia vocacional

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 43 - 69. UNED, Madrid

69

Referencias bibliográficas

Coakley, Sarah. (2015). The New Asceticism: Sexuality, Gender and the Quest for God. 
Nueva York: Bloomsbury.

Depraz, Natalie. (2022). “Measuring the Cardiac Lived Bodily Rhythms of the Heart 
of the Praying Person: an ‘irréalisable’?”, en Steinbock (2022c, 127-141).

Gschwandtner, Christina M. (2022). “Guarding the Heart: The Phenomenality of 
the Heart in Early Christian Asceticism”, en Steinbock (2022c, 19-50).

Husserl, Edmund. (2014). Grenzprobleme der Phänomenologie: Analysen des 
Unbewusstseins und der Instinkte. Metaphysik. Späte Ethik. Texte aus dem Nachlass 
(1908-1937), ed. R. Sowa y Th. Vongehr, Husserliana XLII. Dordrecht: Springer.

Scheler, Max. (1993). El resentimiento en la moral (trad. J. Gaos). Madrid: Caparrós 
Editores. 

—. (2001). Ética. Nuevo ensayo de fundamentación de un personalismo ético (trad. H. 
Rodríguez Sanz). Madrid: Caparrós Editores.

—. (2017). La idea de la paz perpetua y el pacifismo (trad. M. Oliva). Madrid: Guillermo 
Escolar Editor.

Steinbock, Anthony J. (1995). Home and Beyond. Generative Phenomenology After 
Husserl. Evanston: Northwestern University Press.

—. (2007). Phenomenology and Mysticism: The Verticality of Religious Experience. 
Bloomington: Indiana University Press.

—. (2014). Moral Emotions. Reclaiming the Evidence of the Heart. Evanston: 
Northwestern University Press. 

—. (2018). It’s Not about the Gift: From Givenness to Loving. Londres: Rowman & 
Littlefield.

—. (2022a). Mundo familiar y Mundo ajeno. La fenomenología generativa tras Husserl 
(trad. R. Garcés y A. Alonso). Salamanca: Ediciones Sígueme.

—. (2022b). Emociones morales. El clamor de la evidencia desde el corazón (trad. I. 
Quepons et al.). Barcelona: Editorial Herder.

—. (2022c). (ed.). Phenomenology and Perspectives of the Heart. Cham: Springer.
—. (2023). No se trata del don. De la donación al amor (trad. H. Inverso). Salamanca: 

Ediciones Sígueme.
Weil, Simone. (1993). A la espera de Dios (trad. A. López y M. Tabuyo). Madrid: 

Editorial Trotta.

Recibido 03-06-2024

Aceptado 26-07-2024


