
Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madrid

EL SENTIDO DE LA FENOMENOLOGÍA 
GENERATIVA*

THE MEANING OF GENERATIVE 
PHENOMENOLOGY

Anthony J. Steinbock

Universidad de Stony Brook
anthony.steinbock@stonybrook.edu

Resumen: El artículo presenta las motivaciones fenomenológicas y las características 
principales de la fenomenología generativa que se inició en Mundo familiar y Mundo 
ajeno, en tanto se trata de una ampliación de la fenomenología de Husserl. Para ello 
establezco los puntos de continuidad y ruptura entre el fenómeno de la Generatividad 
y la donación presentacional mediante una descripción fenomenológica de la donación 
vertical y su tipo característico de evidencia, que permite dar cuenta de los fenómenos 
morales, religiosos y vocacionales de la experiencia humana.

Palabras clave: amor, fenomenología, generatividad, Husserl, verticalidad

Abstract: The paper presents the phenomenological motivations and the main 
features of generative phenomenology launched in Home and Beyond, insofar it is an 
expansion of Husserl’s phenomenology. To show this, I establish the points of conti-
nuity and discontinuity between the phenomenon of Generativity and presentational 
givenness; by describing phenomenologically the vertical givenness and its peculiar 
kind of evidence, I account for the moral, religious, and vocational phenomena within 
human experience.

Keywords: Generativity, Husserl, Loving, Phenomenology, Verticality

* Conferencia de apertura del coloquio “Fenomenología y Generatividad”, celebrado los días 
7-8 de noviembre de 2022 en el Instituto de Filosofía de la Universidad Diego Portales (San-
tiago de Chile). Traducción de Andrés Alonso Martos.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock22

El trabajo que estamos discutiendo estos días, Mundo familiar y Mundo aje-
no. La fenomenología generativa tras Husserl (2022a), puede contener algunos 
conceptos, como fenomenología y generatividad, que es posible que no nos 
sean familiares. Permítanme entonces introducir brevemente algunos de estos 
conceptos principales antes de entrar con más detalle en el alcance y las implica-
ciones de la fenomenología generativa. Primero voy a describir el proyecto de la 
fenomenología y recorrerlo hasta la fenomenología generativa, donde propondré 
la tesis de que la fenomenología es fenomenología generativa. En segundo lugar 
voy a describir la especificidad de la fenomenología generativa en el contexto del 
pensamiento de Husserl. En una tercera parte voy a describir el doble sentido 
del término “generatividad”. Por último voy a plantear la pregunta por nuestro 
modo de acceso descriptivo a la Generatividad y el problema de la evidencia en 
la fenomenología. Esta sección contiene a su vez tres subsecciones: Generatividad 
y Verticalidad; Conocimiento moral, Corazón y Presentación; y Generatividad 
como Amor. Concluyo señalando brevemente algunos posibles temas que a partir 
de esta interpretación pueden ser de interés para la fenomenología.

1. La fenomenología como fenomenología generativa

La fenomenología es un tipo especial de reflexión que no quiere dar las cosas 
simplemente por sentadas, sino que se esfuerza por examinar el significado de 
las cosas tal y como se dan en la experiencia, así como por describir también sus 
estructuras. Llamamos “actitud natural” a esa actitud que da el mundo por senta-
do, y que lo hace de una manera tan habitual que llegamos a olvidarnos de cómo 
surge el sentido para nosotros. Este olvido, que se convierte en algo así como una 
“segunda naturaleza”, es lo que la vuelve una actitud “ingenua” y lo que la hace 
filosóficamente susceptible de crítica.  

La fenomenología introduce un cambio radical en las actitudes: nos hace pasar 
de una aceptación directa de qué es algo a cómo se da ese algo, y con ello explica 
ese mismo “qué” o ente que se dio por sentado. El proceso de la investigación 
fenomenológica consiste en preguntar por ambos aspectos, el “cómo” y el “qué”: 
pregunta por la constitución del sentido (modos de donación) y por las estructuras 
esenciales (ser). Por ejemplo, al percibir el mundo, no saboreamos nuestro gusto, 
no vemos nuestro ver, ni pensamos inmediatamente nuestro pensamiento. Tam-
poco nos damos cuenta de una forma inmediata (si es que lo hacemos) de que la 
totalidad del objeto se da a través de sus lados, de que esos lados se dan a través de 
aspectos (liso, suave, recto), de que esos aspectos se dan a través de escorzos (antes, 



El Sentido de la Fenomenología Generativa

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madrid

23

después, rojo intenso), y de que esos escorzos se dan a través de fases (presente, 
retención, protención).1 En la actitud natural nos es imposible advertir cómo el 
sentido nos orienta hacia algún ente, cómo le imprime una orientación que marca 
la diferencia, o cómo el sentido es ese “aspecto” bajo el que el ente nos habla, se 
vuelve comprensible y es aprehendido como tal. Quizá estemos dando por sentado 
inadvertidamente un dualismo cuerpo/alma, sin apercibirnos del papel específico 
que juega el cuerpo-vivido; o podríamos también estar asumiendo un dualismo 
espíritu/naturaleza sin reparar en cómo la tierra en tanto suelo dota de sentido al 
cuerpo-vivido y cómo nos orientamos espacial y temporalmente a partir de ella.

Es importante reconocer que este cambio fenomenológico de perspectiva –del 
“qué” al “cómo”– se lleva a cabo no ya para aceptar lo que ese ente es, sino para 
entender el sentido de ese ente en el que ya estamos participando (de una forma 
creativa además). Semejante cambio de postura permite que aquella actitud que 
daba las cosas por sentadas salga a la luz como una actitud “natural” o “mundana” 
(o ingenua). De hecho, es esta perspectiva fenomenológica la que nos permite 
afirmar que nuestras relaciones perceptivas e intelectuales se desarrollan como una 
participación en lo que es, que se determina bien como significativo (o como no 
significativo), bien como pleno de sentido (o como carente de sentido).

En resumen, la fenomenología admite la base ingenua de la reflexión, que es 
la actitud natural, pero se distancia de ella con el fin de alcanzarla de una nueva 
manera, de una manera crítica. La reflexión fenomenológica da un paso atrás res-
pecto a esa base con el fin de ponerla de relieve en toda su plenitud, de mostrar la 
extrañeza inicial del sentido que anida en todo lo que se nos ha vuelto tan obvio, 
para de ese modo describir el proceso de formación del sentido en su abierta y níti-
da falta de familiaridad: un proceso dinámico que durante mucho tiempo dimos 
por sentado en la practicidad de la rutina. Además, el fenomenólogo no se limita 
a reflexionar “sobre” la experiencia, sino que lo hace desde dentro de la experiencia 
mientras ella misma está siendo vivida. Reflexionar sobre y desde dentro mismo 
del proceso de donación de sentido nos brinda la oportunidad de aprehenderlo 
en su desarrollo viviente, de tal forma que somos capaces de vislumbrar qué “sig-
nifica” este proceso, a qué “apunta”, qué “acepta”, y cómo lo hace.2

1   Véase por ejemplo Sokolowski (1974).
2   En este sentido la fenomenología no es “normal”, pues no sigue el flujo de la experiencia 
tal y como se da simplemente por sentado. Pero hay otro sentido en que la fenomenología sí 
es “normal” o, mejor aún, “hiper-normal”, para usar el término de Husserl, en tanto describe 
las formas mismas en que se desarrollan las actividades mundanas.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock24

Si ahora echamos un vistazo rápido a la fenomenología generativa, podemos 
decir que se trata de un método filosófico que está abierto a la generación socio-
cultural, histórica, geológica y normativa del sentido de nuestra vida en común. 
Se ocupa de la relevancia normativa de los territorios y los terrenos, de la tierra 
como suelo para los seres corporales, del mundo como el horizonte de los objetos 
que se nos manifiestan. Es un método que muestra cómo las nociones tradicio-
nales de normalidad y anormalidad adquieren una forma más rica, dinámica y 
sutil cuando se entienden como concordancia del sentido y optimidad (y no se 
las reduce a un promedio estadístico, a lo que es “natural” en contraposición a lo 
artificial, o lo habitual). También muestra cómo las normas surgen desde dentro 
de la experiencia misma. Describe las relaciones intersubjetivas de los mundos 
familiares y los mundos ajenos conforme se van desarrollando dinámicamente y 
conforme se van entrelazando a lo largo de las generaciones. Describe asimismo 
cómo el sentido del “hogar” o de “nuestros mundos” mantiene una relación de 
mutua dependencia y co-originariedad con los mundos “ajenos” o los mundos 
de los “otros”.

Sin embargo, parte del sentido de la fenomenología generativa atañe a la 
generación de la fenomenología generativa en sí misma. Así que para comprender 
las implicaciones y el futuro de la fenomenología generativa, y con ello el de la 
propia fenomenología, resulta igualmente importante proporcionar un bosquejo 
de su desenvolvimiento. Eso conlleva, en parte, contar una vez más cuál es el 
punto de partida y el desarrollo de la fenomenología de Edmund Husserl.

	 Edmund Husserl (8 de abril de 1859) es considerado como el “padre de 
la fenomenología”. Nacido en Prossnitz, ciudad situada en Moravia (entonces 
parte del Imperio austríaco, ahora en la República Checa), Husserl sólo publicó 
un puñado de obras durante su vida, pero llegó a escribir aproximadamente 
45.000 páginas manuscritas en taquigrafía (lo que equivale a cerca de 150.000 
páginas escritas a máquina). Husserl también inspiró algunos de los movimien-
tos y pensadores más importantes de la filosofía contemporánea: Max Scheler, 
Martin Heidegger, Edith Stein, Hedwig Conrad-Martius, Simone de Beauvoir, 
Jean-Paul Sartre, Maurice Merleau-Ponty, Jacques Derrida, Emmanuel Levinas, 
Hans-Georg Gadamer, Paul Ricoeur, y un montón de otros tantos. Murió el 27 
de abril de 1938 en Friburgo (Alemania).

Desde el punto de vista del método filosófico, Husserl percibió la riqueza, la 
complejidad y la fecundidad de nuestro mundo de la vida, y, quizá por razones 
de claridad, objetivos y destreza/capacidad, comenzó describiendo esta unidad 



El Sentido de la Fenomenología Generativa

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madrid

25

dinámica y articulada de lo que es dando cada vez un solo paso, según un método 
estático, tal y como cada paso se da en el “ahora”, y atendiendo a estructuras 
constitutivas de la conciencia –tácitamente intencionales– en su relación con su 
objeto. Él quiso empezar, con clara conciencia de ello, por los fenómenos simples 
con el fin de ir detallando desde ahí distinciones más precisas (como escorzos 
espaciales y fases temporales, perspectivas, aspectos, lados, cualidades, modifica-
ciones, modalizaciones, etc.), y así pasar luego a los casos más complejos. De este 
modo progresaría desde un campo de sentido al cuerpo-vivido en su conjunto, 
etc. No estoy sugiriendo que ésta sea la forma más eficaz de proceder en todos 
los casos, pero tiene su atractivo. Pues incluso un solo momento intencional 
revela, después de todo, un mundo, lo cual ya resulta difícil y complejo de por 
sí.3 ¿Por qué ponernos entonces a nosotros mismos en desventaja comenzando 
con fenómenos mucho más complejos cuya base aún no hemos logrado explicar?

De este modo, el estilo husserliano de descripción y la metodología implí-
cita del procedimiento fenomenológico iría de lo que Husserl llama lo “simple” 
a lo “complejo”, de lo “inferior” a lo “superior”, y en algunos casos –pero no 
en todos– de los estratos “fundantes” a los estratos “fundados” del sentido y el 
significado.

Sin embargo, cuando Husserl llegó a los fenómenos más “complejos”, “supe-
riores”, “fundados”, tuvo lugar un cambio discursivo. En este punto él se dio 
cuenta de que “ya” se encontraba describiendo fenómenos que iban más allá de 
lo que su método, según presuponía, podía permitirle. No era cuestión, desde 
luego, de desechar sus conclusiones. Pero sí se impuso como tarea ofrecer una 
explicación metodológica de estos fenómenos más ricos y complejos. Fue durante 
esta época, por lo menos desde principios de la década de 1920, cuando formuló 
una distinción entre fenómenos estáticos y fenómenos genéticos, y, lo que es más 
importante, entre el método estático y el método genético. Estos fenómenos 
genéticos incluían temas como las cinestesias, la normalidad y la anormalidad, la 
auto-temporalización, el instinto, la facticidad, la concordancia y la discordancia, 
el dormir como problema constitutivo, la optimidad, la afectividad, la génesis 
pasiva, la asociación, la motivación, etc.

He mencionado que en este punto Husserl se inclinaba por un cambio dis-
cursivo. Lo que quiero decir con ello es no sólo que formuló explícitamente 

3   Como escribe Husserl: “La percepción externa es una constante pretensión de lograr algo 
que, por su propia naturaleza, no está en condiciones de lograr” (Hua XI, 3).



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock26

la distinción entre los métodos estático y genético, sino que se replanteó su 
valoración de los fenómenos genéticos y estáticos en sí mismos. Una vez alcan-
zados estos fenómenos que él llamaba “superiores” o “complejos” o “fundados”, 
los sometió a una nueva calificación: lo que antes llamaba “inferior”, “simple” o 
“fundante”, ahora lo designa como “abstracto” y “fundado”; lo que era “superior” 
o “complejo” es ahora lo más “concreto”, ¡y en algunos casos hasta “fundante”! Es 
decir, lo que Husserl está haciendo ahora es describir el “todo” desde la perspec-
tiva genética, en cuyo caso lo “estático”, que antes era “simple” e independiente, 
se revela como “dependiente”, abstracto y en algunos casos hasta como formal.

¿Por qué son importantes estos movimientos? Porque en mi lectura del mate-
rial que por entonces acababa de ser publicado, especialmente los manuscritos 
inéditos (inéditos en ese momento), me di cuenta de que había un nuevo campo 
problemático delimitado por la terminología de los “fenómenos generativos”. 
Esto sucedía con claridad en aquellos lugares en que fundamentalmente se esta-
ban describiendo fenómenos nuevos, una clase de fenómenos irreductibles a los 
fenómenos genéticos. Se trataba de fenómenos como el mundo familiar y el 
mundo ajeno, los compaisanos, el nacimiento y la muerte como características 
constitutivas de la experiencia, la apropiación y la transgresión como tipos de 
constitución, la familiaridad y la falta de familiaridad como modos de la norma-
lidad y la anormalidad, la aparición del prefijo “stamm-” en lugares donde cabría 
esperar el término “primordial”, etc. Estos fenómenos generativos también se 
articulaban en torno al término “generatividad”. 

Advertí entonces que entre los fenómenos genéticos y los generativos se daba 
un patrón similar al que había entre los fenómenos estáticos y los genéticos. Una 
vez más tenemos que volver a recordar que Husserl ya siempre se encuentra tra-
bajando –al menos implícitamente– en el seno mismo de la unidad articulada de 
los entes, o, según los términos que emplearé más adelante, desde dentro del movi-
miento de la generatividad. Él ya se encuentra ahí, en la generatividad, aunque 
esta última no se haya convertido todavía en un tema explícito. Por eso cuando 
Husserl llega ahí de forma explícita puede escribir, como de hecho escribe, que el 
fenómeno más concreto es la generatividad. Cuando abstraemos la dimensión de 
la historicidad respecto de la generatividad, obtenemos la auto-temporalización; 
y cuando abstraemos la temporalidad de este fenómeno genético, tenemos el 
mentar consciente estático.

Husserl, por supuesto, nunca hizo referencia alguna a una “fenomenología 
generativa” como tal. No existía como método en ese sentido específico. Pero lo 



El Sentido de la Fenomenología Generativa

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madrid

27

que me llamó la atención fue que se trataba de un paso que tenía que ser dado: 
para Husserl ciertamente, pero de un modo aún más significativo para la fenome-
nología en su conjunto. Ese “conjunto” requería una fenomenología generativa 
de la “generatividad”, por cuanto es la dimensión más concreta (pero no exclu-
siva) de la fenomenología. En cierto sentido, por tanto, toda fenomenología es/
era “ya” fenomenología generativa, lo que llevó a Husserl a señalar que incluso 
los fenomenólogos se encuentran dentro de la generatividad. La fenomenología 
es fenomenología generativa, o, dicho de una forma alternativa, la fenomenología 
generativa es la fenomenología en cuanto tal. Por consiguiente, practicar fenome-
nología estática significa estar ya practicando fenomenología generativa desde la 
posición de la estática, y describir fenómenos estáticos es estar ya describiendo la 
generatividad desde el ángulo de lo estático. Éste es el marco comprensivo desde 
el que introduje la fenomenología generativa.

2. La especificidad de la fenomenología generativa

Puede que para algunos la llegada de Husserl a la generatividad y nuestra 
comprensión de la fenomenología generativa, así como el abanico de experien-
cias que ella abarca, tenga una gran resonancia con el influyente filósofo de la 
dialéctica del siglo XIX, G.W.F. Hegel, y su fenomenología del espíritu (que 
influyó en Marx y después en el pensamiento político francés). Pero, pese a 
algunas similitudes, entre uno y otro hay cuatro diferencias principales que son 
ilustrativas, pues nos ayudan a iluminar la especificidad de esta fenomenología 
generativa que se inspira en Husserl. 

En primer lugar, mientras que para Hegel el proyecto de la fenomenología 
terminaba con un fenomenólogo, que resultaba estar ahí justo en el momento 
adecuado y que resultó ser el propio Hegel, el proyecto de la fenomenología 
generativa se encuentra situado dentro de la generatividad, de tal forma que la 
fenomenología generativa no puede terminar con Husserl en el mismo sentido 
en que una fenomenología del espíritu sí termina con Hegel. Es decir, la fenome-
nología husserliana se convierte en una tarea realizada en común, no sólo entre 
los fenomenólogos contemporáneos, sino como un proyecto transmitido, apro-
piado y transformado a lo largo de las generaciones. La fenomenología misma 
cambia en función de la historicidad de los tiempos y según la facticidad de los 
individuos fenomenólogos o fenomenólogas. La posición que ellos y ellas toman 
respecto a la constitución del sentido intersubjetivo y el desarrollo histórico de la 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock28

fenomenología parte del compromiso con un cierto desarrollo óptimo y teleoló-
gico de la filosofía. Esto no significa que no haya estructuras esenciales, sino que 
surgen como a priori históricos.

En segundo lugar, mientras que para Hegel una fenomenología del espíritu 
no requiere más que algún fenomenólogo, en el sentido de un filósofo fenome-
nológico cualquiera, para Husserl la singularidad de este fenomenólogo es funda-
mental. El fenomenólogo generativo y la fenomenología generativa se encuentran 
situados dentro de una historicidad específica o de unas historicidades específicas 
(dentro del desarrollo histórico de los mundos familiares y los mundos ajenos), y 
esto significa que quién es y quién llega a ser fenomenólogo generativo sí reviste 
importancia: conforme la historicidad de la situación va cambiando, el fenome-
nólogo debe describir críticamente y participar normativamente en la generación 
de la vida intersubjetiva e histórica. Además, el fenomenólogo debe dar cuenta 
continuamente de los cambios que introduce en la generatividad en tanto “fun-
cionario” de la humanidad.

En tercer lugar, el fenomenólogo hegeliano sólo podría llegar a describir ade-
cuadamente esos nuevos acontecimientos fácticos si es que expresan las mismas 
estructuras de sentido que ya han sido efectuadas históricamente y puestas al des-
cubierto por el fenomenólogo. O dicho de otra manera, cualquier fenomenólogo 
posterior no tendría otra tarea que la de repetir o reelaborar una imitación de lo 
que el primer fenomenólogo (Hegel) ya observó, lo cual implica reiterar y recor-
dar retrospectivamente esas estructuras para dar comienzo a la “filosofía”. Como 
mucho, ese eventual fenomenólogo describiría esa repetición de las estructuras de 
sentido como posibles nuevos acontecimientos. Esto sucede porque, para Hegel, 
todas las estructuras de sentido se han agotado y deben haberse agotado si es que 
se trata de dar comienzo a la filosofía.

Con todo, si por alguna razón Hegel hubiera considerado que no todas las 
estructuras de sentido se han agotado, incluso en ese caso aún no estaría claro 
de qué modo el fenomenólogo podría participar en la generación de nuevas 
estructuras; tampoco estaría claro en absoluto si es que habría ocasión para que 
el fenomenólogo mismo apareciera en escena. Esto se debe a que Hegel coloca 
al fenomenólogo en la culminación histórica, vale decir experiencial, de esas 
configuraciones, pero en la perspectiva de un conocimiento no experiencial. Por 
consiguiente, es imposible que el fenomenólogo hegeliano del espíritu tenga 
experiencias de crisis.



El Sentido de la Fenomenología Generativa

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madrid

29

Para el fenomenólogo generativo, en cambio, la estructura de la generati-
vidad impide tal clausura, tanto si se entiende como una superación de la aje-
nidad o como un agotamiento de las estructuras de sentido. El fenomenólogo 
generativo o, dicho con más exactitud, los fenomenólogos generativos tomados 
en su singularidad y en el seno de sus historicidades tienen experiencias de cri-
sis porque están abiertos a futuras posibilidades incitantes, y, en consecuencia, 
participan en el proyecto crítico de renovación y generación (y no simplemente 
de repetición) de las estructuras de sentido. Esto pone de relieve una vez más el 
papel y la vocación de los fenomenólogos husserlianos como funcionarios de la 
humanidad. Así pues, la fenomenología generativa ya es siempre “crítica” en su 
tarea meramente descriptiva.

Por último, si bien hay algo claramente identificable como fenomenología 
“hegeliana”, cuando alcanzamos el estadio de una fenomenología generativa la 
atribución de esta fenomenología a Husserl se vuelve más ambigua. En realidad, 
la fenomenología generativa nunca estuvo completamente “contenida” dentro de 
los escritos de Husserl. Pero aún más importante –más fundamental podríamos 
decir– es que la fenomenología generativa, para ser precisamente fenomenología 
generativa, debe ir más allá de ser simplemente la fenomenología de “Husserl”. 
Con esto no quiero decir que la fenomenología “husserliana” sea deficiente, 
como Schutz, Habermas, Adorno o incluso Ricoeur han podido afirmarlo. Lo 
que quiero decir, más bien, es que forma parte de la estructura misma de la feno-
menología generativa ir más allá de sí. Quizá esto arroje una nueva luz sobre la 
frase, tan a menudo citada, de que el fenomenólogo es un “eterno principiante”.

La fenomenología generativa viene tras [after] Husserl en el sentido de que 
él no utilizó esta expresión, no formuló una fenomenología generativa, y en 
términos históricos ha llegado “después” de Husserl. Pero la fenomenología gene-
rativa también va tras [after] Husserl en el sentido de que rastrea su movimiento, 
sus motivaciones y sus hilos conductores “según” lo que Husserl mismo reveló, 
lo cual significa que se trata asimismo de una tarea creativa o, como también 
podríamos decir, de una tarea generativa. En este sentido, la fenomenología 
generativa no pertenece a Husserl sino que él pertenece a ella. Y, de una manera 
similar, nosotros, en tanto fenomenólogos o fenomenólogas, pertenecemos a la 
generatividad y a la tarea de la fenomenología generativa.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock30

3. El doble sentido de la fenomenología generativa y la generatividad

¿Qué describe entonces la fenomenología generativa? En el epílogo a la 
excelente traducción al español mencioné que había utilizado “generatividad” y 
“fenomenología generativa” de dos maneras distintas, en algunas ocasiones de 
forma más explícita y en otras de forma más implícita.4 Por un lado, entendía 
“generatividad” y “fenomenología generativa” como una dimensión específica 
de la investigación fenomenológica, distinta de los métodos estático y genéti-
co. Por consiguiente, la fenomenología generativa abarcaba ciertos fenómenos 
generativos que no aparecían, y que en algunos casos no podían “aparecer”, en 
los registros estáticos o genéticos; por ejemplo, los rituales, las brechas generacio-
nales, el nacimiento y la muerte como características constitutivas del mundo, 
las tradiciones culturales, los ritos de iniciación, los fenómenos narrativos, la 
apropiación del sentido, la historicidad, etc. De esta manera, la fenomenología 
generativa estaría en consonancia con los fenómenos geo-históricos, normativos 
e intersubjetivos, especialmente con la relación entre el mundo familiar y el 
mundo ajeno. 

Pero como podrán sospechar por lo que he expuesto hasta aquí, la genera-
tividad y la fenomenología generativa adoptaron un significado más amplio. Y 
es que también entendía la Generatividad como el movimiento mismo desde 
donde surge la relación hogar/ajeno; “eso” de la Generatividad no es ninguna-
cosa-cualquiera [any-thing], sino más bien el movimiento dinámico, el devenir 
o la originación infinita que para Husserl se convierte en el “nuevo” absoluto. 
Así pues, mientras la fenomenología generativa (en minúsculas) abarca todos 
los fenómenos generativos, la Fenomenología Generativa (en mayúsculas) se 
ocupa de la “Generatividad” en cuanto tal y, por tanto, de todas las dimensiones 
temáticas cubiertas por los métodos estático, genético y generativo. Por consi-
guiente, la Fenomenología Generativa se sitúa dentro del movimiento generativo 
(Generatividad) por cuanto trata de aprehender el movimiento generativo en su 
desarrollo. Por esa razón quizá sea más útil hablar, por un lado, de un método 
generativo en su sentido más estricto, enmarcado junto a los métodos estático y 
genético, y, por el otro lado, de una Fenomenología Generativa, que se identifica 
con la fenomenología misma, en tanto es una fenomenología de la Generatividad 
que se desarrolla desde dentro de la Generatividad.

4   Steinbock (2022a, 393-399).



El Sentido de la Fenomenología Generativa

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madrid

31

La generatividad, por tanto, en su sentido restringido y acotado, se refiere 
a la relación mundo familiar/mundo ajeno, a la historicidad del sentido que es 
susceptible de apropiación y exapropiación a lo largo de las generaciones, etc. 
Pero en su sentido más profundo la Fenomenología Generativa describe el movi-
miento mismo de la Generatividad en cuanto tal, que “entrega” la relación hogar/
ajeno y, de hecho, todo el resto de los fenómenos generativos. La Generatividad 
es “histórica” en el sentido de que tiene lugar y ocupa su lugar en la historia, pero 
no cabe reducirla a la historia ni tampoco a los momentos históricos. 

Más arriba he señalado que como la Generatividad es el movimiento mismo 
desde donde surgen las estructuras históricas, intersubjetivas y normativas, o la 
relación hogar/ ajeno, sucede entonces que cualquier reflexión filosófica, incluso 
la reflexión fenomenológica que da cuenta de la Generatividad y los fenómenos 
generativos, ya siempre está operando desde dentro de la Generatividad. Pero 
tengo que hacer una importante aclaración que ayudará a dilucidar los paráme-
tros de esta afirmación. 

La Generatividad es una estructura esencial, pero su manifestación ha sido 
peculiar de una tradición cultural e histórica específica: la tradición greco-abra-
hámica en su sentido más amplio. La Generatividad –que es, si puede decirse así, 
una esencia histórica– fue efectivamente “revelada” en esta amplia tradición, y 
consiste en el proceso en virtud del cual hay estructuras normativamente signifi-
cativas que poseen una orientación única e irreductible. Es en el seno mismo de 
esas diferentes estructuras y a través de ellas como la Generatividad logra marcar 
una diferencia histórica.

La Generatividad se articula normativa, social y geo-históricamente en la 
estructura misma de hogar/ajeno. Se trata del movimiento a través del cual la 
dinámica hogar/ajeno llega a co-existir en tanto es co-relativa. Cuando hablamos 
del nexo generativo en términos de hogar/ajeno, lo que estamos describiendo es 
el movimiento de la Generatividad y, por ende, el marco generativo en su “tota-
lidad”. Sin embargo, el todo de esa Generatividad, ese movimiento en sí mismo, 
no se puede describir desde la perspectiva objetiva de la tercera persona, sino 
desde dentro del hogar (que no es sólo “un” hogar); en este caso, desde dentro 
de la Generatividad. Con esto no quiero decir que haya un mundo familiar en 
particular dentro del marco generativo, sino que la Generatividad es en sí misma 
el “Hogar”. Por consiguiente, la estructura de la Generatividad, tal y como aquí 
la he descrito, no se limita a explicar las diferencias que serían ajenas respecto a 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock32

un hogar en particular, ¡sino también la posibilidad de algo radicalmente ajeno 
incluso para la Generatividad misma!

4. El acceso a la Generatividad y el problema de la evidencia

Si la Fenomenología Generativa consiste en una fenomenología “de” la Gene-
ratividad, que es una originación absoluta o infinita, la pregunta fenomenológica 
que tenemos que plantearnos entonces es la siguiente: ¿Cuál es nuestro modo 
de acceso a la Generatividad en cuanto tal, a la Generatividad “en” la que ya 
siempre estamos? Husserl también abordó a su manera esta pregunta por el 
modo de acceso, aunque no la remitiese de forma explícita a la Generatividad. 
Ciertamente, la Generatividad se da en y a través de la relación hogar/ajeno, y el 
hogar se da también de forma co-fundacional a lo ajeno a través de los encuentros 
transgresivos con la ajenidad.

Al preguntar por el tema de la ajenidad, Husserl no se dirige solamente al 
“ser” de esa ajenidad –lo que equivaldría a permanecer en la actitud natural–, 
sino que afronta nuestros modos de acceso a ella. La ajenidad, escribe en diferen-
tes ocasiones, se vuelve accesible en el modo de la inaccesibilidad y la incompren-
sibilidad. En pocas palabras, la ajenidad se da en el modo de no poder darse; se 
da como no pudiendo ser aprehendida o conocida de una forma originaria. La 
experiencia de la ajenidad consiste precisamente en no poder venir a experiencia. 
En este sentido, por tanto, la ajenidad se constituye de un modo liminar, por lo 
que cabría calificarla como un fenómeno-límite.

Pero tenemos que preguntarnos: ¿Qué presuposiciones están operando aquí 
para que describamos algo que se da como no pudiendo darse? La presuposición 
de que no habría más que un único modo de donación válido para la experien-
cia y la evidencia. Para la mayoría de la filosofía occidental desde la Ilustración 
(incluida la mayor parte del trabajo de Husserl), este modo de donación consiste 
en la presentación de un objeto –o de una configuración objetual– que tiene en 
última instancia una estructura racional. Si hay algo que no sólo no se da sino 
que por su propia naturaleza no puede darse como un objeto (una persona por 
ejemplo), se supone entonces que ese algo no se manifiesta, no hay experiencia 
del mismo, no es genuinamente accesible. En términos fenomenológicos, esto 
quiere decir que se da como no pudiendo darse. Eso que se da como no pudiendo 
darse se constituye entonces de un modo liminar, incluso si lo que se constituye 



El Sentido de la Fenomenología Generativa

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madrid

33

de este modo liminar cambia –dependiendo de la apertura metodológica– dentro 
de la esfera de la presentación.

Con todo, ¿y si esta visión del asunto fuera miope? Si la fenomenología está 
abierta, como debería estarlo, a todos los temas que se dan en tanto se dan a sí 
mismos y según la forma en que se dan a sí mismos, con independencia de cómo 
se dan y de si se ajustan o no a nuestras expectativas, ¿qué nos dice esto acerca 
de la donación, la evidencia y la fenomenología? Hace que nos planteemos la 
cuestión de lo que es accesible a la descripción fenomenológica más allá de la 
donación presentacional, es decir, más allá de lo que se presenta en las funciones 
perceptivas y los actos judicativos. Esto da lugar a tres líneas de pensamiento 
concernientes a: A) los tipos de donación que trascienden la donación presen-
tacional, lo que yo llamo verticalidad; B) la relación entre la donación vertical 
y la donación presentacional; y C) la profundización en la “donación” y en la 
“Generatividad” desde el punto de vista de lo que se revela.

A. Generatividad y Verticalidad

El fenomenólogo permanece atento y receptivo a todos los modos de dona-
ción, incluso si no se ajustan necesariamente al estilo presentacional de la dona-
ción. Aquellos modos de donación que no se ajustan a los objetos perceptivos o 
judicativos los he llamado donación “vertical” o, en general, “verticalidad”. Estos 
modos de donación son “verticales” en el sentido de que nos llevan más allá de 
nosotros mismos. Se trata de modos que operan más por evocación que como 
resultado de nuestros esfuerzos por traerlos a presencia. Estos modos no se rigen 
por un sistema de plenificación de la mención intencional. Pero sólo porque 
algo no se manifieste como un objeto perceptivo o judicativo no significa que 
no haya donación, que no haya ninguna experiencia, o ninguna posibilidad de 
evidencia o decepción. 

Los modos verticales de donación se nos vuelven patentes cuando evaluamos 
lo que realmente se da en la experiencia humana, una sensibilidad o receptivi-
dad que nos exige ampliar lo que cuenta como evidencia. Esta ampliación, que 
descansa en la experiencia, nos abre a las esferas religiosa, moral y ecológica de 
la existencia, incluso si la cualidad de esos tipos de experiencias es fundamen-
talmente diferente a la forma en que tenemos experiencias de los objetos per-
ceptivos o judicativos. Puesto que las dimensiones religiosa, moral y ecológica 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock34

de la experiencia nos han sido dadas (aunque en sus modos característicos de 
donación), están sujetas a un pensamiento crítico y filosófico. Por consiguiente, 
la Generatividad no es simplemente un fenómeno-límite, sino un tipo de dona-
ción tan radical que no corresponde a un estilo de experiencia “noesis:noema”, 
por lo que tampoco es reducible a la presentación. Es en este sentido en que la 
Generatividad es verticalidad.

La verticalidad suscita esos vectores dinámicos de la experiencia que tienen 
una estructura singular totalmente propia: la altura y profundidad de lo que 
viene a experiencia, o el proceso de participar lo que es en términos de valor 
y sentir-valórico. Si observamos la verticalidad desde la perspectiva de la mera 
presentación epistémica, se trata del “misterio”, de la incontrolable y “salvaje” 
dimensión de la experiencia que no se reduce a ser una simple nada. Por ejemplo, 
sólo porque en última instancia no puedo controlar, sujetar ni tampoco apro-
piarme de otras personas no significa que ellas sean una ausencia, una ruptura 
de mi libertad, o “lo otro que lo dado”, incluso si finalmente ya no están bajo 
mi control. Las personas se dan más bien en una presencia plena pero inagotable, 
pero no a la manera en que un objeto se despliega en función de mi instancia 
perceptiva.

Mi libro Mundo familiar y Mundo ajeno resultó ser el comienzo más que el 
final de una investigación sobre la evidencia, y se convirtió en una plataforma 
para siguientes trabajos que abordaron dimensiones más amplias de la evidencia. 
Como ya he mencionado, la primera forma en que desarrollé el movimiento 
interno de la Generatividad más allá de este comienzo –ciertamente incom-
pleto y alusivo– fue con la noción de “verticalidad”. Estos modos de donación 
vertical inciden en una variedad de dimensiones de la experiencia humana: una 
dimensión religiosa de la experiencia (por ejemplo la experiencia de la santi-
dad, o sea, la “epifanía”); una dimensión moral de la experiencia (la experiencia 
de otras personas y de uno mismo como persona, es decir, la “revelación”); la 
experiencia de objetos en tanto iconos (“manifestación”); la “exposición”, que es 
una dimensión estética de la experiencia (distinta de la incorporación, que yo 
llamo “donación encarnada”); una dimensión de la experiencia en relación a la 
Tierra como suelo (“descubrimiento”); y la experiencia de los seres elementales 
pertenecientes a la “tierra” (o sea, “despliegue”). Todas estas dimensiones tienen 
sus modos característicos de donación y son de-limitantes, es decir, apuntan y 
se abren a otros modos de donación con sus propias formas características (lo 
ecológico, lo santo, lo moral, etc.).



El Sentido de la Fenomenología Generativa

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madrid

35

Así pues, en Phenomenology and Mysticism (Steinbock 2007) describí el modo 
en que la acreditación de la experiencia religiosa es interna a su propio tipo de 
experiencia y se desarrolla en ese nivel de experiencia. Como no se ajusta a un 
estilo racional de evidencia, este peculiar estilo de donación –la esfera de lo Santo, 
por ejemplo–, así como sus dificultades, sus propios tipos de decepciones, ilusio-
nes, confirmaciones, etc., fueron excluidos por anticipado de una consideración 
filosófica. Sin embargo, la evidencia perceptiva no puede validar ni certificar la 
experiencia espiritual; la experiencia de amar a otro, o la de ser amado por otro, 
sólo puede ser “confirmada”, por así decir, desde dentro de ese mismo tipo de 
experiencia emocional, pero no así por la reflexión racional sobre el amor ni por 
cualquier otra experiencia que no sea de la misma especie.5 

En Mundo familiar y Mundo ajeno apenas pude sino insinuar estos diferentes 
modos de donación y de “absoluto” a los que me he referido más arriba, en parte 
porque el libro se limitaba a Husserl. Pero, en última instancia, la fenomenología, 
en tanto fenomenología generativa, tiene que explicar todo lo que se da según su 
propio modo de darse, lo cual requiere dar cuenta de la “Generatividad”: la esfera 
religiosa de la experiencia, la esfera moral de la experiencia y las dimensiones 
corporales y ecológicas de la experiencia. Estas esferas y dimensiones correspon-
den a diferentes “absolutos” en nuestras vivencias y se manifiestan de una forma 
entrelazada. Pero, de nuevo, en Mundo familiar y Mundo ajeno apenas pude sino 
aludir a ellas, sin desarrollarlas.

B. Conocimiento moral, Corazón y Presentación

Más arriba señalé que esta investigación se abría a tres líneas de pensamiento 
concernientes a la descripción fenomenológica. El segundo grupo de preguntas 
atañe a la relación entre la donación vertical y la donación presentacional. Por 
ejemplo, los actos de las dimensiones verticales (actos religiosos, actos morales, 

5   En ese libro describí este modo de evidencia vertical (“epifanía”) a través de las narraciones 
en primera persona de tres figuras de las tradiciones místicas cristiana, judía e islámica: Santa 
Teresa de Ávila, el rabino Dov Baer y Rūzbihān Baqlī. Lo que hice fue relacionar esta amplia 
gama de experiencias religiosas con los problemas filosóficos de la evidencia, la identidad y la 
otredad. Sobre la base de esta descripción filosófica de la experiencia vertical desarrollé una 
crítica social y cultural en términos de idolatría (como orgullo, secularismo y fundamentalis-
mo) y sostuve que la comprensión contemporánea de la experiencia humana debe provenir 
de una visión más completa y abierta de la experiencia religiosa.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock36

etc.), ¿tienen sus propias estructuras o dependen de estructuras experienciales 
más básicas? Dicho de una forma más específica: los actos emocionales, ¿deben 
estar fundados en los presentacionales –como Husserl sostiene– para tener su 
propia estructura relacional? Los actos valorativos, ¿pueden ser no cognitivos y 
“no objetivantes” aunque estén fundados en actos presentacionales objetivantes? 

No estamos aquí negando que nuestra relación epistémica con los objetos sea 
una forma legítima de experiencia. De lo que se trata más bien es de poner en 
cuestión la preponderancia del sentido epistémico racional sobre la esfera emo-
cional del conocimiento, tal y como se ha afirmado en la Modernidad. Más aún, 
de lo que se trata es de reconocer que la apertura epistémica, lejos de ser diferente 
de esa esfera emocional, está arraigada en la apertura cognitivo-emocional, y que 
donde eso ocurre de la forma más profunda es en el amor. La tarea, por tanto, 
consiste en no seguir ignorando lo que la Modernidad ha ignorado, a saber: 
el papel de las emociones –especialmente las emociones interpersonales– y las 
posibilidades que ellas mismas nos abren. 

Ésta fue una de las cosas que quise mostrar en Emociones morales.6 A través 
de las emociones interpersonales o morales, de la apropiación de estos recursos, 
se puede recuperar lo que la Modernidad había excluido sin necesidad de volver 
de manera abstracta a un imaginario social pre-crítico anterior, pero también 
yendo más allá de los problemas de nuestra actual situación contemporánea y del 
impasse posmoderno. Experiencias como el amor, la humildad, la confianza, el 
arrepentimiento, incluso la vergüenza, la culpa y el orgullo, revelan a la persona 
como un ser interpersonal, y en las manifestaciones de nosotros mismos descu-
brimos que somos intrínsecamente relacionales. Si lo tuviera que expresar con el 
término que más me gusta ahora y que estoy desarrollando en mi actual trabajo, 
diría que el sentido más profundo en que estamos dados a nosotros mismos es en 
tanto “amados”. O para expresarlo de una manera diferente, no se trata solamente 
de señalar las formas en que las emociones (que tienen sus propios tipos de evi-
dencia) ofrecen modos característicos de existencia en tanto coexistencia. De lo 
que también se trata es de entender cómo las emociones ya siempre estuvieron 
operativas por lo que respecta a las personas, aunque en la Modernidad fueran 
excluidas en favor de otras preferencias.   

Tomar como punto de partida lo amado en tanto constituido a través del 
amor plantea un desafío crucial para la fenomenología: ¿De dónde obtenemos 

6   Steinbock (2022b).



El Sentido de la Fenomenología Generativa

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madrid

37

el sentido de “donación” del amor para que este amor sea fenomenológicamente 
accesible en este nivel de experiencia? ¿Cómo puede ocurrir esto para que un 
fenómeno tan central de la persona humana sea determinado más concretamente 
como “amado”? ¿Estamos todavía pensando fenomenológicamente? Y si es así, 
¿qué tipo de fenomenología es ésta? ¿Qué aspectos de la fenomenología están 
siendo considerados?

Una descripción fenomenológica del amor nos lleva más allá de lo que una 
descripción fenomenológica suele ocuparse, al menos según muchas interpreta-
ciones. Si bien tal descripción podría comenzar con un “acto-de-fenomenología”, 
donde el amor fuese considerado un acto humano más entre otros (como la 
confianza, la vergüenza, el arrepentimiento, etc.), inmediatamente nos vemos 
llevados más allá de este acto-ejecutivo humano en aspectos importantes, aspectos 
que afectan a cuestiones omniabarcantes. Con esto no quiero decir que nos vea-
mos sumidos sin más en cuestiones “especulativas”. Más bien nos vemos llevados 
a tratar temas que inciden en toda (la) realidad, que es lo que tenemos en mente 
cuando empleamos la expresión “realidad última” o cuando nos referimos al 
misterio del surgimiento de lo que es. Nos vemos entonces llevados a cuestiones 
que uno estaría tentado de llamar “metafísicas”. El punto que quiero subrayar 
es que, por lo que respecta especialmente al amor, un acto-de-fenomenología 
debe fundamentarse en la realidad metafísica a la que la fenomenología misma 
está abierta, una realidad que también es fenomenológicamente accesible. Al 
reconocer este movimiento como Generatividad, o como Verticalidad o “Amor”, 
la persona humana se revela en tanto amada: la auto-manifestación y la auto-
donación más radical es la del amor.

C. Generatividad como Amor

La epifanía y la revelación son dos modos de donación vertical. A través de 
la epifanía entendida como amor venimos a ser revelados a nosotros mismos en 
el modo más fundamental, como amados. Cualquier otro “acto” revelador (reve-
lador en este sentido específico: vergüenza, culpa, simpatía, arrepentimiento, 
etc.) remite a su manera, y también “explica” y nos dispone, a esta revelación 
fundamental del amor y del estar dados como amados.

Este “amado” es desde el principio relacional o, más bien, inter-personal: 
estoy dado a mí mismo como no teniendo el fundamento en mí mismo; 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock38

en tanto amado me recibo a mí mismo como relacional, no importa cuán 
implícitamente. Puedo, por supuesto, reificar esta relación; puedo disimular 
y ocultar esa dinámica interconectada de forma tal que me tome a mí mismo 
como estando fundamentado en mí mismo, como un simple “yo”. En esto 
consistiría el problema y el misterio del origen del orgullo.7

Expresado en términos más esquemáticos, podría decirse que toda la creación 
es “amada”, de tal modo que, más que “criaturas” o “creación”, somos antes que 
nada amados. Para que algo se dé como amado tiene que estar ya moviéndose 
dentro de esa apertura del amor, por lo que la evidencia de lo amado sólo se 
da dentro de ese movimiento y en esa participación. Así pues, “amado” es otro 
término para lo que primordialmente se da a través del amor, con independen-
cia de si lo dado o lo “amado” es inanimado, orgánico o personal. Hay muchas 
maneras en que este Amor se manifiesta como amado: desde las cuerdas, los 
quarks, las partículas, los elementos y las nubes de polvo a las enormes nebulosas; 
desde todas las formas de materia inorgánica, como los minerales y los cristales, 
la energía o la atmósfera, a las formas más simples de vida unicelular, los gló-
bulos, los seres psicofísicos a los que atribuimos inteligencia práctica, psique o 
alma; y también se manifiesta como un estar presente de forma personal según 
el modo específico en que este amor se relaciona con quienes de forma creativa 
se han vuelto susceptibles de “revelación vertical”. Esos “amados” que aman se 
constituyen como personas. Las personas no tienen por qué reducirse de entrada 
sólo a los seres humanos; la personalidad puede revelarse en principio a través 
de cualquier especie, precisamente como amados que aman (de forma creativa, 
generativa, etc.). Para decirlo de otra manera: todo lo que es, toda “realidad”, 
expresa este Amor.

Quiero hacer una importante distinción entre participar en lo que es [parti-
cipating in being], que es propio de la donación presentacional, y el amor como 
participar lo que es [participating being], que es propio del amor vertical. En la 
presentación, que es el modo de donación que encontramos en las operaciones 
perceptivas y en los actos judicativos, me relaciono con lo que es participando 
“en” lo que es. Esto tiene lugar mediante el pre-poner pasivo o el poner activo 
lo que es. Como dice Husserl, mi actitud dóxica acepta derechamente lo que es, 
de tal forma que lo afirma en su “que es” y en su “qué es”. Puedo desde luego 
cuestionar lo que es, ponerlo en duda, vivir un acontecimiento como posible o 
imposible, etc., pero en cada uno de estos casos todavía se está presuponiendo 

7   Véase Steinbock (2022b, cap. 1). Véase asimismo Hart (2020).



El Sentido de la Fenomenología Generativa

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madrid

39

lo que es en todas sus modalidades y modalizaciones. Mi relación con lo que es 
en su modo presentacional todavía abraza esta dinámica básica de la correlación.

El amor, en cambio, se relaciona con lo que es en tanto “participa” lo que es. 
Lo que quiero decir con esto es que el movimiento del amor consiste en recibir 
lo que es tal y como es, de tal manera que este último puede ser/llegar a ser tal y 
como es en pos de su florecimiento. Empleo la expresión “participar lo que es” sin 
preposición alguna (“en”, “con”, “de”) con el fin de señalar cuán inmediato y 
directo resulta ser este participar o traer a presencia que es característico del amor. 
El amor “participa lo que es” de tal modo que lo que se “da” ya se ha revelado 
inmediatamente como amado (es decir, se da en el amor), dándose más que sí 
mismo, y realizándose en la forma específica del ser dado.

Si lo expresamos mediante la descripción de la caridad propuesta por Teilhard 
de Chardin, podemos afirmar que el movimiento vertical del amor lleva adelante 
las cosas tal y como son, a la vez que las incita a mirar más allá de sí mismas, en 
lugar de dejarlas simplemente atrás. El amor es un movimiento en pos del flo-
recimiento o el mejoramiento de lo amado según la manera que le es más propia, 
es decir, en el seno de lo que yo llamo su propia “magnitud” o rango valórico. 
Dentro de esa magnitud específica, lo amado puede llegar a ser cada vez más rico 
en su propia esfera de valor. En lugar de hacerlos decrecer, el amor “permite” 
que todos los entes lleguen a ser lo que son o quienes son en conformidad con 
cómo son, y amplía su alcance para convertirse en una fuerza elevadora que anida 
intrínsecamente en todo tipo de empresa humana. Logra en una sola operación la 
ampliación de la riqueza y de la diversidad en pos de la unidad. Éste es el único 
sentido en que cabe entender el amor como anuencia a una situación amorosa, 
es decir, lo que los místicos llaman “entrega”. 

Con la verticalidad nos encontramos en el corazón del tema. Por esa razón las 
cuestiones ambientales no pueden tratarse de una forma exclusivamente “ambien-
talista”. También por esa razón un ente que siente los dolores y los placeres afec-
tivos más elementales, o que siente tristeza o satisfacción, precisamente porque 
los está sintiendo corporalmente, se encuentra “ya” participando en el infinito 
Amor Personal.8 

8   Véase Steinbock (2007) y (2023).



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madrid

Anthony J. Steinbock40

5. Conclusión

Comencé esta conferencia con el surgimiento de la fenomenología generativa 
en relación con los fenómenos generativos, y abordé la cuestión de la generativi-
dad y el problema de la evidencia en la fenomenología de Edmund Husserl. Abrí 
la última sección de este texto preguntándome por la limitación –aparentemente 
arbitraria– de la donación a cómo algo se presenta en tanto objeto perceptivo o 
judicativo. También señalé que la Generatividad no es simplemente un concepto 
límite de la fenomenología, sino que es susceptible de experiencia bajo formas 
que le son esencialmente características, y que por ello se trata de una experiencia 
abierta a una descripción fenomenológica específica.

Puede parecer extraño que estas consideraciones hayan conducido a otros 
temas como la donación vertical, la verticalidad, lo amado, el amor, las emocio-
nes, el valor y cosas por el estilo. He aquí una manera en que puede desarrollarse 
la dinámica interna de la Generatividad, pero no es la única. También podría 
ofrecerse una explicación distinta que señalase que el Ser, el conocimiento y los 
entes son fundacionales respecto el Amor, el amor y los amados. Sin embargo, 
estas descripciones tienen implicaciones metafísicas y ontológicas radicalmente 
diferentes, tal y como he descrito en otros lugares; por ejemplo, la cuestión 
no reside en los tipos de pensamiento, en los tipos de olvido, de retirada, de 
ausencia, de ser, de estar-ahí, sino en los tipos de amar y de odiar, los tipos de 
“idolatría”, de presencia desbordante, de amados, de persona, de verticalidad.

¿Es esto fenomenológico? Así lo creo. ¿Es husserliano? Eso depende. En cierto 
sentido no lo es (al modo en que uno diría que la “fenomenología generativa” 
no es de Husserl), pero en otro sentido sí es husserliano. No es “husserliano” en 
el sentido de que Husserl parece estar comprometido, por ejemplo, con la idea 
de que los actos emocionales y valorativos, para seguir siendo actos relacionales, 
dependen de un núcleo presentacional. Por otro lado, ¿acaso es una casualidad 
que el propio Husserl se viera llevado, quizá pese a sus propias convicciones teó-
ricas, a describir precisamente estos tipos de fenómenos: las vocaciones, el deber 
absoluto, el amor, la justicia, la fe, Dios, el valor? 

¿Qué es, pues, la Generatividad? A día de hoy lo llamaría el Amor en tanto 
participa lo que es. Y como ya somos “partícipes” en tanto amados, la fenome-
nología generativa es una manera de participar este Amor de una forma respon-
sable, creativa y discerniente. Esta fenomenología atañe a cómo nos es dada o 



El Sentido de la Fenomenología Generativa

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 21 - 41. UNED, Madrid

41

revelada esa participación, a cómo generamos (o participamos) ese ser-revelado, 
esa participación. El modo en que nos revelamos a nosotros mismos y en que 
generamos o participamos lo que es, incluidos nosotros mismos, apunta a una 
tarea característica de la fenomenología. Apunta a una fenomenología de la expe-
riencia vocacional.

Referencias bibliográficas

Hart, James. G. (2020). “Transcendental Pride and Luciferism: On Being Bearers of 
Light and Powers of Darkness”, Continental Philosophy Review, vol. 53/1, pp. 331-
353.

Steinbock, Anthony J. (1995). Home and Beyond. Generative Phenomenology After 
Husserl. Evanston: Northwestern University Press.

—. (2007). Phenomenology and Mysticism: The Verticality of Religious Experience. 
Bloomington: Indiana University Press.

—. (2014). Moral Emotions. Reclaiming the Evidence of the Heart. Evanston: 
Northwestern University Press. 

—. (2018). It’s Not about the Gift: From Givenness to Loving. Londres: Rowman & 
Littlefield.

—. (2022a). Mundo familiar y Mundo ajeno. La fenomenología generativa tras Husserl 
(trad. R. Garcés y A. Alonso). Salamanca: Ediciones Sígueme.

—. (2022b). Emociones morales. El clamor de la evidencia desde el corazón (trad. I. 
Quepons et al.). Barcelona: Editorial Herder.

—. (2023). No se trata del don. De la donación al amor (trad. H. Inverso). Salamanca: 
Ediciones Sígueme.

Sokolowski, Robert. (1974). Husserlian Meditations. Evanston: Northwestern 
University Press.

Recibido 03-06-2024

Aceptado 14-09-2024


