LA FECUNDIDAD DE LA FENOMENOLOGIA
GENERATIVA EN EL SIGLO XXI

THE FECUNDITY OF GENERATIVE
PHENOMENOLOGY IN THE 21st CENTURY

M? Carmen LOPEZ SAENZ

UNED
clopez@fsof.uned.es

ResuMeN: Este articulo constata la generatividad de la fenomenologia en nuestro
siglo y la atribuye a su “movimiento”. Explicita la doble concepcién del mismo y, tras
discutir ciertos aspectos de la generatividad, describe algunos campos de accién de la
fenomenologfa generativa como la intersubjetividad, el interculturalismo y la generati-
vidad artistica (poiesis). El articulo introduce, ademds, el cuerpo vivido, como nicleo de
la generatividad humana y de las investigaciones de la fenomenologia feminista sobre
los problemas de la generatividad a los que ya se refirié Husserl: “el problema de los
sexos”, nacimiento y muerte. Esta contribucién anade la relacién entre temporalizacion
y envejecimiento que, ademds de poner de relieve el tiempo intersubjetivo e intergene-
racional, ejemplifica la fertilidad de la “fenomenologia comparada”.

PALABRAS CLAVE: feminismo, fenomenologia critica, Merleau-Ponty, movimiento,
normalidad-anormalidad, problemas generativos

Asstracr: This article confirms the generativity of phenomenology in our century
and attributes it to its “movement”. It makes its double conception explicit and, after
discussing certain aspects of generativity, describes some fields of action of generative
phenomenology such as intersubjectivity, interculturalism and artistic generativity (poze-
sis). The article also introduces the lived body, as the nucleus of human generativity and
of the feminist and phenomenological research in the problems of generativity to which
Husserl already referred: “the problem of the sexes”, birth and death. The contribution
explores furthermore the relationship between temporalization and aging which, in
addition to highlighting the intersubjective and intergenerational time, exemplifies the
fertility of “comparative phenomenology”.

Keyworps: Critical Phenomenology, Feminism, Generative Problems, Merleau-
Ponty, Movement, Normality-abnormality, Posesis

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



120 | M?®* CARMEN LOPEZ SAENZ

1. El movimiento de la fenomenologia y la generatividad

La cantidad y diversidad temdtica de los actuales encuentros y publicaciones
fenomenolégicas demuestra el interés de esta corriente filoséfica para el andlisis
de los problemas actuales. Esto se debe al lugar central que ocupa la fenomenolo-
gia en el marco de la filosofia contemporanea y que, desde mi perspectiva, deriva
de su potencial descriptivo y critico, asi como de su intencién fundamental: tras-
cender tanto el materialismo como el espiritualismo dirigiéndose a la experiencia
vivida, la cual no puede ser aprehendida segtin las dicotomias materia-espiritu,
exterioridad-interioridad, etc. sino en sus correlaciones.

En esta experiencia pueden distinguirse tres niveles de constitucién del sen-
tido que se corresponden con los de la metodologia fenomenoldgica: estdtico,
genético y generativo. No se trata, por tanto, de “tres etapas” de la fenomeno-
logia, cada una de las cuales dejara atrds a la anterior, sino de dimensiones de
comprension y andlisis complementarias. La tercera, la fenomenologia generativa
que aqui nos concita, no es, pues, su tltima fase, sino que, como ha sefialado
Roberto Walton, “al ocuparse del problema de los estratos de profundidad de la
subjetividad trascendental y de las habitualidades sociales, la propia fenomeno-
logfa genética se despliega hacia el tema de la generatividad™'. La generatividad,
desde nuestra perspectiva, ademds de ser un “tema”, es un movimiento y una
dimensién operante en la fenomenologia misma. Sin duda, Walton estaria de
acuerdo con Anthony Steinbock en que “la fenomenologia genética funciona
como una pista principal para la fenomenologfa generativa™. La dimensién pro-
pia de esta tltima, siguiendo a Edmund Husserl, es la generatividad comunitaria
aprehendida “desde el sentido generativo de la experiencia de cada sujeto de
encontrarse en su generacién, en su familia™. De acuerdo con todo lo dicho,
no tendria sentido afirmar, por consiguiente, que “la fenomenologia tradicional
deberfa ser reemplazada por la fenomenologia generativa™.

' Walton, R. “Fenomenologia y reflexién sobre el tiempo, la historia, la generatividad y la

intersubjetividad”, Acta fenomenoldgica Latinoamericana. IV (2012), pp. 319-348, p. 328.

2 Steinbock, A. “Generativity and the scope of generative phenomenology”, Welton, D.
(ed.) The New Husserl. A Critical Reader. Indiana University Press, 2003, pp. 289-325, p.
303.

3 Husserl, E. Die Lebenswelt: Auslegungen der vorgegebenen Welt und ihrer Konstitution. Hua
XXXIX, (Ed. S. Rochus) Dordrecht, Springer, 2008, p. 329.

* Oksala, J. “What is Feminist Phenomenology. Thinking Birth Philosophically”, Radical
Philosophy 126 (2004), pp. 16-22, p. 21.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



LA FECUNDIDAD DE LA FENOMENOLOGIA GENERATIVA EN EL SIGLO XXI 1 121

Por otra parte, a quienes consideramos la fenomenologia como un “movi-
miento” y una tarea en la que participamos’, nos resulta dificil aceptar que exista
una “fenomenologia tradicional”. Si quienes se refieren a ella, la identifican
tinicamente con la de su fundador, no deberfan olvidar que él nunca pensé en
hacer una descripcién programadtica ni de la fenomenologia ni de sus etapas, pues
nunca la dio por concluida. Como dice Bernhard Waldenfels,

Desde sus inicios quedé abierta la pregunta de cudl seria la finalidad
tltima de esta fenomenologfa. Si hay algo que la mantiene viva hasta hoy,
es seguramente el hecho de que no permite que sistemas, escuelas y disci-
plinas le arranquen el estimulo del cuestionamiento y de la investigacion de
objetivos. Para su fundador siempre se traté de una “filosoffa de trabajo™.

Asi pues, las investigaciones fenomenolégicas de Husserl funcionan como
estimulos para su continuacién. A pesar de que distingufa los problemas genéti-
cos -la constitucién de la conciencia del tiempo, la teoria fenomenolégica de la
asociacién, etc.- de los problemas generativos, concernientes al nacimiento y la
muerte, asi como al nexo de la generacién de la animalidad’, etc., nunca formulé
una fenomenologia generativa como tal. Sin embargo, la puso en prictica en sus
descripciones de los fenémenos histéricos, normativos e intersubjetivos. Esta
fenomenologfa, “operante” ya en su fundador, trata, segtin Steinbock, de esos
y otros fenémenos de co-generacién intersubjetiva de los mundos familiares y
ajenos —de ahi el titulo en castellano de la traduccién de la obra pionera de este
autor, Mundo familiar y Mundo ajeno. La fenomenologia generativa tras Husserl.

Desde el punto de vista de Steinbock, la fenomenologfa tendria tres dimen-
siones metddicas que se corresponderian con las tres dimensiones de la expe-
riencia fenomenoldgica: estdtica, genética y generativa. La generatividad se
darfa como la estructura home/alien, y consistiria en “la generacién de sentido

> He subrayado la importancia del “movimiento” de la fenomenologia en mi estudio, “El

movimiento de la fenomenologfa y el fluir (strimen) de la existencia’, en Dias, A., Furlan, R.
(Orgs.) A fenomenologia entretempos. Porto Alegre, Cultura Académica Editora, 2022, pp.
39-77.

¢ Waldenfels, B. De Husserl a Derrida. Introduccién a la fenomenologia. Barcelona, Paidés,
1997, p.11.

7 Husserl, E. Cartesianische Meditationen und Pariser Vortriige. Husserliana 1. Nijhoff, Den
Haag, 1950, p. 169.

8 Steinbock, A. Home and Beyond. Generative Phenomenology after Husserl. Evanston, Nor-
thwestern U.P. 1995 (Trad. Cast. de Garcés, R. y Martos, A. Mundo familiar y Mundo ajeno.
La fenomenologia generativa tras Husserl, Salamanca, Sigueme, 2022).

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



122 | M?®* CARMEN LOPEZ SAENZ

histéricamente significativo que es expresado como relacién irreducible e irrever-
sible del mundo familiar y el mundo ajeno™. Esta relacién no estd dada de una
vez por todas, sino que, tal y como Steinbock interpreta, Husserl se refiere con
ella “al proceso de devenir, por tanto, al proceso de ‘generacién’, como un proceso
que tiene lugar por encima de las ‘generaciones’, por tanto, especificamente al
proceso del devenir ‘histérico’ y social circunscrito geoldgicamente™’.

A nuestro modo de ver, si que habria reciprocidad y cierta reversibilidad —no
cronolégica, sino “siempre inminente y nunca completamente realizada”!!, como
la que se da entre el vidente y lo visible- en la cogeneracién de mundos familiares
y ajenos, mundos que, por otra parte, se desarrollan coexistiendo en el mundo
de la vida (Lebenswelt). Esta reversibilidad puede apreciarse en la relacién entre
lo propio y lo ajeno, la cual incluye la apropiacién de lo que parecia extrano y la
desapropiacién de lo que se creia més propio. Esto implica que los “polos” de la
generatividad no son dos absolutos ante la mirada de un tercero, sino procesos
de identificacién en el seno de las diferencias'?.

Lo familiar y lo ajeno no solo son co-generativos “en el sentido de que se
encuentran en un devenir histérico continuo como delimitados uno de otro”"?,
sino también en el sentido de que su interaccién puede transformar el uno en el
otro. Asi sucede en todos esos procesos que no ocurren “sobre” o “por encima”
de las generaciones, porque esto serfa todavia una modalidad de pensamiento

de survol, sino “entre” ellas.

El sentido sedimentado histéricamente puede ser reactivado y depositado
y

de nuevo con sus transformaciones, de modo que las habitualidades y los senti-

dos pasivamente constituidos son generadores de sentido -entendido este en su

doble acepcién de “significado” y de “direccién” u “orientacién”-. Esta relacién
e reversibilidad y de transformacién se evidencia en el sentido de lo diacritico,

d bilidad y de transf

descubierto en los signos por Ferdinand de Saussure y ampliado por Maurice

7 Steinbock, A. J. (Ed.) “Introduction”, Phenomenology in Japan, Dordrecht, Springer, 1998,
p. 8.

10" Steinbock, A. J. Home and Beyond, p. 3.

" Merleau-Ponty, M. Le visible et Iinvisible. Paris, Gallimard, 1964, p. 194.

12 Remitimos al lector interesado a nuestros trabajos: “La Parole as a Gesture of the Origina-
ting Differentiation”, en Penas, B. and Lopez, M2 C. (Eds.) Interculturalism. Between Identity
and Diversity. Oxford, Peter Lang, 2006, pp. 27-46, “Fenomenologia de la coexistencia desde
la identidad en las diferencias”, Investigaciones Fenomenoldgicas, 7 (2010), pp. 261-273.

13 Steinbock, A. J. Home and Beyond, p. 179.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



LA FECUNDIDAD DE LA FENOMENOLOGIA GENERATIVA EN EL SIGLO XXI 1 123

Merleau-Ponty a todas las relaciones, incluso a la matriz de las mismas que es
la carne (Chair)'*: hay una carne del mundo que no puede ser explicada por la
carne del cuerpo; aunque estdn imbricadas, aquella no es sentiente como esta.
Las diferencias son, por consiguiente preservadas en esta reversibilidad que no es
sustancial, sino estructural, un movimiento inminente y bilateral.

Considero que la fenomenologia generativa no solo implica generacién -reci-
proca y hasta “reversible”- de sentido, sino también de obras y expresiones. El
movimiento de la generatividad es tensional, una dindmica plural —no dual- que
va mds alld del cambio de lugar y de la transformacién. Es un proceso generador
y configurador que se puede apreciar ya en el movimiento gestiltico, ese movi-
miento que Merleau-Ponty ontologizé comprendiéndolo como nuestro acceso
al ser y como expresién reveladora de su ser.

Entendemos la “generatividad”, como el movimiento ontoldgico desde la
experiencia a la expresién de su sentido; este movimiento presenta progresi-
vamente el ser en su devenir temporal, que ya era puesto de manifiesto por la
fenomenologfa genética, pero que redunda en la expresién creadora, la cual que
enriquece la experiencia del ser. Es un movimiento desde dentro hacia afuera
y viceversa, activo-pasivo, que trasciende la mera correlacién entre lo familiar
y lo ajeno, y que no estd lejos de lo que Steinbock denomina “Generatividad™:
“el movimiento mismo en el que surge la relacién del hogar/lo ajeno, su tensidn
dindmica (...). La fenomenologia versa sobre la ‘Generatividad’ desde el principio
(...) es movimiento generativo en su propio desarrollo””. La tensién generativa es,
desde nuestra perspectiva, mds comprensiva que la estructura correlativa entre lo
familiar y lo ajeno, ya que incluye esas situaciones en las que el “hogar” no funge
como un nido familiar, sino como un lugar de opresién del que se quiere huir.

Para evitar estas y otras pre-concepciones, proponemos comprender la
“génesis” de la fenomenologia como origen y fuente constante de movimien-
to, entendido este como generatividad. Por eso, hablamos del movimiento de

14 Véase nuestro estudio, “De la expresividad al habla. Un modelo diacritico de intercultura-
lidad”, en Lépez, M2 C. Penas, B. (Eds.) Paradojas de la Interculturalidad. Filosofia, lenguaje y
discurso. Madrid, Biblioteca Nueva, 2008, pp. 31-60.

15 Steinbock, A. “Epilogo a la edicién castellana”, Mundo familiar y Mundo ajeno. La fenome-
nologia generativa tras Husserl, Salamanca, Sigueme, 2022, pp. 393-403, p. 394. (El subraya-
do es nuestro).

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



124 | M?®* CARMEN LOPEZ SAENZ

la fenomenologfa, en un doble sentido'®: la fenomenologfa como movimiento
o corriente que fue iniciada por Husserl y continda en sus reactivaciones, y
la fenomenologia gestindose en relacién con las preocupaciones actuales y las
otras corrientes de pensamiento. Asi, la fenomenologia misma -no solo el sujeto
trascendental- es entendida como un movimiento ininterrumpido de apertura
alo otro, a los fenémenos y como una tarea a continuar por nosotros mismos y
las generaciones futuras.

No solo asistimos a una visibilidad creciente del movimiento fenomenolégi-
co y a una importante fenomenologfa del movimiento en el siglo XXI, sino que la
fenomenologia misma es movimiento. Por decirlo en los términos de Steinbock,
el desarrollo de la fenomenologia de la generatividad en nuestros dias avanza
paralelamente a la evidencia de que la fenomenologia misma es “generativa”,
porque su significado no se reduce al que le diera su fundador —el cual, por otra
parte, siempre estaba revisando y reformulando sus conceptos-. Su fecundidad
radica en ser asumida de este modo: como movimiento a continuar.

2. Algunos campos de accion de la fenomenologia generativa

Una vez explicitada, la generatividad ha sido y es susceptible de desarrollarse
en muy diversos campos. Describiremos brevemente aquellos en los que creemos
haber aportado algunos resultados.

En primer lugar, sin duda, la intersubjetividad, que hemos considerado
enomenoldégicamente como la otra cara de la objetivida como origen de la
f 16g t la ot de la objetividad y gen de |
sociedad". En ella, interviene, siguiendo a Husserl, la intencionalidad practica
de los mundos histéricos y una teleologia comprendida como “intencionalidad

y g p

universal”'® de la historia presente, pasada y futura. Esta teleologia no implica
absolutizacién de fines determinados, sino que, de modo similar a la teleologia

16 Lépez Sdenz, M2 C. “El movimiento de la fenomenologfa y el fluir (strimen) de la existen-
cia’, en Dias, A. Furlan, R. (orgs.) A fenomenologia entretempos. Porto Alegre, Cultura Acadé-
mica Editora, 2022, pp. 39-77.

17 Lépez Sdenz, M2 C. Investigaciones Fenomenoldgicas sobre el origen del mundo social. Zara-
goza, PUZ, 1994.

8 Husserl, E. Die Krisis der Europiischen Wissenschaften und die tranzendentale Phinomeno-
logie. Ergiinzungsband: Texte aus dem Nachlass 1934-1937, Husserliana XXIX. Kluwer, Dordre-
che, 1993, p. 82.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



LA FECUNDIDAD DE LA FENOMENOLOGIA GENERATIVA EN EL SIGLO XXI 1 125

de las profesiones, descrita por Husserl, revela una intencionalidad por la que
cada profesion/fin se corresponde con una tarea, la cual no es tan solo la de cada
individuo, sino un verdadero trabajo de “conexién en la vida comunitaria y a
través de la sucesion de generaciones™. Este esfuerzo colectivo instituye sentidos
intergeneracionales. Asimismo, vincula estrechamente la profesién con la voca-
cién -entendidas intersubjetivamente y orientadas a fines comunes- y, en general,
la intencionalidad con la ética y la conciencia comunitaria.

En conexién con ellas y con la intersubjetividad, hemos estudiado la inter-
culturalidad, frente al multiculturalismo factico, entendiéndola como verdadero
catalizador de las culturas, y como ejemplo de una fenomenologia del “entre”
(Zwischen) (la cultura propia y las otras culturas, la fenomenologia y los estudios
cientificos, particularmente antropolégicos, etc.), en suma, como una fenome-
nologia del movimiento de /neinander’. Tenemos la conviccién de que, para
descubrir el sentido de la cultura, no basta con realizar variaciones imaginarias
en torno a la nuestra, sino que es preciso ponerla en interrelacién con otras. Esta
interrelacion es la estructura fenomenoldgica del multiculturalismo: la intercul-
turalidad.

De esta preocupacién intercultural, nace nuestra investigacién en lo que
hemos denominado “fenomenologia comparada”, acercindonos a la “fenome-
nologfa” de la Escuela de Kioto, especialmente a su fundador, Kitaro Nishida®',
buen conocedor de la fenomenologfa —y de sus impensados- y en el que podemos
descubrir cierto “estilo” fenomenolégico, pues, como dice Tani Toru,

" Ibid., p. 364.

20 Lépez Sdenz, M2 C. “Interculturalism as an Articulation of Diversity. A Generative Phe-
nomenological Approach”, The Yearbook on History and Interpretation of Phenomenology 2015.
Vol. 3: New Generative Aspects in Contemporary Phenomenology, Frankfurt am Main, Peter
Lang, 2015, pp. 117-138.

21 Lépez Sdenz, M2 C. “An Approach to Comparative Phenomenology: Nishida’s Place of
Nothingness and Merleau-Ponty’s Negativity”, Philosophy East and West. A Quarterly of Com-
parating Philosophy, 68, 2 (2018), pp. 497-515. Véase, asimismo, mi trabajo, “Lived Body:
Maurice Merleau-Ponty and Yasuo Yuasa. A Comparative Phenomenological Approach”,

Journal of Japanese Philosophy (forthcoming).

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



126 | M?®* CARMEN LOPEZ SAENZ

(...) algo propio no lo es desde el principio; aparece como tal por prime-
ra vez al “reflejarse” en el otro (...) La idea de una manera de pensar japonesa
“en si misma” solo fue descubierta retrospectivamente, después de encontrar
esta reflexién. Del mismo modo, la afinidad entre el pensamiento japonés y
la fenomenologfa también es algo que aparecié mds tarde®.

Aplicando esto a la fenomenologia que consideramos propia de la tradi-
cién de pensamiento occidental, dirfamos que esta fenomenologia solo puede
manifestarse como tal “reflejdindose” en otras tradiciones y otras corrientes de
pensamiento. La “reflexién” puede nacer de su comparacién, donde lo com-
parado mismo (la fenomenologia, determinado concepto) se estd generando
en el didlogo, en el “entre” —ma o espacio negativo, en japonés- que posibilita
el movimiento del pensar, un pensar que “deberia ser, ante todo, descifrar lo
que se siente”?.

Aparentemente la generatividad de la co-constitucién home-alien no es
necesaria para las sabidurias procedentes de la tradicién budista porque no se
plantean el problema yo-otro. Por ello, dice Steinbock que el objetivo de esa
tradicién no es la generatividad, sino el vacio®. Sin embargo, dado que el
vacio no es para estas sabidurias una nada opuesta al ser, sino un vaciado de
yoidad y sustancialidad que resulta necesario para afirmar la interdependencia
de los polos considerados contrarios por nuestra cultura occidental, podriamos
inferir que, para aquella tradicién, el vacio es la base de la generatividad y la
condicién de posibilidad de las infraestructuras generativas de la interrelacién
de los mundos familiares y extrafios. Por consiguiente, tal vez no sea apropiado
decir —creando asi otro dualismo- que los caminos de acceso a las estructuras
esenciales de la realidad de Occidente y Oriente son “inconmensurables”, pues-
to que los occidentales “han cultivado el discernimiento de la generatividad”,
mientras que Oriente “ha cultivado el del vacio™ o que “la Generatividad es

22 Toru, T. “Japanese Phenomenology”, Davis, B. W. (Ed.) 7he Oxford Handbook of Japanese
Philosophy. Oxford University Press, 2020, pp. 631-648, p. 633.

#  Zambrano, M. 1957. “El espejo de la historia”. Anthropos. Suplemento 2. Maria Zambra-
no. Antologia (1987), pp. 103-104, p. 103.

2 Apostolescu, 1. “The Phenomenologist’s Task: Generativity, History, Lifeworld. Interview
with A. J. Steinbock”, 7he Yearbook on History and Interpretation of Phenomenology 2015. pp.
13-27, p. 17.

» Steinbock, A. J. “Introduction”, Phenomenology in Japan, p. 4.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



LA FECUNDIDAD DE LA FENOMENOLOGIA GENERATIVA EN EL SIGLO XXI 1 127

en sf misma el ‘Hogar’ (...) fue descubierta en Occidente”. Aqui también
encontramos ontologias fenomenoldgicas de la nada, del vacio, lo invisible y
la impercepcién?. Por su parte, en el mundo oriental —si es que todavia tiene
sentido hablar de “Oriente y Occidente” como dos bloques delimitados y
contrapuestos- la intuicién activa de Nishida, por ejemplo, no es tanto una
percepcién del vacio como una comprensién de la realidad, siendo ésta “un
Sistema de experiencia auto-generdndose y auto-desarrollindose™® segtin la
auto-identidad de los contradictorios surgidos sobre el basho de la nada. Pen-
samos, por tanto, que es necesario, reconsiderar el vacio en la generatividad
de la misma manera que la fenomenologia estudia la pasividad ez la actividad.

Es cierto que, generalmente, “lo ajeno como ajeno es encontrado como tal
desde lo familiar”®, pero ese encuentro es intencional —no casual- y requiere
un esfuerzo, una voluntad de interaccién y un didlogo del que aprendemos
a cuestionar y ensanchar nuestro mundo familiar. Andlogamente, dirfamos
que una filosoffa “ajena” solo podrd hallarse como tal desde la propia si esta se
reconoce, se delimita y se transforma en didlogo con aquella hasta aprender a
no tener la Razén. Por eso, yo matizaria la aseveracion de que “phenomeno-
logy is a product of the West”, afiadiendo que quizis lo sea si consideramos
que la fenomenologia es un sistema acabado o un conjunto de textos, pero
la fenomenologia nunca ha sido eso, sino, como hemos visto, una tarea y un
movimiento en curso. En palabras de Paul Ricoeur, “no es una doctrina, sino
un método capaz de encarnaciones multiples™' y, afadirfamos, un método
que no “progresa” horizontalmente, sino en zigzag’*.

26

Steinbock, A. “Epilogo a la edicién castellana”, Mundo familiar y Mundo ajeno. La feno-
menologia generativa tras Husserl, Salamanca, Sigueme, 2022, pp. 393-403, p. 395.
¥ Lépez Sdenz, M2 C. “El ‘lugar’ de la nada en la filosoffa. ‘Entre’ la conciencia y el mundo”.
Yuste, B, (edra.) La otra mirada. Filosofias de la India, China y Japén. Madrid, Dykinson,
2022, pp.103-131.
28 Nishida, K. Intuition and Reflection in Self-consciousness. Albany, State Univ. of N.York
Press, 1987, p. 64.
# Steinbock, A. J. “Introduction”, Phenomenology in japan, p. 6.
30 Jbid., p. 3.
31 Ricoeur, P. A l’Ecole de ln Phénoménologie. Paris, Vrin, 1986, p. 13.
32 Refiriéndose a la “institucién” del sentido, dice Merleau-Ponty que se despliega en zigzag,
por descentracién y recentracion (L ‘institution dans ['histoire personnelle et publique. La passi-
vité. Le sommeil, l'inconscient, la memoire. Notes de Cours au Collége de France (1954-1955).
Paris, Belin, 2003, p. 87). Asi se produce una transformacién que conserva y, a la vez, dife-
rencia. Luis Martin Santos, por su parte, describié £/ zigzag husserliano. Madrid, Endymion,

1990.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



128 | M?®* CARMEN LOPEZ SAENZ

En esta direccién que subraya el movimiento ontolégico de la generatividad
del sentido, sus retrocesos para avanzar sin abandonar lo heredado, podria hablar-
se de la “generatividad” del arte basada en su poiesis. En el arte, nadie duda de
la productividad del vacio al que acabamos de referirnos. Nosotros la hemos
atribuido al basho, entendido como “lugar” del movimiento de la experiencia a
su expresion, y hemos analizado cémo crea el vacio®. Nos hemos interesado por
la ontologizacién de ese movimiento generador de expresién -tanto en el cine,
que constituye la expresién universal del mismo®!, como en las artes plasticas, que
expresan el movimiento por lo inmévil anunciando asi el proceso por el que el
artista percibe el mundo dirigiéndole preguntas. Por eso, hay vida y movimiento
incluso en un cuadro. No se trata de un movimiento representado, sino de una
corriente de vibraciones, atribuible a diversas técnicas y de la que irradia una
forma en formacién que nos ofrece el ritmo del sentir®, el ritmo de la existencia
hacia su expresion.

El primer basho de este movimiento seria el cuerpo vivido y su intencionalidad
motriz. Ese cuerpo es andlogo a la obra de arte, porque su lenguaje gestual arti-
cula ya su experiencia, de modo que la generatividad del cuerpo para expresar
sentidos y simbolizar se encarna en las obras artisticas, y a la inversa, estas remi-
ten al movimiento y a la expresividad de aquél. Ademds, siguiendo a Husserl, el
cuerpo posibilita la constitucién de un espacio, entendido como horizonte que
estructura la presentacién posible de la multiplicidad de cosas. El modo en que el
espacio aparece como orientado corporalmente permite que puedan constituirse
el espacio y el sistema objetivo de los lugares: “El constituyente primero ya no es

3 Lépez Sdenz, M2 C. “El vacio que crea en pintura. Marfa Zambrano y Oriente”. Arte,

Individuo y Sociedad. 36, 3 (2024), pp. 521-531.

3 Lépez Sdenz, M2 C. “La imagen cinematografica como expresién universal del movimien-
to”, Lépez, M2 C. y Trilles, K. (Eds.). A las imdgenes mismas. Fenomenologia y nuevos medios.
Madrid, Apeirén, 2019, pp. 91-127.

3 Henri Maldiney ha privilegiado el espacio vacio y ha considerado que el color es constitu-
tivo de espacio, porque sus modulaciones ofrecen un ritmo espacio-temporal (Regard Parole
Espace, Paris, Cerf, 2012, p. 196). Merleau-Ponty ha entendido el ritmo como simultaneidad
espacio-temporal en movimiento . L. Angelino ha considerado que el ritmo “surge en el pun-
to de contacto entre nuestros cuerpo y la carne del mundo”, y expresa la correspondencia
entre los ritmos de la naturaleza y los ritmos internos de nuestro cuerpo, la ritmica conjun-
cién entre lo moviente y lo movido (“Drawing from Merleau-Ponty’s Conception of Move-
ment as Primordial Impression”, Research in Phenomenology, 45 (2015), pp. 288-302, p.
291). La autora anade que lo que produce el movimiento en pintura “es la coexistencia para-
déjica de una dinamis realizada y otra potencial” (p. 294), una potencia pasiva y otra activa
que habitarfan en el movimiento natural y en el movimiento fenoménico, respectivamente.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



LA FECUNDIDAD DE LA FENOMENOLOGIA GENERATIVA EN EL SIGLO XXI 1 129

la cosa en su forma y localizacién, sino el cuerpo como centro actual del mundo
experimentado”®.

A continuacién, nos detendremos en dos campos relacionados con el cuerpo
vivido en los que consideramos que la investigacién fenomenoldgica de la gene-
ratividad puede ser especialmente fecunda.

3. Encarnacion y generatividad humana

El cuerpo vivido es el niicleo de la intercorporalidad y de la generatividad
humana. Estructuramos el mundo que nos rodea desde una orientacién que
comienza en mi aqui y ahora, desde mi cuerpo situado y perteneciente a un
género. Hay que entender esta pertenencia de manera generativa o, como dice,
Sara Heinimaa, “la encarnacién humana es una pluralidad abierta, pero también
una estructura generativa que implica dos variantes principales: la femenina y
la masculina”™. Esto significa que lo “esencial” o, mejor, lo estructural es el ser
humano corporal situado y abierto a diferentes modalidades de ser-en-el mundo
que definirdn su “estilo”®. Es preciso desarrollar la diferencia sexual en el marco
de nuestro ser-en-el-mundo, de la intersubjetividad y de la intercorporalidad,
convirtiendo dicha diferencia en “una categoria existencial-fenomenoldgica que
hace referencia a dos diferentes modos de ser humano” o, todavia més plu-
ralmente, a dos #ipos generativos -tal y como los entiende Husserl- de los indi-
viduos®. Pienso que estas categorias deberfan aplicarse asimismo al estudio de

3¢ Husserl, E. Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit. Texte aus dem Nachlass. Zwiter Teil.
1921-1928. Husserliana XIV (Ed. 1. Kern). Den Haag, M. Nijhoff, 1973, p. 540, n. 2.

% Heinidmaa, S. “Embodiment and Bodily Becoming”, Zahavi, D. (Ed.) 7he Oxford Hand-
book of the History of Phenomenology. Oxford University Press, 2018, pp. 533-560, p. 554.

% Nos referimos al “estilo” fenomenolégicamente entendido, el cual, por otra parte, podria
singularizar y diferenciar atin mds la comprension de Steinbock de la fenomenologia como
una labor de generaciones. Siguiendo a Husserl, lo que distingue a los seres corporales son sus
diferentes estilos de relacionarse intencionalmente con sus circunstancias y entornos cambian-
tes (Husserl, E. Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit: Zweiter Teil: 1921-1928, pp. 67-8).
En mi opinién, el estilo no siempre es intencional y puede cambiar, ya que es una dindmica
que entrelaza la libertad y la facticidad, lo creado y lo condicionado. La fenomenologia no
debe limitarse a describir las variaciones de estilo, sino también investigar como se han gesta-
do las estilizaciones, qué han generado y qué otras posibilidades han invisibilizado.

% Heinimaa, S. “Embodiment and Bodily Becoming”, p. 547.

4 Véase mi trabajo, “Fenomenologfa y feminismo”. Daimon, 63 (2014), pp. 45-63, pp.
52-54.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



130 1 M? CARMEN LOPEZ SAENZ

la discriminacién en razén de las diferencias sexuales y, para ello, tendrian que
entrar en comunicacién con otras como “alienacién”, “opresién” o “subordina-
cién”. Los conceptos fenomenoldgicos de “estilo” y “unidad estilistica”, si verda-
deramente son adecuados para investigar la diversidad de la encarnacién humana,
deberian potenciar el didlogo de la fenomenologia con las ciencias y preguntarse
si esos estilos se han adquirido voluntariamente o no, qué consecuencias tienen y
cémo pueden reeducarse y transformarse. Con esto queremos decir que nuestros
modos de ser -consciente e inconscientemente- en-el-mundo también pueden
considerarse genética y generativamente. La fenomenologfa critica®! no puede
pasar por alto las dimensiones escondidas y enmascaradas de la génesis y sus
consecuencias. Estas deberfan ser abordadas por una fenomenologia que se haga
preguntas retrospectivas, indague cémo algo se ha generado, qué ha generado y
qué otras posibilidades se han eliminado, en suma, por una fenomenologia que
aspire a denunciar las injusticias y a cambiar las situaciones y sedimentaciones
discriminatorias.

A ella contribuy6 decididamente Simone de Beauvoir, que “no considera la
diferencia sexual como tal como su objeto de estudio, como si fuera una cosa,
sino la diferencia sexual tal y como es constituida a través de la injusticia”#*. Aun-
que la encarnacién humana no se reduce a la diferencia sexual y la investigacién
de esta no se agota en la del cuerpo vivido, la discriminacién en razén de dicha
diferencia es, sin duda, uno de los problemas candentes que la fenomenologfa no
puede eludir. Husserl no la tematiza, pero contempla “el problema de los sexos”
como uno de los problemas de generatividad que aparecen en el marco de los
problemas trascendentales que engloban a todos los seres vivientes*’ y pueden
ser objeto de investigaciones fenomenoldgicas. Sin duda £/ Segundo sexo ha sido
una de ellas. Esto indica que el feminismo contribuye a la fenomenologia tanto
como ella a él. En esta linea, Christina Schiies ha aplicado la fenomenologia de
Husserl a un enfoque feminista de la generatividad* mostrando asi este otro lado

# Husserl concibe la critica como una indagacién intersubjetiva retrospectiva de la apropia-

cién (Steinbock, A. “The Project of Ethical Renewal and Critique: E. Husser!’s Early Pheno-
menology of Culture”, Southern Journal of Philosophy 32, 4 (1994), pp. 449-464, pp. 457 y
ss.).

# Mann. B. “The Difference of Feminist Phenomenology. The Case of the Shame”, Puncta
1 (2018), pp. 41-73, p. 55.

4 Husserl, E. Die Krisis der Europiischen Wissenschaften und die transzendentale Phinomeno-
logie. Husserliana VI. (Ed. W. Biemel).Den Haag, M. Nijhoff, 1976, pp. 191-2.

# Schiies, C. “Generative Phinomenologie in feministischer Perspektive”, Stoller et al.,
Feministische Phinomenologie und Hermeneutik. Wiirzburg, Orbis phaenomenologicus, 2005,

pp. 46-606.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



LA FECUNDIDAD DE LA FENOMENOLOGIA GENERATIVA EN EL SIGLO XXI 1 131

de la interrelacién del movimiento fenomenoldgico con el feminismo como una
fructifera reciprocidad entre tradiciones de pensamiento.

Junto al “problema de los sexos”, el nacimiento y la muerte son, para Husserl,
problemas de la generatividad y de la constitucién trascendental de su senti-
do como acontecimientos mundanos. Se trata de fenémenos-limite, que son
definidos por Steinbock como “fenémenos dados como no siendo capaces de
ser dados™®. Husserl piensa, en efecto, que el sentido del nacimiento humano
es un limite inalcanzable, porque el ego trascendental no puede ser sujeto de
generacion, como tampoco puede morir. Sin embargo, puedo aprehenderme
a m{ misma generativamente como situada entre¢*® el nacimiento y la muerte,
esos aconteceres que dan lugar a la sucesién de generaciones y sobre cuya base
se edifica la historia y la “Generatividad espiritual”, a la que se refiere Steinbock
como ese conjunto de fines que estdn més alld de la finitud de las generaciones®.

Reparemos, en primer lugar, en que la fenomenologia comprende el naci-
miento y la muerte como acontecimientos esenciales para la constitucién del
sentido, no como meros acontecimientos empiricos en el mundo. Enriquece asi
el significado de estos que, a su vez, dardn concrecién y probardn la eficacia de la
metodologfa fenomenoldgica. En segundo lugar, nacimiento y muerte muestran
que la generatividad va mis alld de la mera coexistencia y de la pluralidad de
relaciones intersubjetivas. Como dice Waldenfels, “la generatividad significa que
yo no entro meramente en contacto con otros en el mundo y vivo en el mundo
con ellos, sino que también yo vengo de ellos y vivo ez ellos™®. De ahi la impor-
tancia fenomenoldgica de la muerte como fenémeno vivido comunitariamente,
asi como el interés del nacimiento, cuya experiencia —en segunda y tercera per-
sona, la de mi nacimiento narrado; en primera persona, la experiencia de dar a
luz- estd siendo cada vez mds explicitada en nuestro siglo por la fenomenologia

de la natalidad.

 Steinbock, A. Limit-Phenomena and Phenomenology in Husserl. London, Rowman and

Littlefield, 2017, p. 1.

% Comprendo este “entre” no solo como nexo entre contrarios, sino como un “lugar”
(Lépez, M2 C. “El ’lugar’ de la nada en la filosoffa. “Entre’ la conciencia y el mundo”, pp.
103-131.

4" Husserl, E. Ms KIII 4. Citado por Walton, R. “Fenomenologfa y reflexién sobre el tiem-
po, la historia, la generatividad y la intersubjetividad”, Acta fenomenoldgica Latinoamericana.
IV (2012), pp. 319-348, p. 331.

8 Waldenfels, B. Das Zwischenreich des Dialogs. Den Haag, M. Nijhoff, 1971, p. 346.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



132 1 M?®* CARMEN LOPEZ SAENZ

Salta a la vista que las fil6sofas cercanas a la fenomenologfa han pensado mas
el nacimiento que la muerte, tal vez porque se han interesado mds por la genera-
tividad que por la génesis y, como dice Steinbock, “los problemas constitutivos
pasan de la inmortalidad al problema de la natalidad cuando se desplazan desde
una perspectiva genética a otra generativa’®. La “natalidad”, entendida como
orientacién fenomenoldgica hacia el sentido del nacimiento, se convierte en el
nuevo rasgo rector de la fenomenologia, ya que puede responder incluso a la
inmortalidad fenomenoldgica integrindola y situdndola en la natalidad™.

Merleau-Ponty ha subrayado la vida con otros diciendo: “se muere solo pero
se vive con los otros; somos la imagen que ellos se forjan de nosotros; alld dénde
estdn, también estamos nosotros™'. Se ha interesado asimismo por el nacimiento,
entendiéndolo como origen y fuente constante de ser y de conocimiento. De ahi
que se haya definido su fenomenologia de la percepcién como “una fenomeno-
logifa del nacimiento (naissance) y del co-nacimiento (connaissance)”*, en virtud
de su progresiva ontologizacién del sentido “pregnante” de la Gestalttheorie que
conduce “al acoplamiento y a la gestacién™’ como temas corporales y como
problemas ontoldgicos generativos y relativos al nacimiento. En contraste, la
conciencia aisladamente considerada no puede tener conciencia de su nacimien-
to, porque “el nacimiento [no es un acto] de constitucién, sino de institucién de
un futuro”* al que nos abrimos, igual que nos dirigimos a nuestro pasado, desde
nuestro presente carnal y viviente.

Martin Heidegger no considera esencial este presente carnal ni el naci-
miento, sino que prioriza el ser-para-la-muerte. Inspirdndose en su concepcién
del ser arrojado al mundo, pero, sobre todo, desarrollando la concepcién de
Hannah Arendt de la natalidad como condicién de posibilidad del comienzo,
Shiies asegura que “el concepto de nacimiento confirma la idea de que la gente
vive en un contexto generativo de relaciones y pluralidad”. Esta autora indaga
el significado de “ser-nacido o nacida”. Entiende el nacimiento como el salto

&

9 Steinbock, A. Limit-Phenomena and Phenomenology in Husserl, p. xiv.

0 Tbid., p. 35.

1 Merleau-Ponty, M. Sens et non-sens. Paris, Gallimard, 1966, p. 225.

52 Saint Aubert, E. Etre et Chair. Lépreuve perceptive de ['étre: avancées ultimes de la phénomé-
nologie de Merleau-Ponty. Paris, Vrin, 2021, p. 207.

9 Ibid., p. 208.

>4 Merleau-Ponty, M. LInstitution dans ['histoire personnelle et publigue, p. 38.

55 Schiies, C. “Natality philosophical Rudiments concerning a Generative Phenomenology”,
Thaumazein, 4-5 (2017), pp. 9-36, p. 10.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



LA FECUNDIDAD DE LA FENOMENOLOGIA GENERATIVA EN EL SIGLO XXI 1 133

basico del modo de vida pre-natal al posnatal, ya en el mundo de los objetos
intencionales. De ahi que el nacimiento sea “la condicién de posibilidad de la
intencionalidad™® por la que los seres humanos pueden iniciar la constitucién
del sentido no como una ruptura con la fase previa, sino como una diferencia-
cién de la existencia prenatal. Pienso, no obstante, que, mds que una de esas
diferenciaciones, la vida intencional es propia del encontrarse ya en el mundo
como sujeto dirigido a él.

Lo relevante es que Shiies interpreta el nacimiento como la primera diferen-
cia, como apertura al mundo y a los otros e incluso como cohesién narrativa®,
ya que el nacimiento supone una transicién o una continuacién de la vida gene-
racional y, a la vez, una disrupcién o separacién de cada singularidad que entra
en el mundo. Como él, la intencionalidad es una tensién entre el mundo y el yo,
el yo y el otro, pero el nacimiento es un fenémeno mds generativo y relacional.

Ciertamente no es posible experimentar en primera persona la separacién
y la entrada en el mundo que implica el nacimiento; es innegable, no obstante,
su experiencia en tercera y en segunda persona (sobre todo, la de los padres), de
modo que, mds que un fenémeno-limite, considerado desde la conciencia encar-
nada, el nacimiento podria considerarse como el prototipo de la generatividad
trascendental y empirica, pues, como dice Heinamia, “nuestro nacimiento es un
tipo especifico de proceso corporal vivido que nos es evidenciado por una sola
persona —nuestra madre- que sirve paradéjicamente de su lugar, su testigo y eje-
cutora (agente)”*®. Como estamos viendo, no solo es sentido por la madre, sino
que, en el siglo XXI el padre tiene asimismo la oportunidad de experimentarlo y
asumir esa posibilidad con mayor o menor implicacién. En definitiva, mi propio
nacimiento puede ser experimentado generativamente a través de la experiencia
vivida y contada por mis padres, familiares y compafieros™.

Al estar intimamente unida a la experiencia del embarazo, la del nacimiento
parece poder ser Unicamente experimentada por la madre. Por eso, otro cam-
po de estudio fenomenolégico puede ser el de la imbricacién de la vivencia
del embarazo en primera persona con la experiencia en segunda (padre y seres

> Ibid., p. 19.

57 Schiies, C. “The Birth of Difference,” Human Studies 20, 2 (1997): 243-52, pp. 250-1.
5% Heindmaa, S. “An Equivocal Couple Overwhelmed by Life. A Phenomenological Analysis
of Pregnancy”. PhiloSOPHIA, 4, 1 (2014), pp. 31-49, p. 33.

% Steinbock, A. “Generativity and the scope of generative phenomenology”, Welton, D. (ed.)
The New Husserl. A Critical Reader. Indiana University Press, 2003, pp. 289-325, p. 308.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



134 1| M?®* CARMEN LOPEZ SAENZ

queridos) y tercera persona (experiencia cientifica). La fenomenologia afronta
la gestacién como maternidad y como relacién entre lo familiar y lo extrafno®.
En ambos sentidos, el andlisis fenomenoldgico es relevante para una concepcién
mids profunda de la intersubjetividad (empatia, comunicacién originaria, sujeto

dividido, duplicado).

En relacién con esto dltimo y, siguiendo a de Beauvoir, Iris M. Young, ha
analizado la experiencia del embarazo rebatiendo la fenomenologfa del sujeto
unificado como condicién de la experiencia, afirmando que el sujeto del cuer-
po embarazado estd descentrado, alienado y duplicado: “Cuando comienza mi
embarazo, lo experimento como un cambio en mi cuerpo: me convierto en
diferente de lo que fui”®'. La conciencia de la embarazada “estd animada por una
doble intencionalidad” y, por ello, su subjetividad se divide entre la conciencia
de si misma como cuerpo y la conciencia de sus objetivos®.

Young parece estar reduciendo toda intencionalidad a la direccionalidad de la
conciencia hacia objetos, pero, como Husserl reconoce, hay también una inten-
cionalidad viviente, latente y operante formando parte de una intencionalidad
total®. Young escinde, ademds, la inmanencia de la trascendencia, en lugar de
considerarlas en su correlacién. De ahi que vea a la embarazada dividida entre
un “yo puedo” y un “yo no puedo”. En mi opinién, de la misma manera que el
cuerpo-sujeto siempre acompana al cuerpo-objeto, todo cuerpo vivido posee un
“yo puedo” en tensidn con un “yo no puedo” que calibra sus posibles relaciones
con el mundo y los otros. Gracias a ello, se readapta a los cambios y evita ries-
gos innecesarios. Por drésticas que sean las transformaciones, la intencionalidad
motora y el yo de la voluntad nunca desaparece en su contrario, sino que se
reajusta a la nueva situacién generando asi nuevos modos de relacionarse en el
mundo. Es preciso, por tanto, considerar generativamente la intencionalidad y
su inhibicién y, en general, la corporeidad y su experiencia, pues ni la una se da
al margen de la otra ni de una vez por todas.

© Bornemark, J. Smith, N. (eds.) Phenomenology of Pregnancy. Stockholm, Sédertorn, 2016.
" Young, I. M. 1984. “Pregnant Embodiment. Subjectivity and Alienation”, On Female
Body experience. “Throwing like a Girl” and other Essays. Oxford U. P. 2005, pp. 46-61, p. 49.
2 Jbid., pp. 51-2.

65 Me refiero a la vida intencional que no es mera inteleccién sino, como aseguraba Fink, un
“proceso universal, totalidad concreta que engloba la oposicién sujeto-objeto” (Fink, E.
“Lanalyse intentionnelle et le probléme de la pensée spéculative”, en Van Breda, H.L. (ed.)
Problémes actuels de Phénoménologie. Paris, Desclée de Brower, 1952, pp. 53-87, p. 77).

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



LA FECUNDIDAD DE LA FENOMENOLOGIA GENERATIVA EN EL SIGLO XXI 1 135

Desde la perspectiva de Heiniimaa, la gestacién experimentada en primera
persona no implica indistincién yo-otro, sino una divisién (divide) especifica
yo-otro, por la que se produce una separacién entre dos seres sensoriomotores
en una relacién de anidamiento (nesting) o incorporacién de dos sujetos inter-
dependientes. Por consiguiente, el embarazo no erosiona las fronteras entre el
yo y el otro o entre lo propio y lo ajeno, sino que asegura la reconstruccién de

ambas diferencias®.

Considero que el embarazo es una experiencia de interdependencia capaz
de enriquecer la intersubjetividad; no anula el yo de la persona embarazada,
pues su subjetividad sigue siendo lo que siempre fue: un proceso de cambios y
reajustes corporales y temporales en sus relaciones con el mundo y los otros. Por
otra parte, los cambios pueden ocurrir involuntaria y stibitamente, pero también
pueden ser buscados por el sujeto.

Estas consideraciones sobre el nacimiento en el marco de la intersubjetividad
fenomenolégica y la fenomenologia generativa, no autorizan a definirla como
“una prdctica que descentre la nocién de experiencia constituida por el sujeto
en favor del evento, que no es constituido por, sino padecido (undergone) por
el sujeto”®. En primer lugar, la racionalidad fenomenolégica, aun comprendida
generativamente, no deja de ser tedrico-préctica y axioldgica. Ademds, la fenome-
nologia del acontecimiento no es la Gnica “prictica” que descentra la experiencia
en primera persona. En el didlogo, por ejemplo, la experiencia propia es también
experiencia en segunda persona, porque es apertura a lo otro y exige desapro-
piacién y escucha para aprehenderla. El didlogo con las ciencias introduce, ade-
mis, la experiencia en tercera persona, que, si es experiencia vivida, integra a las
anteriores y genera sentido en sus intercambios. De ahi que la interaccién entre
fenomenologfa y hermenéutica dialdgica sea fundamental para buscar una verdad
que no se reduzca a la mera adecuacién de la cosa con el intelecto®.

En segundo lugar, la fenomenologia generativa no pretende disolver la sub-
jetividad en el evento. Es eminentemente intersubjetiva, pero, también lo es

64

Heinimaa, S. “An Equivocal Couple Overwhelmed by Life. A Phenomenological Analysis
of Pregnancy”, p. 32.
9 Oksala, J. Feminist Experiences: Foucauldian and Phenomenological Investigations.
Evanston, Northwestern University Press, 2016, p. 96.
% Véase mi libro, La hermenéutica filoséfica de H-G. Gadamer en busca de la verdad. Madrid,
Dykinson, 2018, especialmente, cap. 1, “La génesis de la hermenéutica filoséfica
contemporinea’.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



136 | M? CARMEN LOPEZ SAENZ

la subjetividad trascendental que, como Husserl declara, se comprende como
intersubjetividad trascendental o “como ménada primordial que lleva en si
intencionalmente las otras ménadas™’. Cada persona es una subjetividad trans-
cendental que se reconoce y desarrolla como tal en el mundo compartido y
ejercitando la intersubjetividad. “El problema de los sexos”, como problema de
generatividad al que se refiere Husserl, tiene ese sentido de reciprocidad inter-
subjetiva en la constitucién del sentido —tanto del sentido compartido como del
sentido de las diferencias— y esto no es algo que pueda ser interpretado como
algo padecido por el sujeto y que pueda ser acometido por una fenomenologia
del evento.

Una vez justificada la importancia de la intersubjetividad fenomenoldgica,
creemos que habria que recuperar la fenomenologia existencial de Simone de
Beauvoir, concretamente su vindicacién de que las mujeres se constituyan como
sujetos o alcancen esa subjetividad trascendental que se objetiva en la humanidad
en correlacién con el mundo, y que Husserl da por universalmente adquirida. En
esta linea, £/ segundo sexo de Beauvoir ha sido interpretado perspicazmente por
Heinimaa como “A Genealogy of Subjection™®. Yo afadirfa que esta emblems-
tica obra de Beauvoir denuncia que la mujer no aparezca a lo largo de la historia
como otro yo, sino, precisamente, como “el segundo sexo”. El ensayo de Beauvoir
explicita los diversos modos por los que se ha ido generando la discriminacién de
la diferencia sexual hasta convertirla en lo otro absoluto y en objeto para otro. A
la fenomenologia feminista le compete seguir pensando cémo se constituye y se
discrimina hoy en dia la diferencia sexual.

La fenomenologfa generativa no solo aborda las modalidades de la intersubje-
tividad y la subjetividad trascendental de los sujetos empiricos, sino que es capaz
asimismo de pensar una temporalidad m4s alld de la vida del sujeto individual y
profundizar en las diversas estructuras histéricas e instituciones que conforman
a lo largo del tiempo la experiencia subjetiva, la cual, por consiguiente, no es
Unicamente una experiencia en primera persona.

A pesar de estas matizaciones, estoy de acuerdo con Oksala en que la
fenomenologia generativa plantea importantes desafios a la fenomenologia

" Husserl, E. Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit. Texte aus dem Nachlass. Dritter Teil:
1929-1935. Husserliana XV (Ed. 1. Kern). Den Haag, M. Nijhoff, 1973, p. 17.

8 Heinimaa, S. Toward a Phenomenology of Sexual Difference. Husserl, Merleau-Ponty,
Beauvoir. Oxford, Rowman and Littlefield, 2003, pp. 101-125.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



LA FECUNDIDAD DE LA FENOMENOLOGIA GENERATIVA EN EL SIGLO XXI 1 137

feminista, como “la necesidad de teorizar la diferencia sexual como una estruc-
tura intersubjetiva de significado, contestando asi la critica post-estructural de la
fenomenologia feminista, segtn la cual plantear las experiencias de las mujeres
como punto de partida significa centrarse en los efectos de los discursos, exclu-
yendo un andlisis de las estructuras histéricas y culturales que los constituyen®.
La fenomenologia feminista, en efecto, sostiene que la diferencia sexual no puede
reducirse a un efecto del lenguaje. En nuestra opinién, la generatividad fenome-
noldgica entre la experiencia en primera, segunda y tercera persona, asi como sus
distintas modalidades de expresién “dan carne” a los discursos y abren posibili-
dades de transformacion individual y colectiva de las situaciones de desigualdad
de las mujeres.

Simone de Beauvoir fue pionera en describir fenomenolégicamente la expe-
riencia vivida por las mujeres y en denunciar la imposibilidad del reconocimiento
entre sujetos en situaciones de exclusién y opresién. Pensaba hegelianamente el
reconocimiento como resolucion del conflicto yo-otro, mientras que Hussetl lo
interpretaba como intersubjetividad correlativa a la objetividad, una objetividad
que “estd referida constitutivamente al primer yo-ajeno, al que tiene la forma del
“otro”, es decir, del no-yo en la forma de “otro-yo””°. Se evidencia aqui la afirma-
cién husserliana de otras subjetividades, pero, ;qué puede significar la forma otra
del yo? Constituimos conjuntamente un mundo objetivo y en él se presentan de
nuevo todos los yoes, ahora con el sentido “seres humanos”, es decir, como seres
psicofisicos”, no como objetos de accesibilidad inmediata, sino como modos de
“accesibilidad verificable de lo que es originalmente inaccesible””?. La alteridad
queda asi preservada al mismo tiempo que su proximidad.

Desde esta premisa, Bernhard Waldenfels se ha preguntado si, en la fenome-
nologia husserliana, el extrano aparece por primera vez como neutro —como ha
sido reiteradamente criticado por el feminismo— o, mds bien, como un extrafio
masculino/femenino. En su opinidn, el otro aparece ya como “ozro perteneciente a
un género o como el extrario perteneciente a un género, precisamente porque se me
da originariamente como inaccesible, mientras que a lo otro neutro accedo como

®  Oksala, J. “What is feminist Phenomenology? Thinking Birth philosophically”, Radical
Philosophy ,126 (2004), pp. 16-22, p. 21.

7 Husserl, E. Formale und Transzendentale Logik: Versuch einer Kritik der logischen Vernunft.
Husserliana XVII. (Ed. P. Janssen). Den Haag, M. Nijhoff, 1974, p. 248.

"t Husserl, E. Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrige, p. 137.
72 Ibid., p. 144.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



138 1 M? CARMEN LOPEZ SAENZ

accedo a las cosas’”, es decir, directamente desde mi experiencia. En cambio,
cuando a la extrafeza primaria del otro se suma la que yo misma tomo prestada
de él y del mundo, la experiencia se convierte en un movimiento en el que “lo
propio y lo ajeno se encuentran el uno al otro por su parte sobre el fondo de una
razén general presumida por toda experiencia”%. Como la experiencia ajena, el
extrafio perteneciente a un género no es una variacién de la experiencia; “mds
bien, la experiencia seria experiencia ajena de un extremo a otro””. Una vez mds,
es necesario un esfuerzo para llevarla a la expresién de su propio sentido.

Judith Butler descarta, por el contrario, la experiencia y considera que el
género no se puede rastrear ni siquiera hasta un origen definible, porque “es en si
mimo una actividad originaria que tiene lugar incesantemente””°. Sin embargo,
frente a su confianza en la performativity, la eleccién y el lenguaje, la fenome-
nologia estdtica, genética y generativa estd demostrando ser mds inspiradora y
clarificadora de las diferencias entre los sujetos y del género en su relacién con
el cuerpo y el tiempo vividos.

En relacién con esto dltimo, quisiera delinear brevemente ahora uno de los
temas en los que trabajo desde hace algunos afos y que consideré relevante para
una fenomenologia de las generaciones: el cuerpo que envejece y sus relaciones
con la temporalizacién.

4. Temporalizacion y edades de la vida

Uno de los méritos de Simone de Beauvoir es haber pensado fenomenolé-
gicamente la temporalizacién en relacién con el envejecimiento. Tanto para ella
como para Merleau-Ponty, “existencia” es temporalizacién mds que temporalidad:
“para la realidad humana, existir significa temporalizarse uno mismo””’. Merleau-
Ponty encuentra el origen de esta potencialidad que diferencia al ser humano de
las cosas en la apertura motriz del cuerpo propio. De Beauvoir nos recuerda que

7> Waldenfels, B. “Experience of the Alien in Husserl’s Phenomenology”, (Trad. A.
Steinbock), Research in Phenomenology 20, 1 (1990), pp. 19-33, p. 25.

™ Ibid., p. 28.

7> Ibid. p. 31.

76 Butler, J. “Sex and Gender in S. de Beauvoir’s 7he Second Sex”, Yale French Studies 72
(1986), pp. 25-39, p. 39.

77 Beauvoir, S. de. 1970. La Vieillesse. Paris, Gallimard, 2020, p. 510.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



LA FECUNDIDAD DE LA FENOMENOLOGIA GENERATIVA EN EL SIGLO XXI 1 139

el tiempo se encarna en un cuerpo generizado. Desde mi perspectiva, el tiempo
es experiencia de la alteridad temporalizacién desde nuestro aqui y ahora, desde
ese punto cero que es, para Husserl, el cuerpo propio, incardinado en plurales
situaciones y orientado a mi.

Una de las obras de Husserl que la fenomendloga leyé en alemdn y discutié
con Sartre en los anos 30 fue Lecturas sobre la conciencia interna del tiempo’®.
Rudolf Bernet afirma que estas Lecturas han sido un suelo generativo para la
fenomenologia francesa”. De Beauvoir pertenece, sin duda, a ella, a la fenome-
nologfa genética del tiempo vivido, el cual puede entenderse como un modo de
generatividad (del sujeto en el tiempo y de este en aquel). La fenomenologfa de la
generatividad va més alld de la génesis de ego, como estamos viendo, a la subjeti-
vidad como intersubjetividad en la que, en palabras de Husserl, compartimos con
los otros generativamente “un tiempo comunicativo, un tiempo intersubjetivo e
intergeneracional”®®. En qué consiste, como se pone de manifiesto y qué efectos
tiene en nuestras vidas ese tiempo, son preguntas que podrian llevarnos a com-
prender y enriquecer nuestra coexistencia. Esta es una de las tareas pendientes
de la fenomenologia generativa.

Como la mayoria de los fenomenélogos —una remarcable excepcién es
Alfred Schiitz-, de Beauvoir no tuvo en cuenta ese tiempo intergeneracional ni
el intercambio de sentido y la interaccién entre generaciones, porque priorizaba
el tiempo proyectivo y crefa que habia una brecha intergeneracional®'. Esta es,
a mi juicio, una de las razones de su concepcidn negativa del tiempo de la vejez
que, al igual que la mujer en E/ segundo sexo, es invisibilizada por la sociedad y
reducida a “Otra”. Ciertamente, el pesimismo de esta fenomendloga en La vejez
proviene, en gran medida, de su descripcion critica de la situacién de los ancianos
en su época. De hecho, dice haber escrito la obra para “romper la conspiracién
del silencio”® de la sociedad de consumo.

78 Beauvoir, S. de. 1960. La forcé de ['dge. Paris, Gallimard, 2011, pp. 261-2.

7 Bernet, R. “Einleitung”, Husserl, E. Texte zur Phinomenologie des inneren Zeitbewusstseins
(1893-1917). Bernet, R. (ed.). Hamburg, F. Meiner, 1985, p. xiii.

8 Husserl, E. Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit: Dritter Téil, p. 199.

81 Beauvoir, S. de. La Vieillesse, p. 536.

82 Jbid., p. 8.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



140 | M?®* CARMEN LOPEZ SAENZ

La “fenomenologfa de la vejez™® de Beauvoir resulta todavia muy util para
comprender y abordar esta etapa. A mi me motivé a pensar el envejecimien-
to desde la fenomenologfa del tiempo, particularmente desde la interpretacién
merleau-pontiana del presente viviente (lebendige Gegenwart) de Husserl en un
sentido generativo®. Como Beauvoir, entiendo el envejecimiento como un pro-
ceso temporal y como un fenémeno disimulado por nuestras sociedades mer-
cantilistas deshumanizadas, pero también como un tema excluido por nuestro
pensamiento temeroso de lo otro, especialmente, del devenir otro de nosotros
mismos. La lectura interpretativa de La vejez puede contribuir a desarrollar este
y otros temas que apenas han sido contemplados por la fenomenologia genética
y generativa; por su parte, esta puede ayudar a enlazar la vejez con el cuerpo vivi-
do (Leib) y el tiempo anénimo —comprendido, por ejemplo, como generalidad
social, cuerpo habitual®-, como el pasado generativo de mi presente -como mi
individualidad, mi cuerpo actual-, incluso como un pasado que no puede ser
capturado por el cogito y, sobre todo, como presente viviente. Reinterpretado por
Merleau-Ponty como presente denso y tiempo vertical, en didlogo con de Beau-
voir, esta concepcidn viva del presente ayuda a comprender la vejez de un modo
critico, pero menos negativo que de Beauvoir, porque el presente viviente, al que
se refiere Merleau-Ponty, imbrica todas las dimensiones temporales, no solo el
futuro que, segtin de Beauvoir, se acorta trdgicamente para los ancianos al mismo
tiempo que su pasado crece y se queda fijado. El presente viviente, en cambio,
interrelaciona las dimensiones temporales en su movimiento generativo en el
tiempo. No es un movimiento cronoldgico, orientado al futuro y, finalmente, al
ser-para-la-muerte, sino un movimiento serpenteante y hasta reversible, como el
movimiento retrégrado de lo verdadero del que habla Bergson, ese movimiento

8 Miller, S. “The lived Experience of Doubling: Simone de Beauvoir’s Phenomenology of

Old Age”, O’Brian, W. Embree, L. (Eds.) 7he existential Phenomenology of Simone de Beauvoir.
Dordrecht, Kluwer, 2001, pp. 127-147.

8¢ Véase mi trabajo, “Experiencia de la vejez y génesis del presente viviente”. En Lépez, M2
C. Moreno, C. (eds.) Del tiempo. Perspectivas fenomenoldgicas. Madrid, Dykinson, 2024, pp.
245-273.

8 Frente a Beauvoir, que considera negativamente el hdbito como pasividad, no como ver-
dadero aprendizaje activo, Merleau-Ponty piensa que los hdbitos expresan el poder de dilatar
nuestro ser en el mundo y cambiar la existencia. Steinbock interpreta esto como “creacién de
nuevas normas’ (Steinbock, A. “Saturated Intentionality”, Welton, J. (ed.) 7he Body. Oxford,
Blackwell, 1999, pp. 178-199, p. 186). Yo preferiria hablar de reactivacién de sentidos
précticos por el esquema corporal y de “institucién” de nuevos sentidos.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



LA FECUNDIDAD DE LA FENOMENOLOGIA GENERATIVA EN EL SIGLO XXI | 141

que reestructura el pasado desde el presente con vistas a un futuro® que vivifica
al presente mientras se encarna en ¢él.

Schiies también se ha propuesto afrontar de un modo mds optimista la vejez
revalorizando el presente fenomenolégico, pero ella lo identifica con el orden
de la afectividad®’. En efecto, el tiempo nos afecta, pero también nosotros lo
empleamos para introducir orden en nuestra vida. Schiies discute la tesis beau-
voiriana de que ya no hay futuro para los viejos reactivando la fenomenologia de
Max Scheler y considerando que toda la vida interna, no solo la vejez, conlleva
su propia finitud®. Sin embargo, como de Beauvoir, piensa que “no es el tiempo
lo que fluye, sino las actividades™ que desarrollamos. Yo quisiera recordar que
no son nuestras actividades ni el yo activo y despierto quienes crean el tiempo
y que siempre hay una pasividad en la actividad y, tal vez, generatividad entre
ellas. El tiempo vivido es tan generativo como el tiempo que pasa por nosotros.
Hay, por otra parte, un tiempo intersubjetivo e intergeneracional, un tiempo de
la existencia temporalizante y temporal y, en suma, una generatividad de la que
no somos los tnicos artifices. Andlogamente, la experiencia es afeccién en y de la
accién. No es licito excluir esa experiencia vivida por millones de personas que
es la vejez alegando que su capacidad de accién es limitada, como si la actividad
estuviera ya definida y, por si sola, fuera el paradigma de la normalidad.

Gail Weiss ha explorado la co-generatividad entre normalidad-anormalidad,
explicitada por Steinbock™, y la ha puesto en relacidon con los andlisis beauvoiria-
nos del envejecimiento y los de Merleau-Ponty de la discapacidad, tanto desde la
perspectiva de la experiencia en primera y en tercera persona. Ha mostrado que
lo que puede y debe ser normal se convierte en anormal cuando viola las normas
perceptivas y conceptuales que evitan que reconozcamos la rica perspectiva que
pueden ofrecer los ancianos y las personas con discapacidad. Para tenerla en
cuenta, Weiss propone diversas estrategias, presentes en de Beauvoir y Merleau-
Ponty, capaces de cumplir lo que denomina “la normalizacién de lo anormal™".

% Asf lo ha interpretado Al-Saji, A. “When Thinking Hesitates: Philosophy as Prosthesis and
Transformative Vision”, The Southern _Journal of Philosophy, 50, 2 (2012), pp. 351-361, p. 353.
8 Schiies, C. “Age and Future. Phenomenological Paths of Optimism”, Stoller, S. (ed.)
Simone de Beauvoir’s Philosophy of Age. Berlin, De Gruyter, 2014, pp. 215-230, p. 225.

5 Tbid., p. 222.

8 Ibid., p. 227.

% Steinbock, A. Home and Beyond, pp. 123-178.

91 Weiss, G. “The "Normal Abnormalities" of Disability and Aging”, Fielding, H. Olkowski,
D. (eds.) Feminist Phenomenology Futures. Bloomington, Indiana University Press, 2017, pp.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



142 | M?®* CARMEN LOPEZ SAENZ

De nuevo, el cuestionamiento del sentido de la generatividad establecida y la
reciprocidad entre lo familiar y lo ajeno, redunda en los sentidos plurales que
ganamos. En este caso, descubrimos que lo familiar es, en realidad, un cuerpo
(corpus de significados, pero incluso un cuerpo normativizado) normativamente
especial que se ha construido con un privilegio asimétrico a través de modos de
apropiacién y desapropiacion del sentido sedimentado. Estos modos expresan
estilos particulares de acceso y comprension de la realidad, algunos de los cuales,
por diversas razones, son invisibilizados y despreciados.

Para terminar, desearia insistir no solo en la necesidad de recuperar la Gene-
ratividad fenomenoldgica sacando a la luz la fenomenologia de las filésofas y
poniéndolas en didlogo con otras fenomenologfas, sino también en la fertilidad
de la continuacién de la fenomenologia de Merleau-Ponty, de la que ya han
quedado algunas reflexiones dispersas.

5. “Tras” la generatividad de Merleau-Ponty

La fenomenologia de Merleau-Ponty, continuada en su nueva ontologia que
apenas tuvo tiempo de desarrollar, muestra la generatividad del didlogo con
otros pensamientos y otros impensados, y resulta eficaz para tratar los proble-
mas generativos. Esto se debe a que se inicié en la fenomenologia a través de los
manuscritos husserlianos de fenomenologia genética. En ellos descubrié razones
que estaban mds alld de la conciencia interna y que demostraban que actividad
y pasividad formaban parte de ese movimiento que es la generatividad y que la
conciencia de esta era una experiencia temporal. Se refiere, por ejemplo, a un
tiempo inmemorial que solo se revela como punctum caecum de la génesis perso-
nal, es decir, como lo que no es la persona, pero la hace posible®. Ese “punto” es
el Ineinander que no se ve: ni un sujeto ni un objeto, sino integrante del tejido

203-217, p. 211. Yo he interpretado esta estructura, en contra del edadismo y del cuerpo nor-
mativizado, como un reequilibrio y aceptacién del cuerpo envejecido en sus relaciones con el
mundo gracias al esquema corporal (Lépez Sdenz, M. C. (2024). “Fenomenologia del cuerpo
envejecido”. En J. L. Luna-Bravo (Ed.), Experiencias de infancia y vejez. Buenos Aires, Sb
Editorial.

92 Toda conciencia tiene un punto ciego que es, precisamente, “la ceguera que la hace
conciencia’, porque es el otro lado del ser sensible (Metleau-Ponty, M. Le visible et ['invisible,
pp- 308-9). Lo que la conciencia no ve, no lo ve justamente porque ella es conciencia (/bid., p.

301)

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



LA FECUNDIDAD DE LA FENOMENOLOGIA GENERATIVA EN EL SIGLO XXI | 143

. . <« . . . ”93
conjuntivo o de la “trama de la experiencia, esa carne del tiempo™” que no es
un en-si ni un para-si, sino una red de relaciones pasadas en el presente y hacia
el futuro.

A mi entender, Merleau-Ponty permite describir la generatividad desde den-
tro de ella, o sea, en el movimiento generativo mismo, que no seria nada sin el
movimiento hacia fuera que suscita y del que se alimenta. “Generatividad” es,
para él, movimiento histdrico e intersubjetivo, reactivacién de lo sedimentado,
la pasividad ez la actividad, pero también a la inversa, porque hay afeccién y esta
no solo desencadena actos ydicos, sino también intencionalidades horizdnticas,
afectivas, operantes, y hasta una intencionalidad impulsiva.

El trabajo de lo interior en lo exterior, y viceversa, arroja un interior de
la génesis empirica de la coexistencia. Este trabajo es el movimiento que hace
posible la interrelacién de lo empirico y lo trascendental: “[Para] Husserl, final-
mente, el origen trascendental no puede ser otro que el origen empirico: en el
origen empirico hay un interior, una historia concebible para explicitar, y que
estd alld bajo la forma del campo™*. Debido a que lo trascendental se halla en el
interior del campo intersubjetivo, Husserl se interroga por la historia intrinseca
a los fenémenos y se opone a la concepcién de la historia como una ciencia de
meros hechos. El trascendental irrumpe en la historia como ese interior que les
proporciona significado a estos. Este es el sentido del trabajo operante en esa
historia intencional que es “constituida y reconstituida progresivamente por el
interés que nos lleva hacia lo que no somos nosotros™ originariamente.

La generatividad que podemos encontrar en Merleau-Ponty no solo es una
dindmica del sentido que comienza “poniendo en movimiento” las oposiciones
binarias y los dualismos arraigados en nuestra filosofia, sino que es un movi-
miento ontoldgico, revelador del ser. Por ello, hay generatividad reciproca entre
la chair del cuerpo y la carne del mundo, generatividad entendida como movi-
miento centrifugo-centripeto. Este movimiento no es constituido, sino que se
instituye en lo ya instituido y adquiere densidad en el “ser vertical” (no el de
la horizontalidad sujeto-objeto, sino el ser carne desde la carne), clave de una

% Jbid., p. 150.
% Merleau-Ponty, M. Linstitution, p. 100.
%5 Merleau-Ponty, M. Signes. Paris, Gallimard, 1960, p. 75.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



144 | M?®* CARMEN LOPEZ SAENZ

ontologia dindmica, de una endo-ontologia u ontologia interior al ser (individual
y social) que prolonga la fenomenologia de la percepcién’.

Steinbock no habla del ser, ni de la ¢haiz, sino de una dacién “vertical” carac-
teristica de lo que nos resulta familiar, es decir, de aquello en lo que somos” y con
lo que no tejemos ni relaciones horizontales suibjetivo-objetivas ni intencionali-
dades noesis-noema. Ahora bien, la verticalidad merleau-pontiana va més alld de
una genealogia generativa de los actos donadores de sentido. Es una orientacién
que, como el ser vertical, no es una representacion ante la conciencia, sino ese
ser que “estd de pie ante mi cuerpo de pie, y en €l los otros”®. En este sentido, en
lugar de decir que “lo familiar es constituido como tal a través de lo ajeno, y lo
ajeno a través de lo familiar™, yo dirfa, siguiendo al fenomenélogo francés, que
ambos, lo familiar y lo ajeno, son instituyentes e instituidos. A diferencia de lo
constituido por la conciencia, lo instituido tiene sentido sin mi y, sin embargo,
no me es ajeno, porque siempre vivo con otros y otras. Se abre aqui un campo
de estudio de fenomenologia generativa de la tradicién y la reactivacién asi como
de la lengua y el habla, la pasividad y la actividad.

Un ejemplo de estos campos es el de Don Beith que, basdndose en la distin-
cién de Steinbock entre las tres dimensiones metédicas de la fenomenologfa: la
estdtica, la genética y la generativa, ha llevado a cabo una interpretacién tripar-
tita de la pasividad merleau-pontiana'®. Ha definido, sin embargo, la pasividad
generativa como “una fuente radical de toda posibilidad”'’!, una definicién que
también podria aplicarse, desde mi punto de vista, a la actividad generativa si no

% He defendido esta tesis en mi trabajo, “From Genetic Phenomenology to Phenomenology of
Perception and Beyond”. Etudes Phénoménologiques, 4 (2020), pp. 225-252. La nueva ontologia
merleau-pontiana, en la que el movimiento de lo invisible en lo visible se comprende como
pregnancia, ha sido elogiada por Saint Aubert, E. Etre et Chair. Lépreuve perceptive de [étre:
avancées ultimes de la phénoménologie de Merleau-Ponty. Paris, Vrin, 2021.

97 Apostolescu, I. “The Phenomenologists Task: Generativity, History, Lifeworld. Interview
with A.J. Steinbock”, p. 14. Steinbock afirma que “De-limitation is characteristic of vertical
modes of givenness” (Limit-Phenomena and Phenomenology in Husserl, p. 5, p. 18). El movi-
miento y la verticalidad de la chair merleau-pontiana (aunque haciendo abstraccién de esta) son
empleados por Steinbock para describir la “intencionalidad saturada” como proceso continuo
de generacién de sentido y existencia (Steinbock, A. “Saturated Intentionality”, Welton, J. (ed.)
The Body. Oxford, Blackwell, 1999, pp. 178-199, p.195).

% Merleau-Ponty, M. Signes, p. 29.

99 Steinbock, A. Limit-Phenomena and Phenomenology in Husserl, p. 16.

100 Beith, D. The Birth of Sense. Generative Passivity in Mereleau-Pontys Philosophy. Ohio, O.
University Press, 2018, pp. 6-9.

00 Jbid., p. 9.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



LA FECUNDIDAD DE LA FENOMENOLOGIA GENERATIVA EN EL SIGLO XXI | 145

fuera porque “radical” sélo parece significar para este autor “escondida’, no una
direccién activa hacia la raiz o una radicalizacién por profundizacién.

Husserl y Merleau-Ponty todavia tienen mucho que ensenarnos sobre las sin-
tesis pasivas y los modos de actuacién de la pasividad. El primero descubrié una
pasividad perteneciente al acto que co-tematiza los objetos, “eine Art Passivitit
in der Aktivitit”'. Esto implica que las actividades son generativamente pasivas
o mejor, que pasividad y actividad son co-generativas. Distingufa, ademds, una
pasividad previa a la actividad (la pasividad del fluir temporal). Por su parte,
Merleau-Ponty, descubre una pasividad generativa en la naturaleza o una activi-
dad a partir de la no-actividad que trasciende la pasividad ez la actividad a la se
refirié Husserl (una Passivitit in der Aktivitit del aprehender)'®.

En suma, la fenomenologia genética y la generativa han inspirado a Merleau-
Ponty tanto como él, y tantos otros y otras fenomendlogas, siguen instigando a
la fenomenologia mds actual y a nosotros mismos a afrontar generativamente
los problemas de nuestro siglo XXI.

Conclusion

La dimensién generativa de la fenomenologia se ocupa de la experiencia
generativa y de su estructura principal: lo familiar/lo extrano, estructura que,
como hemos argumentado es mds que un proceso de co-generacién de sentido;
es poiesis y movimiento ontoldgico.

Hemos presentado algunos de los multiples campos de accién en los que
es susceptible de desarrollarse esta fenomenologia generativa. Particularmente,
hemos prestado atencidén a los campos en los que creemos haber logrado algunos
resultados, asi como a las recientes investigaciones fenomenolégicas sobre dichos
campos y a los interesantes problemas generativos que involucran. Uno de los
mis relevantes es el de la intersubjetividad, del que se sigue la interculturalidad,
y que viene mediado por la intercorporalidad. La generatividad humana tiene
a esta como ndcleo, de la misma manera que el cuerpo vivido es el punto cero
de nuestra experiencia vivida. El tiempo que pasa incesantemente por él y la

102 Ibid., p. 119.
193 Husserl, E. Erfahrung und Urteil. Hamburg, Claassen & Goverts, 1948, pp. 116, 121.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



146 | M?®* CARMEN LOPEZ SAENZ

temporalizacién que parte del cuerpo permiten pensar una fenomenologia de
las edades de la vida e intergeneracional. Nos hemos detenido, como un ejemplo
de la misma, en la vejez.

Finalmente, hemos puesto de relieve la generatividad entre pasividad y acti-
vidad y hemos subrayado la Generatividad de la fenomenologia de Simone de
Beauvoir y la de Maurice Merleau-Ponty.

Bibliografia

Ar-saj1, A. (2012). “When Thinking Hesitates: Philosophy as Prosthesis and Transfor-
mative Vision”, The Southern Journal of Philosophy, 50, 2, pp. 351-361.

ANGELINO, L. (2015). “Drawing from Merleau-Ponty’s Conception of Movement as
Primordial Impresidn”, Research in Phenomenology 45, pp. 288-302.

ArostoLescu, 1. (2015). “The Phenomenologist’s Task: Generativity, History, Life-
world. Interview with A. J. Steinbock”, The Yearbook on History and Interpretation
of Phenomenology. pp. 13-27.

BerrH, D. (2018). The Birth of Sense. Generative Passivity in Mereleau-Pontys Philosophy.
Ohio: O. University Press.

BorNEMARK, . SmiTH, N. (Eds.) (2016). Phenomenology of Pregnancy. Stockholm:
Sédertdrn.

Beauvolr de S. de. (1970. 2020). La Vieillesse. Paris : Gallimard.
—. (1960. 2011). La forcé de ldge. Paris : Gallimard.

Berner, R. (1985). “Einleitung”, Husserl, E. Texte zur Phinomenologie des inneren
Zeitbewusstseins (1893-1917). (Ed. R. Bernet). Hamburg: F. Meiner.

BUTLER, J. (1986). “Sex and Gender in S. de Beauvoirs 7he Second Sex”, Yale French
Studies 72, pp. 25-39.

Fink, E. (1952). “Lanalyse intentionnelle et le probléme de la pensée spéculative”,
VAN BREDA, H.L. (Ed.) Problémes actuels de Phénoménologie. Paris: Desclée de
Brower, pp. 53-87.

HEeiNAmaa, S. (2003). Toward a Phenomenology of Sexual Difference. Husserl, Mer-
leau-Ponty, Beauvoir. Oxford: Rowman and Littlefield.

—. (2014). “An Equivocal Couple Overwhelmed by Life. A Phenomenological Analysis
of Pregnancy”. PhiloSOPHIA, 4, 1, pp. 31-49.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



LA FECUNDIDAD DE LA FENOMENOLOGIA GENERATIVA EN EL SIGLO XXI | 147

(2018), “Embodiment and Bodily Becoming”, ZAHAVI, D. (Ed.) 7he Oxford
Handbook of the History of Phenomenology. Oxford University Press, pp. 533-560.

Hussery, E. (1948). Erfahrung und Urteil. Hamburg: Claassen & Goverts.

. (1950). Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrige. Husserliana I. (Ed. S.

Strasser), Den Haag: M. Nijhoff.

. (1973). Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit. Texte aus dem Nachlass. Zwiter

Teil. 1921-1928. Husserliana XIV (Ed. 1. Kern). Den Haag: M. Nijhoff.

. (1973). Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit. lexte aus dem Nachlass. Dritter

Teil: 1929-1935. Husserliana XV (Ed. 1. Kern). Den Haag: M. Nijhoff.

. (1976). Die Krisis der Europdischen Wissenschaften und die transzendentale Phinome-

nologie. Husserliana VI. (Ed. W. Biemel). Den Haag: M. Nijhoff.

. (1974). Formale und Transzendentale Logik: Versuch einer Kritik der logischen

Vernunft. Husserliana XVII. (Ed. P. Janssen). Den Haag: M. Nijhoff.

(1993). Die Krisis der Europdischen Wissenschaften und die tranzendentale
Phiinomenologie. Erginzungsband: lexte aus dem Nachlass 1934-1937, Husserliana
XXIX. (Ed. B. Walter). Dordrecht: Kluwer.

. (2008). Die Lebenswelt: Auslegungen der vorgegebenen Welt und ibrer Konstitution.

Husserliana XXXIX. (Ed. S. Rochus). Dordrecht: Kluwer.

Lorez SAeNz, M2 C. (1994). Investigaciones Fenomenoldgicas sobre el origen del mundo

social. Zaragoza: PUZ.

. (20006). “La Parole as a Gesture of the Originating Differentiation”, PENAS, B.

LOPEZ, M2 C. (Eds.) Interculturalism. Between Identity and Diversity. Oxford:
Peter Lang, pp. 27-46.

. (2008). “De la expresividad al habla. Un modelo diacritico de interculturalidad”,

LOPEZ, M2 C. PENAS, B. (Eds.) Paradojas de la Interculturalidad. Filosofia, len-
guage y discurso. Madrid: Biblioteca Nueva, pp. 31-60.

. (2010). “Fenomenologfa de la coexistencia desde la identidad en las diferencias”.

Investigaciones Fenomenoldgicas, 7, pp. 261-273.

. (2015). “Interculturalism as an Articulation of Diversity. A Generative Phenome-

nological Approach”. En 7he Yearbook on History and Interpretation of Phenomenolo-
gy 2015. Vol. 3: New Generative Aspects in Contemporary Phenomenology, Frankfurt
am Main: Peter Lang, pp. 117-138.

. (2018).“An Approach to Comparative Phenomenology: Nishida’s Place of

Nothingness and Merleau-Ponty’s Negativity”, Philosophy East and West. 68, 2
(2018), pp. 497-515.

Serie monografica n® 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



148 | M?®* CARMEN LOPEZ SAENZ

—. (2018). “La hermenéutica filosdfica de H-G. Gadamer en busca de la verdad. Madrid:
Dykinson.

—. (2019). “La imagen cinematografica como expresién universal del movimiento”,
Lépez, M2 C. Trilles, K. (Eds.). A las imdgenes mismas. Fenomenologia y nuevos
medios. Madrid: Apeirén, pp. 91-127

—. (2020). “From Genetic Phenomenology to Phenomenology of Perception and
Beyond”. Etudes Phénoménologiques, 4, pp. 225-252.

—. (2022). “El movimiento de la fenomenologia y el fluir (stromen) de la existencia”.
En Dias, A., Furlan, R. (Orgs.) A fenomenologia entretempos. Porto Alegre: Cultura
Académica Editora, pp. 39-77.

—. (2022). “El "lugar’ de la nada en la filosofia. "Entre’ la conciencia y el mundo”.
YUSTE, P, (Edra.). La otra mirada. Filosofias de la India, China y Japén. Madrid:
Dykinson, pp. 103-131.

—. (2024). “El vacio que crea en pintura. Maria Zambrano y Oriente” Arte, individuo

y sociedad (2024). Arte, individuo y sociedad, 36 (3), pp. 521-531.

—. (2024). “Fenomenologia del cuerpo envejecido”, LUNA, J. L. (Ed.), Experiencias de
infancia y vejez. Buenos Aires: Sb Editorial. pp. 207-226.

—. (forthcoming). “Lived Body: Maurice Merleau-Ponty and Yasuo Yuasa. A Compa-
rative Phenomenological Approach”, Journal of Japanese Philosophy.

Mavrpiney, H. (2012). Regard Parole Espace, Paris: Cerf.

MarTin SanTos, L. (1990). El zigzag husserliano. Madrid: Endymion.
MERLEAU-PONTY, M. (1960). Signes. Paris : Gallimard.

—. (1964). Le visible et linvisible. Paris: Gallimard.

—. (1966). Sens et non-sens. Paris : Gallimard.

—. (2003). L ‘institution dans Ihistoire personnelle et publique. La passivité. Le sommeil,
Uinconscient, la memoire. Notes de Cours au Collége de France (1954-1955). Paris:
Belin.

MiLLer, S. (2001). “The lived Experience of Doubling: Simone de Beauvoir’s
Phenomenology of Old Age”, O'BRIAN, W. EMBREE, L. (Eds.) 7he existential
Phenomenology of Simone de Beauvoir. Dordrecht : Kluwer, 127-147.

NisuIDA, K. (1987). Intuition and Reflection in Self-consciousness. Albany: State Univ. of
N. York Press.

OksaLa, J. (2004). “What is Feminist Phenomenology. Thinking Birth Philosophica-
\ly”, Radical Philosophy 126, pp. 16-22.

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



LA FECUNDIDAD DE LA FENOMENOLOGIA GENERATIVA EN EL SIGLO XXI 1 149

—. (2016). Feminist Experiences: Foucauldian and Phenomenological Investigations.
Evanston: Northwestern University Press.

RICOEUR, P. (1986). A I’Ecole de la Phénoménologie. Paris : Vrin.

SaINT AUBERT, E. (2021). Etre et Chair. L éprenve perceptive de I'étre: avancées ultimes de
la phénoménologie de Merleau-Ponty. Paris: Vrin.

Scuues, C. (1997). “The Birth of Difference,” Human Studies 20, 2, pp. 243-252.

—. (2005). “Generative Phinomenologie in feministischer Perspektive,”, STOLLER,
S. et Al., Feministische Phinomenologie und Hermeneutik.Wiirzburg: Orbis phaeno-
menologicus.

—. (2014). “Age and Future. Phenomenological Paths of Optimism”, en STOLLER,
S. (ed.) Simone de Beauvoir’s Philosophy of Age. Berlin: De Gruyter, pp. 215-230.

—; (2017).“Natality philosophical Rudiments concerning a Generative Phenomenolo-
gy’ Thaumazein, 4-5, pp. 9-36.

SteINBOCK, A. (1995). Home and Beyond. Generative Phenomenology after Husserl.
Evanston: Northwestern U.P. (Trad. de R. Garcés. y A. Martos. Mundo familiar

y Mundo ajeno. La fenomenologia generativa tras Husserl, Salamanca: Ediciones
Sigueme, 2022.

—. (1998). “Introduction”, Steinbock, A. (Ed.) Phenomenology in Japan, Dordrecht:
Springer.

—. (1999). “Saturated Intentionality”, WELTON, J. (Ed.) 7he Body. Oxford: Blackwell,
pp- 178-199.

—. (2003). “Generativity and the scope of generative phenomenology”, WELTON, D.
(Ed.) 7The New Husserl. A Critical Reader. Indiana University Press, pp. 289-325.

—. (2017). Limit-Phenomena and Phenomenology in Husserl. London: Rowman and
Littlefield.

Toru, T. (2020). “Japanese Phenomenology”, DAVIS, B. W. (Ed.) 7he Oxford Hand-
book of Japanese Philosophy. Oxford University Press, pp. 631-648.

WALDENEELS, B. (1971). Das Zwischenreich des Dialogs. Den Haag: M. Nijhoff.

—. (1990). “Experience of the Alien in Husserl’s Phenomenology”, (Trad. A. Steinbock),
Research in Phenomenology 20, 1 (1990), pp. 19-33

— (1992). De Husserl a Derrida. Introduccion a la fenomenologia. (Trad. W. Wegscheider),
Barcelona: Paidos, 1997.

Warron, R. (2012). “Fenomenologia y reflexién sobre el tiempo, la historia, la genera-
tividad y la intersubjetividad”, Acta fenomenolégica Latinoamericana. IV, pp. 319-
348.

Serie monografica n® 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



150 1 M? CARMEN LOPEZ SAENZ

WErss, G. (2017). “The "Normal Abnormalities* of Disability and Aging”, FIELDING,
H. OLKOWSKI, D. (Eds.) Feminist Phenomenology Futures. Bloomington: Indiana
University Press, pp. 203-217.

Young, I. M. (1984). On Female Body experience. “Throwing like a Girl” and other
Essays. Oxford U. P. 2005.

ZaMBRANO, M. (1957). “El espejo de la historia”. Anthropos. Suplemento 2. Maria Zam-
brano. Antologia (1987), pp. 103-104.

Recibido 28-05-2024
Aceptado 04-09-2024

Serie monografica n° 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid



