
Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

LA FECUNDIDAD DE LA FENOMENOLOGÍA 
GENERATIVA EN EL SIGLO XXI 

THE FECUNDITY OF GENERATIVE 
PHENOMENOLOGY IN THE 21st CENTURY

Mª Carmen López Sáenz

UNED
clopez@fsof.uned.es

Resumen: Este artículo constata la generatividad de la fenomenología en nuestro 
siglo y la atribuye a su “movimiento”. Explicita la doble concepción del mismo y, tras 
discutir ciertos aspectos de la generatividad, describe algunos campos de acción de la 
fenomenología generativa como la intersubjetividad, el interculturalismo y la generati-
vidad artística (poiesis). El artículo introduce, además, el cuerpo vivido, como núcleo de 
la generatividad humana y de las investigaciones de la fenomenología feminista sobre 
los problemas de la generatividad a los que ya se refirió Husserl: “el problema de los 
sexos”, nacimiento y muerte. Esta contribución añade la relación entre temporalización 
y envejecimiento que, además de poner de relieve el tiempo intersubjetivo e intergene-
racional, ejemplifica la fertilidad de la “fenomenología comparada”.

Palabras clave: feminismo, fenomenología crítica, Merleau-Ponty, movimiento, 
normalidad-anormalidad, problemas generativos

Abstract: This article confirms the generativity of phenomenology in our century 
and attributes it to its “movement”. It makes its double conception explicit and, after 
discussing certain aspects of generativity, describes some fields of action of generative 
phenomenology such as intersubjectivity, interculturalism and artistic generativity (poie-
sis). The article also introduces the lived body, as the nucleus of human generativity and 
of the feminist and phenomenological research in the problems of generativity to which 
Husserl already referred: “the problem of the sexes”, birth and death. The contribution 
explores furthermore the relationship between temporalization and aging which, in 
addition to highlighting the intersubjective and intergenerational time, exemplifies the 
fertility of “comparative phenomenology”.

Keywords: Critical  Phenomenology, Feminism, Generative Problems, Merleau-
Ponty, Movement, Normality-abnormality, Poiesis 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

Mª Carmen López Sáenz120

1. El movimiento de la fenomenología y la generatividad

La cantidad y diversidad temática de los actuales encuentros y publicaciones 
fenomenológicas demuestra el interés de esta corriente filosófica para el análisis 
de los problemas actuales. Esto se debe al lugar central que ocupa la fenomenolo-
gía en el marco de la filosofía contemporánea  y que, desde mi perspectiva, deriva 
de su potencial descriptivo y crítico, así como de su intención fundamental: tras-
cender tanto el materialismo como el espiritualismo dirigiéndose a la experiencia 
vivida, la cual no puede ser aprehendida según las dicotomías materia-espíritu, 
exterioridad-interioridad, etc. sino en sus correlaciones.

En esta experiencia pueden distinguirse tres niveles de constitución del sen-
tido que se corresponden con los de la metodología fenomenológica: estático, 
genético y generativo. No se trata, por tanto, de “tres etapas” de la fenomeno-
logía, cada una de las cuales dejara atrás a la anterior, sino de dimensiones de 
comprensión y análisis complementarias. La tercera, la fenomenología generativa 
que aquí nos concita, no es, pues, su última fase, sino que, como ha señalado 
Roberto Walton, “al ocuparse del problema de los estratos de profundidad de la 
subjetividad trascendental y de las habitualidades sociales, la propia fenomeno-
logía genética se despliega hacia el tema de la generatividad”1. La generatividad, 
desde nuestra perspectiva, además de ser un “tema”, es un movimiento y una 
dimensión operante en la fenomenología misma. Sin duda, Walton estaría de 
acuerdo con Anthony Steinbock en que “la fenomenología genética funciona 
como una pista principal para la fenomenología generativa”2. La dimensión pro-
pia de esta última, siguiendo a Edmund Husserl, es la generatividad comunitaria 
aprehendida “desde el sentido generativo de la experiencia de cada sujeto de 
encontrarse en su generación, en su familia”3. De acuerdo con todo lo dicho, 
no tendría sentido afirmar, por consiguiente, que “la fenomenología tradicional 
debería ser reemplazada por la fenomenología generativa”4. 

1   Walton, R. “Fenomenología y reflexión sobre el tiempo, la historia, la generatividad y la 
intersubjetividad”,  Acta fenomenológica Latinoamericana. IV (2012), pp. 319-348, p. 328.
2   Steinbock, A. “Generativity and the scope of generative phenomenology”, Welton, D. 
(ed.) The New Husserl. A Critical Reader. Indiana University Press, 2003, pp. 289-325, p. 
303.
3   Husserl, E. Die Lebenswelt: Auslegungen der vorgegebenen Welt und ihrer Konstitution. Hua 
XXXIX, (Ed. S. Rochus) Dordrecht, Springer, 2008, p. 329.
4   Oksala, J. “What is Feminist Phenomenology. Thinking Birth Philosophically”, Radical 
Philosophy 126 (2004), pp. 16-22, p. 21.



La fecundidad de la fenomenología generativa en el siglo xxi 

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

121

Por otra parte, a quienes consideramos la fenomenología como un “movi-
miento” y una tarea en la que participamos5, nos resulta difícil aceptar que exista 
una “fenomenología tradicional”.  Si quienes se refieren a ella, la identifican 
únicamente con la de su fundador, no deberían olvidar que él nunca pensó en 
hacer una descripción programática ni de la fenomenología ni de sus etapas, pues 
nunca la dio por concluida. Como dice Bernhard Waldenfels, 

Desde sus inicios quedó abierta la pregunta de cuál sería la finalidad 
última de esta fenomenología. Si hay algo que la mantiene viva hasta hoy, 
es seguramente el hecho de que no permite que sistemas, escuelas y disci-
plinas le arranquen el estímulo del cuestionamiento y de la investigación de 
objetivos. Para su fundador siempre se trató de una “filosofía de trabajo”6.

   Así pues, las investigaciones fenomenológicas de Husserl funcionan como 
estímulos para su continuación. A  pesar de que distinguía los problemas genéti-
cos  -la constitución de la conciencia del tiempo, la teoría fenomenológica de la 
asociación, etc.-  de los problemas generativos, concernientes al nacimiento y la 
muerte, así como al nexo de la generación de la animalidad7, etc., nunca formuló 
una fenomenología generativa como tal. Sin embargo, la puso en práctica en sus 
descripciones de los fenómenos históricos, normativos e intersubjetivos. Esta 
fenomenología, “operante” ya en su fundador, trata, según Steinbock, de esos 
y otros fenómenos de co-generación intersubjetiva de los mundos familiares y 
ajenos –de ahí el título en castellano de la traducción de la obra pionera de este 
autor, Mundo familiar y Mundo ajeno. La fenomenología generativa tras Husserl8.

Desde el punto de vista de Steinbock, la fenomenología tendría tres dimen-
siones metódicas que se corresponderían con las tres dimensiones de la expe-
riencia fenomenológica: estática, genética y generativa. La generatividad se 
daría como la estructura home/alien, y consistiría en “la generación de sentido 

5   He subrayado la importancia del “movimiento” de la fenomenología en mi estudio, “El 
movimiento de la fenomenología y el fluir (strömen) de la existencia”, en Dias, A., Furlan, R. 
(Orgs.) A fenomenología entretempos. Porto Alegre, Cultura Académica Editora, 2022, pp. 
39-77.
6   Waldenfels, B. De Husserl a Derrida. Introducción a la fenomenología. Barcelona, Paidós, 
1997, p.11.
7   Husserl, E. Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge. Husserliana I. Nijhoff, Den 
Haag, 1950, p. 169.
8   Steinbock, A. Home and Beyond. Generative Phenomenology after Husserl. Evanston, Nor-
thwestern U.P. 1995 (Trad. Cast. de Garcés, R. y Martos, A.  Mundo familiar y Mundo ajeno. 
La fenomenología generativa tras Husserl, Salamanca, Sígueme, 2022).



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

Mª Carmen López Sáenz122

históricamente significativo que es expresado como relación irreducible e irrever-
sible del mundo familiar y el mundo ajeno”9. Esta relación no está dada de una 
vez por todas, sino que, tal y como Steinbock interpreta, Husserl se refiere con 
ella “al proceso de devenir, por tanto, al proceso de ‘generación’, como un proceso 
que tiene lugar por encima de las ‘generaciones’, por tanto, específicamente al 
proceso del devenir ‘histórico’ y social circunscrito geológicamente”10. 

A nuestro modo de ver, sí que habría reciprocidad y cierta reversibilidad –no 
cronológica, sino “siempre inminente y nunca completamente realizada”11, como 
la que se da entre  el vidente y lo visible- en la cogeneración de mundos familiares 
y ajenos, mundos que, por otra parte, se desarrollan coexistiendo en el mundo 
de la vida (Lebenswelt). Esta reversibilidad puede apreciarse en la relación entre 
lo propio y lo ajeno, la cual incluye la apropiación de lo que parecía extraño y la 
desapropiación de lo que se creía más propio. Esto implica que los “polos” de la 
generatividad no son dos absolutos ante la mirada de un tercero, sino procesos 
de identificación en el seno de las diferencias12. 

Lo familiar y lo ajeno no solo son co-generativos “en el sentido de que se 
encuentran en un devenir histórico continuo como delimitados uno de otro”13, 
sino también en el sentido de que su interacción puede transformar el uno en el 
otro. Así sucede en todos esos procesos que no ocurren “sobre” o “por encima” 
de las generaciones, porque esto sería todavía una modalidad de pensamiento 
de survol, sino “entre” ellas.

El sentido sedimentado históricamente puede ser reactivado y depositado 
de nuevo con sus transformaciones, de modo que las habitualidades y los senti-
dos pasivamente constituidos son generadores de sentido -entendido este en su 
doble acepción de “significado” y de “dirección” u “orientación”-. Esta relación 
de reversibilidad y de transformación se evidencia en el sentido de lo diacrítico, 
descubierto en los signos por Ferdinand de Saussure y ampliado por Maurice 

9   Steinbock, A. J. (Ed.) “Introduction”, Phenomenology in Japan, Dordrecht, Springer, 1998, 
p. 8.
10  Steinbock, A. J. Home and Beyond, p. 3.
11  Merleau-Ponty, M. Le visible et l’invisible. Paris, Gallimard, 1964, p. 194.
12  Remitimos al lector interesado a nuestros trabajos: “La Parole as a Gesture of the Origina-
ting Differentiation”, en Penas, B. and López, Mª C. (Eds.) Interculturalism. Between Identity 
and Diversity. Oxford, Peter Lang, 2006, pp. 27-46, “Fenomenología de la coexistencia desde 
la identidad en las diferencias”, Investigaciones Fenomenológicas, 7 (2010), pp. 261-273.
13  Steinbock, A. J. Home and Beyond, p. 179.



La fecundidad de la fenomenología generativa en el siglo xxi 

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

123

Merleau-Ponty a todas las relaciones, incluso a la matriz de las mismas que es 
la carne (Chair)14: hay una carne del mundo que no puede ser explicada por la 
carne del cuerpo; aunque están imbricadas, aquella no es sentiente como esta. 
Las diferencias son, por consiguiente preservadas en esta reversibilidad que no es 
sustancial, sino estructural, un movimiento inminente y bilateral. 

Considero que la fenomenología generativa no solo implica generación -recí-
proca y hasta “reversible”- de sentido, sino también de obras y expresiones. El 
movimiento de la generatividad es tensional, una dinámica plural –no dual- que 
va más allá del cambio de lugar y de la transformación. Es un proceso generador 
y configurador que se puede apreciar ya en el movimiento gestáltico, ese movi-
miento que Merleau-Ponty ontologizó comprendiéndolo como nuestro acceso 
al ser y como expresión reveladora de su ser. 

Entendemos la “generatividad”, como el movimiento ontológico desde la 
experiencia a la expresión de su sentido; este movimiento presenta progresi-
vamente el ser en su devenir temporal, que ya era puesto de manifiesto por la 
fenomenología genética, pero que redunda en la expresión creadora, la cual que 
enriquece la experiencia del ser. Es un movimiento desde dentro hacia afuera 
y viceversa, activo-pasivo, que trasciende la mera correlación entre lo familiar 
y lo ajeno, y que no está lejos de lo que Steinbock denomina “Generatividad”: 
“el movimiento mismo en el que surge la relación del hogar/lo ajeno, su tensión 
dinámica (…). La fenomenología versa sobre la ‘Generatividad’ desde el principio 
(…) es movimiento generativo en su propio desarrollo”15. La tensión generativa es, 
desde nuestra perspectiva, más comprensiva que la estructura correlativa entre lo 
familiar y lo ajeno, ya que incluye esas situaciones en las que el “hogar” no funge 
como un nido familiar, sino como un lugar de opresión del que se quiere huir. 

Para evitar estas y otras pre-concepciones, proponemos comprender la 
“génesis” de la fenomenología como origen y fuente constante de movimien-
to, entendido este como generatividad. Por eso, hablamos del movimiento de 

14  Véase nuestro estudio, “De la expresividad al habla. Un modelo diacrítico de intercultura-
lidad”, en López, Mª C. Penas, B. (Eds.) Paradojas de la Interculturalidad. Filosofía, lenguaje y 
discurso. Madrid, Biblioteca Nueva, 2008, pp. 31-60.
15  Steinbock, A. “Epílogo a la edición castellana”, Mundo familiar y Mundo ajeno. La fenome-
nología generativa tras Husserl, Salamanca, Sígueme, 2022, pp. 393-403, p. 394. (El subraya-
do es nuestro).



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

Mª Carmen López Sáenz124

la fenomenología, en un doble sentido16: la fenomenología como movimiento 
o corriente que fue iniciada por Husserl y continúa en sus reactivaciones, y 
la fenomenología gestándose en relación con las preocupaciones actuales y las 
otras corrientes de pensamiento. Así, la fenomenología misma -no solo el sujeto 
trascendental- es entendida como un movimiento ininterrumpido de apertura 
a lo otro, a los fenómenos y como una tarea a continuar por nosotros mismos y 
las generaciones futuras.

 No solo asistimos a una visibilidad creciente del movimiento fenomenológi-
co y a una importante fenomenología del movimiento en el siglo XXI, sino que la 
fenomenología misma es movimiento. Por decirlo en los términos de Steinbock, 
el desarrollo de la fenomenología de la generatividad en nuestros días avanza 
paralelamente a la evidencia de que la fenomenología misma es “generativa”, 
porque su significado no se reduce al que le diera su fundador –el cual, por otra 
parte, siempre estaba revisando y reformulando sus conceptos-. Su fecundidad 
radica en ser asumida de este modo: como movimiento a continuar. 

2. Algunos campos de acción de la fenomenología generativa

Una vez explicitada, la generatividad ha sido y es susceptible de desarrollarse 
en muy diversos campos. Describiremos brevemente aquellos en los que creemos 
haber aportado algunos resultados.

En primer lugar, sin duda, la intersubjetividad, que hemos considerado 
fenomenológicamente como la otra cara de la objetividad y como origen de la 
sociedad17. En ella, interviene, siguiendo a Husserl, la intencionalidad práctica 
de los mundos históricos y una teleología comprendida como “intencionalidad 
universal”18 de la historia presente, pasada y futura. Esta teleología no implica 
absolutización de fines determinados, sino que, de modo similar a la teleología 

16  López Sáenz, Mª C. “El movimiento de la fenomenología y el fluir (strömen) de la existen-
cia”, en Dias, A. Furlan, R. (orgs.) A fenomenología entretempos. Porto Alegre, Cultura Acadé-
mica Editora, 2022, pp. 39-77. 
17  López Sáenz, Mª C. Investigaciones Fenomenológicas sobre el origen del mundo social. Zara-
goza, PUZ,  1994.
18   Husserl, E. Die Krisis der Europäischen Wissenschaften und die tranzendentale Phänomeno-
logie. Ergänzungsband: Texte aus dem Nachlass 1934-1937, Husserliana XXIX. Kluwer, Dordre-
cht, 1993, p. 82.



La fecundidad de la fenomenología generativa en el siglo xxi 

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

125

de las profesiones, descrita por Husserl, revela una intencionalidad por la que 
cada profesión/fin se corresponde con una tarea, la cual no es tan solo la de cada 
individuo, sino un verdadero trabajo de “conexión en la vida comunitaria y a 
través de la sucesión de generaciones”19. Este esfuerzo colectivo instituye sentidos 
intergeneracionales. Asimismo, vincula estrechamente la profesión con la voca-
ción -entendidas intersubjetivamente y orientadas a fines comunes- y, en general, 
la intencionalidad con la ética y la conciencia comunitaria.

En conexión con ellas y con la intersubjetividad, hemos estudiado la inter-
culturalidad, frente al multiculturalismo fáctico, entendiéndola como verdadero 
catalizador de las culturas, y como ejemplo de una fenomenología del “entre” 
(Zwischen) (la cultura propia y las otras culturas, la fenomenología y los estudios 
científicos, particularmente antropológicos, etc.), en suma, como una fenome-
nología del movimiento de Ineinander20. Tenemos la convicción de que, para 
descubrir el sentido de la cultura, no basta con realizar variaciones imaginarias 
en torno a la nuestra, sino que es preciso ponerla en interrelación con otras. Esta 
interrelación es la estructura fenomenológica del multiculturalismo: la intercul-
turalidad.

De esta preocupación intercultural, nace nuestra investigación en lo que 
hemos denominado “fenomenología comparada”, acercándonos a la “fenome-
nología” de la Escuela de Kioto, especialmente a su fundador, Kitaro Nishida21, 
buen conocedor de la fenomenología –y de sus impensados- y en el que podemos 
descubrir cierto “estilo” fenomenológico, pues, como dice Tani Toru,

19   Ibid., p. 364.
20  López Sáenz, Mª C. “Interculturalism as an Articulation of Diversity. A Generative Phe-
nomenological Approach”, The Yearbook on History and Interpretation of Phenomenology 2015. 
Vol. 3: New Generative Aspects in Contemporary Phenomenology, Frankfurt am Main, Peter 
Lang, 2015, pp. 117-138. 
21  López Sáenz, Mª C. “An Approach to Comparative Phenomenology: Nishida’s Place of 
Nothingness and Merleau-Ponty’s Negativity”, Philosophy East and West. A Quarterly of Com-
parating Philosophy, 68, 2 (2018), pp. 497-515. Véase, asimismo, mi trabajo, “Lived Body: 
Maurice Merleau-Ponty and Yasuo Yuasa. A Comparative Phenomenological Approach”, 
Journal of Japanese Philosophy (forthcoming).



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

Mª Carmen López Sáenz126

 (…) algo propio no lo es desde el principio; aparece como tal por prime-
ra vez al “reflejarse” en el otro (…) La idea de una manera de pensar japonesa 
“en sí misma” solo fue descubierta retrospectivamente, después de encontrar 
esta reflexión. Del mismo modo, la afinidad entre el pensamiento japonés y 
la fenomenología también es algo que apareció más tarde22.

Aplicando esto a la fenomenología que consideramos propia de la tradi-
ción de pensamiento occidental, diríamos que esta fenomenología solo puede 
manifestarse como tal “reflejándose” en otras tradiciones y otras corrientes de 
pensamiento. La “reflexión” puede nacer de su comparación, donde lo com-
parado mismo (la fenomenología, determinado concepto) se está generando 
en el diálogo, en el “entre” –ma o espacio negativo, en japonés- que posibilita 
el movimiento del pensar, un pensar que “debería ser, ante todo, descifrar lo 
que se siente”23.

Aparentemente la generatividad de la co-constitución home-alien no es 
necesaria para las sabidurías procedentes de la tradición budista porque no se 
plantean el problema yo-otro. Por ello, dice Steinbock que el objetivo de esa 
tradición no es la generatividad, sino el vacío24.  Sin embargo, dado que el 
vacío no es para estas sabidurías una nada opuesta al ser, sino un vaciado de 
yoidad y sustancialidad que resulta necesario para afirmar la interdependencia 
de los polos considerados contrarios por nuestra cultura occidental, podríamos 
inferir que, para aquella tradición, el vacío es la base de la generatividad y la 
condición de posibilidad de las infraestructuras generativas de la interrelación 
de los mundos familiares y extraños. Por consiguiente, tal vez no sea apropiado 
decir –creando así otro dualismo- que los caminos de acceso a las estructuras 
esenciales de la realidad de Occidente y Oriente son “inconmensurables”, pues-
to que los occidentales “han cultivado el discernimiento de la generatividad”, 
mientras que Oriente “ha cultivado el del vacío”25 o que “la Generatividad es 

22   Toru, T. “Japanese Phenomenology”, Davis, B. W. (Ed.) The Oxford Handbook of Japanese 
Philosophy. Oxford University Press, 2020, pp. 631-648, p. 633.
23   Zambrano, M. 1957. “El espejo de la historia”. Anthropos. Suplemento 2. María Zambra-
no. Antología (1987), pp. 103-104, p. 103.
24   Apostolescu, I. “The Phenomenologist’s Task: Generativity, History, Lifeworld. Interview 
with A. J. Steinbock”, The Yearbook on History and Interpretation of Phenomenology 2015. pp. 
13-27, p. 17.
25   Steinbock, A. J. “Introduction”, Phenomenology in Japan, p. 4.



La fecundidad de la fenomenología generativa en el siglo xxi 

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

127

en sí misma el ‘Hogar’ (…) fue descubierta en Occidente”26. Aquí también 
encontramos ontologías fenomenológicas de la nada, del vacío, lo invisible y 
la impercepción27. Por su parte, en el mundo oriental –si es que todavía tiene 
sentido hablar de “Oriente y Occidente” como dos bloques delimitados y 
contrapuestos- la intuición activa de Nishida, por ejemplo, no es tanto una 
percepción del vacío como una comprensión de la realidad, siendo ésta “un 
Sistema de experiencia auto-generándose y auto-desarrollándose”28 según la 
auto-identidad de los contradictorios surgidos sobre el basho de la nada. Pen-
samos, por tanto, que es necesario, reconsiderar el vacío en la generatividad 
de la misma manera que la fenomenología estudia la pasividad en la actividad.

Es cierto que, generalmente, “lo ajeno como ajeno es encontrado como tal 
desde lo familiar”29, pero ese encuentro es intencional –no casual- y requiere 
un esfuerzo, una voluntad de interacción y un diálogo del que aprendemos 
a cuestionar y ensanchar nuestro mundo familiar. Análogamente, diríamos 
que una filosofía “ajena” solo podrá hallarse como tal desde la propia si esta se 
reconoce, se delimita y se transforma en diálogo con aquella hasta aprender a 
no tener la Razón. Por eso, yo matizaría la aseveración de que “phenomeno-
logy is a product of the West”30, añadiendo que quizás lo sea si consideramos 
que la fenomenología es un sistema acabado o un conjunto de textos, pero 
la fenomenología nunca ha sido eso, sino, como hemos visto, una tarea y un 
movimiento en curso. En palabras de Paul Ricoeur, “no es una doctrina, sino 
un método capaz de encarnaciones múltiples”31 y, añadiríamos, un método 
que no “progresa” horizontalmente, sino en zigzag32.

26   Steinbock, A. “Epílogo a la edición castellana”, Mundo familiar y Mundo ajeno. La feno-
menología generativa tras Husserl, Salamanca, Sígueme, 2022, pp. 393-403, p. 395.
27  López Sáenz, Mª C. “El ‘lugar’ de la nada en la filosofía. ‘Entre’ la conciencia y el mundo”. 
Yuste, P, (edra.) La otra mirada. Filosofías de la India, China y Japón. Madrid, Dykinson, 
2022, pp.103-131.
28   Nishida, K. Intuition and Reflection in Self-consciousness. Albany, State Univ. of N.York 
Press, 1987, p. 64.
29   Steinbock, A. J. “Introduction”, Phenomenology in Japan, p. 6.
30   Ibid., p. 3. 
31   Ricoeur, P. À l’École de la Phénoménologie. Paris, Vrin, 1986, p. 13.
32   Refiriéndose a la “institución” del sentido, dice Merleau-Ponty que se despliega en zigzag, 
por descentración y recentración (L´institution dans l’histoire personnelle et publique. La passi-
vité. Le sommeil, l’inconscient, la memoire. Notes de Cours au Collège de France (1954-1955). 
Paris, Belin, 2003, p. 87). Así se produce una transformación que conserva y, a la vez, dife-
rencia. Luis Martín Santos, por su parte, describió El zigzag husserliano. Madrid, Endymion, 
1990.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

Mª Carmen López Sáenz128

En esta dirección que subraya el movimiento ontológico de la generatividad 
del sentido, sus retrocesos para avanzar sin abandonar lo heredado, podría hablar-
se de la “generatividad” del arte basada en su poiesis. En el arte, nadie duda de 
la productividad del vacío al que acabamos de referirnos. Nosotros la hemos 
atribuido al basho, entendido como “lugar” del movimiento de la experiencia a 
su expresión, y hemos analizado cómo crea el vacío33. Nos hemos interesado por 
la ontologización de ese movimiento generador de expresión -tanto en el cine, 
que constituye la expresión universal del mismo34, como en las artes plásticas, que 
expresan el movimiento por lo inmóvil anunciando así el proceso por el que el 
artista percibe el mundo dirigiéndole preguntas. Por eso, hay vida y movimiento 
incluso en un cuadro. No se trata de un movimiento representado, sino de una 
corriente de vibraciones, atribuible a diversas técnicas y de la que irradia una 
forma en formación que nos ofrece el ritmo del sentir35, el ritmo de la existencia 
hacia su expresión. 

El primer basho de este movimiento sería el cuerpo vivido y su intencionalidad 
motriz. Ese cuerpo es análogo a la obra de arte, porque su lenguaje gestual arti-
cula ya su experiencia, de modo que la generatividad del cuerpo para expresar 
sentidos y simbolizar se encarna en las obras artísticas, y a la inversa, estas remi-
ten al movimiento y a la expresividad de aquél. Además, siguiendo a Husserl, el 
cuerpo posibilita la constitución de un espacio, entendido como horizonte que 
estructura la presentación posible de la multiplicidad de cosas. El modo en que el 
espacio aparece como orientado corporalmente permite que puedan constituirse 
el espacio y el sistema objetivo de los lugares: “El constituyente primero ya no es 

33   López Sáenz, Mª C. “El vacío que crea en pintura. María Zambrano y Oriente”. Arte, 
Individuo y Sociedad. 36, 3 (2024), pp. 521-531.
34   López Sáenz, Mª C. “La imagen cinematográfica como expresión universal del movimien-
to”, López, Mª C. y Trilles, K. (Eds.). A las imágenes mismas. Fenomenología y nuevos medios. 
Madrid, Apeirón, 2019, pp. 91-127.
35   Henri Maldiney ha privilegiado el espacio vacío y ha considerado que el color es constitu-
tivo de espacio, porque sus modulaciones ofrecen un ritmo espacio-temporal (Regard Parole 
Espace, Paris, Cerf, 2012, p. 196). Merleau-Ponty ha entendido el ritmo como simultaneidad 
espacio-temporal en movimiento . L. Angelino ha considerado que el ritmo “surge en el pun-
to de contacto entre nuestros cuerpo y la carne del mundo”, y expresa la correspondencia 
entre los ritmos de la naturaleza y los ritmos internos de nuestro cuerpo, la rítmica conjun-
ción entre lo moviente y lo movido (“Drawing from Merleau-Ponty’s Conception of Move-
ment as Primordial Impression”, Research in Phenomenology,  45 (2015), pp. 288-302, p. 
291). La autora añade que lo que produce el movimiento en pintura “es la coexistencia para-
dójica de una dinamis realizada y otra potencial” (p. 294), una potencia pasiva y otra activa 
que habitarían en el movimiento natural y en el movimiento fenoménico, respectivamente.



La fecundidad de la fenomenología generativa en el siglo xxi 

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

129

la cosa en su forma y localización, sino el cuerpo como centro actual del mundo 
experimentado”36.

A continuación, nos detendremos en dos campos relacionados con el cuerpo 
vivido en los que consideramos que la investigación fenomenológica de la gene-
ratividad puede ser especialmente fecunda.

3. Encarnación y generatividad humana

El cuerpo vivido es el núcleo de la intercorporalidad y de la generatividad 
humana. Estructuramos el mundo que nos rodea desde una orientación que 
comienza en mi aquí y ahora, desde mi cuerpo situado y perteneciente a un 
género. Hay que entender esta pertenencia de manera generativa o, como dice, 
Sara Heinämaa, “la encarnación humana es una pluralidad abierta, pero también 
una estructura generativa que implica dos variantes principales: la femenina y 
la masculina”37. Esto significa que lo “esencial” o, mejor, lo estructural es el ser 
humano corporal situado y abierto a diferentes modalidades de ser-en-el mundo 
que definirán su “estilo”38. Es preciso desarrollar la diferencia sexual en el marco 
de nuestro ser-en-el-mundo, de la intersubjetividad y de la intercorporalidad, 
convirtiendo dicha diferencia en “una categoría existencial-fenomenológica que 
hace referencia a dos diferentes modos de ser humano”39 o, todavía más plu-
ralmente, a dos tipos generativos -tal y como los entiende Husserl- de los indi-
viduos40. Pienso que estas categorías deberían aplicarse asimismo al estudio de 

36   Husserl, E. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. Zwiter Teil. 
1921-1928. Husserliana XIV (Ed. I. Kern). Den Haag, M. Nijhoff, 1973, p. 540, n. 2.
37   Heinämaa, S. “Embodiment and Bodily Becoming”, Zahavi, D. (Ed.) The Oxford Hand-
book of the History of Phenomenology. Oxford University Press, 2018, pp. 533-560, p. 554.
38   Nos referimos al “estilo” fenomenológicamente entendido, el cual, por otra parte, podría 
singularizar y diferenciar aún más la comprensión de Steinbock de la fenomenología como 
una labor de generaciones. Siguiendo a Husserl, lo que distingue a los seres corporales son sus 
diferentes estilos de relacionarse intencionalmente con sus circunstancias y entornos cambian-
tes (Husserl, E. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität: Zweiter Teil: 1921-1928, pp. 67-8). 
En mi opinión, el estilo no siempre es intencional y puede cambiar, ya que es una dinámica 
que entrelaza la libertad y la facticidad, lo creado y lo condicionado. La fenomenología no 
debe limitarse a describir las variaciones de estilo, sino también investigar cómo se han gesta-
do las estilizaciones, qué han generado y qué otras posibilidades han invisibilizado. 
39   Heinämaa, S. “Embodiment and Bodily Becoming”, p. 547.
40   Véase mi trabajo, “Fenomenología y feminismo”. Daimon, 63 (2014), pp. 45-63, pp. 
52-54. 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

Mª Carmen López Sáenz130

la discriminación en razón de las diferencias sexuales y, para ello, tendrían que 
entrar en comunicación con otras como “alienación”, “opresión” o “subordina-
ción”. Los conceptos fenomenológicos de “estilo” y “unidad estilística”, si verda-
deramente son adecuados para investigar la diversidad de la encarnación humana, 
deberían potenciar el diálogo de la fenomenología con las ciencias y preguntarse 
si esos estilos se han adquirido voluntariamente o no, qué consecuencias tienen y 
cómo pueden reeducarse y transformarse. Con esto queremos decir que nuestros 
modos de ser -consciente e inconscientemente- en-el-mundo también pueden 
considerarse genética y generativamente. La fenomenología crítica41 no puede 
pasar por alto las dimensiones escondidas y enmascaradas de la génesis y sus 
consecuencias. Estas deberían ser abordadas por una fenomenología que se haga 
preguntas retrospectivas, indague cómo algo se ha generado, qué ha generado y 
qué otras posibilidades se han eliminado, en suma, por una fenomenología que 
aspire a denunciar las injusticias y a cambiar las situaciones y sedimentaciones 
discriminatorias. 

A ella contribuyó decididamente Simone de Beauvoir, que “no considera la 
diferencia sexual como tal como su objeto de estudio, como si fuera una cosa, 
sino la diferencia sexual tal y como es constituida a través de la injusticia”42. Aun-
que la encarnación humana no se reduce a la diferencia sexual y la investigación 
de esta no se agota en la del cuerpo vivido, la discriminación en razón de dicha 
diferencia es, sin duda, uno de los problemas candentes que la fenomenología no 
puede eludir. Husserl no la tematiza, pero contempla “el problema de los sexos” 
como uno de los problemas de generatividad que aparecen en el marco de los 
problemas trascendentales que engloban a todos los seres vivientes43 y pueden 
ser objeto de investigaciones fenomenológicas. Sin duda El Segundo sexo ha sido 
una de ellas. Esto indica que el feminismo contribuye a la fenomenología tanto 
como ella a él. En esta línea, Christina Schües ha aplicado la fenomenología de 
Husserl a un enfoque feminista de la generatividad44 mostrando así este otro lado 

41   Husserl concibe la crítica como una indagación intersubjetiva retrospectiva de la apropia-
ción (Steinbock, A. “The Project of Ethical Renewal and Critique: E. Husserl’s Early Pheno-
menology of Culture”, Southern Journal of Philosophy 32, 4 (1994), pp. 449-464, pp. 457 y 
ss.).
42   Mann. B. “The Difference of Feminist Phenomenology. The Case of the Shame”, Puncta 
1 (2018), pp. 41-73, p. 55.
43   Husserl, E. Die Krisis der Europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomeno-
logie. Husserliana VI. (Ed. W. Biemel).Den Haag, M. Nijhoff, 1976, pp. 191-2.
44  Schües, C. “Generative Phänomenologie in feministischer Perspektive”, Stoller et al., 
Feministische Phänomenologie und Hermeneutik.Würzburg, Orbis phaenomenologicus, 2005, 
pp. 46-66.



La fecundidad de la fenomenología generativa en el siglo xxi 

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

131

de la interrelación del movimiento fenomenológico con el feminismo como una 
fructífera reciprocidad entre tradiciones de pensamiento.

Junto al “problema de los sexos”, el nacimiento y la muerte son, para Husserl, 
problemas de la generatividad y de la constitución trascendental de su senti-
do como acontecimientos mundanos. Se trata de fenómenos-límite, que son 
definidos por Steinbock como “fenómenos dados como no siendo capaces de 
ser dados”45. Husserl piensa, en efecto, que el sentido del nacimiento humano 
es un límite inalcanzable, porque el ego trascendental no puede ser sujeto de 
generación, como tampoco puede morir. Sin embargo, puedo aprehenderme 
a mí misma generativamente como situada entre46 el nacimiento y la muerte, 
esos aconteceres que dan lugar a la sucesión de generaciones y sobre cuya base 
se edifica la historia y la “Generatividad espiritual”, a la que se refiere Steinbock 
como ese conjunto de fines que están más allá de la finitud de las generaciones47.

Reparemos, en primer lugar, en que la fenomenología comprende el naci-
miento y la muerte como acontecimientos esenciales para la constitución del 
sentido, no como meros acontecimientos empíricos en el mundo. Enriquece así 
el significado de estos que, a su vez, darán concreción y probarán la eficacia de la 
metodología fenomenológica. En segundo lugar, nacimiento y muerte muestran 
que la generatividad va más allá de la mera coexistencia y de la pluralidad de 
relaciones intersubjetivas. Como dice Waldenfels, “la generatividad significa que 
yo no entro meramente en contacto con otros en el mundo y vivo en el mundo 
con ellos, sino que también yo vengo de ellos y vivo en ellos”48. De ahí la impor-
tancia fenomenológica de la muerte como fenómeno vivido comunitariamente, 
así como el interés del nacimiento, cuya experiencia –en segunda y tercera per-
sona, la de mi nacimiento narrado; en primera persona, la experiencia de dar a 
luz- está siendo cada vez más explicitada en nuestro siglo por la fenomenología 
de la natalidad. 

45   Steinbock, A. Limit-Phenomena and Phenomenology in Husserl. London, Rowman and 
Littlefield, 2017, p. 1.
46   Comprendo este “entre” no solo como nexo entre contrarios, sino como un “lugar” 
(López, Mª C. “El ´lugar` de la nada en la filosofía. ´Entre` la conciencia y el mundo”, pp. 
103-131.
47   Husserl, E. Ms KIII 4. Citado por Walton, R. “Fenomenología y reflexión sobre el tiem-
po, la historia, la generatividad y la intersubjetividad”, Acta fenomenológica Latinoamericana. 
IV (2012), pp. 319-348, p. 331.
48   Waldenfels, B. Das Zwischenreich des Dialogs. Den Haag, M. Nijhoff, 1971, p. 346.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

Mª Carmen López Sáenz132

Salta a la vista que las filósofas cercanas a la fenomenología han pensado más 
el nacimiento que la muerte, tal vez porque se han interesado más por la genera-
tividad que por la génesis y, como dice Steinbock, “los problemas constitutivos 
pasan de la inmortalidad al problema de la natalidad cuando se desplazan desde 
una perspectiva genética a otra generativa”49. La “natalidad”, entendida como 
orientación fenomenológica hacia el sentido del nacimiento, se convierte en el 
nuevo rasgo rector de la fenomenología, ya que puede responder incluso a la 
inmortalidad fenomenológica integrándola y situándola en la natalidad50. 

Merleau-Ponty ha subrayado la vida con otros diciendo: “se muere solo pero 
se vive con los otros; somos la imagen que ellos se forjan de nosotros; allá dónde 
están, también estamos nosotros”51. Se ha interesado asimismo por el nacimiento, 
entendiéndolo como origen y fuente constante de ser y de conocimiento. De ahí 
que se haya definido su fenomenología de la percepción como “una fenomeno-
logía del nacimiento (naissance) y del co-nacimiento (connaissance)”52, en virtud 
de su progresiva ontologización del sentido “pregnante” de la Gestalttheorie que 
conduce “al acoplamiento y a la gestación”53 como temas corporales y como 
problemas ontológicos generativos y relativos al nacimiento. En contraste, la 
conciencia aisladamente considerada no puede tener conciencia de su nacimien-
to, porque “el nacimiento [no es un acto] de constitución, sino de institución de 
un futuro”54 al que nos abrimos, igual que nos dirigimos a nuestro pasado, desde 
nuestro presente carnal y viviente.

Martin Heidegger no considera esencial este presente carnal ni el naci-
miento, sino que prioriza el ser-para-la-muerte. Inspirándose en su concepción 
del ser arrojado al mundo, pero, sobre todo, desarrollando la concepción de 
Hannah Arendt de la natalidad como condición de posibilidad del comienzo, 
Shües asegura que “el concepto de nacimiento confirma la idea de que la gente 
vive en un contexto generativo de relaciones y pluralidad”55. Esta autora indaga 
el significado de “ser-nacido o nacida”. Entiende el nacimiento como el salto 

49   Steinbock, A. Limit-Phenomena and Phenomenology in Husserl, p. xiv.
50   Ibid., p. 35.
51   Merleau-Ponty, M. Sens et non-sens. Paris, Gallimard, 1966, p. 225.
52   Saint Aubert, E. Être et Chair. L’épreuve perceptive de l’être: avancées ultimes de la phénomé-
nologie de Merleau-Ponty. Paris, Vrin, 2021, p. 207.
53   Ibid., p. 208.
54   Merleau-Ponty, M. L’Institution dans l’histoire personnelle et publique, p. 38.
55   Schües, C. “Natality philosophical Rudiments concerning a Generative Phenomenology”, 
Thaumàzein, 4-5 (2017), pp. 9-36, p. 10.



La fecundidad de la fenomenología generativa en el siglo xxi 

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

133

básico del modo de vida pre-natal al posnatal, ya en el mundo de los objetos 
intencionales. De ahí que el nacimiento sea “la condición de posibilidad de la 
intencionalidad”56 por la que los seres humanos pueden iniciar la constitución 
del sentido no como una ruptura con la fase previa, sino como una diferencia-
ción de la existencia prenatal. Pienso, no obstante, que, más que una de esas 
diferenciaciones,  la vida intencional es propia del encontrarse ya en el mundo 
como sujeto dirigido a él.  

Lo relevante es que Shües interpreta el nacimiento como la primera diferen-
cia, como apertura al mundo y a los otros e incluso como cohesión narrativa57, 
ya que el nacimiento supone una transición o una continuación de la vida gene-
racional y, a la vez, una disrupción o separación de cada singularidad que entra 
en el mundo. Como él, la intencionalidad es una tensión entre el mundo y el yo, 
el yo y el otro, pero el nacimiento es un fenómeno más generativo y relacional. 

Ciertamente no es posible experimentar en primera persona la separación 
y la entrada en el mundo que implica el nacimiento; es innegable, no obstante, 
su experiencia en tercera y en segunda persona (sobre todo, la de los padres), de 
modo que, más que un fenómeno-limite, considerado desde la conciencia encar-
nada, el nacimiento podría considerarse como el prototipo de la generatividad 
trascendental y empírica, pues, como dice Heinamäa, “nuestro nacimiento es un 
tipo específico de proceso corporal vivido que nos es evidenciado por una sola 
persona –nuestra madre- que sirve paradójicamente de su lugar, su testigo y eje-
cutora (agente)”58. Como estamos viendo, no solo es sentido por la madre, sino 
que, en el siglo XXI el padre tiene asimismo la oportunidad de experimentarlo y 
asumir esa posibilidad con mayor o menor implicación. En definitiva, mi propio 
nacimiento puede ser experimentado generativamente a través de la experiencia 
vivida y contada por mis padres, familiares y compañeros59.

Al estar íntimamente unida a la experiencia del embarazo, la del nacimiento 
parece poder ser únicamente experimentada por la madre. Por eso, otro cam-
po de estudio fenomenológico puede ser el de la imbricación de la vivencia 
del embarazo en primera persona con la experiencia en segunda (padre y seres 

56   Ibid., p. 19.
57   Schües, C. “The Birth of Difference,” Human Studies 20, 2 (1997): 243–52, pp. 250-1.
58   Heinämaa, S. “An Equivocal Couple Overwhelmed by Life. A Phenomenological Analysis 
of Pregnancy”. PhiloSOPHIA, 4, 1 (2014), pp. 31-49, p. 33.
59   Steinbock, A. “Generativity and the scope of generative phenomenology”, Welton, D. (ed.) 
The New Husserl. A Critical Reader. Indiana University Press, 2003, pp. 289-325, p. 308.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

Mª Carmen López Sáenz134

queridos) y tercera persona (experiencia científica). La fenomenología afronta 
la gestación como maternidad y como relación entre lo familiar y lo extraño60. 
En ambos sentidos, el análisis fenomenológico es relevante para una concepción 
más profunda de la intersubjetividad (empatía, comunicación originaria, sujeto 
dividido, duplicado). 

En relación con esto último y, siguiendo a de Beauvoir, Iris M. Young, ha 
analizado la experiencia del embarazo rebatiendo la fenomenología del sujeto 
unificado como condición de la experiencia, afirmando que el sujeto del cuer-
po embarazado está descentrado, alienado y duplicado: “Cuando comienza mi 
embarazo, lo experimento como un cambio en mi cuerpo: me convierto en 
diferente de lo que fui”61. La conciencia de la embarazada “está animada por una 
doble intencionalidad” y, por ello, su subjetividad se divide entre la conciencia 
de sí misma como cuerpo y la conciencia de sus objetivos62. 

Young parece estar reduciendo toda intencionalidad a la direccionalidad de la 
conciencia hacia objetos, pero, como Husserl reconoce, hay también una inten-
cionalidad viviente, latente y operante formando parte de una intencionalidad 
total63. Young escinde, además, la inmanencia de la trascendencia, en lugar de 
considerarlas en su correlación. De ahí que vea a la embarazada dividida entre 
un “yo puedo” y un “yo no puedo”. En mi opinión, de la misma manera que el 
cuerpo-sujeto siempre acompaña al cuerpo-objeto, todo cuerpo vivido posee un 
“yo puedo” en tensión con un “yo no puedo” que calibra sus posibles relaciones 
con el mundo y los otros.  Gracias a ello, se readapta a los cambios y evita ries-
gos innecesarios. Por drásticas que sean las transformaciones, la intencionalidad 
motora y el yo de la voluntad nunca desaparece en su contrario, sino que se 
reajusta a la nueva situación generando así nuevos modos de relacionarse en el 
mundo. Es preciso, por tanto, considerar generativamente la intencionalidad y 
su inhibición y, en general, la corporeidad y su experiencia, pues ni la una se da 
al margen de la otra ni de una vez por todas.

60   Bornemark, J. Smith, N. (eds.) Phenomenology of Pregnancy. Stockholm, Södertörn, 2016.
61   Young, I. M. 1984. “Pregnant Embodiment. Subjectivity and Alienation”, On Female 
Body experience. “Throwing like a Girl” and other Essays. Oxford U. P. 2005, pp. 46-61, p. 49.
62   Ibid., pp. 51-2.
63   Me refiero a la vida intencional que no es mera intelección sino, como aseguraba Fink, un 
“proceso universal, totalidad concreta que engloba la oposición sujeto-objeto” (Fink, E. 
“L’analyse intentionnelle et le problème de la pensée spéculative”, en Van Breda, H.L. (ed.) 
Problèmes actuels de Phénoménologie. Paris, Desclée de Brower, 1952, pp. 53-87, p. 77).



La fecundidad de la fenomenología generativa en el siglo xxi 

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

135

Desde la perspectiva de Heinämaa, la gestación experimentada en primera 
persona no implica indistinción yo-otro, sino una división (divide) específica 
yo-otro, por la que se produce una separación entre dos seres sensoriomotores 
en una relación de anidamiento (nesting) o incorporación de dos sujetos inter-
dependientes. Por consiguiente, el embarazo no erosiona las fronteras entre el 
yo y el otro o entre lo propio y lo ajeno, sino que asegura la reconstrucción de 
ambas diferencias64. 

Considero que el embarazo es una experiencia de interdependencia capaz 
de enriquecer la intersubjetividad; no anula el yo de la persona embarazada, 
pues su subjetividad sigue siendo lo que siempre fue: un proceso de cambios y 
reajustes corporales y temporales en sus relaciones con el mundo y los otros. Por 
otra parte, los cambios pueden ocurrir involuntaria y súbitamente, pero también 
pueden ser buscados por el sujeto. 

Estas consideraciones sobre el nacimiento en el marco de la intersubjetividad 
fenomenológica y la fenomenología generativa, no autorizan a definirla como 
“una práctica que descentre la noción de experiencia constituida por el sujeto 
en favor del evento, que no es constituido por, sino padecido (undergone) por 
el sujeto”65. En primer lugar, la racionalidad fenomenológica, aun comprendida 
generativamente, no deja de ser teórico-práctica y axiológica. Además, la fenome-
nología del acontecimiento no es la única “práctica” que descentra la experiencia 
en primera persona. En el diálogo, por ejemplo, la experiencia propia es también 
experiencia en segunda persona, porque es apertura a lo otro y exige desapro-
piación y escucha para aprehenderla. El diálogo con las ciencias introduce, ade-
más, la experiencia en tercera persona, que, si es experiencia vivida, integra a las 
anteriores y genera sentido en sus intercambios. De ahí que la interacción entre 
fenomenología y hermenéutica dialógica sea fundamental para buscar una verdad 
que no se reduzca a la mera adecuación de la cosa con el intelecto66.

En segundo lugar, la fenomenología generativa no pretende disolver la sub-
jetividad en el evento. Es eminentemente intersubjetiva, pero, también lo es 

64   Heinämaa, S. “An Equivocal Couple Overwhelmed by Life. A Phenomenological Analysis 
of Pregnancy”, p. 32.
65   Oksala, J. Feminist Experiences: Foucauldian and Phenomenological Investigations. 
Evanston, Northwestern University Press, 2016, p. 96. 
66  Véase mi libro, La hermenéutica filosófica de H-G. Gadamer en busca de la verdad. Madrid, 
Dykinson, 2018, especialmente, cap. 1, “La génesis de la hermenéutica filosófica 
contemporánea”.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

Mª Carmen López Sáenz136

la subjetividad trascendental que, como Husserl declara, se comprende como 
intersubjetividad trascendental o “como mónada primordial que lleva en sí 
intencionalmente las otras mónadas”67. Cada persona es una subjetividad trans-
cendental que se reconoce y desarrolla como tal en el mundo compartido y 
ejercitando la intersubjetividad. “El problema de los sexos”, como problema de 
generatividad al que se refiere Husserl, tiene ese sentido de reciprocidad inter-
subjetiva en la constitución del sentido –tanto del sentido compartido como del 
sentido de las diferencias– y esto no es algo que pueda ser interpretado como 
algo padecido por el sujeto y que pueda ser acometido por una fenomenología 
del evento.

Una vez justificada la importancia de la intersubjetividad fenomenológica, 
creemos que habría que recuperar la fenomenología existencial de Simone de 
Beauvoir, concretamente su vindicación de que las mujeres se constituyan como 
sujetos o alcancen esa subjetividad trascendental que se objetiva en la humanidad 
en correlación con el mundo, y que Husserl da por universalmente adquirida. En 
esta línea, El segundo sexo de Beauvoir ha sido interpretado perspicazmente por 
Heinämaa como “A Genealogy of Subjection”68. Yo añadiría que esta emblemá-
tica obra de Beauvoir denuncia que la mujer no aparezca a lo largo de la historia 
como otro yo, sino, precisamente, como “el segundo sexo”. El ensayo de Beauvoir 
explicita los diversos modos por los que se ha ido generando la discriminación de 
la diferencia sexual hasta convertirla en lo otro absoluto y en objeto para otro. A 
la fenomenología feminista le compete seguir pensando cómo se constituye y se 
discrimina hoy en día la diferencia sexual.

La fenomenología generativa no solo aborda las modalidades de la intersubje-
tividad y la subjetividad trascendental de los sujetos empíricos, sino que es capaz 
asimismo de pensar una temporalidad más allá de la vida del sujeto individual y 
profundizar en las diversas estructuras históricas e instituciones que conforman 
a lo largo del tiempo la experiencia subjetiva, la cual, por consiguiente, no es 
únicamente una experiencia en primera persona. 

A pesar de estas matizaciones, estoy de acuerdo con Oksala en que la 
fenomenología generativa plantea importantes desafíos a la fenomenología 

67  Husserl, E. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität.Texte aus dem Nachlass. Dritter Teil: 
1929-1935. Husserliana XV (Ed. I. Kern). Den Haag, M. Nijhoff, 1973, p. 17.
68   Heinämaa, S. Toward a Phenomenology of Sexual Difference. Husserl, Merleau-Ponty, 
Beauvoir. Oxford, Rowman and Littlefield, 2003, pp. 101-125.



La fecundidad de la fenomenología generativa en el siglo xxi 

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

137

feminista, como “la necesidad de teorizar la diferencia sexual como una estruc-
tura intersubjetiva de significado, contestando así la crítica post-estructural de la 
fenomenología feminista, según la cual plantear las experiencias de las mujeres 
como punto de partida significa centrarse en los efectos de los discursos, exclu-
yendo  un análisis de las estructuras históricas y  culturales que los constituyen69. 
La fenomenología feminista, en efecto, sostiene que la diferencia sexual no puede 
reducirse a un efecto del lenguaje. En nuestra opinión, la generatividad fenome-
nológica entre la experiencia en primera, segunda y tercera persona, así como sus 
distintas modalidades de expresión “dan carne” a los discursos y abren posibili-
dades de transformación individual y colectiva de las situaciones de desigualdad 
de las mujeres.

Simone de Beauvoir fue pionera en describir fenomenológicamente la expe-
riencia vivida por las mujeres y en denunciar la imposibilidad del reconocimiento 
entre sujetos en situaciones de exclusión y opresión. Pensaba hegelianamente el 
reconocimiento como resolución del conflicto yo-otro, mientras que Husserl lo 
interpretaba como intersubjetividad correlativa a la objetividad, una objetividad 
que “está referida constitutivamente al primer yo-ajeno, al que tiene la forma del 
“otro”, es decir, del no-yo en la forma de “otro-yo”70. Se evidencia aquí la afirma-
ción husserliana de otras subjetividades, pero, ¿qué puede significar la forma otra 
del yo? Constituimos conjuntamente un mundo objetivo y en él se presentan de 
nuevo todos los yoes, ahora con el sentido “seres humanos”, es decir, como seres 
psicofísicos71, no como objetos de accesibilidad inmediata, sino como modos de 
“accesibilidad verificable de lo que es originalmente inaccesible”72. La alteridad 
queda así preservada al mismo tiempo que su proximidad.

Desde esta premisa, Bernhard Waldenfels se ha preguntado si, en la fenome-
nología husserliana, el extraño aparece por primera vez como neutro –como ha 
sido reiteradamente criticado por el feminismo– o, más bien, como un extraño 
masculino/femenino. En su opinión, el otro aparece ya como “otro perteneciente a 
un género o como el extraño perteneciente a un género, precisamente porque se me 
da originariamente como inaccesible, mientras que a lo otro neutro accedo como 

69   Oksala, J. “What is feminist Phenomenology? Thinking Birth philosophically”, Radical 
Philosophy ,126 (2004), pp. 16-22, p. 21.
70   Husserl, E. Formale und Transzendentale Logik: Versuch einer Kritik der logischen Vernunft. 
Husserliana  XVII. (Ed. P. Janssen). Den Haag, M. Nijhoff, 1974, p. 248.
71   Husserl, E. Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge, p. 137.
72   Ibid., p. 144.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

Mª Carmen López Sáenz138

accedo a las cosas73, es decir, directamente desde mi experiencia.  En cambio, 
cuando a la extrañeza primaria del otro se suma la que yo misma tomo prestada 
de él y del mundo, la experiencia se convierte en un movimiento en el que “lo 
propio y lo ajeno se encuentran el uno al otro por su parte sobre el fondo de una 
razón general presumida por toda experiencia”74. Como la experiencia ajena, el 
extraño perteneciente a un género no es una variación de la experiencia; “más 
bien, la experiencia sería experiencia ajena de un extremo a otro”75. Una vez más, 
es necesario un esfuerzo para llevarla a la expresión de su propio sentido.

Judith Butler descarta, por el contrario, la experiencia y considera que el 
género no se puede rastrear ni siquiera hasta un origen definible, porque “es en sí 
mimo una actividad originaria que tiene lugar incesantemente”76. Sin embargo, 
frente a su confianza en la performativity, la elección y el lenguaje, la fenome-
nología estática, genética y generativa está demostrando ser más inspiradora y 
clarificadora de las diferencias entre los sujetos y del género en su relación con 
el cuerpo y el tiempo vividos. 

En relación con esto último, quisiera delinear brevemente ahora uno de los 
temas en los que trabajo desde hace algunos años y que consideró relevante para 
una fenomenología de las generaciones: el cuerpo que envejece y sus relaciones 
con la temporalización.

4. Temporalización y edades de la vida

Uno de los méritos de Simone de Beauvoir es haber pensado fenomenoló-
gicamente la temporalización en relación con el envejecimiento. Tanto para ella 
como para Merleau-Ponty, “existencia” es temporalización más que temporalidad: 
“para la realidad humana, existir significa temporalizarse uno mismo”77. Merleau-
Ponty encuentra el origen de esta potencialidad que diferencia al ser humano de 
las cosas en la apertura motriz del cuerpo propio. De Beauvoir nos recuerda que 

73   Waldenfels, B. “Experience of the Alien in Husserl’s Phenomenology”, (Trad. A. 
Steinbock), Research in Phenomenology 20, 1 (1990), pp. 19-33, p. 25. 
74   Ibid., p. 28.
75   Ibid. p. 31.
76   Butler, J. “Sex and Gender in S. de Beauvoir’s The Second Sex”, Yale French Studies 72 
(1986), pp. 25-39, p. 39.
77   Beauvoir, S. de. 1970. La Vieillesse. Paris, Gallimard, 2020, p. 510.



La fecundidad de la fenomenología generativa en el siglo xxi 

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

139

el tiempo se encarna en un cuerpo generizado. Desde mi perspectiva, el tiempo 
es experiencia de la alteridad temporalización desde nuestro aquí y ahora, desde 
ese punto cero que es, para Husserl, el cuerpo propio, incardinado en plurales 
situaciones y orientado a mí.

Una de las obras de Husserl que la fenomenóloga leyó en alemán y discutió 
con Sartre en los años 30 fue Lecturas sobre la conciencia interna del tiempo78. 
Rudolf Bernet afirma que estas Lecturas han sido un suelo generativo para la 
fenomenología francesa79. De Beauvoir pertenece, sin duda, a ella, a la fenome-
nología genética del tiempo vivido, el cual puede entenderse como un modo de 
generatividad (del sujeto en el tiempo y de este en aquel). La fenomenología de la 
generatividad va más allá de la génesis de ego, como estamos viendo, a la subjeti-
vidad como intersubjetividad en la que, en palabras de Husserl, compartimos con 
los otros generativamente “un tiempo comunicativo, un tiempo intersubjetivo e 
intergeneracional”80. En qué consiste, cómo se pone de manifiesto y qué efectos 
tiene en nuestras vidas ese tiempo, son preguntas que podrían llevarnos a com-
prender y enriquecer nuestra coexistencia. Esta es una de las tareas pendientes 
de la fenomenología generativa. 

Como la mayoría de los fenomenólogos –una remarcable excepción es 
Alfred Schütz-, de Beauvoir no tuvo en cuenta ese tiempo intergeneracional ni 
el intercambio de sentido y la interacción entre generaciones, porque priorizaba 
el tiempo proyectivo y creía que había una brecha intergeneracional81. Esta es, 
a mi juicio, una de las razones de su concepción negativa del tiempo de la vejez 
que, al igual que la mujer en El segundo sexo, es invisibilizada por la sociedad y 
reducida a “Otra”. Ciertamente, el pesimismo de esta fenomenóloga en La vejez 
proviene, en gran medida, de su descripción crítica de la situación de los ancianos 
en su época. De hecho, dice haber escrito la obra para “romper la conspiración 
del silencio”82 de la sociedad de consumo. 

78   Beauvoir, S. de. 1960. La forcé de l’âge. Paris, Gallimard, 2011, pp. 261-2.
79   Bernet, R. “Einleitung”, Husserl, E. Texte zur Phänomenologie des inneren Zeitbewusstseins 
(1893-1917). Bernet, R. (ed.). Hamburg, F. Meiner, 1985, p. xiii.
80   Husserl, E. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität: Dritter Teil, p. 199.
81   Beauvoir, S. de. La Vieillesse, p. 536.
82   Ibid., p. 8.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

Mª Carmen López Sáenz140

La “fenomenología de la vejez”83 de Beauvoir resulta todavía muy útil para 
comprender y abordar esta etapa. A mí me motivó a pensar el envejecimien-
to desde la fenomenología del tiempo, particularmente desde la interpretación 
merleau-pontiana del presente viviente (lebendige Gegenwart) de Husserl en un 
sentido generativo84. Como Beauvoir, entiendo el envejecimiento como un pro-
ceso temporal y como un fenómeno disimulado por nuestras sociedades mer-
cantilistas deshumanizadas, pero también como un tema excluido por nuestro 
pensamiento temeroso de lo otro, especialmente, del devenir otro de nosotros 
mismos. La lectura interpretativa de La vejez puede contribuir a desarrollar este 
y otros temas que apenas han sido contemplados por la fenomenología genética 
y generativa; por su parte, esta puede ayudar a enlazar la vejez con el cuerpo vivi-
do (Leib) y el tiempo anónimo –comprendido, por ejemplo, como generalidad 
social, cuerpo habitual85-, como el pasado generativo de mi presente -como mi 
individualidad, mi cuerpo actual-, incluso como un pasado que no puede ser 
capturado por el cogito y, sobre todo, como presente viviente. Reinterpretado por 
Merleau-Ponty como presente denso y tiempo vertical, en diálogo con de Beau-
voir, esta concepción viva del presente ayuda a comprender la vejez de un modo 
crítico, pero menos negativo que de Beauvoir, porque el presente viviente, al que 
se refiere Merleau-Ponty, imbrica todas las dimensiones temporales, no solo el 
futuro que, según de Beauvoir, se acorta trágicamente para los ancianos al mismo 
tiempo que su pasado crece y se queda fijado. El presente viviente, en cambio, 
interrelaciona las dimensiones temporales en su movimiento generativo en el 
tiempo. No es un movimiento cronológico, orientado al futuro y, finalmente, al 
ser-para-la-muerte, sino un movimiento serpenteante y hasta reversible, como el 
movimiento retrógrado de lo verdadero del que habla Bergson, ese movimiento 

83   Miller, S. “The lived Experience of Doubling: Simone de Beauvoir’s Phenomenology of 
Old Age”, O’Brian, W. Embree, L. (Eds.) The existential Phenomenology of Simone de Beauvoir.  
Dordrecht, Kluwer, 2001, pp. 127-147. 
84   Véase mi trabajo, “Experiencia de la vejez y génesis del presente viviente”. En López, Mª 
C. Moreno, C. (eds.) Del tiempo. Perspectivas fenomenológicas. Madrid, Dykinson, 2024, pp. 
245-273.
85   Frente a Beauvoir, que considera negativamente el hábito como pasividad, no como ver-
dadero aprendizaje activo, Merleau-Ponty piensa que los hábitos expresan el poder de dilatar 
nuestro ser en el mundo y cambiar la existencia. Steinbock interpreta esto como “creación de 
nuevas normas” (Steinbock, A. “Saturated Intentionality”, Welton, J. (ed.) The Body. Oxford, 
Blackwell, 1999, pp. 178-199, p. 186). Yo preferiría hablar de reactivación de sentidos 
prácticos por el esquema corporal y de “institución” de nuevos sentidos.



La fecundidad de la fenomenología generativa en el siglo xxi 

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

141

que reestructura el pasado desde el presente con vistas a un futuro86 que vivifica 
al presente mientras se encarna en él.

Schües también se ha propuesto afrontar de un modo más optimista la vejez 
revalorizando el presente fenomenológico, pero ella lo identifica con el orden 
de la afectividad87. En efecto, el tiempo nos afecta, pero también nosotros lo 
empleamos para introducir orden en nuestra vida. Schües discute la tesis beau-
voiriana de que ya no hay futuro para los viejos reactivando la fenomenología de 
Max Scheler y considerando que toda la vida interna, no solo la vejez, conlleva 
su propia finitud88. Sin embargo, como de Beauvoir, piensa que “no es el tiempo 
lo que fluye, sino las  actividades”89 que desarrollamos. Yo quisiera recordar que 
no son nuestras actividades ni el yo activo y despierto quienes crean el tiempo 
y que siempre hay una pasividad en la actividad y, tal vez, generatividad entre 
ellas. El tiempo vivido es tan generativo como el tiempo que pasa por nosotros. 
Hay, por otra parte, un tiempo intersubjetivo e intergeneracional, un tiempo de 
la existencia temporalizante y temporal y, en suma, una generatividad de la que 
no somos los únicos artífices. Análogamente, la experiencia es afección en y de la 
acción. No es lícito excluir esa experiencia vivida por millones de personas que 
es la vejez alegando que su capacidad de acción es limitada, como si la actividad 
estuviera ya definida y, por sí sola, fuera el paradigma de la normalidad. 

 Gail Weiss ha explorado la co-generatividad entre normalidad-anormalidad, 
explicitada por Steinbock90, y la ha puesto en relación con los análisis beauvoiria-
nos del envejecimiento y los de Merleau-Ponty de la discapacidad, tanto desde la 
perspectiva de la experiencia en primera y en tercera persona. Ha mostrado que 
lo que puede y debe ser normal se convierte en anormal cuando viola las normas 
perceptivas y conceptuales que evitan que reconozcamos la rica perspectiva que 
pueden ofrecer los ancianos y las personas con discapacidad. Para tenerla en 
cuenta,Weiss propone diversas estrategias, presentes en de Beauvoir y Merleau-
Ponty, capaces de cumplir lo que denomina “la normalización de lo anormal”91. 

86   Así lo ha interpretado Al-Saji, A. “When Thinking Hesitates: Philosophy as Prosthesis and 
Transformative Vision”, The Southern Journal of Philosophy, 50, 2 (2012), pp. 351-361, p. 353.
87   Schües, C.  “Age and Future. Phenomenological Paths of Optimism”, Stöller, S. (ed.) 
Simone de Beauvoir’s Philosophy of Age. Berlin, De Gruyter, 2014, pp. 215-230, p. 225.
88  Ibid., p. 222.
89  Ibid., p. 227.
90   Steinbock, A. Home and Beyond, pp. 123-178.
91  Weiss, G. “The ´Normal Abnormalities` of Disability and Aging”, Fielding, H. Olkowski, 
D. (eds.) Feminist Phenomenology Futures. Bloomington, Indiana University Press, 2017, pp. 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

Mª Carmen López Sáenz142

De nuevo, el cuestionamiento del sentido de la generatividad establecida y la 
reciprocidad entre lo familiar y lo ajeno, redunda en los sentidos plurales que 
ganamos. En este caso, descubrimos que lo familiar es, en realidad, un cuerpo 
(corpus de significados, pero incluso un cuerpo normativizado) normativamente 
especial que se ha construido con un privilegio asimétrico a través de modos de 
apropiación y desapropiación del sentido sedimentado. Estos modos expresan 
estilos particulares de acceso y comprensión de la realidad, algunos de los cuales, 
por diversas razones, son invisibilizados y despreciados. 

Para terminar, desearía insistir no solo en la necesidad de recuperar la Gene-
ratividad fenomenológica sacando a la luz la fenomenología de las filósofas y 
poniéndolas en diálogo con otras fenomenologías, sino también en la fertilidad 
de la continuación de la fenomenología de Merleau-Ponty, de la que ya han 
quedado algunas reflexiones dispersas.

5. “Tras” la generatividad de Merleau-Ponty

La fenomenología de Merleau-Ponty, continuada en su nueva ontología que 
apenas tuvo tiempo de desarrollar, muestra la generatividad del diálogo con 
otros pensamientos y otros impensados, y resulta eficaz para tratar los proble-
mas generativos. Esto se debe a que se inició en la fenomenología a través de los 
manuscritos husserlianos de fenomenología genética. En ellos descubrió razones 
que estaban más allá de la conciencia interna y que demostraban que actividad 
y pasividad formaban parte de ese movimiento que es la generatividad y que la 
conciencia de esta era una experiencia temporal. Se refiere, por ejemplo, a un 
tiempo inmemorial que solo se revela como punctum caecum de la génesis perso-
nal, es decir, como lo que no es la persona, pero la hace posible92. Ese “punto” es 
el Ineinander que no se ve: ni un sujeto ni un objeto, sino integrante del tejido 

203-217, p. 211. Yo he interpretado esta estructura, en contra del edadismo y del cuerpo nor-
mativizado, como un reequilibrio y aceptación del cuerpo envejecido en sus relaciones con el 
mundo gracias al esquema corporal (López Sáenz, Mª. C. (2024). “Fenomenología del cuerpo 
envejecido”. En J. L. Luna-Bravo (Ed.), Experiencias de infancia y vejez. Buenos Aires, Sb 
Editorial.
92  Toda conciencia tiene un punto ciego que es, precisamente, “la ceguera que la hace 
conciencia”, porque es el otro lado del ser sensible (Merleau-Ponty, M. Le visible et l’invisible, 
pp. 308-9). Lo que la conciencia no ve, no lo ve justamente porque ella es conciencia (Ibid., p. 
301)



La fecundidad de la fenomenología generativa en el siglo xxi 

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

143

conjuntivo o de la “trama de la experiencia, esa carne del tiempo”93 que no es 
un en-sí ni un para-sí, sino una red de relaciones pasadas en el presente y hacia 
el futuro. 

A mi entender, Merleau-Ponty permite describir la generatividad desde den-
tro de ella, o sea, en el movimiento generativo mismo, que no sería nada sin el 
movimiento hacia fuera que suscita y del que se alimenta. “Generatividad” es, 
para él, movimiento histórico e intersubjetivo, reactivación de lo sedimentado, 
la pasividad en la actividad, pero también a la inversa, porque hay afección y esta 
no solo desencadena actos yóicos, sino también intencionalidades horizónticas, 
afectivas, operantes, y hasta una intencionalidad impulsiva. 

El trabajo de lo interior en lo exterior, y viceversa, arroja un interior de 
la génesis empírica de la coexistencia. Este trabajo es el movimiento que hace 
posible la interrelación de lo empírico y lo trascendental: “[Para] Husserl, final-
mente, el origen trascendental no puede ser otro que el origen empírico: en el 
origen empírico hay un interior, una historia concebible para explicitar, y que 
está allá bajo la forma del campo”94. Debido a que lo trascendental se halla en el 
interior del campo intersubjetivo, Husserl se interroga por la historia intrínseca 
a los fenómenos y se opone a la concepción de la historia como una ciencia de 
meros hechos. El trascendental irrumpe en la historia como ese interior que les 
proporciona significado a estos. Este es el sentido del trabajo operante en esa 
historia intencional que es “constituida y reconstituida progresivamente por el 
interés que nos lleva hacia lo que no somos nosotros”95 originariamente. 

La generatividad que podemos encontrar en Merleau-Ponty no solo es una 
dinámica del sentido que comienza “poniendo en movimiento” las oposiciones 
binarias y los dualismos arraigados en nuestra filosofía, sino que es un movi-
miento ontológico, revelador del ser. Por ello, hay generatividad recíproca entre 
la chair del cuerpo y la carne del mundo, generatividad entendida como movi-
miento centrífugo-centrípeto. Este movimiento no es constituido, sino que se 
instituye en lo ya instituido y adquiere densidad en el “ser vertical” (no el de 
la horizontalidad sujeto-objeto, sino el ser carne desde la carne), clave de una 

93   Ibid., p. 150.
94   Merleau-Ponty, M. L’Institution, p. 100.
95   Merleau-Ponty, M. Signes. Paris, Gallimard, 1960, p. 75. 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

Mª Carmen López Sáenz144

ontología dinámica, de una endo-ontología u ontología interior al ser (individual 
y social) que prolonga la fenomenología de la percepción96.

 Steinbock no habla del ser, ni de la chair, sino de una dación “vertical” carac-
terística de lo que nos resulta familiar, es decir, de aquello en lo que somos97 y con 
lo que no tejemos ni relaciones horizontales suibjetivo-objetivas ni intencionali-
dades noesis-noema. Ahora bien, la verticalidad merleau-pontiana va más allá de 
una genealogía generativa de los actos donadores de sentido. Es una orientación 
que, como el  ser vertical, no es una representación ante la conciencia, sino ese 
ser que “está de pie ante mi cuerpo de pie, y en él los otros”98. En este sentido, en 
lugar de decir que “lo familiar es constituido como tal a través de lo ajeno, y lo 
ajeno a través de lo familiar”99, yo diría, siguiendo al fenomenólogo francés, que 
ambos, lo familiar y lo ajeno, son instituyentes e instituidos. A diferencia de lo 
constituido por la conciencia, lo instituido tiene sentido sin mí y, sin embargo, 
no me es ajeno, porque siempre vivo con otros y otras. Se abre aquí un campo 
de estudio de fenomenología generativa de la tradición y la reactivación así como 
de la lengua y el habla, la pasividad y la actividad.

Un ejemplo de estos campos es el de Don Beith que, basándose en la distin-
ción de Steinbock entre las tres dimensiones metódicas de la fenomenología: la 
estática, la genética y la generativa, ha llevado a cabo una interpretación tripar-
tita de la pasividad merleau-pontiana100. Ha definido, sin embargo, la pasividad 
generativa como “una fuente radical de toda posibilidad”101, una definición que 
también podría aplicarse, desde mi punto de vista, a la actividad generativa si no 

96   He defendido esta tesis en mi trabajo, “From Genetic Phenomenology to Phenomenology of 
Perception and Beyond”. Études Phénoménologiques, 4 (2020), pp. 225-252. La nueva ontología 
merleau-pontiana, en la que el movimiento de lo invisible en lo visible se comprende como 
pregnancia, ha sido elogiada por Saint Aubert, E. Être et Chair. L’épreuve perceptive de l’être: 
avancées ultimes de la phénoménologie de Merleau-Ponty. Paris, Vrin, 2021.
97  Apostolescu, I. “The Phenomenologist’s Task: Generativity, History, Lifeworld. Interview 
with A.J. Steinbock”, p. 14. Steinbock afirma que “De-limitation is characteristic of vertical 
modes of givenness” (Limit-Phenomena and Phenomenology in Husserl, p. 5, p. 18). El movi-
miento y la verticalidad de la chair merleau-pontiana (aunque haciendo abstracción de esta) son 
empleados por Steinbock para describir la “intencionalidad saturada” como proceso continuo 
de generación de sentido y existencia (Steinbock, A. “Saturated Intentionality”, Welton, J. (ed.) 
The Body. Oxford, Blackwell, 1999, pp. 178-199, p.195).
98   Merleau-Ponty, M. Signes, p. 29.
99   Steinbock, A. Limit-Phenomena and Phenomenology in Husserl, p. 16.
100   Beith, D. The Birth of Sense. Generative Passivity in Mereleau-Ponty’s Philosophy. Ohio, O. 
University Press, 2018, pp. 6-9.
101   Ibid., p. 9.



La fecundidad de la fenomenología generativa en el siglo xxi 

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

145

fuera porque “radical” sólo parece significar para este autor “escondida”, no una 
dirección activa hacia la raíz o una radicalización por profundización. 

Husserl y Merleau-Ponty todavía tienen mucho que enseñarnos sobre las sín-
tesis pasivas y los modos de actuación de la pasividad. El primero descubrió una 
pasividad perteneciente al acto que co-tematiza los objetos, “eine Art Passivität 
in der Aktivität”102. Esto implica que las actividades son generativamente pasivas 
o mejor, que pasividad y actividad son co-generativas. Distinguía, además, una 
pasividad previa a la actividad (la pasividad del fluir temporal). Por su parte, 
Merleau-Ponty, descubre una pasividad generativa en la naturaleza o una activi-
dad a partir de la no-actividad que trasciende la pasividad en la actividad a la se 
refirió Husserl (una Passivität in der Aktivität del aprehender)103.

En suma, la fenomenología genética y la generativa han inspirado a Merleau-
Ponty tanto como él, y tantos otros y otras fenomenólogas, siguen instigando a 
la fenomenología más actual y a nosotros  mismos a afrontar generativamente 
los problemas de nuestro siglo XXI. 

Conclusión

La dimensión generativa de la fenomenología se ocupa de la experiencia 
generativa y de su estructura principal: lo familiar/lo extraño, estructura que, 
como hemos argumentado es más que un proceso de co-generación de sentido; 
es poiesis y movimiento ontológico.

Hemos presentado algunos de los múltiples campos de acción en los que 
es susceptible de desarrollarse esta fenomenología generativa. Particularmente, 
hemos prestado atención a los campos en los que creemos haber logrado algunos 
resultados, así como a las recientes investigaciones fenomenológicas sobre dichos 
campos y a los interesantes problemas generativos que involucran. Uno de los 
más relevantes es el de la intersubjetividad, del que se sigue la interculturalidad, 
y que viene mediado por la intercorporalidad. La generatividad humana tiene 
a esta como núcleo, de la misma manera que el cuerpo vivido es el punto cero 
de nuestra experiencia vivida. El tiempo que pasa incesantemente por él y la 

102   Ibid., p. 119.
103   Husserl, E. Erfahrung und Urteil. Hamburg, Claassen & Goverts, 1948, pp. 116, 121.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

Mª Carmen López Sáenz146

temporalización que parte del cuerpo permiten pensar una fenomenología de 
las edades de la vida e intergeneracional. Nos hemos detenido, como un ejemplo 
de la misma, en la vejez. 

Finalmente, hemos puesto de relieve la generatividad entre pasividad y acti-
vidad y hemos subrayado la Generatividad de la fenomenología de Simone de 
Beauvoir y la de Maurice Merleau-Ponty.

Bibliografía

Al-saji, A. (2012). “When Thinking Hesitates: Philosophy as Prosthesis and Transfor-
mative Vision”, The Southern Journal of Philosophy, 50, 2, pp. 351-361.

Angelino, L. (2015). “Drawing from Merleau-Ponty’s Conception of Movement as 
Primordial Impresión”, Research in Phenomenology 45, pp. 288-302.

Apostolescu, I. (2015). “The Phenomenologist’s Task: Generativity, History, Life-
world. Interview with A. J. Steinbock”, The Yearbook on History and Interpretation 
of Phenomenology. pp. 13-27.

Beith, D. (2018). The Birth of Sense. Generative Passivity in Mereleau-Ponty’s Philosophy. 
Ohio: O. University Press.

Bornemark, J. Smith, N. (Eds.) (2016). Phenomenology of Pregnancy. Stockholm: 
Södertörn.

Beauvoir de S. de. (1970. 2020). La Vieillesse. Paris : Gallimard.

—. (1960. 2011). La forcé de l’âge. Paris : Gallimard.

Bernet, R. (1985). “Einleitung”, Husserl, E. Texte zur Phänomenologie des inneren 
Zeitbewusstseins (1893-1917). (Ed. R. Bernet). Hamburg: F. Meiner.

Butler, J. (1986). “Sex and Gender in S. de Beauvoir’s The Second Sex”, Yale French 
Studies 72, pp. 25-39.

Fink, E. (1952). “L’analyse intentionnelle et le problème de la pensée spéculative”, 
VAN BREDA, H.L. (Ed.) Problèmes actuels de Phénoménologie. Paris: Desclée de 
Brower, pp. 53-87.

Heinämaa, S. (2003). Toward a Phenomenology of Sexual Difference. Husserl, Mer-
leau-Ponty, Beauvoir. Oxford: Rowman and Littlefield.

—. (2014). “An Equivocal Couple Overwhelmed by Life. A Phenomenological Analysis 
of Pregnancy”. PhiloSOPHIA, 4, 1, pp. 31-49.



La fecundidad de la fenomenología generativa en el siglo xxi 

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

147

—. (2018), “Embodiment and Bodily Becoming”, ZAHAVI, D. (Ed.) The Oxford 
Handbook of the History of Phenomenology. Oxford University Press, pp. 533-560. 

Husserl, E. (1948). Erfahrung und Urteil. Hamburg: Claassen & Goverts.

—. (1950). Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge. Husserliana I. (Ed. S. 
Strasser), Den Haag: M. Nijhoff.

—. (1973). Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. Zwiter 
Teil. 1921-1928. Husserliana XIV (Ed. I. Kern). Den Haag: M. Nijhoff.

—. (1973). Zur Phänomenologie der Intersubjektivität.Texte aus dem Nachlass. Dritter 
Teil: 1929-1935. Husserliana XV (Ed. I. Kern). Den Haag: M. Nijhoff.

—. (1976). Die Krisis der Europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänome-
nologie. Husserliana VI. (Ed. W. Biemel). Den Haag: M. Nijhoff.

—. (1974).  Formale und Transzendentale Logik: Versuch einer Kritik der logischen 
Vernunft. Husserliana XVII. (Ed. P. Janssen).  Den Haag: M. Nijhoff.

—. (1993). Die Krisis der Europäischen Wissenschaften und die tranzendentale 
Phänomenologie. Ergänzungsband: Texte aus dem Nachlass 1934-1937, Husserliana 
XXIX. (Ed. B. Walter). Dordrecht: Kluwer.

—. (2008). Die Lebenswelt: Auslegungen der vorgegebenen Welt und ihrer Konstitution. 
Husserliana XXXIX. (Ed. S. Rochus). Dordrecht: Kluwer.

López Sáenz, Mª C. (1994). Investigaciones Fenomenológicas sobre el origen del mundo 
social. Zaragoza: PUZ.

—. (2006). “La Parole as a Gesture of the Originating Differentiation”, PENAS, B. 
LÓPEZ, Mª C. (Eds.) Interculturalism. Between Identity and Diversity. Oxford: 
Peter Lang, pp. 27-46.

—. (2008). “De la expresividad al habla. Un modelo diacrítico de interculturalidad”, 
LÓPEZ, Mª C. PENAS, B. (Eds.) Paradojas de la Interculturalidad. Filosofía, len-
guaje y discurso. Madrid: Biblioteca Nueva, pp. 31-60.

—. (2010). “Fenomenología de la coexistencia desde la identidad en las diferencias”. 
Investigaciones Fenomenológicas, 7, pp. 261-273.

—. (2015). “Interculturalism as an Articulation of Diversity. A Generative Phenome-
nological Approach”. En The Yearbook on History and Interpretation of Phenomenolo-
gy 2015. Vol. 3: New Generative Aspects in Contemporary Phenomenology, Frankfurt 
am Main: Peter Lang, pp. 117-138.

—. (2018).“An Approach to Comparative Phenomenology: Nishida’s Place of 
Nothingness and Merleau-Ponty’s Negativity”, Philosophy East and West. 68, 2 
(2018), pp. 497-515.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

Mª Carmen López Sáenz148

—. (2018). “La hermenéutica filosófica de H-G. Gadamer en busca de la verdad. Madrid: 
Dykinson.

—. (2019). “La imagen cinematográfica como expresión universal del movimiento”, 
López, Mª C. Trilles, K. (Eds.). A las imágenes mismas. Fenomenología y nuevos 
medios. Madrid: Apeirón, pp. 91-127

—. (2020). “From Genetic Phenomenology to Phenomenology of Perception and 
Beyond”. Études Phénoménologiques, 4, pp. 225-252.

—. (2022). “El movimiento de la fenomenología y el fluir (strömen) de la existencia”. 
En Dias, A., Furlan, R. (Orgs.) A fenomenología entretempos. Porto Alegre: Cultura 
Académica Editora, pp. 39-77.

—. (2022). “El ´lugar` de la nada en la filosofía. ´Entre` la conciencia y el mundo”. 
YUSTE, P, (Edra.). La otra mirada. Filosofías de la India, China y Japón. Madrid: 
Dykinson, pp. 103-131.

—. (2024). “El vacío que crea en pintura. María Zambrano y Oriente” Arte, individuo 
y sociedad (2024). Arte, individuo y sociedad, 36 (3), pp. 521-531.  

—. (2024). “Fenomenología del cuerpo envejecido”, LUNA, J. L. (Ed.), Experiencias de 
infancia y vejez. Buenos Aires: Sb Editorial. pp. 207-226.

—. (forthcoming). “Lived Body: Maurice Merleau-Ponty and Yasuo Yuasa. A Compa-
rative Phenomenological Approach”, Journal of Japanese Philosophy.

Maldiney, H. (2012). Regard Parole Espace, Paris: Cerf.

Martín Santos, L. (1990). El zigzag husserliano. Madrid: Endymion.

Merleau-Ponty, M. (1960). Signes. Paris : Gallimard.

—. (1964). Le visible et l’invisible. Paris: Gallimard.

—. (1966). Sens et non-sens. Paris : Gallimard.

—. (2003). L´institution dans l’histoire personnelle et publique. La passivité. Le sommeil, 
l’inconscient, la memoire. Notes de Cours au Collège de France (1954-1955). Paris: 
Belin.

Miller, S. (2001). “The lived Experience of Doubling: Simone de Beauvoir’s 
Phenomenology of Old Age”, O’BRIAN, W. EMBREE, L. (Eds.) The existential 
Phenomenology of Simone de Beauvoir.  Dordrecht : Kluwer, 127-147.

Nishida, K. (1987). Intuition and Reflection in Self-consciousness. Albany: State Univ. of 
N. York Press.

Oksala, J. (2004). “What is Feminist Phenomenology. Thinking Birth Philosophica-
lly”, Radical Philosophy 126, pp. 16-22.



La fecundidad de la fenomenología generativa en el siglo xxi 

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

149

—. (2016). Feminist Experiences: Foucauldian and Phenomenological Investigations. 
Evanston: Northwestern University Press.

Ricoeur, P. (1986). À l’École de la Phénoménologie. Paris : Vrin.

Saint Aubert, E. (2021). Être et Chair. L’épreuve perceptive de l’être: avancées ultimes de 
la phénoménologie de Merleau-Ponty. Paris: Vrin.

Schües, C. (1997). “The Birth of Difference,” Human Studies 20, 2, pp. 243–252.

—. (2005). “Generative Phänomenologie in feministischer Perspektive,”, STÖLLER, 
S. et Al., Feministische Phänomenologie und Hermeneutik.Würzburg: Orbis phaeno-
menologicus.

—. (2014). “Age and Future. Phenomenological Paths of Optimism”, en STÖLLER, 
S. (ed.) Simone de Beauvoir’s Philosophy of Age. Berlin: De Gruyter, pp. 215-230.

—; (2017).“Natality philosophical Rudiments concerning a Generative Phenomenolo-
gy”, Thaumàzein, 4-5, pp. 9-36.

Steinbock, A. (1995). Home and Beyond. Generative Phenomenology after Husserl. 
Evanston: Northwestern U.P. (Trad. de R. Garcés. y A. Martos. Mundo familiar 
y Mundo ajeno. La fenomenología generativa tras Husserl,  Salamanca: Ediciones 
Sígueme, 2022.

—. (1998). “Introduction”, Steinbock, A. (Ed.) Phenomenology in Japan, Dordrecht: 
Springer.

—. (1999). “Saturated Intentionality”, WELTON, J. (Ed.) The Body. Oxford: Blackwell, 
pp. 178-199.

—. (2003). “Generativity and the scope of generative phenomenology”, WELTON, D. 
(Ed.) The New Husserl. A Critical Reader. Indiana University Press, pp. 289-325.

—. (2017). Limit-Phenomena and Phenomenology in Husserl. London: Rowman and 
Littlefield.

Toru, T. (2020). “Japanese Phenomenology”, DAVIS, B. W. (Ed.) The Oxford Hand-
book of Japanese Philosophy. Oxford University Press, pp. 631-648.

Waldenfels, B. (1971). Das Zwischenreich des Dialogs. Den Haag: M. Nijhoff.

—. (1990). “Experience of the Alien in Husserl’s Phenomenology”, (Trad. A. Steinbock), 
Research in Phenomenology 20, 1 (1990), pp. 19-33

—. (1992). De Husserl a Derrida. Introducción a la fenomenología. (Trad. W. Wegscheider), 
Barcelona: Paidòs, 1997.

Walton, R. (2012). “Fenomenología y reflexión sobre el tiempo, la historia, la genera-
tividad y la intersubjetividad”,  Acta fenomenológica Latinoamericana. IV, pp. 319-
348.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 119 - 150. UNED, Madrid

Mª Carmen López Sáenz150

Weiss, G. (2017). “The ́ Normal Abnormalities` of Disability and Aging”, FIELDING, 
H. OLKOWSKI, D. (Eds.) Feminist Phenomenology Futures. Bloomington: Indiana 
University Press, pp. 203-217.

Young, I. M. (1984). On Female Body experience. “Throwing like a Girl” and other 
Essays. Oxford U. P. 2005.

Zambrano, M. (1957). “El espejo de la historia”. Anthropos. Suplemento 2. María Zam-
brano. Antología (1987), pp. 103-104.

Recibido 28-05-2024

Aceptado 04-09-2024


